LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL
DEL CANTICO ESPIRITUAL DE
SAN JUAN DE LA CRUZ

I Xabier Segura Echezarraga

de Alba

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA
INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA




‘Oéer

=512] Diputaciong « 4
e M5 Avile
Koo PR



g Sl
1 u " :
L ¥ P . i - . B =l
i ] [ "‘}T_'- . - L )
e SR . x 1l I
] - = =

:
—

R\® |
‘\> R = ;.
> i
N L: B |
> ‘;]':‘I'[‘ e
_I_[ —  “HE b !
W il ”
=%= T N J
“—I'.I o ¥ o Y | = |
it gy il 1







Lﬂ

Xabier Segura Echezarraga

LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL
DEL CANTICO ESPIRITUAL
DE SAN JUAN DE LA CRUZ

v *@o¢
'D:putauonAVIIq
.

2011



Esta publicacion contiene, con algunas modificaciones, la tesis doctoral defen-
dida el dia 2 de marzo de 2009 en la Universidad Pontificia de Comillas de Madrid
con el titulo «La espiritualidad del simbolo esponsal en el Cdntico Espiritual de san
Juan de la Cruz» por Xabier Segura Echezdrraga. Fueron vocales el director de la
tesis, Secundino Castro Sanchez, O.C.D.; Pascual Cebollada Silvestre, S.1.; y Emilio
Martinez Gonzélez, O.C.D. Era secretario de la mesa José Garcia de Castro Valdés,
S.I. El presidente del tribunal fue Santiago Arzubialde Echevarria, S.1.

Fotografias: Archivo fotogréfico de la revista Teresa de Jests

I.5.B.N: 978-84-15038-17-7
Depésito Legal: AV-25-2011
Imprime: Mijan, Industrias Graficas Abulenses



A francesc Casanovas,

fundador del Seminario del Pueblo de Dios,

principal promotor e inspiradorde este trabajo de investigacion
que trata sobre una obsesion suya: la esponsalidad

como nucleo de la experiencia cristiana. Francesc partio

en busca del Amado el 15 de julio del 2002, y celebramos

su paso hacia la Casa‘del Padre al dia siguiente:

en la fiesta de la Virgen del Carmen, en el convento de las
carmelitas descalzas de Vic (Barcelona).






La gran tradicién mistica de la lglesia, tanto en Oriente como en Occidente [...] muestra
cémo la oracién puede avanzar, como verdadero y propio didlogo de amor, hasta hacer que la
persona humana sea poseida totalmente por el divina Amado, sensible al impulso del Espiritu
v abandonada filialmente en el corazén del Padre. Entonces se realiza la experiencia viva de la
promesa de Cristo: «El que me ame, serd amado de mi Padre; y yo le amaré'y me manifestaré a
ély (Jn 14,21). Se trata de un camino sostenido enteramente por la gracia, el cual, sin embargo,
requiere un intenso compromiso espiritual que encuentra también dolorosas purificaciones (la
«noche oscuray), pero que llega, de tantas formas posibles, al indecible gozo vivide por los mis-
ticos como «unién esponsaly. (Como no recordar aqui, entre tantos testimonios espléndidos, 1a
doctrina de san Juan de la Cruz y de santa Teresa de Jestis?

Carta Apostélica Novo Millennio Ineunte, 33

De tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata en él, cuando’
hay unién de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el amante, y el amante en el Amado;
y tal manera de semejanza hace ellamor en la transformacion de los amados, que se puede decir que
cada uno es el otro y qué entrambos son uno. La razdn es porgue en la unién y transformacion de:
amor el uno da posesién de si al otro, y cada uno se deja y trueca por el otro; y asi, cada uno vive en
el otro, y el uno es el otro y entrambos son uno por transformacién de amor.

(CB 13,7)



) "ﬁlll‘l .
o . _ ;

Ty == RO (113 ST wulplﬂun q]]'l'ﬂ A e t:vl-l_uhp
i ‘iﬁfl R el (I splfeLis g
LT L Thy "“"["P'" [ ARTIITSYTISS JG;

R o S o R e
=

w-. W fu qlmh— -
e e ey ]
hDhl'llIum -k"ﬂ

e ‘ i “‘ et :;Ir:m'ﬁhr
1 ' , .'Mq p e R b e |
B T o it __mm-'ﬁl_. ;
. (il ¥ & .".I- MY H
7 =t B;mw et 1wk

L=l Wl T r.p..q,m |
o) ,.q-n:-d'\uﬁwm[ | :
..._Lhi‘u_r
I

savimatlil ime el iighd Lt

AT P RO S LIS RNTAE TR
q o LI PO L Huu u.m_l_
rJ'uirHFnil.mﬂHJtm w \/

|||,|.m.l' i

Yo S Ji

il .qu.,,n of <l e Aol By w

S N Gl ey v by At
lmw,-a:rhre-rr-wplwhnmmwwmmmf
gy 6 v ) T n‘nlnulm!luup"l wh'[punm
Fll'il»ﬂ Brenrid & s i 1. =h¢hk¢mﬂﬂqﬁalm
mu&ﬁ"lmun'muwm-uﬂ

-
(IO s iy
K AN
I | .
Sli=
: ' ¥ ] > iy
, 1 gLl )
T s Iﬁ" - =11
. e O
Iy [ L e P
A i 1l M oA b= |
3 e - Ly ' |ﬁ” (- | =7
Y LN ] i N 1. _
T 1 '.,.' I "IIT"E.II Y :_I.:I
LA & o |-‘—.'T : _‘H:.ll e R
||-.]r|||"| . : w -8 ) L Fa
i o ) e ' L e 47 1
=1, | = o

- :l:__ “" : “I Jit

- “I ]
A .rr|||_..—1_ T



INDICE

PRESENTACIHON.: 51 b asn tsibar it mms e et e et
PR GO S e N
ABREVIATURAS ..

CAPITULO PRIMERO: INTRODUCCION A JUAN DE LA CRUZ
Y AL SIMBOLO ESPONSAL .

l.

CAPITULO SEGUNDO: PROCESO GENETICO DEL CANTICO ESPIRITUAL.

UNA BIOGRAFIA COMPLEJA Y UNA OBRA SINGULAR ...............
1. La cuestion sanjuanista ...

2. La doctrina espiritual sanjuambta
3. Sobre la esponsalidad o el simbolo esponsal
EL SENTIDO DEL SIMBOLO ESPONSAL SANJUANISTA ................
(s S oo o T oy et R R
2. El simbolo esponsal sanjuanista ...
3. El contexto vital del Carmelo Teresiano .. et s e
4. Conclusiones: el simbolo esponsal recabldr} por Juan de Ia Cruz

PORMARDCOMENTARIO o m bl ot le s S e o el

I.

LA CENESIS DEL CANTICO ESPIRITUAL ....csvmirivnisovssiinisssissasosinns
1..Presupuestos de [a inVEStBaCiON .........ceiiviimiciinumesssinesamsoneinens
2, Las 31 estrofas de Canciones de la ESPosa ......cccoevieivniinnnece.
3. Composicion del CA (39 est.) y comentario ...
4. Del CA al CB: novedades de la version definitiva ........c....ooe.e.
EL RECORRIDO DEL SIMBOLO ESPONSAL EN CB .......ovvvrenecnes
1. La introduccion al Cdntico ..

2. Las 40 estrofas del Céntico B

3. Conclusiones sobre el recorm:lu del sumholo esponsal enelCB ...

11
15

19
21
21
27
30
34
34
37
39
44

47

49
49
58
70
90
104
104
107
139



CAPITULO TERCERO: ANALISIS DE LAS ESTROFAS DELCB ................

I ETAPAS Y PRINCIPIOS SANJUANISTAS DEL CB ....covvciiceisnisninnnns
1. Las etapas de la vida espiritual ... RTINSO 1)
2. Principios sanjuanistas: centralidad de] amor en ia wda espiritual ....
3. Al final del camino espiritual: Jn 17 ..

IL. ESTROFAS DEL DESPOSORIO: EXPERIENCIA PRIMORDIAL

(CB 13-15) Y ETAPA DE DESPOSORIO (CB 16-21) ...cvoerenvrnniinie
1. Las estrofas de la etapa previa al desposorio: CB 1-12 ...............
2. La experiencia primordial: CB 13-15 ....coccoviiiniiaiiiiinniinni
3. Estrofas de la etapa del desposorio: CB 16-21 ......cccociianiiiiiinn
1. ESTROFAS DEL MATRIMONIO ESPIRITUAL: €CB 2255, ....oocieiiiinns
1. Estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23) .......c.c.ooireicnnnes
2. Estrofas descriptivas de la experiencia fundante (CB 24-33) .......
3. Estrofaside:Beas-Granada (CB 34-40) . v.vevirs aupeadoreessesnmersantonsass
CAPITULO CUARTO: LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DELCB ............
L. ELEMENTOS FUNDAMENTALES DE LA ESPIRITUALIDAD
ESPO N SAC IR Ry e M e e
1. EI CB como sintesis espiritual sanjuanista ...

2. La experiencia humana subyacente en la espiritualidad esponsal ...
3. El simbolo esponsal en la sintesis del CB ...
4. El simbolo esponsal y el misterio de la Encarnacion ...................
1. LINAESPIRITUALIDACRPARA EL SIGLO XX ...ovvevsivosissimasiviossissassen
1. Unarespifitialigad’ del Bmor ...t st sussssbrmsineirans
2. Una espiritualidad del deseo y del placer ........cccvevvievvienneennn.
3. Una:espitialidad del @05 ......ovecrereeanmnspresnsmsmnosenessnessonssmsesssss
4. Unaespiritualidad trinitaria «niannnanaensaiinne
5 Una espiritualidad miStEa .. iioiiminiiiteiionisn i b i st aies

BP OO RS ==opnsEh s = £ =it ] Dbt B AR 5, g B £
BIBLIOGRAFIA FUNDAMENTAL ..c.oooovviiitiiioreeseieesosoreiasessosessssassnesonsns
ANEXO FOTOGRAFICO oo oiive: cioiis e b s ees s v

163
163
167
180

185
185
188
207
209
209
215
223

247

249
249
266
278
291
305
305
312
318
324
330

335
339

365



PRESENTACION

Hay figuras en la historia de la espiritualidad que no dejan de irradiar luz y
sapiencia a lo largo de los siglos. Sus vidas, sus obras, el legado entero de cuanto
entregaron a la posteridad transmiten un mensaje de perenne actualidad, que in-
terpela las modas y costumbres de la sociedad, de toda sociedad, porque inciden
en los mas profundos anhelos del corazén.

Teresa de Jests o Juan de la Cruz son claros ejemplos de ello. Su personali-
dad y su magisterio espiritual, horneados, en vida y pese a la incomprensién de
muchos de sus coetdneos, en el crisol de una interioridad abandonada en Dios,
han sido y siguen siendo para muchos, creyentes y no creyentes, un testimonio de
fe en lo absoluto y un camino para los buscadores de la verdadera transcenden-
cia; la que hace sabios a los sencillos. Por eso su magisterio, siempre fecundo, ha
abierto nuevos horizontes al didlogo y a la intercomunicacion entre los hombres
y entre las culturas y religiones; haciéndolos auténticos maestros de vida y de
humanidad.

El trabajo que aqui presento aporta una novedosa interpretacion del pen-
samiento de san Juan de la Cruz bajo la clave de la simbologia nupcial, o «sim-
bologia esponsaly, como prefiere llamarlo el autor. Se trata del mismo simbolo
culminante de Las Moradas de santa Teresa de Jests, obra escrita el dltimo ano
en que la Santa de Avila y Juan de la Cruz coincidieron en el monasterio de La
Encarnacién. El simbolo esponsal, asumido por Juan, serd una clave fundamental
de su pensamiento. Toda su doctrina se ilumina a través de la reflexién sobre este
simbolo tomado del Cantar de los Cantares, extensamente desarrollado en el Can-
tico Espiritual y aludido implicitamente en el resto de sus obras.

Siya en el ano 1993 la Institucién Gran Duque de Alba present6 una obra
sobre el matrimonio espiritual en Teresa de Jesus, en el nimero 42 de esta colec-
cién, ahora podemos contemplar la vision complementaria, y no menos valiosa,
del simbolo esponsal sanjuanista.

Este estudio sobre el simbolismo esponsal del Cdntico nacié como una tesis
doctoral, retocada y adaptada para su publicacion. Se ha querido mantener lo
esencial del aparato critico propio del trabajo de investigacion, con abundantes

9



citas, de las que un lector no especializado puede prescindir. Contiene una impor-
tante y pormenorizada indagacién en el proceso de la obra del mistico abulense,
desde las primeras estrofas del poema compuestas en la prision de Toledo, a la
primera version del poema y comentario (CA), llegando a la version definitiva del
Cdntico (CB). Asi mismo, se lleva a cabo un andlisis de las fuentes de espiritualidad
cristiana que el santo ha asimilado y un estudio del contenido que atribuye a la
Gltima etapa espiritual de unién con Dios. La espiritualidad cristiana, a la luz del
simbolo esponsal, se revela como una via de transformacion interior, que tras los
pasos necesarios de la purificacion e iluminacion del alma, culmina con la union
con Dios, que colma todas las aspiraciones humanas y desvela la presencia divina
en la totalidad de la creacién.

Ademds de las reflexiones generales y contextualizadoras sobre espiritualidad
y teologia, son especialmente interesantes los elementos de antropologia que el
texto incorpora para una interpretacion mas acertada del doctor carmelitano: la
basqueda de las experiencias humanas que estan en la base de la espiritualidad,
la respuesta a los mas profundos deseos humanos, el ambiente comunitario y las
relaciones personales que acompanan la gestacion de la obra, etc. Sorprende, por
su osadia, la pretension de responder a un tema actual, como es la interpretaci-
6n erética de los poemas sanjuanistas, pero desde el seno de su doctrina y no al
margen de ella. Una linea hermenéutica, original y mas que verosimil, que hunde
sus raices en los elementos fundamentales del misterio cristiano: la Encarnacién
y la Redencién.

Estamos, pues, ante un sugerente y profundo ensayo de interpretacion in-
tegral del pensamiento sanjuanista que conecta con algunos elementos apenas
conocidos del magisterio eclesial (como las Catequesis sobre el amor humano de
Juan Pablo II) y abierto, al mismo tiempo, a un didlogo fecundo con la cultura
actual.

Hay que agradecer a Xabier Segura, el autor, su luminoso trabajo. Y estoy se-
guro de que su vision novedosa con la que, ademas, sintetiza con acertada lucidez
numerosos trabajos aparecidos en los Gitimos anos, contribuird a difundir un me-
jor conocimiento de la personalidad del gran mistico de Fontiveros. Su magisterio,
luminoso y. fronterizo con la sabiduria de las grandes religiones, hoy tan de moda,
tiene muchas cosas que decir al hombre y a la mujer del siglo XXI.

AGUsTIN GonzALEZ GONZALEZ
Presidente de la Diputacion de Avila

10



PROLOGO

Tradicionalmente se ha aceptado que el sujeto de la espiritualidad eclesial es
la Iglesia-Esposa’, pero quizas no se haya definido con claridad el alcance de esta
imagen simbolica. San Juan de la Cruz (SJC) nos puede dar elementos para ello.
En siglos anteriores se ha estudiado la figura de Juan de la Cruz a partir de su obra,
sobre todo de dos de sus obras: Subida del Monte Carmelo y Noche oscura del
alma*. Diversos motivos historicos, teoldgicos y eclesiales han llevado a una cierta
deformacion de su persona y su doctrina, valorizando excesivamente algunos ele-
mentos y situandolos fuera de una vision teolégica global del santo carmelita. Los
dltimos anos han traido una renovacion de los estudios sobre el santo y una revisién
de su figura que posibilitan un acceso mas cabal al nicleo de su pensamiento,
superando deformaciones del pasado.

En la actualidad es generalmente aceptado que la exposicion mas certera y
completa del pensamiento global de Juan de la Cruz la encontramos en su obra
Cdntico Espiritual (sobre todo en su segunda version del CB), que es laobra a la
que el santo dedicé mds tiempo y en la que realizé mds cambios redaccionales
y retoques, hasta que la dejé a su gusto. La Subida y la Noche, por el contrario,
quedaron inacabadas, y en ellas el autor comunica un mensaje importante que
viene a completar lo expuesto en el Cdntico. También se revalorizan hoy los
Romances de la Trinidad, poema sin comentario, escrito en Toledo. Aunque
los estudios actuales han iniciado una importante tarea de interpretacion del
genuino pensamiento sanjuanista falta por desarrollar elementos esenciales,
como por ejemplo, la simbologia esponsal que dinamiza poéticamente el de-
sarrollo del Cdntico Espiritual.

' Cf. S. €. ARZUBIALDE, Teologia Spiritualis. El camino espiritual del seguimiento a Jesds, Publi-
caciones de la Universidad Pontificia de Comillas (Madrid 1989), p. 19-20.

2 Se ha considerado la aportacién fundamental de Juan de la Cruz a la espiritualidad en temas
relativos a la noche oscura del sentido y del espiritu, como vemos, por ejemplo, en A. ROYO MARIN,
Teologia de la perfeccion cristiana, BAC (Madrid 1954), p. 438-454,

11



JUSTIFICACION DEL TRABAJO

El simbolo esponsal representa la forma mds elevada del amor humano, a tra-
vés de la cual se evoca la relacién del hombre con Dios. Resulta una mediacion
profundamente significativa dentro del lenguaje religioso, donde trascendiendo la
esfera sexual® se comunica un mensaje profundamente humano vilido para todas
las culturas. A pesar de la innumerable bibliograffa sobre el santo carmelita’, que se
ha ampliado sustancialmente en los Gltimos anos (en torno a la celebracion del
cuarto centenario de su muerte, en el ano 1991), se puede afirmar que la simbolo-
gia esponsal, que configura la columna vertebral del Cdntico, es un elemento insu-
ficientemente estudiado en la obra de san Juan de la Cruz. Sobre el tema tenemos
articulos en diversas revistas y colaboraciones en obras mds amplias, incluso hay una
tesis doctoral publicada en Burgos el afio 1964 con el titulo El Desposorio espiritual
segtin San Juan de la Cruz, de Laureano Zabalza, o.c.d., pero que estd condicionada
por la situacién de los estudios sanjuanistas de su época y presenta ciertas limitaci-
ones, centrdndose casi exclusivamente en el desposorio espiritual como etapa par-
ticular y su distincién con el matrimonio espiritual en la obra del Cantico Espiritual.
Falta un estudio actualizado y completo de la simbologia esponsal, con el apoyo de
la abundante bibliografia de los estudios modernos y con una profundizacién del
sentido teoldgico de esta simbologia en el seno del pensamiento sanjuanista.

Conviene tener en cuenta que el tema de la esponsalidad® es un tema que
actualmente esta entrando con energia en el panorama teoldgico, y no sélo desde
su vertiente de espiritualidad sino, sobre todo, en su dimensién de antropologia
teolégica. Quizds el arranque de esta nueva vision del tema partié de las cate-
quesis que Juan Pablo Il dicté en las audiencias generales de los miércoles, desde
el 2 de septiembre de 1979 hasta el 28 de noviembre de 1984, y una serie de
escritos posteriores en los que se descubre la huella de una «antropologia espon-
sal» acompanada de una nueva vision de la mujer y de su papel en relacién con
el hombre. Después esta reflexién ha sido continuada por autores diversos como
Angelo Scola, G. Biffi, etc.” El mismo Benedicto XVI continda y profundiza esta
linea que asume la simbologfa esponsal y sus dimensiones antropolégicas en di-
versos escritos y en su primera enciclica Deus Caritas est.

? Cf. L. BEINAERTE, «Signification du symbolisme conjugal dans la vie mystiques, en FtudCarm
(1952) p. 380-389.

4 Cf. M. DIEGO SANCHEZ, Actualidad bibliogrdfica en torno a San Juan de la Cruz, EDE (Madrid
2000), donde nos encontramos 6.328 resefas bibliograficas.

7 Nos referiremos genéricamente a «la esponsalidady como sindnimo de a espiritualidad del
simbolo esponsah;, con todas las ricas connotaciones vy variantes que hoy se consideran.

¢ Primera edicion de las catequesis: JUAN PABLO II, Uomo e donna lo creo. Catechesi sull'amore
umano, (Roma 3%ed, 1992). Publicadas ya en castellano: JUAN PABLO Il, Hombre y mujer lo cred, El
amor humano en el plano divino, Cristiandad (Madrid 2000).

* En Espafa, en la actualidad, encontramos otra tesis doctoral que sigue esta misma linea en
relacion con el carisma franciscano: ). SANZ MONTES, lllum totaliter diligas (3EpAg 15). La simbologia
esponsal como clave hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asis, Pontificium Athenaeum Anto-
nianum (Roma 2000).

12



Todo ello contribuye a valorar la necesidad de conocer en profundidad el
sentido que este simbolo tiene en el seno de la reflexién teoldgica y mistica san-
juanista. Juan de la Cruz es heredero de una tradicién espiritual que usa la simbo-
logia esponsal para referirse a la relacion de la humanidad con Dios, alcanzando
de su mano las mds altas cumbres de expresividad mistica.

OBJETIVOS PERSEGUIDOS

El objetivo de este trabajo es profundizar el sentido de la simbologia esponsal
en el pensamiento sanjuanista, sus conexiones internas con otros elementos de su
pensamiento y su contenido teolégico interno, que entronca con su experiencia
mistica. Descubrir el nicleo del pensamiento y de la experiencia mistica san-
juanista partiendo de la simbologia esponsal que impregna el Cdntico Espiritual,
considerada como la obra principal de san Juan de la Cruz.

METODOLOGIA Y PLAN DE TRABAJO

La linea de la investigacion serd la de estudiar la simbologia esponsal en el
Céntico espiritual con detenimiento. Nos fijaremos en el contexto de su proceso re-
daccional y sus diferentes versiones: CA 'y CB. Valoramos la génesis cronoldgica de la
obra, partiendo de los datos que los estudios mas actuales han proporcionado y que
ofrecen la posibilidad de realizar un seguimiento aproximado del proceso mental de
gestacion de la obra del santo carmelita. A [o largo de todo el trabajo, nos interesara
también la convergencia de los datos biograficos, en busca de una imagen completa
e integrada, lejos de los estereotipos o las idealizaciones.

Antes que nada es necesario un Capitulo Introductorio. Hemos resumido
mucho un extenso capitulo de la tesis que estaba dividido en dos grandes apar-
tados (La Cuestion Sanjuanista y El Simbolo Esponsal), donde se realizaba, en
primer lugar, un estudio mas pormenorizado del estado de la cuestion de los
estudios sanjuanistas en la actualidad, constatando sustanciales avances en la
comprension integral del pensamiento sanjuanista, con nuevos elementos que
clarifican su biografia, llevando a cabo una obra critica del autor y alcanzando
una nueva vision global de su proyecto y su doctrina. En segundo lugar se pre-
tendia clarificar el simbolo, en una vision actual que recogia las nuevas aportaciones
de antropologia y la psicologia hasta nuestros dias. Se pasa a continuacién a re-
ferirnos al simbolo esponsal tal y como lo recibe el santo, sus raices biblicas y su
tradicién espiritual, en el contexto eclesial donde Juan de la Cruz lo asimila y lo
utiliza doctrinalmente. Este capitulo lo hemos sintetizado al maximo, para poder
dar mas espacio a lo especifico de nuestro trabajo de investigacion centrado en
el Cantico Espiritual.

A continuacion, entramos en el nicleo de nuestra investigacion, con el andli-
sis del simbolo esponsal en el Cédntico Espiritual en dos partes: el capitulo segundo

13



recoge el Proceso Genético del Céntico Espiritual, en sus dos versiones, CA y
CB, dando una vision completa del resultado Gltimo; el capitulo tercero nos
presenta un pormenorizado Andlisis de las Estrofas del CB, desentranando temas
y doctrinas de la tradicién espiritual a las que Juan de la Cruz dara una forma
propia y personal.

Por Gltimo, pasamos al cuarto y dltimo capitulo de nuestro trabajo, donde
realizamos una sintesis de La Espiritualidad Esponsal del CB, estableciendo sus ele-
mentos fundamentales y realizando una valoracién de los mismos. Por tanto, el
esquema general del proyecto queda dividide en un capitulo introductorio y tres
capitulos mas:

CAPITULO PRIMERO
INTRODUCTORIO:

JUAN DE LA CRUZ Y ] Py
EL S[MBOLO ESPONSAL El simbolo espr}nsal sanjuanmta

Una biografia compleja y una obra singular

CAPITULO SEGUNDO:
EL PROCESO GENETICO
DEL CANTICO ESPIRITUAL: s y
POEMA Y COMENTARIO El recorrido del simboloesponsal en CB

La génesis del Cantico Espiritual

Etapas y principies sanjuanistas del CB

CAPITULO TERCERO:
ANALISIS DE LAS Estrofas del desposorio: Experiencia primordial y etapa
ESTROFAS DEL CB

Las estrofas del matrimonio espiritual

CAPITULO CUARTO: Elementos fundamentales de la espiritualidad esponsal
LA ESPIRITUALIDAD
ESPONSAL DEL CB Una espiritualidad para el siglo XXI

14



ABREVIATURAS

Abreviaturas de las obras de Juan de la Cruz y Teresa de Jesiis

~  San Juan de la Cruz. Obras completas (ed. de Eulogio Pacho), Monte Carme-
lo, (Burgos 7¢ ed. 2000). :

—  Santa Teresa de Jestis. Obras Completas (ed. de Tomds Alvarez), Monte Car-
melo (Burgos 1997).

Obras de Juan de la Cruz Obras de Teresa de Jests
R Romances de la Trinidad V Vida
CA  Cantico Espiritual. Primera ver- £ Camino de perfeccion
sién
CB  Cantico Espiritual. Versién de- M Moradas
finitiva
S Subida del Monte Carmelo F Fundaciones
Noche Oscura Rel  Relaciones
(Cuentas de Conciencia)
LIA  Llama. Primera version Cta Carta
LIB  Llama. Version definitiva CAD Conceptos del Amor de Dios
(Meditaciones sobre los Canta-
res)
D Dichos de luz y amor (Beas) Vej Vejamen
P Puntos de amor (Beas) E Exclamaciones
Cta Carta MVC Modo de visitar los Conventos

Av  Avisos a un religioso
AvGe Avisos de Gerona

Caut  Cautelas

15



Otras abreviaturas de uso frecuente

In
SJC
ACTAS

ABCT
BAC
BibPat
BMC
CantA

CantB

Juan evangelista, evangelio de Juan
San Juan de la Cruz.

VV. AA., Actas del Congreso Internacional Sanjuanista, (Avila, 23-28
septiembre de 1991), Junta de Castilla y Le6n (Valladolid 1993), vol. 1
FILOLOGIA / val. 2 HISTORIA / vol. 3 PENSAMIENTO.

Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani. Teresianum. Roma.
Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid 1944 ss.

Coleccion Biblioteca Patristica. Ciudad Nueva. Madrid 1986ss.
Coleccién Biblioteca Mistica Carmelitana. Monte Carmelo. Burgos.

San Juan de la Cruz, Cantico Espiritual. Primera redaccion y texto retoca-
do, Fundacion Universitaria Espanola (Madrid 1981). Edic. E. Pacho.

San Juan de la Cruz, Cédntico Espiritual. Segunda redaccién, Monte Car-
melo (Burgos 1998). EDICION CRITICA CB (E. Pacho).

Concordancias Concordancias de los escritos de San Juan de la Cruz, Edic. de Juan

Eel
DRAE
DicPat

DicS)C

DicSp
DicT)

ES) vol. 1
ES) vol. 2
HCDE
Pl

PG

SE
5]

TexPat

16

Luis Astigarraga /Agusti Borrell / F Javier de Lucas, Teresianum (Roma
1990).

Corpus Christianorum Latinorum. Turnhoeut 1953 ss.
Diceionario de la Real Academia Espaiola.

Diccionario Patristico y de la antigtiedad cristiana, 2 vol., Angelo di Be-
rardino (dir.). Sigueme (Salamanca 1992).

Diccionario San Juan de la Cruz, AAVV., E. Pacho (dir,), Monte Carmelo
(Burgos 2000).

Dictionnaire de Spiritualité. Beauchesne (Paris 1937-1994).
Diccionario de Santa Teresa de Jesas, AAVV., Tomés Alvarez (dir.) Monte
Carmelo (Burgos 2000).

PACHO, EULOGIO, Estudios Sanjuanistas vol. 1°, Monte Carmelo (Bur-
gos 1997).

PACHO, EULOGIO, Estudios Sanjuanistas vol. 2°, Monte Carmelo (Bur-
£0s 1997).

SILVERIO DE SANTA TERESA, Historia del Carmelo Descalzo en Espana,
Portugal y América, 14 vol., Monte Carmelo (Burgos 1935-1949).

Patrologfa latina. Migne. Paris 1848 ss.

Patrologia griega. Migne. Paris 1875 ss.

Coleccién Sources Chretiennes. Cerf. Paris 1941 ss.
SANTO TOMAS DE AQUINO, Suma teoldgica, 16 vol. BAC
(Madrid 1947-1960).

La predicacién del Evangelio en los Padres de la Iglesia. Antologia de
textos patristicos, (ed. Miguel Peinado), BAC 519 (Madrid 1992).



Abreviaturas de revistas

BolMenPel
BullHisp
CambMent
Carmel
Carmelus
Cistercium
Communio
Concilium
CuadAbba
CuadTeol
ElBas
EphCarm
EphMariol
Escorial
EstFrancisc
EstudTeol
EstudTrinit
EtudCarm

Hispanic Review

lgleViv
Insula
LetrDeus
MontCarm
MtCarmbD
NRTh
ResBib
RevCatTeo
RevEspir
RevHisMod
RivVitSpir
SanjCruz
SelTeo
Sofia
StSpir
TeolEsp

Boletin de la Biblioteca Menéndez Pelayo. Santander.
Bulletin Hispanique. Bordeaux.

Cambio de Mentalidad. Barcelona.

Carmel. Venasque.

Carmelus. Roma.

Cistercium. Zamora.

Communio. Revista catélica internacional. Madrid.
Concilium. Madrid.

Cuadernos Abbd. Madrid.

Cuadernos de Teologia Deusto. Bilbao.

El Basilisco. Oviedo.

Ephemerides Carmeliticae. Roma.

Ephemerides Mariologicae. Madrid.

Escorial. Madrid.

Estudios Franciscanos, Barcelona,

Estudios de Teologia. Madrid.

Estudios Trinitarios. Salamanca.

Ftudes Carmelitaines. Paris.

Hispanic Review. Philadelphia. University of Pennsylvania.
lglesia Viva. Valencia.

Insula. Madirid.

Letras Deusto. Bilbao.

Monte Carmelo. Burgos.

Mount Carmel. Durham.

Nouvelle revue théologique. Namur.

Resena Biblica. Estella.

Revista Catalana de Teologia. Facultat de Teol_ogfa de Barcelona.
Revista de Espiritualidad. Madrid.

Revista Hispdnica Moderna. Nueva York.

Rivista di Vita Spirituale. Roma.

Revista San Juan de la Cruz. Granada.

Selecciones de Teologia. Barcelona.

Sofia. Barcelona.

Studlies in Spirituality. Nijmegen.

Teologia Espiritual. Valencia.

17



'rl '} - e — | —_——— e — ',‘_;Inﬂ_ —_— —_—— — - - . -~ = i -~ " |'

I.II. L N ) 1-\.' _I.I._!Il - .gm,ﬁmulmd—n
et et iR

L =t S T ﬁr,.ﬂqulhwﬁwyilt ﬂhﬂ- . tpiiai
e SRS RS : 'u"“wﬂwmm

T . N rl-

J 1
R N S p.-—;_'-,i .

\l[ i [l,r II%J
. R

\ et L
\ ﬂimlulit{mml . :']

SR i'_*
_ hﬂfi:l}u. : _
e R R
r | uﬁ;r et e e | ik "“‘: H
S R e e muw hﬁlrvﬁ-ﬂrﬂmﬂw B
( L) ,...,_p Q. Gt Sy ) Vi {
¥ (L TR v e 3 Y el W Pl
. SNt f’ 'Erl.ﬁl;_d’-p.n- &up-nq-p*jﬁgiqﬂwmﬂjm 1 ﬂ’llam .
(5 T Stk ""'F‘ it e AR e .
|I‘.|' : : ﬁwmm"m f,
- B ot et U \
III.!' ) = : K 1 X
JII-E"'I_"L:'_I ] E q‘&'ﬁ‘mi' ||| ) ) ﬁ | I | m
"l'q':_"-'—_'l*' G %’,J vm,ﬁ'rﬁwwﬁwmmﬁﬁmﬂ: muh»ouﬂ el B
e e =L wsmwmmmmm MR
'_:‘;.,t T2 SRMTITENAS Ol N il (V5 um;.
1%, 73 L= O feGe i, . 1u~:.tlmmB-rW | ‘!’ oo g
sy it e £ i g 4%l
| 1: l;. ; _I ;-EPE"I fhﬁpﬂﬁuﬁhmmfﬂ I‘li M&‘E’ﬂilﬁm%ﬁmlwm‘ -El-un
.|JL-:.- [ \ II . l l _'.:.\_._ | g UL . _. IIJ_T'i
. '_ I'_."-:J' l . — r / 2L |._:.‘ |r"._l.|. ;. ,,.‘.rIJI II_I‘II :II:~.
B BT Al e e o L_;;'-'u"'f i A TN et




CAPITULO PRIMERO

lNTRODUC(;IC)N A JUAN DE LA CRUZ
Y AL SIMBOLO ESPONSAL






I. UNA BIOGRAFIA COMPLEJA Y UNA OBRA SINGULAR

1. LA CUESTION SANJUANISTA

Se ha dicho que Juan de la Cruz «es una de las seis u ocho personalidades
mads gigantescas y también mds enigmdticas del occidente, y un cristiano de un
radicalismo que pone un poco carne de gallina, pero cuya voz no se puede dejar
de escuchar, y tanto como poeta como en cuanto mistico, cada dia resulta més
nuevo, sorprendente y modernoy’.

Desde hace un siglo se ha valorado de manera mas seria y profunda a Juan de
la Cruz?®. Los estudios del siglo XX han traido importantes aportaciones en torno a un
mejor conocimiento del santo carmelita, con trabajos de J. Baruzi, G. Morel, F. Ruiz,
E. Pacho, J. V. Rodriguez, y muchos otros (5. Castro, M. A. Diez, C. Garcia, etc.).

Baruzi fue el responsable de un redescubrimiento de la obra de Juan de la
Cruz en Francia, y en toda Europa en el siglo XX, posiblemente «el autor més citado
del sanjuanismo contempordneo»®. Su obra Saint Jean de la Croix et le probléme
de ['experience mystique, publicada en Paris en 1924, supuso la puesta en escena
de la figura y el pensamiento sanjuanista en ambientes universitarios bajo nuevas
perspectivas filosoficas. Pero tanto los trabajos de Baruzi como los acercamientos de

Bl ¥ HMENEZ LOZANO, «Bloc deé Notass, en Vida Nueva 923 (1974) p.29.

* Abri6 una nueva valoracion el discurso de Menéndez Pelayo en su ingreso en la Real Academia,
¢l 6 de marzo de 1881, entronizando a Juan como el poeta supremo de la lirica espanola: of. M. MENEN-
DEZ PELAYO, Discursos (prologo, edicién y notas de José Maria de Cossio) Espasa-Calpe (Madrid 1964)
p. 3-68; cf. . B.SAN _ROMAN, «El tercer centenario de la muerte de San Juan de la Cruzy, en AAVV,
Mistico e profeta. San Giovanni della Croce nel IV Centenario della sua morte, Teresianum (Roma 1991)
p- 610-611. Hasta el ano 1878 la Real Academia de la Lengua no admite al carmelita dentro del «cata-
logo oficial de escritores que pueden servir de autoridad en el uso de vocabularios v frases en la lengua
castellanas: ¢f. SAN JUAN DE LA CRUZ, Poesias (edic. Paola Elia), Castalia (Madrid 1990) p. 9. Pero no
s6la como poeta, sino también a nivel eclesial, su reconocimiento fue lento: muriendo en 1591 en olor
de santidad, tardé 84 anos en ser beatificado, 135 en ser canonizado, y no ha sido declarado doctor de
la lglesia hasta el ano 1926.

! J. M. MARTIN PORTALES, «). Baruzi y el problema de la experiencia mistica» en SanjCruz 11
(1993) p- 132,

21



Maritain®, interpretando a Juan desde una perspectiva neotomista, y de Morel, en
un sentido idealista de cuno hegeliano®, siendo valiosos en cuanto conducen a un
didlogo importante con corrientes del pensamiento moderno®, corren el peligro de
interpretar a Juan con los propios esquemas filosoficos, y no captar la sustancia del
pensamiento sanjuanista, en el seno de la tradicion cristiana en que se encuentra,
valorando su propia experiencia cristiana, que asume todas las influencias y que se
confronta esencialmente con la lectura y contemplacion de la Biblia.

Actualmente una generacion de nuevos autores lleva a cabo este cambio de
Gptica. E. Pacho ha culminado un trabajo muy importante de clarificacion textual
y de sintesis doctrinal sobre el santo, revalorizando el Cdntico Espiritual. F. Ruiz ha
conseguido dar una interpretacion teolégica existencial del simbolo de la noche’,
y ha mostrado el esquema filoséfico que brota de su vivencia espiritual enraizada
en la Biblia. Otros autores como ). V. Rodriguez han profundizado temas histéricos
y espirituales, o Secundino Castro, en temas cristologicos. La reflexion teologica
contempordnea investiga la figura del santo a partir de su contexto religioso y es-
piritual, dentro de la tradicién cristiana y carmelitana.

Los estudios actuales revalorizan el Cantico y su papel central en el conjunto
de su pensamiento, profundizando la mistica sanjuanista como una mistica de
interiorizacién, con insistencia en los procesos de conocimiento, conciencia y
reflexién, bajo la primacfa del amor y en perspectiva teologal.

En el siglo XX se han conseguido grandes avances en dos grandes problematicas
que condicionaban y deformaban el conocimiento de Juan de la Cruz. Se ha llevado
a cabo una revision de su biograffa que nos permite una nueva percepcion de la
figura del santo carmelita, y una sustancial clarificacion de los problemas de su obra
critica, que nos permite un acceso mds cabal y completo a su doctrina.

Un nuevo marco biografico

Las aportaciones del mismo ). Baruzi® y las investigaciones de numerosos car-
melitas han ido abriendo nuevos caminos para alcanzar una imagen mads huma-
na, real y auténtica de Juan de la Cruz, deshaciendo idealizaciones hagjograficas
y mostrando.elementos que antes quedaban ocultos: su origen familiar pobre,
los problemas y disensiones en la orden carmelitana (calzada y descalza), o las

P €. ). MARITAIN, «Saint Jean de la Croix praticien de la contemplations, en EtudCarm 16
(1931) p. 61-109.

5 Cf. G. MOREL, Le sens de existence selon Saint Jean de [a Croix, Aubier (Paris 1960-1961),
3 vol.

5 CK.S. LANGELLA, «Baruzi, Maritain, Morel: tres lecturas acerca de la mistica sanjuanistas, en
ElBas 21 (1996) p. 20-21.

7 CE E RUIZ, «Sintesis doctrinaby en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz,
Junta de Castilla y Le6n (Salamanca 1991) p. 203-281; cf. E RUIZ, Introduccién a san Juan de fa Cruz.
El hombre, los escritos, el sistema, BAC (Madrid 1968) p. 111-117,

% Cf. ). BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, Junta de Castilla y Leén
MValladolid 1991) p. 103-239.

22



relaciones del santo con las monjas carmelitas y otras seglares, etc. El primero de
estos temas lo vinculamos a la peculiar personalidad sanjuanista®, mientras que el
segundo y el tercero los relacionamos con la deformacién que ha sufrido la figura
del santo en la tradicién. Hay que profundizar el pensamiento de Juan en conexién
con su itinerario biografico, situando la obra y la doctrina de Juan en el contex-
to de su tiempo y circunstancias, aunque nuestro autor no quede supeditado a
ellas. Hay que redescubrir la personalidad de Juan, rechazando las deformaciones
transmitidas por una mala o parcial inteleccién de sus textos, que nos presentan a
un triste santo pélido y lejano. El testimonio de su secretario e intimo colaborador
Juan Evangelista afirma que «mostraba un semblante alegre y suave»'. En el c6di-
ce del Cdntico Espiritual de Sanltcar de Barrameda'', cuyas glosas escritas a mano
son atribuidas a Juan de la Cruz, el autor se preocup6 de manera significativa de
sustituir aquellos momentos en que el copista habia escrito el verso «salf triste cla-
mando y eras ido» por «sali tras ti clamando y eras ido». Otros errores persistieron
en la copia pero Juan de la Cruz se ocupé de ir sustituyendo concienzudamente
este en los diversos lugares en que aparecia. El camino espiritual no puede ser
atristex sino «tras ti». No es un ascetismo voluntarista individual apesadumbrado
sino una inflamacion de amor en pos del Otro. No se encierra en si y en su propio
sentimiento sino que «sale de si».

Pero también conviene situar a Juan de la Cruz en el ambiente religioso de su
época. La segunda mitad del s. XVI, en la que se desarroll6 la mayor parte de
su vida es una época importantisima de gran vitalidad para la espiritualidad es-
panola'?, con gigantes de la talla de Luis de Granada y Luis de Ledn, entre otros.
La interioridad es la caracteristica distintiva del Siglo de Oro espanol'. Juan de
la Cruz se inscribe plenamente en esta corriente de interioridad, centrandose no
tanto en el componente de introspeccién intelectual, sino en la linea del amor, de
la comunicacion teologal™.

En un cierto contexto de fervor, y a la vez, desconcierto espiritual, se iniciaba la
reforma carmelita con Teresa de Jesus. Juan de la Cruz se inserta en el nuevo estilo de
vida teresiano, instruido por la misma fundadora, alejandose de las tendencias hacia

* C.P Thompson profundiza la doctrina sanjuanista de pobreza espiritual como desarrollo de su
experiencia vital de pobreza humana: cf. C. P THOMPSON, Canciones en la noche. Estudio sobre san
Juan de la/Cruz, Trotta (Madrid 2002).

10 Dicho de Juan Evangelista, BMC 23 p. 47.

11 Cf. Cdntico Espiritual y poesias. Manuscrito de Sanlicar de Barrameda. Facsimil y transcripcion,
2val, Junta de Andalucia, Turner (Madrid 1991).

2 Para apreciar la importancia de Juan en su contexto histérico-refigioso: cf. SILVERIO DE SANTA
TERESA, «Fray Juan de la Cruz, Doctor providenciabs en RevEspir 1 (1942) p. 332-371.

B CfES)vol. 1 p. 69; f. E RUIZ, dnterioridad psiquica y espiritual en San Juan de la Cruzy, en
AAVVL, Dottore mistico, San Giovanni della Croce. Simposio nel IV Centenario della sua morte, Teresia-
num (Roma 1992 p. 40.

" CLIb. p. 59.

23



un rigorismo primitivo'®. El ambiente religioso era propenso a falsos misticismos, as-
cetismos exagerados, desviaciones iluministas. En este ambiente Juan de la Cruz va a
establecer unas referencias firmes y profundas para discernir la vida espiritual.

Dos circunstancias que han contribuido al oscurecimiento de la figura y la
doctrina de Juan de la Cruz son su relacién con la mujer (con datos chocantes para
la mentalidad de su época) y las disensiones de la Orden en las que se vio inmerso
(que condicionaron la utilizacién posterior de su figura y su mensaje)'®. Juan de la
Cruz habia sufrido dolorosamente las dificultades de la Reforma carmelitana que
le llevaron a la prision de Toledo, pero también sufrira el conflicto interno de las
diferentes concepciones en el seno de la nueva Orden Descalza'”.

Juan de la Cruz dedicé toda su vida de madurez a la obra de los carmelitas
descalzos. Pero una faceta fundamental de su labor fue su dedicacion a las monjas
carmelitas, a lo largo de toda su vida: «No ha tenido la Reforma ni tendra persona
que mas haya amado y procurado la perfeccion de sus descalzasy'¥. Teresa de Je-
sts habia pedido a Juan que se encargase de la formacién y' maduracion espiritual
de las carmelitas y €l lleva hasta el fin el encargo, y casi pademos decir que fue
mértir de esa mision encomendada'®.

Juan acogié el mundo de lo femenino, impulsado por la obediencia a la
voluntad de Dios que le vino directamente a través de la fundadora. En cambio,
los descalzos que gobernarfan a las monjas poco después, no tendrian reparo en
abandonarlas en momentos dificiles, y la relacion con la mujer resultaria para
ellos, muchas veces, una carga®. La relacion de Juan con la mujer va a ser un

"2 Cf. 1. MORIONES, Ana de Jesus yila herencia teresiana. ¢Humanismo cristiano o rigor primiti-
vo? Teresianum (Roma 1968) p. 31-34.

1 Una visién clarificadora de lasituacion del santo al final de su vida: f. J. L. SANCHEZ LORA,
El disefio de santidad. La desfiguracion de San Juan de la Cruz, Universidad de Huelva {Huelva 2004)
p. 65-71.

7 Una sintesis de esta dltima etapa sanjuanista: f. E. MARTINEZ GONZALEZ, Tras las huellas de
Juan de Ja Cruz. Nueva biograffa, EDE (Madrid 2006) p. 155-175.

HOALONSO M. D, Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de la Cruz, EDE (Madrid
1989) p. 371.

' Hasta sus tiltimos dfas tuvo que sufrir persecucion y rechazo dentro de la misma orden de los
descalzos, precisamente por defender la libertad de espiritu de las descalzas y su deseo de ser fieles al
genuino sentir teresiano, lo cual le llevé a chocar con Nicolds Doria y a ser relegado de sus cargos: cf.
Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 390; cf. Dicho de Jerénimo de la Cruz, BMC 25 p.
132, Diego Evangelista buscd testimanios en su contra, con poco éxito, Es significativo el testimonio de
Gregorio de San Angel, secretario de fa Consulta: of. A. FORTES, San juan de la Cruz. Actas de gobierno
y declaraciones de los primeros testigos, Monte Carmelo (Burgos 2000), BMC 26, p. 313-376.

% Asi queda reflejado en documentos de Doria; y después se traslada a la historiograffa carme-
litana, Lo vemos en la Historia del Carmen Descalzo de jerénimo de San José; cf. |. MORIONES, Ana
de Jesis y la herencia teresiana... o.c., p. 405. Tras el Breve pontificio de Sixto V (del 5 de junio de
1590) que confirmaba las constituciones de Teresa para las monjas y limitaba las interferencias de la
Consulta en su gobierno, los Carmelitas estdn dispuestos a abandonar a las Descalzas y ello es muy
alabado «con harta edificacion de los que vieron a los religiosos tan desasidos y desinteresados en
el trato dellas...». Queda reflejada toda una mentalidad, comin a la sociedad, y de la cual la orden
carmelita no llegé a liberarse, ni siquiera con la actitud bien diferente que Teresa reclamaba y que
Juan de la Cruz encarna.

24



elemento importante que acompanard y dard el marco adecuado a su doctrina es-
piritual, pero fue también la causa de ser criticado y perseguido en el seno mismo
de la Orden que €l habia contribuido a edificar®’. Con ocasién de la persecucién
del santo al final de su vida, las carmelitas de Granada quemaron una talega llena
de cartas y escritos del santo?, que ha resultado una pérdida irreparable para
estudiar con mds detenimiento las relaciones humanas de este con ellas. Preci-
samente estas relaciones eran el motivo de las pesquisas malintencionadas del
fraile Diego Evangelista® en contra de Juan. También sabemos que el mismo Juan
destruy6 cartas en diversos momentos, uno de ellos al final de su vida®.

No nos parece aventurado afirmar que la relaciéon hombre-mujer que él va
viviendo a lo largo de su historia forma una parte esencial del contexto en que Juan
vive su experiencia de Dios. No podriamos comprender la vida y la obra de
Juan fuera de una indisoluble unidad con la vida y la obra de Teresa de Jesus y sus
seguidoras, y la mision comun al servicio de la reforma carmelitana. Este marco
biogréfico que se va retomando en la historiografia carmelitana, recuperando figu-
ras que habian quedado en la penumbra (Jerénimo Gracidn, Ana de Jesds, Marfa
de San José), nos parece que recoge elementos muy importantes para compren-
der el contexto histérico y comunitario en el que se gestan sus grandes obras, y
nos puede ayudar a interpretar de manera mds objetiva la doctrina sanjuanista en
unidad con su contexto vital.

La espiritualidad esponsal sanjuanista del'alma unida a Dios puede transmi-
tirse de forma alienante cuando no queda iluminada por la manera como nacié
y como fue vivida por Juan de la Cruz ensus relaciones inter-humanas. Por tanto,
es una tarea urgente el redescubrir el entramado de relaciones y de vivencias hu-
manas que sostienen el itinerario espiritual sanjuanista. La deformacién de Juan
la encontramos vinculada a la escuridad sobre su relacién con la mujer a lo largo
de su vida.

Una obra clarificada

El otro gran tema que se ha podido clarificar es el de su obra escrita. Pode-
mos decir que en este tema se ha conseguido ya una cierta unanimidad gracias
a los trabajos de los carmelitas espanoles. No se puede decir que Juan de la Cruz
tuviese «wocacion de escritom. Lo fundamental de sus obras fue escrito en unos
seis anos, de 1582 a 1588, y en medio de muchos trabajos y responsabilidades

1 Cirilo Pindn respondié a una carta del P Jeronimo de San José testificando:que durante el prio-
rato del padre Ambrosio Mariano en Madrid (1588-1591), recibié de él la orden de vigilar al santo en su
relacion con Ana de Penalosa (cf. A. FORTES, Actas de gobierno y declaraciones..., o.c., p. 467).

22 Agustina de San José lo relata: ¢f. 1b: p. 422, Es significativo que se conservan 28 cartas de
Juan, llenas de afecto, dirigidas a mujeres (21 religiosas y 7 seglares) y 6 a varones.

2 Alonso y Bruno de Jests explican las investigaciones de D. Evangelista: ¢f. ALONSO M. D.,
Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 537-553; cf. BRUNO DE JESUS M., Saint Jean de la Croix, Desclée
de Brouwer (Paris 1961) p. 377-379.

% Cf. Dicho de Bartolomé de San Basilio, BMC 23 p. 90.

25



en la Orden®. Su actividad literaria es marginal e intermitente”, lo cual no
impide la excelsa calidad de su poesia: sus versos se consideran «entre los
mejores, 0 acaso los mejores, en lengua espanola»?’. Una poesia que tampoco
hubiese podido florecer sin el ambiente de lirica religiosa tradicional, popular
y culta, que aparece cultivada en la vida de la reforma carmelitana, alentada
por Teresa de Jestis*.

Hasta muy avanzado el siglo XX se puede decir que no hemos tenido una
edicién critica completa de las obras del santo carmelita, que podra propiciar un
estudio més profundo en el siglo XXI. Hay que rechazar el pesimismo de Baruzi
(que habla de un «paisaje devastado»™), y hoy ya se puede decir que, a nivel lite-
rario, actualmente la obra de Juan de Yepes se puede considerar bien identificada
y catalogada®. En el estado actual de los conocimientos esta bien fundamentada
la autorfa sanjuanista del CB?', asi como la identificacion del conjunto de la obra
de nuestro santo carmelita.

La problematica textual ha venido complicando tradicionalmente el panora-
ma de una comprension sana y justa del autor. El hecho de no haber analizado
suficientemente los Romances sanjuanistas® y el Cdntico en el pasado ha im-
pedido una vision de los fundamentos de su pensamiento, y ha justificado una
interpretacion parcial del mismo, que se ha extendido por Europa®™. El profundo
fundamento biblico sanjuanista que conecta e ilumina con su experiencia mistica
no estaba suficientemente clarificado para favorecer la comprensi6n integral de su
doctrina: «La mistica de San Juan de la Cruz es biblica y dogmiitica, y nace de una
“mision eclesial”, que hay que saber identificar y comprenden™.

% Cf. M. HERRAIZ, «llama de amor viva. Consagracion de un mistico y un tedlogo» en AAVV,
Mistico e profeta... o.c., p. 81

% Cf, E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998) p.
152,

7 |, GUILLEN, «San Juan de la Cruz o lo inefable misticon, en AAWV., Lenguaje y poesia, Alianza
Editorial (Madrid 1969) p. 109.

% Cf. E. OROZCO, Poesia y mistica, Guadarrama (Madrid 1954) p.115- 170.
2 Cf. ). BARUZI, San Juan de Ta Cruz y ¢l problema de la experiencia mistica, 0.¢., p. 59,
CEES] voli 1 pe 658, nota 5.

HCf. CantB (JUAN DE LA CRUZ, Céntico Espiritual. Segunda Redaccion. Edicién critica de Eulo-
gio Pacho, Monte Carmelo (Burgoes 1999).

* Los Romances son una de sus primeras obras escritas que conviene recuperar como presu-
puesto de su pensamiento y de su obra posterior: of. F. RUIZ, Introduccion a san Juan de la Cruz, o.c.,
p- 162-165,

# Recogiendo esta influencia Balthasar distingue la mistica de Juan de la Cruz de la mistica
biblica y dogmatica de otros autores: cf. H. U. VON BALTHASAR, Ensayos teoldgicos I. Verbum Caro,
Cristiandad (Madrid 1964) p. 211.

AL M. SICARI, «5. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempon, en AAVV,,
Dottore mistico... o.c., p. 81.

26



2. LA DOCTRINA ESPIRITUAL SANJUANISTA

Una obra de sintesis

Los estudios mas actuales facilitan una vision global de la relacién de Juan de
la Cruz con su fuente principal biblica y dan los elementos para mostrar una sélida
doctrina teolégica en sintonia con la Revelacion. Vemos en Juan de la Cruz una
profunda asimilacién de la Biblia reflejada en la gran cantidad de libros biblicos
distintos citados en sus obras™. Cuando Juan escribe ha interiorizado una sintesis
de la Palabra revelada que guia la intencién de su trabajo, en funcién de la fina-
lidad concreta de sus obras®. Toda su doctrina es profundamente cristolégica®.
En Juan de la Cruz destacan principalmente dos grandes influencias evangélicas:
la paulina, que ha sido bien estudiada®, y la de Juan evangelista, que no'lo ha
sido tanto™. Si tenemos que delimitar el eje biblico fundamental que sostiene el
pensamiento sanjuanista lo dibujarfamos como un arco que va del Cantar de los
Cantares al evangelio de Juan, pasando por el pensamiento paulino. Es su sintesis
biblica. Pero su obra es una obra de sintesis también en el didlogo con la cultura
de su época. Encontramos las fuentes para sus escritos en la Biblia, la filosoffa y
teologia escolasticas, y la tradicion espiritual, pero también en la literatura clésica
y en la poesia culta y popular de su época®. La obra sanjuanista se presenta como
un fruto culminante de la sintesis cultural y religiosa del siglo de oro espaiol*'.

3 La connaturalidad de Juan de la Cruz con la Biblia es evidente: of. G. PEREZ, «Dios en su
palabra. San Juan de la Cruzy, en SanjCruz 3 (1987] p. 196, nota 6. El nimero total de citas es extraor-
dinario (1681), si lo comparamas con otros autores de su época, o al lado del infimo ndmero de otros
autores a que alude. Corresponden 1002 al AT y 679 al NT. Se podria definir la doctrina de Juan de
la Cruz como una wmistica escrituristicas, distinguiéndola de otras misticas mds especulativas: cf. H.
SANSON, Vesprit human sefon Saint fean de la Croix, Publications Faculté des lettres d'Alger, Presses
Universitaires de France (Paris 1953)p. 344,

i Juan paso muches anos de oracion y vida contemplativa antes de escribir. Ingresé en los carme-
litas a los 21 anos, fue ordenado sacerdote a los 25, llegd de confesor a La Encarnacion de Avila a los 30
y fue encarcelado en Toledo alos 35 afos. Alll debié escribir las primeras poesias que conservamos de él.
A continuacion inicio la.elaboracién del primer Cintico (CA), en 1578 hasta que lo concluy6 en 1584, El
momento culminante de la actividad literaria de Juan es el periodo granadino, del 1582 al 1588, cuande
Juan tenfa ya 40-46 anos y llevaba 20-26 de vida carmelitana, a pocos afios de su muerte, que ocurrié en
el 91: cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, 0.¢., p. 185; cf. E. PACHO, «Cronologia
sanjuanistan en AAVV, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz; o.c., p. 45-58.

. Cf-S. CASTRO, Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p-111, nota 2.

% Para conocer la relacién del pensamiento paulino con el sanjuanista: of. M. A. DIEZ, Pablo en
Juan dela Cruz. Sabiduria y ciencia de Dios, Monte-Carmelo (Burgos 1990).

. Algunas reflexiones: cf. M. A. DIEZ, Y el hombre Dios seria, Monte Carmelo. (Burgos 1992).

0 Para un estudio fundamental de la influencia del ambiente y cultural del Renacimiento en la
obra de Juan de la Cruz, centrandose en el Cintico Espiritual, conviene leer la abra de D. YNDURAIN,
San Juan de la Cruz. Poesia, Catedra (Madrid 3" ed. 1987).

1 (Tres son las referencias dominantes: renovacion del legado greco-romano por el humanismo,
tradicién biblico patristica y filosofia escoldstican: ESJ vol. 2 p. 650. Puede rastrearse la influencia de
un neoplatonismo moldeado por un renaciente aristotelismo de cuno escoldstico: cf. CRISOGONO
DE JESUS, «introduccion al estudio de la filosofia en el misticismo de san Juan de la Cruz» en RevEspir
1(1942) p. 231-240.

27



Juan es hijo de su época, una persona con una buena formacion cultural y teol6-
gica, que sabe hacer una sintesis original y madura® de las influencias recibidas en
su ambiente de finales del siglo XVI, unificadas a partir de la propia experiencia y
reflexion personal, en el contexto carismético del Carmelo Teresiano.

Nos parece que el talante sanjuanista y su experiencia mistica ejercen una
influencia de unificacién que se extiende a todos los aspectos de su obra (sintesis
biblica-cultural, influencias recibidas-experiencia personal, poesia-prosa, alaban-
za-ensefanza, divino-profano)”. F Ruiz ha afirmado que la unificacion de los
contrastes, la unidad, es el elemento hermenéutico esencial de la doctrina y de la
obra de Juan de la Cruz.

Mistica y Teologia

Se ha acusado a Juan de la Cruz en ocasiones de un espiritualismo alienante
alejado de la realidad del hombre concreto, de sus anhelos y posibilidades. Pero no
es acertada en absoluto la interpretacion de la doctrina sanjuanista como una espe-
cie de mistica neoplaténica conventual, utépica pero inhumana, que ha triunfado a
partir del impulso contrarreformista y que se ha impuesto en la Iglesia deformando
el elemento histérico y humano del seguimiento de Jests*. La tendencia «antihu-
manista» venia ya de atrds, y una acertada comprension de su espiritualidad sitda
a Juan de la Cruz en contra de esta linea. Juan supera en su obra el neoplatonismo
ambiental y lo refunde en una mistica teologal trinitaria genuinamente cristiana®
ensartada en su propia experiencia dentro del ambiente original de la Reforma tere-
siana. En el pasado muchas deformaciones se han cebado en Juan de la Cruz, bien
exagerando su fuente neoplaténica, bien reduciéndole a su faceta de renuncia y
privacion ascética, bien degradandole a una intelectualidad sin amor*. Hoy corren
nuevos vientos mds favorables, que permiten una comprensién mas profunda y
completa de su obra.

Tradicionalmente se habia valorado mucho la personalidad mistica de Juan
pero sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo XX se han empezado a
reconocer también sus aportaciones teolégicas”. Dado que la doctrina sanjua-
nista es una pedagogia espiritual hacia la unién con Dios y que vamos a estudiar
la funcién que cumple en ella el simbolo esponsal, vamos a centrarnos en la
antropologfa teol6gica sanjuanista: en su vision del hombre y de su relacién con
Dios. De este modo estamos considerando el marco adecuado para profundizar la

L. ES) vol. 2 p. 649-664.
# Cf. E RUIZ, «lectura integrada de los escritos de San Juan de la Cruzy, en ACTAS vol. 3 p. 39.

# Asf le interpreta A. DONAZAR: San Juan de la Cruz y el Verbo encarnado, El Carmen (Vitoria
1998) p. 192.

# Cf. 5. GUERRA, «San Juan de la Cruz y la teologfa mistica en el siglo XX», en ACTAS vol. 3
p.187.

. Cf. E RUIZ, «Ruptura y comuniony en AAVV,, Mistico ¢ profeta... o.c., p. 176,
¥ Cf. €. GARCIA, «San Juan de la Cruz entre la escoldstica y la nueva teologian, en AAVV.,
Dottore mistico... 0.¢., p. 115.

28



espiritualidad del simbolo esponsal. Hay que partir de que la antropologia sanjua-
nista es neumdtica®, es dindmica, y brota de una relacién que tiene dos referen-
tes: el hombre y Dios, sujetos de aquella comunicacién de vida que se expresard
de manera admirable con la simbologia esponsal.

Antropologia teoldgica sanjuanista

Juan de la Cruz nos introduce en el misterio de la relacién justa entre Dios
y el hombre mediante el rechazo de las imagenes falsas o alienantes de ambos*.
Sélo cuando el hombre toma conciencia de su realidad de criatura y se pone a
solas ante Dios, estd en condiciones de descubrir la vocacion esponsal, la llamada
amorosa y unitiva del Esposo.

La antropologia sanjuanista corresponde a una simbiosis de elementos platé-
nicos y aristotélicos, herederos de las dos grandes tradiciones cristianas, la agus-
tiniana y la de santo Tomds®’. La unidad fundamental del hombre es una base
fundamental de la antropologia y teologia sanjuanistas®’. El pecado rompe esta
unidad y empuja a la division, a la dispersién, mientras que la gracia impulsa la
«reunificaciony. Serd necesaria una purificacion que llegue a las dos partes hu-
manas esenciales, sensitiva y espiritual, para conseguir finalmente desnudar to-
talmente el alma y prepararla para la unién con Dies (cf. N 2, 3,1). El Cdntico
Espiritual describe el proceso espiritual como un camino de retorno al estado de
pureza original paradisiaca, estado de paz y felicidad primordiales (cf. CA 37,5) en
que Dios habia pensado al hombre y la mujer™.

El centro de la economia de gracia se encuentra en Jesucristo (cf. S 2,22,3).
Y la economia de la gracia regalada en Cristo a la humanidad en el drbol de la
cruz (cf, CB 23) es la fuente de todo*, y se prolonga en la vida de la Iglesia y sus
ministros, que son mediaciones.de la voluntad divina (cf. S 2, 22,9-11). La gracia
divina realiza en la vida espiritual un proceso de transformacion radical que abar-
ca todos los aspectos y capacidades del hombre, y que podriamos mostrar en dos
dimensiones: la del conecimiento y la del amor. Es el camino hacia la union con
Cristo-Esposo. El amer y el conocimiento quedan indisolublemente unidos en la

i Cf. P CEREZO GALAN, «La antropologia del Espiritu en Juan de la Cruz»; en ACTAS vol. 3 p.
131

. Cf. M. HERRAIZ, «Del Dios del riesgo al riesgo de «hacerses hombres, en AAVW,, Juan de la
Cruz, espiritu.de llama, o.c., p. 657-671.

0 Ch S. CASTRO, «Dios, exigencia'y plenitud del hombrey, en AAVV., Antropologia de San Juan
de la Cruz, Institucion Gran Duque de Alba / Diputacién provincial de Avila (Avila 1988) p. 87; cf.
F. RUIZ, «Metodo e strutture di antropologia sanjuanistan, en AAVV., Temi di Antropologia teologica,
Teresianum (Roma 1981) p.403-437,

! CL ES] vol. 2 p. 56.

°* Cf. Ib. p. 86.

# Juan no se detiene a explicar la Redencion en su sentido ontoldgico-teoldgico, que presupo-
ne, sino que nos acerca a la dimension psicoldgico-humana de la experiencia vivida de Jests, en la
cual pademos reconocer implicitamente el modelo del amor que asume la aniquilacién y la muerte:
morir de amor del Esposo por la Esposa: €f. § 2,7,11; Pastorcico,

29



experiencia de la unién con Dios™, aunque a veces el amor viva la ausencia y el
conocimiento, la oscuridad®.

3. SOBRE LA ESPONSALIDAD O EL SIMBOLO ESPONSAL

Un tema insuficientemente estudiado

Es significativo que, al igual que no se han realizado demasiados estudios so-
bre el tema del matrimonio espiritual en Santa Teresa que, para A. Mas Arrondo,
es presupuesto fundamental de toda su obra y su experiencia®, tampoco se haya
estudiado demasiado este tema en Juan de la Cruz. Podriamos afirmar que toda la
simbologia esponsal, que nos parece un elemento fundamental en ambaos autores,
estd insuficientemente estudiada. Cinéndonos al caso de Juan, la historia se re-
monta a las primeras ediciones espanolas de sus obras en 1618 y 1619, de las que
quedd excluido el Cantico Espiritual, que no era desconocido por los religiosos
masculinos”. Encontramos aqui el origen de una interpretacion deformada, cuyas
huellas llegan hasta nuestros dias, que pretende el conocimiento del pensamiento
de un autor prescindiendo de su obra fundamental*®. Las huellas de esta ausencia
han persistido y atin hoy, en medio de la ingente cantidad de publicaciones sobre
temas sanjuanistas, aparecen pocos estudios dedicados a la esponsalidad; gene-
ralmente como un aspecto en estudios mas generales.

El estudio més importante y centrado sobre el tema que nos ocupa fue la
obra, presentada como tesis doctoral, £l desposorio espiritual segtin San Juan de
la Cruz de Laureano Zabalza™. Es una obra con grandes virtudes: clarificar el
tema del desposorio espiritual en las dos versiones del Cdntico Espiritual; mostrar
la importancia del desposario como estado propio del proceso espiritual y su
contenido, diferencidndolo del matrimonio; insertar el desposorio espiritual en e

L Cf, V. CAPANAGA; San Juan de la Cruz. Valor psicoldgico de su doctrina, Premio de la uni-
versidades espanolas, Certamen del IV Centenario del nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942
(Madrid 1950) p. 257-267.

** Juande la Cruz sigue una tradicién de autores espirituales que subrayan el primado del afecto
sobre la inteligencia, del amor sobre el conocimiento, como San Agustin, Juan Casiano, Gregorio Mag-
no, juan Climaco, Ricardo y Hugo de san Victor, Bernardo de Claraval y Buenaventura: ¢f. |. GERSON,
Teologia Mistica. Prima versione italiana commentata con testo latino a fronte a cura di Marco Vannini,
Edizione Paoline (Milano 1992) p. 22.

* Cf. A. MAS ARRONDO, FI hombre en Crista y Cristo en el hombre. Andlisis teoldgico de las
VIl Moradas en los escritos de Santa Teresa de Jesds, Facultad Teologia Norte de Espana (Burgos 1993)
p-65:

" Diversos testigos lo citan y lo han leido, incluso, Juan Evangelista, discipulo suyo, realizé una
copia del CA': ¢juan Evangelista, OCD» en DicSJC p. 856-857.

* Podemos intuir que esta mutilacion estaba motivada erazonablementen: en una época en que
se habfa perseguido la traduccion del Cantar en lengua verndcula, el Cdntico, recreando el Cantar, era
una obra arriesgada y valiente. En cualquier caso, su eliminacidn suponia una flagrante deformacian,
El problema qued6 subsanado en la edicion de Bruselas en 1627,

# CE LAUREANO (DE LA INMACULADA) ZABALZA, El desposorio espiritual segtin San Juan de
la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1964).

30



conjunto de la doctrina sanjuanista dentro del sistema de las noches, en la dltima
etapa de la noche pasiva del alma y dentro de las diferentes etapas de la vida es-
piritual (en el estado de aprovechados, en la via iluminativa).

Pero también podemos encontrar algunas limitaciones, ligadas en su mayoria
al «status questionis» de su época: se centra en el desposorio y apenas analiza
el matrimonio espiritual, se sitta en la problematica de su época; considera so-
lamente las cuatro obras fundamentales del santo, sin atender a otras obras de
interés como los Romances, etc.; y sobre todo, falta una reflexion teoldgica sobre
el sentido del simbolo esponsal, su origen, naturaleza y sentido, su contenido
teolégico y su relacién con otros temas teoldgicos. Tratdndose de un buen trabajo,
los mds de 40 anos transcurridos justifican una revision y actualizacion, buscando
el sentido teoldgico global de la simbologia esponsal, y la espiritualidad que sub-
yace en el Cantico Espiritual. No existe una vision completa actual sobre la espi-
ritualidad esponsal sanjuanista como la que queremos desarrollar en el presente
trabajo. Y sin embargo, nadie pone en duda que el simbolismo esponsal es un
elemento comunicativo fundamental para expresar la experiencia mistica y doctri-
na espiritual de Juan. Toda esta panoramica nos ofrecerd un nuevo horizonte para
la interpretacion sanjuanista que se abre a inquietudes y preguntas muy actuales
del mundo de hoy, algunas de los cuales chocan paraddjicamente con la imagen
clasica que se ha transmitido de la obra y la doctrina del santo carmelita: temas
como el del erotismo, la relacion hombre-mujer o la sexualidad se plantean hoy a
partir de la obra sanjuanista.

¢Una interpretacion erdtica?

En Espana fueron los poetas de la Generacién del 27 quienes redescubren y
revalorizan la figura del poeta san Juan de la Cruz, encumbrandolo en lo mas alto
de la poesia castellana®. Un descubrimiento no exento de sorpresa al constatar la
genialidad técnica de unos poemas... iprofundamente eréticos! Algunos supera-
ron el escollo asignando la admiracién de una inocencia o «angelicidad» para el
santo carmelita.

El tema del erotismo de la poesia sanjuanista es uno de los temas vinculados
a la esponsalidad que ha suscitado un mayor interés, con un buen nimero de
estudios y publicaciones de muy diversa indole.

Un autor significativo en la linea de interpretar la poesia sanjuanista en su ver-
tiente mas puramente humana y natural, desvinculandola del elemento religioso
ha sido José Constantino Nieto, sobre todo en su obra San Juan de la Cruz, poeta
del amor profano®. Este autor realiza el estudio del poema de la Noche oscura
como un «intento tedrico critico estético» y llega a la conclusion de que se trata de

b0 Cf L CERNUDA, «Tres poetas clasicos, en Prosa Completa, (Barcelona 1975) p. 758.

8 Cf. ). €. NIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988). Una
sintesis de sus afirmaciones la encontramos al final de esta obra bajo el epigrafe «Epilogo: sumario y
conclusionesy: p. 229-233,

3



un poema puramente erdtico®. Otros autores como Jorge Guillény ). L. Aranguren®,
con matices diversos, parecen apoyar la opinion de revalorizar la poesia sanjuanista
bajo su dimensién humana, natural y profundamente erética, ampliando el reperto-
rio no sélo a la Noche, sino también al poema del Cdntico y a la Llama.

Una interpretacion erética de este tipo sobre san Juan de la Cruz tampoco es
una ingenuidad o una simpleza, sino que tendria su justificacion psicologica des-
de una perspectiva psicoanalitica interpretando el simbolo sanjuanista desde una
linea de sospecha como una «égica del disimulo»®. En esta perspectiva la sim-
bologia esponsal realizaria un papel de ocultamiento de los verdaderos intereses
individuales que se esconden inconscientemente bajo un ropaje de espiritualidad
para pasar desapercibidos y ser aceptados personal y socialmente. Los poemas
serian, seglin dicha concepcion, condensaciones de experiencia eréticas que, al
no poder ser expresadas en su verdadera naturaleza por la prohibicién moral que
el individuo y la sociedad imponen a tales experiencias, asumitian el rol de expe-
riencias espirituales no solo aceptadas sino incluso deseadas y buscadas.

Todo ello contribuye a subrayar la necesidad urgente de una interpretacion
global y seria del pensamiento sanjuanista en todas sus dimensiones, explicando
el sentido profundo y genuino de su poesia y de su prosa, y sin eludir aquellos
elementos dificiles o problemdticos. Pero evitando, al mismo tiempo, interpreta-
ciones faciles o comodas para nuestra época que no se ajusten al pensamiento
global del autor.

La dimension psicolégica de la investigacion sanjuanista es una de las mds
necesarias y también de las menos adelantadas”. Algunos autores, como Ana Ma-
ria Rizzuto insisten hoy en la oportunidad de profundizar en los autores y las
experiencias misticas partiendo de la metodologia psicoanalitica, una vez se han
superado los marcos estrechos de su concepcidn original®. Un estudio detallado
y profundo para confirmar si los misticos reflejan las graves consecuencias que
Freud anunciaba para la experiencia religiosa nos llevan a rechazar definitivamen-
te sus previsiones. Lo-vemos claramente en Juan de la Cruz, donde encontramos
caracteristicas opuestas a las que anunciaba el iniciador del psicoandlisis®”: una

©_Cf. 1b. p. 232.

" «Sisin gazmoneria alguna aceptamos leer el Cintico |...] pronto veremos en qué tremenda
medida es un poema eréticon: J. L. ARANGUREN, en Lenguaje y poesia, Alianza (Madrid 1969). C. .
L. ARANGUREN, San Juan de la Cruz, JGcar (Madrid 1973).

2 M. C. Bobes Naves lo explica bien en «Simbologfa sanjuanistas en el DichJC p. 1328-1334,

% Significativamente en el Congreso Internacional Sanjuanista (Avila 1991) falt6 la voz de los psico-
logos. Un articulo interesante en esta linea es el de L. J. GONZALEZ, dmplicazioni psicologiche nell'espe-
rienza mistica di Teresa di Gest e Giovanni della Croces, en AAVV, Mistica e mistica carmelitana, Libreria
Editrice Vaticana (Citta del Vaticano 2002) p. 222-261.

0 CEL AL ML RIZZUTO, «Reflexiones psicoanaliticas acerca de la experiencia misticas, en AAVV,,
El sol a medianoche. La experiencia mistica; tradicion y actualidad, Trotta (Madrid 1996) p. 61-75.

¥ CI.S. FREUD, El malestar de la cultura, en Obras Completas, Amorrortu (Buenos Aires 1930) p.
84. Freud afirma que en las personas religiosas encontramos las siguientes caracteristicas: una devalua-
cién de la vida real, una percepcion delirante del mundo concreto, amedrentamiento de la inteligen-
cla, infantilismo psiquice y sumisién incondicional, como fruto de un desconsuelo en el padecimiento.

32



personalidad valiente, superadora de contradicciones, que sabe transformar lo
negativo en positivo, en pedagogia, cultura, belleza; inteligencia fina y discrimina-
dora, madurez humana que asume el sufrimiento y alcanza el gozo de la union,
superando toda negatividad. Jung presenta una vision completamente distinta que
descubre el proceso de generacién de lo religioso®, en la historia de la humani-
dad, como una experiencia genuina y especificamente humana.

Nuestro estudio procura explicar el «eros sanjuanista» dentro del &mbito
de su pensamiento, doctrina y vida, rechazando cualquier interpretacion
sesgada. La interpretacién puramente humana, e incluso en el plano erético
de las poesias de Juan de la Cruz, es errénea por insuficiente. La mayoria de
los especialistas sanjuanistas vienen a coincidir con Eulogio Pacho® en que
no se puede leer su poesia como una poesia erdtica naturalista prescindien-
do de su sentido espiritual. Sin embargo, no se trata de afirmar solamente la
insuficiencia de una interpretacion puramente humana o erética. También
seria necesario explicar por qué, precisamente la poesia sanjuanista, ofrece
esa posibilidad, que le casa tan bien. También para ello buscaremos una
respuesta antropolégica y teolégica que nos haga descubrir el sentido de la
experiencia espiritual y mistica de Juan, que tan bien puede expresarse en
términos pura y radicalmente profanos. La asuncion del lenguaje erético ha
de tener un sentido, integrado en el conjunto de la experiencia sanjuanista y
vinculado a ella, que se deforma al alejarse de la misma.

Nos parece que ha llegado el momento de un estudio profundo en esta li-
nea, que se ve favorecido por un nuevo marco conceptual de reflexion teolégica,
abierto por Juan Pablo Il y continuado por Benedicto XVI. Resulta muy significati-
vo que la primera enciclica de Benedicto XVI «Deus Caritas est» haya sido capaz
de plantear la pregunta de la integracion del amor humano en el amor de Dios y
se enfrente al reto de unificar eros y dgape en el amor de caridad divino. Creemos
que Juan de la Cruz tiene mucho que decir por este camino.

% gUn rito o costumbre religiosa puede surgir directamente de una revelacion inconsciente teni-
da por un sole individuo [...]. Durante un largo proceso de evolucion, el material originario se moldea
y remoldea con palabras y acciones, se embellece y va adquiriende formas definidas. Sin embargo el
proceso de eristalizacion tiene una gran desventaja. Se va aumentando el nimero de personas que
no conocen directamente la experiencia original v solo pueden creer lo que sus mayores y maestros
les cuentan sobre ella. Ya no saben que tales hechos son reales y, desde luego, ignoran qué se siente
durante esa experiencia. En sus formas presentes, archielaboradas y demasiade viejas, tales tradicio-
nes religiosas se resisten con frecuencia a nuevas alteraciones creadoras del inconsciente, A veces,
los tedlogos defienden, incluso, esos verdaderos simbolos religiosos y doctrinas simbélicas contra el
descubrimiento de una actividad religiosa en la psique inconsciente, olvidando que los valores por los
que luchan deben su existencia a esa misma actividad. Sin una psique humana que reciba las inspi-
raciones divinas'y las exprese en palabras o las plasme artisticamente, ningln simbolo religioso habria
perdurado [...] nunca nos podremos librar de la existencia de la psique, porque estamos contenidos
dentro de ella'y es el Gnico medio con el que podemos captar la realidady: M.L.V. FRANZ, «E| proceso
de individuacion, en C. G. JUNG, E hombre y sus simbolos, Caralt (Barcelona 1984), p. 227-228.

“Cf, ES)vol. 1 p. 718-719.

33



1. EL SENTIDO DEL SIMBOLO ESPONSAL
SANJUANISTA

En primer lugar, conviene explicar qué entendemos por simbolo en una perspec-
tiva actual. En segundo lugar, hay que describir el simbolo esponsal recibido de la tracli-
cién judeocristiana: de dénde viene y qué uso y sentido le llega a Juan de la Cruz.

En el Diccionario del Uso del Espanol se define al simbolo como «signo que
establece una relacién de identidad con una realidad, generalmente abstracta, a
la que evoca o representay. El simbolo es contemplado actualmente bajo pers-
pectivas diversas. Conviene subrayar la importante dimension antropolégica del
simbolo en la cultura humana. El simbolo, presente en todas las culturas, responde
a un dinamismo psiquico de conocimiento humano, y a pesar del rechazo que
ha sufrido a lo largo del siglo XX, acusado de poco cientifico, muestra su peculia-
ridad y funcién cognoscitiva al servicio de la cultura. La funcién simbdlica estd en
el origen del conocer humano como una asimilacién activa (que recoge también
elementos afectivos) de lo percibido en la realidad, atribuyéndole un sentido.
Tanto la psicologia como la antropologia social”” han mostrado la importancia del
simbolo como generador de conocimiento humano y cultura social. Por tanto, el
simbolismo es mucho mas que una forma sugerente de revestimiento literario, y
aunque pueda destacar su funcion poética y expresiva esta presente en todas las
dimensiones de la cultura y el conocimiento humano.

1. LOS SIMBOLOS CRISTIANOS

La historia de Salvacion asume el lenguaje simbélico universal compartien-
do los arquetipos y los simbolos fundamentales con otras tradiciones culturales y
religiosas. La reyelacién cristiana se adapta a las estructuras psicoldgicas internas
del ser humane para asumir e interpretar lo religioso, pero vierte en ellas unos
nuevos datos que son auténticamente revolucionarios: la Encarnacion y la Pascua,
en cuanto elementos centrales reveladores del Amor de un Dios trinitario, consti-
tuyen los ejes sobre los que se va a fundamentar la fe cristiana™. El hecho de que
Dios se encarne en la humanidad significa una potenciacién superlativa del ele-
mento simbdlico en la fe religiosa en cuanto que supone que se da un elemento

' La psicologia nos ha mostrado que la funcién simbélica estd en el origen del conacimiento
humano (). Piaget) y que los simbolos son estructuras fundamentales de la psique (5. Freud, €. G. Jung,
etc.). Autores de antropologia filosdfica, social y cultural como M. Eliade, E, Casirer, G. Durand, etc.
lo han estudiado.

I Lo propio de la Revelacién cristiana es que se trata de un acontecimiento real, en el cual
se revela en plenitud el ser divino. No brota de una reflexion metafisica o una consideracion ético-
moral, ni de una introspeccion psiquica espiritual. Todo esto puede darse vinculado a la religion
cristiana, pero en el origen estd un acontecimiento histérico que se revela como don de la Divinidad
al Mundo: la Encarnacion, del nacimiento a la muerte de Jesis, con los hechos subsiguientes, que
revelan la Resurreccion,

34



sensible, representando lo invisible divino, que es maxima revelacién y realizacién
del Misterio™. Vinculado al tema de la Encarnacién encontramos el elemento es-
catolégico, peculiarisimo en la fe cristiana. El cristianismo radicaliza el simbolo,
hasta llegar casi a rasgar el velo que separa los dos elementos y alcanzar la unién
plena de las partes, realizando la culminacién de la funcién simbdlica™. Con el
cristianismo se alcanza el limite escatolégico de la manifestacion divina: se rom-
pe el velo del Templo de manera que la presencia de Dios parece mostrarse en
plenitud en un hombre: Jests de Nazaret. Es muy significativa, en este sentido, la
tension de una escatologia futura y una escatologia realizada que encontramos en
el mismo NT: el Reino de Dios ya ha llegado, pero se desplaza progresivamen-
te en el iempo hacia el futuro. Si, pero todavia no. La pretensién cristiana no se
abandona, pero se profundiza y se intensifica en sentido genuinamente simbdlico.
Cristo fue y contintia siendo plena revelacion y misterio velado en signos pobres
que no todos llegan a conocer: hay manifestacion y ocultamiento™. Un misterio
que persiste en la historia de la Iglesia. La continuacién del dinamismo simbélico
presente en la Revelacion cristiana reclama su lugar y sus propios ritmos en el
seno de la Iglesia, en su vida sacramental. El nticleo de la fe cristiana, fijado en la
Encarnacién-Pascua-Redencién, suscita una dindmica de encarnacién redentora
que se comunica simbolicamente en la vida de la Iglesia: el Esposo comunica su
mensaje y realiza su mision en el cuerpo de su Esposa.

La Iglesia asumi6 los simbolos recibidos del AT y del NT, pero también atribu-
y6 nuevos significados simbélicos a personajes biblicos, e incluso asumié simbolos
paganos, descubriendo en ellos nuevos significados relacionados con el cristia-
nismo’™. Los Santos Padres hicieron una gran tarea de elaboracién simbélica y
reflexion, incorporando nuevos simbolos. Particularmente la escuela de Alejandria
realizé un gran trabajo de interpretacion al releer la Revelacion biblica a la luz de
la simbologia™.

Pero ha sido la liturgia de la Iglesia, a través de sus ritos y celebraciones so-
bre los misterios de la fe la que ha ido revitalizando los simbolos y creando otros
nuevos”. Karl Rahner ha dado, en el panorama catélico, el marco adecuado para
la comprensién ontolégica del simbolo en la teologia actual, llegando a decir que

2 Cf. K. RAHNER, «Para una teologia del simbolon, en Escritos de teologia v. IV, Taurus (Madrid
1962) p. 305-309.

M La fe cristiana supone un cumplimiento definitivo de las promesas y esperanzas de todas las
religiones, en cuanto que llega al limite la- manifestacion divina. Para Von Balthasar el cristianismo
supera los condicionamientos de todos los credos y religiones, también las menoteistas, que se encalla-
ban en la insalvable distancia entre Dios y el hombre: cf. H. U. VON BALTHASAR, Epilogo, Encuentro
(Madrid 1998) p. 36.

" Doble dimensidn de todos los entes reales: cf. K. RAHNER, «Para una Iem'o_gi‘a def simholoy,
o.c., p. 51.

" Cf. J. FERRANDO ROIG, Simbologia cristiana, Juan Flors (Barcelona 1958) p. 4-5.

0 Cf. R, FISICHELLA, «Semiologia. Simboloy, en AAVV.,, Diccionario de Teologia Fundamental,
Yaulinas (Madrid 1992) p. 1346.

7 La liturgia eclesial revive y actualiza la funcion simbdlica eclesial: cf. Catecismo lg. Catdlica,
1145; cf. . ALDAZABAL, Gestos y simbolos, CPL (Barcelona 199() p- 10413

35



«la teologia no puede concebirse a si misma sin ser esencialmente una teologfa
del simbolo»™. Cristo es simbolo real de Dios, porque en su humanidad hace pre-
sente a Dios de manera plena y definitiva™, a través de los misterios de su vida,
especialmente de su pasion, muerte y resurreccion™, Es necesario recuperar una
teologfa simbolica”, en la que Cristo se nos hace presente bajo formas simbdlicas,
mediante la palabra y el sacramento, y cuya presencia eclesial sélo puede ser cap-
tada con los ojos de la fe®?: «la mision de la Iglesia de predicar la palabra de Dios
es una continuacion simbélica de la misién divina por la cual la palabra de Dios,
a través de la Encarnacion, ingresé en la historia humana»®. El simbolo introduce
una dindmica de presencia que tiende hacia el encuentro, propia de la expresion
real del ser en la que también se manifiesta la intervencion de Dios en el Universo
y en la historia humana, fundamentando «el Sacramento de Dios en la Creacion
y, consecuentemente, la sacramentalizacion del Universoy®.

Virtualidad y poder del simbolo esponsal

El simbolo esponsal aparece en la Biblia y ha tenido impertancia en la tradicion
cristiana. Aparecié originalmente en los profetas (Oseas, etc.) como expresion de
la relacién de Dios con su pueblo elegido: el Esposo divino y la doncella de Israel.
Bajo esta clave se interpret6 alegérico-simbolicamente el Cantar de los Cantares,
y tanto la tradicién judia como la cristiana lo valorizaron extraordinariamente.

Cuando afirmamos que Cristo se presenta al hombre y a la humanidad como
Esposo ante la esposa estamos frente a una imagen simbélica que es también un
titulo cristoldgico (Cristo-Esposo) presente en la Biblia y en la Tradicion de la Igle-
sia, que reactualiza un conocimiento revelado y una experiencia de Dios.

Por otro lado, la unién del hombre y la mujer (unién esponsal), es una unién
personal en el sentido mds profundo del espiritu humano: es el espiritu humano
hecho simbolo, donde lo <humanamente esponsal» es una energia unitiva corp6-
reo-espiritual que lleva a plenitud la unidad de lo humano, realizando la imagen
(imago Dei) y el simbolo de la Trinidad.

78 K. RAHNER, «Para una teologfa del simboloy o.¢., p. 300. Rahner parte de la premisa filoséfica
de que «el ente es por si mismo necesariamente simbdlico porque necesariamente se expresa para
hallar su propio ser» (Ib. p. 286), «El simbolo en sentido propio (simbolo real) es la autorrealizacion,
que pertenece a la constitucién esencial, de un ente en otrop: Ih. p. 299,

7 Cf. Ib. p. 304.

® A, R. DULLES, H oficio-de la teologia: del simbolo al sistema, Herder (Barcelona 2003) p.
42-43.

1 Autores como Ch. A. Bernard han trabajado una elaboracion de una teologia simbdlica inte-
gral, asurniendo aportaciones de la tradicion carmelitana: ef. C. A, BERNARD, Theologie symbolique,
Tecui (Paris 1978).

8 A. DULLES, El oficio de la teologia, o.c., p. 49.

# 0. SEMMELROTH, La palabra eficaz. Una teologia de la proclamacion, Dinor (San Sebastidn
1967) p. 252.

8 R. POU, Creador i eriatura: la sacramentalitat de |'Univers, Facultat de Teologia de Catalunya
(Barcelona 1995) p. 123.

36



La dindmica del simbolo generadora de espiritualidad cristiana es una dind-
mica unificadora (syn-ballo) donde el Espiritu de Dios actia como energia unitiva.
Dios expresa su ser uniéndose «ad intra» y «ad extra» y el simbolo es expresién de
esta dindmica divina y divinizadora que el hombre puede percibir y que le sirve
para interpretar el mundo y situarse religiosamente en él.

Es evidente que Juan asume dicho simbolo, pero no superficialmente, sino
vital y existencialmente, incorporandolo como clave de su vida y de su doctrina
a una serie de vicisitudes, vividas teologalmente, y a una mision carismatica en el
Carmelo teresiano. El simbolo esponsal es la clave fundamental del Céntico, que
Juan asume para conocer a Cristo y unirse a El, desde la cual interpreta la cosmo-
vision cristiana que recibe integrandola en su experiencia personal y con la cual
va a procurar cumplir su mision de maestro espiritual.

2. EL SIMBOLO ESPONSAL SANJUANISTA

Los simbolos sanjuanistas no son simples revestimientos literarios mas o me-
nos convencionales, sino que tienen a su base una experiencia de conocimiento
y asimilacion humanos. Una dimension fundamental del estudio del simbolo san-
juanista serd, por tanto, la blisqueda de la genuina experiencia de su autor y del
conocimiento especifico y peculiar que ha recibido en ella. En este punto, conviene
recordar la atribucién que la tradicién eclesial asigna al santo carmelita como doctor
mistico. El conocimiento religioso sanjuanista, expresado en simbolos originales y
diversos, queda vinculado a su experiencia mistica, referencia fundamental que nos
ayudara a profundizar el contenido de su doctrina espiritual.

Pero ¢en qué consiste exactamente el simbolo esponsal para Juan? Lo explica as:

Porque, asi como en la consumacion del matrimonio carnal son dos en una car-
ne, como dice la divina Escritura (Gn 2, 24), asi también, consumado este matrimonio
espiritual entre Dios y el alma, son dos naturalezas en un espiritu y amor, segin dice
san Pablo trayendo esta misma comparacién (1 Co 6, 17), diciendo: «El que se junta
al Senor, un espiritu se hace con ély (CB 22,3).

Por un lado estd el plano sensible natural de la realidad humana («consu-
macion del matrimonio carnaly), por otro lado el plano espiritual («matrimonio
espiritual entre Dios y el almay). Encontramos dos alusiones biblicas, una del AT
del libro del Génesis, y otra del NT de una carta paulina®. El primer texto nos
acerca al elemento sensible del simbolo, pero el texto paulino define el conteni-
do especifico del mismo como experiencia de unidad de «dos naturalezas en un
espiritu y amor.

¢Cual es la fuente del simbolo esponsal sanjuanista tal y como él la usa?

# También en San Bernarde encontramos la explicacion del simbolo esponsal, en dos lugares
distintos, relacionada con los mismos textos: of. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Can-
tar de los Cantaresy en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955), Serm. 85, n% 12, p. 570; cf. Ib.
Serm. 83, n? 6 p. 557.

37



Un simbolo recibido de la Biblia y de la Tradicion

Vamos a partir del uso que hace Juan de la Cruz de los elementos de la simbo-
lica esponsal biblica. El AT se inicia en el Gn con la Creacién, que culmina con el
hombre y la mujer, creados a imagen de Dios y llamados a ser «una sola carne» en el
paraiso original. Juan de la Cruz ha recurrido a este texto para «explicar» el simbolo
esponsal. Recordemos que en este texto se encuentra uno de los datos fundamenta-
les de la esponsalidad en linea antropolégica, tal y como la presenta Juan Pablo Il en
sus «Catequesis sobre el amor humanoy. El simbolo del Paraiso es ademds un tema
fundamental del Cdntico Espiritual, vinculado al simbolo esponsal®.

Aungque es cierto que no encontramos en el Gn propiamente el simbolo es-
ponsal, si que es verdad que podemos descubrir todo un conjunto de significados
que configuran un relato mitico (en el sentido que le da G. Durand) que después
se relacionara con el simbolo esponsal. En este relato biblico primardial, al inicio
de la Biblia, se descubre la urdimbre simbélica de la esponsalidad. La intrinseca
vinculacién de la dualidad sexuada del ser humano y su semejanza con el ser di-
vino fundamenta la aplicacién del simbolo esponsal a la relacion de la humanidad
con Dios®. El relato biblico del Paraiso nos proporciona los elementos fundamen-
tales de la urdimbre simbélica esponsal, y por eso valoraremos especialmente la
funcién que va a cumplir en el pensamiento de Juan de la Cruz.

En la Biblia el simbolo esponsal aparece con fuerza en los profetas, pero Juan
apenas lo recoge de ellos porque las citas proféticas insisten en la infidelidad de la
Esposa ante Dios, y ello no resulta adecuado para la finalidad pedagégica espiri-
tual del santo carmelita. Encontramos una cita de Ezequiel 16,5-14, que si resulta
significativa®.

La presencia del simbolo esponsal en la Biblia se relaciona con la capacidad
que se atribuye a la imagen nupcial para expresar el misterio del amor divino

% Cf. W. G. TILMANNS, «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse
des Canticon, en AAVV,, Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 413-447; cf. PIERLUIGI DI S.
CRISTINA, «ll ritorno alla giustizia originales en AAVV., Sanjuanistica. Studia a professoribus Facultatis
Theologicae ordinis Carmelitarum Discalceatorum (Roma 1943) p. 227-255. El Paraiso biblico es sim-
bolo universal de plenitud, felicidad y armonia humana: cf. X. SEGURA, «El hombre y la mujer: imagen
de Dios-Amor...», en Sofia 6 (1998) p. 20-25.

¥ Cf. G. DURAND, Las estructuras antropoldgicas de lo imaginario, Taurus (Madrid 1982) p. 56.

# No deja de tener su importancia que la experiencia del pecado se presenta con la aparicion
del diablo (de dia-ballo, el que calumnia y divide, en contraposicién a syn-ballo, el simbolo, que une
los opuestos) y que es precisamente esta experiencia diabdlica la que rompe la armonia del Parafso,
tal'y como explica JUAN PABLO Il en Mulieris Dignitatemn 9-10. Se intuye ya en el simbolo esponsal un
profundo contenido antropoldgico y religioso. Juan Pablo 11 ha sefalado que el significado esponsal del
cuerpo humano corresponde al significado esponsal de la Alianza: ¢f. JUAN PABLO I, Uomo e donna
lo creo. Catechesi sull’amore umano, (Roma 3%ed. 1992) p. 400-402.

# Es la cita mds larga de todas las que usa Juan de la Cruz en sus obras, que muestra el amor
esponsal de Dios con su radicalidad humana y entranable. Recoge simbélicamente el nacimiento y
crecimiento de la doncella como una obra del Esposo. Precisamente cuando Ez continda con la infi-
delidad de ella ante el amor Juan abandona la cita.

38



hacia la humanidad™. Pero el uso que Juan de la Cruz hace del simbolo esponsal
se centra en la imagen del esposo y la esposa aplicados a Cristo y al alma (la per-
sona individual). Para ello asume el simbolo esponsal origeniano relacionado con
el Cantar. Origenes de Alejandria (184-2531 d.C.) us6 profusamente el simbolo
esponsal tomado del Cantar, aplicindolo en sentido espiritual a la relacién del
alma individual con Dios y difundié este uso espiritual en la Iglesia antigua y me-
dieval. Origenes fue el primero en afirmar que el Cantar sostiene, en medio de la
Biblia, la gran imagen fundamental que va desde el Génesis hasta el Apocalipsis:
la humanidad convertida en esposa de Dios”. A continuacion, Juan completa su
esquema teoldgico en dos ejes fundamentales, el pensamiento paulino y la tra-
dicién jodnica. En ellas encontrara los elementos esenciales para el proceso y la
meta del camino espiritual hacia la unién esponsal con Dios. En las etapas finales,
Jn' 17 serd su principal fuente de inspiracion.

Juan de la Cruz va a hacer una lectura mistica de la Biblia®, siguiendo la linea pa-
tristica y la exégesis medieval™, y la alimenta y profundiza con la oracién y la vivencia
litirgica carmelitana™. En Juan de la Cruz tenemos que «considerar la lectura de la Biblia
como inmanente a cualquier desarrollo de su experienciay™. La lectura se iba asimilando
mediante la dectio divina»®, que llevaba por oracion y meditacién a la contemplacién
(cf. D 79). Pero esa lectura en el espiritu tampoco es individual y subjetiva, como era tipi-
code los alumbrados o los protestantes, sino que pone su garantia en la comunién con
la Iglesia, a cuya obediencia se somete. Se trata de una lectura en el Espiritu, en el seno
de una comunidad creyente viva (cf. S prélogo, 2): el Carmelo teresiano.

3. EL CONTEXTO VITAL DEL CARMELO TERESIANO

Ademds de la influencia de la Biblia y la tradicion exegética monastica reci-
bida, otra fuente importante fue su propia experiencia personal, en el seno de la

“ E, Fuchs ha llegado a decir que «el paralelismo entre la historia del hombre y la mujer y la histo-
ria de Dios y su pueblo constituye el niicleo de la teologia biblican: E. FUCHS, Deseo y ternura: fuentes e
historia de una ética cristiana de fa sexualidad y del matrimonio, Desclée (Bilbao 1995) p. 60

9 Cf. ORIGENES, Comentario al Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva, (Madrid 1986) p.
168-170.

9 |a Escritura es la principal fuente de inspiracion de temas, imagenes y doctrina: cf. CRISO-
GONO DE JESUS, San juan de la Cruz. Su obra cientifica y literaria, Edit. Mensajero de Santa Teresa y
de San Juan de la Cruz, vol. 2 {Avila 1929) p. 31; cf. . GARCIA, «San Juan de la Cruz y la Bibliay en
RevEspir 1(1942) p. 380-381. Los testigos dicen que tenia una gracia especial para explicar la Escritu-
ra: cf. Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 24 p. 553; cf. Dicho de Fernando de la Madre de
Dios, BMC 25 p. 248.

* Para situar bien la exégesis de Juan de la Cruz en su contexto histdrico tenemos la obra de H.
DE LUBAC, Esegesi medievale, Paoline (Roma 22 edic. 1972).

24 (Cf. ). CASTELLANO CERVERA, «Experiencia del misterio litdrgico en San Juan de la Cruzy, en
AAVV,, Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990) p. 129.

9 |, BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 249,

% Cf. ). VILNET, La Biblia en la obra de San Juan de la Cruz, Descleé (Buenos Aires 1953) p. 22-
28. Este autor senala la importancia del Breviario como fuente de citas biblicas (cf. p. 27-28).

39



experiencia carismdtica de los origenes de la Reforma teresiana. Podemos intuir
también el influjo de Teresa de Jests.

Las conexiones de las obras teresiana y sanjuanista

Juan de la Cruz comparte con Teresa de Jests un trasfondo biblico de citas y
referencias que emparentan el pensamiento de ambos, con una gran influencia
del Cantar”. Aunque todas las grandes obras sanjuanistas conocidas son cronolé-
gicamente posteriores a todas las grandes obras teresianas, no puede descartarse
una influencia de Juan de la Cruz sobre Teresa®.

Santa Teresa consideraba en un primer momento que el desposorio con Cris-
to se realizaba en el momento de la profesion religiosa y la consumacién del ma-
trimonio en la escatologia, pero en su tltima etapa, a partir de 1572, adelanta el
encuentro escatoldgico en esta vida a una etapa de matrimonio espiritual dentro
de la historia (cf. M 7, 2,3)™. Esta misma concepcion la comparte Juan de la Cruz y
es predominante en CA, En Teresa encontramos, al igual que en Juan, los vestigios
de los diferentes momentos del proceso del rito social del matrimonio, tal y como
se realizaba en aquella época'®. También encontramos una distincién semejante
entre desposorio y matrimonio. La experiencia de Dios uno y trino en el centro
del alma narrada por Teresa en M 7, 1,6 tiene muchos vinculos de relacion con
el pensamiento sanjuanista de los Gltimos capitulos del Cantico y de la Llama. La
imagen del matrimonio espiritual (=ME) que usa en Las Moradas séptimas sera el
eje fundamental de la simbélica esponsal sanjuanista.

También es muy importante el uso comtin que tanto Santa Teresa como San Juan
de la Cruz hacen de algunas citas biblicas con las que van a iluminar los contenidos
del matrimonio espiritual'®!. Vemos como las citas biblicas que son fundamentales

% No hay que olvidar que Juan de la Cruz fue llamado al convento de La Encamacion de Avila a
colaborar con la Madre Fundadora, y que durante los ocho primeros meses se veian semanalmente y la
confesaba. Ella estaba escribiendo un comentario al Cantar, que después fue quemado por obediencia
a su confesor Diego.de Llanguas, pero podemos suponer que Juan lo conocié. Nos ha quedado un
ejemplar parcial (cf. CAD). Juan y Teresa compartieron Ia preferencia por el Cantar y serd precisamente
Juan quien lo va a asumir de manera mds plena. Cf. T, ALVAREZ, «Desposorio espirituaby en DicT) p.
494.

* Falta un-andlisis exhaustivo de la obra de ambos autores para descubrir sus conexiones, coin-
cidencias y diferencias. Las coincidencias correspondientes a las tltimas obras de Teresa bien pudieron
provenir de la influencia de ideas o certezas de Juan de la Cruz. Serfa interesante un analisis compara-
tivo'de las Moradas con el Cantico A, para establecer la experiencia y la doctrina mistica comin, con
sus particularidades propias.

* Cf. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre..., 0.¢., p. 75.77.

9 CE b, p. 67-71.

Lo vemas en las siguientes citas: 1) La cita de Ga 2,20 («no soy yo, es Cristo que vive en mi) es un
texto muy importante para clarificar el momento en el que Cristo toma posesion de la persona. Lo encon-
tramos en V 6.9; R56; R3,10). Este texto lo encontramos en 6 ocasiones en los textos sanjuanistas (CB 12,7;
22,6; LIB 2,34; CA11,6; 27 4; LIA 2,30). 2) La cita de Jn 14,23 con la que apoya el contenido de la vision y
locucion trinitaria de M7,1,6 y de Rel 16 (también en la Rel 6,9 en la que Teresa hace un balance de su vida
vuelve a esta cita) es también cita preferida de Juan de la Cruz. Algunos autores llegan a afirmar que esta cita
jodnica es el fundamento dltimo sobre el que se sustenta el libro de Las Moradas, en cuanto camino espiritual

40



para Teresa al explicar el matrimonio espiritual son también usadas profusamente en
la obra de Juan de la Cruz. Mas Arrondo descubre tres grandes fuentes biblicas para
fundamentar el pensamiento teresiano sobre la relacién de Cristo con la persona'®:
el pensamiento paulino, el Cantar de los Cantares y el evangelio de Jn. Significativa-
mente, las tres grandes fuentes biblicas que también van a fundamentar la doctrina
sanjuanista. No todo debi6 ser influencia de Teresa a Juan, sino también a la inversa, y
mucho de ambiente comdn de espiritualidad compartida y convivida, comunicando-
se mutuamente los saberes que la experiencia de Dios alumbraba en ambos.

Teresa solo usa la imagen simbélica nupcial desarrollada, al final de Las Mora-
das y a partir de ese momento, mientras que antes, quizas por temor y/o recomen-
dacion de los confesores, la habia eludido’. Debi6 ser la influencia de Juan de la
Cruz la que la animo a usar esta simbologia sin temor, incorporandola a sus obras'™*.
Llama la atencién que en la obra Conceptos del Amor de Dios (CAD), comentan-
do el Cantar, no desarrolle decididamente esta imagen, aunque el tema seria muy
propicio para ello’®. Por tanto, Teresa entrarfa en la experiencia primero, pero la
expresa timidamente, y serd Juan quien debié confirmarla y animarla a asumir sin
miedos la simbologia esponsal. F. Casanovas ha senalado que los santos necesitan,
en cierto momento de madurez, la simbologia esponsal como cauce de su expe-
riencia y de su expresividad'*. Este seria el caso de Teresa y Juan, reunidos en Avila,
y compartiendo sus experiencias misticas'®”, Juan ademas estuvo al lado de Teresa

que conduce al matrimonio espiitual y que realiza el sentido profundo de la inhabitacion trinitaria en el alma
humana (cf. EULOGIO DE $JC, «Principios teoldgicos fundamentales de la doctrina teresiana, en RevEspir
87-89 (1963) p. 526; cf. A- MAS ARRONDO, £ hombreen Cristo y Cristo-en el hombre..,, o.c., p. 194-195).
Juan usa esta cita en cuatro ocasiones (LIB prol.2; 1,15; LIA prol.2). 3) La cita de Jn 17,20-23 (cf. M 7,2,7;
5,3,7) donde habla de que la relacion personal con Gristo reproduce la vida intratrinitaria. Teresa interpreta
el «hacerse una cosa con Diosy vinculado a Jn 17 Juan usa esta cita en CB 39,5 y en CA 384. 4) Las tres
citas biblicas con que Teresa quiere explicar fos efectos del matrimonio espiritual en M,7,3,13 se encuentran
también en el Gintico Espiritual: el beso que pide la Esposa del Cantar (en CB 22,8; 24,5 26,6), las aguas que
recibe el cienvo herido en el Cantar (en CB9,1; 12,9; 13,9.13), la paloma enviada por Noé desde el arca (en
CHB 34), 5) Teresa usa mucho la estructura de pensamiento «Yo en ti y tG en miy, que procede del Cantar de los
Cantares («Mi Amado a mi y yo.a miamador: Ct 2,16; 6,3; 7,11) y que aparecerd en numerosas ocasiones;
V27,10; R24; 54: C 26,3; M5,1:12; 5,2,12; 6,4,10; P 3. Juan recoge esta estructura y la cita subyacente en
LIB2,36; LIA2,32: CB17,10;/6CA26,9; CB 30,1; CB27,2.

102 Cf AL MAS ARRONDO, E hombre en Cristo y Cristo en ¢l hombre. .. 0.c., p. 257-259.

1% Cf. E. PACHO, «Teresa de Jests y S. J. de la Cruz» en DIcSJC p. 1419-1446.

103 Cf.A. M. GARCIA ORDAS, La persona divina en la espiritualidad de Santa Teresa, Teresianum
(Roma 1967) p. 100, nota 181,

0% Precisamente en esta obra comenta que en una ocasién vio la burla de la gente a un religio-
s0 que hablaba del amor del alma esposa con Dios: cf. CAD 1, 5, ¢Acaso era Juan de la Cruz? Teresa
reconoce en esta obra haber asumido la interpretacion simbdlica esponsal del Cantar, tras algunas
dudas, al comprobar que ayuda a progresar y rechaza a quienes temen o rehtyen sus imdgenes: cf.
CAD 1, 3-4.

W Cf. E CASANOVAS, La alegria. La pascua cristiana, Claret (Barcelona 1997) p. 20-21.

W eEstando en el locutorio hablando con la madre Santa Teresa, de tal forma rebosé en él el
amor divino, que prendiendo en el corazén de la santa ella se quedd arrobada, y lo mismo hizo el
santo varén Fr. Juan [...] y como entrase una monja, Beatriz de Jests, adar un recado a la'santa, vienido
al uno de la una parte de la reja, y al otro de la otra, arrobados, admirada, hizo el caso pablico. Y pre-
puntada después la santa virgen Teresa de la causa de este rapto, respondio que este impetu en Dios

41



en el momento mismo en que ella recibié la gracia del matrimonio espiritual'®. A
partir de Avila, la simbologfa esponsal serd el cauce esencial de comunicacion de la
experiencia mistica y de la doctrina espiritual de ambos.

El Carmelo teresiano

Y en la obra sanjuanista no sélo descubrimos las huellas de Teresa sino
también los reflejos de las experiencias carmelitanas. En concreto, la huellas
claras de la relacion de Juan con las monjas carmelitas, cuando dice en el pro-
logo del Céntico que su referencia esencial serd la Biblia, pero que también le
servirdn experiencias propias y de terceros («de lo uno y de lo otro me pienso
aprovechar: cf. CB prél. 4)'. Y profundizando los datos histéricos 'y biografi-
cos podemos establecer las claves de una fecunda conexién. Dos testimonios
de ello particularmente explicitos lo constituyen las estrofas CA 32-34 sobre la
soledad, cuyo origen se ha situado relaciondndolo con la comunidad de Beas'?,
y las estrofas CA 35-39 que Juan escribié para concluir el poema del Cantico, y
su relacién con un episodio vivido por el santo con la carmelita Francisca de la
Madre de Dios'"", que suscitaron en el santo una elevada y exaltada meditacion
sobre la belleza divina que quedd incorporada en lo mas profundo de su obra.
Juan hace una sintesis original y profunda, a nivel integral, de doctrina y de vida,
como confluencia de ideas y conceptos que se fraguan en un ambiente comu-
nitario del Carmelo teresiano.

Pero también conviene remarcar la figura de Ana de Jesus, a quien Juan de la
Cruz dedica el Cdntico Espiritual. Juan reconocia en ella la perfecta hija e imitado-
ra de la fundadora, dejada por Dios como presencia de ella’. Otros testimonios
como el de Diego de Guevara afirman «u gran santidad y virtudy, y el de Basilio

habfa sido causado de que-hablando el santo padre Fr. Juan en el misterio de la Santisimo Trinidad con
unas palabras mds que humanas'y con una celestial penetracidn, llena de luz, habia dado al alma una
tan alta noticia amorosa de la Santisima Trinidad, que el alma, enajenada en aquel amor inmenso, sali6
de si»: HCDE vol.'5, p. 74; cf. Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 372.

% Tenemos el relato en ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros..., o.c., p. 169-170.

i En otra obra afirma que lo que va diciendo «lo probamos cada dia por experiencia, viendo en
las almas humildes por guien pasan estas cosas» (S 2, 22, 16), Podemos compararlo con unas palabras
de San Bernardo: «Crean, pues, los que todavia no han experimentado, a fin de que por ¢l mérito de
su fe sean dignos de tener algtn dia la experiencia de ello. Creo haberos suficientemente explicado
lo que es ser buscado por el Verbo y cudnta necesidad tiene el alma de ser buscada por £l, aunque
es cierto, por otra parte, que aquellos que han experimentado esto lo entenderdn mds perfecta y
deliciosamentes: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c.,
Serm. 84, n2 7 p. 562.

10 Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 188-198.

1 El relato de lo ocurrido en Beas de Segura: cf. ES) p. 389-393; cf, E. PACHO, San Juan de fa
Cruz. Historia de sus escritos, 0.c., p. 199-204.

12 Cf. BERTOLDO IGNACIO DE SANTA ANA, Vida de Ja Madre Ana de Jestds, coadjutora de
Santa Teresa en la reforma del Carmelo y fundadora en Francia y Bélgica, Imprenta San José (Burgos
190T) v 1 p. XXX

42



Ponce de Ledn recoge una idea que no deja de llamar la atencién: «al juicio de
muchos que la han conocido, de igual santidad con la sobredicha santa madre
Teresa de Jestsy '

Ana de Jests serd la destinataria expresa de su Cdntico Espiritual con una
dedicatoria en 1584, y con una alabanza en el prélogo, en la que valora su co-
nocimiento mistico de las verdades divinas, y la senala como adelantada en el
camino espiritual. Ana de Jests guardé hasta el final de sus dias copia del CA,
que servirfa a Beatriz de la Concepcién para la publicacién del Cdntico Espiri-
tual, con la dedicatoria original, en Bruselas. No deja de ser curioso que el Can-
tico fuese publicado antes traducido al francés por R. Gautier en Francia (1622)
que en castellano en Bruselas (1627), y tanto una publicacién como la otra se
debieron, precisamente, a las copias que viajaban en manos de Ana de Jesis
y sus companeras'™, en su camino de fundaciones europeas. Esta publicacion
puso en entredicho la primera publicacion de las obras de Juan de la Cruz en
Espana (1618) que habfa prescindido del Cantico'", y oblig6 a anadirlo a partir
de la 32 edicién (1630). Ana de Jests, con sus companeras de viaje por Europa,
es portadora de un conocimiento auténtico del pensamiento sanjuanista que
ha convertido a Francia en una de las mayores promotoras de las ideas y de la
reflexion sanjuanista por toda Europa''.

No deja de Illamar la atencion el hecho de que el contexto cercano de la
pedagogia espiritual sanjuanista y de su simbolo esponsal sea precisamente, una
privilegiada experiencia de relacion hombre-mujer, por tanto, los dos sujetos de la
esponsalidad en clave antropoldgica, taly como el elemento sensible los presenta
y la antropologia teoldgica actual los considera™ (la «urdimbre simbélica» de Gn
1-3). Una espiritualidad esponsal, fuera de la relacion hombre-mujer, facilmente
caeria en la tentacion espiritualista. No es el caso de Juan de la Cruz''.

13 Cf. A. FORTES, / R. PALMERO, Ana de Jests. Escritos v documentos, BMC 29, MC (Burgos
1996) p. 384.

14 Cf. B. BENASSAR, «Recepcion y audiencia de Juan de la Cruz en Franciay, en ACTAS vol. 2 p.
395; J. BARUZL, San' Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 654-655.

115 E. Pacho lo atribuye a «temores inquisitorialesy: cf. ES) vol. 2, p. 309,

e El gran desarrollo de la espiritualidad francesa del s. XVII guarda relacidn con estas semillas
carmelitanas: cf. |. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 673-
677. Acertadas interpretaciones de lo esencial de Juan de la Cruz, con peculiaridades personales, las
encontramos muy pronto en Fenelén y en Mme, Guyon: cf, Ib, p: 431-435. Algo hay de verdad en
la frase de Baruzi: «San Juan de la Cruz fue comprendido en la Francia del siglo XVIl como nunca lo
seria despuésy: Ib. p. 672, Juan'sufrié un cierto «exilion de la cultura espanola hacia la francesa y cen-
troeuropea: cf. A. . MIALDEA BAENA, «Algunas cuestiones sobre san Juan de la Cruz y el canon de la
literatura espaiolay, en SanjCruz 30 (2002/11) p. 178ss.

N7OCL JUAN PABLO 1T, Uomo e donna lo creo... o.c.

18 S nos evocan otras parejas de la historia de la espiritualidad: san Gregorio dedico su Co-
mentario al Cantar a la diaconisa Olimpia, mientras que Juan de la Cruz la dedica a Ana de Jesds; san
Francisco de Asis escribié su Cdntico a las Criaturas, durante su enfermedad, cuidado por santa Clara;
san Francisco de Sales y santa Juana de Chantall, etc.

43



4. CONCLUSIONES: EL SIMBOLO ESPONSAL RECIBIDO
POR JUAN DE LA CRUZ

Juan de la Cruz recoge el simbolo esponsal de la Biblia, con los rasgos de
la esponsalidad del Cantar de los Cantares, y completa el contenido del mismo
iluminando la participacién en la vida divina que acontece en el «matrimonio
espiritual» mediante el uso de textos paulinos y jodnicos. Juan de la Cruz recibe la
interpretacion de la tradicién patristica y mondstica y su exégesis espiritual, la asi-
mila genialmente de manera personal y la desarrolla en el ambiente carmelitano
de la Reforma teresiana, en comunicacion y didlogo constante y reciproco con las
personas que se han lanzado en dicha aventura espiritual, como Teresa de Jesis y
Ana de Jesus, de quienes recibe influencias y a quienes, a su vez, influye.

El simbolo esponsal tiene su origen en la Biblia misma, teniendo una desigual
influencia en la espiritualidad de la Iglesia en las distintas épocas. Tuvo importan-
cia con los Santos Padres, pero sufri6 las consecuencias de la disociacién entre
teologia y santidad con la que se ha caracterizado la evolucion eclesial en un se-
gundo momento'"’. La simbélica esponsal pudo mantenerse gracias a la tradicion
monastica, que contemplaba la Palabra en la lectio divina, remarcando la identifi-
cacion de la Esposa del Cantar con Israel y con la Iglesia. En este contexto la asume
Juan de la Cruz'®. La Reforma protestante desvalorizaba el Cantar, y la Iglesia ca-
télica miraba con recelo su acceso directo al pueblo. Juan de la Cruz pudo salvar
la amenaza que se cernfa sobre el Cantar, pero no con una traduccién (como fray
Luis), ni con un comentario (como santa Teresa, que tuvo que quemar), sino con
una actualizacién revivida y comunicada con una belleza digna de la obra que la
habia inspirado’?'. Y a través de esta revision actualizada nos regala el misterio de
la vida divina escondido en esta obra, convertido en invitacion y pedagogia para
la experiencia de unidad con Dios. La Palabra tiene siempre necesidad de ser
re-leida, revivida, reencarnada en el seno de la Iglesia. Tiene que hacerse carne,
como el Verbo, en cada momento de la historia. Juan hace esto con el Cantar:
lo revive y lo. recrea’, devolviéndolo, actualizado y lleno de vida, al seno de la
comunidad eclesial. Actualmente, la simbdlica esponsal vuelve a aparecer de di-
versos modos en el seno de la teologia eclesial y ha llegado al magisterio, abriendo

11 Cf. H. U. VON BALTHASAR, «leologfa y santidady, en Fnsayos teoldgicos. | Verbum Caro,
Cristiandad (Madrid 1964) p. 267; cf. «Teologia y santidady en Communio 6 (1987) p. 484-493,

2% Podemos intuir la eleccién que Juan hace de la simbélica esponsal, compartiendo argumen-
tos de la tradicion. San Bernardo sefala que sélo el amor del esposo y de la esposa expresa la pureza,

ratuidad y totalidad que corresponde al amor divino, mas que el amor filial: f. BER D) DE CLA-

gratuidad y totalidad q ponde al divi s que el filial: ¢f. BERNARDO DE CLA
RAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 83, n® 5 p. 556-557.

P1CE AL M. SICARI, «5. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempoy, en
AAVV, Dottore mistico.., o.c., p. 88.

122 CfE RUIZ, «introduccions en JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, EDE (Madrid 5%d.
1993) p. 570.

44



sus horizontes a una perspectiva mds antropoldgica, iniciada por Juan Pablo Il y
profundizada por su sucesor Benedicto XVI'%?,

Algunos autores como J. Baruzi han disminuido la importancia del simbolo
esponsal sanjuanista, frente a otros simbolos como la noche o la llama. A mi en-
tender el simbolo esponsal esta en el centro de su experiencia y su doctrina mis-
tica, aunque a veces pierda fuerza por la profusién de elementos alegéricos que
desarrollan la imagen esponsal. Ciertamente la imagen sola no es todavia simbolo
si no llega a proyectar a una realidad que esta mas alla y de la cual comunica un
conocimiento nuevo. Pero Juan de la Cruz recoge la fuerza del simbolo esponsal
biblico, en el que se revela una experiencia mistica de Dios y la reactualiza en su
propia vivencia personal y comunitaria. El simbolo esponsal biblico asumido por
la fe y contemplado en la oracién genera un conocimiento experiencial de Dios, y
da forma a una espiritualidad esponsal. El simbolo se constituye arquetipo espiri-
tual donde Cristo se revela como Amante y como Esposo y la persona se descubre
y se conoce como amada y llamada al desposorio, en el cual ha de recibir iden-
tidad plena y plenitud de vida. El simbolo cumple asi su misién de revelar a Dios
mostrando el camino hacia la unién con El, y revelando al hombre su identidad
como hijo de Dios, que actualiza el poder de la gracia para devolver a la humani-
dad los frutos de la redencion cristiana.

Hablar de una espiritualidad del simbolo esponsal significa descubrir la di-
namica del Espiritu de Dios que espiritualiza la criatura realizando la Alianza
del Amor eterno con la temporalidad del ser humano. La experiencia profunda
de esta unién que unifica la persona constituye el cardcter y modela la obra
del mistico. Juan de la Cruz ha vivido esta experiencia en el seno de la familia
carmelitana.

Pasemos a continuacion a un analisis de la simbologia esponsal del Cantico
Espiritual, en dos capitulos.

71 Encontramos numerosos textos de Ratzinger-Benedicto XVI que nos muestran esta sensibi-
lidad esponsal. Por ejemplo, en el discurso a un Congreso en la di6eesis de Roma sobre «Familia 'y
comunidad cristiana: formacién de la persona y transmision de la fes el 6 de junio del 2005 (cf. ZENIT
ref. ZS05060720). Un documento mads importante es la enciclica Deus Caritas est.

45



uynyen e etyabinsis gt ;.nmatﬂmwlmmmnaﬂnm it
ruehs vy stillasnemas s yaniCl; d&k-ﬂﬂﬁp.\%iﬂin:p%im”
et Rt cﬂmddmmﬂ:ﬂ;ﬁwmﬁ sEipimpa st . dpes NS
v,:..'cu; M EANH D wmwwmmwwwqm sl
{n S gt %p'ffann.tw il el %{L IO u
«n fis l Tk 4 Hies Wb mid&c!
ﬁaﬁ am Mﬁ* 5 | ‘

i QHEI @1 ‘Hi\ 3
.r.wum@rmm ol ,ﬂ ly
.ammg»gwmh 'ﬁjkm‘dlﬁﬂﬂql Q>
',.“u {l n"qgl]_njr,“_l"l L,.J 1L TNy ) Sl

1 mﬂ# Wdulw-tﬁ. L) ¢ ".jr;#mc.faivwnuw-u
AT I SEHANTIH NG

-
e gk 3@@.1@:%;@-44« R O PO REALIRE EHO

I " - BT SN padibanatl wiesats s vty shiesibnisios

I| . s 11m|L L.'. L irje _.-"IG—IJ'IH i ||1'}l¢1r|||nmLu sl La“l.” l ul‘H'r:I t"iiﬁiuﬁ -?Dﬁj-i‘iu'l

L ur gt w-:J-Jl &l pabmon.dl Lutmp udn'{uaq aﬁr uma 3 e i

g bbbt B L Jg N ﬂ:‘s il ﬁi:‘ﬁ"—ﬁ“ it

1 “—1.,1¢.,uﬂ’,,-3-?;. T TR H”rﬂ ntibrﬁi"mq i 'J\Miﬂﬂ-ﬂ s rﬂ‘ﬁdnh‘f&ﬁﬂ

] o e Bl SR illl{‘"!*f-?inﬁl!fﬂ! ﬂ‘éﬁ_'a:.lg;w;w:-u!,-uﬁw DR

o risFmrs e gt e sk s Bpeeiirond et o iz

@ i
S HEY I WS AT
,An'h,%‘-rvl‘ﬁnm#-kh-dn

'~ B IR el dsEn
’ m:brrm*a# ey ey

N nhwess i 8AD sy innl kit
Tl Fecca ““'m—'tn “erh By e W —l'“-.|'”,‘1li4ﬁ*\ﬂ'hfﬂ“~"
X udﬁiﬂhb-ﬁmw Ty R T R AT P
halin wnisdlc & ,"_; -iu ORI IR [ 1173 1) I‘Lr!]uhil'[lf"ullﬁhiH‘ﬂlhﬁmﬂ'ﬁ\;\.ﬁ:
¥ =m' (LG Flfr A e TRl et il tasionn i Eh NS

I n"-m“\, .fn N ‘.m hul L.‘l i4skikiiog ¢ ur mimsn i "‘m‘i {1l e
._-.,. Hq lhjtu] i T'"ﬁlfin o J"v-, sl Ly l}_l"‘ T :_u L I+|'|.l'l|“|lT O
3 [.ﬁ,ﬂ mciesiiihs e n k= n.-v‘T“- b SRy Srereasl L3
i 'ﬁ«q;ﬂmh&xh _,q_.hiﬁ wrks 5 FI'LLI b e i th
lwl.ﬂ Ihis 1..11*1:&:0 b it e Undaline g by B
l""Qluwn‘L{[‘ Ww&ingl‘g\ Fﬂi"kﬂﬂ-{fp;l l|'4r|_.‘.'4ll"|l|'u|'rI‘r == L= il

e ) I8
Y \NJ /' \,fﬂ-u-'um" 40, b b i R e 1Y
N rlj-hun pﬂl!."l uﬂl\l‘! ||*h|ilp. Mf‘ﬂll.é ||d‘-4m-f I‘]N ifiwde ﬂl'l\.ll‘uﬂll'ﬂ'llr." o BT WJ‘;‘; wl
o & ;i..hugo.,] Bty i 10 m,.m;uul IJ-J uultu (Tt s I-IIIH-'JI HI-.‘l— n _-*""‘wf
bty = fee mlld Am Woslr B gt 404 ) Mg 3 1 U P S i
g-'-m ubﬂj; QT IIn sivi Bl neshensatly b il g iTE | st ey fr‘LH#."‘:n" '
e oL A1 oot Al i s (v e L1 I e

|‘f- ; wdm@awﬂarﬂwm e B e R w1

glliﬁ‘]&fl’{lj- Wy ‘gﬂ‘”ﬂjﬂ e mﬂme pives i st e oty mﬂi o il

r. ! ' ym Lo b iR ) S TR A A e
| | B |I ' \ﬁfmﬂjmﬁ?&ﬁ &i};n-nv, wl i hugumlTnﬁ )[E::I HM| i e J‘JMT’.H&E“J

”! PL.! n lm_uf ,

: o Al Aimﬁtwa_-&r; F TS

F,2 - g - v 1F
- @ Jag I 1
L _ ey (] ; - l . i
T -+ ! hat o
== . 3 ]
% i

W!‘ul

el ||
— il ——.




CAPITULO SEGUNDO

PROCESO GENETICO
DEL CANTICO ESPIRITUAL
POEMA Y COMENTARIO

Estudio del simbolo esponsal en el Cantico Espiritual
desde una perspectiva genético-historica



s
A
I[ -
i
B
i )
2 Ol
ITi
4
5 )

\.l“ "
= ]l
l ‘jl
1‘ .
| l
»L )
f\ g

{ f
n. .
l
" L

&oéo(\@\’b
& _

-




I. LA GENESIS DEL CANTICO ESPIRITUAL

1. PRESUPUESTOS DE LA INVESTIGACION

Antes de entrar en el analisis conviene clarificar algunos elementos:

~ Clarifiquemos nuestra terminologia. ¢Por qué lo denominamos simbolo
esponsal, y no simboelo nupcial o simbolo' matrimonial? Tanto Juan de la
Cruz como Teresa de Jests hablan de matrimonio espiritual, pero no usan
los términos «esponsal» o «esponsalidady.

— Vamos a presentar los distintos momentos de la celebracién del matrimo-
nio en la época de San Juan de la Cruz, que después se usaran alegori-
camente para el desarrollo del camino hacia la unién del alma con Dios
(aparecen tanto en Teresa como en Juan).

- Vamos a establecer una cronologia fundamental y un contexto préximo
histérico-religioso, conlos datos esenciales a la luz de los estudios actuales,
para poder analizar el proceso genético de la elaboracion del Cantico.

Terminologia: «esponsalidad» o «nupcialidad»

Tradicionalmente se han usado ambos términos con un uso intercambiable.
Esponsal haria mas referencia al «esposo/a», mientras que «nupcial» se centraria
mds en las nupcias, o sea, la celebracion matrimonial. Algunos autores denomina-
ran «nupcialy lo que nosotros [lamamos esponsal’. Sin embargo, hay una pequena
diferencia entre ambos términos que a nosotros nos lleva a preferir el segundo.
Un andlisis etimoldgico de ambos términos nos puede ayudar®. Si analizamos las

"' A, Escola prefiere hablar mas de «nupcialy, siguiendo a Von Balthasar, que considera que se
incluye mejor el elemento de la fecundidad que ha de acompanar al matrimonio: cf. A. SCOLA,
Hombre-mujer. El misterio nupcial, Encuentro (Madrid 2001).

* Conviene partir de la constatacion de que se trata de unos términos que no eéstin suficiente-
mente clarificados en el uso cotidiano de la lengua. Por ejemplo, la palabra «nupcialidady, una de las
pocas que aparecen en el Dicciopario de la Real Academia Espaiola (DRAE), lo hace con un contenido

49



raices etimoldgicas latinas descubrimos que la palabra esponsal y esponsali-
dad, y también desposorio, vienen de «spondeo-spondere»’, y su significacion
hace referencia al compromiso matrimonial, mientras que lo nupcial, la nup-
cialidad y las nupcias, provienen de «nubo», cuyo significado hace referencia
al término «cubrir» el hombre a la mujer, por tanto, al momento de la unién.
Las primeras palabras hacen alusion al matrimonio como compromiso, y las
segundas a la realizacién misma, actual, del mismo. Ambos términos se re-
fieren al compromiso matrimonial de modo genérico: la esponsalidad hace
referencia a los esponsales (mutua promesa de casarse que se hacen y aceptan
el varén y la mujer), del mismo modo que la nupcialidad hace referencia a las
nupcias (casamiento, boda).

Mientras el simbolo nupcial parece centrarse mds en el matrimonio, la es-
ponsalidad entendida como cualidad impregna todo el proceso ‘que va hasta el
desposorio y el matrimonio y tiene por tanto una significacién mds amplia. Nos
parece que el término «esponsaly se adapta mejor al proceso espiritual sanjua-
nista y guarda una relacién mas adecuada con la distincién entre desposorio y
matrimonio espiritual que establece Juan de la Cruz: 1o nupcial se centra mds en
el matrimonio, lo esponsal alude tanto al desposorio como al matrimonio. Juan
habla ya de esposo/a desde el desposorio y antes que se produzca el matrimonio.
Por el contrario, y en continuidad con el Cantar, la fecundidad no resulta un ele-
mento central del Cdntico, y en su lugar esta la plenitud de amor de los esposos y
la transformacion de uno en otro.

El compromiso esponsal evoca una experiencia humana fundamental que se
da en todas las culturas y religiones, con algunas caracteristicas diferenciales, pero
con una cierta identidad coman que corresponde precisamente al genuino valor
personal y auténticamente humano del compromiso unitivo que vincula radical-
mente al hombre y la mujer en una célula social’. Una experiencia antropoldgica
que nos sugiere la dimension relacional del hombre y la mujer llamados a amarse
mutuamente y a asumir el compromiso de la reciprocidad inherente a lo mas
profundo de su personalidad.

Pasemos a conocer brevemente la costumbre del rito social del matrimonio
en la sociedad de la época de Juan de la Cruz, ya que puede ayudarnos a identifi-
car los elementos que el autor utilizara para desarrollar su simbologfa.

diferente al que nosotros le atribuimos. En el DRAE la «nupcialidady es andimero proporcional de nup-
cias o matrimonios en un tiempo y lugar determinadosy, Se le atribuye, por tanto, una significacion
estadistica, eso si, referida al matrimonio. Pero ni «esponsals ni «esponsalidady aparecen en DRAE.
Aunque ¢l término «esponsaly si que aparece usado con cierta frecuencia, en castellano, en la traduc-
cién de textos de Von Balthasar y Ratzinger y en el magisterio eclesial de Juan Pablo (1.

¥ Cf. SEBASTIAN DE COVARRUBIAS, Tesoro de fa lengua castellana o espaniola, (Madrid-México
1984) p. 463.

* La diferenciacion sexual no es algo especificamente humano sino comin a infinidad de seres
vivos. Pero podrfamos afirmar que la «dimension espansals apunta a una vivencia de lo sexual, de lo
masculino y de lo femenino, en perspectiva radicalmente humana, concretada en vocacion a unidad
y-compromiso de relaciones humanas, con fidelidad y responsabilidacl.

50



El rito social del matrimonio en la Espana del siglo XVI

En la sociedad espanola del siglo XVI la costumbre del matrimonio tenia una
serie de momentos distintos y sucesivos que podemos distinguir:

Concierto // Venir a vistas // Desposorio // Matrimonio.

Hay que tener en cuenta que en muchos casos los matrimonios eran pacta-
dos por los padres o tutores, aunque en otros podia realizarse por los mismos con-
trayentes. En primer lugar se daba el acuerdo de ambas partes que se ajustaban
y conformaban. El Tesoro de la Lengua de Covarrubias (1611) define «concertar:
lo mesmo que componer, ajustar, conformar?®. A continuacion venia un tiempo
de visitas mutuas en el que los novios iban conociéndose mds personalmente y
podian intercambiarse regalos. Dice Covarrubias: «ir a vistas, es propio de los que
tratan casamiento, para que el uno satisfaga al otro, y no se diga lo que comdn-
mente anda en proverbio: el novio no vio, quando no ha visto la novia hasta que
se la ponen delante, y fea o hermosa se ha de casar con ella»’,

Después llegaba el desposorio, como un rito de compromiso en firme por
parte de ambos miembros de la pareja. Incluia un momentode «darse las manosy,
como elemento central de la fiesta. Covarrubias define asi: «Desposar. Esta dicho
de esposar, a verbo latine spondere, prometer y dar palabra»”; «Esposa y esposo.
Los que se han dado palabra de casamiento, o sea, de presente o de futuro. “La-
tine sponsa et sponsus” del verbo “spondeo des”, por prometen?.

Por tltimo estaba el rito del matrimonio, que podia ser un tiempo después,
donde los esposos contraian matrimonio'y empezaban a vivir juntos en la misma
casa. Covarrubias nos dice: «Casado. El que ha contraido matrimonio, porque
luego le obligan a poner casa y pucheros. Casada, la mujer que se casa. Casar,
contraer matrimonio»”. Empieza por tanto, la mutua convivencia y el compartir
todos los bienes.

Esta estructura del rito del matrimonio social servird de base para la simbologia
esponsal y muchos de los elementos que iremos viendo en el proceso espiritual se
adaptaran a las formas propias de cada uno de los estadios sucesivos.

' Ib. p. 345-346.

5 b, p. 1000.

" Ib. p.463.

i 4b. p. 558. Covarrubias da otra interesante definicidn que viene a iluminar el caso de los
compromisos pactados por los padres: «Esposas. Cierto género de prision con que atan ambas manos
[...] porque hacen juntar una mano contra otra estrechamente, como se juntan las de los desposados,
aunque no con el contento que ellos sino con mucho pesar. A las desposadas llaman por otro nombre
otorgadas y ay esta diferencia, que las tales no han dado la mano al esposo ni prometido casar con
él, sino el padre de la donzella trata el matrimonio, y convenido en el dote y en lo demds, se hazen
las escrituras y se otorgan; y en este punto se llaman otorgados los que han de contraer, porgue los
padres han dado sus palabras a otron: Ib. p. 558. «Darse las manosy, dice Covarrubias que es «enal de
amistad, y entre los desposados, cerimonia esencialy: [h. p. 786.

9 b, p. 314,

5il



Pero Juan de la Cruz distingue radicalmente la espiritualidad esponsal aludida
en el simbolo esponsal del matrimonio social™. Una vez usa el término «casado» y
dos més «casamientox'’, y todas ellas hacen referencia a realidades mundanas que
siendo bienes (cf. S 3, 18, 1) han de seguir el proceso de purificacion sanjuanista.
Por tanto, hay que aplicar al matrimonio la misma doctrina que afecta a todos
los bienes creados. La vida matrimonial también tiene acceso a la espiritualidad
esponsal, aunque no es su objetivo principal.

Cronologia sanjuanista

Nos referimos aqui a conocimientos ya adquiridos sobre la biografia y la
obra de Juan de la Cruz a partir de los cuales vamos a desarrollar nuestra inves-
tigacién. Nuestro trabajo parte de una cronologia bdsica de las obras de juan'?,
considerando todo el estado actual de los datos e investigaciones y contrastan-
do los diferentes niveles de pruebas y argumentaciones, tanto externas como
internas'’. Evidentemente, no todos los datos tienen la misma validez ni certe-
za, pero si podemos aplicarlos a las obras fundamentales, dejando en un aba-
nico mayor de posibilidades la datacion de algunos poemas menores, como
por ejemplo el Pastorcico, etc. La datacion distinta de los poemas menores no
afectarfa sustancialmente nuestra investigacién.

En el cuadro siguiente relacionamos los hechos de su vida con la labor del
escritor:

1572: Teresa llama a Juan como confesor y vicario de La Encarnacién (Avila).

En La Encarnacién debié escribir los poemas menores: Entreme donde no supe,
Vivo sin vivir en mi.

Y Juan de la Cruz hace muy pocas alusiones directas al matrimonio humano, pero estas son
significativas. En una ocasién habla Juan de la Cruz del matrimonio afirmando el peligro de poner el
corazon en el conyuge y olvidarse de Dios (cf. § 3, 25,8). El matrimonio social es una realidad humana
que también reclama un proceso catdrtico y purificador en el camino de la espiritualidad. La espiritua-
lidad esponsal se refiere a la relacién esencial que el ser humano ha de vivir con el Creador. Incluso
en el calor humano de'los cényuges debe traslucirse el calor de Dios (¢f. § 2, 22,12). Se unirfa asf la
espiritualidad esponsal a la relacion conyugal que, por si mismas, estdn bien diferenciadas,

1 CR M. A. LOPEZ GARCIA, «El léxico nupcial en los escritos de Juan de la Cruzy en ACTAS
vol. 1 p. 340.

' Vamos a tener como base y referencia para nuestro trabajo una cronologia de las obras de
Juan de fa Cruz tomada de San Juan de fa Cruz. Historia de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998),
importante obra de Eulogio Pacho que recoge numerosas investigaciones realizadas hasta el dia de hoy
y que consiguen una importante clarificacion en cuanto a la vida y obra del autor. En un elemento nos
hemos alejado de Eulogio Pacho: él pone el aio 1586 como fecha clave para el final de la mayoria
de las obras principales de Juan, todas, menos la LIB. A nuestro parecer son mas convincentes en este
punto las conclusiones de A. Fortes, que fidndose en testigos cualificados y coordinando datos diversos
concluye que Juan esta adn escribiendo el CB en los anos 1587-1588. Estos datos son mas razonables
y dan un mayor tiempo, necesario para justificar el cambio sustancioso que se produce del CA al CB:
cf. A. FORTES, «Fecha de composicién del “CénticoB” de san Juan de la Cruzy», en MontCarm 107
(1999) p. 39-76. E. Pacho parece asumir finalmente esta nueva cronologia en el DicS)C, voz «Cdntico
Espiritualy p. 250.

¥ Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 99-150.

52



1574:

1577

1578:

1579/6:

1580:

1582/10:
1583:

1584:

1586:

18 nov. Experiencia del matrimonio espiritual de Teresa de Jests, te-
niendo a su lado a Juan. En marzo acompana a Santa Teresa en la
fundacién de las descalzas de Segovia.

En prisién escribe: Super flumina babilonis; La fonte; Romance de la Trinidad y
el Poema del CA (37 estr.).

La noche del 3 al 4 de diciembre es llevado a la cdrcel de Toledo, en la
que permanece hasta el 15-16 de agosto de 1578. Durante la octava
de la Asuncion, escapa a la madrugada.

Octubre. Prior del Calvario (Jaén). Antes de tomar posesion en el Cal-
vario visita brevemente La Penuela y Beas de Segura y su priora, Ana
de Jests. Inicia una fecunda relacion con la comunidad de Beas.

A partir de 1578 inicia en Andalucia su fecundo magisterio espiritual con sus
hermanes carmelitas y particularmente con las carmelitas de Beas de Segura.
Escribe billetes espirituales, prepara el Monte de Perfeccion, Avisos, Cautelas y
otros textos que después incorporard a sus grandes obras.

Rector del colegio de Baeza.

Aqui debi6 escribir el poema Noche oscura, no muy. lejos de la salida de la pri-
sion (quizds a finales de 1578 o principios del 79). Empieza a comentar las pri-
meras estrofas del CA, para responder a las cuestiones planteadas por los frailes
y monjas que querian mayor comprension desus contenidos. Con los poemas y
comentarios desarrolla su tarea de pedagogia espiritual. Simultdneamente reali-
za servicios y misiones comunitarios que se le asignan.

Gregorio Xl autoriza la creacion de una Provincia de descalzos.
Ao del catarro universal, Muere Catalina Alvarez, madre de Juan.
Muere Teresa en Alba de Tormes.

Mayo. Es reelegido prior de Granada.

Noviembre. Se realiza el traslado a la sede definitiva de las Descalzas
en Granada. Se establece una fecunda relacion con las carmelitas de
Granada.

Entrega a Ana de Jests el Cantico A.

Mayo. En Lisboa es elegido segundo definidor y en octubre le nombran
vicario provincial de Andalucia, con residencia en Granada.

Entre octubre 85 y abril del 87 escribe, en quince dias, la LIA y la entrega a Ana
de Pealosa, seguramente antes de mayo del 86, ya que después inicia viajes
ininterrumpidos.

Febrero. Va a Caravaca. Muere la priora de Beas, Catalina de Jests,
sucesora de Ana de Jests. A partir de mayo hace las fundaciones mas-
culinas de Cérdoba, Manchuela (Jaén) y Caravaca (Murcia). En julio
acompana a Ana de Jests a fundar en Madrid.

53



4/1587: Cesa de vicario provincial en el Capitulo de Valladolid, y le nombran
por tercera vez prior de Granada.

En los anos 1587-1588 Juan estd acabando de retocar los escritos del Cantico
Espiritual B. A partir de agosto de 1588 se traslada a Segovia y escribird s6lo
cartas: estd muy ocupado con cuestiones de la Orden, aunque prosigue su tarea
de direccion espiritual.

1588:  Junio. En el primer Capitulo General celebrado en Madrid es nombra-
do primer definidor general, prior de Segovia y tercer consejero de la
consulta.

1590: Junio. En el Capitulo extraordinario de Madrid se opone a las innova-

ciones del P. General N. Doria.

1591: Junio. Asiste al Capitulo General en Madrid y cesa en todos sus cargos.
En julio el P Doria lo destina a Nueva Espana (México). Va a La Peiuela
(Jaén). Cae enfermo y viaja para curarse a Ubeda.

En agosto-septiembre de 1591 en la soledad de La Pefuela hace los dltimos
retoques de la Llama (LIB).

1591/12: Muere en Ubeda (Jaén), a medianoche a los 49 afios.
1593: Mayo. Es trasladado su cuerpo de Ubeda a Segovia.
1618: Primera edicion de sus obras en Alcala (sin el Cantico).
1621/3: Muere en Bruselas la madre Ana de Jests.

1627: Beatriz de la Concepcion publica en Bruselas el CA a partir de una
copia que tenia Ana de Jests.

Conviene tener en cuenta que la obra de Juan de la Cruz es una obra de
madurez. A diferencia de Teresa, que escribié mucho a lo largo de su vida, y en la
que se descubre un proceso espiritual de maduracion hasta llegar definitivamente
a las 7M (Séptimas Moradas), Juan escribe la mayor parte de la obra que conser-
vamos de él cuando ya ha asumido una sintesis personal y la va a poner al servicio
de su tarea pedagégica espiritual. Curiosamente la época mas fecunda de Juan
coincide con la muerte de Teresa de Jesas, de 1582 a 1588, su época granadina,
cuando empieza a recibir cargos de importancia en su Ordon Estas circunstancias
histéricas y biogréficas van a acompanar algunas matizaciones y variantes de su
pensamiento, en los Gltimos anos. También conviene considerar que entre la obra
del CA y el CB, Juan de la Cruz ha escrito tres grandes obras (5, N y LIA). Muchos
elementos de estas obras dejan su huella en los cambios redaccionales del CB'?.
Al mismo tiempo, queda justificada la aclaracion de algunos temas propios del CB
con otros elementos de dichas obras, escritas contemporaneamente y por tanto,
con cierta relacion, dentro del pensamiento unificado del autor.

A partir de ahora seguiremos el recorrido genético-histérico del Cdntico Es-
piritual: en la carcel Juan escribe las 31 primeras estrofas del Cdntico; al salir de
la prision 8 nuevas estrofas y va escribiendo los comentarios hasta completar en

" Lo ha mostrado con toda claridad E. Pacho en CantB p. 77-320.

54



1584 el CA, la primera redaccién del Cantico. Posteriormente, y mientras con-
tinGa escribiendo otras obras suyas vuelve sobre el Cdntico, realizando diversos
retoques, algunos de ellos sustanciales, hasta concluir una segunda redaccion del
Cdntico, que consideramos finalizada en el afo 1588™. Sigamos el proceso. No
nos va a interesar todos los resultados de los estudios literarios o poéticos, sino en
la medida que nos sirven para iluminar la espiritualidad esponsal'®.

Contexto proximo histérico-religioso

A partir de 1576 se va complicando la relacion entre los Descalzos y los Cal-
zados, que empiezan a mirar con recelo la reforma teresiana. Después de cinco
anos como confesor de las monjas del monasterio de La Encarnacién acompanan-
do a Santa Teresa, entre el 3 y 4 de diciembre de 1577, Juan de la Cruz, con su
companero Germdn de san Matfas, son apresados por los Calzados. Juan es con-
ducido en secreto a Toledo, y tras un proceso sumario es encerrado en la carcel
conventual, donde permanecerd 9 meses hasta evadirse de la prision durante la
octava de la Asuncién (15-16 de agosto). Los 9 meses de Toledo significardn una
experiencia clave para el santo, tiempo de gestacion de un genial poeta mistico y
un extraordinario mistagogo'”. De alli sacé los primeros escritos:

Sacd el santo Padre, cuando salio de la carcel, un cuaderno que estando en ella
habia escrito de unos romances sobre el Evangelio In principio erat Verbum, y unas
coplas que dicen: «Qué bien sé yo la fonte que mana y corre, aunque es de nochey y
las canciones o liras que dicen: «Adénde te escondistey hasta la que dice: «Oh ninfas
de Judeay, Lo demds lo compuso el Santo estando después por rector del colegio de
Baeza, y las declaraciones, algunas las hizo en Beas respondiendo a preguntas que las
religiosas le hacian, y otras estando en Granada'®.

15 Algunos autores han afirmado que el CB estaria terminado en 1586, segtin los datos aportados
por la Noticia Cierta, escrito de 6 hojas hallado conjuntamente con el manuscrito de Jaén: cf. BMC 13
p. 442-448; cf. Cintico Espiritual y poesias, Manuscrito de Jaén, vol 1, Publicaciones del IV Centenario
de San Juan de la Cruz. Junta de Andalucia, Turner (Madrid 1991). Pero nos parece mds verosimil y
l6gico un plazo mayor para la version definitiva de su obra cumbre. Nos inclinamos a dar la razén a A.
Fortes cuando pone a Juan trabajando adn el CB en los afos 1587-1588 durante su tercer priorato de
Granada: cf. A. FORTES, «Fecha de composicién del “CdnticoB” de san Juan de la Cruz» MontCarm
107 (1999) p. 39-76.

' Los estudios literarios y poéticos de Colin P Thompson, por ejemplo, ofrecen valiosas re-
flexiones sobre la gran riqueza de las imagenes, estructuras sintdcticas, asociaciones de ideas y combi-
naciones de sonidos, con rimas internas y externas que caracterizan la misteriosa belleza de las obras
sanjuanistas: cf. C. P THOMPSON, Canciones en la noche. Estuclio sobre san Juan defa Cruz, Trotta
(Madrid 2002) p. 140-165.

7 Una interesante sintesis sobre el tema de los escritos de la prision de Toledo, sus circunstancias
ysu génesis la encontramos en E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos; o.c., p. 99-150.

" Cf. Dicho de Magdalena del Espiritu Santo, BMC 13 p. 325, Se trata de una «Relacion de la
vida de Juan de la Cruz» entregada el afio 1630 a Jer6nimo de San José.

55



Distingue este testimonio los poemas, escritos en prision, y los comentarios o
declaraciones, fuera de ella, junto a dos poemas mas que es facil identificar. Otros
testimonios incluyen el poema escrito también en prision Super Humina Babilonis™.
Con el estudio eritico de los testigos hoy se acepta que Juan de la Cruz escribio alli los
Romances de la Trinidad®, las 31 primeras estrofas de lo que sera el Cantico Espiritual
Ay dos poemas mds: La Fonte y Encima de las corrientes (Super Flumina...).

Numerosos testimonios hablan de experiencias misticas frecuentes en Juan de la
Cruz a lo largo de toda su vida. Ana de San Alberto escuché a Juan decir «que de tal
manera comunicaba Dios su alma acerca del misterio de la Santisima Trinidad, que
si no le acudiese nuestro Senor con particular auxilio del cielo, serfa imposible vivir, y
asi tenia muy acabado el naturaly', Tanto este testimonio como otros confirman una
frecuencia alta de comunicaciones divinas en diversas épocas y lugares de la vida del
santo. Las referencias de Teresa de JesGs presentaban a Juan de la Cruz como una
persona muy santa y cultivada, motivo por el cual solicitd su venida a La Encarnacion
para colaborar con ella como confesor de las monjas. También en Avila, Juan debié
tener experiencia misticas, algunas en relacion con Teresa de Jestis™.

Pero algunos testigos que trataron con el santo y después dejaron declaraciones
sobre €| confirman la importancia del acontecimiento histérico de Toledo en la vida
de Juan de la Cruz, no sélo por el inicio de la obra eserita fundamental que nos ha
legado, sino sobre todo, por el hecho de que alli se'dio una experiencia espiritual de
gran relevancia para iluminar toda su labor pesterior de magisterio espiritual. En To-
ledo ocurrié algo especial que proporcionard nuevas luces, imagenes y doctrina, que
Juan de la Cruz ird desarrollando a lo largo de toda su vida. El P Quiroga dice:

Estas canciones de materias'misticas muy levantadas, que en la cdrcel hizo, movi-
do y ayudado de divina influencia, conservé en la memoria (porque no tenia con qué
escribirlas) y también una noticfa que llaman los autores misticos, como por medio de
un velo o niebla, de los misterios y sentimientos recibidos en la contemplacion, para
declararlos en otro tiempo, ayudado de nueva iluminacion, y asf lo hizo*’.

¥ Testimonios de'Ana de San Alberto, Magdalena del Espiritu Santo, Maria del Sacramento,
Miarfa de la Cruz; cf. £. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, 0.c., nota 25, p. 113,

#. Los Romances de la Trinidad nos muestran el entramado teolégico fundamental del pensa-
miento de Juan de la Cruz, presentindones una vision global de su concepto de la Revelacian divina
trinitaria a la humanidad. Se trata de una obra poética que no tiene comentario, pero su contenido
es muy importante, y alli aparece el simbolo esponsal de un mado complementario al del Cdntico:
aparece el Esposo identificado con Cristo, y la Esposa es la humanidad y la Iglesia. Para un estudio de
los Romances: cf. M, A. DIEZ, «Nueve Romances. Glosa biblicas, MontCarm 99 (1991) val. 3, p. 477-
555; ¢f. M. A. CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologia de amor, Monte Carmelo (Burgos
1980) p- 16-122; etc.; M. A. Cadrecha estudia la obra de Juan de la Cruz a la luz del Romance de fa
Trinidad abriendo nuevas perspectivas hermenéuticas, mds modernas y actuales, para profundizar el
pensamiento del santo (lo senala J. Ralzinger en la presentacién del libro, p. 7-10).

21 Dicho de Ana de San Alberto, BMC 14, p. 197.

# Como la célebre conversacion en la fiesta de la Trinidad probablemente de 1573, seguida por
un arrobamiento de ambos: ¢f. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de
la Cruz, EDE (Madrid 1989) p. 178; cf. BMC 14, p. 371-372.

5 JOSE DE JESUS MARIA (QUIROGA), Vida de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos
1927) p. 265.

56



Las cuatro grandes obras de Juan de la Cruz, el Céntico, la Llama, la Su-
bida y la Noche parten de poemas cuyo origen e inspiracion se encuentra en
aquella «experiencia primordial», sobre la cual Juan volverd de una u otra
manera, aunque tanto el poema Llama como el poema Noche Oscura fueron
escritos posteriormente. Por tanto, lo que llamamos «experiencia primordial»
sera una referencia importante que nos acompanara en el proceso de nuestra
investigacion®.

Quizds el testimonio mds significativo sobre esta experiencia primordial es
el de Francisca de la Madre de Dios, religiosa de Beas que hablé personalmente
con Juan de la Cruz al llegar de Toledo y le traté después muchos anos, que en el
proceso informativo de Beas dice:

Y que en la dicha prision habia estado como nueve meses, y que era mucho el
consuelo que tenia en aquella estrecha carcel, porque le parecia estaba enel cielo, y
que le visitaba Nuestro Sefor, y que particularmente habia comenzado a cantar aque-
lla cancion que dice: Adonde te escondiste Amado y me dejaste con gemido, etc.; y
que entonces le habia parecido le habia hablado Dios y dicho El: «aqui estoy contigo,
y yo te libraré de todo malh?®

Se trata de un testimonio clave de una persona muy cercana a Juan de
la Cruz que describe el contenido de la experiencia de comunicacién divina
del santo®. Posteriormente Jerénimo de San José parece recoger el mismo
testimonio®’.

. La experiencia primordial sanjuanista es una experiencia mistica, pero también una experien-
cia de conocimiento intimamente relacionadla con los procesos de generacion simbolica en el psiquis-
mo humano. Se trata de una hipédtesis de trabajo sobre la vivencia de la cdreel de Toledo, que explica
los contenidos del Céntico —y se apoya en diversos testimonios—, que nes ayudard a profundizar los
temas e intuiciones de la espiritualidad esponsal.

% BMC 14 p. 167-175, En elarchivo de las carmelitas descalzas de Bruselas (Royal) hay un grupo
de cartas suyas que ratifican'y comentan los datos de esta declaracion. Parece que los bidgrafos sanjuanis-
tas Alonso de la Madre de Dios v Jer6nimo de San José se fundaron en las declaraciones de esta religiosa,
tan cercana a Juan, para poner en sus relatos biograficos la composicion del Cintico en relacién con una
aparicion sobrenatural: ¢f. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 255-259.

0 El talante sanjuanista en este tema es muy distinto al de Teresa de Jests, que presenta nume-
rosas descripciones de locuciones o visiones divinas experimentadas, aunque fueron escritas por obe-
diencia a sus confesores. Juan de la Cruz, por el contrario, no relata ni describe su experiencia, aunque
el reflejo de ellas se transmite en sus poemas y comentarios, con vestigios de la inefabilidad de lo
experimentado. En el conjunto de sus obras, y sobre todo en la Subida Juan de la Cruz fija su doctrina
espiritual en base a una metddica duda critica en relacion a las comunicaciones divinas sobrenaturales,
aunque no las niega. En una época de credulidad, falsarios e iluministas; va a fijar unos criterios estric-
tos para discernir las experiencias misticas auténticas, En dicho contexto su propia experiencia mistica,
atestiguada por infinidad de testimonios fidedignos, parece ocultarse en el decurso de sus obras y es
necesario rastrearla a través de sus simbolos,

7 Cf. JERONIMO DE SAN JOSE (EZQUERRA), Historia del venerable padre fray Juan de la Cruz,
Junta de Castilla y Ledn (Salamanca 1993) p. 309. E. Pacho senala que todos los modernos historiado-
res y criticos de la poesfa sanjuanista han seguido a este autor en este tema: ¢f, Historia de sus escritos,
o.c., p. 129,

57



El Cdntico presenta, mas que cualquier otra obra, una caracteristica espe-
cialisima: desborda creatividad lirica y expresiva. Tanto en lo formal como en
lo poético manifiesta una energia particular distinta del resto de los poemas de
la prision®®. Partimos de la hipotesis de considerar que este desbordamiento ex-
presivo del Cdntico tiene una relacion mds directa y cercana con la «experiencia
primordialy de la prisién de Toledo, mientras que los otros poemas religiosos
escritos en prision o los comentarios a los otros poemas posteriores como Subida
y Noche, aunque también contienen pedagogia espiritual, guardan una mayor
distancia con dicha experiencia primordial. Asf lo afirma también la declaracién
anteriormente expuesta del testimonio muy cualificado de Francisca de la Ma-
dre de Dies, que sdlo cita este poema en relacion con la experiencia sanjuanista,
aunque también conocia los otros. Numerosas narraciones de los testigos que
recogfan los datos sobre la prisién de Toledo manifiestan una alternante apa-
ricion de momentos de gracia y comunicacion divina con otros de angustiosa
soledad expectante?”: se trata de una alternancia de ausencia-presencia que se
corresponde perfectamente con la dindmica que hallaremos en el origen del
poema del Cdntico®.

2. LAS 31 ESTROFAS DE CANCIONES DE LA ESPOSA

Juan llega a Toledo en plena madurez de doctrina y pensamiento, gestada en
comunién carismética con Teresa de Jests en Avila y con la base de las experien-
cias misticas que de ella ha conocide, y las que él mismo ha ido viviendo. Sigamos
el proceso genético de la formacion del Cdntico Espiritual.

El poema original del Cdntico: 31 estrofas

El estudio de los testigos ha delimitado con suficiente certeza que Juan com-
puso en la prision de Toledo solamente el poema original con 31 estrofas, segin el
ordenamiento del CA, incluida la ndmero 31, que comienza «Oh ninfas de Judeay.
La fuente mas clarificadora sobre el tema estd en la relacion de Magdalena del Es-
piritu Santo citada anteriormente (cap. 22 nota 18), escrita a peticion de Jerénimo
de San José a fines de 1629 o principios de 1630, tomada de BMC 10 p. 325. Es un
texto clave de un testimonio de primera mano para situar la datacién de los escritos
del santo, confirmado por las investigaciones histérico-criticas: cf. Historia de sus
escritos, 0.c., p. 106-150. Vamos a ver el contenido del poema en su forma primera,

“ Tampoco parece ajustarse al contexto vivencial del desarrollo de las obras de la Subida y la
Naoche, cuyos comentarios religiosos son mds conceptuales y cldsicos.

2 CE.BMC 13 p. 401; cf. BMC 14 p. 95-96, 158-159, 164, 173-174, 388.
10 Una vision sintética completa del Cdntico en su origen, desarrollo y fin la tenemos en ES) vol.
2, p.259-310:

58



antes de recibir la interpretacién (declaracién) que el mismo santo le daria en el
futuro. He aqui las 31 estrofas, en la pagina siguiente, bajo el titulo original:

CANCIONES ENTRE EL ALMA Y EL ESPOSO

1. ¢Adénde te escondiste,

Amado, y me dejaste con gemido?
Como el ciervo huiste,
habiéndome herido;

sali tras ti clamando, y eras ido.

2. Pastores, los que fuerdes

alld por las majadas al otero:

si por ventura vierdes

aquel que yo mds quiero,

decidle que adolezco, peno y muero.

3. Buscando mis amores,

iré por esos montes y riberas;
ni cogeré las flores,

ni temeré las fieras,

y pasaré los fuertes y fronteras.

4. iOh bosques y espesuras,
plantadas por la mano del Amado!
{Oh prado de verduras,

de flores esmaltado!

Decid si por vosotros ha pasado.

5. Mil gracias derramando

paso por estos sotos con presura,
e, yéndolos mirando,

con sola su figura

vesticos los dejé de hermosura,

6. iAy, quién podrd sanarme!

Acaba de entregarte ya de vero:

no quieras enviarme

de hoy mds ya mensajero,

que no saben decirme lo que quiero.

7. Y todos cuantos vagan

de ti me van mil gracias refiriendo,

y todos mds me llagan,

y déjame muriendo

un no sé qué que quedan balbuciendo.

8. Mas écomo perseveras,

ioh vida!, no viviendo donde vives,
y haciendo porque mueras

las flechas que recibes

de lo que del Amado en (i concibes?

9. ¢Por qué, pues has llagado
aqueste corazon, no le sanaste?
Y, pues me le has robado,

épor qué asi le dejaste,

y no tomas el robo que robaste?

10. Apaga mis enojos,

pues que ninguno basta a deshacellos,
y Véante mis ojos,

pues eres lumbre dellos,

y s6lo para ti quiero tenellos.

11. iOh cristalina fuente,

si en esos tus semblantes plateados
formases de repente

los ojos deseaclos

que tengo en mis entraias dibujados!

12. iApdrtalos, Amado,

que voy de vuelo!

Vuélvete, paloma,

que el ciervo vulnerado

por el otero asoma

al aire de tu vuelo, y fresco toma.

13. Mi Amado, las montanas,
los valles solitarios nemorosos,
las fnsulas extranas,

los rios sonorosos,

el silbo de los aires amorosos,

14. la noche sosegada

en par de los levantes del aurora,
la musica callada,

la soledad sonora,

la cena que recrea y enamora.

15. Nuestro lecho florido,

de cuevas de leones enlazado,
en plrpura tendido,

de paz edificado,

de mil escudos de oro coronado.

16. A zaga de tu huella

las jovenes discurren al camino,
al togue de centella,

al adobado vino,

emisiones de bdlsamo divino.

59



17. En'la interior bodega

de mi Amado bebi, y cuando salia
por toda aquesta vega,

ya cosa no sabia;

y el ganado perdi que antes seguia.

18. Alli me dio su pecho,

alli me ensend ciencia muy sabrosa;
y yo le di de hecho

a mi, sin dejar cosa:

alli le prometi de ser su Esposa.

19. Mi alma se ha empleado,

y todo mi caudal en su servicio;

ya no guardo ganado,

ni ya tengo otro oficio,

que ya s6lo.en amar es mi ejercicio.

20, Pues ya si en el efido

de hoy mds no fuere vista ni hallada,
diréis que me he perdido;

que, andando enamorada,

me hice perdidiza, y fui ganada.

21. De flores y esmeraldas,

en las frescas mananas escogidas,
haremos las guirnaldas

en tu amor florecidas

y en un cabello mio entretejidas.

22, Fn solo aquel cabello

que en mi cuello volar consideraste,
mirdstele en mi cuello,

y en él preso quedaste,

y en uno de mis ojos te llagaste.

23. Cuando td me mirabas

Su gracia en mitus 0jos imprimian;
por eso'me adamabas,

y en eso merecian

los mios adorar lo que en ti vian.

24. No quieras despreciarme,
que, si color moreno en mi hallaste,
ya bien puedes mirarme

después que me miraste,
que gracia y hermosura en mi dejaste.

25. Cogednos las raposas,

que estd ya florecida nuestra vinia,
en tanto que de rosas

hacemos una pina,

y o parezca nadie en la montina.

26. Detente, cierzo muerto;

ven, austro, que recuerdas los amores,
aspira por mi huerto,

y corran sus olores,

y pacerd el Amado entre las flores:

27. Entrado se ha la esposa

en el ameno huerto deseado,

y a su sabor reposa,

el cuello reclinado

sobre los dulces brazos del Amado.

28. Debajo del manzano,

alli conmigo fuiste desposada,
alli-te di la mano,

y fuiste reparada

donde tu madre fuera violada.

29. A las aves ligeras,

leones, ciervos, gamos saltadores,
montes, valles, riberas,

aguas, aires, ardores

y miedos de las noches veladores.

30. Por las amenas liras

y canto de serenas os conjuro

que cesen vuestras iras,

y no toquéis al muro,

porque la esposa duerma mads seguro.

31. Oh ninfas de Judea!,

en tanto que en las flores y rosales

el dmbar perfumea,

mord en los arrabales,

y no querdis tocar nuestros umbrales.

Conviene hacer una breve comparacién del Cdntico con la obra en la que se
ha inspirado, el Cantar de los Cantares.

60



Una recreacion del Cantar de los Cantares

El Cantico Espiritual se inicia con el deseo ardiente del alma que sale a la
basqueda de Dios. Se trata de un poema extraordinariamente semejante en
imagenes, elementos narrativos y descriptivos, incluso palabras, al Cantar de los
Cantares, pero no es imitacion sino una asuncién creativa. La imagen del ciervo,
con la que acaba el Cantar, es la que abre el Cdntico, feliz recurso literario para
significar la actualizacién continua que el lector de la Palabra realiza, asumiendo
y respondiendo a la palabra divina. Para escribir el Cantico Espiritual Juan ordena,
selecciona, dinamiza e interioriza los contenidos del Cantar. Juan se ha sumergido
en el ambiente de imdgenes, sentimientos, naturaleza del Cantar y desde dentro
lo ha recreado escribiendo el Cantico®'. El autor parece inmerso en unos textos
que probablemente conocia de memoria en la versién de la Vulgata, y que va
desbrozando, asimilados en su propia experiencia personal como un tapiz lleno
de belleza, que abarca imdgenes y sonidos*. Hay claras semejanzas como vemos,
por citar un ejemplo, CA 1:

éAdonde te escondiste, Ct 2,9: Es mi amado una gacela, parecido al cerva-

Amado, y me dejaste con gemido? tillo. ) @ 5

Como el ciervo huiste, Ct ?,’I;: VLJt?lve_, amado mio; imita a una gacela o a
= : un joven cervatillo

habiéndome herido, Ct 3,1-3: Busqué al amor de mi alma, lo busqué y

sali tras ti clamando, y eras ido. no lo encontré... ¢Habéis visto al amor de mi alma?

Ct 8, 14: iHuye, amado mio, imita a una gacelaoa

un joven cervatillo, por los montes perfumados!

Numerosos temas e imdgenes del cap. 12 del Cantar reaparecen en el Can-
tico®. Podriamos continuar con los siete capitulos siguientes del Cantar, y nos
encontrarfamos el mismo estilo de relaciones. Llama la atencién que se usan

UCf. E RUIZ, Obras completas de San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1980) p. 666; cf. C. P
THOMPSON, El poeta y el mistico.-Un estudio sobre el Cantico Espiritual de San fuan de la Cruz, Swan
(Madrid 1985) p. 103.

12 Algunos autores descubren un cierto gparalelismo sinonimico-morfosintcticon: «el Céntico
esta saturado de palabras, expresiones y versos enteros del Cantar ~hasta de parecidos fonemas y
ritmos de construccion gramatical-, respira en todos sus versos el mismo espiritu del Cantary (F CON-
TRERAS MOLINA, «El Cantar de los Cantares y el Cdntico Espiritualy, en SanjCruz 9 (1993) p. 63-64);
cf. €. P THOMPSON, Canciones en la noche... o.c., p. 153-154; cf. A. BRENNER, The song of the
songs, Shelffield Academic Press (Sheffield 1989).

i Los amores buenos como el vino de Ct 1,2 y Ct 1,4 nos recuerdan el adobado vina y emi-
siones de balsamo divino de CA 17; las doncellas amantes de Ct 1,3, a las jovenes que discurren al
camino de CA 16; la doncella morena pero _cf[gna de amor de Ct 1,5-6 nos remite a la doncella morena
de CA 24; el amado buscado de Ct 1,7 que sestea al mediodia nos recuerda la bisqueda de CA 1 y el
descanso entre las flores de CA 26; la amada que sigue los ganados y pastores de Ct 1,8 nos recuerda
a los pastores interrogados por la esposa de CA 2; el cuello con adornos de Ct 1,10 nos sugiere el
amirastele en mi cuelloy de CA 23; los adornos plateados de Ct 1,11 nes evocan los «semblantes pla-
teados» de CA 11; los olores y fragancias de Ct 1,12 nos hablan de «corran sus olores» de CA 26; el
amado que reposa entre los pechos de la amada de Ct 1,13 nos evocan el «alli me dio su pecho» de
CA 18 y la amada que reposa «sobre los dulces brazos del amado» de CA 27; la vinas de Ct 1,14 nos
hacen pensar en «la vifia floreciday de CA 25; las palomas y ojos de Ct 1,15 nos conducen a los ojos

61



imagenes y expresiones, a veces con un mismo sentido, pero en otros casos, de
modo diverso. Son muy pocos los versos del Cantar que no encuentran alguna
reminiscencia en el Cdntico. Es evidente que Juan de la Cruz estd empapado del
contenido del Cantar, pero no lo copia, sino que lo recrea interiormente, conducido
por su experiencia mistica y adaptdndolo a su propia inspiracion poética™.

El poema del Cdntico es una asimilacion y desarrollo personal de la experien-
cia cristiana enmarcada a la luz del Cantar®. Juan ha sintonizado profundamente
con las vibraciones de este libro y movido por ellas ha expresado de manera lu-
minosa su propia experiencia en el camino hacia la unidad con Dios*. El Cantar
de los Cantares es la inspiracion principal del Cdntico, pero no sélo en cuanto a
temas e imagenes, sino mucho mds. Juan se sumerge en el estilo del Cantar, en
sus ritmos, en sus paralelismos visuales, morfolégicos, incluso fonéticos, y después
los usa de un modo extraordinariamente libre*. Pero es dificil comprender esta
obra fuera del ambiente en que se origin6 y de la situacion conereta vivida por
su autor: la mente de un buen conocedor del Cantar en version de la Vulgata (los
testigos dicen que lo sabfa de memoria), cuyos elementos elabora mentalmente
en un ambiente onirico de la oscuridad de la prision de Toledo. Este es el mobi-
liario espiritual que acompana la conciencia de Juan de Yepes como marco para
su vivencia interior, que se expresard mediante simbolos que revelan una expe-
riencia de conocimiento y una nueva conciencia, reflejada de modos diversos en
sus escritos. Tanto Freud como C. G. Jung han'insistido en la relacion que los sim-
bolos tienen con el inconsciente y con los suenos, en los que se manifiestan, con
mayor claridad, arquetipos y simbolos universales. La funcién simbdélica propia de
la psique humana se levanta de la oscura noche toledana en busca de sentido y
se sumerge en la intimidad del alma, llena de las imdgenes del Cantar, en busca
del Amado ausente. Y es aqui donde va a producirse el gran milagro. La I6brega
carcelilla se convertira en tdlamo nupcial, la noche se llena de luz y la soledad se
transfigura encuentro y plenitud. Nos encontramos ante las huellas evidentes de
unas experiencias simbélicas que podriamos relacionar con aquellas experiencias

de CA 10 y CA 11 y ala paloma de CA 12; la hermosura del amado y su lecho florido en Ct 1,16 nos
recuerda el wdmonos a ver en tu hermosuray de CA35 y el dlecho floridon de CA15,

3 Veamos las evocaciones, que en ciertos casos son imitacion y paralelismo evidente: CA 1
(Ce2,9:2,17;3,1-3; 5,6; 8,14), CA 2 (Ct 5,8), CA 3 (Ct 3,2), CA 4 (Ct 3,3), CA15.(Ct.1,16; 3,1.4),
CAT61(Ct 1,2b-3, 8,2), CA 17 (Ct 2,4), CA 18 (Ct 7,13b), CA 21-24 (Ct 1,4-5; 4,1; 6,4; 7,5-7), CA
25 (€t:2,15), CA 26 (Ct 4,16), CA 27 (Ct 2,6; 5,1), CA 28 (Ct 2,3; 2,5; 8,5}, CA 30 (Ct 2,7; 3,5;
8,4;8,9; 8,10).

% Cf. E GARCIA, «San Juan de la Cruz y la Biblia» en RevEspir 1 (1942) p. 386-388. Pero no
hay estricto paralelismo del Cantar, el Cantico y las etapas de vida espiritual como pretende J. Guillén
forzando los textos: cf. J. GUILLEN, «La poética en el Cantico Espiritualy, RevEspir 1 (1942) p.439-440.

* El Cantar se inicia con un beso y acaba con una ausencia; el Cantico invierte el recorrido,
empieza con una ausencia y culmina con la unién plena esponsal. El Cdntice asume la interpretacion
espiritual de aquella palabra divina del AT y la devuelve interiorizada, como respuesta humana de
bisqueda y encuentro del Amado.

¥ Thompson analiza la riqueza de la poesia sanjuanista en paralelismos y estructuras subyacen-
tes, tanto en su tesis doctoral como en la dltima obra de revision: cf. C. B THOMPSON, Canciones en
la noche... 0.c., p. 140-165.

62



espirituales que M. L. Von Franz situaba en el origen de las religiones™. Son las
huellas de la experiencia de Dios del Dr. Mistico, que después él mismo interpre-
tard en clave teolégica.

El contenido del poema original

Es interesante poder comprobar cudl es el contenido concreto de esta prime-
ra composicion®. Hagamos un resumen de ella. Primero hay que considerar el
titulo: «Canciones entre el alma y el esposoy es el titulo reconocido, con algunas
variantes, por los testigos mds antiguos y consideramos, por tanto, una prirﬁera
interpretacion autorizada, desde el origen de su composicion, que el mismo autor
asume en la primera transcripcion. Esto tiene su importancia, ya que la palabra
«alma» no aparece citada dentro del poema.

Empieza el texto con la queja de una doncella dirigida a su amado por su au-
sencia, que le dejé herida, y saliendo tras él no le hallé (CA 1). Pide a los pastores
que expresen al Amado, si le encuentran, el sufrimiento de ella (CA 2). Emprende
ella la bisqueda de él por todos lados sin distraerse con cosas y sin temer los peli-
gros (CA 3). Pregunta a la naturaleza por el Amado (CA 4) y la naturaleza responde
que el Amado dejo a su paso presuroso la huella de su belleza en lo creado, con
su figura y su mirada (CA 5). Se queja el alma porque el Amado no se le da del
todo y porque los mensajeros no le dan la respuesta deseada (CA 6) y porque to-
dos le refieren gracias del Amado que ain la hieren y la hacen morir, pero que no
acaban de satisfacerla (CA 7). Se queja el'alma de una vida fuera del amor de él,
muriendo por las heridas recibidas del Amado (CA 8). Increpa el alma al Amado
por herirla de amor y no llevarla con €l (CA 9). Reclama al Amado le dé lo que le
pide (la vista del Amado) alegando no esperar nada de ninguno fuera de él (CA
10). En el reflejo de una fuente busca los ojos del Amado que desea (CA 11). Por
el momento no hay nada ajenoa un drama amoroso pastoril.

A continuacion ocurre algo extrano: ahora pide que aparte los ojos y dice
que «va de vueloy, a lo que responde el Amado al alma que vuelva de su vuelo,
porque ya él llega a ella fresco (CA 12). La primera impresién es de ruptura de un
ritmo. A continuacion se hace una compleja descripcion poniendo junto al Ama-
do una serie de elementos desiguales uno al lado de otro: realidades naturales con
rasgos sugerentes y misteriosos (valles solitarios nemorosos, insulas extranas, rios
sonorosos, etc.), sonidos ambiguos (silbo de los aires amorosos, etc.), elementos
sociales sorprendentes (musica callada, cena que recrea y enamora, etc.). Una
mezcla de sensaciones magicas que ocupa dos estrofas con unidad de contenidoy
de forma: una larga lista de sustantivos yuxtapuestos, con bastantes adjetivos (que

* CR. cap. 19 nota 68.

¥ Dado que en su origen fueron poesias exentas, es legitimo buscar el sentido primitivo original:
af. E. PACHO, «lenguaje y mensajen en AAVV., Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE
(Madrid 1990) p. 68.

63



han aparecido de manera repentina) y sin ningtin verbo (CA 13-14)*. La magja
parece continuar. Llega ahora una vision que parece onirica, y donde también
se omite el verbo: un lecho de ambos, Amado y amada, cuevas de leones, color
plrpura, mil escudos de oro (CA 15). Esta estrofa, junto con las dos anteriores, con
su ausencia de verbos, comparte una construccion semejante que la emparenta
literaria y expresivamente con las dos anteriores y que nos podria llevar a intuir
un momento tinico, alargado, donde convergen todas las imdgenes. Parece un largo
suefio misterioso y bello, lleno de paz y plenitud. El poema nos ofrece un cono-
cimiento expresado en imdgenes, con un orden misterioso que se escapa de un
discurso racional, incorporando emociones. Estamos ante un tipo de poesia cercana
a los poetas simbolistas franceses*.

Tras el Amado va un grupo de doncellas, hay rayos de luz, vino adobado,
olores deleitosos (CA 16). La embriaguez parece impregnarlo todo. Se refiere una
sustanciosa union de la amada con el Amado en la bodega interior (ide mi Amado
bebi!), que hace salir al alma descontrolada (CA 17). El Amado le dio su pecho'y
le comunicé ciencia sabrosa y el alma se entrega por completora él como Esposa
(CA 18). Es la primera estrofa en que se habla de «esposay. Ahora el alma emplea
ya todo al servicio del Amado y nada la ocupa sino amar (CA 19). Dice no ir al
ejido porque se perdi por amor y fue ganada para-el amor (CA 20). Tejen él y
ella guirnaldas de amor con flores y esmeraldas unidas en un cabello de ella (CA
21). Es aquel cabello que conquisté al Amado, el cual también se hiri6 de amor
mirando el ojo de ella (CA 22). La mirada del Amado le agraciaba a ella y ¢l la
amaba atn mas, y ella podia asi adorarlo a él (CA 23). La mirada del Amado llené
de gracia y hermosura a la amada (CA 24). Es evidente que hemos vuelto al relato
amoroso, asumiendo atrevidas expresiones que apuntan experiencias muy inten-
sas. Las estrofas 20-24 han mantenido un cierto tono semejante, dentro del grupo
mayor que va describiendo ya la plenitud del encuentro, pero con la caracteristica
de presentar, desde la cumbre, una visién contemplativa de su situacion.

A continuacion pide ayuda para que nadie se oponga al encuentro de amor
(vina florecida) y no sean molestados mientras juntan rosas (CA 25). Pide cese el
viento seco y venga el viento de primavera de amor para remover los olores del
huerto y que el Amado pueda reposar y alimentarse entre las flores (CA 26). La
relacién de intimidad amorosa de los amantes estd en el centro del poema.

La esposa ha entrado al huerto deseado y descansa a gusto en abrazo de
amor con el Amado (CA 27). Le dice el Esposo a ella que bajo el manzano fue

|, Baralt ha insistido en la extremada originalidad de este uso del castellano, sin tradicién en
la época en que Juan de la Cruz escribe, y que solo puede interpretarse coma una imitacion de la
construccion hebrea del Cantar. Juan de la Cruz omite el verbo wen en estas estrofas, y también en
la estrofa siguiente CA 15 («nuestro lecho florido...»), otra estrofa fundamental del climax interno con
una construccion gramatical semejante: cf. L. LOPEZ BARALT, «El Cantico Espiritual o el jabilo de la
union transformanter, en AAVV,, San Juan de la Cruz and Fray Luis de Ledn. International Symposium.
November 14-16,1991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993) p. 179-181.

1 Cf. 1. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metaféricon, en ACTAS vol, 1 p. 299,

64



desposada y se repard el dafo que alli se hizo a su madre violada (CA 28)*2. Hace
después una llamada general y variada a animales (leones, ciervos, etc.), elemen-
tos de la naturaleza (montes, valles, riberas, etc.) y a sensaciones y sentimientos
(ardores, miedos...), conjurandolos por las amenas liras y canto de serenas a que
no molesten a la Esposa que duerme (CA 29-30). La alusién a las liras puede re-
ferirse al instrumento musical y asumiria aqui el valor de una imagen simbdlica,
pero también podria referirse al nombre de los versos que el mismo autor esta
usando en todo el poema. Es significativo que ponga los versos en relacion con el
conjuro, y nos estd mostrando la funcién misma que debieron ejercer dentro de la
prision: actualizar y profundizar la huella de la luz divina, fortaleciendo la persona
en contra de los enemigos. Por dltimo, la dltima estrofa reclama que las ninfas
queden fuera de la ciudad y no perturben el olor sabroso de las flores ni estorben
el reposo de la esposa (CA 31). Hasta aqui la vision general del primer poema del
Cdntico, salido de la prision. La modernidad de Juan de la Cruz se hace patente,
como ha senalado C. Bousono™.

Sorprende, en medio del poema, una ruptura de ritmo en las estrofas 12 a
14, con un movimiento extraio y unas imdgenes poderosas pero irracionales que
irrumpen en el escenario del drama interior. En el culmen de una basqueda amo-
rosa irrumpe una naturaleza evocadora e intensa que llena de sosiego el anhelo
desbordante de la amada. A partir de entonces cambia profundamente el con-
tenido, y donde antes habia bisqueda y ausencia nos encontramos con el lecho
amoroso del encuentro del amado y de la amada. Aunque después se hable de
conjuros y peligros que hay que ahuyentar, el encuentro esponsal ha llenado todo
el escenario y deja una huella indeleble.

No es dificil reconocer aqui una experiencia vivida interiormente por Juan
en la prision de Toledo, en la que, partiendo de una situacion terrible de soledad
que esta padeciendo, lleva a cabo un recorrido espiritual-mistico inspirado en el
Cantar de los Cantares que le conduce a una situacion de paz y gozo interior, sin
que hubiese concluido:su penosisima situacion externa, la cual sélo finaliza al huir
de la cércel, el 15-16 de agosto del 1578. El desarrollo de la funcién simbdlica
creadora de pensamiento® ha abierto nuevos caminos de conocimiento de Dios
en el corazén y la mente de Juan. La experiencia espiritual sanjuanista muestra su
virtual capacidad dadora de sentido para invertir situaciones adversas y transformarlas
en ocasion de nuevos conocimientos divinos que iluminen la realidad, clarificando
las sombras que se ciernen sobre las vicisitudes de la vida cotidiana. La bisqueda y
encuentro de Dios iluminan toda la realidad, también el dolor y el sufrimiento,

¥ Encontramos aqui una evocacion, clara en su época, de un sentido l'e?()iégico cristiano (tema
frecuente en la patristica de la redencion cristiana en el warbol de la cruzy), lo cual apunta, sin duda, al
sentido genuino que el mismo autor esta dando a su poema, y que le hace salir del ambiente alegorico
amoroso y nupcial del tono general de las canciones.

4 Cf, C. BOUSONO, Teorfa de la expresion poética, Gredos (Madrid 62 edic. 1976) p. 361-387.

ML NG SILLAMY, Diccionario de Psicologia, Larousse-Planeta (Barcelona 1996) p. 203.

65



la soledad o la injusticia. Es evidente la presencia de la experiencia religiosa gene-
rando un lenguaje simbdlico®.

Hemos visto el contenido del poema tal y como sali6 de la prision de Toledo,
donde se sustancia aquella experiencia de Dios que el santo habia vivido en aque-
lla terrible situacién. El contenido de la experiencia de Juan a la luz de su primera
forma en el poema de 31 estrofas lo podriamos esquematizar asi, asumiendo la

identificacién de la doncella con el alma:

8. Sustanciosa union en la bodega interior y
promesa esponsal del alma: CA 17-18

9. Elalma se ocupa solo de amary del amor'y ha
perdido lo demas: CA 19-20

10. Hacen guirnaldas de amor y recuerdan
el proceso del amor en que se embellecio
la Esposa recibiendo gracia y hermosura
del Amado: CA 21-24

Salida del alma a buscar a su Amado: CA 1-5 BUSQUEDA
2. Quejas del amor no satisfecho del alma, que CAT-11
aumenta su deseo: CA 6-10
3. Vaa lafuente cristalina: CA 11
4. Encuentro con el Amado: CA 12 ENCUENTRO
5. Sucesion de imdgenes magicas en torno al CA12:15
Amado: CA 13-14
6. Lecho de amor; CA 15
Jovenes dancellas en la fiesta del amor: CA16 FIESTA DEL

AMOR: CA 16-24
con doncellas,
y guirnaldas, etc.

11. Que las raposas no.dafen la vifa flore-
cida del amor, el cierzo no la reseque
y el austro farrenueve: CA 25-26

PIDE AYUDA
Y PROTECCION
CA 25-26

12. Reposa la Esposa en el huerto abrazada al
Esposo: CA 27

13. Desposada bajo el manzano, y alli fue reparada
su madre: CA28

ABRAZO INTIMO
AMADO-AMADA Y
REDENCION MATERNA
CA 27,28

14. Conjuro a los enemigos por parte de él
(dos estrofas) y por parte de ella (una estro-
fa) para que repose la Esposa: CA 29-31

CONJURO A LOS
ENEMIGOS DE LA
ESPOSA: CA 29-31

¥ Cf. LUCIEN MARIE DE SAINT JOSEPH, «Expérience mystique et expresion symbolique chez
Saint Jean de la Croixy, en AAVV,, La polarité du symbole, Etudes Carmelitaines (Paris 1960) p. 20-51.

66



También la forma poética del Cantico transmite su mensaje’®: en las primeras
once estrofas no encontramos un solo adjetivo, y ello da un ritmo répido y dina-
mico al poema, ya que la amada sale en busca del amado, y no se entretiene con
nada, ni tan s6lo con las criaturas (de las que reconoce su belleza en CB 5, pero no
se para en describirlas). Para llegar al objetivo Juan no se detiene por el camino: «ni
cogeré las floresy. Los adjetivos, sin embargo, se multiplican a partir de la estrofa
12: el dinamismo se relaja y el texto reposa con la cercania y el encuentro amado-
amada, que trae paz y armonia. Los amantes gozan de la creacion.

En la estrofa 11 aparece una misteriosa fuente donde parece que se prepara
el encuentro con el Amado que llegard en la estrofa siguiente. Sabemos que es el
mismo tema de otra poesia que escribi6 en la carcel, la de la Fonte (Aguella eterna
fonte esta escondida, que bien sé yo do tiene su manida, aunque es de noche...).

El encuentro y la plenitud que conlleva aparecen en dos grupes estréficos,
CA 12-24, y CA 27-28, en total son quince estrofas, la mitad de la.composicién.
El encuentro inicial con el Amado en CA 12 se realiza de manera extrana. En
un primer momento aparece el miedo («apartalos amado...»)”, que el mismo
Amado parece apaciguar con su palabra. Después se da una sucesion misteriosa
de imdgenes sorprendentes y ricas en sensaciones (CA 13-14) que llevan hasta
un lecho donde se ha de producir el encuentro.amoroso. En las estrofas del
encuentro (CA 13-15) apenas hay verbos, y los pocos que tenemos estin en
presente. De la estrofa 1 a la 12 habiamos tenido un torrente de verbos, prin-
cipalmente en tiempo pasado y presente. En la estrofa CA 12 nos encontramos
el relato del encuentro con 4 verbos en presente. De la estrofa 13 a la 15 sélo
hay dos verbos en presente hacia el centro, usados para calificar a un sustantivo:
«la cena que recrea y enamoray. Parece que, de golpe, se ha parado el tiempo,
y también ha desaparecido sin rastro las acciones y el movimiento precipitado
que venia de atrds, y ahora solo quedan imagenes simbdlicas que lo llenan todo
y que dejan una huella de placidez e inflamacion, evocada por los verbos en
presente. El escenario va de lo exterior a lo interior, de la naturaleza grandiosa
(CA 13) a la intimidad de la alcoba nupcial (CA 15). Y son los verbos, donde se
refleja la personalizacién humana de la experiencia, los que dan paso de uno a
otro y conducen el movimiento externo hacia el drama interior. Analizaremos
este tema mas adelante.

Otro detalle llama la atencién. Dentro de las estrofas del encuentro con el
Amado y la fiesta del amor aparecen unas misteriosas doncellas. Tras el «lecho flo-
ridon donde se unen el alma con el Esposo (CA 15), aparecen: «a zaga de tu huella
las jovenes discurren al camino» (CA 16). No deja de sorprender que, en la mas
profunda intimidad de la experiencia, entre el lecho nupcial (CA 15) y las atrevi-
das imdgenes de amor intimo de CA 17-18, aparezcan unas misteriosas doncellas

i Conviene leer los interesantes andlisis que hace D. Alonso para descubrir los elementos poé-
ticos y literarios: cf. D. ALONSO, La poesia de San Juan de la Cruz (Desde esta ladera), Aguilar (Madrid
42 edic.1966) p. 135-145.

7 El miedo es una experiencia tipica, caracteristica del encuentro con lo trascendente, con el
tatalmente Otro, con lo numineso: cf. R, OTTO, Lo santo, Alianza (Macdrid 1980).

67



invitadas a la fiesta. En la mas profunda intimidad de la experiencia de Dios de
Juan de la Cruz, surgen doncellas, por el mismo camino (dlas jovenes discurren
al caminoy), que participan de aquellas mismas experiencias que Juan describe
(«al toque de centella, al adobado vino, emisiones de balsamo divinay). éQuiénes
eran aquellas doncellas? ¢Qué otras almas compartian camino con Juan? Juan
venia a Toledo de Avila, donde habfa acompanado en la direccion espiritual a las
carmelitas, con admirables frutos*®. Podemos deducir que aquellas doncellas eran
la madre Teresa y sus primeras seguidoras suyas, que habia acompanado y animado
hasta hacia muy poco. En cualquier caso, conviene destacar que, en aquella pro-
funda intimidad de la experiencia de Dios que Juan transmite hay otras personas,
no esta él sélo. Este dato tendra un extraordinario interés mas adelante y creemos
que su importancia es grande, fijaindonos, sobre todo, en el lugar principal en que
encontramos dicha estrofa en la composicion inicial del poema™.

La experiencia del encuentro en el segundo grupo estréfico CA 27-28 pa-
rece expresar algo mas definitivo, cuando se refiere al descanso en el abrazo de
amor y paz gozosa y a la redencién materna, que ya estd realizada. En el primer
encuentro se remarcaba mds, con sus imagenes llenas de esplendor oriental,
la riqueza y profundidad de aquella experiencia, la sorpresa de una plenitud
llena de sensaciones y matices. En CA 27 se ha alcanzado la paz, y en CA 28
se da una vision de la uni6n ya realizada, pero en tiempo pasado. Tanto en la
estrofa 18 como en la 28 aparece un término comtn y popular del lenguaje, el
adverbio temporal «alli», usado cincoveces, que adquiere un sentido misterioso
y se llena de connotaciones que parecen evocar el secreto de la comunicacion
amorosa. Juan parece conferir a este término el significado de lugar secreto del
encuentro esponsal®.

Es significativa la Gltima estrofa en que la esposa expresa que no tiene abso-
luta seguridad y desea conservar la paz experimentada. Podemos intuir en esta
estrofa a Juan, tras varios meses de prision, desnutrido y sin salud, que ha expe-
rimentado la presencia de Dios, pero que estd aGn en situacion humana critica,
tanto en lo personal como en lo que respecta a la reforma teresiana, cuya situa-
cion y perspectivas desconoce.

@ El ambiente atractivo y humano de espiritualidad compartida que el santo engendraba en
Avila lo encontramos en ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros....0.c., p. 170. 210.

¥ Conviene subrayar la intuicion primigenia del poema original. Ademas encontramos testimo-
nios biograficos que apoyan esta interpretacion. Un famoso v fidedigno testimonio antiguo nos habla
de un éxtasis comin que tuvieron Santa Teresa y San Juan de la Cruz en el locutorio de La Encarna-
cion de Avila: alli estaban los dos juntos, compartiendo experiencia mistica al toque de centella, al
adobado vino, emisiones de bélsamo divino: ¢f. Ib. p. 169-170.178. Si anadimos las coincidencias de
temas e imdgenes con Teresa para explicar la propia experiencia mistica, tenemos una confirmacion
de nuestra hipétesis.

* Un término que ya aparecfa en otro de los escritos de la prision, el poema Encima de Jas
corrientes. Un interesante estudio sobre la recreacion sanjuanista del Sal 137, Super flumina Babylo-
nis, que inspira el poema: cf. KEES WAAIIMAN, «Alli me hirié el amor. Estudio sebre la poesia Super
flumina Babylonis de Juan de fa Cruzy, en StSpir 3 (1993) p- 200-212.

68



Primeras conclusiones: huellas de experiencia en poema original

Recordamos las palabras de Von Balthasar cuando dice que Juan es mds doc-
tor por sus poesias que por sus comentarios®’, en el sentido de que ellas expresan
mejor la belleza y el poder del misterio. Los testigos de los procesos y los bidgra-
fos sanjuanistas refieren una especial comunicacién divina vivida por el santo en
la prision de Toledo que iluminard su pedagogfa espiritual, que hemos llamado
«la experiencia primordialy. Nos parece encontrar la huella clara de esta expe-
riencia®, en la misma poesia original, tal y como salié de la prisién. El andlisis
interno de los contenidos del poema nos lleva a confirmar la relacién directa y
préxima con aquella «experiencia» que encontramos en el testimonio cualificado
de Francisca de la Madre de Dios. Encontramos las huellas nucleares de su expe-
riencia mistica en los poemas CA 12-24, donde podriamos distinguir des etapas:
encuentro (CA 12-14) y fiesta del amor (CA 15-24). Descubrimos alli el nicleo de
su experiencia primordial, que no habrd que perder de vista a lo largo . de todo el
proceso de elaboracion y comentario que Juan va a hacer mds adelante. En CA
27-28 nos encontramos una reactualizacion de esa experiencia, que ha dejado
una impronta indeleble en el alma de Juan y le comunica paz y gozo inefables, al
lado de una primera reflexion implicita del autor, que expresa poéticamente su
experiencia en linea redentora, seg(n el estilo de la patristica antigua (CA 28). Las
estrofas CA 25-26 y CA 29-31 expresan un fondo de inseguridad y temor ante los
enemigos que, en el contexto vital de Juan podemos identificar con la situacion
dificil en la que adn se encuentra en la prision de Toledo. El lugar privilegiado de
la estrofa CA 16 en el poema original nos permite intuir que la relacion con las
carmelitas (unas «jévenes que discurren al caminoy) forma parte de la experiencia
mistica que ha vivido el santo, como contexto esencial en el que ha madurado su
propia existencia y su vocacion carmelitana.

Asumiendo la nomenclatura de G. Durand podriamos definir ya con el
poema original el Imaginario® con el que Juan de la Cruz descifra los conoci-
mientos adquiridos sobre la vida espiritual como un gran camino de la Esposa
en busca del Espose divino, atravesando una naturaleza llena de seres anima-
dos e inanimados, de dia y de noche, hasta alcanzar la presencia del Amado
y unirse a El. Una experiencia que parece completa y total en ciertos momen-
tos, pero que otras estrofas presentan con un talante no definitivo. Todos los
elementos naturales y sensibles participan de este viaje interior del hombre

SUCE L U VON BALTHASAR, Gloria, Una estética teologica. 3, Fstilos laicales, Encuentro (Ma-
dricl 1987) p. 178. Y sin embargo, también los comentarios serin valiosos para hablar de lo inefable,
con la conciencia de que sus explicaciones son apenas balbuceos de un misterio contemplade.

2 M. Ofilada estudia a Juan de la Cruz bajo las daves hermenéuticas de la experiencia y del
conocimiento, puertas de acceso a su doctrina: of. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido ex-
periencial del conocimiento de Dios. Claves. para un acercamiento filosofico al santo Doctor, Monte
Carmelo (Burgos 2002).

1 s el conjunte de formas simbélicas y arquetipos con que el conocimiento humano descifra
las estructuras de lo real, asignando claves simbélicas a las intuiciones sensibles: cf. G. DURAND, La
imaginacién simbdlica, Amorrortu (Buenos Aires 1971) p. 127-136.

69



hacia Dios. Pero el alma no va en solitario sino acompanada por otras que
comparten experiencias y comunicaciones divinas. El simbolo esponsal ocupa
el lugar central de la interpretacién simbolica, aunque esta acompanado de
otras imagenes simbdlicas diversas.

3. COMPOSICION DEL CA (39 EST.) Y COMENTARIO

La terminacién del Cantico Espiritual™

Tras su venturosa salida de la prision Juan serd enviado a Andalucia donde
parecfa estar mas seguro de posibles persecuciones de los calzados. Estuyvo
primero siete meses y medio en el Calvario (Jaén) y después es enviado a
Baeza. Empieza a dirigir espiritualmente a las carmelitas descalzas de Beas
por encargo de Teresa de Jests>®. Alli les lleva sus Canciones espirituales de la
esposa. Las monjas empiezan a preguntarle el sentido de aquellas poesias tan
hermosas, y Juan las complace elaborando una interpretacion espiritual. Y va
completando también el poema con nuevas estrofas. A los 3T poemas origina-
les Juan ha anadido 8 poemas mds, que traemos a continuacion y analizamos
en sus contenidos:

32, Escondete, Carillo, En la estrofa 32 se pide al Ama- | SILENCIO
y mira con tu haz a las montanas, do. ocultamiento, que mire las | OCULTAMIENTO
y no quieras decillo; montarias, guarde silencio v | MIRADA DEL
mas mira las companas mire las acompanantes del alma | AMADO: CA 32
de la que va por insulas extrafias, que va por fnsulas extranas.
33. La blanca palomica En la estrofa 33 se vuelve a ha- | VUELVE LA
al arca con el ramo se ha tornado blar de la paloma de CA 12, | PALOMA
yya la tortolica identificindola con la paloma | CON EXITO
al socio deseado de Noé que vuelve al arca tras | CA 33
en las riberas verdes ha hallado. encontrar pareja en la orilla,
34. En soledad vivia, La estrofa 34 presenta con in- | SOLEDAD
y en soledad ha puesto ya su nido, sistente repeticion un tema que | ESENCIAL
yen soledad la guia habia aparecido en CA 14: la’ | QUE GUIO AL
a solas su querido, soledad del alma en la que le [ ALMA: CA 34
también en soledad de amor herido. | guié su Amado, también solo y

‘ herido de amor.

> La composicién del CA y la evolucion al €B han sido muy estudiados por numerosos autores.
Los resultados los recoge E. Pacho (cf. Bibliografia). Tienen interés especial sus ediciones criticas: CantA
y CantB. Una sintesis de la elaboracion del CA la encontramos en E. PACHO, Vértice de fa poesia y
de la mistica. El Cdntico Espiritual de san Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1985) p. 13-40; cf.
CantA p. 9-89.

 Teresa presenta a Juan de la Cruz con grandes elogios, como la persona ideal para dirigidas: of. Cta
a las Carmelitas Descalzas de Beas, octubre 1578 of. Cta. a Ana de Jesds, nov. de 1578.

70



35. Gocémonos, Amado,

y vdmonos a ver en tu hermosura
al monte 6 al collado

do mana el agua pura;

entremos mds adentro en la espesura.

En la estrofa 35 invita el alma
alborozada a su Esposo, al gozo
del encuentro donde El quiera,
entrando en espesura.

36. Y luego a las subicdas

cavernas de la piedra nos iremos,
que estdn bien escondidas,

y alli nos entraremos,

y el mosto de granadas gustaremos.

La estrofa 36 continta el gozo,
entrando en cavernas ocultas
v gustando en ellas mosto de
granadas.

37. Allf me mostrarfas

aquello que mi alma pretendfa,
y luego me darias

alli, ta, vida mia,

aquello que me diste el otro dia:

En la estrofa 37 vuelve el térmi-
no «allis, pero apunta ahora al
futuro, esperando la repeticién
y fruicion de un encuentro ya
pasado.

38. tl aspirar del aire,

el canto de la dulce Filomena,
el soto y su donaire,

en la noche serena,

con [lama que consume y no da pena.

En la estrofa 38 se describe una
imagen bucolica de pazy armo-
nia con aire, canto de ruisenor,
naturaleza hermosa ‘en una
noche serena,y con una llama
consumidora y sin pena.

GRUPO
ESTROFICO
CON UNIDAD
INTRINSECA:
CA 35-38

Es una invitacion
de la Amada al
Esposo a volver al
gozo del encuen-
tro en plenitud
ya experimentada
antes. ‘Se. evocan
elementos ya co-
nocides del autor:
naturaleza hermo-
sa y serena y una
llama sin pena,

39, Que nadie lo miraba,
Aminadab tampoco parecia,
y el cerco sosegaba,

y la caballeria

a vista de las aguas descendia

La estrofa 39 ofrece un silencio
¥y una paz serenas, que relajan
el ambiente, y sin nadie que
mire, tampoco Aminadab (2).

FINAL DE
PAZ SERENA
CA 39

En un cierto momento, Ana de Jests, que es la priora de Beas, y después en
Granada, (a donde ird destinado también Juan a un monasterio masculino de la
ciudad), le pide que haga un comentario completo por escrito de estos poemas.
Este es el origen y el contexto del comentario a los poemas del Cantico Espiritual.
Juan se lo entregard ya escrito en su primera version (CA) en el ano 1584, en
Granada. El poema fue escrito bajo el impulso lirico y en el contexto de una ex-
periencia de Dios, pero la prosa tiene ademds otra motivacion pedagdgica, para
ayudar a las carmelitas a avanzar en el camino espiritual. Juan entrelaza en sus
comentarios la explicacion de los poemas con esquemas y materiales sobre espi-
ritualidad que él ha conocido y que utilizara para sus fines*.

56 Cristobal Cuevas ha defendido la necesidad implicita de algunos poemas; entre ellos el Cdn-
tico, por su misma naturaleza, de ser completados por una glosa que ilumine su contenido: ¢f. C.
CUEVAS GARCIA., «La literatura, signo genérico. La literatura como signo de lo inefable: el género
literario de los escritos de San Juan de la Cruzy, en AAVV,, La fiteratura como signo, Playor (Madrid
1981) p. 90-92.

71



Ante las nuevas estrofas que vienen a completar el CA podemos observar:

— Las nuevas estrofas estan perfectamente entroncadas, por temas, belleza y
ritmo, con el conjunto anterior. El poeta no pierde inspiracion. Podemos
reunir las nuevas estrofas en dos grupos estroficos con cierta relacion inter-
na: por un lado las tres estrofas CA 32-34 pueden formar un grupo, ya que
la segunda y la tercera van unidas por el tema de la palomica, central en la
33 y que aparece en la 34, mientras que esta Gltima también se relaciona
con la primera por el tema de la soledad y ocultamiento. Por otro lado ten-
driamos las estrofas CA 35-39, donde las cuatro primeras tienen una cierta
unidad de narracién progresiva, mientras que la tltima serfa una conelusion
pacifica y sosegada del relato.

— La estrofa 32 no deja de causar cierta sorpresa. Continuando la temdtica
del CA, sin embargo, se requiere al Amado, a quien antes se pedia que se
descubriese y se entregase, que ahora, en cambio, se esconda y guarde
silencio. Corresponde, como ya sabemos, a una situacién diferente de
la del poema original. Ha cambiado el Sitz im lebem. Juan de la Cruz ya
no esta en prision sino que habla a unas monjas carmelitas para iluminar
su vida espiritual. En este nuevo ambiente la estrofa encaja bien y suena
a una llamada a la soledad y al aislamiento con el Amado, conectando
perfectamente con las dos estrofas pesteriores, con las que formarfa una
unidad. Una duda surge sobre quiénes seran las companas del alma. En
el contexto del poema anterior podia referirse a «las jovenes discurren al
camino» de CA 16. Ello se ajustarfa bien a las interlocutoras de sus nuevas
estrofas. Asi pudo haber sido en la redaccion original de las tres estrofas
sobre la soledad con el Amado, aunque no hay certeza de ello.

— La estrofa 33 recoge la imagen de la paloma que ya habfa usado el san-
to en CA 12 y la usa para describir el éxito de su mision, a través de la
imagen biblica del Arca de Noé. Unida a esta estrofa, aunque cambia
el tema, estd la 34, porque en su segundo verso dice que «en soledad
ha puesto ya su nido». Se refiere, por tanto, al mismo sujeto de la estro-
fa anterior, a la paloma, aunque en esta nueva estrofa se profundiza el
tema de la soledad, como caracteristica esencial del camino de la esposa,
y también del amor del Esposo. Anteriormente dijimos que el alma no
caminaba sola ante Dios sino que compartia experiencias con otras, las
«jovenes que discurren al camino» de CA 16. Aqui habla de la soledad
en otro sentido”. Las paradojas caracterizan el pensamiento simbdlico

%7 Por un lado se da una soledad de cada persona ante Dios, indispensable en el camino hacia la
unién. Pero esta soledad no excluye sino que se acompana de experiencias convividas y compartidas
con los hermanos en la comunidad de fe. La soledad del alma ante Dios es una espiritualidad personal
vivida en comunidad cristiana eclesial. La espiritualidad esponsal tiene una importante dimension
comunitaria que excluye el individualismo espiritualista. Sobre la soledad del corazén: cf. BERNARDO
DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaress en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid
1955), Serm. 40, n2 5, p. 282,

72



sanjuanista®. En el CA habfa ausencia inicial, pero llena de figuras en
movimiento: «pastoresy, «bosquesy, «espesurasy, «los que v-agan#, aungue
todos estos elementos no ayudaban demasiado en la busca del Amado.
En CA 14, dentro de la experiencia del encuentro, aparece «la soledad
sonoray, Ciertamente, ya después no busca companias y no aparece en
«el ejido». Ahora, en CA 34 ha querido insistir aqui en la gran importancia
de esta soledad del alma sola con el Esposo solo. La soledad y desnudez
del alma es el espacio vacio que posibilita la llegada del Amado.

— Las estrofas 35-38 marcan una unidad que nos devuelve a aquella expe-
riencia esencial de la uni6n de la que se habia hablado en dos momentos
anteriores del CA 12-24 y 27-28. Vuelven a aparecer aqui las expresiones
«alli», que siempre aparecen al lado de los momentos culminantes del
amor™: «y alli nos entraremos, y el mosto de granadas gustaremos. Allf
me mostrarias aquello que mi alma pretendia y luego me darias, alli, ta,
vida mia, aquello que me diste el otro dia...» (CA 36-37). Y aparece ahora
otro término misterioso, «aquello», que hace referencia al deseo de vol-
ver a vivir una experiencia que se presenta como contemplacion-visién
(«me mostrarias aquello que mi alma pretendiap) y.como don («me darias
aquello que me diste el otro dia»). Se introdueen, a continuacion, unas
imdgenes que nos recuerdan aquella situacién culminante del pasado («el
soto y su donaire, en la noche serenay). Sin embargo aparecen otras ima-
genes con variantes («el aspirar del-aire»... Antes se habfa pedido al aus-
tro: «aspira por mi huerto», en CA 26) y otras imagenes nuevas: «el canto
de la dulce filomena, las subidas cavernas de la piedras, con llama que
consume y no da pena»™. En conjunto podemos identificar, por la belleza
y la profundidad del conjunto, una intuicion poética que ha colocado al
autor en situacion de rememorar interiormente aquella rica experiencia
interior que dio origen al Cdntico, (quizds reproducirla de algiin modo en
la oracion), de modo que la continuacion no desmerece en absoluto a lo
que ya teniamos. Solamente hay que remarcar que ahora el encuentro
amoroso no se presenta como una experiencia acabada de realizar, sino
come una invitacion llena de Espiritu a volver hacia aquella experiencia
vivida en el pasado: gocémonos amado. .. vdmonos... entremos, etc. Mds

% Con una ambigiedad constitutiva abierta a lo trascendente que al mismo tiempo comunica y
oculta (cf. M. LURKER, El mensaje de los simbalos, Herder (Barcelona 1992) p. 14), que se repite y va
desveldandose de maltiples modos y maneras, sin agotarse nunca, sin descifrarse completamente: ¢of. G,
DURAND, La imaginacitn simbolica, o.c., p. 17).

¥ El adverbio «alliv es una expresion que Juan va a usar en un sentido «técnico-misticon, hacien-
do referencia al lugar de la comunicacion divina. En este senticlo aparece en las estrofas originales de
Toledo (3 veces en CA 18, dos veces en CA 28), y luego vuelve a aparecer en las de nueva construccion
posterior: una vez en CA 36, dos veces en CA 37, Bl adverbio aparecia también en Encima de las Co-
rrientes 15, yen Entréme donde no supe 1. Y volverd a aparecer en el poema de la Noche, en la estrofa
n® 6 (alli quedd dormido | y yo le regalaba).

% La imagen de la llama parece continuacion y variante del «fuego» del poema Encima de las
corrientes,

73



propia, por tanto, de un camino pedagégico propuesto para un discipula-
do bien dispuesto®’.

— Por dltimo, el poema acaba (cf. CA 39) en situacion de paz serena y sosie-
g0, sin nadie que amenace. Estamos ante una situacion ya mds definitiva,
pero que se caracteriza por un apaciguamiento y sobriedad, lejana a todo
triunfalismo.

~ Por tanto, encontramos una sustancial conexion y sintonia con el poema
salido de la prisién. Algunos temas, como el de la soledad, se tocan ahora
bajo perspectivas diferentes, lo cual apunta a un cambio de situacion que,
por otro lado, es evidente. La experiencia nuclear del poema, del pasado,
se presenta ahora como invitacion y como esperanza llena de certeza y
augurio de bienes y deleites para un futuro indeterminado.

Sabemos por el estudio critico de las obras que Juan escribid las nuevas es-
trofas y sus comentarios entre 1578, en que sali6 de la carcel y llegd a Andalucia,
y 1584, en que entregd el CA con 39 estrofas comentadas por escrito a Ana de
Jests. El testimonio fidedigno de Magdalena del Espiritu Santo, anteriormente ci-
tado, dice que las estrofas 32-34 pudieron ser escritas en la época en que el santo
estaba de rector en Baeza®. Las estrofas 35-39 debieron ser escritas mds bien en
la época granadina del santo. Sin embargo, no cabe duda de que ambos grupos
estroficos fueron escritos en relacion con las carmelitas de Beas de Segura, a las
cuales Juan tenfa como mision de visitar y confesar con frecuencia, para lo cual se
desplazaba desde su residencia, ya fuese del Calvario, de Baeza, o incluso desde
Cranada. Eulogio Pacho ha sugerido la relacién de ambos grupos estréficos con
algunas circunstancias concretas biograficas de relacion de Juan con las carmelitas
de Beas que tiene muchos visos de verosimilitud®.

En una ocasi6n que visita a sus predilectas hijas de Beas, la cocinera, la inge-
nua Catalina de la Cruz, le pregunt6 al santo «que por qué, cuando ella pasaba
por cerca de la balsa de agua que tenian en la huerta, las ranas que estaban fuera
del agua, sintiendo ruido, se lanzaban en el agua y se escondian en lo hondo de
la balsa». Al santo le hizo gracia la pregunta y le respondi6: «que aquel era el lugar
y centro donde tenfan seguridad para no ser ofendidas y conservarse; y que asf
habia de hacer ella, huir las criaturas e irse y zambullirse a lo hondo y centro que
es Dios, escondiéndose en éh™. Esta explicacion recogida por el bidgrafo antiguo
Alonso, tiene su perfecta continuacion en la explicacion que el santo dard cuando

*' La experiencia primordial y el conocimiento que se deriva de ella quedan fijados como meta
simbdlica del camino espiritual a la que el autor vuelve sus ojos posteriormente como propuesta peda-
gogica, El entramado simbolico se revive y actualiza como horizonte de sentido y plenitud que orienta
e impulsa el movimiento.

" Incluye en esta época todas las estrofas, lo cual, para el resto de ellas, ha sido considerado
inexacto con argumentos suficientes por E. Pacho: cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus
escritos, 0.c., p. 188ss. Otra posibilidad fuera que todas las nuevas estrofas correspondan a Granada.
Una cosa u otra no afectaria nuestras conclusiones.

“Cf. Ib. 188-204.
" ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 284-285.

74



tenga que declarar, precisamente, esta estrofa 32. Podemos intuir que todo el
grupo estrofico se debe a una situacion pedagogica semejante, porque habla del
recogimiento y soledad, aunque en el centro se refiere placidamente a la paloma
que vuelve a casa con la misién cumplida.

La datacion y el lugar de las estrofas 35-39 cuentan con un testimonio adn
mas cualificado, el de la religiosa de Beas, M. Francisca de la Madre de Dios, que
nos ofrece amplios detalles:

Y asimismo, preguntdndole un dfa (el santo) a esta testigo en qué traia la oracion,
le dijo que en mirar la hermosura de Dios y holgarse de que la tuviese: Y el santo se
alegrd tanto de esto, que por algunos dias decia cosas muy levantadas que-admiraban
de la hermosura de Dios. Y asi, llevado de este amor, hizo unas cinco canciones a
este tiempo sobre esto, que comienzan: Gocémonos, Amado, y vimonos a ver en tu
hermosura, etc. Y en todo mostraba haber en su pecho gran amor de Dios™.

De lo que hemos dicho hasta aqui podemos deducir una consecuencia im-
portante. Si antes dijimos que en lo més profundo de la experiencia sanjuanista
de Dios una misteriosa estrofa (CA 16) nos traia la presencia femenina al cora-
z6n de la mayor intimidad del alma y Dios, ahora nos volvemos a encontrar un
dato de naturaleza semejante: las carmelitas de Beas tuvieron una importancia
fundamental para inspirar a Juan la culminacion de su poema y comentario del
CA. Y sobre todo conviene resaltar que losmismos temas nuevos que aparecen
provienen de ellas, y Juan los ilumina y.los desarrolla: la soledad, la hermosura de
Dios, etc. Los temas enlazan perfectamente con el poema original, y aunque las
tres primeras estrofas parecen no tener el dinamismo y la fuerza poética del prin-
cipio ello parece ser recuperado en las dltimas, de gran belleza y energia.

Si la poesia se ha considerado lengua materna del género humano e impulso
comunicativo generador de nuevas formas expresivas®®, podemos considerar la
obra sanjuanista como un valioso campo de investigacion, donde la poesia y la ex-
plicacién en prosa constituyen un primer mensaje transmitido, pero que funciona
en sentido «dialdgicor. Ciertamente confluyen aqui la mistica y la poesia®, pero
se anade un elemento peculiar de intercambio comunicativo de reciprocidad in-
terpersonal (feed-back) que enriquece a todos.

Con el apoyo de los estudios historicos de E. Pacho que sintetizan los datos
biogrdficos, y en relacion con el estudio de los textos mismos que realizamos, con-
sideramos probado que las carmelitas de Avila, Beas, y también las de Granada,
a cuya priora Ana de Jests dedicara la obra del Cdntico Espiritual, constituyeron
el ambiente fundamental de gestacion y de acogida de la poesia sanjuanista del

8 Dicho de Francisca de la Madre de Dios, BMC 14 p. 170-171; cf. ALONSO M. D., Vida,
virtudes y milagros... o.c., p. 287-288.

% Cf. E. CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de simbolo, FCE (México 1975), o.c., p. 106.

o Cf. G. DURAND, La imaginacion simbélica, o.c., p. 155,

75



Cantico y su comentario posterior®®. Ellas consiguieron hacer que el autor retoma-
se y concluyese su poesia de manera genial y obtuvieron de €l la primicia de un
primer comentario global, que, aunque no agota su contenido, como él mismo
dird, sera la primera huella de su labor pedagogica de espiritualidad esponsal.
Estamos ante una conclusién de los datos obtenidos hasta el momento: las car-
melitas fueron para Juan una «ayuda adecuaday para que pudiese llevar a buen
término la obra del Cantico. La espiritualidad esponsal sanjuanista encuentra su
ambiente adecuado en la relacién del hombre con la mujer, evocandonos la ur-
dimbre simbdlica de la esponsalidad, tal y como la encontramos en Gn 2,28: «No
es bueno que el hombre esté solo. Voy a hacerle una ayuda adecuadan.

Una primera reflexion: el ambiente engendrador del CA

Juan se encontré con un punado de adelantadas seguidoras de Teresa de
Jests, quien deseaba que sus hijas fueran esforzadas y duenas de sf, valientes y
emprendedoras (cf. C 7,96) en camino de autenticidad®. Encontrardn en Juan
el mejor pedagogo que sabra darles el alimento que necesitan™. Juan propone y
suscita un camino amoroso radical de salida de uno mismo en busca del Amado,
que es Dios-Amor: «Andaban mds las religiosas en Dios que en si mismas, porque
aquella fragua de amor que ardia en el santo, parecia siempre ardia en los cora-
zones de todas. Trataba con grande cuidado las almas y ensendbales a que todo el
trato de las religiosas fuese en amor; y era tanto el cuidado que ponia en esto, que

o Aunque subrayamos la relacion con las monjas no se niega su uso en la pedagogia con los
frailes. La misma escritura de los originales del santo debid hacerse generalmente en los conventos
masculinos del Calvario, Baeza y, sobre todo, en el de Granada.

% En una de las primeras visitas de Juan a Beas, poco despuds de salir de prision, ocurrié un hecho
significativo, que relata el R Crisogono: «la priora, dando a la visita del maltrecho descalzo el aire de santa
alegria tan caracterfstico de los locutorios de las hijas de la madre Teresa, manda a dos monjas jovenes, Lucia
de San José y Francisca de la Madre de Dios, esta recién profesa, que consuelen a fray Juan cantando unas
coplillas espirituales. Y en la penumbra del locutorio monijil, pequeno y enrejado, suena este cantar; «Quien
no sabe de penas [ en este valle de dolores, [ no sabe de cosas buenas, / ni ha gustado los amores, / pues
penas es el traje de amadoress. Fray Juan que, por su extremada debilidad fisica y mds atn por su endiosa-
miento espiritual tiene que estar en un estado de aguda sensibilidad, se estremece hasta no poder soportar
la emocién, y mientras con una mano se ase a una reja del locutorio, hace con la otra la senal de que
cese el canto que tanto le impresiona. No puede hablar. Las lagrimas brotan mansas y abupdantes de sus
ojos y se deslizan por sus mejillas plidas. Se ase fuertemente con ambas manos a la reja y se queda inmavil
y silencioso. Asi estd una hora. Cuando recobra su fuerza, habla de lo mucho que el Senor le ha dado a
entender el valor del sufrimiento y pondera lo poco que se le ofrece sufrir por Dios. 1Y estd consumidito a
fuerza de sufrimientos! Las monjas lo oyen con asombro y edificaciony. Encontramos en este texto la figura
del autor del CA v el ambiente propicio en que desarrollara el sentido de sus versos, de sintonia afectiva y
espiritual con el santo: of. CRISOGONO DE JESUS, Vida y-obras de san Juan defa Cruz, BAC (Madrid 102
ed. 1978) p. 155-156.

" Se reproduce el mismo ambiente que evoca el comentario de San Bernardo: «Todas [las
doncellas y yo] correremos igualmente, todas correremos juntas, siendo yo excitada por el olor de tus
unglientos y ellas por mi ejemplo y exhortaciones, y asi todas correremos al olor de tus perfumes. La
Esposa tiene, pues, imitadoras, asi como ella lo es de Cristo; v por eso no dice correré, sino correremos
(Ct1,2)n: BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 21, n®
9:p:133.

76



en cualquier cosa que hacian, aunque fuese comer, beber, dormir o cosa semejantes,
queria que se hiciese con deseos vivos y amor de Dios y por Eb™.

Fue clave su relacién con Teresa de Jests, que enriquecié mutuamente a
ambos’™, Juan se va a encontrar con una mujer en plena madurez espiritual y con
profundas experiencias misticas que le enriquecerd profundamente. Por otro lado,
las palabras de la santa nos ofrecen un retrato inequivoco de Juan™, cuyo testimo-
nio podriamos valorar mas atin que los testimonios posteriores de los «procesos de
beatificaciony, en los cuales siempre puede haber un tanto de idealizacién. Teresa
recordara siempre a Juan como persona insustituible, porque «no he hallado en
Castilla otro como él» (carta a Ana de Jes(s)™. La relacion entre dos personas que
buscan sélo la gloria de Dios ha preparado a ambos para poder vivir y expresar
con madurez su experiencia de Dios, y realizar su misién carismdtica en la his-
toria”™, No es casual que el encuentro de ambos, particularmente la convivencia
mutua de aproximadamente cinco afos en Avila les preparara para la madurez
espiritual (Teresa alcanza en Avila la séptima morada, el matrimonio espiritual,
precisamente con ocasion de una vivencia al lado de Juan). La reforma carmelita
no hubiese sido ella misma sin esta comunion inter-humana que ilumina la viven-
cia y la pedagogia de la entrada en la comuni6n intra-divina. Entre ambos santos se
podria hablar de una mutua fecundacién espiritual-que va a dar lugar a uno de los
mayores momentos de renovacion de la espiritualidad cristiana a lo largo de toda
su historia.

Pero también hay que destacar el papel de Ana de Jests, la destinataria de
su Cdntico Espiritual. En el prologo del Cédntico se insinta que ella esta al nivel
de Juan, que ha superado la etapa de principiante, que escribe el libro por obe-
decerle™, y que sin conocer la tealogia escolastica, tiene el conocimiento de las
experiencias misticas (cf. CA prél 3).

En cierta ocasion dice que Ana esta «enferma de amom’™ identificandola con
la voz del Cantar (cf. Ct 2,5; 5,8) y, por tanto, estd diciendo que ella es protago-
nista del Céntico Espiritual, aquella alma dibujada en el recorrido espiritual que
alli aparece. Es lo mismo que, implicitamente, le estd diciendo en la dedicatoria

' Dicho de Maria de la Cruz, BMC 25 p. 487.

"2 Rechazamos las posturas univocas que hacen depender a uno de otro, como la de A. DONA-
ZAR, El hombre de las insulas extranas, Monte Carmelo (Burgos 1992) p. 151-163.

O T ALVAREZ, «la madre Teresa habla de fray luan de la Cruz. Repertorio de textos teresia-
nos sobre el santon, en AAVV,, Experiencia y pensamiento... 0.¢., p. 401-459,

“OCE ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 282,

”* El centro de la experiencia cristiana para ambos es la contemplacion y participacion en la vida
de la Trinidad. Evidente en la obra de Teresa y también la de Juan de la Cruz, sobre todo en Romances,
Cantico y Llama.

7 Conviene recordar que Teresa de Jests escribio su obra principal, £ Castillo interior o Las Moradas, por
obediencia a Jerdnimo Cracian, carmelita amadisimo por la santa.

7 Cf. BERTOLDO 1. DESANTA ANA, Vida de la Madre Ana de Jests, coadjutora de Santa Teresa
en la reforma del Carmelo y fundadora en Francia y Bélgica, Imprenta San josé (Burgos 1901) vol 1, p.
247,

7k



del Céntico. El P. Cris6gono recoge que en otra ocasion Juan dijo de ella que era
un serafin encarnado™. En el contexto de la misma obra podemos intuir lo que
quiere decir al llamarla serafiny: esta diciendo implicitamente que ha recibido
de ella gracias extraordinarias de conocimiento de Dios™. Las mismas gracias que
le reconoce en el prélogo al asignarle el don del conocimiento mistico y cuyos
contenidos recogen las declaraciones de las canciones.

Existen numerosos testimonios a favor de la santidad de Ana de Jests™. Ana
de San Bartolomé, secretaria de Santa Teresa, dijo que «era la religiosa tenida en
Espana como la mds perfecta por su caridad y su oracion, superior a cualquier
otra mujen®. El Cdntico Espiritual de San Juan de la Cruz, serd dedicado a Ana de
Jestis no por retérica, sino como expresion libre de intimidad y agradecimiento.
Esta gran mujer serd una de las principales continuadoras de la obra teresiana, que
participa del alma de la fundadora y quiere preservar el genuino espiritu en lucha
con todos los obstdculos histéricos, también dentro de la propia Orden. Es muy
significativa la dedicatoria del prélogo por su contenido y porque expresa, no solo
la amistad y estimacion que Juan le tiene, sino también, indudablemente, y como
sefialaba la primitiva biograffa de Angel Manrique, porque Juan estd agradeciendo
«lo mucho que recibia en ella de Dios»®. La dedicacién a esta mujer de su obra
fundamental es algo mds que cortesia: es la personificacion del nticleo de su vi-
vencia espiritual contemplada en los ojos de una mujer que Dios ha puesto frente
a si, y en la que Juan ve reflejadas sus experiencias més intimas de unién con Dios.
No creemos que sea posible alcanzar una «biografia definitiva» de Juan de la Cruz
si no se recupera la memoria de Ana de Jests, sacandola de la penumbra en la que
las veleidades del tiempo la han arrinconado. Encontramos datos de una impor-
tante relacién entre ambos, como aquella declaracion de Hilario de San Agustin:
«Como nuestro santo padre fray Juan de la Cruz la traté y confesd, no sé si siete
anos, me dijo (ella) que diversas veces le daba Dios a sentir y conocer el uno del
otro lo que les pasaba en la oracién, y cuando se veifan, el uno se los manifestaba
al otro, y hallaban era verdad»®.

s Cf, CRISOGONO DE JESUS, Vida y obras de San Juan de la Cruz, o.c., p. 109, nota 56 f; cf.
SOEUR MARIE-ANNE DE JESUS, Anne de Jesus, Fondatrice du Carmel en France et Belgique, Edlitions
Lion de Juda (Burtin 1988) p. 70.

70 En sus obras Juan explica cudl es la mision de los serafines: «la obra que hace aquel serafin, que
verdaderamente es llagar y herir interiormente en el espirituy (LIB 2,13). Lo dice en el contexto de una
referencia implicita a Teresa de Jests, a quien Dios hirié por medio de un serafin (cf. LIB 2,12). En otro
momento (cf. €B 7,5-10) Juan explica las heridas de amor y dice que el llagar y el morir lo causan las cria-
turas racionales que contemplan a Dios, y que pueden ser dngeles (por secretas inspiraciones) u hombres
{por las verdades de la Escritura). Y en CB 7,8 anade: «Porque, en cuanto los dngeles me inspiran y los
hombres de ti me ensenan, de ti mds me enamoran, y asi todos de amor mds me llagany.

. Cf. BERTOLDO I, DE SANTA ANA, Vida de Madre Ana de Jests..., o.c., vol 1, p. 301-309.

" Cf b.vol 2, p. 216.

2 A MANRIQUE, Vida de la venerable madre Ana de Jesis, Lucas de Merbeeck (Bruselas 1632)
Libro IV, cap. VI p. 252.

2 Cf. CRISOGONO DE JESUS, Vida y obras de San Juan de la Cruz, o.c., p. 259, nota ¢; cf. BER-
TOLDO I. DE SANTA ANA, Vida de la Madre Ana de Jess..., o.c., vol 2, p. 348, Crisogono dice que

78




Personalmente creo que Ana y Juan intimaron en una profunda comunica-
cion de vida de dos seres privilegiados que, unidos al Sefor, pueden entregarse
mutua y totalmente, dentro del estado y la situacion en que se encontraban, con
la misién de llevar adelante el genuino espiritu teresiano en la vida carmelitana.
Gracias a Dios, la historia se ha encargado de dejarnos claves suficientes para
mostrar con claridad las lineas de una figura y una relacién, a partir de «signos e
indicios de una historia intima compartida»™, gracias a los testimonios de terceros,
que vienen a romper el enigmadtico silencio con que tanto Juan como Ana rodea-
ron su vida personal®. Algunos problemas y disensiones en la Orden Descalza
carmelitana® han oscurecido el sentido de unas relaciones humanas que podrian
aportar un importante mensaje para el hombre y la mujer de hoy.

A lo largo de toda la vida de Juan de la Cruz encontramos una continua pre-
sencia femenina que va acogiendo, suscitando, y reclamando las aclaraciones de
sus poesias y el sentido espiritual de las mismas. El dialogo y la relacién con las
carmelitas inspiraron el desarrollo de su obra, incluso de su poesia. El P Andrés de
la Encarnacion se interrogaba sobre los misteriosos motivos que pudieron llevar a
Juan de la Cruz a dejar inacabadas sus obras principales y a dedicarse a otras no
tan necesarias™. Se trata de un sintoma mds de la situacion paradéjica e incom-
prensible en que se coloca la figura de Juan cuando desaparecen algunos elemen-
tos fundamentales de su contexto vital. Ciertamente que la empresa de elaborar
un tratado como la Subida iba a reclamar de Juan mas tiempo y dedicacién de lo
que disponia. Pero tampoco habria que minusvalorar la constancia de los requeri-
mientos de dos mujeres, que pasarian por encima de la solicitud de sus hermanos

este testimonio coincide plenamente con otro de Beatriz de la Concepcion, companera-secretaria de
Ana de Jesds en Francia y Bélgica, en su declaracion.

¥ ML P MANERO SOROLLA, «Ana de Jestsy Juan de la Cruz: perfil de una relacion a exameny,
en BolMenPel 70 (1994) p. 35.

# Por parte de Ana son significativos los testimonios de Beatriz de la Concepcion Zaniga, (companera
de Ana de Jests que se dedico a promover su canonizacion, primero en Flandes, luego en Espana, con escaso
éxito: cf. BEATRIX DE LA CONCEPTION, Lettres choisies, présentées par Pierre Serouet, Desclée de Brouwer,
Paris 1967; of, E. PACHQ, voz «Beatriz de la Concepddny en DicSJC p. 218), Margarita de Jesas Manrique,
Marie de la Trinité D'Hanivel. Algunos de ellos esperan su publicacion, con el material para los procesos de
beatificacion de Ana, tanto tiempo demorado, y no son faciimente accesibles, Sobre la causa de beatificacion
de Ana de Jests: ¢f. SERVAIS-MARIE DE SAINTANGE, La vénérable Anne de fésus. Coadjutrice de Sainte Thé-
rése et Fondatrice du Carmiel en France et en Belgique, Picard-Balon (Namur 1907) p. 223-225,

# Juan siempre sintonizé con las carmelitas y eflas querian proponerle para comisario general de ellas,
con la oposicion de Doria y sus allegados: ¢f. A. FORTES, San fuan de la Cruz. Actas de gobiemo y declaraciones
de los primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000, BMC 26 p. 226-227. Cuando Juan descubre
cierta manipulacion en contra de J. Gracidn y las carmelitas se opone a elloy, en tltimo térming, no desea asistir
alas reuniones de la Consulta, donde ya no se le escucha (cf. 1b. p. 227-229). Juan «era arrojado a un fincony,
tal y como habfa intuido y explicado a las carmelitas de Segovia: cf. ALONSO M. D, Vida, virtudes y milagros: ..
0.¢., p. 500-501; cf. Dicho de Maria de la Encamacién, BMC 14 p. 218. Juan contemplaria, primero desde
cargos cle responsabilidacl, y después alejado de ellos, las persecuciones de los responsables de la Orden contra
defensoras del espiritu teresiano para las descalzas (en 1588 se iniciaban las dificultades para Ana de Jests con
la Consulta: cf. A. FORTES, Actas de gobiermno y declaraciones..., 0.c., p. 178).

Y Cf. ). BARUZ, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, Junta de Castilla y
Ledn (Valladolid 1991) p. 57-58.

79



masculinos de comunidad: Ana de Jests y Ana de Penalosa, a quien dedicara la
Llama. Acertadamente resume I. Bengoechea:

La mujer, que en Catalina Alvarez dio al mundo a Juan de Yepes, y en Teresa
de Jestis salvd para el Carmelo a fray Juan de la Cruz y en las carmelitas descalzas
descubri6 al Padre y al Doctor, determind finalmente en Ana de Pefalosa el destino
tltimo de los restos mortales del primer carmelita descalzo en su sepulcro-mausoleo
de la ciudad de Segovia. Fue el signo providente de la mujer en la trayectoria hu-
mana desde la cuna hasta mas alld de la tumba de este mistico poeta de Castilla y
Andalucia®.

Continuamos con un analisis completo de los tiempos verbales del poema
del CA, que nos aportaran datos de interés para nuestra investigacion.

Andlisis de los tiempos verbales en el poema del CA

1. Pasado: te escondiste BUSQUEDA: CA 1-11
[me dejaste/salijeras ido Los tiempos verbales en pasado
2. Condicional y presente: muestran la huella de una presencia
vierdes/decidle/adolezco/peno/muero divina ‘conocida pero que estd au-
3. Futuro: iré/cogeré/temeré/pasaré sente (escondiste, dejaste).
4. Presente: decid Los numerosos tiempos verbales en
Sl A5 resente, predominantes, refieren
5. Pasado: pasé/los dejé ek ol s s el
situaciones de-ansia, bisqueda, su-
6. Futuro y presente: frimiento, deseo.

odrd sanarme//acaba/quieras/saben i
P ‘ e quicrey/ Los tiempos verbales en futuro anun-

cian una voluntad firme de basqueda

(iré, cogeré, etc.) y un horizonte de es-

8. Presente: perseveras/vives/ peranza (podrds sanarme...).
mueras/recibes/concibes

7. Presente: vagan/llagan/déjame mu-
riendo/quedan balbuciendo

Dos formas verbales en condicio-

9. Pasado: has llagado/sanaste nal (CA 2.11) expresan inseguridad,
/has robado/dejaste/robaste al servicio de un anhelo y peticién
10. Presente: apaga/basta/véante (vierdes, formases).

[eres/quiero tenellos
11. Condicional y presente: formases//tengo ™

% |, BENCOECHEA, San Juan dela Cruz y fa mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998) p. 50-51. Ana del
Mercado y Penalosa, viuda benefactora de fa fundacion de Granada, fue dirigida espiritualmente por
Juan dela Cruz, muy vinculada a él. Cuando Juan es trasladado como priora Segovia, ella se va a vivir
alld y colaborara con la nueva fundacion con su patrimonio. Discipula intima del maestro y destinata-
ria de diversas cartas suyas, consigui6 el traslado de su cuerpo, una vez muerto en Ubeda en olor de
santidad, hasta la iglesia carmelitana de Segovia, donde seria enterrada también ella con su marido,
Cf. DIcSIC p. 1166-1167

| a futura estrofa CB 11 entronca bien en presente con CA10: descubre/mateme/mira/cura.

80



12:

18
14.

15

Presente: apartalos/voy/vuélvete/asomal/
toma

Elipsis verbos de presente

Elipsis verbos de presente:
+ recrea/enamora

Elipsis de verbos en presente

ENCUENTRO PRIMORDIAL:
CA12-15

Presencia exclusiva de tiempos pre-
sentes, algunos elipticos.

16. Presente: discurren FIESTA DEL AMOR: CA 16-24
17. Pasado: bebi/salia/sabia/perdi Los tiempos verbales en pasado,
18. Pasado: dio/enserd/di/promett predominantes, hace_n r_gferenc:a,
: ) ; todos ellos, a la experiencia del en-
19. Pasado y presente: ha empleado/guardo/ 3 R
tengoles cuentro culminante ya ocurrido.
= e ! Los ti bal
20. Condicional, futuro y pasado: fuere vista/ Shtempy ki d?, prexpritey
bz .. | en futuro estdn en funcién de aquel
diréis/(estaba) andando enamorada/hice/fui i S
_ pasado, aquella experiencia vivida
ganada : ;
que llena de bienes el presente (va
21. Futuro; haremos no guardo ganado, amar es mi ejer-
22, Pasado: consideraste/mirastele/quedaste/ cicio) y augura un futuro hermoso de
llagaste progreso (haremos las guirnaldas...).
23. Pasado: mirabas/imprimian/
adamabas/merecian/vian
24, Presente y pasado: despreciarme/ha-
llaste/ puedes mirarme/miraste/dejaste
25. Presente: cogednos/esti/hacemos/parezca AYUDA Y PROTECCION: CA 25-26
26. Presente (5) y futuro (1): detente/ven/ Predominan tiempos verbales pre-
recuerdas/ aspira/corran//pacera sentes que transmiten preocupacion
ante peligros que acechan la paz con-
seguida y reclama ayuda, aunque se
mira al futuro con esperanza.
27. Presente: ha entrado/reposa ABRAZO ESPONSAL-REDENCION:
28. Pasado: fuiste/di/fuiste/fuera CA27-28
Tiempos presentes y pasados. Se
actualiza en presente la experiencia
pasada.
29. Elipsis de presente CONJURA ENEMIGOS; CA 29-31
30. Presente: conjuro/cesen/toquéis/duerma Tiempos presentes e imperativos ex-
31. Presente: perfuméa/mora/querdis presan la pugna por preservar los bienes
recibides ante las amenazas cercanas.
32. Presente: escondete/mira/quieras/mira/va SOLEDAD TRIUNFAL: CA 32-34
33. Pasado: ha tornado/ha hallado Juego de liempos presentes y pasa-
34. Pasado y presente: vivia/ha puesto/guia dos: los dos pretéritos perfectos de

la estrofa central nos indican el éxito
y final de la empresa. El pasado pri-
mordial vuelve a hacerse presente en
interioridad personal.

81




35. Presente: gocémonos/vamonos/entremos INVITACION AL GOZO-DELEITE

36. Futuro (3) y presente (1): iremos/ PLENOS: CA 35-38
entraremos/estan/gustaremos Los tiempos pasados hacen referen-

37. Condicional futuro y pasado: mostrarias/ | €ia @ la experiencia primordial (aquello
pretendia /darias/diste que me diste el otro dia), el presente

es invitacion gozosa (gocémonos, en-
tremos) y los futuros apuntan a la pro-
mesa firme de plenitud (entraremos,
gustaremos), aunque el condicional
(mostrarias, darfas) lo cifra en forma de
esperanza que saciard los deseos del
pasado.

39. Pasado: miraba/parecia/sosegaba/descendia | PAZ SERENA: CA 39

Presencia exclusiva: de = tiempos
pasados con sentido nuevo de ob-
jetivar la experiencia, mirdndola a
distancia. Las amenazas cercanas
han desaparecido.

38. Presente: consume/da

A la luz de todo lo que dijimos anteriormente, el andlisis de los tiempos ver-
bales en el poema original del CA apunta una vez mds a una experiencia primor-
dial que podemos identificarla en la prisién de Toledo, que sirve a Juan de la Cruz
como punto de referencia fundamental para hablar del tema de la unién esponsal
del alma con Cristo-Esposo. Esta experiencia fundamental queda reflejada en las
estrofas 12-15, que contienen una serie de tiempos verbales en temporalidad
presente, en la que parece desaparecer la accion y el movimiento, lo cual queda
expresado en la ausencia de verbos que quedan elipticos, pero que estin mani-
festando una plenitud desconocida y misteriosa™.

Cuando Juan de la Cruz entra en prisién ya habia tenido anteriormente ex-
periencias de la presencia divina y ello origina la dindmica de bisqueda en las
primeras canciones. Pero en el nacleo del Cantico identificamos una experiencia
que se produce durante el tiempo de la prision y que ejerce un papel fundamental
en el fondo del poema, identificada en CA 12-15. Incluso en aquellos momentos
en que se desarrolla ampliamente la experiencia de la unién, en lo que hemos
llamado la «fiesta del amom (CA 16-24), o en la «invitacion al gozo y al deleite
plenosy (CA 35-38) los tiempos verbales pasados van remitiendo a aquella expe-
riencia primordial, de la cual parecen irse alimentando, en una vivencia de cierta
lucha y oposicién, que se manifiesta en CA 25-26 y CA 29-31 y que conduce a
paz serena en CA 32-34 y CA 39. Hay una nueva experiencia de union plena en

¥ Agui el poeta wsufren y «cecomunicay la relampagueante iluminacion intuitiva de una realidac
trascendente e inefable que violenta el lenguaje, deteniendo la accién, y mostrando un mosaico de
imdgenes simbdlicas que traslucen la experiencia mistica. Una concatenacién de elementos naturales
se ofrecen «como un reflejo de la misma unidad divinay: cf. R. GUENON, Simbolos fundamentales de
la ciencia sagrada, Paidés (Barcelona 1995) p. 19,

82



CA 27-28, donde sin embargo, no se explica demasiado el contenido de la ex-
periencia como tal (cosa que si se hacia, en cierto sentido poético e inefable, en
CA 13-15), sino que mas bien se expresa una plenitud de la unién (CA 27) y una
interpretacion explicitamente enfocada en sentido teolégico cristiano (CA 28: la
redencion cristiana en el «arbol de la cruz»). La experiencia del CA 27-28 puede
responder a dos circunstancias diferentes: puede ser una reactualizacién de la
experiencia primordial re-vivida, que confirma al alma en la plenitud de la unién,
o también podria ser una mirada contemplativa sobre la misma, descubriendo su
dimension teoldgica y su profundo alcance.

Una vision de conjunto de los tiempos verbales nos lleva a descubrir que los
tiempos pasados hacen siempre referencia a la experiencia de una presencia del
Amado, al encuentro con El, ya sea reclamada con ansia en las primeras estrofas o
contemplada con satisfaccién después. Parece que el autor ha borrado de su me-
moria todo aquello que no le hable de Dios. Los tiempos de futuro, nos presentan,
por un lado, voluntad firme de avanzar e ir adelante, ya sea desde situaciones
dificiles o desde una paz estable, y por otro lado, la promesa de bienes esperados:
el futuro manifiesta siempre esperanza y deseo dirigido hacia lo alto. Esto ocurre,
dentro del texto, tanto antes como después del encuentro primordial. En el futuro
no aparece el temor. El temor y las dificultades sélo estan en el presente: ni se
contemplan en el futuro ni se recuerdan en el pasado. También el presente es [u-
gar de intimidad gozosa, ciertamente, pero siempre esta en tension con el pasado,
del cual se alimenta, y con el futuro, al cual tiende. El presente es el ambito de la
lucha de la fe, donde se dan las ansias de amor y las pruebas cotidianas™.

Llama la atencién que la estrofa final acabe con versos en tiempo pasado,
y ello parece romper con la misma dindmica del poema que parecia reclamar el
tiempo presente en paz completa. Entendemos este cambio por el siguiente moti-
vo. Juan asume la intencién de terminar el poema. Para hacerlo ha de salir del am-
biente poético-expresivo-mistico de las Gltimas estrofas y ha de mirar la situacion
con un cierto alejamiento y objetividad, que le hace percibir la experiencia desde
fuera y presentarla en pasado. Al final, concluyendo, se presenta todo el poema
como una unidad de experiencia realizada, que ocurrié en un pasado concreto y
que se convierte en invitacion para otros. Esta ruptura de la dindmica del poema
no deja de ejercer un cierto efecto turbador y dindmico, no exento de misterio.
Muy propio para el final de un poema mistico”. El final del poema en pasado

%' No es cierto que Juan de la Cruz sea un autor que se escape de la historia y sus condiciona-
mientos, como sefala A, Dondzar (cf. San Juan de la Cruz yel Verbo encarnado, Ediciones El Carmen,
Vitoria 1998). Nadie como €l suirid las dificultades y persecuciones en su vida histérica y supo enfren-
tarse a ellas dejando una estela de luz y paz entre sus contemporaneos. Ni la cdrcel de Toledo ni las
dificultades de sus Gltimos anos le roban la paz. Y precisamente es su obra la que nos transmite la clave
de la estabilidad interior que-los testimonios histéricos confirman: la sinceridad del camino hacia la
unién con Dios ilumina el camino, da sus frutos en la union experimentada y alienta la esperanza de
la gloria en medio del dolor y de las oscuridades del proceso.

9 S trata de una estrofa wanticlimatica» que rompe el ritmo y resulta enigmatica, provocando
atencién y desconcierto en la conclusion del poema: cf. X. PIKAZA, El Cintico Espiritual de san Juan de
la Cruz. Poesia. Biblia. Teologia, Paulinas (Madrid 1992) p. 398-401.

83



parece sugerirnos que el relato estd acabado y que ahora empieza otro presente
donde se puede escuchar la misma vibracién mistica inefable: el presente del
lector, invitado a otra experiencia, siempre nueva y esencial.

Tengamos en cuenta que hasta aqui hemos ido analizando todos los poe-
mas, pero no hemos usado todavia las interpretaciones que el mismo juan les va
a ir dando. La finalidad ha sido recoger la génesis redaccional del proceso, para
poder distinguir y deslindar las posibles modificaciones del sentido a lo largo
del mismo. Es sabido que Juan, escritos los poemas, va a dar la explicacion de
todlos ellos.

Ahora vamos a establecer en una serie de puntos lo que las explicaciones de
Juan anaden o modifican a esta explicacion inicial que nosotros hemos recogido,
partiendo de los datos iniciales del poema y de sus circunstancias biograficas.

Esquema del CA y visién global. Poema y comentario

Partimos de un esquema resumido y global de todo el Cdntico Espiritual en
su primera redaccion en funcion de sus contenidos, uniendo las estrofas de la
prision y las escritas a continuacién. Para ello hemos reagrupado y simplificado los
esquemas anteriores. Quedaria asi:

PARTE ESTROFAS TEMA
i 1-11 Buasqueda del Amado
2 12-15 Encuentro de los Amantes-Desposorio espiritual
3 16-26 Fiesta nupcial. Conciencia de bienes y peligros
4, 27-31 Matrimonio espiritual. Conjuro a enemigos
5 32-34 Intimidad de los esposos
6 35-38 Invitacién al gozo en plenitud esponsal”

Todo el conjunto del poema queda brillantemente unificado, sin fisuras que
denoten su distinto origen y diversas situaciones. Los estudios critico-historicos
datan la mayorfa de los comentarios en el periodo granadino, aunque el santo ha-
cia tiempo que ya iba explicando los poemas y pudiera traer ya elaborada alguna
‘explicacion parcial de alguna estrofa o grupo estréfico”.

Juan de la Cruz asume en el conjunto de la interpretacion que da en sus
‘comentarios al poema el estilo exegético origeniano de interpretacion del Cantar
de los Cantares, donde el relato pastoril amoroso se transforma en un drama espi-
ritual del alma-esposa con Cristo-Esposo, y donde todos los elementos narrativos

%1 Ruiz define esta dltima parte como «Deseos y vislumbres de gloriay, atendiendo al sen-
tido que aporta el autor en la declaracién (cf. E. RUIZ, Introduccion a san Juan de la Cruz. El hombre,
los escritos, el sistema, BAC (Madrid 1968) p. 226-229). Comparando su esquema con el nuestro se
remarcan diferencias importantes, como la colocacion de la estrofa CA 16 en grupos distintos.

% Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escrilos, o.c., p. 204-228

o4



del poema van adquiriendo un sentido espiritual, al hilo de un discurso en el que
se va trenzando la vida espiritual como busqueda amorosa del Amado divino,
concluyendo con la unién, con todos los goces y regalos que comporta.

Las declaraciones sanjuanistas a los poemas siguen esencialmente la interpreta-
cion espiritual extraida del poema prevaleciendo un sentido del simbolo esponsal en
clave personal, en linea con el titulo original (Canciones entre el alma y el esposo): la
relacion del alma-esposa con Cristo-Esposo. Ciertamente Juan conace la interpreta-
cion comunitaria y eclesial del simbolo que aparecia en otra obra escrita en la prisién
de Toledo, los Romances, y hallamos huella de ella en algunos momentos, por ejem-
plo, en CA 21,6 donde se refiere a la Iglesia-Esposa, pero este comentario resulta una
isla en el conjunto de todo el poema y, continua la interpretacion individual.

Todo el imaginario simbélico del poema se completa y desarrolla en el co-
mentario, pero también sufre un proceso de alegorizacion, siguiendo el estilo
patristico”, que hoy nos puede parecer arbitrario o poco adecuado, pero que
conviene contextualizar en su época.

El sentido general que en el texto literal era una bidsqueda y un viaje en
medio de la naturaleza y atravesando misteriosos ambientes de estilo oriental de
la amada en busca del amado, se ha transformado en la declaracion en un viaje
interior, puramente espiritual, donde lo exterior parece.ir perdiendo importancia
progresivamente. Ello conduce el drama hacia el interior del alma, donde se en-
cuentra el Amado oculto y donde, finalmente, puede hallarlo. Hay un proceso y
un recorrido hacia la unién, que ha de combatir enemigos, muchos de ellos en la
propia interioridad de la persona y en sus mismas potencias. El universo fisico ha
dado paso a un universo simbolico™, generando un relato mitico® que revela a los
iniciados los senderos y las etapas del camino espiritual.

El alma, herida de amor, sale a buscar a Dios, ha de «salir de las cosas» para
buscar a un Esposo divino esquivo, que se esconde en el fondo de si misma. Envia
mensajeros y sus deseos, afectos y gemidos buscan al Amado. Padece en enten-
dimiento, voluntad y memoria. Pero tiene una firme resolucién de buscarlo con
virtudes asumiendo penitencias y mortificaciones, sin distraerse con las criaturas y
sin miedo a los enemigos del alma: el mundo, el demonio y la carne®. Pregunta
a las criaturas, racionales e irracionales, que muestran huellas de la belleza del
Amado y hablan de él, pero nada satisface al alma si no es el Esposo y aumentan
las heridas del amor que hacen insufrible la vida. El alma sélo tiene ojos para el
Esposo divino. La fuente de la fe es la que ha de conducir hasta el Amado y este
viene a ella, con cierto sufrimiento en el primer momento del encuentro, pero

9 Cf. M. DIEGO SANCHEZ, «La herencia patristica de Juan de la Cruz», en AAVV,, Experiencia
y pensamiento,.. o.c., p. 91-92.

% CI, E, CASSIRER, Antropologia filosofica. Introduccion a una filosofia de la cultura, FCE (México
23ed, 1951) p. 47.

% Con el sentido que le da G. DURAND, Las estructuras antropoldgicas de lo imaginario, Taurus
(Madrid 1982) p. 56.

% La doctrina clasica de los enemigos del alma que aparece en espirituales: of. AGUSTIN DE
HIPONA, Confesiones, libro X cap: 30, 41, BAC minor (Madrid 22 1988) p. 346-347.



después llenando de gozo y regalos al alma, con deleite e inteligencia. Aunque al
principio atn aparecen dificultades y enemigos que el alma teme, serdn conjurados
por el Esposo y alcanzara el alma la paz completa, con virtudes fuertes y amor per-
fecto que le hace igualarse al Amado y transformarse en El, gracias al Espiritu Santo.
El proceso del encuentro primero hasta la unién plena pasa por el desposorio y
conduce al matrimonio, que es la meta final. En el matrimonio espiritual del alma
con Cristo esta la huella de la Redencién, obradd en el arbol de la Cruz, que permite
la vuelta al Paraiso, con un hombre redimido en todas sus potencias y capacidades.
Comunica Dios su amor y sus secretos y regala su gloria al alma, que goza de la filia-
cion divina. Realiza su pretension de igualdad de amor con Dios, capacitada por el
E. S. que la transforma. El alma recibe la primicia de la gloria que tenia predestinada,
asignada «en el principio», y que verd en plenitud en la otra vida, el «otro dia» de la
eternidad de Dios, en la consumacién escatoldgica.

Conviene subrayar que el momento mismo de la revelacion del Esposo que-
da implicito en el espacio intermedio entre las estrofas CA 12 y CA 13, pero no
es relatado en si mismo, sino mds bien a través de sus frutos en el alma, que es lo
que Juan de la Cruz comunica a partir de CA 13. El encuentro parece no poder ser
descrito en sf mismo, sus efectos en el alma si. Tanto el poema como el comenta-
rio respetan dicho misterio”.

Juan tiene una gran tendencia alegorizante de hacer pasar los simbolos pri-
mordiales de los que parte, a una explicacion concreta de todos los elementos,
atribuyéndoles sentidos diversos segln las distintas circunstancias: el ciervo es
Dios, los pastores son los apetitos, o también son los dngeles, los montes y riberas
son virtudes y mortificaciones (CA 3) pero también pueden ser excesos y desequi-
librios de las potencias (CA 29), las flores primero son distracciones (CA 3), pero
después son virtudes del alma (CA 21.25-26), las fieras son el mundo, los fuertes
son el demonio y las fronteras son la carne (CA 3), etc. Ademads, Juan va remitien-
do los elementos poéticos en los que vertié su experiencia mistica en Toledo a
cauces pedagogicos espirituales, como los tres enemigos del alma, las tres poten-
cias del hombre, etc., de un modo bastante libre que, incluso, en ocasiones nos
puede parecer arbitrario. En este proceso de traslado de significados se produce
necesariamente una cierta pérdida de su riqueza original, pero al mismo tiempo,
hay que valorar la primera interpretacién autorizada realizada por el mismo autor
de sus poemas, lo cual tiene también una gran importancia. Entran en juego nue-
vos elementos de pedagogia y de teologia espiritual que se ponen al servicio de la
interpretacion pero que también estan condicionando fuertemente su significado:
los estados de la vida espiritual (principiantes, aprovechados y perfectos)”, las

" Para encontrar una descripcion de su experiencia mistica (al estilo de las descripciones tere-
sianas) tenemos que acudir a los testigos, como el ya citado de Francisca de la Madre de Dios: cf. cap.
22 nota 25.

* Un estudio clasico sobre los estados de la vida espiritual en la tradicion cristiana: ¢f. R. P
GARRIGOU-LAGRANCE, Las tres edades de la vida interior, Palabra (Madrid 82 1999).

86



virtudes teologales (fe, esperanza y caridad)®, las potencias del alma (inteligencia,
memoria y voluntad). Aparecen otros con escasa influencia en el contenido, como
los dones del Espiritu Santo o los grados del amor (cf. CA 17,2).

Se aclaran con la explicacién de Juan algunos elementos oscuros del poe-
ma. La fuente cristalina que prepara el encuentro resulta ser la experiencia de la
fe, como camino hacia Dios. Las magicas y espléndidas imdgenes y sensaciones
vinculadas al encuentro con el Amado resultan ser espléndidas comunicaciones
divinas que llenan de gozo, conocimiento y amor al alma y le hacen contemplar
visiones de una naturaleza transfigurada y divinizada. La figura de Aminadab de
CA 39 se interpreta claramente como el demonio.

Juan mantiene la interpretacion que ya expusimos sobre la presencia de
las doncellas en CA 16. Comentando el verso «las jovenes discurren al caminoy
dice: «Es a saber: las almas devotas, con fuerzas de juventud, recibidas de la
suavidad de tu huella, discurren, esto es, corren por muchas partesy de muchas
maneras (que eso quiere decir discurrir) cada una por la parte y suerte que Dios
la da de espiritu y estado, con muchas diferencias de ejercicios y obras espiri-
tuales, al camino de la vida eterna que es la perfeccion evangélica, por la cual
encuentran con el Amado en unién de amor después de la desnudez de espiritu
y de todas las cosas» (CA 16,3). Por tanto, confirma nuestra interpretacion de
que en el mas profundo seno de la experiencia mistica Juan no esta solo, sino
que le acompanan almas devotas que caminan hacia Dios «por muchas partes
y de muchas manerasy.

La interpretacién que habfamos realizado sobre la culminacién del momento
de la unién en momentos concretos vividos se acepta en las declaraciones del
CA y se apunta a una dimension doble en esta vida y en la otra tras la muerte, en
gloria. Ambas dimensiones de este encuentro son asumidas y coexisten. Llama la
atencion la afirmacion sanjuanista de lo mucho que ain en esta vida se pueda
alcanzar de esta plenitud, aunque del todo s6lo serd en la otra (cf. CA 35-38).
Sorprenden las alusiones a los misterios de la Encarnacion que explica a partir de
«las cavernas de la piedra»'. Impresiona la altura de la divinizacion™" a la que
el alma se dice que ha sido convocada y las extraordinarias experiencias de esta

# Sobre la importancia de fas virtudes teologales y su funcién en la doctrina sanjuanista: ¢f. E
RUIZ, Introduccion-a san Juan de fa Cruz... 0.c., p. 443-474. También insiste en la importancia de las
virtudes teologales para ascender por la teologia mistica mas alla de la teologia discursiva J. GERSON,
Teologia Mistica. Prima versione italiana commentata con testo latine a fronte a cura di Marco Vannini,
Edizione Paoline (Milano 1992) p. 327.

W Fl simbolo de la caverna es de origen platénico, pero también aparece en Origenes, y sobre
tado, en Gregorio de Nisa para aludir al misterio de la cueva de Belén o de la encarnacion del Verbo:
cf. GREGORIO DE NISA, Semillas de contemplacion (Homilias sobre el Cantar de los Cantares. Vida de
Moisés), BAC (Madrid 2007) p. XIX.

0 Que continta la concepeion espiritual del hombre estd llamado a la divinizacion y cuyo
progreso espiritual estd en funcion de este misterio, para llegar a ser «apaces de Diosy: ORIGENES,
Homilias sobre el Fxodo, Ciudad Nueva (Madrid 1992) p. 171; cf. 168-174.

87



unién, en relacién con las personas de la Trinidad y movida por el Espiritu Santo.
La dimension escatologica propia del pensamiento simbélico cristiano aparece
con fuerza'®.

El poema se iniciaba preguntando por el lugar donde el Amado se ocultaba:
«Adénde te escondiste amadoy. Diversas estrofas, y sus respectivos comentarios,
parecen responder a esta pregunta: son CA 17-18, CA 27-28 y CA 36. En CA 17-
18 el Amado se entrega a la amada en la interior bodega. En CA 27-28 ambos se
encuentran en el huerto deseado, bajo el manzano. En CA 36 el alma pide reen-
contrarse de nuevo con el Esposo en las subidas cavernas de la piedra. Aunque
también podiamos decir que «el lecho florido»' de CA 15, justo a continuacion
de la explosién simbdlica de CA 13-14 representa el mismo lugar donde el Amado
vuelve a manifestarse en plenitud ante la Esposa. Todos estos simbolos se ponen al
servicio de la simbologia esponsal en el desarrollo del Cantico.

Las incoherencias del CA

Para caracterizar propiamente el camino esponsal aparecen términos nuevos,
tomados del rito social del matrimonio, y establecidos ecomo etapas del camino
hacia la unién, el desposorio y el matrimonio espiritual, a partir de los cuales se
pretende hacer una categorizacion y estructuracion del proceso. Ello va a resul-
tar problemético por una cierta ambigtiedad con la que se usan los términos. En
el conjunto de la redaccion completa de los comentarios estroficos del CA nos
encontramos con algunos detalles e incongruencias que denotan su original y
variada composicion, y la adaptacion de un impulso mistico-poético original al
esquema mas estructurado y estricto'de un programa espiritual'®,

En la estructuracion global del CA, las primeras estrofas se mueven en torno al
binomio «ausencia-presencian, pero a partir de la estrofa n® 13 hasta el final se da
un nuevo binomio orientador del dinamismo espiritual definido por «desposorio-
matrimonion. El simbolo esponsal concretado en esta doble etapa del rito social
del matrimonio pasa a constituirse como eje central del CA. Todo el poema se
halla recorrido, sin.embargo, por otro gran eje dindmico, que estaria definido por
la lucha contra los enemigos y la tendencia hacia la unién. El binomio «presencia-
ausencia» es mas claro, mientras que «desposorio-matrimonio» presenta impre-
cisiones y ambigtiedades persistentes que, si bien no tenian mayor importancia
en la originalidad expresiva de un poema, sin embargo, al pasarlo a generar una
doctrina espiritual van a crear complejidades y dudas. :

' La tensién escatolégica que encontramos en el NT aparece en el Ciantico, En relacion con la
«experiencia primordialy, se subrayan mucho los elementos de escatologia realizada.

5Bl dechoy es simbolo del amor en la Edad Media, identificado con la litera de Salomén del
Cantar, y donde Salomén es figura de Cristo: cf. G. TAVARD, Jean de la Croix, poéte mystique, Cerf
(Paris 1987) p. 68. Para Origenes, el lecho es el cuerpo del aima, donde viene el Verbo (cf. ORIGENES,
Comentario al Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva, Madrid 1986, p. 194), y cuerpo de Cristo, que
es lecho del alma can el Verbo (1b. p. 196).

1" Este tema estd muy trabajado en las obras de E. Pacho (p.e. CantA) y aqui sélo traemos un
breve resumen, poniéndolo en relacion con los temas que vamos investigando.

88



En CA 1,1 nos encontramos la tension escatologica de un alma que ansfa salir
de la carne para unirse con su Amado. Sin embargo, un poco més adelante, en
CA 2,1 nos encontramos con un cambio de perspectiva, donde ya no se busca al
Amado en la otra vida sino que se le va buscando en esta, a través de mediadores.
Se da, por tanto, como una doble perspectiva, una mas escatolégica, y la otra
mads real, histérica. En el CA va a predominar esta segunda perspectiva, donde la
basqueda y el encuentro con el Amado se van a realizar en medio de esta vida
mortal, sabiendo sin embargo, que sélo después en la gloria se conseguird una
realizacion plena y definitiva. Las estrofas 35-39 alimentan mucho los elementos
de plenitud vivida en la historia®. Al final parece que ya no predomina tanto el
«ver a Dios fuera de la carne» de CA 1 sino més bien la clara y esencial vision de
Dios aqui. Para profundizar esta dimensién Juan usa algunos elementos como la
pureza bautismal, la vuelta a la inocencia de Adan, con lo cual define el «aquello»
para lo cual Dios predestiné al alma, etc.

En CA 13-14, 1 se habla ya del desposorio espiritual como alto estado de
union. A lo largo de la explicacion estréfica se distingue entre la celebracion del
dia del desposorio (en este dichoso dia) y el estado subsiguiente (estado de paz
y deleite y de suavidad de amor). Y ailade que en tal estado concluye todas las
penas y ansias anteriores. Se esta atribuyendo aquf al desposorio espiritual carac-
teristicas muy elevadas que parecen sobrepasar tal estado y corresponderian a un
estado superior, el del matrimonio espiritual. El mismo autor parece percibirlo de
alguna manera cuando en el pdrrafo siguiente anade que «en estas dos canciones
se contiene lo mas que Dios suele comunicar a este tiempo a un almay. Siguiendo
el proceso de génesis literaria del poema, podemos intuir como Juan reconoce en
aquellas estrofas la gracia especial de la prision de Toledo con toda la intensidad y
riqueza, y con tales connotaciones la esta «declarando». En las estrofas siguientes
contintia hablando de este alto estado de la unién tan cualificado, que alcanza
un momento culminante enel CA 17, en la interior bodega, donde habla de
matrimonio. A continuacion, en la estrofa CA 18, la Esposa da su respuesta: «alli
le prometi de ser su esposay, y se vuelve a hablar de desposorio, manteniendo la
terminologia, pero con elevado contenido que sobrepasa tal estado y claramente
corresponde al matrimonio. En CA 25-26 se baja el tono de la plenitud anterior,
aparecen las raposas que amenazan la vina florecida del amor y hay que alejar el
viento seco y convocar el viento fresco del espiritu para renovar el camino, prote-
gido de enemigos. El ambiente, por tanto, es distinto a la plenitud anunciada para
este momento, y proyecta los problemas de una realidad no tan definitiva.

En CA 27,2 se concreta el matrimonio como paz definitiva y el mas alto
estado al que se puede llegar, pero ademds el autor, en este punto se atreve a

195 Llama la atencién que estas estrofas, escritas lejos de la experiencia primordial de Toledo,
en el contexto de las carmelitas de Beas, insista tanto ‘en la actualidad de la realizacion de los bienes
prometidos. Intuimes que el ambiente de Beas propicia el recuerdo actualizado de la experiencia
primordial, desarrollando su contenido e insistiendo en la posibilidad de unas vivencias extraordinarias
de comunion divina dentro de la historia.

89



hacer una clasificacion global de todo el proceso espiritual a partir de todas las
canciones:

trabajos y amarguras de la mortificacion: estrofas 1-5.
penas y estrechos de amor: estrofas 6-12.

desposorio espiritual: estrofas 13-26.

— matrimonio espiritual: estrofas 27-39.

Sin embargo, esta primera clasificacién de Juan, tampoco acaba de definir
cumplidamente la situacién actual del conjunto de los poemas comentados, y
poco después, al declarar las estrofas de CA 29-31, se presenta una situacién es-
piritual que no corresponde a la paz imperturbable del matrimonio que se habfa
anunciado anteriormente, con enemigos y peligros que hay que conjurar y con
perturbaciones que conviene evitar de las potencias y las pasiones del alma, etc.
El mismo autor al completar la redaccién seguida de los textos, advierte la incon-
gruencia y por eso ha de justificar su posicion en CA 31,6. Implicitamente estd
sefalando que la posicién de este texto no es la adecuada dentro de la obra. Lo
mismo podriamos decir de todo el grupo estréfico 29-31. Y tampoco se ajusta
bien al esquema el otro grupo ya citado de CA 25-26.

Estas incoherencias del contenido del CA, que no se acaba de ajustar perfec-
tamente a los mismos esquemas espirituales que el autor quiere implantar en esta
obra, debieron constituir una motivacién fundamental de la nueva redaccién del
CB. Los cambios de ordenacién estréfica responden a la intencién clarificadora de
la doctrina del desposorio-matrimonio espiritual.

4. DEL CA AL CB: NOVEDADES DE LA VERSION DEFINITIVA

Juan de la Cruz ha entregado el CA a Ana de Jests el afo 1584. Seguramente
ese ano Juan ya habia iniciado la Subida, a instancias de sus hermanos carmelitas
del Calvario. Pero la reflexién de la Subida no parecia haber interferido el desarro-
llo del CA, sino que han seguido caminos paralelos'””. Pocos afios después comen-
zard a correr otra version diferente del Cantico Espiritual que vamos a denominar

'™ Un buen estudio sobre la evolucién del CA al CB lo tenemos en CantB p. 77-320.

"7 El CA servia para iluminar a personas avanzadas en la vida espiritual (CA, prol). La Subida,
en cambio, segtin anuncia expresamente el subtitulo que se le ha colocado, «da avisos y doctring,
asi a los principiantes como a los aprovechadosy. Frente a las 2 ocasiones en que aparece €l término
«principiantesy en el CA para sefialar en el prologo que no se dirige a ellos, la palabra aparece; signifi-
cativamente, en 12 ocasiones en la Subida, y en 20 ocasiones en la Noche, y también en 3 ocasiones
nuevas en el CB, Y todas estas ocasiones, excepta las 2 del CA usan el término en sentido positivo de
doctrina para personas que se inician en la vida espiritual. Por tanto, es evidente que el CA comunica,
en el pensamiento original de Juan, el mds praximo a su experiencia de Toledo, doctrina para personas
avanzadas en la vida espiritual, mientras que, tanto la Subida como la Noche, incluso el CB, incluyen
también doctrina para principiantes. Podemos deducir, por tanto, ademds, que uno de los elementos
que Juan ahade en los retoques del CB es precisamente una linea de nuevos elementos doctrinales que
los principiantes necesitaban conacer.

90



CB'™, La primera, que estamos llamando CA (Cdntico A) es la que Juan entregd
originalmente a Ana de Jests. Y la segunda, llamada CB (Cdntico B) es una segun-
da redaccion de Juan de la Cruz para adaptar mejor la primera version al proceso
pedagdgico de la vida espiritual. Ponemos como fecha tope de finalizacion, el
ano 1588. Vamos a examinar el CB para analizarlo en continuidad con el CA'y
observar el proceso que sigue la simbologia esponsal sanjuanista. De este modo
podremos percibir mejor la comin Iinea temdtica y los cambios importantes que
se producen en esta obra.

Fundamentalmente, las dos versiones son semejantes, aunque el CB cambia de
orden algunas estrofas, y en el comentario afade mas explicaciones y detalles, con algu-
nas matizaciones de contenido distinto al CA. Eulogio Pacho'™ ha mostrado con cla-
ridad c6mo la segunda redaccion del Cdntico responde a una intencién pedagogica
de ajustar su obra a un esquema espiritual mas racional, deslindando més claramente
el desposorio del matrimonio, que quedaban con anterioridad confusamente mezcla-
dos. Se advierte también una tendencia simplificadora, como la que lleva a eliminar
las citas latinas, dejando sélo el texto en castellano. También anade, al final de cada es-
trofa, algunas «anotaciones para la cancion siguientey, que es una especie de resumen
del comentario que viene a continuacion. Y también otras reflexiones aclaratorias de
la nueva situacion de las estrofas v su adecuacion al progreso espiritual, o supresiones
de elementos que ahora ya no se ven bien situados.

Veamos los elementos nuevos que afectan al simbolo esponsal en CB, sinteti-
zados en torno a 4 novedades propias de la segunda redaccion:

I

Una nueva estrofa.

= Un nuevo talante escatoldgico.

Cambios para clarificar el desposorio y el matrimonio.
Aspecto catartico-purificativo.

Una nueva estrofa

Uno de los aspectos que primariamente llaman la atencion en el CB es la pre-
sencia de una estrofa nueva, con su consiguiente comentario. El CB consta de 40
estrofas, en lugar de las 39 del CA. La nueva estrofa que no aparecia en el poema
original es la n2 11, que se coloca justo antes de la estrofa Oh cristalina fuente, que
antecede a la union. Es la siguiente:

Descubre tu presencia,
y mateme tu vista y hermosura;
mira que la dolencia
de amor, que no se cura
sino con la presencia y la figura.

10 Los codices mds significativos de ambas versiones han sido publicados en facsimil: el de
Sanlticar de Barrameda (CA), con sus anotaciones al margen atribuidas a la pluma de San Juan de la
Cruz, y el de Jaén (CB).

09 Cf. CantA y CantB,

91



En esta estrofa, se reclama la presencia divina de modo pleno, con ansias de
amor que aspiran a morir de amor. La referencia a «la hermosura» nos recuerda
el ambiente del santo con las carmelitas de Beas y la estrofa CA 35. Una estrofa
colocada en un momento clave, muy préximo a la experiencia primordial, que
encontramos en las estrofas siguientes''".

Vemos que esta estrofa estd perfectamente trabada en su conjunto, continGa
los elementos anteriores de la dolencia de amor y la deseada presencia, y vuelve a
insistit en el «<morir de amor, e insiste en otro tema ya desarrollado en las Gltimas
estrofas del CA sobre la hermosura, ampliado con brillantez en sus comentarios.
En la declaracion del santo encontramos ademds, la presentacién de una vision
global de las distintas presencias posibles de Dios en el alma, que corresponde
muy bien a una situacion catequético-espiritual de clarificacion, en la que se ins-
cribe todo el proceso redaccional’’’. Resulta también un elemento propio de esta
estrofa la vuelta a la dindmica escatolégica futura, que parecia diluirse en el CA,
pero que, sin embargo, se presenta ahora como linea de pensamiento subrayada
en el comentario propio de esta estrofa. Vuelve con claridad la idea de desear la
muerte como ansia de ver a Dios en la otra vida, y parece perderse la perspectiva,
en todo el comentario a esta estrofa, de las realizaciones presentes de la unién.
Vemos, por tanto, una perspectiva que ya estaba tenuemente presente en CAT,
pero que se aleja de la interpretacion predominante de todo el CA y que ahora
desplaza la plenitud de los bienes hacia fuera de la historia.

No tenemos datos sobre la procedencia de esta estrofa y su comentario, pero
podemos afirmar la fecha entre 1584, en que entregé la primera redaccion de CA,
y julio de 1588, fecha tope en que debié entregar la segunda. Queremos ofrecer
una teoria. Juan escribiria este poema y su comentario a mediados o finales de
1586'", en torno a un hecho que ocurri6 en febrero de 1586 y que se puede muy
bien vincular con las ensenanzas recibidas por las carmelitas de Beas: el momento
del transito hacia la casa del Padre de la priora de ellas, Catalina de Jests, ocurrida
el 24 de febrero. Ella habfa tenido una profunda vinculacion espiritual con Juan
de la Cruz'”, y algunos testigos dicen que se le aparecié a Juan mientras estaba

"0 Parasituar bien esta estrofa: of. ES) vol. 2 p. 219-242.

""" En el comentario nos encontramos con una clarificacion importante de un tema que Juan
de la Cruz expone de diversos modos en sus obras, pero de manera algo i imprec isa: las presencias de
Dios en lo creado. Aqui aparecen claramente definidas tres posibles presencias de Dios en el hombre:
esencial, por gracia y por afeccidn espiritual. Este tema tiene gran importancia porque sustenta teold-
gicamente la SII‘f’IbOk)gm esponsal: la presencia de Dios tiene una gradacion en la vida espiritual que
culmina en la unién, que Juan de la Cruz exprésard con el simbolo esponsal y sus etapas.

"2 En torno a esta época debi6 escribir también el comentario a la Llama en dos semanas,
aprovechando un momento muy rico de inspiracion poética y mistica: ¢f. Dicho de Juan Evangelista,
BMC 10 p. 341-345.

13 Cf. ALONSO M, D., Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 372; 410. La vinculacién sanjuanista
con esta mujer queda subrayada por un hecho insolito: uno de los escasos autdgrafos sanjuanistas
corresponde a una copia gue hizo Juan de la Cruz de la relacion autobiogrdfica de esta mujer: ef.
Biblioteca Nacional de Madrid, ms. 5807; reproduccion facsimil realizada por Eduardo de S. Teresita,
Vitoria-Bilbao 1948.

92




este en Caravaca'', Ello explicaria la intensidad Irica de la estrofa, la alusion a la
muerte que acompana la plena manifestacién divina, la referencia a la hermosura,
(que evocaba Beas. El poema y comentario leidos a la luz de esta hip6tesis cobran
resonancias especiales.

No le puede ser al alma que ama amarga la muerte, pues en ella halla todas sus
dulzuras y deleites de amor. No le puede ser triste su memoria, pues en ella halla junta
la alegria; ni le puede ser pesada y penosa, pues es el remate de todas sus pesadumbres
y penas y principio de todo su bien. Tiénela por amiga y esposa, y con su memoria se
goza como en el dia de su desposoria y bodas, y mas desea aquel dia y aquella hora
en que ha de venir su muerte [...]. Razon tiene, pues, el alma en atreverse a decir sin
temor: «Mateme tu vista y hermosuray, pues que sabe que en aquel mismo puntorque
le viese, serfa ella arrebatacla a la misma hermosura, y absorta en la misma hermosura,
y transformada en la misma hermosura, y ser ella hermosa como la misma hermosura,
y abastada y enriquecida como la misma hermosura (CB13,10).

La muerte fisica es encuentro de plenitud con aquella hermosura divina que
habia aparecido en CA35 y que vuelve, con inspirado impulso mistico a arre-
batar al poeta'™. Se trataba de la muerte de una joven y santa mujer que habia
«discurrido hacia el caminoy» y que habia sido arrebatada por la hermosura de
Dios, aquella hermosura tan comentada por el santoy las religiosas de Beas en las
tltimas estrofas del CA. La noticia de la muerte de Catalina de Jestis conmueve al
santo y remueve en él las raices de una experiencia convivida con sus «preferidas
de Beas»''®, pero en un momento de cambio de situacion. Insistiremos en ello en
un apartado nuevo. Del primer elemento, la estrota nueva, encontramos una co-
nexion con el segundo, caracteristico también de la segunda redaccién: el acento
de escatologia futura''”.

Un nuevo talante escatolégico

Llama la atencidn, precisamente, que una de las caracteristicas propias de los
retoques redaccionales del CB vaya precisamente en linea del nuevo talante que

TCL ALONSO'M. D, Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 424-425; ¢f. «Catalina de Jesds», en
I.'}if:SjC P.290.

* Luce L.opez Baralt ha intuido en la unién-transformacion de CB 11 la sintonia con aquella
intuicién universal de la unidad del eros y el tanatos, del amor y la muerte, porgue «el ego se apaga
cuando se transforma en el objeto amadon: L. LOPEZ BARALT, «El Gantico Espiritual o el jabilo de
la union transformanten, AAVV, San fuan de la Cruz and Fray Luis de Leon. International Sympasmm
November 14-16, 1991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993) p. 162. Una intuicion que también
relacionamos con Ct 8,6: «el amor es fuerte como la muertes. Para este tema: of. G. RAVASI, Il Cantico
dei Cantici, EDB (Bologna 1992) p. 646-666.

1 Testimonio: antiguo. recogido por Silverio de Santa Teresa: «a nadie amaba sino a las de
Beas:..»: E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos; o.c., nota 30 p. 203.

17 §j confirmamos nuestra hipdtesis de relacionat el nuevo acento escatologico de la estrofa 11
y de todo el CB con el dato luctuoso de la desaparicion de Catalina de Jests, encontramos un curioso
paralelismo con un dato neotestamentario: también el pensamiento paulino experimenta una evolu-
cién que va de la escatologfa inmediata de 1Te a la escatologia futura de 2Te (proceso que continuard
con ofras cartas) en relacién:al tema de la muerte de los justos de la comunidad cristiana,

93



resurge con fuerza en CB 11 y que aparece también en los comentarios a otras
estrofas, sobre todo, al final, de la CB 36 hasta la CB 40"'%: la escatologia presente
cede paso a la escatologia futura, en la otra vida'".

Significativamente se va a remarcar el cambio de talante cuando se estd ha-
blando de la unién con la hermosura divina como meta del camino espiritual'*".
Muchos elementos con los que se desarrollaba el pensamiento de la realizacion
historica de la unién, como la situacién del alma en el estado de inocencia, en los
parrafos de CA 31,5 (y todo lo que hablaban de una situacién del alma en unién
con Dios —con absoluta concordia entre la parte superior e inferior del alma- pa-
rece desaparecer) o en CA 37,1 final y CA 37,4 final y en CA 37,5 son suprimi-
dos y/o sustituidos. Concretamente estos tres tltimos pdrrafos se cambian por la
aplicacion directa de los versos al estado beatifico. El mismo sentido apuntan los
textos anadidos en CB 38,1 y CB 38,4 al final, CB 38,5 y CB 38, 7-9. Se habla ya
de «amor glorioso» que apunta a la otra vida. Por otro lado, es verdad que todo
el CB 38 se estd ajustando mas a la interpretacion literal de los versos, mucho
més que CA 37, en su respeto al sentido de los tiempos verbales de la poesia. No
es que Juan se esté retractando de su pensamiento, el cual, permanece de otras
maneras, sino que mas bien, en este segundo momento se remarca una nueva
jerarquia de su pensamiento en la que va a primar, al final de su vida, el subrayado
escatolégico futuro. éCudl serfa el motivo de este cambio? Anteriormente hemaos
dado ya las claves. ¢Podemos intuir alguna desilusion en el santo, respecto a las
realizaciones histéricas de la vida del hombre unido a Dios en medio del mundo?
Es posible. En cualquier caso, lo que si podemos afirmar es que Juan realiza un
giro en su Gltima redaccion, matizando el optimismo de escatologfa realizada que
prevalecfa en el CA y que las religiosas habian suscitado en él a partir del mismo
poema y como desarrollo de sumisma experiencia. Las mismas estrofas de CA 35-
38, cuyos comentarios sorprendian por su sintonia con la experiencia primordial e
insistfan en la realizacién actual de los bienes de la unién con Dios, ahora quedan
sustancialmente modificadas en linea de escatologia futura'?’.

"% El cambio de perspectiva escatoldgica en las Gltimas estrofas del Cantico es un tema tratado
por diversos autores, como E. PACHO, en Vértice de la poesia y de la mistica, o.c., p. 195-221; C. P
THOMPSON, H poeta y el mistico... o.c., p. 61-92, 163-192; £ RUIZ, Introdtccion a san Juan de la
Cruz... o.c.; p. 229-248,

114

Ello se evidencia cuando comparamos, por ejemplo, un pequeno cambio que hace Juan
en un pdrrafo de CA™,2 al pasara CB 1,4, Aunque el texto es casi idéntico ha sustituido la palabra
«glorian, que quedaba indefinida en el primer texto, por la palabra «otran en ¢l sentido de «otra vida»
en el segundo, con lo cual consigue un juego de palabras de carécter inequivocamente escatologico,
oponiendo la no cerleza ni claridad de posesion del Esposo «en esta viday con el deseo de la presencia
y vision «en la otran.

" Las mismas estrofas que en el CA mostraban la reactualizacion de aquella experiencia pri-
mordial en un ambiente adecuado, pasan ahera a relocarse, alejandose de aquel optimismo espiri-
tualy de perfeccion, y posponiendo los frutes de la unidn a la otra vida,

21 La nueva linea de CB la encontramos en él texto nuevo de CB 37,1. El CB precisa que sera
en la gloria viendo a Dios «cara a cara» mientras que en el CA se interpretaba més en esta vida. La
diferencia es ostensible: ¢l CB habla de conocer los misterios en la otra vida, mientras que el CA espera
conocerlos en esta, pasados los trabajos. No traegremos mds ejemplos de este nuevo planteamiento que

94




Intuimos que el santo encuentra en esta época los signos de una nueva etapa,
que cerraba aquella vivisima comunicacién suya con sus hermanas carmelitas. El
mismo Juan de la Cruz empezaba a tener nuevas responsabilidades en la Orden,
que modificaban su situacién. El ciclo de Beas y Granada, en plena comunién
con Ana de Jests y con perfecta sintonia con sus dirigidas de Beas de Segura (y de
Cranada) tocaba a su fin'%2. Si tuviésemos que descubrir alguna influencia en su
alma, s6lo lanzariamos la hipotesis de relacionar este cambio de ambiente de Juan
de la Cruz con su cambio de perspectiva y con su vuelta hacia una dimension mas
escatoldgica del tema de la unién con Dios y sus realizaciones en esta vida. A me-
dida que Juan se aleja de aquel circulo hermenéutico-espiritual de sus preferidas
de Beas (con Catalina de Jestis) y de su apreciada Ana de Jests, donde se habia
gestado la aclaracion de la mistica inspiracién de Toledo, la doctrina sanjuanista
es repensada, y se conducen progresivamente los bienes «actuales» de la unién
a la otra vida. Cuando el hombre y la mujer se encuentran en este mundoen el
amor de Dios, se regenera el Paraiso en medio de la historia. ¢Acaso no es esto
lo que, implicitamente, parece transmitirnos Juan en el CA? En cambio, cuando
las circunstancias alejan a estas almas privilegiadas que «discurren al camino» y se
encuentran caminando juntas, el Paraiso parece alejarse de-la historia, y queda
desplazado hacia la otra vida. En el seno mas profundo de la experiencia mistica
sanjuanista se encontraba la experiencia de comunién con estas almas privilegia-
das, como ya hemos mostrado. El alejamiento va a enfriar la presencia activa y
ardiente del sentimiento del amor de Dios que pasa del presente hacia un nuevo
futuro de esperanza, que se aleja de la historia. A partir de mayo de 1585, en
que Juan va a ser elegido Segundo Definidor de la Consulta, nuevo 6rgano de
gobierno creado por el general Nicolas Doria, empieza una nueva etapa de asu-
mir responsabilidades en la Orden, que van ocupando cada vez mds su tiempo y
llevandole a continues viajes, sobre todo a partir de mayo de 1586'%. En los anos

aparece muy claro en todas las dltimas estrofas y que estd bien estudiado en numerosos autores como
E. Pacha: cf. CantB 12 parte, p. 284-295.

2 De 1578 a 1582 juan de la Cruz ha mantenido una relacién muy estrecha con las carmelitas del
Beas (cf. DicSIC voz «Beas de Seguran p. 216-217): desde el Calvario, las visitaba semanalmente; desde
Baeza, quincenal o mensualmente. En 1582 se hace la fundacion de carmelitas de Granada donde va Ana
de Jesas y el mismo va de prior al convento de Los Martires. De 1582 hasta 1586 contintia muy ligado a las
carmelitas de Granada, en sintonia con Ana, pero también mantuvo relacion, mds distante, con las carmeli-
tas de Beas, a las que continda visitando de manera mas salteada.

13- Elano clave, que a mi parecer muestra un cambio de situacién vivencial de Juan de la Cruz es, pre-
cisamente, 1586, donde coinciden tres fechas muy significativas: en febrerode 1586 muere Catalina de Jests
{sucesora de Ana de Jestis como priora de Beas), en julio de 1586 se produce la fundacién de las carmelitas
en Machid, donde ird Ana de Jests (dejando Granada y a Juan que atin reside alli); y en noviembre de 1586
tenemos una carta muy significativa de Juan a las carmelitas de Beas en la que responde a las quejas de estas
de que el santo ya no las visita como antes ni se acuerda de ellas. Por tanto, 1586, seria el ano clave, en que
escribe la Lama, ya en un momento de cambio de situacion vivencial, El afo anterior, 1585, Juan de la Cruz es
nombrado definidor y vicario provincial de Andalucia con residencia en Granada. A partic de este momento va
saliendo poco a poco de aquel ambiente de comunidn con las carmelitas y se encuentra con realidades mas
pobres a nivel de la Orden. Lo encontramos, por ejemplo, en la Vida de Alonso de la Madre de Dios, justo
a continuacion de los capitulos de Lishoa y Pastrana en 1585, en los que Juan sale como definidor y vicario
de Andalucia, se dice: «Concluicdlo este capitulo... puso luego la mira en quitar algunas demasias que con la

95




1587-1588 continda retocando el CB, pero lejos ya de la relacién intima y conti-
nuada con sus carmelitas preferidas. Va desapareciendo el ambiente de sintonfa
espiritual en que se habfa gestado el CA y ahora, los problemas y dificultades de la
Orden, a los cuales se ha acercado mucho Juan con sus nueves cargos, configuran
un nuevo contexto vivencial que sugiere unas nuevas reflexiones y matices refle-
jados en los retoques redaccionales. Las huellas de este cambio de ambiente las
encontramos también en la obra de la Llama'* y en el Epistolario’®, coincidiendo
con la misma época a la que nos referimos. Repasando los datos de la cronologia

ausencia'y suavidad del padre Provincial pasado se habian introducide, comenzando por el recogimien-
to de los predicadores y confesores, que solian estar [...] fuera de sus conventos mucha parte del ano
[...]. Y puso en esto grande esfuerzo, con no pequeno sentimiento de algunos predicadores lucidos que
en aquella provincia habia entances, v después en el ano 1591 ejercitaron harto la paciencia del santo
Padre...» (ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 416). Estamos, por tanto, en los anos
1585-1586 en que Juan ejercita nuevos cargos de responsabilidad en su orden, con algunas dificultades
y oposicién de personas que, despuds, le hardn sufrir mucho al final de su vida (en una alusion a Diego
Evangelista, y otros): Si aceptamos que Juan de la Cruz ha entregado el €B en el ano 1587 o 1588 (yo
situaria los dltimos retoques del CB de abril de 1587 a agosto de 1588) encontramos un plazo suficiente
para disenar la evolucion del pensamiento sanjuanista, apoyadlo en elementos biograficos suficientemen-
te claros y objetivos.

124 Encontramos otro argumento que corrobora nuestra hipdtesis en el centro del libro de la
Llama, con un largo «excursusy: LIB 3,27-67. Llama la atencién-el contexto, hablando de la vida en
plenitud con las sabrosas unciones del Espiritu, Juan de la Cruz rompe abruptamenite la linea discursiva
yemplea mds de 1/5 de toda su obra para ofrecer una doctrina urgente y necesaria, donde predomina
la critica a'los falsos maestros que no saben acompanar a las almas, las manipulan y no dejan actuar
a Dios en ellas, destruyendo la contemplacién. Impresiona la autoridad y fuerza vehemente con que
critica, diri&iéndos&. personalmente a ellos, a estos falsos guras del espiritu. Después retocaria esta obra
pero no modifico estos elementos polémicos. Sabemos que Juan escribio la primera version de esta
obra (LIA) en quince dias, «ienda vicario provincialy de Andalucia, en la casa de Granada (cf. Testimo-
nio de Juan Evangelista, BMC 10 p. 341.343), seguramente entre octubre del 85 y julio del 86, ya que
desp‘ués tendrd muchos viajes y ocupaciones que impedirdn mayor dedicacién. Su nuevo cargo de
vicario provincial le obliga a viajar y-a descubrir, preocupado, una situacion muy negativa y extendida
por diversas mmun!dades «¥ con ser este dailo mds grande que se |)uecip encarecer, es tan comin y
frecuente, gue apenas se hallard un maestro espiritual que no le haga en las almas que comienza Dios
a recoger en ésta manera de contemplaciony (LIB 3,43). '

125 Del limitadisimo Epistofario de Juan de fa Cruz, con 31 cartas conservadas, algunas fragmentadas,
nos encontramos una de gran interés: la Cta 7, a las Carmelitas de Beas. El afo es significativa: noviembre de
1586, cuando Juan era vicario provindial, y tenia viajes frecuentes a diversas comunidades. Hacia unos meses
que habfa muerto en olor de santidad la priora Catalina de Jests, sucesora de Ana de Jests en Beas, El contexto
dela carta es una respuesta de Juan a las quejas de la comunidad de Beas porgue ya nolas visita como antes ni
se comunica tanto con ellas: «Pues yo iré alld y verdn como no me olvidabay, Juan aprovecha la ocasion para
comunicar una sintesis de aguel mensaje que él lleva transmitiéndoles desde hace anoes. Ellas son «coronass
de su Esposo que es Cristo (cf. CA 21,6). También en la Cta 8 a las Carmelitas descalzas de Beas, 22-11-1587
encontramos huellas de esta situacién, con muchas ocupaciones que le han impedido incluso el escribirles
nuevas cartas («El no haber escrito no ha sido falta de voluntad, porque de vieras deseo su gran bieny) y donde,
al final, les reconoce un amor especial e incluso que ha recibido mucho de ellas (dengan por dierto que, con
ser mi caridad tan poca, estd tan recogida hacia alld, gue no me olvido de a quien tanto debo en el Senom).
En carta del 19-8-1591 escribe Juan a Ana de Penalosa: «Alli decia como me habia querido quedar en este
dlesierta de La Penuela, seis leguas mas acd de Baeza, donde habrd nueve dias que llegué. ¥ me hallo muy
bien, gloria al Sefor, v estoy bueno; que la anchura del desierto ayuda mucho al alma y al cuerpo, aungue el
alma muy pobre anda. Debe querer el Senor que el alma también tenga su desierto espiritualy, Esta aqui Juan
al final de un proceso de alejamiento de aquel ambiente original y privilegiado que habfa generado el CA,
‘experimentando el mismo santo un desierto y soledad, al final de su vidla,

96



sanjuanista podemos considerar la validez de estas afirmaciones para una expli-
cacion integral de todos los elementos que tenemos. Pasemos ahora a otro de los
elementos fundamentales de la nueva redaccién.

Cambios para clarificar el desposorio y el matrimonio

Dijimos que el conjunto redaccional del CA presentaba algunas deficien-
cias en la evolucion del proceso espiritual, con algunas estrofas mal situadas. La
solucién que va a adoptar el CB va a ser la de trasladar aquellas estrofas que
no estaban bien encajadas y reformar su comentario, para adaptarlas a la nueva
situacion.

Las primeras estrofas 1-14 no cambian de orden y contindan expresando el
mismo contenido de blsqueda y encuentro de unién con el Amado en Despo-
sorio, el cual queda explicado en las tres Gltimas estrofas (12-14). Anadiendo una
nueva en el n? 11,

Todo el grupo estréfico de la estrofa 15 a la 24 es trasladado a continuacion de
las dos que anunciaban propiamente el matrimonio espiritual (CA 27-28) y a conti-
nuacion de ellas quedan las siete tltimas estrofas (CA 33-39). Quedan asi reunidas y
bien trabadas todas las estrofas que se aplican al estado de union plena, y que antes
estaban dispersadas entre el desposorio y el matrimenio espiritual. Ahora son un
conjunto de 17 estrofas para el matrimonio espiritual. La estrofa 15 (Nuestro lecho
florido...), sin embargo, unida a las anteriores 13-14 en un mismo tipo de cons-
truccion gramatical con verbo eliptico que evocaba la ruptura mistica, ahora queda
fuera de contexto y pierde la sinergia del conjunto en su lugar original'?®.

Las estrofas CA 25 y 26 se ponen justo a continuacion de las que anunciaban
el desposorio, y ahora quedan mejor ajustadas al progreso espiritual porque no
contrastan tanto con las que les antecedian.

El grupo estrofico de CA 29-31, mal situado en su contexto, es dividido
en dos partes. Por una parte, las estrofas CA 29 y CA 30, que presentaban un
conjuro a los enemigos de la unién por parte del esposo, pasan a colocarse
justo antes de las estrofas que anunciaban la unién definitiva del matrimonio
espiritual (CA 27-28), pero la estrofa CA 31 se une a la primera de las nuevas,
la CA32, y se colocan dentro del desposorio, a continuacion de las CA 25-26 y
justo antes de las CA 29-30. A pesar de los cambios estroficos, se mantiene un
didlogo semejante de Esposo y Esposa. La mayor parte del texto corresponde
a la Esposa, pero el Esposo se hace presente en tres momentos: anunciando el
encuentro («vuélvete paloman), para describir la situacion de la Esposa y conju-
rar a los enemigos («entrado se ha la esposa... a las aves ligerasy), y por Gltimo
para una vision final del proceso y resultado del camino espiritual («la blanca
palomica... en soledad vivian).

120 Estos cambios: hacen perder fuerza expresiva y poética al poema, como senalan estudios
literarios, como el ya citado de D. ALONSO, La poesia de San Juan de la Cruz, o.c.

9



Esposa: CA 1-12a Esposa: CB 1-13 a

Esposo: CA12 b Esposo: CB 13'b

Esposa: CA 13-26 Esposa: CB 14-19
Esposo: CA 27-30 Esposo: CB 20-23
Esposa: CA 31-32 Esposa: CB 24-33
Esposo: CA 33-34 Esposo; CB 34-35
Esposa: CA 35-39 Esposa: CB 36-40

La verdad es que con todos estos cambios se ha cumplido la mision de reunir
las estrofas del desposorio y del matrimonio, pero adn continuaran ambigliedades
e imprecisiones'”. Atin quedaran algunas incoherencias sin corregir, y a pesar del
esfuerzo revisionista de la nueva redaccién, también encontramos algunas alusio-
nes y nuevos elementos que ya no se ajustan al nuevo orden de los textos.

En CB 14-15,30 Juan de la Cruz define el nuevo sentido «técnico» de des-
posorio, mas adaptado al proceso espiritual, y considerando los «resabios» y mo-
lestias que adn sufrird el alma en este estado, los cuales no concluirdn realmente,
hasta el matrimonio espiritual. Se va clarificando progresivamente la distincion
entre el desposorio y el matrimonio. El primero corresponde a la primicia de la
unién, que no es perfecta y definitiva, y por tanto ha de soportar contradicciones,
mientras que en el matrimonio ya no fas hay'*.

Aspecto catértico-purificativo

El CA sorprendia por una cierta ingenuidad mistica en cuanto a su conteni-
do'. Un elemento distintivo de la nueva redaccién sanjuanista es la incorpora-
cién de algunos elementos de purificacion, ausentes del CA y que sin embargo,

" Algunas ya estaban en CA y no se han corregido. En CA 28,3, dentro del matrimonio espiri-
tual, Juan habla de «desposorios. Pero cuando rehace el CB no sélo conserva la expresion, sino que la
repite en parfafo nuevo (cf. CB 23,6). A esta «incoherencia persistentes se puede explicar si miramos
el verso comentado, que usa explicitamente la palabra («fuiste desposaday). Vemos que Juan hace
dos tipos de usos de la palabra «desposorios: un uso técnico, adaptado al lenguaje espiritual y que
se refiere a una etapa que ha ido definiendo progresivamente, y otro uso popular o vulgar; en el que
desposorio es sindnimo de matrimonio. Este uso doble que el término tiene para designar al acuerdo
matrimonial que antecede a las bodas v las bodas mismas es la fuente de los equivocos terminoldgicos.
Es evidente que aqui Juan estd usindolo como sindnimo del matrimonio, y por ello ni él mismo perci-
be una contradiceion. Esto explica que vuelva a usar el término en CB 27, 3.6. 9. Se refiere al sentido
popular y comin que identifica desposorio con matrimonio,

# Son evidentes las diferencias de matiz si comparamos este nuevo texto del CB con el texto
que explicaba en la primera version el contenido de las mismas estrofas: CA 13-14,1.

14 Aunque Juan también transmitfa los elementos catdrtico-purificativos en su magisterio oral y
personalizado a las carmelitas de Beas. Ello estd bien atestiguado histéricamente y un claro referente
de ello es el dibujo del Monte de Perfeccion que el santo regala a las monjas de Beas. Esta imagen, y
la doctrina subsiguiente, la recibieron sus dirigido/as aunque después pasé a ser publicada dentro de
la Subida. En cualquier caso, es indudable gue este aspecto apenas aparece en el CA, y s ird entrando
después en todas sus obras, CB incluido.

98



empiezan a salir en los nuevos elementos redaccionales anadidos al CB. Sin
embargo no cabe duda de que estos elementos provienen de la pluma de
Juan de la Cruz, ya que aparecen en el resto de sus obras, las cuales estaban
siendo escritas simultdneamente, y seguramente finalizadas (a excepcién de
LIB) antes de la conclusion del CB. Eulogio Pacho ha estudiado detalladamente
las influencias que el libro de la Subida, la Noche y la Llama han dejado en el
proceso de refundicion del CA hacia el CB'*. Juan ha asimilado en esta Gltima
obra suya los dgltimos elementos reflexionados en su proceso pedagégico y
mistag6gico, sobre todo lo que corresponde a la vision purificadora y catdrtica
exigida por el camino espiritual, que él relaciona con dos grandes simbolos
que coinciden con los nombres de sus grandes obras ya citadas: Subida y Ne-
che. De este modo, la aparente ingenuidad mistica del CA, que encontraba
su contexto en un ambiente privilegiado de comunién espiritual, queda «re-
direccionada» hacia un proceso de madurez y realismo cristiano, apto para
todos los ambientes y situaciones.

Recogidos ya los elementos sustanciales del cambio, en cuanto a lo que a
nosotros interesa, podemos dibujar en un esquema los cambios de orden rea-
lizados. Para reconocer el proceso del paso de una redaccion a la otra vamos a
recoger la primera linea de cada estrofa, significindola toda ella, y asi veremos
esquematicamente la reestructuracién que se ha llevado a cabo. Como es légi-
co, toda la numeracion estréfica queda profundamente alterada a partir de los
nuevos cambios.

CANTICO ESPIRITUAL A CANTICO ESPIRITUAL B

13. Mi Amado, las montanas
14. la noche sosegada

1. ¢Addnde te escondiste, 1 ¢Addnde te escondiste,

2. Pastores, los que fuerdes Las primeras catorce 2 Pastores, los que fuerdes

3. Buscando mis amores estrofas pasan al 3 Buscando mis amores,

4. Oh bosques y espesuras, CB sin cambiar el 4 Oh bosques y espesuras,

5. Mil gracias derramando ]”rde”j_en pHas 5 Mil gracias derramando

6. Ay, quién podra sanarme b con la inclu 6 Ay, quién podrd sanarme
=GN ISIgROCTR = sionen el n¢ 11 de Rl

7. Y todos cuantos vagan una nueva, bien me- 7 Y todos cuantos vagan

8. Mas tcomo perseveras, tila en el conjunto. 8 Mas ¢como perseveras,

9. Por qué pues has llagado Busqueda enamo- 9 Por qué, pues has llagado

10. Apaga mis enojos, rada del alma y el 10 Apaga mis enojos,

11, Oh cristalina fuente, primer encuentro 11 Descubre tu presencia,

12, Apértalos, Amado, gon s} Esposo. 12 Oh cristalina fuente,

13 Apartalos amado
14 Mi Amado las montanas
15 la noche sosegada

HOCf. CantB p. 77-320. Un estudio de las interpolaciones de talante catartico-purificativo en

CB: cf. ES} vol. 2 p. 173-198.

99



15. Nuestro lecho florido,
16. A zaga de tu huella
17. En la interior bodega
18. Alli me dio su pecho,
19. Mi alma se ha empleado
20. Pues ya si en el ejido
21. De flores y esmeraldas
22. En solo aquel cabello
23. Cuando tG me mirabas
24. No quieras
despreciarme

)

25. Cogednos las raposas,
26. Detente, cierzo muerto

27. Entrado se ha la esposa
28. Debajo del manzane

En las estrofas CA
15-24 desarrollaba
el encuentro de
unidad plena con
el Esposo. En la
reorganizacion, se
ponen al final (CB
24-33), antes del
daltimo blogue.

16 Cazadnos las raposas,
17 Detente, cierzo muerto

18 Oh ninfas de Judea
19 Escondete, Carillo

20 A las aves ligeras,
27 Por las amenas liras

Alerta vigilante
contra enemigos de
la unién.

22 Entrado se ha la Esposa

23 Debajo del manzano

Actualizacion del
encuentro de amor.
Redencién humana.

29. A las aves ligeras,
30. por las amenas liras.

Conjuro del Esposo
a los enemigos.

31. Oh ninfas de Judea
32 Escondete, Carillo:

)
\
)
)

33. La blanca palomica
34. En soledad vivia,

35. Gocémonos, Amado,
36. Y luego a las subidas
37. Alli me mostrarias
38. El aspirar del aire,
39. Que nadie lo miraba

FIN DE LAS CANCIONES
100

Llamada al recogi-
miento y la soledad
con el Amado.

24. Nuestro lecho florido,
25. A zaga de tu huella
26. En la interior bodega
27. Alli me dlio su pecho,
28. Mi alma se ha
empleado
29. Pues ya si en el ejido
30. De flores y esmeraldas
31. En solo aquel cabello
32, Cuando td me mirabas
33. No quieras
despreciarme

Soledad contempla-
tiva y gozo y fruicién
del pleno encuentro
con el Amado sittan
¢l final de ambos
poemas, aunque
CA expresa mas
la actualidad del
encuentro, mientras
que el CB matiza
mas en linea de
plenitud escatolégica
en laotra vida.

34, La blanca palomica
35. En soledad vivia,

36, Gocémonos, Amado,
37. Y luego a las subidas
38. Alli me mostrarfas
39. El aspirar del aire,
40. Que nadie lo miraba

FIN DE LAS CANCIONES




Una sencilla comparacién de los ritmos dindmicos de ambos poemas nos
muestra interesantes conclusiones. Vamos a fraccionar el poema y mostrar la su-
cesion de los ritmos. Presentamos la caracteristica de cada fragmento.

Podriamos dibuijar el ritmo del CA asi:

13-24
CAT-12 5-26 29-30 33-39
27428 32

/

bisqueda / encuentro [ alerta / encuentro /[ conjuro / recogimiento / plenitud de encuentro

El ritmo teoldgico-mistico en el CA es mds lirico, expresivo, vivencial: el encuentro ini-
cial es mas pleno, pero al mismo tiempo, parece amenazado y no definitivo.

En cambio, dibujariamos el ritmo del CB as:

13-15 2440

CBi-1.

/

bisqueda / ‘encuentro / alerta / recogimiento / conjura / encuentro / plenitud de encuentro

El ritmo teoldgico-mistico en el CB es mds equilibrado y pedagdgico-doctrinal: el en-
cuentro de plenitud se pone al final de un proceso mis pedagogico. El encuentro inicial
es mds fragil.

En CA predomina la espontaneidad lirica y el «desorden genial»'¥', mientras
que en CB predomina la vision pedagégica y doctrinal’*. Todo el ritmo poético en
ambos poemas supone un camino apasionado de amor y de unidad, que alcanza
la estabilidad con la experiencia unitiva del encuentro de la Amada y del Amado.
Las bajadas no serian tanto retrocesos sino luchas, contrastes, aposicion.

B Cf. E RUIZ, Obras compiletas de San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1980) p. 566.

132 )L L. Aranguren contrapone el esquema del €A (bosquejado como biisqueda-union-conmemora-
cidn del lecho y de Ta unién misma-proyectos de la amada-segunda unién) con el del C€B (bisqueda-union-
matrimonio-rememoracion del lecho y de la unidn-segunda union): of. |, L. ARANGUREN, «San Juan de la
Cruz» en Fstudios literarios, Gredos (Madrid 1976) p: 14-19.

101



En el CA destaca el arrebato mistico y lirico de plenitud que abarca toda
la primera mitad del poema; después se superan las dificultades y se accede al
encuentro definitivo. En el CB nos encontramos con un traslado de las dificulta-
des y su superacion hacia la primera mitad del poema, mientras que casi toda la
segunda parte, desde la estrofa 22, corresponderfa a la Gltima etapa de plenitud
que se da con el matrimonio espiritual; de este modo se sitGa mas claramente la
etapa del desposorio al principio (12-14), cuando atin caben enemigos para una
consumacién no realizada. Es bastante obvio que la redistribucion de las estrofas
estd obedeciendo a una intencién pedagégica de organizar mejor el proceso de
la vida espiritual hasta llegar a la unién con Dios, la cual, una vez conseguida en
plenitud (con el matrimonio espiritual) ya no podria verse afectada'".

El camino del simbolo esponsal conoce un proceso de transformacion deriva-
do de l2 adaptacion de la poesia mistica original a la funcion pedagégica posterior
ala que se aplica. Este proceso obliga al santo a una mayor precision terminoldgi-
ca y temporalizacion de los procesos que, sin embargo, no consigue eliminar una
cieria ambigiedad en los textos. Los esquemas espirituales no dejan de transmitir
un cierfo convencionalismo a su experiencia mistica y.no pertenecen esencial-
menie a ella, por lo que en cierto sentido, pueden oscurecerla. En el proceso
de gradacion de etapas y progresos espirituales cobran especial importancia dos
momentos, tomados de la imagen de las celebraciones humanas, como son los
esponsales, o compromisos de boda, y las bodas mismas. Ambos momentos, de-
finidos como desposorio y matrimonio pasaran a ser dos etapas distintas y culmi-
nantes del proceso de unién con Dios. Mientras que en CA estaban confusamente
mezclados, en CB se procura deslindarlos con mayor claridad™. El conjunto de
las etapas de desposorio y matrimonio espiritual ocupan la mayoria del Cantico:
27 estrofas, frente a 12 en el CA (13 en el CB) que son de preparacion para llegar
a este estado. El Cdntico, por tanto, se ocupa especialmente de las experiencias
culminantes del proceso de la unién con Dios.

El CB supone la sintesis global definitiva, teniendo en cuenta tres motiva-
ciones fundamentales que motivaron los retoques y cambios redaccionales: a)
clarificar y distinguir entre el desposorio y el matrimonio espiritual); b) anadir
los aspectos purificativo-catarticos que apenas aparecian en CA; ¢) desplazar las

¥ Ciertamente, el cambio del orden original de las estrofas resta energfa a la composicion inicial:
es evidente que las estrofas CA 15-24 casan mejor, en cuanto expresividad y fuerza poética, a continua-
cién del encuentro inicial, que no en su lugar final, colocadas como CB 24-33. Por ello D. Alonso habla
de inferior calidad literaria del C8: of. D. ALONSO, La poesia de San Juan de la Cruz, o.c., p.155.

3 Por otro lado, el CB pierde algunos elementos de gran expresividad: la ya comentada unidad
de todo el grupe CA 15-24 a continuacion de la experiencia primera de la union, el conjuro a los
enemigos puesto a continuacién del encuentro en el huerto deseadon, ete. Se rompe, ademds una
hermosa inclusion que irfa desde tres estrofas seguidas que inician un tema de mirada reciproca bus-
cada y hallada, con los ojos de ambos (CA 10-12: «veante mis ojos. .. formases... los ojos que tengo en
mis entranas dibujados. .. apdrtalos amadon), hasta la mirada final con los frutos conseguidos al final de
la-experiencia total en otras tres estrofas (CA 22-24: «y en uno de mis ojos te llagaste... cuando 14 me
mirabas... después que me miraste, que gracia y hermosura en mi dejaste). Todo el encuentro inicial
estaba enmarcado por la bisqueda de los ojos y la mirada reciproca de ambos.:

102

T T,



expectativas de la participacién personal del alma en la gloria y plenitud divinas,
que en el CA parecian expresarse como una participacion actual dentro la histo-
ria, hacia un plano mds escatoldgico, fuera de la historia.

En lineas generales podemos establecer que el CB «amplia y modifica lo escri-
to en el primer Cantico (CA o primera redaccién), integrando e incorporando a su
texto lo escrito en la Noche y la Llamay'®. Lo que en sintonia afectiva y comunion
espiritual gesto la primera redaccion del CA pasa a constituir en la segunda redac-
cién, una linea méas pedagdgica y «equilibraday. El desbordamiento expresivo del
CA, que tan bien casaba con la inspiracion original de las 31 primeras estrofas, se
modera y se hace mads racional y mds realista, aplicado a ofrecer «normas gene-
rales» de progreso espiritual tanto para adelantados como para principiantes'*.

Un esquema resumido y global de todo el Cantico Espiritual en su segunda
redaccion en funcién de sus contenidos'?’, seria el siguiente:

PARTE ESTROFAS | TEMA
1 1-12 | Basqueda del Amado
2 13-15 | Encuentro de los Amantes-Desposorio espiritual
3 16-21 | Dificultades y conjuro a los enemigos de la union
4 22-23 | Matrimonio espiritual
5 24-35 | Fiesta nupcial. Reflexiones sobre los bienes recibidos.
6 36-40 | Invitacion al gozo en plenitud esponsal-Visos de gloria

El lenguaje ha culminado una operacién representativa en la que la presen-
tacién de un contenido en otro y por medio de otro resulta una funcion huma-
na esencial para la construccion del conocimiento, pasando de las sensaciones

15 Cf ES)vol. 2ip219.

1 No quiero dejar de subrayar la importancia de la nueva perspectiva del CB, asumiendo y mo-
dificando el CA, Creo que la poca consideracion del contenido espiritual del Cdntico ha sido la causa
fundamental de una percepcion errdnea de la doctrina sanjuanista en dos sentidos: por un lado, la
ausencia del Cdntico nos sustrae el nicleo de su experiencia y su doctrina, expresada con la simbélica
esponsal. Pero por otro lado, las dudas sobre la autenticidad del CB también han deformado el pensa-
miento sanjuanista, ya que han mostrado univocamente la visién ingenua y optimista del CA. Ello ha
motivado criticas de autores tan impertantes como Von Balthasar: ¢f. H. U, VON BALTHASAR, Gloria.
Una estética teologica. 3. o.c., p. 115-178. Insistir en el «ya siy escatolégico sin mostrar claramente el
«pero todavia non conduce a una visién equivoca, La doctrina mistica sanjuanista se caracteriza por
la‘impronta experiencial y por su tendencia escatolégica que parece querer alcanzar la ruptura de la
mediacion alcanzando la divinidad, pero ha de ser matizada con los retoques del CB, que nos hacen
salir del entusiasmo de la experiencia vivida y contemplar la objetividad de un realismo teolégico mds
equilibtado. Compartimos la reflexion que hace X, Pikaza en relacion a Von Balthasar sobre este tema:
cf. £ Cantico espiritual de San Juan de'la Cruz..., 0.c., en lanota 28, p. 134-135,

W Compararlo con el esquema que hemos ofrecido anteriormente del CA en la pdag. 84.

103




a las representaciones, conceptos y formas simbdlicas'*®. Ciertamente que se ha
producido aquel proceso simbdlico que funciona «como una corriente unitaria de
vida y pensamiento que surca la conciencia produciendo en ese maévil flujo la mul-
tiplicidad y cohesién, riqueza, continuidad y constancia de la conciencia»'. Se ha
generado un universo simbélico propio a la luz del cual cabe interpretar toda la vida
humana como un camino espiritual de encuentro y unién con Dios.

Hemos seguido el proceso de continuidad tematica y la evolucién entre el
CA y el CB. Nos faltaria un andlisis pormenorizado y completo de la esponsalidad
en el CB, descubriendo en él la sintesis global del pensamiento de su autor.

La visién diacronica del Cdntico nos ha mostrado con toda claridad la-pre-
sencia de unas experiencias humanas personales y comunitarias generadoras de
simbolos en el trasfondo de la doctrina espiritual que esta obra nos quiere trans-
mitir, que van motivando una deriva de su pensamiento, adaptindolo a nuevas
situaciones, reenfocando la primera formulacién y las primeras intuiciones, que
no son rechazadas sino matizadas para aplicarlas en contextos diversos. Pasemos
a continuacion a dar una visién sincronica del texto definitivo del CB, y vamos a
centrarnos, en primer lugar, en el pensamiento simbolico que contiene en torno
al simbolo esponsal.

1. EL RECORRIDO DEL SIMBOLO ESPONSAL EN CB

A continuacion vamos a dar una vision completa de cémo va funcionando
el simbolo esponsal a lo largo de todo el Céntico Espiritual B, estrofa por estrofa,
distinguiendo el contenido.del poema del comentario en prosa. Empecemos por
el Titulo, el Prélogo y el Argumento, y la Anotacién primera, que constituyen una
introduccion general del autor.

1. LA INTRODUCCION AL CANTICO

Ya en el titulo general nos presenta datos esenciales: «Declaracién de las can-
ciones que tratan del ejercicio de amor entre el alma y el Esposo Cristo, en la cual
se tocan y declaran algunos puntos y efectos de oracién, a peticion de la madre
Ana de Jests, priora de las descalzas en san José de Granada. Ao de 1584». El
titulo general de «Declaracion de las canciones que tratan del ejercicio de amor
entre el alma y el esposo Cristoy, asignado por Juan y mds antiguo, resulta el mas
apropiado para expresar su dimension esponsal en el centro del pensamiento y de
la experiencia mistica que nos quiere transmitir. Mds tarde, Jerénimo de San José

16 Cf, E. CASSIRER, Filosoffa de las formas simbdlicas, vol.3, FCE (México 1971), p. 29,
¥ ib., p-239.

104



llamaria a esta obra, en su edicién, Cantico Espiritual™*®, y ese nombre ha calado
profundamente como identificativa de la obra, pero no es propio del santo. Sien-
do un titulo acertado, corto y atractivo, oculta el nicleo esponsal de su contenido
espiritual. Toda la obra se presenta a si misma como una obra de talante espon-
sal, donde la esposa es el alma, personificacion en femenino del ser humano, y
donde el Esposo es el Verbo encarnado™’. Se enmarca esta relacién en un ambito
espiritual de oracion. Sobre la importancia de la dedicatoria a Ana de Jests y las
referencias posteriores, que ya hemos comentado, no es necesario insistir. A con-
tinuacion en el prélogo, el autor relativiza el valor de la explicacién que él mismo
da de su poesia (cf. Prol. 2).

El mismo Juan reconoce una experiencia mistica iluminativa, en el origen del
poema, que dificulta una explicacion racional. Se trata de inteligencia mistica:
secretos misterios, inefables, que brotan del espiritu, que no se explican con pa-
labras ni se demuestran con razones. Parecen tonterias, si-no se leen con sencillez
de espiritu y con el mismo espiritu (la inteligencia) que ellos llevan'*. £l prélogo ya
nos ha presentado la clave esencial del CB, como una obra de inteligencia mistica,
que participa del misterio de lo inefable divino, al que se accede por el camino
de la fe y del amor'*. Con este contexto, la alusion al Cantar nes da la referencia de
las imagenes y el estilo que usard para expresar «misterios en extranas figuras y
semejanzasy (cf. Prél. 1).

Es evidente que toda la presentacion que el autor hace de su obra se confi-
gura con los elementos del pensamiento simbdlico, como una forma pre-légica
de pensamiento, una «expresion elemental de las asimilaciones propias de los
esquemas afectivos»'#, donde se combinan esquemas afectivos e intelectuales.
Las «extranas figuras y semejanzasy nos evocan los signos sensibles usados para
comunicar el misterio de lo espiritual y trascendente. Los signos no son lo que
parecen y han de ser comprendidos con el espiritu que llevan, y no de un modo
natural o puramente racional. Las imagenes no corresponden al simple reflejo
de unos datos empirices sino que contienen formas simbdlicas que les atribuyen

HOE Ruiz ha senalado que ya el bidgrafo Quiroga nombraba la obra con dicho titulo en sus
escritos: ERUIZ, Introduccion a San Juan de ja Cruz... o.c, nota 1, p. 214,

U Dentro de la tradicion conventual que recibe el texto, estd clara la continuidad con la exége-
sis origeniana monastica y los elementos comunes con la cbra de Teresa de Jests.

132 Una caracteristica del lenguaje simbélico sanjuanista es que, en cierta continuidad con el
estilo de las pardbolas de Jesds, contienen un lenguaje velado que se revela a los sencillos v se oculta a
otras muchos fcf. Mt 13,1-23). Como reconocia un testigo de la vida del santo: «En viendo los dichos
libros personas que por acd se tienen por bien entendidas, no siendo espirituales, no lo entienden, y
en leyéndolos personas de humilde entender, en estando tocados de Dios, les parece lenguaje llano el
de los dichos librosy (Dicho de Siman de la Concepeion, BMC 24 p. 422).

9 Constituye un buen contexto en sintonfa con el prélogo, las consideraciones que hace J:
Gerson al principio de su obra: ¢f, J. GERSON, Teologia Mistica...o.c., «Allcuni preamboli a'la teologia
mistican, p. 63-81. También las diferencias de la teologia mistica con la teologia especulativa (que Juan
de la Cruz llamard escoldstica): cf. 1b. p. 149-175. Sobre todo en Tractatus Primus, Considerazione
XXXI, p. 157-159.

144 | PIAGET, La formacitn del simbolo en el nifio: imitacion, juego y suerio, imagen y represen-
tacion, FCE (México 1973) p. 290.

105



unos significados propios, dentro de una dindmica interna personal'*. Los signos
exteriores asumen un contenido espiritual constituyendo formas simbdlicas a tra-
vés de las cuales nuestra conciencia interpreta el mundo en que vive y encuentra
solucién a sus conflictos y necesidades™®.

Después viene el Argumento. Tras el prologo afade este texto nuevo del CB,
que muestra precisamente la motivacion de la nueva redaccién: se trata de adap-
tar mds el comentario al camino espiritual, de ajustar mejor lo que en principio
fue explicacion de unos versos rebosantes de mistica exultante a las necesidades
pedagogicas de un itinerario espiritual que ayude a recorrer un camino completo
de vida espiritual de principio a fin: «desde que un alma comienza a servir-a Dios
hasta que llega al dltimo estado de perfeccion, que es matrimonio espirituah (Arg
1). Y a continuacion hace una clasificacion de las etapas, asumiendo las categorias
clasicas de vias y la de los estados (cf. Arg 2)'¥". La alusion aqui al estado beatifico
es también novedad del CB 'y corresponde a la nueva linea de escatologia futura,
relativizando un poco la experiencia humana histérica que parecia desbordar en
la primera redaccién.

La inclusién de la Anotacién primera, que es también nueva, se ajusta a la
nueva finalidad pedagégica y doctrinal y su contenido presenta la actitud bésica
inicial para el recorrido espiritual. Aunque el lenguaje sea algo estereotipado no
deja de presentar un mensaje perenne. La persona ha de partir de un desengano
de las falsas ilusiones de todas las cosas y de un deseo sincero de un encuentro
personal con el Creador: se busca a Dios como Persona'®®. Juan no escribe para
adoctrinar a las masas sino para iluminar el camino de los que han tomado con-
ciencia de ser llamados por Diosy quieren responder con generosidad. Tiene la
intima seguridad de que es fundamental educar a fondo estas almas generosas'?,
que le han sido encomendadas por la fundadora Teresa de Jesds.

Pasamos, propiamente, a seguir, estrofa por estrofa, el pensamiento simbdlico
sanjuanista en torno al simbolo esponsal.

"5 E. CASSIRER, Antropologia filosdfica. Introduccion a una filosofia de la cultura, FCE (México
2%ed. 1951) p. 9-10.

' Sobre las formas simbdlicas: cf. E. CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de simbolo, FCE
(México 1975) p. 163.

" Aunque dichas categorfas no se ajustardn del todo al desarrollo de la obra, ya que presenta-
ran usos variables y oscilantes en la terminologia y en cuanto al contenido: via purgativa-principiantes;
via iluminativa-aprovechados; via unitiva-perfectos; estado beatifico.

"% La mayor tentacion del cristiano es encerrarse en une mismo de manera egocéntrica o dis-
traerse con las criaturas; en cambio, la vocacion cristiana teologal le impulsa siempre a salir en busca
del Otro, del Amado: cf. M. HERRAIZ, «La oracién, experiencia teologaly, en AAVN., Expériencia y
pensamiento... 0.c., p. 220.

1% Cf. JUAN JOSE DE LA INMACULADA, La psicologia de San Juan de la Cruz, Edit. Sagrado
Corazon de Jests (Santiago de Chile 1944) p. 51-53. Pero tampaco nos parece justo tachar a Juan de la
Cruz de clasista o elitista. £l simplemente ha dedicado su vida a cumplir escrupulosa y brillantemente
la mision recibida.

106



2. LAS 40 ESTROFAS DEL CANTICO B

Iremos separando, en cada estrofa, el poema propiamente dicho, y su co-
mentario a continuacién. Se trata de desglosar, por una parte, los elementos e
imdgenes utilizados, y por otra, los sentidos simbélicos o alegéricos que se le
asignan en los comentarios.

El Amado escondido, el ciervo huido

CB 1 ¢Adénde te escondiste, Amado, y me dejaste con gemido?
Como el ciervo huiste, habiéndome herido; salf tras ti clamando, y eras ido.

El poema se inicia con la imagen evidente de la Amada en busca del Amado,
propia del Cantar. Es una escena que no repite sino que continta la accién, allf
donde el Cantar parecia que terminaba su relato. Ct 8,14 concluye con la mis-
teriosa expresion de la Amada: iHuye, amado mio, sé como la gacela o el joven
cervatillo, por los montes de las balsameras! El Cdntico se inicia, precisamente, en
este momento, pero ahora la Amada desea y anora la presencia del Amado huido
por las montanas bajo la figura de un ciervo™®. Un inicio misterioso y lleno de
dinamismo’!.

En el comentario en prosa, nos encontramos ¢on una primera paradoja: el
alma estd «enamorada del Verbo Hijo de Diosy, pero resulta que este es ya deno-
minado «su Esposoy (cf. CB 1,2). La esposa desea unirse a él, que se halla ausente,
pero parece que €l ya se ha desposado con ella. Y ademas el alma aspira a que su
Esposo la retina consigo «desatindola ya de la carne mortal para poderle gozar en
gloria de eternidad» (CB 1,2)"% Es evidente, por tanto, que el comentario hace
una trasposicion espiritual a la imagen esponsal desde el primer momento, mucho
antes de que se prevea el matrimonio. No deja de ser curioso también que este
texto ya apareciese redactado asi en la primera version del Cantico, manifestando
que la dimensién de escatologia futura ya estaba presente alli, aunque después no
tuviese una importancia central en CA.

Pero este deseo de morir para unirse al Amado se transforma a continuacion,
en un deseo distinto, de encontrarse con el Amado escondido, aunque el comen-
tario se sitta a un nivel teoldgico: se trata de buscar la esencia divina en el seno
del Padre, desconfiando incluso de las comunicaciones divinas ya recibidas (cf. CB
1,3). El Esposo se ha convertido en figura simbélica de ciervo huidizo, desarrollada

10 El ciervo y la herida nos evocan una «caza amorosan: cf, D. YNDURAIN, Aproximacion a san Juan
defa Crugz, Las letras del versa, Citedra (Madirid 1990) p. 85-142. Pero este ciervo es peculiar, porque no es
herido, sino que es quien hiere: se altera la tradicion literaria del tema,

51 El dinamismo de movimiento, huida y extraneza parece evocar el ambiente de los suenas,
tan cercano a los simbolos y al subconsciente: cf. R, DUVIVIER, Le dynamisme existentielle dans fa
poésie de Jean de la Croix, Didier (Paris 1973) p. 91.

12 La alusion al Amado en CB1 tenia ya un sentido cristolégico en la época, come consta en
la obra de fray Luis de Ledn, De los nombres de Cristo, en Obras completas castellanas, BAC (Madrid
1951) p. 713-734.

107



en CB 1,15-18. Tras el «excursus» teoldgico, en CB 1,5-14, vuelve a la imagen del
ciervo huidizo (el amado), que visita al alma y vuelve a desaparecer, haciendo
«toques de amom, provocando un aumento del deseo, produciendo «heridas de
amory ' que inflaman el alma (CB 1,16-17) y generan ansia y tormento, sufri-
miento de amor (cf. CB 1,18), moviendo el alma a salir de si en busca de Dios (cf.
CB 1,19-20), experimentando una dolorosisima ausencia por haber dejado todo
y no tener adn a su Amado (cf. CB 1,21-22).

CB 2 Pastores, los que fuerdes™". ..

Continda el ambiente de naturaleza, y ahora pregunta a los pastores si le
saben dar noticia del Amado ausente’”. En el comentario del poema, se aprecia
una alegorizacion que tiende a dar un significado concreto a los elementos, pero
de modo variable y nada fijo, mostrando el talante de interpretacion que Juan
de la Cruz usa para sus propios escritos. Los pastores pueden ser tanto deseos o
afectos personales que salen en busca de Dios, como dngeles. Se trata de figuras
reales o imaginarias que funcionan como intermediarios que ¢l alma quiere usar
en esta bisqueda'™®. Las majadas son coros angélicos y el otero es Dios. El alma
«se quiere aprovechar de terceros y medianeros para con su Amado» (CB 2,1), ya
sean los propios deseos y gemidos (n.2) u oraciones a los dngeles (n.3) para llegar
a su Amado. Se va constatando una progresién del deseo dirigido en exclusiva

' Sobre «las heridas de amory en contexto semejante: cf, ORIGENES, Comentario al Can-
tar, 0.c. p. 45; p. 219-221; cf. ORIGENES, Homilfas sobre el Cantar de fos Cantares, Ciudad Nueva
(Madrid 2000) hom. 2, p. 90-100; cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar de los Cantares,
Sigueme (Salamanca 1993) hom. 4, 12 y 13, Origenes aporta el sentido espiritual y eristologico y un
conjunto de citas de apoyo, que después asume el Niseno, recreando el simbolo. Para el Niseno el dar-
does la fe que actia por medio del amor(hom. 13 p. 203-205). Juan de la Cruz recoge los elementos
y los amplia y estructura como una.dectrina de las heridas de amor: heridas, llagas y llaga afistulada
(cf. CB 7, 2-4). Este tema aparece en CB 1,16-22; 7,1-9;'9, 1-4; 35,7. La dltima version la tenemos.en
LI B 2,1-2 bajo forma trinitaria, y asignando un papel importante al Espiritu Santo. En Teresa de Jests
encontramos este tema en Rel 5,17-18; Vida 29,11; M 6,1,1; 6,9,2.

" Juan usa aqui expresiones variadas, que no repite después en su prosa, ‘en funcién de las
rimas y ritmos de sus poemas: formas sincopadas como «fuerdess (fueredes) i wierdesy, cultismos
como «de veron, latinismos como «nemoroson o «adamabasy, arcaismos como «companasy, etc. Uso
muy libre del lenguaje en funcion de la expresividad poética. Para una relacion de estos elementos:
of. CantA. Sebre los arcafsmos: of. M. J. MANCHO DUQUE, «Notas sobre arcaismos en el Cintico
Espiritualy, en SanjCruz 20 (1997) p. 225-240.

"% |La tradicion pastoril amorosa es frecuente en la poesia repacentista, pero también podemos
relacionarla con el ambiente propio del Cantar. Juan de la Cruz usa también la imagen pastoril en el
poema del Pastorcico: ¢f. C. B THOMPSON, Canciones en la noche. .. o.c., p. 104-108. En aquel poe-
ma el pastor no es un mediador, como aquf, sino el esposo mismo, pero coincide el ambiente profano
amoroso aplicado al camino espiritual.

"' Nos encontramos un ambiente semejante del Dios-Esposo escapado por mantes y collados
y de la Esposa que busca, en medio de dngeles y otros espiritus superiores: cf, BERNARDO DE CLA-
RAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaress, 0.c., Serm. 53, p. 3571-356. La confluencia de
pensamiento es evidente, pero con aportaciones propias de Juan de la Cruz, como la interpretacion
que hace de las «riberasy entendidas como mortificaciones (San Bernardo no hace tal interpretacion
v, sin embargo, en el n2 8, p. 355-356, encontramos la humillacién del Verbo, que parece sugerir el
desarrollo sanjuanista sobre dicho tema).

108



hacia el Amado, concentrandose en «Aquel que yo mas quieroy (cf. CB 2,5).
La concentracion incluye y abarca todas las capacidades y potencias del alma'®:
memoria, entendimiento y voluntad (cf. CB 2,6).

CB 3 Buscando mis amores, iré por esos montes y riberas. ..

La amada expresa aqui su determinacién de salir en busca del Amado (y no
solo pedir a otros), atravesando dificultades, sin detenerse en cosas bellas, sin
temores. El comentario hace una interpretacion marcadamente religiosa y moral
de una estrofa que de suyo no lo parecfa, debido, por ejemplo, a que Juan de
la Cruz hace un uso atrevido de algunos términos, como por ejemplo «amoresy,
extrayéndolos del uso popular y vulgar profano de su época. Las dificultades son
los enemigos del alma: mundo, demonio y carne (cf. CB 3,1.6-10). Se valora muy
positivamente la «determinada determinacion» (que dirfa Santa Teresa: cf. C 21,2)
para salir a buscarlo: «ha de ir ejercitandose en las virtudes y ejercicios espirituales
de la vida activa y contemplativa; y que para esto no ha de admitir deleites ni
regalos algunos, ni bastaran a detenerla e impedirla este camino todas las fuerzas
y asechanzas de los tres enemigos del alma, que son: mundo, demonio y carne»
(CB 3,1). Continua con la alegorizacién de los elementos: montes son virtudes,
riberas son mortificaciones (CB 3,4); las flores son gustos y deleites temporales,
sensuales o espirituales que ocupan el corazén e impiden la necesaria desnudez
(cf. CB 3,5). El camino reclama humildad y mortificacion (cf. CB 3,9) constancia,
valor, &nimo, fortaleza (cf. CB 3,10).

CB 4 iOh bosques y espesuras, plantadas por la mano del Amado!
[...]. Decid si por vosotros ha pasado.

La busqueda contintia en medio de la naturaleza, contemplada como huella
del paso de Amado. El comentario aclara que se trata de conocer a Dios en las
criaturas: todos los elementos que constituyen el mundo material (tierra, agua,
aire y fuego) y las criaturas inferiores, los animales irracionales, con tales diferen-
cias y grandezas que son reflejo de su Creador (cf. CB 4,3), también los cuerpos
celestiales™ (cf. €B 4,5). Sigue una pregunta retorica a lo creado para que mues-
tre el camino que lleve a recibir mayor noticia del amado.

157 Diversos autores espirituales desarrollan un camino espiritual de unién con Dios en referen-
cia a las potencias del alma, como San Bernardo (citado por San Buenaventura: BONAVENTURA, Sofi-
loqui i altres escrits, Classics del Cristianisme, Edicions Proa, Barcelona 1994, p. 60.). También para Jan
Van Ruusbroec el proceso hacia la unién del hombre interior con Cristo actia sobre las tres potencias
del alma, adornandolas, enriqueciéndolas ¢ ilumindndolas: ci. ). V. RUUSBROEC, L'ornament de les
noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Edicions Proa (Barcelona 1993) p. 149-157.

8 La aplicacion al cielo de imdgenes florales nos parece forzada, pero responde a una tradicion
cristiana de autores'como Fray Luis de Granada, que asi lo usaban: cf. C. R THOMPSON, Canciones en
lanoche... o.c., p. 222. Thompmn considera que las estrofas CB 4-5 estan inspiradas en las Confesiones
de San Agustin: ¢f. C. B THOMPSON, E poeta y el mistico... o.c., p. 9. Ciertamente hay dos alusiones
al santo en ambas estrofas, pero no creemos que haya una relacmn directa, sino una influencia recibida
del ambiente de espiritualidad, que habia asimilado las ideas agustinianas. Encontramos el mismo tema
en otros autores como Hugo y Ricardo de San Victor, San Buenaventura. Pone, por ejemplo, este autor

109



CB 5 Mil gracias derramando... vestidos los dejo de hermosura.

Esta estrofa representa la respuesta de la naturaleza, que afirma la huella del
Amado que ha pasado por ella y ha dejado rastro de su hermosura. El comenta-
rio concreta que se trata de la respuesta de las criaturas al alma que confirman
la huella de gracias y virtudes que dejo en ellas el Creador al crearlas mediante
la Sabiduria del Verbo (cf. CB 5,1). Este principio fundamenta la necesidad del
pensamiento simbélico en la teologia cristiana por su relacién a Cristo, causa final
de todas las cosas'™.

En el comentario contemplamos el paso de la inspiracion poética, que bien
pudiera considerarse exenta, a la interpretacion espiritual cristiana, con una clara
carga doctrinal que, sin embargo, resulta el primer contenido que el autor propo-
ne a sus lectores, en el marco teérico de su cosmovision teolégica. En'CB 5,4 ya
senala claramente un eje fundamental de su pensamiento: que Dios ha creado
todo y lo llena de su hermosura en funcién del misterio de la Redencion, al asumir
la_ humanidad del hombre con la Encarnacion, y al exaltarla con la gloria de su
resurreccion'™. Las gracias naturales son s6lo huellas de aquella fuente de hermo-
sura a la que apuntan y en la que se realizan, que es Cristo, el Esposo.

CB 6-10: iAy, quién podrd sanarme! Acaba de entregarte ya de vero. ..

En las estrofas siguientes vemos el progreso del deseo de la Amada por su
Esposo. Se queja el poeta de que las noticias que recibe no le sacian y antes mas
aumentan su deseo de una presencia real. El comentario desarrolla la idea de que
la noticia aumenta el amor y el deseo del alma de un conocimiento mas pleno
de su Amado divino y el alma no quiere otra cosa sino a él; aumenta asi el amor,
haciendo insoportable la espera (cf. CB 6,2-7). El deseo va aumentando progresi-
vamente y el alma se impacienta’®’.

‘en boca del alma estas palabras: «La hermosura y dignidad de las criaturas ha enganado mis ojos y no
he notado que vos sois mas hermoso que todas ellas, en las cuales comunicasteis una gota de vuestra
incalculable bellezas: BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 66,

1% La creacién de todo en funcién del Verbo es un tema patristico importante (cf. SAN ATA-
NASIO, Sermén contra los gentiles, 40-42, citado en TexPat p. 56-57). La figura de Cristo alimenta
secretamente toda la realidad creada: cf. KARL RAHNER, «Para una teologia del simbolow, en Escritos
dle teologia v, 1Y, Taurus (Madrid 1962) p. 305,

1% Una idea muy presente en el pensamiento patristico, San Ireneo, etc., aunque su origen lo
encontramos ¢n San Pablo: cf. Col 1,15-20; Ef 1,1-5. Estas citas no las recoge Juan de la Cruz y pode-
mos intuir que su fuente corresponde mas bien a lecturas patristicas,

"*! QOrigenes parece referir la misma situacion: «que tengas compasion de mi amor y al fin me lo
envies, para que no me hable ya més por medio de sus servidores, los dngeles y los profetas, sino que
€l mismo venga en persona y me bese con los besos de su bocay (ORIGENES, Comentarios al Cantar,
0.C., p. 76). También encontramos sintonia de tono y contenido con la doctrina del Kempis: «No me
hable Moisés, ni alguno de los Profetas; sino bien hablame T, Sefor Dios, inspirador y alumbrador de
todos los Profetas: pues Tt solo sin ellos me puedes ensenar perfectamente; pero ellos sin Ti ninguna
cosa aprovecharan. Es verdad que pueden pronunciar palabras; mas no dan espititu. Elegantemente ha-
blan; mas callando Tt no encienden el corazén. Dicen la letra; mas Ta abres el sentidoy: TOMAS DE
KEMPIS, Imitacion de Cristo, lib. |l cap. 2, 1-2, Editorial TOR (Buenos Aires 1957) p. 66.

110



En CB 7 continda la queja porque las noticias recibidas de terceros aumentan
el deseo y hieren, hasta casi parecer que llevan a la muerte del amante. El poema
en si podria ser una repeticion de lo dicho anteriormente, pero el comentario insiste
en una progresiva gradacion, atribuyendo sentidos especiales a los términos de la
estrofa. Antes eran las noticias de las criaturas irracionales, ahora son las raciona-
les. Antes era herida, ahora se ha vuelto llaga. Estaba en enfermedad pero ahora
parece estar al borde de la muerte. El comentario llega a elaborar una doctrina del
camino del amor como si de una enfermedad se tratase, que progresa desde las
heridas de amor, hasta las llagas, y el morir, que relaciona con la llaga afistulada (cf.
CB 7,2-9). Aunque «esto creo no lo acabara bien de entender el que no lo hubiere
experimentado»'®. Es evidente que Juan de la Cruz se interna en un pensamiento
metaférico, que a veces puede decaer con elementos acomodaticios, pero que va
profundizando en una vision simbélica del amor proyectada en contenidos suge-
rentes y profundos: el amor es enfermedad, herida, muerte, etc. Las noticias que
el alma recibe sobre Dios, provenientes de otras criaturas racionales incitan mas el
amor pero no le satisfacen plenamente. Y el deseo aumenta™*.

En CB 8-9 recoge dos preguntas retéricas: éComo se puede vivir asi, en una
vida sin el Amado? ¢Por qué el Amado no da satisfaccion a su amada y consuma
su obra, llevandosela consigo? Se ha de quejar el alma de esta insoportable si-
tuacion que le lleva a desear morir (cf. CB 8,2). En el comentario se espiritualiza
el contenido. Se trasluce aqui la formacién de tipo neoplaténico que Juan ha
recibido, al confrontar de manera abrupta la vida natural en el cuerpo 'y la vida
espiritual en Dios (cf. CB 8,3). Aunque ya aqui se apunta la via de solucion: es el
amor el que saca al alma de la prision del cuerpo y la conduce fuera de si, a su
Amado, porque «el alma més vive donde ama que en el cuerpo donde animay
(CB 8,3)'™. En CB 9,1 vuelve a retomar la imagen simbdlica del ciervo, pero
ahora no representa al amado sino a la amada misma'®’, que continuando el
tema de la enfermedad de amor, se ha envenenado con yerba de amor y busca
por todos lados remedio y no lo halla hasta que ha de volver a aquél que Ia hi-
rig. Pero nada consuela al amor impaciente del alma (cf. CB 9,2) que se siente
vacia, hambrienta, sola, llagada y suspendida en el aire (cf. CB 9,6) y nada la

82 | Gerson habla de manera semejante: «Pero aquellos que no han hecho esta experiencia
interior no podrdn saber nunca intima y directamente que cosa sea, como quien no hubiese amado
nunca no [){}d!i&l decir, con perfecto conocimiento intimo qué cosa es el amory: cf. |. GERSON, Teo-
logia Mistica... 0.¢., p. 65.

%2 Encontramos también el progreso hacia la unién con Dios como una experiencia de deseo vehe-
mente que va aumentando a medida que se va ejercitando, en otros autores como San Agustin o Gregorio
Magno (cl. BONAVENTURA, Solilogui i altres escrits, o.c., p. 116-117) 6 en J. V. RUUSBROEC, «La pedra
brillants, en lomament cle les noces espin'md!s, 0.C., p- 268-269,

' El mismo contenide de esta estrofa lo encontramos én un poema sanjuanista titulado Vivo
sin vivir-en mi (semejante a otro de Santa Teresa con el mismo titulo) que puede encontrarse en las
Obras Completas.

155 | os papeles se intercambian en ambiente magico, onirico, enfebrecido de amor. El deseo del
amado lleva a cambiarse por él: el ciervo huido del CB1 era el amado, ahora el ciervo herido de CB
9,1 es la amada.

111



consuela mientras espera la perfeccion del amor. Late en el fondo la imagen de
Cupido, usada de modo muy original, conduciendo la imagen profana al sentido
religioso y mistico’®. Estamos ante un proceso de enamoramiento que va «in
crescendo» precisamente al ritmo de las noticias que le llegan de las criaturas,
que van inflamando aln mas el deseo del alma.

La fidelidad de la amante estd concentrada en el Amado v sélo con él busca
el consuelo y la satisfaccién, esperando contemplarlo (cf. CB 10). El comentario
explica que, cuando el alma llega a este estado busca en todo al Amado, ha per-
dido el gusto de las cosas, que le resultan molestas y enojosas, y sufre con otros
tratos y negocios (cf. CB 10,1-3). La concentracion del deseo del alma en Dios
prepara la venida del Amado (cf. CB 10,4), porque «estd Dios bien presto para
consolar al alma y satisfacer en sus necesidades y penas, cuando ella no tiene ni
pretende otra satisfaccion y consuelo fuera de él» (CB 10,6). Han aparecido los
ojos, que conducen al tema de la mirada, que tendrd gran importancia en diversas
estrofas’®. La esposa pide al Esposo que «le puedan ver los ojos del alma» (CB
10,4). Se trata de que los sentidos no tengan s6lo una percepcion natural y pasen
a recibir un conocimiento espiritual que conduzca al Amado.

Presencia del Amado
CB 11: Descubre tu presencia...

La estrofa nueva CB 11 queda perfectamente ensamblada, en una progresion
de amor de la amante enfebrecida que desea la venida del amado, con cierto
paroxismo que la pone al borde del abismo y de la muerte. El comentario del
poema espiritualiza el deseo del alma que quiere morir por ver la esencia divina,
que se le esconde en medio de |a historia (cf. CB 11,2). Un amor que lleve hasta
la muerte es un argumento socorrido de la literatura amorosa, que el poeta aqui
asimila y adapta en sentido teolégico (ya el AT afirmaba que no se podia ver a Dios
sin morir: Ex 33,20 citado en CB 11,5) sin perder en ningtin momento su valencia
humana y poética’®,

' La flecha divina y el arquero amoraso son temas que aparecen en Origenes (ORIGENES,
Comentario al Cantar, o.c., p. 42.219-221; ORIGENES, Homilias sobre el Cantar... o.c., hom. 2, p. 99)
y en Gregorio de Nisa (GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar... 0.¢., hom. 4 p. 77-78.82; hom.
12 p. 198; hom. 13 p. 203-205), que recogerd Teresa de Jests: cf. B, ARMINJON, La cantata del amor.
Lectura seguida del Cantar de los Cantares, DDB (Bilbao 1997) p. 148-149.

197 Los ojos adquieren a lo largo del poema una importante dimension simbdlica, con sentido de bis-
queda y vision del'amado ausente. Ya Origenes hablaba de los ojos de «palomay que aparecen en Ct1,15:
«anteriormente no le habia alabado los ojos; creo que la razén es esta: porque su progreso no alcanzaba
todavia hasta la visidn propia de la comprension espiritual; por eso ahora dice: [Tus ojos, palomas! [...] Tus
ojos, palomas, como si dijera: tus ojos son espirituales, pues ven espiritualmente y comprenden espiritual-
mente [...] en modo al;,uno puede parecerabsurdo el decir que son Espiritu Santo los ojos de aquellos que
comprenden y que juzgan espiritualmente, segdn el hombre interiors: ORIGENES, Comentarios al Cantar,
o.c., p. 191ss.

1% Evidentemente Juan de la Cruz tiene aqui muy presente la muerte de Jesas en la cruz, a quien
citaen CB 11, 8-9.

12



Aqui, sin embargo, parece volver a cobrar mucha importancia la misma
muerte fisica, como final y culminacién del camino del alma hacia su encuentro
con el Amado divino. Por tanto, se revaloriza una escatologia futura que atra-
viesa la muerte (cf. CB 11,10) para conseguir la plena unién con el Amado, que
la arrebatara transformdndola en su hermosura. En CB 11,11 encontramos otro
ejemplo evidente de la libertad interpretativa del santo al afirmar que el amor no
es s6lo enfermedad sino también salud: la enfermedad de amor del alma encuen-
tra curacion con el amor de Dios, que es su salud. El amor perfecto empareja a
los amantes y transfigura uno en otro (cf. CB 11,12). No ve el santo problema en
presentar elementos paraddéjicos o aparentemente contradictorios. El pensamien-
to simbélico asume aqui la funcién de superar las contradicciones en un relato
unificado que da sentido a toda la realidad, unificando los opuestos'®.

En CB 12 el poeta se acerca a una cristalina fuente'”* y busca en el reflejo del
agua los ojos'" y la figura del amado'”, Esta imagen nos recuerda al pastor Polife-
mo de Garcilaso, que también se miraba en una fuente, aunque aquél se miraba
a si mismo y este busca al Amado'”. Llama la atencién la presencia de adjetivos,
que en todas las estrofas anteriores brillaban por su ausencia. Se percibe un cam-
bio del movimiento poético, frenético hasta aquf y que ahora parece apaciguarse

7 Las imdgenes simbélicas son multivalentes y asumen la complejidad, multiplicidad y con-
tradiccion de significados en torna a un objeto: «la Imagen en cuanto tal, en tanto que haz de sig-
nificaciones, es lo que es verdad, y no una sola de sus significaciones o uno solo de sus numerosos
planos de referencia. Traducir una Imagen a una tefminologia concreta reduciéndola a uno solo
de sus planos de referencia, es peor que mutilarla, es aniquilarla, anularla en cuanto instrumento de
conocimientos: of. M. ELIADE, Imdgenes y simbolos; Ensayos sobre el simbolismo mdgico-religioso,
Taurus (Madrid 1955) p. 15. ;

7 El agua, donde uno va a saciar st sed es simbolo de satisfaccion del deseo: «todo lo que el
corazén desea puede reducirse simplementea la figura del agua, en mayor de los deseos, el don divine
verdaderamente inagotablen: G. BAGHELARD, El agua y los suenos. Ensayo sobre la imaginacion de fa
materia, (México 1978) p. 227. Sobre el 5|mhnllsmo del agua: cf. M. ELIADE, «Las aguas y el simbo-
lismo acudticos, en Tratado de historia de las religiones. Morfologia y dialéctica de lo sagrado, (Madrid
1981) p. 200-226.

7 Analiza el tema relacionado con CA 11 (CB 12): ¢f. |. LARA GARRIDO, «La mirada divina y
el deseo. Un simbalo complejo en san Juan de la Cruzy, en AAVV, Simposio sobre san Juan de la Cruz,
Secretariado diecesano teresiano-sanjuanista (Avila 1986) p. 69-97.

7E Encontramos también en Gregorio niseno la alusion a una fuente donde la esposa quiere
saciarse: cf. GREGORIO DE NISA, Comentarios al Cantar. ;. o.c., hom. 1 p. 24; hom. 8 p. 136-137.
La idea de que la imagen de Dios es el alma, como un espejo donde Dios se refleja es propia de san
Gregorio, y se acerca mucho a la que aqui nos encontramos: cf. GREGORIO DE NISA, Semillas de
contemplacion.., o.c., p. XXIl.

I3 1), Alonso ve una relacion con la fuente de la sesunda Egloga de Sebastian de Cordoba donde un
pastor y una pastora ven reflejada la figura del erucificado: ¢f. D. ALONSO, La poesia de san Juan de la Cruz,
0.¢., p. 33-34. Otros la relacionan con textos de poesfa drabe: of. M. ASIN PALACIOS, Huellas def [slam. Santo
Tomds de Aquino, Turmeda, Pascal, San Juan de la Cruz, Espasa-Calpe (Madrid 1941) p. 459. M. Pidal habia
relacionado el tema con el romance de Fonteirida: of. RAMON MENENDEZ PIDAL, For nueva de romances
vigjos, Espasa Calpe (Buenos Aires 1938) p. 80-83, Otros autores lo relacionan con temas evangélicos y biblicos
(cf. J. L. MORALES, El Cantico Espiritual de San Juan de fa Cruz: su relacion con el Cantar de los Cantares y otras
fuentes literarias, EDE (Madrid 1971) p. 139-142), Juan de la Cruz cita explicitamente:en CB 12,3 a la duente
de la fer de la samaritana (cf. In 4). No podemas olvidar, sin embargo, que Juan de la Cruz escribe también en
prision el poema de La Fonte, con el cual estaria en intima relacion esta estrofa,

S



para entrar en otro estado de conciencia, méds contemplativo. El comentario del
poema modifica sustancialmente una interpretacion literal en sentido religioso: la
fuente es la fe'”*, los semblantes plateados son los articulos de fe (cf. CB 12,2-3).
Se percibe con claridad el estilo interpretativo origeniano al explicar los motivos
elegidos relaciondndolos con otros que no corresponden en absoluto al texto (la
fe es plata, las verdades ensenadas son oro: cf. CB 12,4'; la fe es dibujo, la clara
vision sera pintura: cf. CB 12,6) cayendo en un alegorismo puesto al servicio de la
doctrina teolégica. En CB 12,7 nos encontramos la explicacion de la union de amor,
la realizacion del contenido profundo del simbolo esponsal:

[...]enla unién y transformacién de amor el uno da posesion de si al otro, y cada
uno se deja y trueca por el otro; y asi, cada uno vive en el otro, y el uno esiel otro y
entrambos son uno por transformacién de amor (CB 12,7).

Significativamente, antes de alcanzar el encuentro con el Amado ausente, se
diseia aqui ya el encuentro definitivo, con la experiencia contenida y sus frutos.
La uni6n esponsal significa posesion y transformacién mutua, viviendo cada uno
dentro del otro'™, La referencia a la cita de Ga 2,20 ayuda a-explicar el contenido
y el fruto de la unién como «un vivir dentro del otrox, de Cristo en el alma. Una
experiencia que se vivira perfectamente en el cielo, pero que también se puede
vivir aqui en la tierra cuando «llegue el alma a tal transformacion de amor que
sea en matrimonio espiritual, que es el méasalto estado a que se puede llegar en
esta vida» (cf. CB 12,8). La escatologfa futura'no excluye la escatologia presente,
aunque sf la realizard en plenitud. Es la primera vez que ha aparecido en el texto
la mencién explicita del matrimonio espiritual. La anotacién para la cancion si-
guiente, nueva en el CB, remarca aqui la purificacion tan fuerte que ha de vivir el
alma en este momento, definiéndola como «vacio de Dios y gravisimas tinieblas
en su alma, con fuego espiritual que la seca y purga» (CB 13,1)'7.

En CB 13 (iApdrtalos, Amado...!) el poema presenta un cambio de situacion
en esta nueva estrofa'™®, Parece que contempla por un momento esos ojos deseados

74 Juan-de'la Cruz define la fe'en CB 12,2 como «habito oscuron: cf. ST 2-2,1,4; 2-2.4-5,

175 Tanto Origenes como Gregorio, de Nisa hacen reflexiones alegérico-simbdlicas sobre la
plata y el oro. Gregorio se acerca mds al pensamiento sanjuanista cuando sugiere una identificacion
de la plata con'la fe (cf. GREGORIO DE NISA, Comentarios al Cantar... o.c., hom. p. 54-55) que Juan
de la Cruz expresa explicitamente en CB 12,4, y que después repetird en otros lugares como en CB
20,2yen$2,8,5.

70 Encontramos ideas semejantes en la mistica flamenca: «Dios es nuestra propiedad y nosotros
somos propiedad de Dios y nos sumergimos, nosotros mismos, eéternamente y'sin retorno, en nuestra
propiedad que es Diosy: cf. J. V. RUUSBROEC, «La pedra brillanty, en L'ornament de les noces espiri-
tuals, o.c., p. 264,

"7 De modo semejante, para Gregorio de Nisa, se dan unas tinieblas en el alma comao fruto del
deslumbramiento de las facultades espirituales por la inmensa luz de Dios: of. GREGORIO DE NISA,
Semillas de contemplacidn. .. o.c., p. XXI. Una idea que hereda después Dionisio Aeropagita.

" Encontramos cierta continuidad del contenido de esta estrofa con el poema sanjuanista Tras
un amoroso lance, con-una concepcién semejante de una experiencia extdtica espiritual, descrita
como «vuelo misticor. Remitimos a las semejanzas comentadas con Teresa de Jesus.

114



y, al mismo tiempo, quizds con un repentino temor, pide que los aparte para ir
volando tras él. La amada se convierte en paloma que sale de si'”. Pero justo aquf
vuelve el amado en forma de ciervo vulnerado, por la cima de la montana'®,
Viene herido. Parece que ha llegado movido por la brisa del vuelo de ella y refres-
cdndose con el aire. El comentario aprovecha para referirse a las visitas y comuni-
caciones que hace Dios, primeramente con arrobamientos y éxtasis'®' que hacen
sufrir la condicion natural de la persona (cf. CB 13,3-7) pero satisfaciendo profun-
damente su espiritu enamorado. Finalmente recibe la visita esperada, la cual, de
nuevo le reconduce a la carne (Vuélvete, paloma: cf. CB 13,8)'*. Se retoma la
imagen del ciervo que viene de lo alto, oye quejarse a la consorte y va a regalarla
(cf. CB 13,9)'**. Prosiguen las atribuciones alegéricas: el vuelo es contemplacion
del alma (cf. CB 13,10), el «aire de su vuelo» es el espiritu de amor que le mueve
que refrigera al Esposo, porque «amor del alma hace venir al Esposo cerriendo a
beber de esta fuente de amor de su Esposa, como las aguas frescas hacen venir al

ciervo sediento y llagado a tomar refrigerio» (CB 13,11).

El Amado y las montanas
CB 14-15: Mi Amado, las montanas...

Si en la estrofa anterior ya se advertia un cambio de dinamismo, que se
ralentizaba, nos encontramos ahora con un cambio radical. El ritmo del poema
parece detenerse por completo, con una sucesion de sustantivos, con numerosos
adjetivos, y con la Gnica aparicion de dos verbos en el dltimo verso, pero que
vienen en una oracion subordinada, matizando la significacion de otro sustantivo.

% Laimagen de la paloma referida al alma en viaje espiritual fue muy usada por Origenes, Gre-
gorio de Nisa en sus comentarios al Cantar, v después por muchos otros, por ejemplo, Hugo de San
Victor (De Arca No€) o Gregorio Magno (In Ezech., Hom. XVI): cf. J. G. ARINTERO, Mistica del Cantar
de los Cantares, 0.c., p. 258.

18 Encontramos aqui otro cambio de papeles. En CB 1 el esposo era ciervo, en CB 9,1 la esposa
es ciervo herido, ahora el esposo se presenta como ciervo herido (cf. CB 13,2). Los papeles se inter-
cambian: «el amado vive en el amante v el amante en el amadon (cf. CB 12,7).

M Se trata de experiencia espirituales con influencia somatica; que no hay que confundir con
las heridas de amor, que hacen mas referencia a experiencias interiores de tipo afectivo que Teresa de
Jests explica mas detalladamente: ¢f: V 20; ¢f. Rel 5.

192 Epcontramos una gran relacion entre esta estrofa y el Sermén 74 de San Bernardo, «Visitas
ocultas del esposo al alman: ¢f. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermanes sobre el Cantar de los Can-
tares, 0.6., p. 494-501, Consideramos que este sermén era conocido del santo y ciertos elementos le
servirdn para construir su propia obra personal: el tono experiencial de su contenido, la concentracion
en el deseo del alma que serd atendido (cf. n? 2) el uso del «wuélvete palomay del Cantar como clave
que abre la comunicacion divina {cf. n2 1-4), la dimension de interioridad del encuentro (cf. n® 5), la
presentacién dei Esposo en forma de cervatillo pacifico (cf. n® 11). Juan ha interiorizado el contenido
y lo rehace personalmente.

W En la Eneida de Virgilio ya nos encontramos con una «cierva vulneradan herida por la flecha
del amor: cf. CRISTOBAL CUEVAS GARCIA, «El Bestiario simbélico en el Cantico Espiritual de San
Juan de la Cruzs, en AAVV,, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 184. En el Physiologus (cf.
AAVW, Bestiario Medieval, Siruela, Madrid 1986) se presenta al ciervo como figura del eristiano, pero
también de Cristo. Juan de la Cruz presenta al ciervo con dos sentidos simbdlicos, el del alma y del
Esposo divino.

115



La lista se abre con el amado, pero a continuacion parece que la naturaleza llena
toda la conciencia, con una riqueza de misteriosas sensaciones que nos inundan.
Se intuye la satisfaccion plena del deseo, que impacientaba la bisqueda del alma
enamorada, expresada con extraordinarias imdgenes poéticas, llenas de miste-
rio'* y de romanticismo. La primera estrofa comienza con el Amado, pero tanto
la primera como la segunda terminan con signos de amor (el silbo de los aires
amorosos, la cena que recrea y enamora). El Amado y el amor enmarcan toda una
naturaleza transfigurada y llena de sentidos escondidos que ahora se desvelan. La
«noche sosegaday nos evoca el otro gran simbolo sanjuanista, que dara origen al
poema de la Noche oscura, y a sus dos comentarios, de la Subida y la Noche!™,
Parece que toda la situacién de soledad-ausencia o «nochey reflejada en las estro-
fas anteriores da paso a la luz de la alborada'™®.

Juan comenta conjuntamente esta doble estrofa, manifestando que en esta
etapa, que se abre con el «uelo espiritualy, estamos ante un momento nuevo,
que se denomina «desposorio espiritual con el Verbo hijo de Dios» (CB 14-15,2). Y
para caracterizarlo hace uso de distintos elementos del rito social del matrimonio.
Aparece claramente el dia del desposorio, en que el Amado divino se comunica
grandemente, con dones y regalos que hermosean al alma'®. Se distingue un primer
momento del compromiso esponsal, con regalos que lo:acompanan, y queda impli-
cita una segunda etapa que podiamaos denominar de estado de desposorio, la cual
abarcarfa desde aqui hasta el momento mismo del matrimonio espiritual.

Senala también que, en esta cancion y.comentario explica lo propio de esta
etapa, pero incluyendo todo lo que puede recibir aqui, porque el alma «we y conoce
alli todos los manjares, esto es, todas las grandezas que puede gustar el alma, que
son todas las cosas que se contienen en las dos sobredichas canciones» (CB 14-
15,3). En CB 14-15,4-5 encontramos una sintesis de todos los bienes recibidos, y
una primera interpretacion del sentido que Juan de la Cruz atribuye a este desposo-
rio, como experiencia humana y espiritual. Hay que remarcar que este desposorio
no trae solamente la alegria del encuentro, descanso y consuelo de una presencia,
sino mucho més: trae:abundancia de bienes, profunda sabiduria de todas las cosas.
El Amado no viene solo sino que trae todas las cosas, en las cuales se descubre la

18 L as «insulas extranasy por ejemplo, que aparece en CB 14 y en CB 19 es un latinismo con una
evocacion a las nuevas tierras descubiertas en América, y a todo el «imaginarion que en torno a ellas
desarrollaba el pueblo: cf. |. M. de COSSIO, «Rasgos renacentistas y populares en el Cdntico espiritual
de san Juan de la Cruz» en Escorial 25 (1942) p. 216.

' También lo relacionamos con otro poema escrito en prision, La Fonte, con un verso redun-
dante que confirmaba machaconamente: «aungue es de nochey.

1% ¢kl alba o amanecer-anuncia que la noche ha pasado, pero no muestra todavia la integra
claridad del dia, sino que, por ser transicion entre la noche y el dia, tiene algo de tinieblas y de
luz al mismo tiempo. Por esto, los que en esta vida vamos en seguimiento de la verdad somos
como el alba o amanecer: GREGORIO MAGNQO, Tratados morales sobre el libro de job, 29,2-3,
citado en TexPat p. 416.

"7 El ornato de la Esposa que se allega a su Esposo para la unién, es un tema importante en San
Bernardo: of. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm,
27, p. 182-193.

116



presencia divina: «en aquella posesion siente serle todas las cosas Dios» (CB 14-
15,5). Juan expresa que en la experiencia de Dios contenida aqui, el alma experi-
menta el sumo bien divino con toda su grandeza, mediante las imagenes de todos
los bienes y bondades divinos que la naturaleza esconde (Y vio Dios que era bueno:
cf. Gn 1) pero que se revelan finalmente en la visita del Amado al alma. No es tanto
que la naturaleza revele al Creador, sino que el alma purificada experimenta a Dios
con aquella plenitud de hermosura divina que lo creado antes le mostraba como
noticia y ahora descubre como posesion. Es evidente que nos encontramos ante
una de las estrofas fundamentales, si nos centramos en la bisqueda del rastro de la
experiencia sanjuanista. Se muestra claramente una experiencia simbolica que se
origina por «una transformacién, en cuya virtud se toma una determinada impre-
sion, de la esfera de lo corriente, cotidiano y profano y se eleva al circulo de o sagra-
do, de lo mitico y religiosamente significativo»'®. Podriamos identificar aquf lo que
Cassirer llama una «intensificacion de la intuicion sensible»™?. Habremos de volver
sobre ella mds adelante. Dios se ha mostrado con riqueza y profundidad, pero tam-
bién de manera sutil apuntando una misteriosa sabidurfa ligada a una experiencia
espiritual™. La alusion a Dionisio Aeropagita y su «rayo de tiniebla» nos recuerda el
contenido de teologia mistica inefable y contemplacion oscura con el que Juan de

la Cruz interpreta la experiencia™’.

La distincién entre el dia y el estado de desposorio no es excesivamen-
te clara. Aunque los dones y regalos se continuardn gozando, parece que en
el estado de desposorio vuelven a aparecer algunas contradicciones para unos
bienes que, en el «dia del desposorion parecian superadas. Ciertamente en el
dia del desposorio se pone y se comenta «lo mds que se puede recibir (cf. CB
14-15,30) pero dentro del estado como tal, se modera la ilusion de lo definitivo
del encuentro, para reconocer atin ciertas dificultades, que no acabaran hasta la
etapa definitiva del matrimonio.

CB 16-21: Cazadnos las raposas...

En CB 16-18 reaparecen los enemigos de la union que parecia ya definiti-
va. En ambiente florecido e idilico, el poeta-amante quiere gozar a solas con su
amado del encuentro conseguido. El sentido alegérico atribuido continta la inter-
pretacion espiritualizada. La interpretacion espiritual del comentario reconoce las
virtudes conseguidas por el alma que esta presenta en el encuentro con el Amado
(cf. CB 16,1), aunque aun existen molestias a nivel sensitivo (imaginaciones,

. £ CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de simbolo, o.c., p-147.

18 Cf. 1. p. 105-139.

0 Son oportunas aqui palabras del santo: «el que la leyere habrd menester advertencia, porque,
si no tiene experiencia, quizd le serd algo oscura y prolija, como también, si la tuviese, por ventura le
serfa clara 'y gustosay (LIB 3,1; cf. LIB.1,5).

W La mistica de las tinieblas madura con Gregorio de Nisa: cf. DicPat vol, 1 p. 1458.



apetitos sensitivos) y espiritual por parte del demonio para turbarla: raposas'®* (cf.
CB 16,2). El alma es vifia florida’®?, una imagen simbdlica que suele relacionarse
con el amor y con la fecundidad. Y el alma también goza en este estado deleitan-
dose con su amado, y las virtudes de ella estan en flor y ella las junta (hacemos
una pina: junta de virtudes) y las ofrece con ternura de amor a su Amado, y el
Amado le ayuda a hacerlas (cf. CB 16, 8-9). El «no parezca nadie en la montinax
significa el vacio total que se necesita en los sentidos y potencias para que el alma
pueda mantenerse y progresar en la unién (cf. CB 16,10-11). La anotacion para
la cancién siguiente rebate otra vez la plenitud definitiva del dia del desposorio,
y sefala que «las ausencias que padece el alma de su Amado en este estado de
desposorio espiritual son muy aflictivas, y algunas son de manera que no hay pena
que se le compare (cf. CB 17,1).

En CB 17 (Detente cierzo muerto...) la naturaleza amable y roméntica que
rodeaba los primeros momentos de la unién parece que cambia y ahora llega un
viento frio del invierno (cierzo) que viene a importunar la relacién de los amantes.
El poeta invoca al viento primaveral que evoca el tiempo de los amores (austro o
dbrego™), y que acompana a una naturaleza florecida en torno a ellos. El huerto
es también una imagen simbdlica amorosa de larga tradicién. Nos remite a una
cierta imagen paradisiaca de flores (tanto en CB 17,10 como después en CB 24,6)
y animales (el Amado es ahora un herbivoro, quizds el mismo ciervo, paciendo
dulcemente en un prado florido), con vivos oleres que comunican suavidad. El
comentario alegoriza el texto y el cierzo pasa a ser sequedad de espiritu, el austro
es Espiritu Santo invocado con oracién y devocién, y el huerto es el alma, con per-
fecciones y virtudes plantadas en ella (cf. CB 17,2-5). Una y otra vez reaparecen
las alusiones del Cantar, fuente de inspiracién, que también habla de estos vientos
en Ct 4,16 (cf. CB 17,9).

" En €B 16,7 se alude a Ct2,15, donde aparecen las mismas raposas en sentido semejante de
peligros para el bien ya conseguido. Las raposas parecian dormidas, ahora se levantan contra el espi-
ritu (cf. CB 16,5). No podrd librarse el alma de ellas sin ayuda divina. Para Juan de la Cruz son, sobre
todo, enemigos interiores del alma misma, «apetitos y movimientos sensitivosy (CB 16,5) o «maliciosos
demionios» (CB 16,6). Origenes lo expresa en la misma linea: «las potestades enemigas v los demonios
malvados [...] que exterminan en el alma la flor de las virtudesy (ORIGENES; Comentario al Cantar,
0.c., p. 278). Para muchos Santos Padres antiguos, como el mismo Origenes, San Agustin, Gregorio
Magno, Casiodoro, Beda el Venerable, etc. son también figuras de los herejes que destruyen la fglesia:
cf. J. G. ARINTERO, Mistica del Cantar de los Cantares, o.c., p. 276.

™ G. de Nisa interpreta la vifia como la naturaleza humana preparada para dar fruto: GRE-
GORIO DE NISA, Comentario al Cantar, o.c., p. 81-98, Para Bernardo la vina es la propia vida que
hay que cultivar y proteger con sabidurfa y virtud, y las raposas pueden ser detractores o adulado-
res que danan a los principiantes, o tentaciones que atacan a los adelantados: ¢f. BERNARDO. DE
CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, 0.c., Serm, 64-65, p. 416-426. Hugo de
S.M dice que «las vinas floricas son las fecundas potencias y capacidades del alma contemplativay:
HUGO DE SAN VICTOR, De Arca Noe,1.2,c.ult.,citado eén J.G. ARINTERO, Mistica del Cantar de
los Cantares, o.c., p:263.

"™ Las alusiones al cierzo y al dbrego son significativas, Sole la segunda corresponde al Cantar,
pero ambas aparecen en las homilias de Gregorio de Nisa: of. GREGORIO DE NISA, Comentario al
Cantar, o.c., hom, 10, p. 159-168. También el niseno identifica el austro con el ES, como hace juan
de la Cruz en CB 17,3-4.

118




La anotacion para la cancién siguiente vuelve a insistir en grandes padecimientos
de un modo mads incisivo que los comentarios mismos de las canciones'”, resaltan-
do la dimensién purificativa-catartica del camino espiritual, en este caso, dentro del
estado del desposorio y antes del matrimonio espiritual. Para expresarlo reaparecen
imdgenes de la tradicion neoplatonica: «estd en el cuerpo como un gran senor en la
cdrcel, sujeto a mil miserias y que le tienen confiscados sus reinos, e impedido todo
su seforfo y riquezas, y no se le da de su hacienda sino muy por tasa la comida»
(CB 18,1)".

En CB 18 el poeta se dirige a las ninfas de Judea', figuras mitolégicas de los
bosques, para que no perturben el ambiente pacifico y perfumado de la pareja
enamorada'®. El comentario explica que la esposa-alma, que recibe tantos dones
a nivel espiritual, quiere sosegar las potencias y movimientos de la porcion infe-
rior, sensible (cf. CB 18,3). La alegorizacion es completa: las «ninfas de Judea» son
imaginaciones y fantasfas sensitivas que pueden distraer al alma (cf. CB 18,4.7);
las flores son virtudes'™* y los rosales, las potencias del alma pacificadas, memoria
inteligencia y voluntad (cf. CB 18,5); el ambar es el divino espiritu del Esposo (cf.
CB 18,6); los arrabales son la porcion inferior o sensitiva del alma, mientras que
la ciudad implicita serfa la parte racional (cf. CB 18,7). Acertadamente sefiala E.
Pacho® que la imagen de la ciudad que aparece aqui sugerida tiene una gran
semejanza con la imagen simbdlica del castillo teresiano si lo comparamos con los
textos de M 4,1,9; M 4,3,2; M 7,4,1. El <dmbar perfumea» nos evoca el recuerdo
de una presencia®’,

El poema pide en CB 19 (Escéndete, Carillo...) al amado que se oculte y
contemple de nuevo las montanas, quizds aquellas montafas que aparecieron en
el momento clave del encuentro (Mi amado, las montanas, etc.) y que guarde si-
lencio. Acaso, después de ver que hay cierzo y raposas, quiere concentrarse en un

% Las anotaciones nuevas que va haciendo a estas estrofas 16,17,18,19 remarcan de manera
clara el aspecto negativo, doloroso, dificultoso de la situacién en que se encuentran, mds que las estro-
fas mismas, seglin la nueva perspectiva incorporada en la segunda redaccidn.

"% La misma imagen del alma encerrada en el cuerpo, como una carcel, la encontramos en
Santa Teresa: cf. Rel 5,123 Poema Vivo sin vivir en mi, est. 42

7 La conjuncion de lo profano y lo sagrado en el estilo sanjuanista da lugar a expresiones
extranas, como «las ninfas de Judeay, donde el primer elemento remite a la tradicién poética renacen-
tista, mientras que el segundo elemento alude a la cultura judeo-cristiana. La conjuncién de dmbitos
superpuestos genera un mundo virtual donde la realidad se abre a nuevos significados. Es el ambiente
propicio para el simbolo.

" La forma «mords es una apocope de «morady. Sobre la figura literaria de las ninfas: cf. D.
YNDURAIN, San Juan de la Cruz. Poesia, Catedra (Madrid 3% ed. 1987) p. 111-112,

" | a identificacion de flores con virtudes ya aparece en Origenes: of. ORIGENES, Comentario
al Cantar, 0.c., p. 263-265. Y reaparece en Gregorio de Nisa: «Los ornamentos, collares y joyas se
refieren a las virtudes» de la esposa: GREGORIO DE NISA, Comentarios al Cantar... o.c., hom. 2 p. 53.

200 Cf. CantA p- 937-938.

1 «El olor de los perfu mes que se van con él es una cierta impresion, persistente en la memo-
ria, de la suavidad que huye, y entre los pensamientos que sobreviven, una memoria en fiesta por el
recuerdo del consuelo experimentadoy: GUILLERMO DE SAINT-THIERRY, Exposé sur Cantigue des
Cantiques (cf. SC 82), Cerl (Paris 1966) p. 131.

119




refugio oculto y silencioso para gozar de nuevo la presencia intensa del Amado. La
alegorizacion del comentario afecta todo el poema: Carillo es el esposo divino®?
y su haz es la divinidad, las montanas son las potencias del alma, y las companas
son virtudes, dones y perfecciones que ha puesto Dios en el alma (cf. CB 19,2-6).
El contenido espiritual pasa a ser una llamada al recogimiento con el Esposo Cristo
en lo més profundo, donde no pueda ser asaltada por enemigos exteriores, en la
sustancia del espiritu?®. Todo es un camino del alma de limpieza y purificacién
para poder llegar al matrimonio espiritual (cf. CB 20-21,1), que reclama pureza,
fortaleza de virtudes y amor perfecto (cf. CB 20-21,2). S6lo asi el Espiritu Santo
vendrd a ella y el Esposo concluiré el trabajo (cf. CB 20-21,2-3). El término «cari-
llo» nos evoca un dato recogido de los testigos, que hablan de una letrilla que el
santo pudo oir en la prision y que pudo conmoverle®®. Pero aqui estamos en un
momento posterior y en un contexto distinto.

Las dos estrofas CB 20-21 (A /as aves ligeras...) tienen una unidad interna®®.
El poeta se dirige a una gran lista de animales y elementos naturales. Parece
blandir los mismos versos del poema (Por las amenas liras) y el canto musical
de las sirenas para que los enemigos (animales y elementos) no molesten la paz
conseguida por la Esposa. Es un gran conjuro a todos los que pueden distraer la
unién amorosa. La alegorizacion de los elementos es grande en el comentario
espiritual, donde todo esto es puesto en boca del Esposo: las aves ligeras son
digresiones de la imaginacién (cf. CB 20-21,5); los leones son impulsos de la
potencia irascible, los ciervos y gamos saltadores de la concupiscible (cf. CB 20-
21,6-7); montes, valles, riberas son actos desordenados de las tres potencias del
alma (cf. CB 20-21,8); aguas, aires, ardores y miedos de las noches veladores son
las afecciones de las cuatro pasiones, dolor, esperanza, gozo y temor (cf. CB 20-
21,9)°. Todo ello es conjurade por Dios y asi nada afecta al alma: ni dolores ni
esperanzas ni gozos ni temores, porque ella ya tiene todo en si, mas que lo que
recibe (cf. CB 20-21,10-15). Las amenas liras®”” son la suavidad que da el Esposo

*# Diminutivo muy usado por los clisicos de «caro o queridon: cf. C. FONTECHA, Glosario de
voces comentadas en ediciones de textos cldsicos, CSIC (Madrid 1941) p-71.

% Pedagogia espiritual para las monjas de Beas, como queda claro en la reconstruccién histéri-
ca que hace E; PACHO, Vértice de la poesia y de la mistica, o.c., p. 26-27.

** Encontramos la anécdota en E. PACHO, San Juan de la Cruz Historia de sus escritos, 0-C., p.
128-133,

% Lainspiracion viene de Ct 2,7; 3,5 y 8,4,

% Por su propia naturaleza el sfinbolo «crea o instaura un sentido, un dambito de significacion
que emerge a través de éb: | M. G, ESTOQUERA, «simbolon, en AAVML, Diccionario de Hermenduti-
ca, Universidad de Deusto (Bilbao 2004) p. 518, Llama la atencion la diversidad e incluso oposicion
de interpretaciones dadas a las mismas imdgenes, Se trata de la ambigtiedad constitutiva propia del
simbolo, abierto a lo trascendente y generador de multiples significaclos, El simbolo se repite cons-
tantemente sin agotarse, comunicando su opacidad y su valor epifdnico, desveldndose de maltiples
modos y maneras, y asf va perfecciondndose: cf. G. DURAND, La imaginacion simbélica, o.c., p. 17.

7 Sobre as figuras literarias de las liras y de las sirenas como elementos mitolégicos griegos que
perviven en la tradicién cristiana: cfl D. YNDURAIN, San Juan de fa Cruz..., o.c,, p. 123-131; <f. ).
M. de COSSIO, «Rasgos renacentistas'y populares en el Céntico espiritual de san Juan de la Cruzs en
Escorial 25 (1942) p. 218-219.

120



al alma, y el canto de sirenas®® es el deleite que ella posee (cf. CB 20-21,16); el
muro es el cerco de paz y vallado de virtudes con que el alma se protege (cf. CB
20-21,17). Todo es preparacién para la plena union.

Con la Esposa en el Jardin
CB 22-23: Entrado se ha la Esposa en el ameno huerto deseado. ..

Las estrofas CB 22-23 nos traen un cambio de situacién. Tras la conjura de los
enemigos que hizo en la estrofa anterior, ahora vemos a la Esposa entrar en paz y
gozo en el huerto?, que simboliza el lugar del encuentro amoroso, donde puede
descansar ya a gusto, abrazada a su Amado?"". Los Gltimos tres versos de CB22 nos
evocan el mismo ambiente de las tres Gltimas estrofas del poema de la Noche.

El comentario asigna a esta estrofa el paso definitivo con la llegada al ma-
trimonio espiritual propiamente dicho (cf. CB 22,2). En CB 22,3, al llegar al mo-
mento culminante, el autor da una visién retrospectiva de todo el camino del
alma hasta este momento, distinguiendo 3 fases de la vida espiritual en torno a
las cuales organiza el camino espiritual y distribuye las estrofas del poema®''. En-
contramos aqui también la distincién propia entre desposorio y matrimenio y lo
especifico de este, que es la unién total, la transformacion y divinizacion del alma
(ch EBI22:3 = cHIER 2 2.5);

El comentario insiste en que no sélo el deseo de Dios, sino que también el
deseo del alma, en lo mas profundo, es el matrimonio espiritual (cf. CB 22,6). Alli
vive vida de Dios y goza deleite de gloria divina?'2. Durante el comentario conti-
nla usando asignaciones alegoricas espiritualistas para desarrollar su doctrina: el
huerto es Dios mismo, el cuello es la fortaleza del alma, los brazos del Amado son
la fortaleza divina, etc.

8 Tanto el canto de sirenas, como el acoso de animales, de los que el alma aqui quiere libe-
rarse, aparecen también como pasiones de la naturaleza corporal que la arrastran y esclavizan en la
tradicién platonica: cf. |. DANIELOU, Platonisme et théologie mystique, Aubier (Paris 1944) p. 71-83.
Juan de la Cruz usa el canto de sirenas en sentido positivo.

9 El huerto es también simbolo de lsrael en la tradicién biblica (cf. Is 58,11; 62,1-5, etc.), pero
la imagen sanjuanista estd tomada de Ct 5,1.

410 Dice Bernardo: «el alma busca al Verbo para gozar de su unién v de las dulzuras de esa uniény
(BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm: 85, n213 p. 572).
El huerto puede significar también la intimidad del alma, donde ella ha entrado y donde se encuentra al
Esposo. Este sentido ha sido asumido por autores como Lorenzo Justiniano (Serm. 5. Lucae) o San Grego-
rio Magno (h. 1): cf. J. G. ARINTERO, Mistica del Cantar de los Cantares, o.c., p. 407.

1 En €B 22,3 nos encontramos ya con una distribucion del proceso espiritual procedente de
la primera redaccion de CA 27,2, que consideramos importante: CB 1-5, son trabajos y amarguras de
mortificacion y meditacidn de las cosas espirituales; CB 6-13, es via contemplativa, con vias y estrechos.
de amor, donde se hace el desposorio espiritual; CB 14-22 es ya via unitiva, donde recibe grandes
comunicaciones, visitas y dones y joyas del Esposo (regalos del desposorio: cf. rito del matrimonio),
perfeccionando el amor en el matrimonio espiritual, Las estrofas que faltan continuardn el matrimonio
espiritual (cf. CB 23-40).

22 |a gloria del hombre-es Dios y la.contemplacion divina: ef. IRENEO DE LYON, Contra fas
herejias 3, 20,2, citado en TexPat p. 65-66.

121



El poema parece continuar en CB 23 (Debajo del manzano...) la imagen
del huerto, pero si antes lo describia en presente ahora se desplaza, mirando
el encuentro como algo pasado®™. El encuentro en si no se describe, y ahora
s6lo se recuerda: un dar la mano (cf. ritual social del matrimonio), bajo un
manzano®, pero «reparando una injuria del pasadon sufrida por la madre de
la esposa. El comentario de esta estrofa va a ser muy importante para expresar
la vinculacién del matrimonio espiritual (ME) a que ha llegado el alma, con el
tema de la Encarnacion. En este estado de ME recibe el alma grandes comuni-
caciones divinas sobre los misterios de la Encarnacién y los modos y maneras de
la redencién humana (cf. CB 23,1). La interpretacién teolégica que subyace al
comentario es intensa e importante. De fondo se encuentra el tema del Paraiso
y del pecado original, donde se consum6 la ruptura del hombre con BDios (don-
de tu madre fuera violada), a la que se superpone el nuevo drbol de la cruz (el
manzano) en el que se realiza la Redencion (y fuiste reparada): cf, CB 23,2. Se
trata de un tema frecuente e importante en la tradicion patristica, que Juan ird
retomando en diversos momentos de sus obras. El Esposo ya realizo su entrega
plena y definitiva al entregarse en la cruz, y alli desposé la naturaleza humana y
a cada alma, y alli también dio la capacidad para poder responder al desposorio
y unirse también ella a él, del mismo modo que él ya se ha unido a ella para
siempre*". El contenido teol6gico es rico y sugerente?'®, pero Juan no se detiene
en desarrollarlo, lo da por supuesto?'”.

También es importante y significativo el texto de CB 23,6, ya que anade unas
matizaciones de gran interés que denotan hacia dénde se esta moviendo el pensa-
miento sanjuanista. Aqui se distingue claramente dos desposorios, el de Cristo en la
cruz, que ya esta todo hecho y se hizo de una vez (que se expresa en el bautismo
donde el alma recibe la primera gracia), y el del alma, que se hace poco a poco,

1 La estrofa tiene un paralelismo en forma y contenido, verso a verso, con Ct 8,5: cf. . CON-
TRERAS, «El Cantar de los Cantares y Céntico Espirituals, en SanjCruz 9 (1993) p. 59,

1 Santa Teresa comenta esta imagen del Cantar en su comentario, donde la sombra del man-
zano de Cristo es lugar en .que el alma descansa «al amparo del Senom gustando de él subidamente:
«estando el alma envel deleite que queda dicho, que se siente estar toda engolfada y amparada con
una sombra y manera de nube de la Divinidad, de donde vienen influencias al alma y rocio tan de-
leitoso, que bien con razén quitan el cansancio que le han dado las cosas del mundo, Una manera
de descanso siente alli el alma, que aun la cansa haber de resolgar; y las potencias tan sosegaclas
Yy quietas, que aun pensamiento, aunque sea bueno, no querria entonces admitir la voluntady: cf.
CAD 5,4,

7 La conexion de la Redencién del arbol de la cruz con nuestro camino espiritual hacia la
unién con Dios se hace evidente cuando se afirma que «debajo del favor del arbol de la Cruz, que aqui
es entendido por el manzano, donde el Hijo de Dios redimid y, por consiguiente, desposd cansigo
la naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, dandola él gracia y prendas para ello en la
Cruz» (CB 23,3).

1 El Verbo encarnado restaura la imagen y semejanza divina del hombre, es principio de unién
restaurada. Una idea central de San Gregorio: of. GREGORIO DE NISA, Semillas de contemplacion...
0.¢., p. XXHEXXIV,

“7 Buenaventura liene una obrita titulada «El drbol de la viday que desarrolla una reflexién sobre
Cristo y su experiencia en la cruz, iluminando el camino espiritual hacia la gloria: cf. BONAVENTURA,
Soliloqui i altres escrits, 0.¢., p. 171-213.

122



por sus términos, al paso del alma. A continuacién pone el texto ya comenta-
do de la pardbola profética de Ezequiel 16,5-14, que remarca, precisamente, el
camino de reconstruccién que el alma ha de seguir para alcanzar la unién con
el Esposo®’®. Asf como en CA parecfa contemplarse un Gnico misterio esponsal
al que concurren Dios y hombre, ahora se remarca dos caminos distintos, uno
ya realizado y otro por realizar, que depende de la voluntad y la fidelidad del
alma personal. La primera concepcion reflejaba una cierta ingenuidad sanjuanista,
mientras que ahora se distingue y remarca la necesaria y poco frecuente fidelidad
del hombre. Juan de la Cruz también deja entrever la unidad fundamental de
ambos planos cuando senala, en medio del texto, «que, aunque es todo uno, la
diferencia es que el uno se hace al paso del alma, y asf va poco a poco; y el otro,
al paso de Dios y asi hdcese de una vez» (CB 23,6)%".

El lecho florido
CB 24-25 Nuestro lecho florido. ..

En CB 24 el poema parece volver de nuevo al tiempo presente, con la des-
cripcion de un lecho nupcial, lleno de flores, con escudos, cuevas y colores regios.
Por un momento parece que el huerto se convierte en una alcoba de palacio real,
con blasones y escudos y un efecto de elegante belleza y proteccién®?. Causa ex-
traneza la cueva de leones al lado del lecho, que procede de Ct 4,8: «de cubilibus
leonumy. El comentario explica que el lecho es Dios mismo®?! y es florido por las
flores de las virtudes y el amor divinos (cf. CB 24,3)*** que ahora son también del
alma (las virtudes del alma son ya perfectas y heroicas); las cuevas de leones son
las virtudes del alma unida a Dios, que la protegen con el poder del Esposo Cristo,
a quien dentro contienen, y que hacen temer al demonio (cf. CB 24,4); la parpura
es caridad de amor divino que envuelve las virtudes (cf. CB 24,7) y la lleva a amor

M Teresita de Lisieux, gran discipula de Juan de la Cruz, subrayé el texto de Ez 16 en su copia
del Cdntico y escribié al margen que aquello era lo que el Senor habia hecho con ella.

" Es evidente la relacion y complementariedad de esta estrofa con el poema del Pastorcico, en
la figura del pastor que sube al arbol y muere por su amada.

20 Cf. G. TAVARD, fean de la Croix, poéte mystigue, o.c.; p. 67, nota 8.

1 Cregorio nisano identifica el lecho con Cristo, donde el alma se une a Dios: «La esposa llama
lecho, metaféricamente hablando, a la naturaleza humana unida con la divina [...]. Por esta sacramen-
talidad el alma llama lecho a la amistad y unién con Dios. No habria sido posible si Cristo no se hubiera
encarnador: GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 4, p. 67. San Agustin y Gregorio
Magno identifican el lecho florido del Cantar con el seno de la Virgen Maria, donde se han unido las
dos naturalezas del Verbo en la persona de Jesucristo (cf. B. ARMINJON, La Cantata del Amor, o.c.,
p. 130). Esta idea debié ser conocida por Juan de la Cruz porque aparece al final de sus Romances
como culminacion de la historia de salvacion (cf. R 9, 287-310), aunque no aparece explicitamente
en el Cdntico.

% En CB 24,6, y anteriormente en CB 17,10 se alude a las flores como lirios, siguiendo la cita
de Ct 6, 2, interpretados como virtudes y perfecciones de la Esposa, recibidas del Esposo, de modo se-
mejante a como lo hace BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, 0.¢.,
Serm. 70, n® 8, Serm. 71, n? 1-2, p. 468-471. Concluyendo en el Serm. 72 n® 11 p. 477: «El Esposo es
el que se apacienta con las virtudes de los candidatos, siendo El todo virtud y candors,

123



perfecto, y a tener paz, mansedumbre y fortaleza, con lo que vence a sus enemi-
gos: mundo, demonio y carne (cf. CB 24,8); los escudos son las virtudes y dones
del alma que ademas de embellecer, como flores, la coronan y protegen como
‘escudos (cf. CB 24,9). Goza el alma de paz y gozo estables, movidas las virtu-
des fuertes del alma por el ES. (cf. CB 24,6): tiene gozo, descanso, proteccion,
sabiduria misteriosa, etc.?*. Para explicar esta plenitud, el comentario, llegando
a «nuestro lecho florido de cuevas de leones enlazadon, vuelve a repetir las
iméagenes que vimos en las estrofas CB 14-15 (cf. CB 24,6). No es extrano, dado
que en CA esta estrofa iba justo a continuacion de dichas estrofas (CA 13-14)
y unida temdticamente a ellas. En cualquier caso, y con algunas matizaciones,
descubrimos que las comunicaciones y dones divinos mantienen en la version
definitiva del CB una cierta continuidad a lo largo de todo el proceso que va
desde la entrada en el desposorio hasta el matrimonio espiritual. La esposa esta
en la cdmara del Rey-esposo®®”.

En torno al lecho nupcial, hermoso y lleno de poder, aparece un coro de
doncellas (CB 25: A zaga de tu huella) que participan de la fiesta esponsal, en
ambiente de alegria: amigas de la Esposa, que comparten:la alegria de esta y
se unen también en el amor al Esposo, como una corte oriental®®>. El texto se
inspira en Ct 1,2b-3. El comentario aclara que estasjévenes son otras almas que
también van avanzando y reciben mercedesen el camino hacia la unién con
Dios (cf. CB 25,2). El alma no s6lo se alegra de lo que Dios hace en ella, sino
también de lo que hace en otras almas «las cuales, por experimentarlas ella en
este estado, hace aqui de ellas menciony (CB 25,2). Las mercedes que estas
almas reciben (suavidad, camino rdpido a la perfeccion, visitas de amor que las
inflaman de amor, abundancia de caridad: c¢f. CB 25,2) nos hacen pensar que se
trata de almas aprovechadas®®. El comentario clarifica que se representa aqui a
muchas almas devotas que caminan ligeras hacia la unién con Dios?”. Llama la
atencion el gran abanico de posibilidades que contempla (por muchas partes y

1 Nos parece encontrar una relacion a nivel de ambiente e imdgenes del CB 24 con GREGO-

RIO DE NISA, C(Jm_c:r_]"taﬁos al Cantar... o.c., horm. 6 p. 111-112, con seguridad y proteccion militar, en
torno al lecho real. También encontramos cierta relacion, a nivel de imdgenes de fieras; leones, cuevas
y guaridas con la hom. 8 p. 138-139.

¥ G. Magno dice que la Iglesia entra en la casa del Rey-Cristo, que es la Iglesia, por la fe, y se
mueve en ella hacia lo alto por la esperanza, discurriendo por las salas de banquetes con la caridad: cf.
GREGORIO MAGNO, Comentario al Cantar de los Cantares, 26, citado en TexPat p-414.

.7 El mismo ambiente de las doncellas que corren en pos del Esposo Cristo lo encontramos en
ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c,, p. 90-93.102. Incluso encontramos, en la p. 93, una cita muy
querida por Juan de la Cruz: Jn 17,21.

236

Cuando Juan de la Cruz eseribié el poema en Toledo, no habia confraternizado con Ana de
Jests ni'con las carmelitas de Beas. El poema debi6 tener presentes a las carmelitas de la Encarnacién
de Avila y Teresa de Jesas, mientras que el comentario sugiere una referencia anadida a sus dirigidas
de Beas, encabezadas porsu priora Ana,

#7 Encontramos semejanzas claras con el comentario de Orfgenes. «Corren, pues, las donce-
llas en pos de él y a su olor, cada cual segin sus fuerzas, una mas rauda, otra algo mds tarda, otra

aun mds lenta que el resto, en el dltimo lugar, y otra en el primeron: ORIGENES, Comentario al
Cantar, oic., p. 103,

124



de muchas maneras... con muchas diferencias de ejercicios y obras espirituales...
cada una por la parte y suerte que Dios le da de espiritu y estado)?**.

Siguiendo las atribuciones alegéricas propias de su estilo de comentario, el
toque de centella son toques del Amado al alma, que la encienden en amor, las
emisiones de bdlsamo divino son respuestas agradecidas del alma que alaba, en-
grandece y reverencia en amor al Amado (cf. CB 25,5); el adobado vino? es otra
merced mayor que hace Dios al alma aprovechada, embriagandola en amor, y
con deseos de hacery padecer por él (cf. CB 25,7), durando sus efectos més que
la centella, aunque la huella de ambos en el alma (emisiones de balsamo divino)
duran mucho y a veces la de la centella es mds encendida®®. Afiade a conti-
nuacién una doctrina sobre el amor, distinguiendo viejos y nuevos amadores, en
original comparacién con los vinos viejos y nuevos, siendo mejores los primeros
porque estan mds curados y son mds serenos y gustosos, purgados y adobados (cf.
€B-25,9-11)2%

La bodega interior
CB 26-30: En la interior bodega... Alli me dio su pecho:.

La estrofa CB 26-27 impresionan por su audacia expresiva, llena de ero-
tismo. La amada se sacia en el encuentro con su Amado vy esto la descontrola

% Encontramos también en Bernardo el subrayado de los diversos modos y maneras en que el
alma puede experimentar la presencia divina, segtin sus circunstancias: ¢f. BERNARDO DE CLARA-
VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaress, o.c., Serm. 31, p. 220-228

204

«El adobado vino, emisiones de balsamo divinon. Se trata de «cultismosy recogidos por el
autor: CantA p. 594-595. F. de Osuna habla también del «adobado vino» y de «mosto de granadasy,
de modo semejante a Juan de la Cruz: FRANCISCO DE OSUNA, Abecedario espiritual, trat. 12, cap.
2, p. 379-380, citado en CantB parte 22 p. 286.

0 El comentario que Juan hace de la centella en CB 25,6 tiene un marcado paralelismo con los
textos donde Teresa habla del mismo fenémeno mistico que ella llama centellica, Puede compararse
este texto y otros, como LIB 1,33, con todas los pasajes de Teresa que hablan del mismo tema: f. V
15,1.4; C28,8; 47,4, 62,1, M 6,1,11;6,2,4; 6,4,3; 6,7,11. En los versos siguientes se hace referencia
a una gracia que se explicacomo embriaguez divina. La gembriaguez divinay es un tema que surge de
lainterpretacion simbdélica del Cantar y que reaparece en muchos autores como Origenes (ORIGENES,
Comentario al Cantar, o.c. p. 79-80,82-85,207-208; también en su Comentario al evangelio de Juan
|, 30, PG 14, p. 76-78 y en su Homilfa Jeremias, Il, 8, PG 13, p. 277-282, donde la embriaguez es la
experiencia de ser invadidos por Dios), Gregorio de Nisa (habla de una sobria ebriedad como camino
hacia la virtud: GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 5 y hem. 10, p. 91.164-167),
San Bernardo (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm.
49, n. 1-4, p. 328-330) 0 San Buenaventura (cf. BONAVENTURA, Soliloquii altres escrits, o.c., p. 102-
103). La sintonfa con Teresa de Jests es muy evidente en la declaracion de la estrofa y se corresponde
€on experiencias que Teresa vivid y que explica en sus obras: cf. V 16,16; Rel 5, 17-18, CAD 4,4-5;
34 ete. En otros momentos hablard también del vino bebido en la interior bodega en M 5,1,12;
5,2,12;7,4,11, con expresiones que se acercan a los temas sanjuanistas. Juan desarrolla la interior
bodega en la estrofa siguiente.

“1 También Origenes hace una larga reflexion sobre el vino comentando Ct 1,2-3, que nos
evoca las reflexiones sanjuanistas: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, o.¢., p. 77-85. En la bodega es
«donde desea entrar la Iglesia o toda alma que busca lo perfecto, para disfrutar de las doctrinas de la
sabiduria y de los misterios de la ciencian: Ib, p, 208.

125



profundamente, no pudiendo actuar como antes. La interpretacion del comenta-
rio habla de una merced soberana recibida por el alma, que es la unién o trans-
formacion de amor en Dios, con la que se olvida de todas las cosas y mortifica
totalmente gusto y apetitos (cf. CB 26,2). Se trata de algo indecible, «el dltimo
y mas estrecho grado de amor en que el alma puede situarse en esta vida» (CB
26,3). La referencia a los 7 grados o bodegas de amor nos evoca las 7 moradas
del Castillo Interior de Santa Teresa, y también la referencia al matrimonio espi-
ritual que corresponde a la Gltima de ellas (cf. CB 26,3-4). El contenido de esta
transformacion se explica al comentar «de mi Amado bebi» diciendo que «bebe
el alma de su Dios segin la sustancia de ella y segin sus potencias espirituales.
Porque segiin el entendimiento, bebe sabiduria y ciencia; y segin la voluntad,
bebe amor suavisimo; y segin la memoria bebe recreacién y deleite en recorda-
cién y sentimiento de gloria» (CB 26,5). Las potencias del hombre, que antes se
vaciaron, se llenan ahora de contenidos divinos®2. El autor busca citas biblicas
para atestiguar unas afirmaciones tan atrevidas en los nim. 5-7, y en el nim. 8
explica como amor y entendimiento no siempre van juntosy que no por fuerza
el comprender ha de pasar primero. Es unién continua en la sustancia, aunque
las potencias no siempre estdn «bebiendo» (cf. CB 26,11)**. Gustada la sabiduria
divina no sabe a nada la del mundo (ya cosa no sabia: cf. CB 26,13)**. El alma
embebida en amor divino no puede advertir ciertas cosas del mundo ni de si
misma, ha tornado a la inocencia de Adan, y no comprende el mal ni juzga a mal
(cf. CB 26,14), no se entromete en lo ajeno (cf. CB 26,15). No es que pierda sus
conocimientos anteriores sino que se perfeccionan con la ciencia sobrenatural
(cf. CB 26,16). Solo al llegar a esta bodega interior**® acaba el alma de perder del
todo sus apetitos, gustos e imperfecciones del entendimiento, la voluntad o la
memoria (cf. CB 26,18), y se libera completamente de esperanzas, gozos, dolores
y temores indtiles el alma (cf. CB 26,19).

% La experiencia de unién mistica con Dios que alcanza las potencias del alma es una doctrina
que ya aparece, recogiendo autores anteriores, en San Buenaventura: «Los bienaventurades dirigen el
rayo de la contemplacién hacia lo que tienen por encima de ellos y gozan del Bien supremo perfec-
tamente, y segdn las potencias del almay: cf. BONAVENTURA, Solilogui i altres escrits, o.c., p. 132,
También haysintonfa con el pensamiento de Ruusbroee: ¢f. J. V. RUUSBROEC, Lomament de les noces
espitituals, 0.¢., p. 154-155.

¥ Juan de la Cruz habla de esto también en S 2,5 y en'LIB3,3.

% Esta reflexidn sobre la ignorancia del mundo ante la sabiduria de Dios, de origen paulino, es

propia del CB y Juan de la Cruz la desarrolla siguiendo las pautas de las anotaciones que hizo al CA de
Sanldcar de Barrameda: ¢f. CantB parte 2% p. 302 nota 19,

22 El tema de la «bodega interior Juan lo toma de Ct 2,4, Traducido al latin como «ela vina-
riai, serd usado en primer lugar por San Bernardo: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre
el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm, 49, p. 328-333. Este tema lo usé también E. Herp antes de
pasar a Juan de la Cruz. Este texto bermardiano es inspiracion directa para CB 26-27 que empieza «en
la interior bodega de mi Amado bebiy, y también podemos relacionarlo con CB 22-23 hablando del
«ameno huerto deseadoy. Sin embargo, este texto Juan de la Cruz lo usa a un nivel espiritual superior,
de amor-unién plena con Dies, mientras que San Bernardo lo emplea para reclamar la vida de amor
de caridad en la convivencia cotidiana, superando las dificultades de la misma (en esta linea continga
también el Serm. 50 p. 334-339). La concepcion es la misma, pero el tono y el uso, distintos.

126



La anotacién de la cancién siguiente anuncia la grandeza incomparable del
amor de Dios que supera el maternal, el fraterno o la amistad, llegando a ser sier-
vo del alma (cf. CB 27,1).

La entrega total, intima y sabrosa del Amado?**, anima la correspondencia de
la amada, que también se entrega a él totalmente, con un compromiso de fidelidad
esponsal perenne. Curiosamente, aqui es el primer momento del poema que habla
propiamente de la Esposa y del compromiso realizado. Sin embargo, el comentario
ha hablado de la Esposa desde el principio (cf. CB 1,5) y ha colocado propiamente
el matrimonio espiritual en la estrofa 22. Tampoco significa una contradiccién, va
que el ritmo poético sigue su propio curso y siempre puede contener mucho més
de lo que dice explicitamente. El comentario sigue la linea espiritual de las estrofas
anteriores, insistiendo aqui en que, recibiendo la sabidurfa divina en la interior
bodega, ahora el alma puede responder adecuadamente y entregarse totalmente
a Dios, porque en tal unién Dios mismo le ha comunicado la pureza y perfeccién
que necesitaba para poder responder (cf. CB 27,6). Toda la interioridad del alma
estd hecha divina, de manera que ya no puede faltar a Dios e incluso «en los pri-
meros movimientos de ordinario se mueve e inclina a Dios» (CB 27,7). Esta unién
renueva completamente la persona, su psicologia, incluso su subconsciente, y ya
todo en sus potencias y en sus acciones y movimientos es puro amor, y en todas las
cosas sabe encontrar el amor que hay en ellas (cf. CB 27,8).

En CB 27,5 dice que lo recibido del Amado «es la teologia mistica, que es
ciencia secreta de Dios, que llaman los espirituales contemplacion, la cual es muy
sabrosa, porque es ciencia por amon (cf. CB 27,5)*". Esto nos recuerda las pala-
bras del prélogo con la dedicatoria a la priora de Beas Ana de Jests (cf. CB prol.
3). Es evidente que en ambos casos habla de lo mismo. Por tanto, descubrimos
que el vate carmelitano esta relacionando las experiencias aqui contenidas con la
mujer a la que dedica el Cantico.

En la anotacion para la cancién siguiente parece explicar porqué el amor es tan
importante: Dios no necesita nuestras obras ni trabajos, y lo tinico que quiere es en-
grandecer al alma y por eso quiere que le amemos como El nos ama. Y de este modo,
el amor iguala a los amantes y asi nos comunica sus bienes y regalos (cf. CB 28,1). S6lo
en el amor puede el alma participar de todos los bienes divinos.

% Laimagen del pecho aparece en el Cantar («ibis dabo tibi ubera meax: Ct 7,12b), pero la del
Esposo-Cristo que da su pecho a la Esposa, no. Las primeras traducciones del Cantar traducian en Ct
1,2-3 y Ct 1,4 por «pechosy lo que hoy se traduce por «amoresy: constituye un precedente usado por
Origenes (ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 104) y después asimilado por Juan de la Cruz en
sus consideraciones de CB 27. Una referencia genérica a «los pechaos del Esposo, mejores que el vinoy
comentando Ct 1,2-3 la encontramos en Origenes (cf. b, p. 83-85), cercana a la doctrina sanjuanista.
Pero atdin mas afin, la encontramos en San Bernardo (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre
el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 9, p. 46-53) y después en sus seguidores, como Guillermo de
Saint Thierry.

7 Tanto para Juan de la Cruz como, por ejemplo, para San Buenaventura, el paso a la contem-
placidn significa una nueva etapa de madurez y de iluminacion. Se puede comparar N 1, 1-7 con «La
triple vian: cf. BONAVENTURA, Solifoqui i altres escrits, o.c., p. 139-169.

127



La nueva estrofa CB 28 (Mi alma se ha empleado...) desarrolla la idea de que,
tras la unién, la amada sélo vive para amar®*, El comentario explica la renovacion
total de las potencias que se han puesto al servicio del Amado, y solo en El en-
tienden, quieren y recuerdan (entendimiento, voluntad y memoria). Y los sentidos
exteriores e interiores y las pasiones del alma (gozo, esperanza, temor y dolor)***
se encaminan s6lo a Dios en todos sus movimientos (cf. CB 28,3-5). Ya no pierde
el tiempo con palabras, pensamientos y obras indtiles (ni ya tengo otro oficio: cf.
CB 28,7), y todo se pone al servicio del amor: «todo se mueve por amor y en el
amor, haciendo todo lo que hago con amor y padeciendo todo lo que padezco
con sabor de amory (CB 28,8).

En la anotaci6n para la cancion siguiente revaloriza la contemplacion y su
eficacia (cf. CB 29,2) y critica los activismos (cf. CB 29,4). Quiere remarcar la exi-
gencia de la plegaria contemplativa, que edifica la persona sobre la roca del amor
de Dios y da eficacia a sus actividades?*.

La amada ya no va a distraerse con los pastores en el gjido/(ct. CB 29), como
hacia cuando no estaba desposada. Enamorada pierde cosas, pero gana al Amado
que la gané para si. El ejido representa al mundo con sus pasatiempos que ya no
atraen al alma (cf. CB 29,6). Enamorada ella del Amado no se avergiienza de lo
que hace por él (cf. CB 29,7). Comenta Juan que pocos espirituales llegan hasta
aqui, porque muchos no pierden todo por Cristo (cf. CB 29,8.10).

En la anotacién para la cancién siguiente (ef. CB 30,1) nos encontramos con
el trasfondo del rito social del matrimonio, donde el amado y la amada traen sus
joyas y regalos para agradarse y deleitarse mutuamente®*! en una fiesta del dia de
desposorio (propiamente se refiere al matrimonio) con aquella imagen del Ct 6,2:
Yo para mi Amado, y mi Amado para mi. La esposa trae todas «sus joyas y gracias
a luz» para agradar al Esposo y este a su vez «todas sus riquezas y excelencias le
muestra» comunicandose ambos los bienes y deleites del amor**?.

La estrofa CB 30 (De flores y esmeraldas...) del poema expresa el deseo de la
amada de una fiesta amorosa primaveral y campestre en torno al Amado. El co-
mentario atribuye a cada imagen concreta un contenido espiritual especifico: las
flores son virtudes del alma y las esmeraldas dones divinos, y las guirnaldas son las

23 Elaya no guardo ganadoy recuerda un tema propio de la poesfa pastoril que Garcilaso utiliza:

el pastor enamorado descuida su rebano. En el Cantar nos encontrdbamos que la «pastoray descuida
sus vinas (Ct 1,6},

% También habla en semejante contexto de las cuatro pasiones del alma: cf. . GERSON, Teolo-
gia Mistica... o.c., Tractatus Primus, Considerazione XXXIV p. 173-175.

#0Y pone el ejemplo de Maria Magdalena, siguiendo la tradicion que aparecia en las hagiogra-

fias de la época y la liturgia: cf. CantB 29 parte p. 326 nota 2.

#! También ‘el comentario de Orfgenes insiste: mucho en las arras y regalos de los esponsales,
dote de la boda: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, o.¢. /- 73-74,

“2 La misma imagen la encontramos en Llama: «Y asi, entre Dios y el alma estd actualmente
formado un amor reciproco en conformidad de la unién y entrega matrimenial, en que los bienes
de entrambos, que son la divina esencia, poniéndolos cada une libremente por razén de la entrega
voluntaria del uno al otro, los poseen entrambios juntosy (LIB 3,37).

128



agrupaciones de todo ello adornando el alma; el cabello es la voluntad del alma,
en la cual se fijan las virtudes (cf. CB 30,9); las frescas mananas significan tres co-
sas muy diversas: el tiempo de juventud donde se forjaron las virtudes, los actos
de amor en que se adquieren dichas virtudes (cf. CB 30,4), y las obras hechas en
sequedad y dificultad de espiritu (cf. CB 30,5).

Vemos como Juan de la Cruz asigna unas atribuciones alegéricas de tipo es-
piritual de modo acomodaticio segin le interese en el ritmo de su doctrina, pero
también comprobamos la flexible interpretacion que él mismo les da, abriendo
un amplio abanico de sugerencias para nuevas interpretaciones. Y sigue con las guir-
naldas, hechas por el alma y Dios conjuntamente, «porque las virtudes no las puede
obrar el alma ni alcanzarlas a solas sin ayuda de Dios ni tampoco las obra Dies
a solas en el alma sin ella» (CB 30,6). Es el amor de Dios lo que las hace florecer
(en tu amor florecidas: cf. CB 30,8), pero no podrian quedar asiclas al alma sin la
voluntad purificada de ella para recibirlas y conservarlas (v en un cabello mio en-
tretejidas: cf. CB 30, 9). La gracia necesita la colaboracién humana.

En CB 30,7 hay un salto de perspectiva: Juan de la Cruz aplica el simbolo
esponsal, no ya al alma y a Dios, como viene haciendo, sino a la Iglesia y Cristo**.
Y aquf los mismos elementos alegéricos pasan a tener significados distintos, siendo
las guirnaldas todas las almas santas engendradas por Cristo en la Iglesia, y pueden
ser de tres tipos de guirnaldas o laureolas: de virgenes, doctores o martires***. Y
todas ellas adornan al Esposo Cristo**.

En la anotacion para la cancion siguiente CB 31,1 nos dice que las flores
representan a Dios (antes eran las virtudes del alma), y comprobamos de nuevo la
variable libertad con que Juan interpreta sus propios poemas.

Miradas de amor
CB 31-33: En solo aquel cabello...

La siguiente estrofa CB 31 nos presenta la mirada de amor del esposo que
quedé prendado de ella, en el vuelo del cabello y en el ojo**. En el comentario
explica las imagenes alegoricamente. Si antes el cabello™ era la voluntad del
alma, ahora es el amor del alma, un amor puro y fuerte, sin otros amores (por eso

3 Esta interpretacion del simbolo esponsal ya la hemos encontrado en los Romances sanjuanis-
tas, aunque en el desarrollo del Céntico resulta una novedad.

4 San Bernardo presenta en su comentario al Cantar tres tipos de flores de la Esposa Iglesia que
adornan al Esposo Cristo: las virgenes, los mdrtires, y las buenas obras {cf. BERNARDO DE CLARAVAL,
«Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 47, p. 316-321).

5 Esta misma imagen la volvemos a encontrar en la Cta 7 a las Carmelitas de Beas, donde las
presenta como corona o laureola del Esposo-Cristo, animéndolas a no perder identidad, aunque él no
pueda visitarlas ya. Esta doctrina del Esposo-Cristo adornado con laureolas la encontramos en ISAAC
DE ESTELLA, Sermo 51, PL 194, p. 1862-1865 (citado en CantB parte 22 p. 341 nota 14).

46 La herida de amor vinculada al ojo y al cabello es un tema de Ct 4,9.

“7 Bl tema del cabello femenino que atrae al varén, tomado del Cantar, también es tratado
por FRAY LUIS DE LEON, Respuesta estando preso en la cdrcel, en Obras completas castellanas, BAC
(Madrid 1951) p. 201-206.

129



es solo aquel cabello: cf. CB 31,4); el cuello es la fortaleza del alma, necesaria
para asir las virtudes (cf. CB 31,4-5), y el ojo es la fe, que también ha de ir solo, sin
mezcla de respeto o cumplimiento (por ello es en uno de mis ojos**®: cf. CB 31,9).
El amor sé6lo con virtudes en fortaleza es lo que ha conquistado al Amado: cf. CB
31,6. Sobre este tema se hace una auto-cita para su obra de la Llama (LIA), escrita
en el intermedio entre el CA y el CB y que recogeria algunos elementos catdrticos
que aqui va subrayando en la segunda redaccién (cf. CB 31,7).

Dios quedd enamorado del alma al contemplar su amor fuerte, pero «si él por
su gran misericordia no nos mirara y amara primero [...] y se abajara, ninguna presa
hiciera en él el vuelo del cabello de nuestro bajo amom (cf. CB 31,8). Por tanto, la
iniciativa es siempre del amor divino, y el hombre no hace sino responder a aquél.
Pero ¢écudndo se bajé a mirarnos y a provocar el vuelo y levantarlo de nuestro amor,
ddndole valor y fuerza para ello? Dentro del mismo comentario al Cdntico nos ha
dado la respuesta: «debajo del favor del drbol de la Cruz, que aqui es entendido por
el manzano, donde el Hijo de Dios redimié y, por consiguiente, desposd consigo la
naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, déndola él gracia y prendas
para elloy (cf. CB 23,3). De diversas maneras nos encontramos con el sustrato fun-
damental de su pensamiento teoldgico en el desarrollo del texto. Y también vuelve
a repetir otra idea que ya enunci6 al principio de la obra: el entendimiento se une
a Dios por fe y la voluntad lo hace por amor*,

Juan se ha permitido asignar muy distintas atribuciones alegéricas para ex-
plicitar el sentido de sus poemas. Esta diversidad estd salvando el contenido pro-
fundo de los simbolos, que hacen presente su mensaje de modos diversos y no
pueden reducirse a un solo sentido. El simbolo se define en abierta oposicién a
la alegoria®’, donde ambas hacen referencia a realidades espirituales, pero la
alegoria ilustra una relacién univoca de semejanza, mientras que el simbolo tras-
ciende la imagen misma y asignando un significado que no puede ser percibido
de manera directa, como mediador de lo trascendente en lo inmanente, del in-
consciente en lo consciente®'. Nos parece que la alegorizacion que el comentario
hace de los contenidos del poema no afecta al pensamiento simbdlico del autor:
lo salva, precisamente, asignando mdltiples sentidos y relativizando sus propias
explicaciones.

La anotacion siguiente nos trae una afirmacion impresionante: «Dichosa el
alma que ama, pues tiene a Dios por prisionero, rendido a todo lo que ella qui-
siere. Porque tiene tal condicion, que, si se le llevan por amor y por bien, le

H8 «kstd ciego en realidad aquél que tiene muchos ojos para mirar las cosas vanas. Tiene vista
agu_da y perspicacia aquél que, con un sola ojo, mira al tinico biens: GREGORIO DE NISA, Comentario
al Cantar... 0.c., hom. 8 p. 141.

29 Comparar CB 37,10 con CB 1,11.
8 Cf. G, DURAND, La imaginacion simbdlica, o.c., p.10-43.

#1 Elsimbolo evoca «algo imposible de percibim de otro modon: G. DURAND, De fa mitocritica al
mitoandlisis, Anthropos (Barcelona 1993) p. 18. El simbolo es mediador entre dos realidades en tension
dialéctica percibidas e interpretadas en la psique personal, en una experiencia subjetiva de conocimiento
que reclama libertad personal: cf. G, DURAND;, La imaginacién simbdlica, o.c., p. 43.

130



haran hacer cuanto quisieren; y si de otra manera, no hay hablarle ni poder con
él aunque hagan extremos; pero, por amor, en un cabello le ligan» (cf. CB 23,3).
Por el camino del amor se puede conquistar a Dios y «obligarle», pero sin amor
es imposible.

La estrofa CB 32 (Cuando td me mirabas...) nos presenta la mirada de los
amantes, que comunica intimamente las riquezas que ambos comparten por ini-
ciativa de él. El comentario senala que el alma quiere aqui deshacer cualquier
posible engafo que parezca que ella puede atribuirse a si misma algtin valor o
merecimiento sino sélo a Dios (cf. CB 32,2). Comentando el verso «su gracia en
mi tus ojos imprimian» dice: «Por los ojos del Esposo entiende aqui su Divinidad
misericordiosa, la cual, inclindndose al alma con misericordia, imprime e infunde
en ella su amor y gracia, con que la hermosea y levanta tanto, que la hace con-
sorte de la misma Divinidad (2 Pe 1, 4)» (CB 32,4). Este texto de Pedro agrada a
Juan de la Cruz y lo usard en varias ocasiones para iluminar la unién*. La mirada
amorosa de Dios es la que imprime amor, gracia y hermosura en el alma (cf. CB
32,4), haciéndola digna de un mayor amor (por eso me adamabas®?: cf. CB 32,5):
«amar Dios al alma es meterla en cierta manera en si mismo, igualandola consigo,
y asi, ama al alma en si consigo con el mismo amar que él se ama» (CB 32,6). Y
solo asi las potencias del alma merecen ver las grandezas divinas, con sus dones,
etc. (cf. CB 32,8). Y afirma en CB 33,1 los cuatro bienes que hace la mirada de
Dios al alma: limpiarla, agraciarla, enriquecerla y alumbrarla. Y ya nunca le echard
en cara su antigua fealdad y pecado, aunque a ella le convenga recordarlo para su
humildad, agradecer y confiar mas (y para recibir mas).

En CB 33 (No quieras despreciarme...) recuerda la amada un pasado hu-
milde que se ha llenado de dicha con el encuentro con el amado, comunicando
dignidad y autoestima. El comentario pone en boca del alma un atrevimiento
para dirigirse a Dios pidiendo no la desprecie por las culpas del pasado, ya que
su mirada la renovo, que vuelva a mirarla y hermosearla atin mas (cf. CB 33,3).
La mirada amorosa de Dios dignificé y embelleci6 al alma y el amor va creciendo
(cf. CB 33,6-7). La tez morena de la esposa se ha vuelto resplandor®. Admirable
misterio de como. Dios engrandece al alma que le agrada: da mas a quien mas

52y CA23,3: CA 38,4; CB 32,4; CB 39,6: cf. Concordancias p. 2069.

%5 El mismo Juan de la Cruz lo define: ¢Adamar es amar mucho, es [...] amar duplicadamenten:
CB 32,5. H diccionario de Covarrubias senala que «adaman es un término «que usan los romances
viejosy: cf. SEBASTIAN DE COVARRUBIAS, Tesoro de la fengua castellana o espanola, (Madrid-México
1984) p. 110. Comenta este vocablo ANGEL HERRERO, «El adamor y la voz femenina en el Cdntico
Espiritualy, en Hispanic Review, Vol. 66, No. 1 (1998) p. 21-34. Rufino de Aquileya, en su traduccion
latina del comentario del Cantar de Origenes traduce la referencia al amor de Eros por «amar, amare y
adamaren: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, 0.c., p. 43, nota 48. El amor al que Juan se refiere es
apasionado, asume toda la persona, todo su anhelo humano, todo su ser.

3 Numerosos Santos Padres interpretan la ¢negruray de [a esposa aplicada a la Iglesia, con sus
debilidades y pecados, en oposicion a la vida luminosa que reciben del Verbo: B. ARMINJON, La Cantata
del Amor, o.c., p- 93-95. Tanto Origenes (cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, 0.c., p. 110ss)) como
Gregorio de Nisa (cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar; o.c., hom 2, p. 31-45) completan la
vinculacion eclesial con la personal, donde el alma contempla su pasada condicién pecadora.

131



tiene (cf. CB 33,8). La anotacién nos habla de la respuesta que Dios dard en la
cancién siguiente, enalteciendo a quien se acaba de humillar, regalo del esposo
hacia la esposa con alabanzas de amor divino.

Paloma solitaria
CB 34-35 La blanca palomica, al arca con el ramo se ha tornado...

Desde la estrofa 13, en que la esposa era presentada como paloma y el es-
poso como ciervo, en las estrofas subsiguientes”” predomind la imagen humana
y pastoril de él y ella, la amada y el amado. Pero ahora ambos vuelven a asumir la
personificacion de una paloma y un palomo. De hecho el texto pierde vehemen-
cia, y se pone en boca del Esposo esta estrofa y la que sigue, como una reflexion
retrospectiva y laudatoria. El esposo evoca a su amada como blanca paloma que
ha vuelto al arca’®, con un ramo (senal de que el diluvio ha terminado, segin
la imagen bfblica del Arca de Noé: Gn 9) y que ha hallado ya una pareja para
si en tierra®”. El comentario pone en boca del Esposo un canto a la pureza del
alma y un anuncio de su dicha al alcanzar la unién con su Esposo y realizar sus
deseos (cf. CB 34,2). El alma con la figura de la paloma del arca de Noé vuelve
triunfante con el ramo de olivo, mestrando que la vida vuelve a crecer en la tierra
tras el diluvio (cf. CB 34,4). Y se canta el fin de sus fatigas y el cumplimiento de
sus deseos (cf. CB 34,6).

La estrofa CB 35 (En soledad vivia...) 'contrasta un poco dentro del poema,
porque parece responder a una situacion distinta a las estrofas anteriores (incluso
a las posteriores). Sorprende la insistencia en la soledad, y también una nueva
referencia al amor herido, que ya parecian superados desde el momento del
encuentro esponsal. Esta estrofa expresa un amor en soledad y lleno de esperan-
za, pero no parece referirse a la plenitud que las estrofas anteriores denotaban?®*®.
En el comentario Juan de la Cruz explica como por la soledad llegé el alma a
paz estable y bienes inmutables y como en la quietud de amor del Esposo ya no
necesita otros maestros que la guien sino s6lo a Dios (cf. CB 35,1). Dios alaba
la soledad del alma sin arrimo a criaturas que le ha conquistado y le lleva a ser
El mismo guia de ella, sin intermediarios (cf. CB 35,2.6): «herido de ella por la
soledad que por €l tiene, viendo que no se contenta con otra cosa, él solo la guia
a si mismo, atrayéndola y absorbiéndola en si» (CB 35,7). La anotacion de la can-
ci6n siguiente afade otra consideracion para justificar aquf el tema de la soledad,

255 Con la excepcion de dos breves momentos en CB 9,1 y enCB 17.
6 Para la imagen de la paloma-tortolica: cf, ). M. de COSSIO, «Rasgos renacentistas y populares
en el Cdntico espiritual de san Juan de la Cruzy en Escorial 25 (1942) p. 205-228.

7 Los comentarios sobre la tortolica fiel a su consorte son semejantes a los de Origenes co-
mentandu Ct 1,10: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar... o.c., p. 166. También Gregorio nisano lo
recoge: cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar... o.c., hrm':‘ 2:p.51.

=% La‘explicacion la tenemos en el origen distinto de esta estrofa en relacién con la comuni-
dad de Beas y en su finalidad pedagégica particular en aras de fomentar la plegaria personal con-
templativa de las carmelitas.

132



diciendo que los amantes se gozan mas ellos estando solos y juntos, porque se
comunican mejor (cf. CB 36,1).

De la espesura a las subidas cavernas de la piedra
CB 36-38: Gocémonos, Amado, y vdmonos a ver en tu hermosura. ..

De nuevo toma la palabra la Esposa. La nueva estrofa vuelve al ambien-
te gozoso y festivo de la fiesta amorosa, presentando en tiempo presente una
invitacion que ella le hace a él para disfrutar conjuntamente, en medio de un
idilico paisaje. La hermosura del Amado es el lugar de encuentro de ambos®*°. El
comentario senala que aqui el alma pide tres cosas a Dios: saborear el gozo del
amor, hacerse semejante al Amado y conocer sus cosas y secretos (cf. CB 36,3).
Todo el comentario de esta estrofa alcanza altas cotas de lirismo e inspiracion,
reflejando un ambiente o proceso de elaboracién que ayudé al autor a revivir y
recrear los mds bellos momentos de la inspiracion original del poema. Lo perci-
bimos en CB 36,5. Juan sefiala que, en la experiencia definida como «unirnos
a Dios en su hermosuray, vive el alma la filiacion divina, participando de todo
lo que Cristo-esposo ya posee. Reaparece aqui la fugaz alusion al desposorio
Cristo-Iglesia que esta en el fondo de su pensamiento, completando y sostenien-
do toda la aplicacion espiritual del simbolo a la unién del alma con Cristo: «Y asi
lo dijo él, no s6lo por si, que es la cabeza, sino por todo su cuerpo mistico, que
es la Iglesia; la cual participara la misma hermosura del Esposo en el dia de su
triunfo, que serd cuando vea a Dios cara a cara» (CB 36,5). El triunfo pleno se
vislumbra mas alla de la historia, en la otra vida.

Se detallan también las asignaciones alegdricas de las imagenes del poema:
el monte es noticia matutina o esencial de Dios, mientras que el collado es noticia
vespertina o sabiduria en lo creado (al monte y al collado: cf. CB 36,6). El alma
desea vision clara de Dios, pero también noticia de las criaturas (cf. CB 36,7-9),
ansiando penetrar la espesura de la sabidurfa y ciencia divinas (cf. CB 36,10),
estando dispuesta a entrar en los aprietos y trabajos del mundo para conseguirlo
(cf. CB 36,11-12). A continuacion anade unos contenidos con tono emotivo y
sapiencial, como huella de experiencias personales del autor: «porque el padecer
le es medio para entrar més adentro en la espesura de la deleitable sabiduria de
Dios; porque el mds puro padecer trae mds intimo y puro entender, y, por consi-
guiente, mds puro y subido gozar, porque es de mds adentro saber» (CB 36,12; cf.
CB 36,13). El alma desea, sobre todo, conocer los profundos secretos y misterios
de la encarnacién (cf. CB 37,1).

»9 La hermosura de Dios s un tema importante en la tradicion patristica: «cuando el alma
llama al Verbo su Amado y proclama que es hermoso, atribiyele sincera y humildemente la gracia
que ha recibido de amarle y ser de El amada, admirdndose de tan gran bondad y pasmandose de
recibir tan gran merced. La hermasura del Esposo no es sino su amor, tanto mds excelso cuanto es
mds preveniente»: BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c.,
Serm. 45, n? 8, p. 309.

133



La estrofa CB 37continGa con un juego de enamorados que corren por
laderas y entran en cavernas, donde degustan frutos exquisitos. Las alusiones
amorosas son evidentes, tanto aqui como en otras estrofas. El poeta las conoce
y las asume sin temores, protegida su conciencia en la interpretacion espiritual
que va a asignarle. El comentario va concretando los sentidos alegéricos: las
subidas cavernas dela piedra®® son «los subidos y altos y profundos misterios de
sabiduria de Dios que hay en Cristo sobre la unién hipostatica de la naturaleza
humana con el Verbo divino, y en la respondencia que hay a esta de la unién
de los hombres a Dios y en las conveniencias de justicia y misericordia de Dios
sobre la salud del género humano en manifestacion de sus juicios [...] con.mu-
chos senos de juicios suyos ocultos de predestinacion y presciencia en los hijos
de los hombres» (CB 37,3)*1. Podriamos resumir que se trata del misterio de la
Encarnacién redentora, oculto en el seno de Dios*?, al cual no llega el alma «sin
haber padecido mucho y recibido muchas mercedes intelectuales y sensitivas de
Dios» (cf. CB 37,4). Es un conocimiento nuevo que transforma al alma: «subi-
disima y estrechisimamente se transforma el alma en amor de Dios segtin estas
noticias, agradeciendo y amando al Padre de nuevo con grande sabor y deleite
por su Hijo Jesucristo» (CB 37,6).

Las granadas®®* significan «los misterios de Cristo.y los juicios de la sabiduria
de Dios y las virtudes y atributos de Dios» (CB 37,7) y el mosto es la fruicion y
deleite de amor de Dios que redunda en el alma (CB 37,8)***: un bebida rega-
lada mutuamente y compartida entre los.des esposos (cf. CB 37,8). Las diversas

59 El tema de la caverna también lo ha tomado Juan de la Cruz de Ct 2,13-14, pero le asigna un
contenido propio y personal. Después volverd a-asumir esta imagen, més desarrollada y explicada en la
Llama. Sobre el simbolismo religioso de la caverna: ¢f. E. NEUMANN, La grande Madre, Astrolabio (Roma
1981). En la tradicion espiritual, la piedra representa a Cristo: «la pefa era Cristo. Por eso, si el alma se
protege y cubre con la doctrina y lafe de Cristo, puede con toda seguridad llegar al lugar secreto donde
a cara descubierta podrd contemplar fa gloria del Serom: ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 271;
cf. 272-273. Cf. GREGORIO. DE NISA, Sobre la vida de Moisés, 220ss., BibPat 23, Ciudad Nueva (Ma-
drid 1993) p. 200ss. Los cristianos de influencia platénica han cristianizado el tema de las cavernas del
Cantar, identificandolas con la figura biblica de Moisés en el Exodo, y lo han puesto en relacién con la
contemplacién divina y la humanidad de Cristo, Aqui para Juan de la Cruz las cavernas son los misterios
divinos, en cambio, en'LIB 3, 18-22 las cavernas son las potencias del alma.

*! ¥isigue, que tiene «muchos senos de juicios suyos ocultos de predestinacién y presciencia
en los hijos de los hombresy. La doctrina del juicio final donde compareceran justos y pecadnr( 5, CON
grandes penas para estos dltimos, tenia una tradicion espiritual muy importante (la vemos en Bue-
naventura: cf. BONAVENTURA, Solifoqui i altres escrits, o.¢., p. 106-117)., Juan de la Cruz la da por
supuesto y se hace eco de ella, aunque parece apuntar mds bien a los designios de salvacién y de gloria
para los justos. Sobre la presciencia divina: cf. ST 1,14,8,1m; 1,23,5,1m; 2-2,171,6,2m; 3,1,1,4m;

3,46,2¢; TOMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles 3, ccap. 149-150.163-164, Iypugmphla Forzani
(Roma 1927) p. 517-519. 537-538.

262

San Bernardo recoge la relacion entre ¢l tema del Ct de los agujeros de la pena, con los
agujeros de las llagas de Cristo, conectando con la eruz redentora: of. BERNARDO DE CLARAVAL,
«Sermones sobre el Cantar de los Cantaress, o.c., Serm. 61, n? 3-6, p. 405-407.

** Usa la imagen de la granada en sentido espiritual . de Osuna: of. FRANCISCO DE OSUNA,
Tercer Abecedario espiritual, BAC (Madrid 1998) p. 163. Y L. de Granada: FRAY LUIS DE GRANADA,
dntroduccion al simbolo de la fer, Ed. J. Cuervo (Madrid 1908) p. 103-105.

264 El mosto de granadas aparece en Ct 8,2.

134



imagenes sirven para hablar del mismo misterio, y la relacién con el Cantar se
cita una y otra vez.

Y el contenido de esta estrofa lo resume diciendo que ha ido cantando la
Esposa los bienes que le ha de dar el Esposo en aquella felicidad eterna. La meta
es la union con el Verbo encarnado, conocimiento de Dios, transformacién en su
hermosura (cf. CB 38,1).

En la estrofa CB 38 (Allf me mostrarias...) concreta la amada su pretensién en
aquellas cavernas escondidas, que es conocer lo que desea del amado y recibir
aquello que ya recibié de El en otra ocasi6n. Estas estrofas presentan la invitacion
a una experiencia, pero aparece aqui de nuevo la referencia a un don recibido en
un pasado concreto de la historia, que ciertamente podemos identificar con la En-
carnacion redentora de Cristo que aparecfa en CB 23,3, pero que no excluye una
implicita alusion en el cuerpo del poema, a la experiencia primordial, de cuyo eco
interior brota la vehemencia de su autor, destilando autenticidad. Significativa-
mente aparecen aqui dos veces cada uno de los términos que hemos relacionado
con la experiencia mistica sanjuanista: 2 veces «alli», 2 veces «aquellon.

Persiste el erotismo latente y la interpretacion amatoria se hace evidente, en
el contexto de todo lo anterior. El comentario explica en clave espiritual que aqui
el alma estéd reclamando la consumacion del amor con Dios, con sus dos mayores
aspiraciones: que Dios le ensefie a amarle tal como El la ama a ella, y que le dé la
gloria esencial con que la predestiné (cf. CB 38,2). El amante no esta satisfecho si
no ama cuanto es amado®®, cosa que sdlo puede hacer «con voluntad y fuerza del
mismo Dios» por el Espiritu Santo (cf. CB 38,3). Ensefa Dios a amar pura vy libre-
mente, pero también le capacita para amar con la fuerza que él ama, transforman-
dola en amor (cf. CB 38,4). En el matrimonio espiritual se da una viva imagen de
aquella perfeccion de amor glorioso que solo se dara en el cielo (cf. CB 38,4)%.
Pero ademds el alma pretende también gloria esencial, que consiste en ver el ser
de Dios*, y que queda simbolizada por aquello que me diste el otro dia (cf. CB
38,5). Porque «aquello para que Dios la predesting sin principio vendra ella a po-
seer sin fin. Y esto es aquello que dice le dio el otro dfa, lo cual desea ella poseer
ya manifiestamente en gloria» (CB 38,6). Y el comentario no sabe explicar bien el

* Entramos aqui en el tema de la igualdad de amor, muy querido también por San Bernar-
do: «procura [el almal semejarse a El por su voluntad, amdndole como por El es amada [...]. Todo
ello constituye un verdadero contrato de matrimonio espiritual [...]. Abrazo ciertamente, cuando un
mismo querer, un mismo no querer, hace de dos espiritus uno soloy (cf. BERNARDO DE CLARAVAL,
«Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 83, n® 3 p. 554-555).

8 Juan de la Cruz parece conocer las reflexiones origenianas sobre el amor de Dios, comple-
tandolas con sus aportaciones persanales. Conviene comparar CB 38,3-4 con ORIGENES, Comentario
al Cantar, o.c., p. 209-216. Juan de la Cruz hace una mds profunda elaboracién teoldgica, asimilando
influencias de otras obras, como el opisculo De Beatitudine. Encontramos el texto de esta obrita en
M. A. DIEZ GONZALEZ, Lecturas medievales de San Juan de fa Cruz, Monte Carmelo (Bu rgos 1999)
p. 262-319.

7 La doctrina tomista sobre la gloria esencial y la visién divina de los bienaventurados: cf. ST
1,1,4¢; 1,23,7,3m; 1,58,1¢; 2-2,9,4,3m; ete. Aunque el autor se inspira mucho en De Beatitudine, 4,
p. 309-311, etc.

135



«aquello» sino con nuevas imagenes y simbolos tomados de la palabra de Dios (so-
bre todo del Apocalipsis?® y de los salmos), ya que es desconocido, sin nombre: es
fruto del drbol de la vida, es corona, es mana escondido, es poder sobre las gentes,
un vestido blanco, columna en el templo de Dios y un lugar junto al trono de Cristo,
es torrente de deleite, bendiciones y felicidad (cf. CB 38,7-9). Pero como parece
que el autor atin no cree haber acabado de explicar bien el caquello», anuncia que
continuard haciéndolo en la siguiente estrofa (cf. CB 39,1).

El canto de la dulce filomena

CB 39: El aspirar del aire, el canto de la dulce filomena, el soto y su donaire,
en la noche serena, con llama que consume y no da pena.

Una nueva imagen paradisiaca surge en esta nueva estrofa, con una natura-
leza animada, una brisa en movimiento, el canto de ruisenor, en:medio de una
noche tranquila y en torno a un amable fuego encendido en medio de la escena.
La atribucién alegérica de la declaracién presenta un sentido espiritual a cada
elemento: el aspirar del aire?*” es del Espiritu Santo (cf. CB 39,3), el canto de filo-
mena, que es el ruisefior’™, significa la voz del amado en el fondo del alma (cf.
CB 39,8), el soto y su donaire es toda la creacion recobrada con la sabiduria divi-
na (cf. CB 39,11), la noche serena es la contemplacién mistica en la que el alma
ha entrado (cf. CB 39,12), y la llama es amor del Espiritu Santo (cf. CB 39,14)*".
Algunos autores encuentran vinculos con la poesia profana®?.

El comentario explica que el alma declara aqui lo que el Esposo le ha de dar
en la transformacion beatifica (cf. CB 39,2). Son elementos que de un modo u otro
han salido anteriormente, fruto de la unién, pero que ahora se vuelven a recoger
y comentar, con matices de interés. La aportacién mas novedosa del comentario

“¢ El comentario al texto del Ap es propio del CB, siguiendo las indicaciones del manuscrito
sanlugueno: cf. CantB parte 2%, p. 406 nota 10.
%9 «En nuestro caso la palabra aspirar denota la maravillosa afluencia del espiritu que invadird

impetuosamente todo nuestro ser,..»: cf. B. DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Canta-
res», 0.c., Serm. 72, n?6 p. 485,

270 Sobre la filomena: cf. J. L. MORALES, El Céntico Espiritual de San Juan de la Cruz... o.c., p.
227-231.

1 Aparecen aqui juntos otros simbolos sanjuanistas fundamentales, ef simbolo de la noche, ori-
gen de Subida y Noche y otro simbolo fundamental, la llama, que dard origen al poema y comentario
de la Llarna de amor viva.

% Hay una serie de coincidencias entre San Juan y Garcilaso, en base al libro publicado en
1575 Obras de Boscdn y Garcilaso, trasladadas a materias cristianas y religiosas de Sebastian de Cor-
doba. Por ejemplo: «...el aspirar el aire,/ el canto de la dulce Filomena...» es semejante a «...el viento
espira,/ filomena sospira en dulce canto...». Juan de la Cruz pudo recibir la huella literaria de dicha
obra. Pero también encontramos cierto ambiente semejante en Gregorio Niseno: «(El Esposo] la indu-
ce a gozar de las delicias del tiempo de primavera, cogiendo flores [...], la invita a disfrutar del canto
de las aves: (cf, GRECORIO DE NISA, Comentario al Cantar... 0.c., hom. 6 p. 102); «Lo misme que
es llamado aqui cavidad de la piedra en otros lugares es llamado jardin de felicidad, tienda eterna,
morada cabe el Padre, seno del Patriarca, etc.y (GREGORIO DE NISA, Sobre la vida de Moisés, |l, 247,
0.c., p. 210). Se trata agui la recompensa celestial, muy en linea con lo que dice Juan en esta estrofa.

136



a esta estrofa es la insistencia que se hace de la participacién del alma en la vida
divina, como entrada en la dindmica trinitaria. El alma entra a participar en la as-
piracién del Espfritu Santo de Dios a ella y de ella a Dios??. Y hace una arriesgada
afirmacién: «no serfa verdadera y total transformacién si no se transformase el alma
en las tres personas de la Santisima Trinidad en revelado y manifiesto grado» (CB
39,3)*™. Intuimos que debe tratarse de una participacion de la intimidad trinitaria
divina, donde el alma experimenta entrar, dejandose mover, en sus potencias, por
aquel mismo espiritu que se comunica all*”®. Y defiende la posibilidad de esta ex-
periencia por el poder divino y porque esta divinizacion es precisamente la meta
de la creacion del ser humano a imagen y semejanza divina: «para que pudiese
venir a esto la crié a su imagen y semejanza (Gn 1, 26)» (CB 39,4). Esta divinizacién
es el contenido de la filiacién divina que el Hijo nos ha conseguido y que El mismo
pidi6 al Padre para sus discipulos en Jn 17 (cf. CB 39,5)%. Lo que Dios tiene por
naturaleza lo tendrd el alma por participacion en la unién de amor (cf. CB 39,5-6).
Se reafirma la posibilidad de estas experiencias dentro de la historia, como huella
de una plenitud mayor fuera de ella, aunque sea inefable: «Lo cual, aunque se
cumple perfectamente en la otra vida, todavia en esta (cuando se llega al estado
perfecto, como decimos ha llegado aqui el alma) se alcanza gran rastro y sabor de
ellan (CB 39,6; cf. CB 39,10). Por tanto, la escatologia futura que CB subraya, no
elimina la presente, porque también aqui se puede gozar de la promesa divina y
«se alcanza gran rastro y sabor de ellay.

Una experiencia espiritual que llena al alma de gozo y jabilo exultante (cf.
CB 39,8), fin de males y principio de todos los bienes, dulce gozo y alabanza de
alma y Dios unidos (cf. CB 39,9)*7. Y ha de recibir también la sabiduria de todo
lo creado y de sus relaciones mutuas, tanto de las criaturas superiores como de

8 El comentario aplica al término-aspiracién, tanto la procesién trinitaria que el Hijo procede
eternamente del Padre, como a la accién del Espiritu Santo en el alma: cf. ST 1,27,4,3m; 1,28 4¢;
1,36,1¢; 1,37,1¢; 1,43,2¢, etc. Este escenario espiritual corresponde también al poema y al comen-
tario de la Llama.

74 La obra de la Trinidad es unitaria: «el Padre hace todas las cosas por el Verbo en el Espiritu, y
es asi como la unidad de la Santa Trinidad se salvaguarda, de manera que en la Iglesia es anunciado un
solo Dios que estd sobre todos y obra por todos y en todos (Ef 4,6)»: SAN ATANASIO, Carta a Serapion
4,6, citado en TexPat p. 39. La transformacién divina del alma es una participacion misteriosa en las
peculiaridades personales intratrinitarias.

775 También Santa Teresa parece contemplar la vida trinitaria de amor y conocimiento: «iOh
dnima mial considera el gran deleite y gran amor que tiene el Padre en conacer a su Hijo, y el Hijo
en conocer a su Padre; y la inflamacion con que el Espiritu Santo se junta con ellos, y cémo ninguna
se puede apartar de este amor y conocimiento, porque son una misma cosa. Estas soberanas Personas
se conocen, estas se aman y unas con otras se deleitan. Pues équé menester es mi amor? éPara qué le
queréis, Dios mio, o qué gandis?y: E 7,2.

27 Al final del CB encontramos alusiones a Jn 17. También al final del Comentario niseno te-
nemos una cita semejante, con alusiones a «a gloria que £ me disten y al «que todos sean unon: cf.
GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar... o.c., hom. 15 p. 249. Las citas de Jn 17 son frecuentes
también en De Beatitudine.

77 La meta final de conseguir los gozos celestiales al final de un camino de contemplacidn, tras
una intensa purificacion, aparece con frecuencia en los maestros espirituales. Lo encontramos desa-
rrollado en San Buenaventura: cf. BONAVENTURA, Sofiloqui i altres escrits, o.c., p. 117-138. Pero en

137



las inferiores (cf. CB 39,11). Toda esta sabiduria de Dios secreta y escondida la
recibe el alma en contemplacion oscura, que es un «entender no entendiendo»*”®,
recibiendo una inteligencia desnuda de imagenes (cf. CB 39, 12-13). El amor del
Espiritu Santo ha de consumar esta obra (cf. CB 39,14) y siempre queda en el alma
un anhelo de la vida beatifica en que estard ya en plenitud y sin sufrir, «con llama
que consume y no da pena.

Final pacifico
CB 40: Que nadie lo miraba...

La dltima estrofa resulta misteriosa dentro del poema, y no resulta facil atri-
buirle un significado con sentido dentro del conjunto del texto en su literalidad.
Habla el poeta de alguien en tercera persona, sintiéndose inadvertido, dice que
no estd Aminadab (personaje oscuro citado en Ct 6,11), se afloja el eerco (como si
hubiese habido una batalla) y la caballerfa desciende (quizds de sus posiciones de
batalla), mirando las aguas de un rio o volviendo tras una inundacion*”. Aqui, mas
que nunca, las atribuciones espirituales del autor darédn un sentido al conjunto del
poema: el que habla es el alma (cf. CB 40, 2), Aminadab es el demonio™ (cf. CB
40, 3), el cerco son las pasiones y apetitos del alma que ya no la ahogan (cf. CB 40,
4), la caballeria son los sentidos corporales y las aguas son los bienes espirituales
que goza el alma (cf. CB 40,5). El sentido global esque el alma esta ya desasida de
todo, el demonio esta vencido, las pasiones y apetitos mortificados, y la parte sen-
sitiva e inferior purificada y conformada con la espiritual y puede recibir aquellos

toda la cancién, junto a la anterior, se advierte una fuerte influencia del ap6erifo De Beatitudine, en
temas, ideas y expresiones.

8 Relacionamos esta contemplacitn oscura con la experiencia mistica que aparece en el poema
sanjuanista Entréme donde no supe. Se trata de una sabidurfa misteriosa, en linea con autores como
el PSEUDO-DIONISIO. Es notable la afinidad con Taulero (Temas de oracion 2, 213; 3) y ). Ruusbroec
(Bodas del alma Il, 54), citados en CantA part. 22 p. 419. C. Bernard relaciona la luz de la contermpla-
cién con la presencia activa del £.5, en la intimidad del alma, que influye en el entendimiento, pone en
noche los conocimientos naturales, vacia la voluntad y los afectos demrdenadm y da una inteligencia
sobrenatural sobre las situaciones y un conocimiento profundo de la fe: €. A. BERNARD, Teologia Espi-
ritual. Hacia fa plenitud de la vida en el Espiritu, Atenas (Madrid 1994) p. 499.

7 Intuimos en las imagenes del final del poema, un trasfondo semejante al que aparece en la
homilfa 2 del nisano (cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar... o.c., hom. 2 p. 49-50), segn
el cual, estamos ante un escenario espiritual en el que fa esposa se ha enfrentado a las caballerfas del
demonio, los carros del faraén, que han perseguido a Israel en el paso del Mar Rojo y han sido derro-
tadas, abandonan la persecucmn y dejan en paz a la Esposa que, a ejemplo de Moisés, ha realizado
su fxndo La caballeria se aleja y el agua desciende, tras la accion de Dios que ha liberado a lsrael. La
esposa ALMA (e IGLESIA) triunfa,

0 La identificacion de Aminadab con el demonio aparvc'c también en N 2,23,5. Sobre la figura
de Aminadab: cf. C. P THOMPSON, eAminadab tampoco parecia: prr:sencn y ausencia en el Cintico
yen el Cantary, en fosula 537 (1991) p. 10-11. Aminadab ya aparecia en la Theologia Mystica de E.
Herp como figura de la sensualidad desordenada del alma que le impide el discernimiento espiritual:
O'REILLY, TERENCE, «La figura de Aminadab en los escritos de San Juan de la Cruz, en SanjCruz
31-32 (2003) p. 193. Hay un testimonio aislado de interpretacién antigua de Aminadab-demonio en
TEODORETO DE CIRO en su Interpretatio in Canticum Canticorum, Lib.1V, PG 8, p. 178-182, citado
en CantA part. 2% p. 425 nota 3,

138



bienes espirituales de Dios (cf. CB 40,1). Y Juan de la Cruz aclara que aunque la
parte sensitiva e inferior no tiene capacidad para gustar los bienes espirituales que
Dios quiere dar al alma, si queda influida por ellos?®'.

Y todo el comentario acaba con una invocacién a Jesus, Esposo de las almas,
y una afirmacion del deseo del alma «de ser por él trasladada del matrimonio
espiritual, a que Dios la ha querido llegar en esta Iglesia militante, al glorioso
matrimonio de la triunfante» (cf. CB 40,6). Acabado el proceso del alma-esposa,
el autor retoma la imagen de la Esposa-lglesia, culminando su camino de unién
fuera de la historia.

Hemos hecho hasta aqui un recorrido lineal, estrofa por estrofa, del simbolo
esponsal, contemplando las imdgenes, los simbolos y las atribuciones alegéricas
que el autor asigna a lo largo de todo el comentario, con una primicia de su inter-
pretacién espiritual.

Hacemos ahora una reflexion sobre el uso de las imdgenes simbdlicas tal y
como han aparecido en el Cantico.

3. CONCLUSIONES SOBRE EL RECORRIDO DEL SIMBOLO
ESPONSAL EN EL CB

Las imagenes del CB: lenguaje simbdélico y mistica cristiana

Muchos estudios sobre el Cantico Espiritual han investigado de manera par-
cial o completa las imagenes y los simbolos®?, aunque sus resultados han sido
con frecuencia contradictorios, por prejuicios o visiones deformadas, atribuyen-
do a Juan de la Cruz elementos que no responden al conjunto de su doctrina y
pensamiento®. Nuestro estudio no pretende un andlisis global de los aspectos
literarios®®, sino en aquellos elementos que nos pueden ayudar a profundizar la

! «Por cierta redundancia del espiritu reciben sensitivamente recreacion y deleite de ellos, por
el cual deleite estos sentidos y potencias corporales son atraidos al recogimiento interior, donde esta
bebiendo el alma las aguas de los bienes espirituales»: CB 40,6. De manera semejante nos habla Ger-
son cuando afirma que «ocurre entonces que el cuerpo, influenciado asf, asume y se reviste de ciertas
propiedades del mismo espiritu, abandonando o manteniendo casi inactivas las suyas propiass: cf. J.
GERSON, Teologia Mistica... o.c., p. 199.

2 Una sucinta elaboracion sobre simbologia sanjuanista: cf. M. C. BOBES NAVES, «Simbolo-
gla sanjuanista», en DicSIC pp: 1320-1334. Una vision desde una perspectiva psicoanalitica: cf. C.
BAUDOUIN, Psychanalyse du symbole religieux, Fayard (Paris 1957) p. 234-267. Una obra clasica:
cf. G. MOREL, le sens de l'existence selon Saint Jean de la Croix, vol. 3, Symbolique, Aubier (Paris
1960-1961).

% Enla actualidad son muchas y muy divergentes las interpretaciones: «Se percibe cierta hostili-
dad entre los estudiosos del lenguaje o del arte y los exegetas del mensaje, de la ensefanza sanjuanista.
Como si fuese imposible tender un puente entre ambas vertientesy: ESJ vol. 1 p. 704, Juan de la Cruz
es reivindicado desde diferentes posturas dentro y fuera de ambientes eclesiales: cf. D. YNDURAIN,
San Juan de Ja Cruz. Poesia, o.c., p13-33.

“ Hay estudios muy buenos a este nivel (cf. obras citadas de Yndurain o Ddmaso Alonso en
poesia o Hatfeld en prosa); también articulos que profundizan los recursos literarios, como el de M.

139



espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista. Juan de la Cruz domina numero-
sas técnicas poéticas y artificios retéricos que amplifican su rica expresividad?®.
Aunque se dan algunas influencias de la poesia popular y culta renacentista en el
Céntico no tienen tanta importancia como las influencias biblicas y patristicas*®.
Colin P Thompson ha mostrado como muchas expresiones o imagenes usadas por
Juan son frecuentes en la poesia amorosa popular o culta de su época*”’: asociar
el amor con sufrir, heridas y muerte, el ambiente pastoril, pdjaros y animales, los
nombres de «carillo» 0 «palomica» en diminutivo, términos como «amaresy, mon-
tanas (también montina), rios, flores, riberas, pastores, ruisenor, fuentes (también
fonte), noches y albadas, lamentos amorosos, los 0jos y las miradas de los aman-
tes, etc. son elementos que ya aparecen en el Cancionero de su época. Es eviden-
te que el poeta carmelita conoce estas fuentes pero que su principal inspiracién
estd en la Biblia, donde también ha encontrado estos elementos, asumiéndolos
en sentido simbdlico o alegdrico®®. Hemos constatado también las semejanzas
e influencias de autores patristicos y medievales, rastreando muchos elementos
comunes con Origenes, Gregorio de Nisa, San Bernardo, Dionisio Aeropagita,
San Buenaventura, etc. Pero Juan toma de ellos libremente temas e imdgenes,
sin ligarse del todo a nadie, y rehaciendo una doctrina de espiritualidad esponsal
con numerosos elementos recibidos de la tradicion monastica y espiritual con una
gran originalidad y variedad de usos y resortes.

En CB se da un amplisimo uso de imédgenes, adoptadas de modos muy dis-
tintos, a veces opuestos. En CB 14,8 las insulas extranas se refieren al Amado, en
CB 19,2 al alma. El ciervo aparece en CB 1y n CB 13,9 referido al Amado, pero
en CB 9,1 se refiere al alma, y en 20-21,16 se aplica a la facultad concupiscible
del alma. Las flores son las virtudes del'alma en CB 17,10; 18,5; 30,3), aunque en
CB 3, 5 representan sus apetites; y en CB 4,6 a dngeles y almas santificadas. En
CB 20-21 el agua es afliccion, pero en CB 36,9 es conocimiento de Dios y en CB
40,5 son deleites espirituales, Las montanas son virtudes en CB 3,4, se identifican
misteriosamente con el Amado en CB 14-15,6, y representan la armonia de los

C. Bobes Naves, «Lecturas del Cantico Espiritual desde la teoria de la recepciong, en AAVV., Simposio
sobre san Juan dela.Croz, o.c., p. 15-50.

“* Lo muestra con claridad el cap, 52 de la obra de C. R THOMPSON, H poeta y el mistico...
0.¢., P:119-160.

4 Thompson llega a afirmar que el Cantico es la obra sanjuanista que tiene una menor influen-
cia de la poesfa secular: cf. 1b. p. 113.

*7 Cf. C. R THOMPSON, Canciones en la noche... o.c., p. 158-163,

* Quizas el autor que haya estudiado mas a fondo el tema del simbolo en San Juan de la Cruz
haya sido G. Morel, que dedicé el tercer volumen de su obra ya citada Le sens de V'existence selon
Saint Jean de la Croix, titulado Symbolique a una profunda vision del simbolo. Sin embargo hay que
achacar a la obra de Morel, valiosa por su intento de poner la doctrina sanjuanista en didlogo con las
inquietudes y angustias del pensamiento contempordneo, una cierta interpretacion parcial del sanjua-
nismo desde una dptica hegeliana, que oscurece la fuente biblica y espiritual de su autor. Interpretar la
catarsis purificadora desde la dialéctica de los opuestos y fas negaciones sanjuanistas como etapa del
proceso que ha de conducir a la sintesis superadora de conflictos, y en Gltimo término, al Absoluto,
es una sugerente e interesante interpretacian del sanjuanismo pero que no acaba de penetrar eén el
corazon de su pensamiento y su doctrina, que no es filoséfica sino espiritual.

140




sentidos y las facultades del hombre en CB 16,10, y también los actos desordena-
dos del alma en CB 20-21,8; pero una vez mas representan el conocimiento de
Dios en CB 36,6. El alma, por su parte, es representada con muchas imagenes del
poema: vida, esposa, huerto, paloma, tortolica. El Amado es representado por el
ciervo, montanas, valles, insulas, rfos, silbo, noche, mdsica, soledad, cena, arca,
Filomena, lecho, fuente. No todas las imagenes son claramente simbolicas, ya que
el texto también usa comparaciones o alegorfas, pero el simbolismo impregna
todo el relato. El texto sanjuanista va de la poesia al comentario, usando simbolos
y alegorias, mezclando una vaga paréfrasis con exégesis de la Escritura.

Se da, por tanto, una multiplicidad cambiante de imagenes que apun-
tan misteriosos significados que eluden un sentido Gnico o una interpretacién
racionalista®®. La sugerencia y el contraste nos llevan a buscar el mensaje a
un nivel trascendente donde las palabras insindan pero no definen. Solo la
experiencia alcanza su objetivo que, por otro lado, es inexpresable, pero que
puede evocarse mediante simbolos. Un signo visible nos puede evocar mdlti-
ples significados invisibles, por lo que comprobamos que la funcién simbdlica
es humana y que no reside en los objetos mismos sino en sus evocaciones
subjetivas o arquetipicas. Los simbolos expresan el misterio de la vida, aquello
mas profundo del ser humano que la razén no alcanza a comprender. Expresan
realidades del corazén, del centro interior y personal del hombre. Los simbolos
despiertan el interior del hombre y nos capacitan para expresar lo més intimo,
constituyen el «lenguaje del corazon»*.

La poesia y el comentario actian complementariamente pero se rinden ante
el misterio que al final se inclina ante un «aquello» que se dio en tiempo pasado
y en un oculto alli: «aquello que mi alma pretendia» y «aquello que me diste el
otro dia». Misterioso pero real, para cuya expresividad va a tener un papel fun-
damental el simbolo?”". Podemos identificar a Juan de la Cruz como uno de los
mayores representantes de la teologia simbélica®®? que, mds que querer dar una
explicacion racional de las cosas pretende mostrar su razonabilidad, pero respe-
tando el misterio de la Revelacion y la distancia insalvable del hombre con Dios
que solo puede ser salvada por El mismo. Juan nos invita con su obra a entrar
en el misterio de una palabra que va mds alld de su significado literal, una «pala-

“ Una buena vision global sobre el juego de las imdgenes en Cantico, los recursos expresivos
utilizados y las fuentes literarias nos la presenta Thompson: ef. C. B THOMPSON, Canciones en fa

noche... o.c., p. 140-165.

M Cf. X, QUINZA LLEO, «Los lenguajes de la few, en Historia de la accion educativa de la Iglesia
en Espana. [. BAC (Madrid 1995) p. 36.

* E Ruiz ha hablado de una dimension simbdlica, que junto a la antropologica y la teologal
constituyen los pilares fundamentales de la interioridad sanjuanista: ¢f. E RUIZ, «Interioridad psiquica
y espiritualidad sanjuanista», en AAVV,, Dottore mistico... 0.c. p. 52-55.

#2 Cf. C. GARCIA CUEVAS, «El Bestiario simbélico en el Cantico Espiritual de San Juan de la
Cruz», en AAVV,, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 198; cf. 1. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz:
simbolismo metaféricon, o.c., p. 308.

141



bra trascendida»?*® que apunta hacia el misterioso designio escondido en todo lo
creado. El simbolo permite hablar de Dios, respetando la infinita distancia con el
hombre, a partir de imdgenes, sugerencias, evocaciones que hablan al corazén y
no s6lo a la razén discursiva®™. Y es precisamente la humanidad de Cristo la que
nos revela la clave del simbolismo cristiano®®: es la doctrina de CB 37.

En el fondo, los escritos sanjuanistas reflejan un viaje interior*”, una expe-
riencia mistica que reclama la expresividad del simbolo: «el lenguaje simbdlico
se aproxima a una realidad que lo desborda»®’. Es muy apropiado hablar de la
«experiencia simbélicay como hace Baruzi: «El verdadero simbolo se adhiere
a la experiencia. No es la figura de una experiencia. Y asi, es, en Ultimo analisis,
como el simbolismo se diferencia del alegorismo»**. La Mistica es un contacto
«experiencialy con la realidad dltima, con el misterio de Dios, misterio que es ori-
gen, trascendente-inmanente, que no se puede manipular, objetivar. El lenguaje
puede apuntar hacia el misterio pero nunca llegara a agotarlo. La mistica choca
siempre con el problema de la inefabilidad®®. Para salvar esta distancia, nada
mejor que la poesfa, con el simbolo y la metafora que inventan aquello que hay
que decir, y para lo cual no hay palabra®®. Y la poesia sanjuanista se convertird en

23 Cf. M. ALVAR LOPEZ, «yLa Palabra trascendida de San Juan de la Cruzy, en AAVV,, Simposio
sobre San Juan de la Cruz,» o.c., p. 207-229,

% La teologia tomista afirmaba la existencia del-elemento simbdlico en la base de todas nuestras
expresiones de lo espiritual ya que la inteligencia no puede acceder directamente y necesita media-
ciones del conacimiento sensible: ¢f. BOUYER, LOUIS, «Simbolon, en Biccionario de Teologia, Herder
(Barcelona 1973) p. 611. También Nicolds de Cusa habfa descrito el métado cognoscitivo de la «docta
ignorancias para acceder al conocimiento de lo desconocido ¢ infinito a partir de lo conocide y lo
finito, buscando relaciones simbdlicas: ef. M. C. BOBES NAVES, «Simbologia sanjuanistas, en DicSJC
p. 1326-1327.

ang

La humanidad de Cristo es simbolo real de Dios, es «la automanifestacion del Logos mismon:
cf. Ki RAHNER, «Para una teologia del simbolow, o.c,, p. 301-304, Lo explica G, Miseno: ¢lLa esposa
a las doncellas} les lleva de la mano mostrandoles el camino de Dios hecho hombre ... Todas estas
cosas, por las cuales se describe la hermosura del Esposo no se refieren directamente a la divinidad,
Son cualidades que hemas padido contemplar a su paso por la tierra, hecho hombre y conviviendo
como uno de ellos. A través de lo visible, por decirlo con palabras del apéstol, podemos ver lo que en
El es invisibles.. ¥ después «en este mundo lo centemplamos por medio de la lglesia [...]. La iglesia es
el cuerpo del Esposo, que muestra peculiar hermosura porcada uno de sus miembross: GREGORIO
DE NISA, Comentario al Cantar... o.c., hom. 13 p. 206-207.

#% Cf. C. P THOMPSON, £l poeta y el mistico.... o.c., p. 66:67; ¢f: BMC 13 p. 213.

=7 Cf, ). SANZ MONTES, «lllum totaliter dn’fgas» (3EpAg 15). La simbologfa esponsal como clave
hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asfs, Pontificium Athenaeum Antonianum (Roma 2000)
p- 35,

51, BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de fa experiencia mistica, o.c., p. 334.

# Cf. R. PINERO MORAL, «La inefabilidad mistica: ordculo para la metafisicay, en ACTAS vol
3. p. 351-363. Juan de la Cruz insiste en la dificultad de expresar las experiencias vividas (cf. Canti-
co, prél, 1;12,9; 20,15 y 39,12). Un tema muy frecuente en autores espirituales y misticos camo
Gregorio de Nisa (GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 12, p. 183-198) o Dionisio
Aerapagita {(cf. Los Nombre Divinos, cap. 1).

% Cf. C. P THOMPSON, «El mundo metaférico de San Juany, en ACTAS vol. 1. p. 75-93; ¢f. ). F
SANTARRUFINA ALCAIDE, «éSan Juan de la Cruz puede dialogar con el hombre moderno?s, en SanjCruz
2(1984) p. 35. Cf. 1. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metaféricon, o.c., p. 296-297.

142



el medio mds adecuado para transmitir lo indecible®" porque «con figuras, com-
paraciones y semejanzas, antes rebosan algo de lo que sienten y de la abundancia
del espiritu vierten secretos misteriosy (CB prol. 1). Todas las imdgenes se recla-
man mutuamente y en conjunto nos muestran un mosaico extraordinariamente
variado que conserva y transmite la riqueza de la vida espiritual, con su misterio,
con sus contrastes, con sus matices.

De la poesia exenta al comentario simbélico-alegérico

Es evidente a lo largo de toda la obra del CB una clara distincion entre el sen-
tido literal del poema, considerado en si mismo, y el comentario de tipo espiritual
y moral que el autor le atribuye®®. El sentido literal del mismo es claro y evidente
como poema amoroso, perfectamente entroncado con el estilo del Cantar de los
Cantares. Ciertamente, el estilo de exégesis alegérico-espiritual alejandrino que
Juan de la Cruz ha conocido es el conductor de la explicacion pedagégico-moral
que el mismo autor va a realizar, cayendo en una alegorizacién pormenoriza-
da de los elementos propios del poema al servicio de una finalidad pedagogica
espiritual’®. Aunque el mismo autor no quiere absolutizar sus interpretaciones,
como ya hemos comprobado, va que asigna en ocasiones a los mismos elementos
sentidos distintos, sin preocuparse de justificarlo. Ya en el Prélogo afirmé que no
hay que atarse a la interpretacion que €l da sino que pueden caber otras: «Y asi,
aunque en alguna manera se declaran, no hay para qué atarse a la declaraciony
(Prol. 2). En cualquier caso es evidente que su interpretacion si tiene un cierto
caracter prototipico, porque nos muestra las lineas fundamentales de su pensa-
miento, dentro de las cuales caben otras interpretaciones, pero que si excluirian
cierto tipo de explicaciones con mentalidades que no compartan sus presupuestos

0 No veo clara la divisién que hace J. Manuel Martin Portales, entre «experiencia mistica» y
«experiencia poéticay, atribuyendo a Juan de la Cruz esta Gltima, en su articulo «Mistica y expresiény,
en San/Cruz 30 (2003) p. 197-225, donde gritica el libro de M. NORBERT UBARRI, Las categorias
de-espacio y tiempo en san Juan de la Cruz. La articulacion de lo inefable, Editorial de Espiritualidad
(Madrid 2002). Tal distincién deberfa situarse en un marco mds general de Teoria de la Comunicacion
(o de la Poesia, como él senala) para poder iluminar mejor el tema. Aunque no sea apropiado separar
ambos mementos como hace M. Norbert Ubarri, no podemos olvidar que lo propio de Juan de la
Cruz es la experiencia mistica que se comunica en un corazon de poeta. A Juan no le sacd del ostra-
cismo carcelario la irrupcion en su mente de unos juegos de palabras llenos de bellas evocaciones y
sentimientos. Hubo algo mds, un no sé qué: una experiencia inefable que, en su interior, dinamiza la
poesfa, Es interesante para clarificar este tema la diferencia que se establece entre el proceso mistico y
el éxtasis poético: cf. E. WILHELMSEN, Process of Knowledge and Process of Communication in John of
the Cross, Ann Arbor, University Microfilms International, (Michigan 1985) p. 306.

2 Es propio del simbolo establecer una «relacion entre el mundo fisico y el mundo morabs: G.
MICHAUD, Le message poétique du symbolisme, Nizet (Paris 1966).

5 En la obra sanjuanista convive la genialidad simbélica con un cierto alegorismo diddctico
poco brillante: cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 357.
Ciertamente habra que tener siempre en cuenta que Juan va mds alld con su poesfa que con su ex-
plicacion didéctica, y precisamente en aquella encontraremos lo mds valioso de su pensamiento sim-
bélico: «la imaginacion simbdlica le conduce a las profundidades de su pensamiento y a su auténtica
intuicion del mundon (cf. Ih. p. 361).

143



fundamentales™. La obra escrita de Juan se caracteriza por su riqueza significati-
va, abierta a miltiples significados, por una constitutiva ambigiiedad™™. Algunos
autores han hablado de «enguajes infinitos»*® abiertos a mdltiples interpreta-
ciones, que denotan la absoluta libertad expresiva con la que el autor hace uso
del lenguaje®. La obra sanjuanista trasluce la energia de la experiencia mistica
vertida en lenguaje simbdlico.

Una caracteristica esencial del lenguaje mistico sanjuanista es la transgre-
sividad®™: se realiza una cierta violentacion del lenguaje que extiende y multi-
plica los sentidos propios y naturales en sentido simbélico, para apuntar a los
misterios inefables que pretende describir*™. El simbolismo asume en Juan de la
Cruz el caracter de forma expresiva del conocimiento mistico*’, prolongada en
alegorias. Con frecuencia, la abundancia de atribuciones alegéricas acomodaticias
hace perder la fuerza expresiva que el poema si tiene en si mismo, y los geniales
simbolismos del autor quedan desdibujados al ir transfiriendo unos significados
tan concretos a los elementos que van apareciendo y querer elaborar en base a
ellos una doctrina espiritual sistematizada. Por otro lado, este estilo de escrito e
interpretacion hay que valorarlo dentro de su época y con sus condicionamientos
histéricos y culturales. En ocasiones se juzga a Juan.de la Cruz como un poeta
moderno sin considerar que escribié sus obras hace mds de cuatro siglos.

Podriamos decir que el simbolo encuentra su lugar justo en la poesia®'' y
sirve para expresar los elementos fundamentales de la experiencia mistica san-
juanista mientras que la alegoria se desarrolla més en el comentario y sirve para
la transmisién de un contenido doctrinal especifico, ascético, ético y moral: una
pedagogfa espiritual al servicio preferente de las carmelitas. La atribucién alegé-
rica de sentidos a todos los elementos sirve para desmenuzar una doctrina espi-
ritual que reclama matices y explicaciones, para los que no quiere alejarse de las

* wUtilizar su propio enfoque flexible coma justificacién para alejarse de esa interpretacion
espiritual constituirfa un grave error de interpretacion de Juan de la Cruz: C. B THOMPSON, H poeta
y el mistico... o:c., p. 187,

" Lo muestra claramente el andlisis de M. C. BOBES NAVES, «lecturas del Cantico Espiritual
desde la estética de la recepciom, en AAW,, Simpaosio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 30-45.

% Cf. L. LOPEZ BARALT, «Los lenguajes infinitos de san Juan de la Cruz en Ibn ‘Arabi de Murciay
enActas del VI Congreso Internacional Hispanistas (Toronto 1980) p. 173-177.

W7 C.ESjvol. 1 p, 743-752. 734,

i Sobre este elemento del lenguaje mistico: f. ). MARTIN VELASCO, El fenémeno mistico.
Estudio comparado, Trotta (Madrid 1999) p. 53-64.

 Cf. C. CUEVAS GARCIA, San Juan de la Cruz y la trasgresion de la norma expresivan, en
ACTAS vol. 1 p.49-73.

M0 F, Ruiz distingue entre simbolos especulativos y simbolos intuitivo-visuales: F. RUIZ, «Simbo-
lon, en AAVV. (coord. Ermanno Ancilli), Diccionario de Espiritualidad vol. 3, Herder (Barcelona 1984)
p- 394. Los simbolos sanjuanistas se ajustan mds a la segunda categoria, relacionados con procesos
expresivos (y poéticos), que captan e interpretan la realidad y asumen una clave iluminadora comu-
nicativa, aungque inefable.

*!! wincluso para tedlogos y doctrinales; es la poesia el texto més ricon: D. YNDURAIN, «San Juan
de la Cruz, Doctor de la Iglesiar, en Insula 537 (1991) p. 20.

144



imdgenes de la poesia, aunque a veces esté forzando las interpretaciones. Ello no
resulta ninglin problema para el autor, que sigue los cdnones propios de un estilo
exegético patristico, y abre el campo de las posibles interpretaciones distintas?'2.
En una época en que no estaban tan claramente discriminados la alegoria y el sim-
bolismo, la posicion sanjuanista de no absolutizar sus propias imagenes nos estd
afirmando la importancia de sus valores simbdlicos, abiertos a mdltiples sentidos,
como manifestacion de los misterios espirituales y divinos a los que aluden®'”.

Siguiendo lo dicho podemos afirmar que en el Cdntico Espiritual se recoge
un mensaje simbolico, como experiencia peculiar de conocimiento, y que esa
dimension queda mas claramente reflejada en el poema, mientras que el co-
mentario resulta un estrechamiento de su riqueza constitutiva y de las multiples
posibilidades que contiene. Las explicaciones alegéricas tienden a ahogar la abun-
dancia del misterio pero el autor las utiliza para mostrar las huellas de los mdltiples
sentidos que se ocultan en aquellas imdgenes. Por tanto, conviene conocer las
interpretaciones de los comentarios, pero al mismo tiempo también relativizarlas
para poder entrar en un misterio de gratuidad y sabidurfa que se regala a quie-
nes se acercan a él desapegados de todo y dispuestos a vivir una experiencia.
Para explicar el misterio Juan de la Cruz usa los conceptos, criterios e imdgenes
que posee’', pero el misterio en si, que es lo importante, estd siempre mads allg,
y nadie como Juan nos da testimonio de ello con sus abundantes alusiones a la
imposibilidad de expresarlo. El contenido mistico queda protegido por el lenguaje
simbdlico. Pero también hay que senalar que el lenguaje simbdlico ofrece diversas
posibilidades, mostrando la vitalidad comunicativa de un mensaje que establece
una relacion dindmica y personal con cada lector.

El simbolismo de una naturaleza transfigurada

Pero ¢qué conocimiento y qué experiencia nos ofrecen las imagenes y sim-
bolos del Cantico que acompanan al simbolo esponsal? Podriamos hablar del sim-
bolo de la brisa, que aparece comentando los «silbos de los aires amorosos» (CB

2 Hemos comprobacdo la atribucion en Cdntico de diversos significados a las mismas imdgenes.
También ocurre lo mismo en S y N. Juan da tres interpretaciones distintas a la primera estrofa del poe-
ma de la-Noche, en S 1, N 1y N 2. Esta circunstancia tiene muche valor para mostrarnos el estilo del
comentario sanjuanista, abierto a diversas posibilidades. Caben, por tanto, las disertaciones doctrinales
variadas, sin excluirse ni agotar el sentido original. Esto nos muestra la mentalidad abierta de Juan de
la Cruz ante su propia obra: cf. ES) vol. T p. 648.

1 En este tema estamos de acuerdo con C. P Thompson cuando afirma que «muchas de las
imdgenes del poema no tienen una interpretacin Gnica y se aproximan a una forma simbédlica del
lenguajen: C. P THOMPSON, El poeta y el mistico... o.c., p. 137. O también: «El mundo poético
del Cdntico es un mundo donde lo familiar puede ser hallado extrano v lo extrano volverse familiar.
Ofrece una nueva lectura de su materia prima, las palabras, de manera que hablan con un poder
desacostumbrado y comunican a través de culturas y siglos. En términos eristianos, este renacimien-
to del lenguaje tiene una cualidad pentecostal y sacramentaby: C. P THOMPSON, Canciones en la
noche... o.c., p. 164.

" Por otro lado Juan de la Cruz nos presenta la necesaria comunicacion dentro de la tradicion
cristiana de la experiencia de Dios, vertida en los conceptos y doctrinas que han modelado la cosmo-
vision cristiana de una época.

145



14), el cierzo y el austro (CB 17), los aires (CB 20) y el «aspirar del aire» (CB 39).
El contenido de este simbolo alude a los movimientos etéreos del espiritu, cuyo
contenido teolégico era muy evidente para el autor, tal y como los comentarios
reflejan. Aunque tiene un sentido ambivalente: positive en los algunos casos (sil-
bos, austro, aspirar del aire), y negativo en otros (cierzo, aires).

También encontramos un valor simbélico para la montana, el agua, las ca-
vernas de la piedra, etc. La naturaleza ocupa un lugar principal y se revela como
fuente de simbolos que, transcendiendo su sentido natural y basico, se llenan de
contenidos nuevos y profundos, generadores de un conocimiento original que
funciona a diversos niveles. La naturaleza que aparece en el Cantar es muy distinta
de la que encontramos, por ejemplo, en Garcilaso y otros poetas de su época’™.
Mientras que en aquellos era un espejo que reflejaba las emociones humanas, en
el Cdntico participa activamente del drama como un concursante activo del desa-
rrollo del relato. Es una naturaleza viva a la que se pregunta y que responde (CB
4-5), en la que el Amado se oculta (CB 1-4) y se hace presente (CB 13-14). Ello se
explica a la luz del comentario por la huella divina puesta en la creacion, que da
testimonio de su presencia en todas las cosas. En CB 14-15 nos encontramos con
otra cosa alin mds sorprendente. Para caracterizar el fruto del encuentro con el
Amado se junta una multiplicidad de imdgenes de la naturaleza, pero se ponen al
lado otros elementos. La suma de todo, parece decirnos la estrofa doble, presenta
el fruto del encuentro.

El nicleo de la experiencia simbdlica aparece representado como una ex-
plosion simbdlica que unifica la persona y sacia los anhelos de unidad, de amor
y de conocimiento, del ser humano vulnerable. Se expresa asi lo més misterioso
de la existencia sin sentirnos separados de ella, gracias a los simbolos: «El pensa-
miento simbdlico establece la conexion entre las dos mitades del mundo que son
el dentro y el fuera; el propio yo se convierte en la imagen reflejada del universo
(se convierte en un microcesmos), y este a su vez, en la imagen agrandada del yo
personal (se convierte en un macrocosmos) [...]. El simbolo actda a la manera de
pinza, que conecta aquello que le llega al hombre de fuera con aquello que ya
tiene, gracias a las formas y posibilidades preformadas anteriormente»*'".

Se hace presente algo que esta oculto, que no es accesible en si mismo y
que, sin embargo se muestra, en virtud del dinamismo simbdlico. El significado
oculto se muestra, se da a conocer epifdnicamente, como aparicion de lo inefable
que se muestra en el significante y que apunta hacia lo no sensible en todas sus
formas: inconsciente, metafisico, sobrenatural, artistico etc. El simbolo es epifania
del misterio y apunta a la totalidad. El pensamiento simbdlico es inexpresable y
por ello necesita expresarse mediante analogias, relaciones y sintesis, mediante la
yuxtaposicion de elementos racionales e irracionales. Y asi los simbolos pueden
convertirse en el mensaje de la totalidad del ser, de un mundo universal y puro,
siempre en continua renovacion.

L€ P THOMPSON, E poeta y el mistico. ., o.c., p. 139,
18 M. LURKER, El mensaje de los simbolos, o.c., p- 24.

146



Por Gltimo, en CB 16-17 nos encontramos una confrontacién de criaturas
que parecen luchar en campos enemigos (las raposas contra la vina, el cierzo con-
tra el austro) y mds adelante, en CB 20-21, una nueva conjuncién de imagenes de
naturaleza, con animales, etc., sirve para representar los enemigos de la plenitud
experimentada que ahora han de ser conjurados. La naturaleza es el campo de
batalla del Creador con el Espiritu del mal, y es al mismo tiempo el lugar adverso
y favorable para el encuentro de los amantes. Los mismos elementos, como por
ejemplo las montafas, parecen estar a ambos lados de la batalla: revelan los frutos
del encuentro en CB 13-15 pero son conjurados como enemigos en CB 20. La
Creacion es el escenario dramadtico de la bisqueda del Amado.

La presencia de los animales también adquiere un valor simbélico importan-
te: el bestiario*'” sanjuanista participa de la lucha espiritual del alma. El Esposo
que desaparece es un ciervo’® (CB 1; CB 13) y el alma es paloma*? (CB 13; CB
34). Pero en toda la primera parte del recorrido, incluso dentro del desposorio,
los animales parecen luchar con el alma para imposibilitar la unién: por eso ella
ha de armarse de valor (no temeré las fieras...: CB 3); alin después del desposorio
el alma ha de pedir proteccién frente a ellos (cazadnos las raposas...: CB 16) y
el Esposo los ha de conjurar para alcanzar la unién definitiva (A las aves ligeras,
leones, ciervos, gamos saltadores...: CB 20-21). En cambio, al final del proceso
espiritual todo el bestiario parece haber sido domesticado y transformado en una
naturaleza pacificada y se une al gozo de la unién simbolizado en el canto de la
dulce filomena: CB 39. Todos los animales desaparecen ante la paloma que ya ha
encontrado a su consorte (después del Diluvio: CB 34) y parecen unirse a la voz
del ruisenor. Teniendo en cuenta que se trata de un combate espiritual y de un
drama interior, lo animal evoca la «vida en el sentido» de los instintos y apetitos
ciegos, condicién primaria del hombre opuesta a la vida en el espiritu, mientras
que el camino espiritual significa una progresiva «domesticacién» de la condicion
animal del hombre influenciada por la «animalidad» que le rodea, que se deja go-
bernar por el espiritu y es conducida y orientada hacia su perfeccién, que asume
lo animal-humano y lo transfigura en humano-divino.

Es evidente que en todo este proceso los seres creados no estdn significando
el mundo natural, sino que se trata de una naturaleza recreada simbdlicamente
para comunicar el mensaje del drama interior del hombre que busca a Dios en
todas las cosas y en si mismo. La naturaleza se pone al servicio del camino interior
de la espiritualidad.

El simbolo, en si mismo, y en cuanto que atna elementos dispersos, mani-
fiesta un cierto talante esponsal o unitivo. El simbolo se muestra como lenguaje

W Para este tema: cf. C. CUEVAS GARCIA, «El Bestiario simbélico en el Céntico Espiritual de
San Juan de la Cruzs, en AAVV, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 181-203.

™ Simbolo de rapidez y agilidad en la dindmica presencia-ausencia. Aunque también es un
topico de la hermosura masculina y del amado en la poesia hebrea y en la drabe: ¢f. L. LOPEZ BARALT,

] - - y

«El Céntico Espiritual o el jbilo de la unién transformantes, o.c., p. 176.

19 Simbolo particularmente apropiade para evocar el «uelo mistico» del alma, que tiene ante-
cedentes de ascendencia platénica: cf. Fedro, 246.

147



que permite a la Realidad transparentarse en las realidades, como puerta de
acceso a lo Trascendente’”, Tanto el poema como el comentario muestran el
uso de imdgenes comunes de la naturaleza, de la tradicion biblica, de la lirica
renacentista, ensamblados en un misterioso mundo unificado con relaciones
inesperadas entre ellos generando la creacién de un cosmos renacido con un
lenguaje renovado donde las cosas son mucho mds de aquello que aparentan:
«la creaci6n es afirmada y transfigurada»®'. Es la maravilla de la contemplacion
de una naturaleza creada por Dios y redimida por Cristo que ante los ojos pu-
rificados del alma se revela como lugar de encuentro humano-divino, imagen
clarificada de su Origen, presencia participada del Sumo Bien*?. Se produce
aqui la culminacién de un proceso de espiritualizacion de las criaturas*® que,
si bien se podia observar también en otros autores como fray Luis de Leén, en
Juan va a alcanzar un nivel distinto**.

La funcion de los simbolos sanjuanistas del Cantico

En base a todo lo que vamos diciendo, ya hemos empezado a responder
a la pregunta: ¢Cudl es la funcién del simbolo, y particularmente del simbolo
esponsal, dentro del Cantico Espiritual y de la doctrina sanjuanista? Los simbolos
sanjuanistas realizan la mision de superar la inefabilidad para poder comunicar
ciertos conceptos y experiencias que no serian comprensibles en absoluto de otro
modo™. Juan es un gran creador de lenguaje®**, un mistico con alma de poeta. El
simbolo, tal y como lo concibe el poeta, esta mostrando un conocimiento espe-
cifico de la realidad desde la vertiente mas genuinamente humana, unificando al
conocimiento mismo de lo real la emacion suscitada en el sujeto’’. El simbolo es

320

«Experiencia mistica y simbolo estén estrechamente unidos para intentar superar y cruzar el abis-
mo de lo inefable por el amor, haciendo del lenguaje un ambito simbdlico revelador de Luz: R. PINERO
MORAL, «La inefabilidad mistica: ordculo para la metafisicas, en ACTAS vol 3. p. 358-359.

#1 €. R THOMPS@N, Canciones en la noche... o.c., p. 149,

2 Por ello se puede hablar de una profunda vivencia ecoldgica de Juan de la Cruz, que sabe
recuperar la grandeza de lo creado eshozada en la intencion divina original: cf. J. V. RODRIGUEZ,
«Juan de la Cruz y la ecologiay, en RevEspir 46 (1987) p. 109-133.

#4 L E.OROZCO, Poesia y mistica, Guadarrama (Madrid 1954) p. 217-228.

 Juan llega a decir que no sélo esta Dios en las'criaturas, sino que «estas criaturas son Diosy,
Es la revelacion plena de la huella divina en todo lo creado, cuando el hombre se ha purificado para
captar la realidad con los ojos de Dies, con la inocencia del Paraisa (of. CA 13-14,5).

#5 La funcion de los simbolos, al lado de otros recursos literarios, es la de servir la construccion
de un wuniverso ficcionaly al servicio del mensaje: cf. M. C, BOBES NAVES, «5imbologia sanjuanistay,
en DieSJC p. 1320. Un universo simbodlico profundamente humano (cf. E. CASSIRER, Antropologia
filoséfica. .., o.c., p. 47), capaz de dar sentido espiritual a todos los elementos y circunstancias. del
mundo fisico y guiar a través de ellos.

_ “5Cf. M. ). MANCHO DUQUE, Recursos f_éxr'co‘—seménricos en los escritos de San Juan de fa
Cruz, Centro Internacional Teresiano-sanjuanista (Avila 1988) p. 22.

7 «lLos simbolos, en arte y religion, en el mito y en el sueno, no son simples reproducciones de
la realidad sino que revelan una manera de ser, que escapa a la experiencia inmediatan: M. LURKER,
El mensaje de los simbolos, o.c., p. 15; ¢f. M. C. BOBES NAVES, vocablo «imbologia sanjuanistay, en
DicSJC p. 1328,

148



el camino para un conocimiento no racional sino intuitivo, elemento fundamental
para la comunicacién de lo nuevo y lo desconocido, a partir de los elementos ana-
logos prestados de otras realidades ya conocidas o asimiladas con anterioridad. El
simbolo es una estructura fundamental del conocimiento humano, que va a servir
de manera privilegiada para comunicar la experiencia mistica sanjuanista y el co-
nocimiento experiencial y teolégico de su autor’?®. Dicho conocimiento siempre
asume una caracteristica peculiar al querer expresar aquello que el autor quiere
comunicar en los esquemas siempre limitados del lenguaje recibido en su propia
tradicién. La extraordinaria virtud poética de San Juan de la Cruz le ayudard a pe-
netrar lo inefable con valentia y agudeza, mostrando nuevas sendas de experien-
cia y conocimiento espiritual que permiten progresar en las formas expresivas de
la espiritualidad cristiana, que Juan de la Cruz asume, renueva y multiplica, gracias
a los simbolos. El simbolo sanjuanista es la huella de su experiencia mistica, que
unifica lo vivido y lo sabido (como experiencia humana asumida y contemplada
dentro de un paradigma de pensamiento de su época y ambiente) e intenta trans-
mitirse a personas escogidas cercanas al autor.

Conviene distinguir también lo que G. Castro define como «simbolos
descriptivos»*??, que no son tan claros como los simbolos dominantes (noche,
llama, desposorio, etc.) ni tan extdticos, y sirven para completar los aspectos
experienciales: el vuelo®, el viaje o camino espiritual, la ausencia o la pre-
sencia®'. Sobre todo, yo subrayaria las «sensaciones espirituales». Nos parece
evidente que las sensaciones espirituales son vivencias simbdlicas, en las que el
elemento sensible de una sensacién humana se pone al servicio de representar
experiencias inefables de comunicacion divina: los toques, los olores, las heridas,

8 F Ruiz define el simbolo cristiano como «cosa o signo que tiene, por su vinculacién con una
experiencia de fe una funcién expresiva y revocadora de la obra de salud en Cristor: E RUIZ, Voz
«Simboloy, en AAVV,, Diccionario de Espiritualidad, o.c., vol. 3, p. 393.

29 CF G CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesti
ein San Giovanni della della Crocey, en AAVV,, Mistica e mistica carmelitana, o.c., p. 208-210.

0 Tanto C. Jung como M. Eliade senalan que la presencia del simbolo del ave como puerta de
acceso a una experiencia extdtica del alma tiene un cardcter universal: cf. L. LOPEZ BARALT, Huellas
del lslam en la literatura espanola, Hiperion (Madrid 1989) p. 59-72.

It Serfa de gran interés un andlisis de los simbolos sanjuanistas a la luz del estudio del simbolo,
sus clases y sus estructuras, tal y como lo organiza un autor moderno como G. Durand en su obra Las
estructuras antropoldgicas de lo imaginario, Taurus (Madrid 1982). Durand distribuye todo el material
simbdlico en dos grandes estructuras: la diurna, ligada al gesto postural, y la nocturna, ligada a los
reflejos digestivo y sexual. Se podria establecer un paralelismo con los dos grandes simbolos sanjua-
nistas, el simbolo esponsal, que relacionarfamos con la estructura diurna, y el simbolo-de la noche,
con fa nocturna. Esta investigacion, que pondria en relieve las influencias de la experiencia mistica
sanjuanista y sus procesos en el psiquismo humano, sobrepasa el dmbito de nuestra investigacion. El
alma-esposa sanjuanista asume en cierto modo el arquetipo del héroe que recorre un camino y alcan-
za el éxito, pero también representa el otro aspecto de pasividad femenina, vientre materno, irrupcion
de la gracia: «mds que un héroe en busca de si mismo, «selfl made many, el mistico acaba siendo una
Esposa que recibe;: el simbolo de la humanidad es una mujer. Dentro de la pasividad se coloca toda
la simbdlica de la vehemencia y de la irrupcion, de la rapidez y de la fugacidad de la visita misticay:
G. CASTRO MARTINEZ, «l simbolismo mistico. Simbaoli ricorrenti in Santa Teresa di Gest e in San
Giovanni della della Croces, o.c., p. 214,

149



la centella, la ebriedad, el gozo y la fruicién, la sensacion de ausencia o la percep-
cién de la presencia, la plenitud. Incluso las imdgenes oniricas que a veces mez-
clan contenidos diversos que normalmente van separados, adquieren un sentido
simbélico; los valles solitarios nemorosos, el lecho florido de cuevas de leones
enlazado, las ninfas de Judea en los arrabales de la ciudad, las jovenes discurren
al camino al toque de centella, las subidas y ocultas cavernas de la piedra donde
se ocultan él y ella, la caballeria que desciende contemplando las aguas. Se trata
de sensaciones y sentimientos de la experiencia humana que se llenan de nuevos
contenidos inefables?*?, que hacen presente la experiencia de lo Trascendente en
sus miltiples matices: la inmensa creatividad de mensajes misteriosos que la Es-
posa recibe y donde el Esposo se le hace presente, infundiéndole un nuevo cono-
cimiento de sabiduria divina (alli me ensefd ciencia muy sabrosa), y un-amor que
la transforma completamente (ya s6lo en amar es mi ejercicio). El Esposo divino
es una presencia que se revela en conocimiento y amor’***, que llena los anhelos
de la Esposa y la satisface plenamente, transformdndola e igualdndola a si mismo
con sabidurfa y amor divinos, que vienen a completar la-asuncién que El mismo
hizo de la condicién del alma en cuanto humanidad al principio del proceso. La
revelacion divina, sin negar su trascendencia, se comunica de manera profunda-
mente humana, por lo cual puede expresarse en, percepciones de los sentidos
espirituales®*, aunque su peculiaridad les hace indicar unos contenidos que se

3 Ya hemos visto que en la primera parte del proceso, CB 1-11, las sensaciones remarcan los
aspectos carenciales de ausencia, soledad, desfallecimiento; queja, incluso angustia, mientras que a
partir de CB 12 son sustituidas por otras de admiracién, cercania, gozo, alegria, plenitud, fruicion (pla-
cer), paz y sosiego, que aumentan su peso progresivamente, Durante el desposorio también aparecen
elementos circunstanciales de inquietud y lucha (cf. CB 16-21), pero va llegados al matrimonio (CB 22)
desaparecen, para mostrar un estado de paz y plenitud estable, alternando momentos pacificos (CB
34-35; CB 40) y otros de gozo exultante (CB 24-30; CB 36-38). El dolor aparecia en la primera parte;
pero también continda al final, con un sentide distinto: al principio era dolor angustiado, al final es
dolor gozoso en unidad con ¢l Amado. No deja de sorprender el uso chocante y paraddjico que hace
de las experiencias humanas, que rompe con una posible interpretacion puramente natural, £l amor
es gozoso y alegre, y trae plenitud de vida (cf. CB 28), pero también es enfermedad (Ay, équicén padra
sanarme?: CB 6) herida, llaga y muerte (cf. CB 7,2-5),

1 Juan de la Cruz insiste en la experiencia de un conocimiento amoroso que nos evoca la con-
templacion. En fa tradicién patristica estarfa muy relacionado con el tema de la gnosis que para Origenes
es conocimiento divino intelectual y afective (In Mat XV, 30, PG 13, p. 1341-1344), es amor espiritual (In
Prov. 6, PG 13, p. 29-32) y es uni6n y comunién (cf. In loh XIX, 4,22, PG 14, p. 523-572).

7 Se trata de wsentidos interioresn que descubren contemplativamente la belleza del Esposos
Cristo. s la recuperacion de la dimension espiritual de lo creada a través de una psique purificada,
capacitada para descubrir la realidad disefada por Dios. En CB 14-15,13 nos eéncontramos un texto
sanjuanista que lo explica: «Y asi como el toque del aire se gusta en el sentido del tacto y el silbo del
mismo aire con el oido, asi también el toque de las virtudes del Amado se sienten y gozan con el tacto
de esta alma, que es en la sustancia de ella, y la inteligencia de las tales virtudes de Dios se sienten
en el oido del alma, que es el entendimienton. Los sentidos espirituales es un tema tradicional en la
patristica, del que nos hablan, Origenes (cf. Comentario al Cantar, o.c, p. 38-39.94.183), Gregorio
de Nisa (cf. Comentario al Cantar, o.c., hom. 1 p. 25-27, hom. 10 p. 167-168), o San Buenaventura,
en el contexto de un conacimiento que parte de los vestigios de Dios en la Creacion hacia la imagen
y semejanza del Creador: cf. BUENAVENTURA, Obras, «Breviloguio p. Il cap. 12, BAC 6 (Madrid
1945) p. 283-287.

150



evocan pero que, al mismo tiempo, escapan de una consideracién puramente
humana, material o histérica, y se extienden mas all4.

Llega un momento en que la comunicacién divina parece superar la media-
cion de los sentidos espirituales y realizarse de manera inmediata en lo mds pro-
fundo del alma, en la sustancia del alma**?, sin mas mediaciones (CB 14-15,12-13;
CB 26-27). En este sentido hay que entender también las alusiones nuevas a la
soledad que aparecen dentro del matrimonio espiritual (CB 34-35) que, aunque
por un lado nos evocan el camino espiritual que ciertamente ha seguido el alma
en todo el proceso, también hacen referencia, en dltimo término, a la profunda
intimidad en la que Dios y el alma-esposa se comunican frente a frente, en la
dltima etapa del proceso. Esta Gltima etapa, en la que parecen desgarrarse las
mediaciones simbdlicas para dar paso a la Realidad misma, intensifican el caracter
escatoldgico de la experiencia mistica sanjuanista: es un «ya pero todavia no» que
tiende irreversiblemente hacia la plenitud que sélo puede venir de la vision de
Dios cara a cara y que parece adelantar el fin de la historia como deseo ardiente
de vida eterna.

El arte del simbolismo convierte a Juan de la Cruz es un «maestro de
paradojas»*®. En Juan de la Cruz tienen mucha importancia las antitesis como
elemento comunicativo que nos permite el acceso al misterio de la experiencia
de Dios*’. En el fondo estd un principio filoséfico de contrariedad, en el sentido
de que los contrarios se iluminan mutuamente*®. Usa antitesis como luz-tinieblas,
vida-muerte, espiritu-carne y hombre nuevo-hombre viejo. San Juan de la Cruz
conocia el principio tomista de la imposibilidad de darse dos formas opuestas en
un mismo sujeto** y se hace eco de él en diversos momentos afirmando que no
caben contrarios en un sujeto*. Pero va a ser la experiencia mistica y su expresivi-
dad simbdlica, unificadora de opuestos, la que le va a permitir acceder a la armo-
nizacion de contrarios propia de su doctrina, que supere las incompatibilidades
del razonamiento légico*". Si el hombre y Dios son maximos opuestos, porque
Dios es totalmente Otro y totalmente inasequible, la experiencia mistica que con-
duce hacia la unién con Dies, y por tanto que consuma la unidad de los opuestos,
reclamara el lenguaje simbélico como lenguaje adecuado. Y precisamente es el
simbolo esponsal el que nos transmite la significacion unitiva del simbolo que
redundando en su imagen alcanza en misterio de gratuidad lo inalcanzable. La

% Las expresiones que refieren la union en la sustancia del alma aparecen en Cdntico y son
abundantes en la Llama, como referencia a aquellas experiencias profundas de comunicacién divina:
cf. LIB 4,4ss,

0 CHL ). CONIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988) p. 132.

7 Esto corresponde a la naturaleza de la funcién simbélica que «hace su aparicién justamente
cuando hay una tensién de contrarios que la conciencia no puede resolver con sus solos mediosy: |. E.
CIRLOT, Diccionario de simbolos, Labor (Barcelona 32 ed. 1991) p. 30.

M «Por un contrario se da luz del otros: LIB 3,18.

0 Cf, 8T, |,/q..85; art. 4.
H0OCf.51,4,2; 1,6,1.3; N.2,5,4: 2,9,2;: CA8,3; LIA1,19 etc.
"CH G TAVARD, Jean de la Croix, poéte mystique, o.c., p. 107-130.

151



funcién unificadora del simbolo esponsal se comunica por un lado, en cuanto simbo-
lo, por otro lado, en cuanto esponsal. Tanto la funcién simbélica como el contenido
mismo del simbolo apuntan a un misterio de Unidad**, que se desvela en el seno del
hombre (el mas profundo centro del alma) donde habita la més profunda intimidad
de vida divina inhabitacion divina) que revela un conocimiento mistico de la realidad
y que provoca un viaje espiritual del alma hacia el seno de la Trinidad.

El simbolo esponsal en el CB

El simbolo esponsal, con sus etapas culminantes del desposorio y el matri-
monio espiritual, dinamiza todo el proceso espiritual del Cdntico, como eje ver-
tebrador del mismo y al servicio del cual esta todo el dinamismo espiritual y todo
el resto de las imdgenes. Las once primeras estrofas estan estructuradas en torno
al binomio ausencia-presencia, como movimiento apasionado del deseo que se
proyecta en busca del amado. Es la preparacion para el encuentro esponsal. A
partir de la estrofa 12 en que se produce el encuentro, y con él, segdn la termino-
logfa sanjuanista, el desposorio espiritual, serd el binomio desposorio-matrimonio
el que sustituye al anterior y marca los hitos del proceso espiritual. La tres cuartas
partes de la obra estdn centradas en las etapas unitivas de la vida espiritual: se tra-
ta de una obra para personas maduras en la vida espiritual, como el mismo autor
apunta en el prélogo.

Los elementos del rito social del matrimonio aparecen, con cierta frecuen-
cia, al servicio del simbolo nupcial, aunque a veces someten el comentario a un
ritmo que le hace perder belleza poética, o incluso anaden confusion por un uso
impreciso de la terminologia. También resulta significativo que, dentro de la es-
ponsalidad sanjuanista no tiene gran importancia la fecundidad o la generacion**?,
y en ello continda el mismo estilo y espiritu del Cantar. La espiritualidad esponsal
sanjuanista se centra en la relacion entre El y Ella y su «transformacion», y no tanto
en la dimension de la fecundidad (fisica o espiritual) de la pareja’*.

Los sentimientos de ausencia, bisqueda y deseo del Amado (cf. CB 1-12) y
los gestos del cuerpo en la relacién humana (el abrazo con el cuello reclinado
sobre los brazos del amado en CB 22; la mirada en CB 31-32; el beso™?), la

"2 Esta unidad queda expresada con la figura del oximoron (contradiccion de significados en
el interior de un sintagma), recurso literario que Juan de la Cruz usa con frecuencia y extraordinario
acierto: cf. M. C. BOBES NAVES, «la lirica de san Juan de la Cruz», en Poesia y teologia, Monte Car-
melo (Burgos 1990) p. 127-161.

¥ La fecundidad-maternidad espiritual de la Iglesia unida a su Esposo Cristo no estan en el
centro de atencion de Juan de la Cruz ni son desarrollados en su doctrina, auncue estin incluidos
implicitamente en ella.

4kl Seno mistico es mas nupeial que materno, En la tradicion carmelitana se habla més de

secreto, de intimidad, de encuentro y de espera, de presencia intima, solitaria o exclusiva y total,
que de generacion o de nueve nacimienton: G, CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico. Simboli
ricorrenti in Santa Teresa di Gesii e in San Giovanni della della Crocen;, en AAVV, Mistica e mistica
carmelitana, o.c., p. 210-211.

1% No aparece directamente en el poema sanjuanista, pero si citado en el comentario en CB 22,
8, CB 24,5 y en CB 26,6. San Bernardo habla del beso del Cantar con un contenido muy semejante

152



soledad como expresion de intimidad de los amantes (cf. CB 35) y los momentos
culminantes de la union, mas sugeridos que descritos (el lecho florido de CB 24;
en la interior bodega de mi Amado bebi, en CB 26; alli me dio su pecho, en CB 27;
gocémonos Amado en CB 36; y el mosto de granadas gustaremos en CB 37), todo
se pone al servicio del simbolo esponsal. La espiritualidad asume el ropaje de las
relaciones humanas bajo la dindmica del deseo y la pasion. Se toma el lenguaje
del Eros en la dindmica de la espiritualidad’*®, como camino vehemente y gustoso del
itinerario hacia Dios, en el que se realizan los més profundos anhelos humanos.
Las alusiones a la «consumacion sexual» son claras y evidentes en las referencias
al lecho nupcial de CB 24, y en relacién con él, en el conjunto de las estrofas que
lo rodean. El contenido del encuentro esponsal queda descrito con imdgenes pro-
fundamente erdticas: «en la interior bodega de mi amado bebi», «alli me dio su
pechor. Es una experiencia que transforma profundamente a la amada, que ya no
puede volver a hacer lo que hacfa («ya no guardo ganado»). A partir del encuentro
su dedicacion plena serd el amor, la relacién con el amado («ya sélo en amar es mi
ejercicioy). Se alejara del mundo de las distracciones y pasatiempos («si en el ejido
de hoy mds no fuere vista ni hallada»), no le preocupa el qué dirdn («dirdn que me
he perdido). Vivird concentrada en la relacién personal con el amado: gozard con
él haciendo guirnaldas «de flores y esmeraldas, fija en la mirada del Amado y en
devolver una mirada amorosa, agradeciendo lo que ha recibido («ya bien puedes
mirarme...que gracia y hermosura en mi dejaste»). Ahora quiere vivir s6lo para el
amado («gocémonos amado...») y retornar al gozo y la plenitud ya experimentadas
(«aquello que me diste el otro dia») que iluminan todo lo creado («el aspirar del
aire, el canto de la dulce filomena, el soto y su donaire....»).

El simbolo esponsal es acompanado y completado por otros simbolos*. El
Esposo es también ciervo herido que aparece en la montana, es montana, valle,

a la doctrina sanjuanista: se trata del amor comunicado por el Padre y el Hijo, que se comunica en el
Espiritu, ilustrando con sabiduria divina y llenando de caridad: of. B. DE CLARAVAL, «Sermones sabre
el Cantar de los Cantaresy, 0., Serm. 8, p. 40-45; cf. b. Serm. 2, etc.

3 También Origenes distingue un amor carnal que llama eros, siguiendo una tradicién pla-
ténica recogida en el cristianismo, y otro amor espiritual, dgape. El primero corresponde al hombre:
terreno-exterior, mientras que el segundo correspande al hombre celestial interior. Sin embargo, su
interpretacion del Cantar, en si misma, pone en contacto ambas dimensiones del amor y ?xpii.ca la
espiritual con el mismo lenguaje de la natural, por ello encontramos, dentro de la obra origeniana,
las perspectivas de una armonizacion del eros (traducido como «deseon), con el dgape-amor: cf.
ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 45-47. El mismo tema lo encontramos en Gregorio de
Nisa: «Por eso se expresan las verdades con el simbolo dgi'amor (erotiké p.-:rlhus 0 pasion de amor-
amar erdtico), tan impetuoso al impulso del placer. De ahi aprendemos a fijar los 0jos del alma en
la_hermosura de la naturaleza divina. Inclinarnos a amarla no es tan facil como dejarnos llevar de
lo corporal de gue estamos hechos. Hay que pasar de la perturbacion de lo pasional a la serenidad
imperturbable, hasta liberarnos plenamente de toda aficién corporal. Nuestra aln_m ha de estaramo-
rosamente inflamada en el fuego conque el Sefor vino a encender la tierran: GREGORIO DE NISA,
Comentario al Cantar... 0.c., hom. 1 p. 21,

W Juan de la Cruz ha hecho su eleccidn, que no excluye, sino que acoge y asume también
las otras imdgenes que nos hablan del Misterio: «De las diversas relaciones en que el hombre puede
sentirse ante Dios: como efecto frente la causa, como creatura frente al Creador, como sujeto frente
al Sefior, como hijo frente al Padre, como esposa ante el Esposo, San Juan de la Cruz, prolongando los

153



rio, noche, silbo, cena, masica, etc. En el momento del encuentro parece que el
Esposo lo llena tado y se hace presente en todo: todo habla de £l, todo es simbolo
de El. Algunos simbolos parecen referir elementos esponsales, como el ciervo que
aparece en busca de la cierva, pero otros se alejan y de este modo yuxtaponen
matices nuevos, bien distintos, que afiaden una misteriosa belleza que apunta a
una trascendencia de aquello que la imagen misma nos presenta. La esposa es pa-
loma solitaria o «tortolica» en busca de pareja, pero también parece identificarse
con la vifia, el huerto (donde el Amado pacera entre las flores) y ello nos evoca
numerosas connotaciones erético-sexuales que completan la vivencia esponsal.
Evidentemente, el simbolo del lecho nupcial*** es muy claro y refiere la union
amorosa de los amantes en un ambiente elegante, sensual, espléndido. El lugar
del encuentro nupcial es lecho, pero también huerto, vina florida, interior bodega,
subidas cavernas de la piedra. El contenido mismo de la unién esponsal queda
descrito como recibir «ciencia muy sabrosa», «beber del pecho del amado», y en
el futuro serd «gustar el mosto de granadasy, contemplar «aquello que mi alma
pretendiar y recibir «aquello que me diste el otro diay. Y todo completado con
una imagen paradisfaca que parece devolvernos en CB 39 la naturaleza plena y
sustancial de CA 13-14: «el aspirar del aire... el soto y su donaire...».

Toda la dindmica del simbolo esponsal va intimamente unida a otra simboélica
que podiamos denominar de la fiesta, de la alegria, y del juego, como experien-
cias de plenitud humana que alcanzan la felicidad, con una rica percepcion de
la sensibilidad que se llena de impresiones satisfactorias: algazara de las amigas
de la Esposa (A zaga de tu huella las jovenes discurren al camino, en CB 25), vino
y ebriedad alegre (al adobado vino, emisiones de balsamo divino, en CB 25; el
mosto de granadas en CB 37), ambiente pastoril de flores y guirnaldas (De flores y
esmeraldas... haremos las guirnaldas, en CB 30), aromas y olores (en tanto que en
las flores y rosales el dmbar. perfumea, en CB 18), comunicacion plena y secreta
(En la interior bodega de'mi Amado bebi, en CB 26), intimidad compartida (el cue-
llo reclinado sobre los dulces brazos del Amado en CB 22), comida y banquete?
(la cena que recrea'y enamora en CB 14-15). Es como un gran banquete de bodas
idilico, primaveral y campestre, de tipo renacentista, pero en perfecta continuidad
con el ambiente del Cantar.

textos biblicos ha elegido el Gltimo paradigma: esposa-esposo, por ser aquel en el que la intensidad
de la relacion personal y amorosa puede encontrar su forma suprema y totalizadora de espiritu y de
sentidogy: O. GONZALEZ DE CARDEDAL, «Memoria, misterio y mistica en San Juan de la Cruze, en
ACTAS vol. 3 p. 438,

i L, Baralt ha insistido en que la imagen del lecho nupcial protegido por un muro o cerco esta
muy presente en la mistica sufi y por tante pudo ser una influencia cercana al pensamiento de' Juan
de la Cruz: cf. L. LOPEZ BARALT, «E| Cantico Espiritual o el jabilo de la union transformantes, o.c., p-
186-189.

“ El tema del banguete mistico, recibiendo bienes y virtudes de Dios, aparece en Origenes
con un trasfondo del Banquete de Platon («en este banquete el puesto principal lo ocupa el amor:
ORIGENES, Comentarios al Cantar, o.c. p. 180). Para Ricardo de San Victor comer es meditar, y beber,
contemplar: cf. |. G. ARINTERO, Mistica del Cantar de los Cantares, 0.¢., p. 450,

154



La presencia del amor late en todas las paginas del Cantico. La espiritualidad
esponsal sanjuanista es una espiritualidad del amor, donde el simbolo esponsal
expresa la meta y culminacién del amor, en la experiencia de unidad y trans-
formacién. El simbolo esponsal estd en el fondo de toda la obra, pero al mismo
tiempo, ha de atravesar diversos niveles y modos de simbolizacién que lo hacen
mds complejo y lo enriquecen. Junto a la imagen explicita del amado y de la
amada, cuya trasposicion simbdlica al plano trascendente del alma y Dios serfa
clara y evidente, aparecen otros simbolos e imédgenes, que salvando la primera
interpretacion humana o natural, aluden, en un segundo nivel, intermedio, a
una simbolizaciéon de una relacién amorosa personal, en diversos aspectos®°.
La amada y el amado se presentan como ciervos, paloma, tortola, vifna, mon-
tana, etc. Y las vicisitudes del amor y las condiciones de los amantes aparecen
misteriosamente como soledad, camino, basqueda, heridas, vientos invernales
o primaverales, cuevas, leones, etc. Late en el fondo de toda la composicion la
imagen profunda del amor, y la relacién del amante y del amado; como nicleo
de la espiritualidad, como médula de la vida cristiana, en tornoa la cual giran
todas las imdgenes poéticas, y las ideas teoldgicas, para su explicacion.

La dindmica fundamental del poema es el amor, que va de la ausencia a la
presencia, del compromiso de unién (desposorio) a la unién plena (matrimonio),
donde se resumen todos los deseos y necesidades de la amada. En torno a la
unién esponsal se van trenzando diversos temas teoldgicos que Juan no explica
propiamente, pero que inserta en su camino espiritual de un modo significativo,
mostrandonos, implicitamente, el pensamiento de su autor: la encarnacion, la
redencion cristiana, la humanidad de Jests, la divinizacién del hombre, la filia-
cién divina, la participacion en la vida trinitaria, etc. Hay que rechazar la opinion
baruziana de que el tema del matrimonio espiritual corresponde a un simbolismo
no verdadero, frente a otros, como el de la noche, o la llama™'. Contrariamente
creemos que el simbolismo esponsal es el simbolo primordial y fundamental de
san Juan de la Cruz, y que a través de €l se puede penetrar en el misterio de la
experiencia mistica a laique apunta’. Este simbolo fundamental Juan lo toma de
la Biblia, y quizds también de Teresa de Jests, aunque sea €l quien vaya a desa-
rrollarlo como nadie antes lo habia hecho. Juan no copia motivos del pasado, sino

150 M. Purificacion Castaio Moreno ha senalado la existencia de tres niveles en diversas imdge-
nes alegdrico-simbélicas sanjuanistas: elemental, intermedio y profundo. Por ejemplo, la imagen del
ciervo (a nivel elemental, un animal) representa al amado (nivel intermedlio, objeto de una relacion
amorosa), pero en Gltimo término se estd refiriendo a Dios (realidad definitiva en la que confluye el
comentario): M. B CASTANO MORENO, «El simbolismo animal en el Cantico Espiritual de San Juan
de la Cruzy, en SanjCruz 8 (1999) p. 235-253. Lo mismo ocurre con muchas otras imdgenes. En otros
casos desaparece el nivel intermedio.

151 Cf. . BARUZI, Saint Jean de la Croix et le probléme. .. 0.c., p. 323ss. Muchos autores siguieron
a Baruzi: of. D. ALONSO, La poesia de San Juan de la Cruz, o.c., p. 159-161.

%2 Juan de la Cruz debi6 asumir y prufundizar dicho simbolo biblico en su etapa avilesa al lado
de Teresa de Jesds, y quizds también tuvo alli alguna experiencia mistica vivida por él en clave espon--
sal, pero serd en la noche de Toledo donde se fragua la madura experiencia espiritual sanjuanista que
iluminard después su vida y su mision.

155



que los revive y los actualiza, conectando con aguel misterio arquetipico que estd
en el origen de ellos, y asumiendo una experiencia simbdlica genuina’.

Todo el poema con su comentario muestra una doctrina espiritual sanjuanista
que podemos definir con toda claridad como una espiritualidad del deseo huma-
no y una espiritualidad del amor que alcanzan la meta en la unién con Dios***, El
matrimonio espiritual define el mayor deseo del alma, realizando aquella voca-
cién original que se reflejaba en la Creacion y la imagen y semejanza divinas (Gn
1-2). El camino espiritual, presentado en el Cdntico, aunque también menciona
sufrimientos, soledades y purificaciones, destaca por su valencia positiva y la ri-
queza de dones, gracias y bienes que el alma recibe, culminando con una divi-
nizacién que sorprende por su osadia. Muestra asi un camino lleno de exigencia
pero, sobre todo, lleno de belleza y atractivo® que, considerada como doetrina
de un doctor de la Iglesia, abre campos extraordinarios de apostolado y de didlo-
go con la cultura. A la luz del simbolo esponsal, la meta del camino espiritual es
la unién con Cristo-Esposo, que diviniza al hombre y realiza sus mds profundos
anhelos**. La espiritualidad sanjuanista nos introduce en la experiencia que el NT
nos propone y que los SSPP recogieron, y que pademos resumir brevemente con
estas palabras: Dios se ha hecho hombre para que el hombre sea Dios, por gracia
y participacion. Aqui en esta vida, como primicia de aquella gloriosa vida eterna
a la que Dios predestiné a sus hijos a su lado, y'ya para siempre, Decir algo, con
palabras e imdgenes humanas, de este misterio inefable es la valiente pretension
del Cdntico Espiritual.

El simbolo del Paraiso

Pero hay otro simbolo que nes parece que tiene una importancia especial en
Cantico, dando soporte al simbolismo esponsal. Vale la pena que nos detengamos

4 s verdad que otros simbolos, como la noche o la flama, que también son biblicos, son de-
sarrollados de manera mds Urli,lnal adaptdndose a su propia e-xpcrmnua y resaltando mds lo personal
en su declaracién. En cambie el simbolismo esponsal esta més extendido y puede referirse a él de un
mado mds cldsico y doctrinal.

" También en Gregorio de Nisa encontramos una-espiritualidad del deseo, pero mientras que
con él el deseo no se acaba de saciar nunca y siempre va en aumento («El deseo del que sube nunca
se salisface con lo andado, sigue el alma subiendo de deseo en deseo, de lo mds algo a lo infinitoy:
GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar... 0.c., hom. 8 p. 136; cf. GREGORIO DE NISA, Sobre la
vida de Moisés, 11, 220ss., o.c., p. 200ss.), para Juan de fa Cruz ¢l deseo alcanza su objetivo, y aunque
estd a la espera de la plenitud en gloria eterna, subraya y expresa la abundancia de lo obtenido en la
experiencia de la union de la historia (sobre todo en el CA) quizds mds que ningln otro autor.

1% Una obra interesante para profundizar la experiencia de la belleza en la doctrina sanjuanista
(comparada con la teresiana) es la de R. PRADO ROVELLA, Belleza y experiencia mistica. Impulso
amoroso y experiencia estética en Santa Teresa de Jesiss y San Juan de fa Cruz, Monte Carmelo (Burgos
2001) p. 162-241.

" Encontramos sintonfa de la doctrina sanjuanista con la bernardiana: «Esta_conformiclad
len la caridad de Dios] desposa al alma con el Verbo, cuando, siéndole ella semejante por su natu-
raleza, procura semejarse a El por su voluntad, amdndole como por El es amada. Luego, si le ama
perfectamente, desposase con Ely (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los
Cantaresy, o.c., Serm. 83; n2 3 p. 554).

156




un momento en él. Se trata de un simbolo universal: el Paraiso*”. Conviene re-
cordar que en la Biblia nos conduce al relato del Génesis, donde encontrabamos
lo que en el primer capitulo denominamos la urdimbre simbélica de la esponsali-
dad: la creacién del hombre y la mujer, imagen de Dios, llamados a ser una sola
cosa (cf. Gn 2,24)%%, Por otro lado, dentro del AT, el Cantar ha sido considerado
por numerosos autores espirituales, una evocacién del Paraiso original en la ino-
cencia de la pareja humana*’. La recreacién sanjuanista del Cantar en Cdntico
también es una vuelta al Paraiso.

Con los comentarios a todas las estrofas del Cdntico se da forma a un tema
que venia del poema del Cdntico original, pero que adopta una forma simbgli-
ca importante: el Paraiso representa el final del camino y la vuelta a la armonfa
perdida entre Dios y el hombre*®, Este simbolo esta de trasfondo en las «estrofas
alli» del Cdntico, aquellas que definen el momento culminante de la experiencia
primordial sanjuanista®™'. Por otro lado, la imagen del Paraiso acompana la figura
de un Addn redimido, que redescubre la inocencia® y que contempla toda la
creacion con la mirada limpia ante la hermosura que Dios puso en ella, reflejo del
ser divino (cf. CB 26,14). Conviene analizar la dialéctica de la imagen del paraiso
en relacién con el lugar y el tiempo: en las estrofas 22, 26 y 37 del CB se llega al
lugar de los amores, mientras que en la 23, 27 y 38 se explicita el contenido del
Parafso, el don. Sin embargo, constatamos que en CB 23 y CB 27 nos encontra-
mos con tiempo pasado, mientras que el CB 37 se trata de futuro. Nunca se da
aqui el Paraiso con el presente, sino que siempre se presenta COmo movimiento
temporal. También se da una referencia al término «el otro dia», vinculada al

7 M. Elfade habla del paraiso como imagen simbdlica presente en muchas culturas, sustrato
de un anhelo universal que aflora en el psicuismo humano: cf. M. ELIADE, Imdgenes y simbolos. ..,
0.C., p. 11-12; 17-18; 180. La blisqueda del paraiso perdido es una referencia fundamental para la
espiritualidad monastica, como recuperacion en Cristo de la integridad y belleza del hombre original
creado a imagen de Dios antes del pecado original: ¢f. M. GARCIA COLOMBAS, £ monacato primitivo
vol. 2, La espiritualidad, BAC (Madrid 1975) p. 141-144; 278-314.

5 Juan de la Cruz explica el simbolo esponsal en CB 22,3 con esta cita,

9 E| Paraiso seria-entonces la evocacion de la feliz realizacion de los deseos de la humanidad,
puesta aqui al final del camino espiritual, Dird San Bernardo: «Feliz el alma que se viste de belleza tan
pura y del candor celestial de la inocencia, por el cual adquiere una conformidad gloriosa, no con el
mundo, sino.con el Verbo, de quien estd dicho que es el resplandor de la luz eterna y vivo retrato de
la sustancia de Diosy: ef. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy,
0.c., Serm. 85, n? 11 p. 570,

10 Un tema clisico de espiritualidad con raigambre patristica: «El camino espiritual es un retor-
no al don de la integridad y al estado paradisiaco de Addny: 5. G. ARZUBIALDE, Teologfa Spiritualis. £l
camino espiritual del seguimiento a Jests, vol. 1, Publicaciones de la Universidad Pontificia de Comillas
(Madrid 1989) p. 101. Pero que no estd en el pasado: «no es mds que el fruto a obtener en el futuro
por la accién de la graciay (1b: p. 102).

1 F| Paraiso simboliza en el Cdntico la esperanza de alcanzar en plenitud la gloria contemplada
y pregustada en la experiencia primordial,

W §1.9,1 definfa la imagen afeada del hombre apegado a las criaturas como grandes manchas
que desmerecen la imagen divina en el hombre. En N 2,24 se define las caracteristicas del estado de
inocencia de Adén como la situacion pacificada, ordenada y reformada de la parte sensitiva y la espi-
ritual (las dos porciones del alma).

157



Parafso. Por tanto, se constata que aunque el Paraiso no estd directa y actualmente
presente, estructura como pasado y futuro el tiempo y el movimiento en el espacio.
El Paraiso es la meta del espacio, tal y como apunta la novia en CB 1y el novio en CB
13%3, Se da una fntima conexion entre ¢l simbolismo del Paraiso y el nupcial, donde
la imagen paradisiaca ejerce un papel paradigmatico y, a la vez, huidizo™*.

Por tanto vemos cémo la imagen del Paraiso juega un papel importante en el
interior de la obra sanjuanista, presentado como profundo deseo interior de Dios
hacia el hombre y del hombre hacia Dios, que no alcanza su plena y definitiva
realizacion en la historia, y por ello empuja como motor de la misma: es anoranza
de un pasado en el origen de Dios, y es vocacién de un futuro nuevo, que aspira
a realizarse sélo y definitivamente en Dios. Mientras tanto, mueve y motiva la his-
toria de salvacion, donde va dejando sus huellas esponsales por los caminos de las
noches, en la luz y en el calor de la llama ardiente del amor. El Paraiso representa
la realizacién de los deseos humanos, como simbolo de una vocacion de plenitud
y eternidad en medio de la historia®?, sin llegar nunca a identificarse plenamente
con ella. Esta tensién para la realizacion de los deseos marca los ritmos de la tem-
poralidad. Pero Juan sabe que el Paraiso no esta en el pasado, mas bien esta fuera
del espacio y del tiempo, en la intencion divina sobre la humanidad. Cuando el
hombre se encuentra a si mismo en Dios se libera del espacio y el tiempo, ya no
estd sometido a éP**. El simbolo del Paraiso ilumina la huella de la experiencia
primordial vivida y nos permite intuir su contenido de gloria futura.

" qlas heridas de amor de ambos constituyen la energia negativa del drama pero la direccion
del viaje por espacio y tiempo es determinada por el Paraiso: alli estd el Amado y alli los dos se encon-
trardn. Asi el Paraiso [...] programa el movimiento de los dos [...]. Justo esa es la dialéctica del simbolo:
como principio y fin hace la historia, pere no se deja identificar actualmente con ella. Es el recuerdo y
la meta, que suscita la fuerza negativa del deseo v le indica su direccions: cf. W. G. TILMANNS, «Das
Paradlies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse des Cinticon, en AAV, Juan de la Cruz,
espiritu de flama: Estudios con ocasién del cuarto centenario de su muerte (1591-1991), Institutum
Carmelitanum (Roma 1991) p. 438. Fuerza «negativa» en el sentido de remarcar una necesidad, una
ausencia.

5 «En este viaje, el Parafsa estd en el centro, como motivo y meta de todo movimiento [...]. El
Paraiso, sin embargo, noSe presenta nostdlgicamente, La «heriday no hace volver al pasado, no es re-
gresiva, sino progresiva. Incluso la declaracion sobre la herida en la prosa es un proyecto hacia delante.
Llama la atencion que este paraiso nunca coincida con el «ahoray del momento, no hay una eternidad
del 'placer, el parafso se escapa de la solucion de la pregunta por la identidad: no hay una fusién, no
hay unién que, en su fuerza super-dominante impusiera silencio al hablar y al desear. El Paraiso es una
fuerza negativa, que por la permanente diferencia con la realizacion del deseo, mantiene el viaje en
movimienton @ cf. 1b. p. 446-447.

05 Cf. L. M. ARMENDARIZ, Hombre y mundo a Ja luz del Creador, Cristiandad (Madrid 2001)
p. 202-203.

30 Cf. L. LOPEZ BARALT, «El Cantico Espiritual o el jabilo de la unién transformanter, o.c., p-
161, Toda la obra sanjuanista no puede comprenderse si no se tiene en cuenta esta referencia continua
al momento primordial del encuentro del hombre con Dias en la voluntad divina, en la unidad trinita-
ria, que libera de todos los condicionamientos espacio-temporales, conduciendo al momento Gnico y
eterno, unitivo, con Dios: fuente en fa noche, llama en la oscuridad, cumbre del monte de perfeccion,
utopfa realizada que alimenta la historia humana. La experiencia mistica conecta con ¢l origen y el
final, con el destino y la vocacion del hombre unificado.

158




Resulta significativo también que el uso de la imagen paradisiaca también
se vea afectado por el cambio de subrayado escatolégico que va de lo histérico
y presente a lo futuro fuera de la historia. El Parafso estd mas cercano a la historia
en el CA y en cambio se aleja de ella en el CB, sin desaparecer completamente.
Si comparamos, por ejemplo, CA 37,5 con su paralelo de la segunda redaccién,
CB 38,5-9, descubrimos sustanciales diferencias®®”. Si relacionamos el cambio de
perspectiva escatolégica con el trasfondo que hemos mostrado del ambiente ori-
ginal de creacion del Cdntico podemos extraer una conclusion: el proceso gené-
tico del Cantico Espiritual nos permite deducir que la evocacion sanjuanista del
Paraiso, como lugar de encuentro y plenitud del hombre con Dios y con todo lo
creado, se hace mucho més presente en la historia y en la vida cotidiana en-la
medida en que es vivido en ambiente de espiritualidad compartida y comunién
de vida. Cuando hay comunidad viva, la espiritualidad esponsal acerca el Parafso
a la historia. Pero cuando las circunstancias histéricas complican la vivencia comu-
nitaria de la espiritualidad, y de manera particular, cuando alejan al hombre de la
mujer en el camino hacia Dios, la espiritualidad esponsal ha de esperar mds en
«la otra vida» aquella plenitud que ha empezado a experimentar’y que su corazén
anhela. Evidentemente, en este segundo caso, hay un peligro mayor de caer en
espiritualismos.

Hemos hecho hasta aqui un recorrido lineal, estrofa por estrofa, del simbolo
esponsal en CB, cinéndonos a las imédgenes simbdlicas y las atribuciones alegéricas
del poema y su comentario. Pero nos falta una visién global del contenido de la
espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista en el CB. Para ello tendremos que
retomar algunos elementos que han ido apareciendo y recoger otros nuevos. Lo
vamos a hacer a continuacion, intentando responder a las siguientes preguntas
que el andlisis nos lleva a plantear: ¢Qué etapas hay en la espiritualidad esponsal
del CB y qué caracteristicas tienen? ¢Cudl es la experiencia humana que estd en
el fondo de la espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista? ¢Cudl seria el con-
tenido de la «experiencia primordial»? ¢Qué relacion tiene esta experiencia con
todo el camino espiritual? El siguiente capitulo va a centrarse en el contenido de
la espiritualidad del simbolo esponsal en el CB, dejando de lado la imagen
misma, que ya hemos analizado con detalle. En el fondo se trata de clarificar

I En CA 37, 5 se identifica el caquello» que recibio y ha de recibir de nuevo el alma con
«el ofro dia al estado de la justicia original, en que Dios le dio en Addn gracia e inocencia, o al
diadel bautismo, en que el alma recibié pureza y limpieza total, la cual dice aqui el alma en
estos versos que luego se la darfa en la misma unién de amory, Se identifica los bienes que ha de
recibir con la plena realizacién del bautismo. En cambio, si miramos el texto modificado de CB
38,5-9, ya nose habla del bautismo, sino que se explica el «aquelloy con textos biblicos, sobre
todo de Ap, dande se refleja el drama, el misterio y la lucha de la vida espiritual. A una aparente
sencillez ha sustituido el combate dramdtico del misterio redentor. El don divino («aguelloy) remi-
te a la Creacién y ahora espera consumarse como plena unién esponsal en la atra vida: «cuande,
desatindome de la carne y entrdndome en las subidas cavernas de tu tilamo, transformédndome
en ti gloriosamente...» (CB 38,9). Ya no se trata de plenitud del bautisma, sino de la gloria eterna

predestinada, en otra vida,

159



la experiencia y el conocimiento que subyacen a la espiritualidad del simbolo
esponsal sanjuanista, con los dos dmbitos imbricados que la acompafan®?:

a) El ambito de la relacion personal, donde cabe toda la dindmica amorosa,
la ausencia y la presencia, y los pasos sucesivos del desposorio y el matri-
monio que conducen a la unién plena y a la transformacion (plenitud de
la relacion).

b) El &mbito del conocimiento, que sigue un proceso paralelo, y que pasa
por la fe y culmina con un conocimiento mistico y profundo de Dios y de
las criaturas.

Toda esta primera parte nos ha servido, no sélo para descubrir el proceso del
Cantico hasta culminar en el CB, desde su propia génesis interna en lavida de
Juan de la Cruz y del Carmelo teresiano, sino también para descubrir las huellas
que aparecen en Cdntico de la tradicion espiritual cristiana, mondstica y espiritual.
Hemos encontrado numerosas imdgenes recibidas y usadas ya por otros autores,
hemos podido rastrear las influencias y recoger una vision general del Cantico
como fusion de elementos recibidos. Ahora vamos a buscar el contenido de la
experiencia y el conocimiento de la espiritualidad esponsal del Cantico.

% Los dos dmbitos reclaman el auxilio de dos mozos de ciego para el camino espiritual: la fe
que ha de iluminar el entendimiento y el amor que guiard la voluntad (cf. CB 1,11),

160




CAPITULO TERCERO

ANALISIS DE LAS ESTROFAS DEL CB

El contenido de Cantico Espiritual:
doctrina y experiencia






I. ETAPAS Y PRINCIPIOS SANJUANISTAS DEL CB

Después de hacer un recorrido lineal en el CB y entresacar las imagenes y
simbolos al servicio de la espiritualidad esponsal vamos a hacer un estudio de
sus etapas, como partes constitutivas de un camino espiritual y dar una visién
global de su contenido. Lo haremos teniendo en cuenta, particularmente, los dos
conceptos fundamentales que van a estructurar todo el sistema de pensamiento
sanjuanista en torno a la esponsalidad. Se trata del desposorio y el matrimonio
espiritual. Empecemos por clarificar las etapas distintas del proceso’.

1. LAS ETAPAS DE LA VIDA ESPIRITUAL

Veamos la clasificacion que el mismo santo hace en CB Arg 1-2, donde dice:

El orden que llevan estas canciones es desde que un alma comienza a servir a
Dios hasta que llega al ditimo estado de perfeccion, que es matrimonio espiritual. Y
asi, en ellas se tocan los tres estados o vias de ejercicio espiritual por las cuales pasa
el alma hasta llegar al dicho estado, que son: purgativa, iluminativa y unitiva, y se
declaran acerca de cada una algunas propiedades y efectos de ella. El principio de ellas
trata de los principiantes, que es la via purgativa. Las de mas adelante tratan de los
aprovechados; donde se hace el desposorio espiritual, y esta es la via iluminativa.
Después de estas, las que se siguen tratan de la via unitiva, que es la de los perfectos,
donde se hace el matrimonio espiritual. La cual via unitiva y de perfectos se sigue a
lailuminativa, que es de los aprovechados. Y las dltimas canciones tratan del estado
beatifico, que s6lo va el alma en aquel estado perfecto pretende.

Se trata de un texto completamente nuevo del CB que parece definir la vision
Gltima que el santo quiere transmitir de la vida espiritual, después de los cambios
y ordenamientos del poema. Se toma como referencia las etapas cldsicas de la

' La doctrina espiritual sanjuanista es valorada universalmente, y su itinerario espiritual es un re-
ferente para casi todos los tratados de espiritualidad. Juan de la Cruz asume unas etapas ya dadas, pero
admite muchas variaciones y diferencias individuales, mientras que su clasificacién es tomada por los
autores espirituales de manera bastante rigida: cf. C. A. BERNARD, Introduccion a la Teologia Espiritual,
Verbo Divino (Estella 1997) p. 139-144. Nos parece importante, por ello, clarificar este tema.

163



vida espiritual’. Pero después, en CB 22° parece que el santo presenta una orde-
nacion que parece contradecir lo expuesto:

Para declarar el orden de estas canciones mas distintamente y dar a entender el
que ordinariamente lleva el alma hasta llegar a este estado de matrimonio espiritual,
que es el més alto de que ahora, mediante el favor divino, habemos de hablar, es de
notar: que, antes que el alma aqui llegue, primero se ejercita en los trabajos y amarguras
de la mortificacion, y en la meditacion de las cosas espirituales: que al principio dijo
el alma desde la primera cancion hasta aquella que dice: Mil gracias derramando. Y
después entra en la via contemplativa, en que pasa por las vias y estrechos de amor que
en el suceso de las canciones ha ido contando, hasta la que dice: Apartalos, Amado,
en que se hizo el desposorio espiritual. Y demds de esto, va por la via unitiva, en que
recibe muchas y grandes comunicaciones y visitas y dones y joyas del Esposo, bien asf
como desposada, se va enterando y perfeccionando en el amor de él, como ha cantado
desde la dicha cancién donde se hizo el dicho desposorio, que dice: Apartalos, Amado,
hasta esta de ahora, que comienza: Entrado se ha la Esposa, donde restaba ya hacerse
el matrimonio espiritual entre la dicha alma y el Hijo de Dios (CB 22,3).

En esta segunda explicacion sitGa el desposorio espiritual en la via unitiva,
mientras que en la primera lo situaba dentro de la via iluminativa. Esta aparen-
te contradiccién ha llevado a diferentes esquematizaciones del proceso. Para
establecer un esquema del camino espiritual clasico, a partir de las estrofas del
Cédntico, los diferentes autores lo concretan de diferentes modos®. A continua-
cion, presentamos dos clasificaciones posibles.

« PRINCIPIANTES (VIA PURGATIVA): CB 1-5
* APROVECHADOS (VIA ILUMINATIVA): CB6-12
= PERFECTOS (VIA UNITIVA)

— Desposorio CB 13-21

— Matrimonio espiritual CB 22-35

— Visos de gloria CB 36-40
* PRINCIPIANTES (VIA PURGATIVA}: CB1-12
* APROVECHADOS (VIA ILUMINATIVA):

— Desposorio CB 13-21
* PERFECTOS (VIA UNITIVA)

~ Matrimonio espiritual CB 22-35

— Visos de gloria CB 36-40

? Se trata de una clasificacién muy difundida en fa espiritualidad y autores como Gregorio de
Nisa 0 San Agustin también la recogieron. Encontramos las tres mismas etapas en la obra de San Bue-
naventura «La triple via o el incendio de amory: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, Classics
del Cristianisme, Edicions Proa (Barcelona 1994) p. 139-169. A. Boadas ha sefalado que esta obra estd
muy influida por San Bernardo y Guillermo de San Thierry: b, p. 36.

' No conviene olvidar que esta clasificacion-es més antigua y provenia del CA.

1 Cf. E. SANCHEZ SOLANA, «Ciclo de conferencias. XII Semana sanjuanista de Ubeday en San-
jCruz 6 (1990) p. 96; para una vision mds amplia del progreso espiritual: cf. E; PACHO, «Camino es-
piritualy en DicSIC p. 239-244; cf. E RUIZ SALVADOR, Obras completas de San Juan de la Cruz, EDE
(Madrid 52 ed. 1999) p. 571-572.

164



En el Cdntico se muestra un alma embriagada en amor que parece no atinar
en muchas precisiones cuando se trata de explicar la visita del Esposo. Ello motiva
cierta ambigiiedad terminoldgica en muchos momentos, que afecta a la division
de las etapas de la vida espiritual, con diversas clasificaciones, no siempre faciles
de compaginar®. En cualquier caso, también hay que tener en cuenta que para
Juan, su descripcion del itinerario espiritual es aproximada, y puramente orienta-
tiva para las diferentes personas’, por lo cual no se puede aplicar con categorias
absolutas, sino como una descripcién iluminadora y pedagogica sobre el tema:
pretende «dar alguna luz generaly (CB prol. 2). Personalmente nos parece que la
segunda clasificacion se ajusta més al conjunto de su vision global, tal y como se
va describiendo en el conjunto de sus obras.

L. Zabalza realiz6 un esfuerzo por clarificar las clasificaciones sanjuanistas
y el lugar de las diversas noches dentro del camino espiritual, concluyende que
la noche pasiva del Espiritu, que es el contenido fundamental que Juan quiso
desarrollar en su obra Noche Oscura, prepara el Gltimo y definitivo paso de la
unién perfecta’. Podriamos situarla, por tanto, en el dltimo estadio del desposorio,
cuando el alma, probada con nuevas y dolorosisimas perturbaciones y sequeda-
des, pide y alcanza las dltimas visitas de Dios que la preparan para la unién del
matrimonio espiritual®.

Sin embargo, dado que consideramos estas clasificaciones generales de vias
y estados como superpuestas al sistema doctrinal del santo, tal y como este lo ha
ido desarrollando, vamos a centrarnos en una clasificacién distinta, aceptando
la primera que daba el santo en CA 27,2 (que pasa a CB 22,3) y completandola
con la distincién de las partes que nacen del desarrollo genético de sus obras. Y
atendiendo, por supuesto, a la progresiva necesidad de ir clarificando el proceso
espiritual en torno a los dos grandes momentos del desposorio y del matrimonio.
Nos parece que esta es la clasificacion mds adecuada para penetrar la espiritua-
lidad esponsal sanjuanista, y la que puede ayudarnos mejor a comprender sus

5 Un buen estudio de las diversas terminologias v clasificaciones de las etapas de la vida espiri-
tual en Juan de la Cruz, con su problemitica en L. ZABALZA, El desposorio espiritual segdin San juan
de la Cruz; Monte Carmelo (Burgos 1964) p. 113-140. Juan toma prestados los esquemas y fa termino-
logfa clasica de manera abierta, sin asumirlos rigidamente.

¢ La misma indefinicién y variaciones presentadas nos muestran que Juan utiliza los esquemas
de su época, los asume y los desarrolla en funcion de su propia experiencia; pero tampoco los consi-
dera absolutos, ya que no todas las personas son iguales y «porque a cada una lleva Dios por diferentes
caminos, que apenas se hallard un espiritu que en la mitad del modo que lleva convenga con el modo
del otroy (LIB 3,51).

7 Para un estudio pormenorizado de este tema: cf. ZABALZA, L, El desposorio espiritual segdn
Juan de'la Cruz, o.c,, p. 95-103,

I |4 tesis de Zabalza avuda a descubrir las conexiones de la visién sanjuanista esponsal del Can-
tico con la visién catartica de la Noche. Aunque las noches no se corresponden exactamente con los
estadios de la vida espiritual, podemos decir, en sentido general, que las noches activas, del sentido y
del espiritu corresponden a los principiantes, y-a la via purgativa, mientras que la entrada en la noche
pasiva del sentido se relaciona con la contemplacién y la via iluminativa, que corresponde al estado
de aprovechados. Al final del estado de aprovechados, estaria el desposorio, y como etapa final del
mismo tendriamos la noche pasiva del espiritu, que abre paso al matrimonio espiritual.

165



aportaciones, contemplando el fondo de la experiencia humana que contiene.
Vamos a considerar las estrofas en torno a los siguientes grupos estréficos. Con-
viene no perder de vista este esquema de las etapas sanjuanistas, porque estara
siempre presente en el fondo de nuestra reflexion:

* La estrofas de la etapa previa al desposorio: CB 1-12
— Meditacién y trabajos y amarguras de mortificacion (CB 1-5)
— Contemplacion y vias y estrechos de amor (CB 6-12)
* Las estrofas del desposorio: CB 13-21
— el encuentro-momento del desposorio (CB 13-15)
— Estrofas de la etapa del desposorio (CB 16-21)
* Las estrofas del matrimonio espiritual: CB 22-40
— Estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23)
— Estrofas descriptivas de la experiencia fundante (CB 24-33), que en el
CA formaban parte del desposorio.
— Estrofas de Beas-Granada (CB 34-40).

Nos parece que esta clasificacion es la que mejor se adapta al pensamiento
sanjuanista como fruto de su propia experiencia mistica, la cual, sin embargo,
queda un poco mas difuminada al querer adaptar sus ensenanzas a modelos y
esquemas de espiritualidad preconcebidos recibides de la tradicion espiritual. Pa-
saremos a dar una vision global de la espiritualidad esponsal sanjuanista en torno
a dichos grupos.

Ya comentamos la peculiar vision del encuentro esponsal ya realizado, que
subyace a todo el camino, desde su origen. El autor, que habla de un alma que ini-
cia el camino de la vida espiritual, sin embargo ya la define como «enamorada del
Verbo Hijo de Dios, su Esposo, deseando unirse con él por clara y esencial vision»
(CB 1,2). Juan de la Cruz manifiesta una vision ya realizada de la union (el Verbo
ya es el Esposo), alin en el mismo momento del principio del camino espiritual®.
Esta actitud de «empezar por el finaly, responde al cardcter radical y esencialista
del santo, y también a la huella que ha dejado el poema espiritual mistico con la
experiencia contenida en él en todo el recorrido del proceso. Pero ademds, en
sentido teoldgico, responde muy bien a una doble vision del desposorio: el alma
aparece como «enamoraday, mientras que su amado ya es el «Verbo Hijo de Dios,
su Esposon. El Esposo ya realizo su desposorio, pero la esposa, que es el alma, ha
de hacerlo todavia, y es s6lo «enamorada»'. Por tanto, la perspectiva esponsal en
linea personal alma-Dios, es atipica, ya que los dos elementos del simbolo parten

" Encontramos la misma actitud al inicio del libro de la Noche donde dice explicitamente que
estas canciones «el alma las dice estando ya en la perfeccion, que es la union de amor con Dios, ha-
biendo ya pasado por los estrechos trabajos y aprietos [...] por el cual camino ordinariamente pasa para
llegar a esta alta y dichosa union con Dioss (N prol.).

" Esta distincion se desarrollard claramente en CB 23 con el desposorio de la redencién. Se ha
centrado en esta diferencia la obra de A. NAVARRO), Al paso de Dios, al pase del hombre. Pedagogia de
la experiencia cristiana en San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2000). Juan de la Cruz escribe
CB 1 asumiendo CB 23.

166



de situaciones muy distintas: mientras que el esposo ya ha realizado el itinerario
simbdlico la esposa estd comenzando.

Juan de la Cruz tiene interiorizado un camino de toda la vida espiritual con
unos principios fundamentales, que va comentando en diversos momentos del
proceso, pero que por motivos de claridad nos conviene sacar de su lugar para
presentarlos aparte, cosa que vamos a hacer aqui. Los denominamos principios
sanjuanistas para la vida espiritual. Juan los va mostrando en diversos momen-
tos de su comentario a las estrofas, pero no corresponden tanto a elementos de
una etapa sino a la vision global que el autor tiene y que se hace presente como
madximas o reflexiones, a lo largo de todo el camino. Podriamos resumir todos
estos principios en torno a la experiencia del amor. Toda la espiritualidad esponsal
sanjuanista es una espiritualidad del amor.

2. PRINCIPIOS SANJUANISTAS: CENTRALIDAD DEL AMOR
EN LA VIDA ESPIRITUAL

Un camino de interioridad en fe y amor

Casi al principio del recorrido, Juan de la Cruz hace una sintesis de las claves
de su recorrido espiritual, en CB 1,5-14: se trata de una visién global del camino
puesta al inicio de este. Se desvela la identidad del Esposo, que es el Verbo en-
carnado: el Padre esta oculto en el Verbo (cf. CB 1,5), pero el Verbo esta oculto
en el interior del alma, donde se esconde la Trinidad (cf. CB 1,6.9)"". Se da una

" Laidea de buscar a Dios oculto dentro del alma es agustiniana («td me eras mas intimo que
mi propia intimidad y més alto que lo mds alto de mi ser: SAN AGUSTIN, Confesiones, Lib. IIl, 6, 11,
BAC minor (Madrid 22 1988) p. 82. El mismo autor lo reconoce al citar a Agustin.en CB 1,6. Sigue un
tema helénico que remonta al Ordceulo de Delfos y su «condcete a ti mismon, que también esta en Ori-
genes (cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, Ciudad Nueva, Madrid 1986, p. 179-180; cf. ORIGENES,
Homilias sobre el Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva, Madrid 2000, hom. 1, n2 7, p. 68-70) y en
Gregorio de Nisa (cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar de los Cantares, Sfgueme, Salaman-
ca 1993, hom. 2 p. 44). Fue refundido por numerosos espirituales de la Edad Media como Gregorio
Magno (cf. GREGORIO MAGNO, Moralia in Job 5,6: PL 75, p. 783), Hugo y Ricardo de San Victor,
Bernardo de Claraval (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy
en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955), Serm. 74, p. 494-501), Guillermo de Saint-Thierry
(GUILLAUME DE SAINT-THIERRY, Exposé sur le Cantique des Cantiques, SC 82, Cerf, Paris 1962, p.
369), San Buenaventura, etc. Este dltimo autor hace en su Soliloguio una presentacion del alma que
recibe en su interior la Trinidad, con cita agustiniana incluida, que podria ser fuente sanjuanista, sin
tener que allegarse el santo a la primitiva obra de Agustin: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits,
0.¢., p. 61:62. También E. Herp dice: «vaca a sélo Dios y descansa en El. Entra dentro de ti mismo y
arroja de tu alma todo lo que no sea Dios, 0 no te ayude a buscarlo en sabrosa contemplaciony: E.
HERP, Theologia Mystica, 1.1, c. 49, Melchioris Novesiani [Col9[1ia 1538). Y Taulero insiste: «Debemos
buscar a Dios en nuestra alma, sentirle presente y confiar en El. Cuantas veces uno se haya destituido
de la divina presencia, que de ningtin mado la siente, no sosiegue hasta que merezca sentirla [...].
Suele muchas veces ol Sefor como esconderse; y si entonces buscamos en otra parte consuelo y no
cuidamos de su Majestad, se retira mds lejos [..]. El solo pues ha de ser buscado y pretendidoy: Inst.
¢. 34, citado en |. G. ARINTERQ, La evolucion mistica, en el desenvolvimiento y vitalidad de la Iglesia,
BAC (Madrid 1952) p. 403. Juan Climaco afirma: «Si alguna vez, después de haber amanecido ya en
nuestra alma el verdadero Sol de justicia, se viene a poner en nosotros, escondiéndonos su graciosa

167



influencia clara de la teologia negativa o apofética'? con resonancias claras de la
tradicion espiritual: «ha de ir ejercitdndose en las virtudes y ejercicios espirituales
de la vida activa y contemplativa» (cf. CB 3,1)".

Define el recorrido del camino de vida espiritual en CB 1,6 como un camino
de introspeccion (y desapego de todas las cosas), motivado por la inhabitacién
de Dios en el alma'*: «es de notar que el Verbo Hijo de Dios, juntamente con el
Padre y el Espiritu Santo, esencial y presencialmente estd escondido en el intimo
ser del alma; por tanto, el alma que le ha de hallar conviénele salir de todas las
cosas seglin la afeccién y voluntad y entrarse en sumo recogimiento dentro de s
misma, siéndole todas las cosas como si no fuesen»™. Esta idea tiene una fuerte
evocacion del cuarto evangelio, aunque estd en todo el NT, como bien muestra
Juan al citar en CB 1,7 dos citas distintas: Lc 17,21y 2 Co 6,16. En CB 1,11 anun-
cia también como ha ser esta bisqueda interior: «es buscarle en fe y en amor, sin
querer satisfacerte de cosa, ni gustarla ni entenderla més de lo que debes saber;
que esos dos son los mozos del ciego que te guiardn por donde no sabes, alld a
lo escondido de Dios»™. La fe es el Gnico medio adecuado para conocer a Dios
porque «es Dios inaccesible y escondido» (CB 1,12)". Y el.amor es el camino

presencia y la luz de su consolacion, de aqui se siguen tinieblas en el alma y se hace noche; porque
en el tiempo de esta ausencia todo lo halla el hombre oscuro y cerrado, y por ninguna parte le parece
‘que se le descubre la luzn: JUAN CLIMACO, Escala espiritual, ¢, 26, n? IV, citado en |. G. ARINTERO,
Mistica del Cantar de Jos Cantares, Editorial Fides (Salamanta 32 1958) p. 309. Vemos que se trata cle
un tema muy presente en la tradicion patristica y medieval.

"2 ks Dios inaccesible y escondido, como también-habemos dicho, aunque mds te parezca que

le hallas y le sientes y le entiendes, siempre le has de téner por escondido y le has de servir escondiclo
en escondido» (CB 1,12). Sigue.a DIONISIO AEROPAGITA, De Mystica theologia 1,2, PG 3, p. 1000,

" Otro tema presente en muchosautores. Por ejemplo, en E. Herp, cuya obra Theologia Mysti-
€a, 0.¢., sigue este esquema pedagdgico que distingue ambas-dimensiones.

4

«Qué es eso de veniral alma el Verbo. Instruirla en sabiduria. Y el efecto de la morada del
Padre en el alma, fcudl es? El infundir en ella amor entrafiable a la sabidurfa, hasta poder decir que
se ha enamorado de su hermosuran: BERNARDO DE € LARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de |os
Cantaresy, 0.c., Serm. 69, p. 458,

" Juan de la Cruz completa la doctrina de la inhabitacion del Espiritu santificador con la de la
inhabitacion trinitaria al estilo de los SSPP: «Al venir el Espiritu Santo a nosotros, vendrdn el Padre y el
Hijo, y hardn morada en nosotros (cf. Jn 14,23). En efecto, es indivisa la Trinidad y Gnica en su divini-
dad, y un solo Dios, que estd sobre tados, por todos y en todos (cf. Ef 4,61 (ATANASIO, A Serapion,
3, 6, PG 26, p. 633).

" Lafe es-el tnico medio apropiado para alcanzar la union divina (cf. § 3, 4, 2-6), va que las
fuerzas humanas son inapropiadas para salvar la inmensa distancia de la criatura con Dios (cf. S 2,8).
Para llegar a la unién divina «el entendimiento ha de ser ciego y a oscuras en fe solon (cf.5 2, 1, 2; §
2, 3; LIB 3,48-49); «cuando el alma va aprovechando mds va a oscuras y no sabiendoy (cf. N 2, 16).
Liegado cierto momento, la razén resulta indtil, se ha de desechar y ponerse a oscuras, y dejarse guiar
por lafe (cf. S 2, 4, 3). Sobre este tema, J. CASERO, «El Espiritu Santo, agente principal en la direccion
del alma (Estudio a partir de San Juan de la Cruzy, en TeolEsp 23 (1979) p. 155, También para San
Agustin la fe es el camino para el conocimiento verdadero: of, £. VILANOVA, Historia de fa teologfa
cr:sl:.‘ma, vol 1, Herder (Barcelona 1984) p. 169.

: 7 Tanto en CB 1,12 comoen S 2,8,4 encontramos un grupo de citas biblicas en relacion con la
exp_erienr:ia de la noche mistica, que emparentan con los textos de Gregorio de Nisa en su obra Sobre
la vida de Moisés, BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993).

168



porque «cuando Dios es amado, con gran facilidad acude a las peticiones de su
amante [...] porque de Dios no se alcanza nada si no es por amory (CB 1,13)™.
Pero también se requiere sinceridad, pobreza y desnudez: «en esto se conocera
el que de veras a Dios ama, si con nada menos se contenta [....] porque la satis-
faccion del corazén no se halla en la posesion de las cosas, sino en la desnudez
de todas ellas y pobreza de espiritu» (CB 1,14). Conseguir esta total desnudez
0 pobreza de espiritu es fundamental para avanzar en el camino de la unién
con Dios™. Se reclama una «pobreza de solemnidady, una total expropiacién
no solo de lo material sino también de lo espiritual®. El conocimiento y la pre-
sencia divinas se reciben «en la verdadera imitacién de la perfeccién de la vida
del Hijo de Dios, Esposo del almay, hasta «que se una y transforme por amor en
el dicho Hijo de Dios, su Esposo» (CB 1,10). El camino espiritual es, per tanto,
imitacion de Cristo?!

Llama la atencién la perspectiva positiva que Juan de la Cruz asume a lo largo
de todo el proceso espiritual. Ya dijimos que Juan de la Cruz no sigue la espiritua-
lidad esponsal profética, que insistia en la infidelidad de Israel: incluso aquellos
detalles de la exégesis patristica del Cantar que fueron interpretados en linea de
correccion a la Esposa, no son asumidos por Juan de la Cruz?’,

El camino de interioridad aparece ya disefado desde el principio, y sin em-
bargo, Juan va a dar un rodeo, siguiendo la declaracion de las canciones, para
seguir buscando, no dentro de si sino por fuera, entre las criaturas, a partir de la

'8 Juan de la Cruz estd en profunda unidad con la tradicion del Cuarto evangelio, que resume
el mensaje de Jesds con el mandamiento nuevo: «amaos los unos a los otros como yo os he amadoy.
Es la medida del amor, la referencia propia del ¢ristiano. Ese «omo yo os he amadoy es lo propio y
caracteristico del amor de Dios revelado en Cristo: morir de amor (cf. Pastorcito; ¢f. CB 23). El amor
cristiano queda calificado con la longitud divina y no la humana: «Aprende a amar como Dios quiere
ser amado y deja tu condiciany (cf. D 60).

' El maestro Echkart insistia en la importancia de la experiencia de desprendimiento. (Abges-
chiedenheit): cf. MAESTRO ECKHART, E fruto de la nada, y otros eseritos, Siruela (Madrid 1998) p.
125-136. Hay una sintonia en la doctrina de este autor con Juan de la Cruz, sobre todo en el tema de
la necesidad de una purificacion radical que aniquila el ego para poder dar paso a la divinidad, la nada
que se abre al todo; ¢i. LOPEZ CASTRO, ARMANDO, «El viaje al corazén de la nada: Eckhart'y Juan
de la Cruzn, en SanjCruz 23 (1999) p 5-21.

2 Los testigos insisten mucho en contemplar esta caracteristica de su doctrina en su propia
vida: ¢f. Dicho de Lucia de San Alberto, BMC 24 p. 575; cf. Dicho de Juan Evangelista, BMC 23
P 46-47.

21 Encontramos aqui elementos de conexion con la obra de Kempis y la «devotio moder-
nay, que nos explicitan algunas coincidencias con otras espiritualidades de su época, como la
ignaciana, de las que también Juan de la Cruz participa, pero que son poco explicitas en otros
pasajes de su obra.

2 Un ejemplo claro lo tenemos en Ct 1,8 («Si no lo sabes, ioh la mds bella de las mujeres!, sigue las
huellas de las ovejas»), que tiene una mIt‘rprvlac ion mds negativa respecto ala Esposa, tanto en Origenes
donde se presenta como una correccion (ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 147ss) como en san

Bernardo donde se trata de una dura reprension (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el
Cantar de los Cantaress; o.c., Serm. 35, p. 252-258). Juan de la Cruz no cita el versiculo ni recoge la
interpretacion, centrandose en el elemento positivo, aunque tenga que aceptar también procesos de
purificacién y catarsis.

169



estrofa CB 2. Y s6lo en CB 12, después del rodeo por lo creado, volvera al camino
de la fe representado en la fuente cristalina®.

Una vez el alma ha alcanzado el matrimonio espiritual (estrofas CB 22-23),
en las estrofas siguientes, que denominaremos Estrofas descriptivas de la experien-
cia fundante o primordial (CB 24-33), nos encontramos diversas exposiciones de
principios sanjuanistas en relacion con el tema del amor, central en su vision espi-
ritual, que ha llenado completamente los anhelos del alma?!. Juan especifica que
conocimiento y amor no van siempre juntos, ya que muchos espirituales «muchas
veces se ven arder en amor de Dios sin tener mas distinta inteligencia que antes:
porque pueden entender poco y amar mucho, y pueden entender mucho y amar
pocoy (CB 26,8). Para Juan, sin embargo, la primacia del camino espiritual estd en
el amor, siguiendo a San Pablo®.

En la declaracion de la cancion 29 enuncia un principio del alma enamo-
rada: «el que anda de veras enamorado, luego se deja perder a todo lo demas
por ganarse mas en aquello que ama» (CB 29, 10). Resuena, evidentemente, el
principio evangélico de Mc 8,35 donde Jests alaba la actitud de quien «pierda la
viday por €él. Y sigue un nuevo resumen de la experiencia contenida en la cancién
CB 29,11: cuando el alma ha perdido toda forma natural de trato con Dios, con
ideas, razones y sentimientos (a nivel del sentido) y solo accede a él por fe y amor,
estd cerca de Dios. Es una buena sintesis de la doctrina sanjuanista: perdiéndolo
todo por fe y amor a Dios se alcanza a Dios. El amor de Dios no reclama que
vayamos sumando méritos o bienes, sino que vayamos restando, para quedarnos
s6lo con El. Entonces El viene. Estd echando una mirada retrospectiva y hace una
valoracién de su exitoso camino, conducida por los dos mozos de ciego que la
han guiado hasta la union por la pobreza total de todas las cosas (cf. CB 1,11)
hasta la meta conseguida. El misme principio aparecera de otra manera en CB

#1 En términos de tealogfa cldsica se podria decir que la «analogia entisy no es camino adecuado
para alcanzar el conocimiento divine, que sélo podemos recibir gracias a la «annlogla fidei, donde la
fe nos va descubriendo los misterios divinos que se esconden en la creacian: cf, L. VIVES, Fxamen de
amor. lectura de San Juan de [a Cruz, Sal Terrae (Santander 1978) p. 100, Reflexionarsobre las criaturas
no nos conduce hacia Dios, si no somos guiados por el lazarillo de la fe.

“ La centralidad del tema del amor es patente a lo largo de todo el proceso sanjuanista, pero
atn mds, llegados a estas etapas de madurez espiritual. £l tono; las expresiones, el apasionamiento, nos
recuerda, en muchos momentos, expresiones e ideas semejantes de San Bernardo. Comparemos, por
ejemplo, el «iGrande es el poder del amorly (BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar
de los Cantaress, 0.c., Serm. 79, n% p. 531; cf. p. 527-532), con el «Grande es el poder y la poriia del
amor, pues al mismo Dios prenda y ligan de CB 32,1 y todo st contexto, Nos parece muy evidente que
Juan de la Cruz ha conocido estos sermones, pero que los asimila y desarrolla libre y personalmente,

* Todas las reflexiones sanjuanistas sobre el amor tienen muchos elementos en comin con
textos agustinianos. Encontramos expresiones semejantes en ambos. Por ejemplo, al comparar CB
32,2 (westo aun en los amores bajos Io hay, cudnto mds en el de Dios»), con AGUSTIN, La Trinidad,
VIll, 10, 14, en Obras completas, BAC 39 (Madrid 22 1964) p. 435-436 («Qué es el amor, sina vida
que enlaza o ansfa enlazar otras dos vidas, a saber, el amante y el amado? Esto es verdad, incluso
en los amores externos y carnales; pero bebamos en una fuente mds pura y cristalina y, hollando la
carne, elevémonos a las reg}onm del almay). Todo el contexto agustiniano conecta el amor humano,
como experiencia de introspeccion psicoldgica, con la vida trinitaria, de manera muy rica y cercana
al pensamiento sanjuanista,

170



10,6: «estd Dios bien presto para consolar al alma y satisfacer en sus necesidades
y penas, cuando ella no tiene ni pretende otra satisfaccion y consuelo fuera de él.
Y asf, el alma que no tiene cosa que la entretenga fuera de Dios, no puede estar
mucho sin visitacion del Amado» (CB 10,6). Pero el amor del alma ha de ser un
amor fuerte y ha de estar sélo, sin apoyos?, con pureza y entereza de fe, y es por
ello que viene Dios a ella (cf. CB 31,3).

El amor sanjuanista del Cdntico es amor del Esposo y de la Esposa, amor es-
ponsal: no se habla en sentido genérico o comdn, no se trata del amor de amistad
o del paterno-materno-filial. Es un amor peculiar que va a ir reveldndose?’.

Solo el amor engrandece el alma igualando a Dios

Para introducir la cancién 28 «Mi alma se ha empleado...» va a explicar Juan
por qué el amor es el tinico camino que Dios busca en el alma:

porque todas nuestras obras y todos nuestros trabajos, aunque sea lo mas que pue-
de ser, no son nada delante de Dios; porque en ellas no le podemos dar nada ni cumplir
su deseo, el cual sélo es de engrandecer al alma. Para si nada de esto desea, pues no lo
ha menester, y asi, si de algo se sirve, es de que el alma se engrandezca; y como no hay
otra cosa en que mas la pueda engrandecer que igualandola consigo, por eso solamente
se sirve de que le ame; porque la propiedad del amor es igualar al que ama con la cosa
amada. De donde, porque el alma aqui tiene perfecto amor, por eso se llama Esposa
del Hijo de Dios, lo cual significa igualdad con él, en la cual igualdad de amistad todas
las cosas de los dos son comunes a entrambos (CB 28,1).

Han entrado aquf principios sanjuanistas de gran interés: la intencion de Dios
es «engrandecer el almay, y aqui radica el designio oculto sobre la humanidad*
que culmina con la Encarnacién del Verbo para que pueda el alma llegar a parti-
cipar de la vida divina®. La légica sanjuanista aparece en este texto expuesta de
manera didfana. Para conseguir la realizacion del designio divino, el inico camino
es el amor, porque el amor iguala a los amantes™, y sélo a través de él se podrd

2 F| contenido coincide con el que aparece en su poema titulado Sin arrimo y con arrimo.

27 Las reflexiones origenianas son tn buen contexto para la doctrina sanjuanista: cf. ORIGENES,
Comentario al Cantar, o.c., p. 45-46. Este texto, por ejemplo, tiene en su trasfondo 6 citas biblicas (In
10,30; 1 )0 4,12; In14,23; 1 Tim 6,16; In 17,3; Le 10,27}, v las 6 aparecen diseminadas en las obras
sanjuanistas, aunque Juan de la Cruz las usa de mados diversos. Se trata de un cierta parentesco de
fuentes-biblicas que Juan conocerd y usa libremente en el desarrollo de su propio discurso. Sobre el
orden del amor: [b. p. 209ss.

% E| camino de purificacion sanjuanista no conduce, por tanto, a la anulacion o la deshumaniza-
ci6n del hombre sino todo lo contrario, a la plenitud de lo humane, que sélo se alcanza en la unidad
con Cristo-Esposo, de quien recibimos todos los dones que Dios quiere comun icar al hombre. Resuena
la idea patristica de que Dios se ha hecho hombre para que el hombre llegue a ser Dios. Y Juan de la
Cruz anade: ipor el amor!

21 Con palabras de los Romances, cuando el Esposo-Cristo tenga una Esposa-lglesia digna de él:
sque por tu valor merezca [ tener nuestra companian (R 77).

10 Axioma fundamental del pensamiento del santo de que «la propiedad del amor es igualar al que
ama con la persona amada» (CB 28,1; cf. 154,3). Esta doctrina es tradicional de la antigiiedad cldsica greco-
latina (cf. SAN JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, edic. de Eulogio Pacho, Monte Carmelo, Burgos 7%ed.

171



realizar la igualdad del alma con Dios y ella podra ser engrandecida y vivir «vida
divina». No hay otro camino, porque todas las obras humanas no le anaden nada
a Dios ni le alcanzan. El amor esponsal es el que conduce a la igualdad, y el que
propiamente permite llamar verdaderamente al alma, «esposa de Dios». La espiri-
tualidad esponsal conduce al amor perfecto y la igualdad con Dios.

El efecto del amor es igualar a los amantes y Juan compara el ejemplo de Ia
amistad de David y Jonatdn con aquella otra relacion muy superior del alma y
del Esposo (cf. CB 31,2)*'. El alma necesita ser movida por el Espiritu Santo para
poder ejercer obras y virtudes de su amor (CB 31,4)*, en cuyo ejercicio atraerd al
Esposo a la plena unién. Cuando el alma llega a estar sola en ese solo amor, viene
el Esposo a ella (cf. CB 31,6) y se iguala con ella.

Si bien la fe es el Gnico medio para el conocimiento de Dios, el amor es el
Gnico camino para igualarse a Dios y transformarse en El*. Se comprende asf que
la caridad sea la esencia y la medida de la perfeccién cristiana®. Porque ese amor
«mas provecho hace a la Iglesia, aunque parece que no hace nada, que todas esas
otras obras juntasy (CB 28,2). El alma se ha de dedicar Gnica y exclusivamente al
ejercicio de amor a Dios (cf. CB 28,2) plenamente al servicio del Esposo. Y explica
la completa transformacion de una psicologia que ahora tiene todas sus capacida-
des al servicio del amor:

toda la habilidad de mialma y cuerpo, memoria, entendimiento y voluntad, sen-
tidos interiores y exteriores y apetitos de la parte sensitiva y espiritual, todo se mueve
por amor y en el amor, haciendo todo lo que hago con amor y padeciendo todo lo
que padezco con sabor de amor [...].y hasta el mismo ejercicio de oracion y trato
con Dios que antes solia tener en otras consideraciones y modos, ya todo es ejercicio
de amor [...]. Amado mio, todo lo:dspero y trabajoso quiero por ti y todo lo suave y
sabroso para ti (CB 28,8-10).

2000, p. 170-171, nota 4), y fue incorporada al pensamiento cristiano par San Agustin primero (cf. SAN
AGUSTIN, Enarraciones sobre-los salmos;, BAC, Madrid 1965, p: 60-101) y después por Santo Tomds (cf.
ST 2-2, g. 23; también en la Suma contra los Gentiles 1l, BAC, Madrid 1953, libro 3, . 95-96, p. 354-361;
q. 124, p. 443-445. Este concepto liene gran importancia en Juan de la Cruz que lo asume y lo integra en
su propia vision antropolGgico-teolégica del hombre y de la unién espiritual con Dios. También es muy
frecuente en la tradicion na)plat(ml(a y en la poesia amorosa renacentista: L. LOPEZ BARALT, «El Cantico
Espiritual o el jabilo de la unién transformantey, en AAVV,, San Juan de la Cruz and Fray Luis de Leon. In-
ternational Symposium. November 14-16,1991, Juan de la Cuestel (Newark Delaware 1993) p. 148-149,

' Juan de la Cruz descubre en una relacion inter-humana tomada de la Biblia la huella de aque-
lla refacion que el alma estd llamada a vivir con Dios, de unidad plena.

# Laidentificacion del E.S. con el amor es frecuente en la tradician patristica tras San Agustin: cf.
G. PONS, Fl Espiritu Santo en los Padres de la lglesia. Textos patristicos, Ciudad Nueva (Madrid 1998)
p. 104-106.

% El amor «rapta, une, llena de satisfaccion. Sobre tado el amor rapla hacia el amado y asf pro-
duce el éxtasis. En segundo lugar el amor une con el amado vy le-hace ser casi una sola cosa con ély:

cf. ). GERSON, Teologia Mistica. Prima versione italiana commentata con testo latino a fronte a cura di
Marco Vannini, Edizione Paoline (Milano 1992) p. 177-179..

# «Mediante el amor se une el alma con Dioes; y asi, cuantos mas grados de amor tuviere, tanto
mds profundamente entra en Dios y se concentra con éb (LIB 1,13).

172




Un amor que asume el sufrimiento

Llama la atencién en tres nlmeros distintos y seguidos (CB 28, 8.9.10) que
aparece una misma mencion, aparentemente accesoria en el contenido del texto,
pero repetida sucesivamente, sobre el deseo de padecer por el Amado. En toda
la primera parte del CB 1-13 se habla de los sufrimientos y ansias de amor por la
ausencia del Amado. Después parece que todo aquello cesa y predomina el gozo,
deleite y plenitud de la unién®, que aunque amenazados en el desposorio, van
poco a poco ganando el alma en fortaleza y virtudes que apuntan a un sosiego y
paz definitivos, que se consiguen con el matrimonio. Sin embargo, nos encontra-
mos aqui, ya en pleno matrimonio, con la presencia insistente que se van intro-
duciendo, de la experiencia de padecer por el Amado, como una componente
mas de la unién plena con el Esposo y de la identificacion con El. El suftimiento
adquiere aquf por tanto una nueva dimensién, unida al amor, y que no se contra-
dice con el gozo y con la plenitud de la union, sino que parece ser asimilado de
manera misteriosa. Antes (cf. CB 1-12) se hablaba de deseo de sufrir y de morir
de amor por conseguir la presencia definitiva del Amado. Ahora, el alma unida a
su Amado quiere sufrir como dimensién del amor perfecto que se transforma en
el Amado y quiere asumir los sufrimientos de este, en su lugar. El sufrir, tanto al
principio del camino espiritual como al final de el, sdlo tiene sentido en relacién
con el amor, al servicio del amor, que es el Gnico principio y fin de todo. Existen,
por tanto, dos tipos de sufrimiento espiritual: uno corresponde a la purificacién
catdrtica de la busqueda del Amado y estd preparando el encuentro con El’s: el
otro, una vez consumada la unién, procura asumir la cruz del Amado por la iden-
tificacion y transformacién que el alma vive con ER?,

Juan escribe todas sus grandes obras desde una madurez humana y espiritual
que le lleva a tener una sintesis completa iluminada por su experiencia mistica.
Es importante conocer el pensamiento integral del autor para poder interpretar
bien todas las expresiones de su doctrina. Por ejemplo, sélo la visién del amor
que aqui estamos presentando puede justificar y explicar bien el contenido de
muchas pdginas de la Subida o de la Noche Oscura, las cuales, fuera del contexto
completo de la mentalidad de su autor, pueden fdcilmente ser malinterpretadas.
S6lo un corazén «inflamado de amory puede asumir e incluso buscar o preferir

% Aunque también es cierto que los retoques redaccionales. del CB iban introduciendo clara-
mente los elementos purificativo-catdrticos que acompanaban todo el progreso espiritual.

% Sy finalidad es liberadora: «Se expresan las verdades con el simbolo del amor, tan impetuoso
a impulso del placer [...]. Hay que pasar de pertu rbacion de lo pasional a la serenidad imperturbable,
hasta liberarnos plenamente de toda aficcion corporal. Nuestra alma ha de estar amorosamente infla-
mada en el fuego con que el Sefor vino a encender la tierran: GREGORIO DE NISA, Comentario al
Cantar..., 0.c., hom. 1 p. 21.

¥ ¥ cuando el alma ha recibido la gracia del Espiritu y se ha adherido ya al Sefior hecha un
espititu con El cumple con facilidad las obras de la virtud, que le es ya familiar, y ni siquiera tiene
que luchar ya contra el enemigo, por encontrarse mds fuerte que sus maquinac:ones.“r lo que es
mds grande que todo esto: toma sobre si misma los padecimientos del Salvador y se deleita en ellosy:
GREGORIO DE NISA, Sobre la vocacion cristiana, Ciudad Nueva (Madrid 1992) p: 123-124. Perfecta
sintonia con el pensamiento sanjuanista.

173



los sufrimientos (la cruz de Cristo), las purificaciones y las noches™. Si falta esto
serfa masoquismo. Esta experiencia de amor es lo que llena de verdad al alma, y
por eso el alma desea méds amor, sin poder contentarse con otra cosa: «el salario
y paga del amor no es otra cosa, ni el alma puede querer otra, sino mas amor,
hasta llegar a perfeccion de amor; porque el amor no se paga sino de si mismo»
(CB9, 7).

Un amor contemplativo que da fruto

Para introducir la CB 29 escribe una larga «anotacién para la cancién si-
guiente» con una tendencia dialéctica y polémica, que expresa su clara postura
a favor de la prevalencia de lo contemplativo sobre lo activo y que incluye una
advertencia:

Adviertan, pues, aqui los que son muy activos, que piensan cenir al mundo con
sus predicaciones y obras exteriores; que mucho mds provecho harfan a la lglesia y
mucho mds agradarian a Dios, dejado aparte el buen ejemplo que de si darian; si
gastasen siquiera la mitad de ese tiempo en estarse con Dios en oracion, aunque no
hubiesen llegado a tan alta como esta. Cierto, entonces harfan mds y con menos tra-
bajo con una obra que con mil, mereciéndolo su'oracion, y habiendo cobrado fuerzas
espirituales en ella; porque de otra manera todo es martillar y hacer poco mds que
nada, y a veces nada, y aun a veces dano. Porque Dios os libre que se comience a
envanecer la sal (ML 5, 13), que, aunque mds parezca que hace algo por de fuera, en
sustancia no sera nada, cuando estd cierto que las obras buenas no se pueden hacer
sino en virtud de Dios (CB.29,3).

Evidentemente, cuando Juan de la Cruz habla del amor, que es todo el ejer-
cicio del alma unida a Dios, no se esta refiriendo a un sentimiento emotivo o una
entelequia espiritualista. Se trata de un amor encarnado, vivido corporalmente, en
palabras, gestos y movimientos. Es vida en medio de la historia, aunque parezca
que no se deje someter por los condicionamientos de esta. Pero en esta estrofa
Juan va a completar el sentido que tiene este amor, y va a separarlo del activismo™,
Estamos ante otra interesante compilacion de principios sanjuanistas donde se
descubre su valoracién extraordinaria de la dimension contemplativa como fuente
de la vida activa: las obras, por si mismas, no tienen ningin valor si no estd Dios

# También la Subida afirma que no se puede recorrer el camino espiritual, con sus «subidasy,
«nochesy y «nadass, si no'se vive el amor enamorado, en perfecta sintonta con aqjuel amor esponsal
de Dios, del Esposo, que produce en el alma una «inflamacion mayon que la de los bienes creados
(cf. S 1,14,2).

¥ gElamor basta por sf, agrada por si, y por causa de si. £l es para sf su mérito, él su premio. El
amor no requiere causa ademds de él, sino fruto. Su fruto es su uso. Amor perque amo, amo por amar
(cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, 0.¢., Serm. 83, n2 4 p.
555-556). O también: «la Gnica paga que exige [el Senor] es que lo amemos por todo lo que nos ha
dadon: SAN BASILIO MAGNO), Regla Monistica Mayor, 2,2-4, citado en TexPat p. 241,

' Los datos biograficos confirman que Juan de la Cruz tuvo que corregir algunos carmelitas
por salir demasiado para predicar, etc. Uno de ellos fue Diego Evangelista que, unos afios después,
capitanearia dentro de la Orden las persecuciones contra el santo; cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y
milagros del santo padre Fray Juan de fa Cruz, EDE (Madrid 1989) p. 416.

174



presente en ellas, ya que pueden provocar efectos contraproducentes?'. Sélo en
Dios estd la fuente del obrar porque «as obras buenas no se pueden hacer sino en
virtud de Dios» (CB 29,3) 2.

En CB 32,8 se dice que «poder mirar el alma a Dios es hacer obras en gracia
de Dios, y asi [...] adoraban en gracia de su Dios, en la cual toda operacién es
meritoria». La contemplacién de Dios no es una mirada desencarnada a un Dios
idealizado y espiritualista, sino que abarca toda la vida humana'’: se trata de
vivir y actuar en gracia de Dios. La identificacién del alma con el Amado llevé a
Teresa de Jesus, en la dltima etapa de su vida y dentro del matrimonio espiritual,
a derrochar toda su energia en sus fundaciones, con un sentido profundamente
apostélico*. Aunque es evidente que Juan tenfa un talante distinto también.aquf
aparece en él la necesidad del «ejercicio de amar afectiva y actualmente, ahora
interiormente con la voluntad en actos de aficién, ahora exteriormente haciendo
obras pertenecientes al servicio del Amado» (cf. CB 36,4). Juan estd en profunda
sintonia con Teresa, pero ha querido remarcar con intensidad que: las obras han
de nacer de la fuente del amor que estd en Dios*, y como esto tiende a olvidarse
con demasiada frecuencia, pasa a ser un elemento importante del mensaje san-
juanista. Pero llegados aqui, tenemos también las obras, eso sf, que han de brotar
del amor de Dios que ha hecho asiento en el alma.

La iniciativa amorosa divina y la respuesta amorosa del hombre

El Cdntico Espiritual se iniciaba con el deseo ardiente del alma que salia
en busqueda de Dios, pero es importante senalar, para una perfecta compren-
sién del pensamiento sanjuanista, que este deseo del alma y esta bisqueda no
es un camino voluntarista, sino que es siempre la respuesta a la iniciativa amo-
rosa de Dios que ha salido primero a buscar al hombre®®. Esta iniciativa divina

#' Juan de la Cruz previene al hombre de todas las €pocas contra el activismo o «herejia de la ac-
ciény, la preeminencia de las obras que pueden ocultar una auto-justificacion sentimental-paternalista
ajena a la genuina experiencia cristiana, que reclama siempre una raiz de unién con Dios. H. Waach
habla de ello, citando una carta de Pio Xl al clero catédlico: cf. H. WAACH, San Juan de la Cruz, colec-
¢ién Patmos, Rialp (Madrid 1960) p. 17.

2 Hay que hacer ascender el impulso del amor humano hacia lo alto, a las realidades superio-
res: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., hom. 2, p. 78.

# Un conocimiento experimental y contemplativo semejante lo encontramos también en San
Buenaventura, con el progreso de tres etapas'y el binomio meditacion-contemplacion: cf. Agusti Boa-
das, dntroduccion, en BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 37.

4y decia santa Teresa: «Para esto es la oracion, hijas mias; de esto sirve este matrimaonio espi-
ritual: de que nazcan siempre abras, obrass (M 7,4,6).

¥ Cosa que también senala Teresa en muchos momentos: «En fin, hermanas mias, con lo que
concluyo es, que no hagamos torres sin fundamento, que ef Senor no mira tanto la grandeza de las
obras como el amor con que se haceny (M 7,4,15). Es doctrina sanjuanista.

i Alfonso Baldedn explica este tema: cf. «Biisqueda de Diosy en DicSJC p. 229-238. En todo el
proceso de la vida espiritual se podia interpretar que el papel fundamental partia de la iniciativa del
alma en su camino de perfeccion y en su bisqueda de Dios, pero Juan de'la Cruz aclara que es Dios

175



esta implicita en el pensamiento del autor y se explicita en CB 32,2%, aunque
el conjunto del Cantico esta representando el momento posterior del desarrollo
espiritual con la respuesta personal del hombre*®. El nicleo del proceso espiritual
que describe Juan de la Cruz no hay que enmarcarlo en los esfuerzos ascéticos
voluntaristas humanos, sino en la respuesta a la iniciativa amorosa divina que el
creyente ha experimentado. Solo impulsada por el amor divino el alma puede
recorrer el camino espiritual hasta la unién®. En CB 31,8 aparecia la iniciativa de
la «mirada divina» como fundamento del pensamiento sanjuanista:

el mirar de Dios es amar; porque, si él por su gran misericordia no nos mirara y
amara primero, como dice san Juan (1 Jn 4, 10), y se abajara, ninguna presa hiciera
en él el vuelo del cabello de nuestio bajo amor, porque [...] se bajé a mirarnos ya
provocar el vuelo y levantarlo de nuestro amor, dandole valor y fuerza para ello, por
eso €l mismo se prend6 en el vuelo del cabello, esto es, 61 mismo se pagé y se-agrado,
por lo cual se prendé (CB 31,8).

Primero fue la mirada amorosa de Dios, después lo demads. Bajo la mirada
amorosa divina se esconde una experiencia mistico-simbolica de amor y conoci-
miento, de relacion personal (de la que la persona ha tomado conciencia), que
renueva afectiva y efectivamente al alma. La iniciativa de Dios nos remite también
al desposorio de la Encarnacion-Redencion de CB 23, como aquel «si» dado por
Dios a la Iglesia y a cada alma, hecho todo de unavez, que hermosea y capacita
al alma para poder responder con amor y buscar la unién, originando el movi-
miento de basqueda de esta. La iniciativa amerosa divina es tan apasionada que
lleva al Esposo a llagarse en amor por la Esposa, enamorado al contemplar su
amor y su fe (cf. CB 31,8). La llaga de amor de Dios se explica en CB 31,9-10.
Si en la cancién CB 9 nos encontrdbamos al alma llagada de amor por el amor
impaciente e insatisfecho, que deseaba al Esposo y no lo encontraba, aqui, tras el
matrimonio espiritual, se han invertido los papeles, y nos encontramos al Esposo,
llagado de amor por ella®. El.mismo tema del Esposo que asume las «heridas de

el que amd primero al alma y provecd en ella su vueloy la levantd en amor. Por tanto es Dios ¢l motor
p_rimero'y secreto del camino del alma hacia El.

7 Muchos autores lo subrayan, como San Agustin («S6lo podemos amar si hemos sido amados
primeror: AGUSTIN DE HIPONA, Sermdn 34 sobre el salmo 149,1, PL 38 p. 210} y también San Ber-
nardo («Busca el alma al Verbo, pero no sin que antes el Verbo la haya buscado a ellas: BERNARDO
DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 84, n 2 p. 559; v se desarrolla
a continuacion: ef. Ib. n24-7, p. 560-562). También en DIONISIO AREOPAGITA, Los nombre de Dios,
IV, 13: «Dios también sale de si mismo cuando cautiva a todos los seres por el sortilegio de su amor y
su deseon. (PG 3, pp. 112-113).

# La iniciativa divina estaba mostrada teolégicamente a través del Romance. En cambio, la res-
puesta humana, se muestra en la poesia y el comentario del Cantico: M. A, CADRECHA, San Juan de
la Cruz. Una eclesiologia de amor, Monte Carmelo (Burgos 1980) p. 513.

 ¢inflamada de amony por amor del Esposo: ¢f. § 1,14,2. «La vida espiritual no se centra en la
ascética, sino en el amor a Jesucristo. La negacion esta en funcion del enamoramienton: S. CASTRO,
Hacia Dios con san Juan de fa Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 28.

* Admirable intercambio que los Remances habian descrito con estas palabras: «y sobre mi
tomaria / sus fatigas y trabajos, / en que tanto padecian (R 260-262),

176



amon de ella torna después a repetirse: «ademds de amar el Esposo mucho la
soledad del alma, estd mucho mas herido del amor de ella por haberse ella
querido quedar a solas de todas las cosas, por cuanto estaba herida de amor
de él» (CB 35,7). Aunque el poema-comentario presenta la accion de Dios en
un segundo momento, se trata, evidentemente de algo que esté en el origen, al
principio de todo, pero que el alma sélo descubre cuando llega a la unién con
Dios, y recibe de El una sabidurfa contemplativa y mistica. La unién con Dios
no ha conducido a un limbo de plenitud imaginari'a, aislados de la historia. Mas
bien lleva, misteriosamente, a tomar conciencia de la historia de salvacién que
Dios ha obrado en la persona, a implicarse en ella, a participar del misterio
de la Encarnacion, y a reproducir los frutos de la Redencién como misterioso
intercambio: el entrar del alma en la vida divina estd acompanado por el'entrar
divino en el sufrir de amor por el alma, llegando Dios a hacerse prisionero de
ella (cf. CB 31,10): deliciosa intimidad compartida®'. Y el alma toma conciencia
de ello en el matrimonio espiritual.

En CB 38,2 se desvela la intencién del alma de amar a Dios con igualdad de
amor como es amada de El. La reciprocidad es el deseo mayor del alma, y tam-
bién en ello queda bien caracterizada por el simbolo esponsal™.

De diversas maneras reaparecen ideas que subyacen al pensamiento san-
juanista y que nos estdn expresando la dindmica del amor divino y la entrada en
tal misterio al que estd convocado el alma humana: un misterio de amor” y de
transformacién mutua.

51 Este misterio admirable estd también al final de los Romances sanjuanistas. El fruto de la Encar-
nacién es la realizacion de este maravilloso intercambio que la intencién redentora de Cristo ya estaba
anunciando en R 259-266; «el llanto del hombre en Dios, v en el hombre la alegrian (R 307-308). El
Esposo asume los trabajos y sufrimientos de fa humanidad para que la esposa pueda participar de la
vida dlivina. Paradéjico contraste que viene a completar lo expresado anteriormente: «y que Dios seria
hombre y que el hombre Diosserfay (R 139-140). Dios asume el sufrimiento del hombre, y este puede
participar de la alegria-felicidad divinas.

? La reciprocidad es también el deseo de Dios, segiin confirma San Bernardo: «El mismo Esposo
que merece ser honrado, excita la sorpresa y la admiracién; pero ama mds ser amado. Son Esposo y
Esposa. $Qué otra relacion y conexion buscas entre esposos sino el ser amado y el amar?» (cf. BER-
NARDO DE CLARAVAL . «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 83, n 3 p. 555); «El
Esposo-Amor sélo busca la paga y la fidelidad del amor. Devuélvale, pues, la Amada amor por amor
(Ih, n® 5 p. 556; cf. n2 6, p. 557). Porque «la medida del amor de Dios es dnicamente esta: que se le
ame tanto cuanto 6l mismo quierey: ORIGENES, Comentario al Cantar, 0.¢., p. 226,

" Quizas uno de los autores que mejor ha tratado la centralidad del amor en la doctrina sanjua-
nista, cinéndose al pensamiento del autor haya sido A. Bord en su obra les Les amours chez Jean de la
Croix, Beauchesne (Paris 1998). La obra tiene tres partes y doce capitulos. La primera parte trata del
«Amer perdidoy, se centra en los Romances y profundiza la fuente del amor en la vida intratrinitaria.
La segunda parte, «Caminos del amon, en linea con la doctrina dela Sy la N, interpreta la doctrina
sanjuanista como un camino de purificacién que Dios realiza sobre el alma humana en tres etapas:
12 ruptura con los falsos amores ; 29 purificacién amorosa de las capacidades humanas (memoria,
entendimiento v voluntad) ; 32 amor consumacor en la nache pasiva del espiritu. Por Gltimo, la tercera
parte se titula «Amor encontradoy, mas centrada en el contenido de Cdntico y Llama, presentando el
contenido amoroso y nupcial del desposorio y el matrimonio espiritual.

177



El Amado vive en el amante, y el amante en el Amado

El amor lleva a los amantes a salir de si en busca del otro. Porque «el alma
mads vive donde ama que en el cuerpo donde anima» (CB 8,3)*. Se trata de una
experiencia fundamental del alma a lo largo de todo el poema y el comentario,
que se repite de diversos modos: «el que estd enamorado se dice tener el corazén
robado o arrobado de aquel a quien ama, porque le tiene fuera de si, puesto en
la cosa amada; y asi no tiene corazén para si, sino para aquello que amax (CB
9,5). Y en CB 11,12 dice que «que el amor nunca llega a estar perfecto hasta que
emparejan tan en uno los amantes, que se transfiguran el uno en el otro, y enton-
ces esta el amor todo sanow. El amor, por tanto, conlleva una dindmica de mutua
transfiguracién. En CB 12,7, en un momento culminante justo antes de la expe-
riencia de la uni6n reflejada en CB 13-14, nos encontramos el mismo concepto
sanjuanista claramente definido: «el Amado vive en el amante, y el amante en el
Amadon>. El texto dice:

de tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata
en €|, cuando hay union de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el aman-
te, y el amante en el Amado; y tal manera de semejanza hace el amor en la transfor-
macién de los-amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos
son uno. La razén es porque en la union y transformacion de amor el uno da posesion
de si al otro, y cada uno se dejay trueca por el otro; y asi, cada uno vive en el otro, y
el uno es el otro y entrambos son uno por transformacion de amor (CB 12,7).

Esta experiencia de vivir dentro del otro la pone Juan de la Cruz en relacion
con la union y transformacién del matrimonio espiritual. Este «ivir dentro» se
completa asi: cada uno se deja y trueca por el otro... y el uno es el otro y entram-
bos son uno. Cada uno se ha convertido en el otro, y ello expresa el contenido
de la experiencia de unidad?®®. Y en CB 28,1 se insiste en que el amor iguala a los
amantes, y s6lo asi puede el alma engrandecerse, amando a Dios, igualdndose a El
y recibiendo sus dones®”. En CB 32,6 senalaba que «Amar Dios al alma es meterla
en cierta manera en si mismo, igualdndola consigo». El amor de Dios introduce al
alma en la intimidad de la vida divina, dentro de si.

** Este tema sanjuanista e «salir de uno mismo en busca del otron, aparece también en otras
obras coma el poema Vivo sin viviren mi. También'en CB 11,10 dice que «mis vive el alma donde vive
que donde animay, Este adagio aparece en DIONISIO CARTUJANO, Super epistolam ad Philippenses,
cap. 3, art.3, citada en CantB 22 parte, p. 132, nota 24. Y lo encontramos también en J. GERSON,
Teologia Mistica... o.c., p. 195.

* Setrata de una frase axiomdtica de la teologia afectiva, divulgada por la espiritualidad neopla-
ténica e integrada en las grandes sintesis escoldsticas. Santo Tomds la recage: cf. ST 1, q. 20; In 11 Sent.
27, 1,1, etc., citado en CantB 22 parte p. 142 nota 16.

** También Fray Luis de Ledn nos habla de esta experiencia en su comentario y la explica asf:
«emos que el que ama de veras no vive en st sino en lo que ama; siempre piensa en ello y habla de
ello, su voluntad es la de su amado y sin saber querer otra cosa y sin poder querella; que es evidente
sefial que no es suyo sino ajeno, entregado ya en el poder y albedrio de otron: FRAY LUIS DE LEON,
El Cantar de fos Cantares; Sigueme (Salamanca 1980) p. 113.

7 Esta cualidad del amor de igualar a los amantes aparece también en § 1,4,3-4.

178



Es significativo también el comentario de CB 36,5, donde la esposa aspira a
repetir el encuentro de los amantes en la hermosura del Amado, por tanto, en el
interior de El: «y asf, seré yo td en tu hermosura, y serds ti yo en tu hermosura,
porque tu misma hermosura serd mi hermosura; y asi, nos veremos el uno al otro
en tu hermosuray. Este texto parece apuntar hacia la hermosura de Dios como
lugar definitivo de ambos. En cierto sentido viene a concluir, como una nueva in-
clusion, todo el poema, que partia con la conciencia de que el Hijo estd en el seno
del Padre («porque el lugar donde esta escondido el Hijo de Dios es, como dice
san Juan (1, 18), el seno del Padre»: CB 1,3), pero que ambos se esconden con
el E. S. en lo mds profundo del alma («Para lo cual es de notar que el Verbo Hijo
de Dios, juntamente con el Padre y el Espiritu Santo, esencial y presencialmente
estd escondido en el intimo ser del almay: CB 1,6). Por tanto todo el recorrido es-
piritual queda comprendido por la inhabitacién de Dios en el alma del principio,
hasta la inhabitacién del alma en Dios, al final.

La iniciativa esponsal divina lleva a Dios a penetrar el alma 'y habitar en su
interior, dotdndola de hermosura sobrenatural. La respuesta de.amor humana en
el camino de perfeccion, conduce al alma al interior de Dios, penetrando su
intimidad trinitaria. La union esponsal culmina en misteriosa inhabitacion mutua
del alma y Dios. Esta concepcién es muy importante.para Juan de la Cruz y tiene
un importante trasfondo neotestamentario. En la obra de los Romances aparece
con toda claridad, con todo el entramado teologico que subyace al pensamiento
sanjuanista®®,

Después de comentar los principios sanjuanistas, nos parece conveniente
analizar un texto biblico que Juan relaciona con las dltimas etapas de la unién:
veamos las citas de Jn 17,

5 Se presenta primero la vida: trinitaria con estas caracteristicas en R 1,1-34: «En el principio
moraba/ el Verbo, y en Dios vivia[...] Como amado en el amante / uno en otro residia [...] y el amante
esel amado / en que cada cual vivian El Padre reside en el Hijo y viceversa, comoamado en el amante
y.el amor les hacer ser uno yser iguales (v. 21-26). El Padre es generador, el Hijoes receptor y el E.S. es
el amor que une a ambos. Pero este amor les iguala y cada uno es el otro, La misma relacion del Padre
y el Hijo, siendo una relacion filial, aparéce presentada como relacion de amante a amado (R 1, 21-
22), con.un talante esponsal. La Trinidad presenta asi en los Romances un cierto talante esponsal que
se relaciona con el misterio de la comunion intradivina y de las relaciones pericoréticas: un ntisterio
de unidad en'el Amor. De este misterio va a brotar todo: la creacian y la redencidn. Y ese mismo amor
y vida divinos pasaran a quien ame al Hijo: «Al que a ti te amare, Hijo, a mi mismo le daria, y el amor
que yo en ti tengo, ese mismo en €l pondria» (R 2, 72-74). El hombre puede participar de este mado
del amor divino con la inhabitacion de las Tres personas en'su alma, a través del amor y la union con
el Hijo. En R 3, 77-86 aparece la voluntad de Dios de dotar a su Hijo de una Esposa que le ame que
pueda compartir sus dones y recibir sus bienes. Y la Esposa gozaria asi de la vida del Padre, del Hijo y
del E:S. tal y como viven ellos, el uno en el otro, asi la Esposa viviria absorta dentro de Dios vida divina:
«como el Padre y el Hijo, / y el que de ellos procedia / el uno vive en el otro, / asi la esposa serian (R
4, 161-164). Las consecuencias de esta experiencia son la Encarnacion de Dios y la divinizacién del
hombre («¥ que Dios seria hombre y que el hombre Dios seriay, R 4,139-140), y la asombrosa partici-
pacién de ambos en un estilo de vida ajeno a su propia naturaleza («el llanto del hombre en Dios, / y
en el hombre la alegria, /1o cual del uno y del otro / tan ajeno ser soliay: R 9, 307-310). La experiencia
de unidad del alma con Cristo penetra el misterio de unidad trinitaria.

179



3. AL FINAL DEL CAMINO ESPIRITUAL: JN 17

Juan de la Cruz encuentra en Jn 17 el marco y el contenido de la experiencia
mistica trinitaria, por ello sintoniza y acude a él para explicarlo®. El texto de jn 17
nos esta transmitiendo el testamento que Jests va a transmitir a sus discipulos, con
el nicleo de su mensaje, en ambiente de intimidad compartida®:

17,1-5  Prefacio: Que se realice el acontecimiento salvador.
17,6-19 Oracion por la comunidad presente.
6-8: Presupuesto: Fe y praxis de la comunidad por obra de la actividad de Jests.
9-11a; Circunstancia: La marcha de Jesis con el Padre.
11b-19: Peticién: Que el Padre guarde su mision y los consagre con la verdad.
17,20-23 Oracién por la comunidad del futuro.
20: Presupuesto: La fe por obra del mensaje de los discipulos.
21-23: Peticion: Que alcancen perfecta unidad por el amor, para que el
mundo crea.
17,24-26 Conclusién: Que el Padre honre a los que lo han reconocido.
Propésito de Jests de llevar a término su obra.

Ahora vamos a centrarnos en sus citas explicitas, y en su aportacion a nuestro
tema de la participacién en la vida divina en sus dltimas etapas. Las citas explicitas
de Jn 17 en Juan de la Cruz son cuatro®, y todas ellas aparecen relacionadas con
las Gltimas etapas de la vida espiritual, en la unién transformante con Dios, tanto
en el Cdntico como en la Llama:

Jn 17,3 en CB 37,1: «Esta es la vida eterna: que te conozcan a ti el tinico
Dios verdadero, y al que ti has enviado, Jesucristor. Juan elige esta cita
para poner como bien maximo del hombre el conocimiento de Dios,
que estd vinculado al conocimiento de Jesucristo, en los profundos mis-
terios de la Encarnacion. Cita de memoria este texto, por eso incluye una

* Lainfluencia del pensamiento del In 17 es evidente en Juan de la Cruz y queda bien resumica
en la Oracion delAlma eénamorada, donde es indudable el trasfondo de In 17,10 («Todo lo mio es tuyo,
y todo lo tuyo es mfe, y en ellos he sido glorificadon): «Mios son los cielos y mia es la tierra; mias son
las gentes, los iuslos son mios y mios los pecadores; los dngeles son mios, y la Madre de Dios y todas
las cosas son mias; y el mismo Dios es mio y para mi, porque Cristo es mio y todo para mi. Pues équé
pides y buscas, alma mfa? Tuyo es tado esto, y todo es para ti, No te pongas en menos ni repares en
meajas que se caen de la mesa de tu Padre, Sal fuera y gloriate en tu gloria, escondete en ella y goza,
y alcanzards las peticiones de tu corazona (D 27).

0 ). Mateos analiza el esquema del capitulo: ef. ). MATEOS / |. BARRETO, £l evangelio de Juan,
Cristiandad (Madrid 1979) p. 707, Lo fundamental estaria en las dos peticiones de Jests al Padre (v
11b-19 y v 21-23) y en la conclusion, que asegura el futuro de los discipulos, en unidad de amor, con
el Hijo, y con el Padre. Algunos autores centran el contenido de este capftulo en la mision del Hijo
ligada al amor del Padre, y que se comunica a los discipulos, haciendo presente asi la vida del amor
divino en la historia: ¢f. G. SEGALLA, La preguiera di Gesu al Padre (Giov. 17). Un addio missionario,
Paideia (Brescia 1983).

41 Un sencillo comentario a estas citas en |. CASTELLANO CERVERA, «La preghiera sacerdotale
di Gesd nei Santi dei Carmelow, en RivVitSpir 43 (1990) 286-293.

180




variante del texto: «que te conozcan a ti, un solo Dios verdadero, y a tu
Hijo Jesucristo, que enviastey.

— Jn17,10en CA 35,3; CB 36,5; LIA 3,69; LIB 3,79: «Y todo lo mio es tuyo
y todo lo tuyo es mio; y yo he sido glorificado en ellos». La segunda cita
explicita aparece en las dos redacciones del Cantico y en las dos redaccio-
nes de la Llama. La cita, desarrollada en las dos redacciones del Cantice
comenta con algunas variantes (un poco mas desarrollada en la segunda
version) el verso «y vamonos a ver en tu hermosuray. El contexto general
se refiere a la situacion de union de amor del alma con Dios. El lugar de ese
encuentro serd «la hermosura de Dios», que pasa a ser también, de ma-
nera participada, hermosura del hombre. Para explicar la comunicacion
plena y posesion mutua de ambos el autor recurre a la cita de |n: el Padre
y el Hijo comparten plenamente la vida, y de ello participan también los
discipulos en Cristo™.

— Jn 17,20-23.24 en CA 38,4; CB 39,5: «No ruego solo por estes, sino tam-
bién por aquellos que, por medio de su palabra, creeran en mi, para que
todos sean uno. Como td, Padre, en miy yo en ti, que ellos también sean
uno en nosotros, para que el mundo crea que tG me has enviado. Yo les
he dado la gloria que td me diste, para que sean uno como NOsotros so-
mos uno: yo en ellos y td en mi, para qué sean perfectamente uno, y el
mundo conozca que ti me has enviado.y que los has amado a ellos como
me has amado a mi. Padre, los que td me has dado, quiero que donde
yo esté estén también conmigo, para que contemplen mi gloria, la que
me has dado, porque me has amado antes de la creacion del mundo».
Nos encontramos con la misma experiencia que antes hemos definido
en el apartado anterior «El Amado vive en el amante, y el amante en el
Amadon. Y descubrimos la fuente biblica de donde Juan de la Cruz parece
asimilarlo, del evangelio de Jn, que lo especifica asi: «para que todos sean
uno. Como td, Padre, en mi y yo en ti, que ellos también sean uno en
nosotrosy. La misma inhabitacién mutua que el evangelio de |n atribuye
al Padre y.al Hijo, y que el Hijo la pide en oracion para sus discipulos, es
la que los discipulos estan llamados a vivir®.

%2 |.a cita desarrollada en las dos redacciones de la Lfama se encuentra en ¢l contexto del alma
que quiere devolver a Dios en la medida adecuada del amor que ha recibida, y que solo por el mismo
don divino se ve capacitada para ello. Por tanto aqui se usa para mostrar como precisamente esta
posesion mutua de los dones divinos del Padre y del Hijo es la que capacita la respuesta del hombre
a Dios. El término gglorificacidny es traducido por Juan, siguiendo a la Vulgata, por «clarificaciény:
woy clarificado en ellosy. Se entiende como una participacion en la vida divina a través de Cristo que
resulta iluminadora, aunque haya niveles diferentes para la otra vida, con fruiciénjnern:x_:ta, yen la
presente, que no da tanto. En LIB 3,80 distingue para la primera la «lumbre de glorian, mientras que
en la segunda se dard la «fe ilustradisimay.

& Tanto esta cita como la siguiente, estan refiriéndose ya explicitamente a la. comunion hu-
mano-divina (las dos citas anteriores son interpretadas también en ese sentido, a Ja luz de una visién
global del capitulo 17 de Juan, pero ellas en si mismas no adelantaban este contenido esencial, que
si se da ahora).

181



Esta cita se localiza en las dos redacciones del Cantico. La segunda redaccion
muestra el mismo contenido, pero con una mayor diferenciacion de lo que
corresponde al estado de unién, en la vida humana histérica, y que es don
divino, de la definitiva unién en la vida de la gloria. Se adivina también una
mayor dependencia de fuentes como De Beatitudine®.

El texto de CB 39,4-6 que incluye esta cita estd comentando el v. «El as-
pirar del aire», de la cancién 39, y lo refiere a la participacion por parte
del hombre en la aspiracién del Espiritu Santo. Nos ofrece elementos im-
portantes del pensamiento sanjuanista que ya hemos comentado al hablar
de la estrofa: la divinizacion como fruto de la unién con la Trinidad, la
transformacion en las tres divinas personas, la filiacién divina y participa-
cién de los bienes que el Hijo tiene por la aspiracién del ES y recibiendo
el mismo amor qgue el Hijoy,

Las vertientes comunitarias, relacionales, eclesiales®, del pensamiento del
doctor mistico quedan anunciadas, y han recibido sus lineas fundamentales,
pero no serdn desarrolladas explicitamente por é1°. Queda claro, sin embar-
g0, que la Iglesia, como comunidad de cristianos, «los santos», estd llamada a
participar en el misterio de comunién de amor divino; con la relacion mutua
de sus miembros®’.

— In17,26 en LIA 3,72; LIB 3,82: «Yo les he dado a conocer tu nombre y se
lo seguiré dando a conocer, para que el amor con que tti me has amado

* Esta obra late ya en la primera redaccion, pero queda mds subordinada a la expresividad y
espontaneidad de la experiencia mistica del santo que le lieva a subrayar los elementos actuales de la
misma, mientras que en la segunda redacgion; se adhiere mds al esquema del optsculo, procurando
asi una mayor adecuacion a la tradicion teologica, representada por Santo Tomds, a quien se atribuia
el tratadillo: of. M. A. DIEZ GONZALEZ, Lecturas medievales de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo
fi?nur},t)-. 1999) p. 262-3719..

* Sobre la eclesiologia del Doctor Mistico, f. J.V. RODRIGUEZ, «Ef tema de la Iglesia en san

Juan de la Cruzy, EphCarm 17:(1966) p. 368-404; 18 (1967) p. 99-137; cf. L. RUANO, «l.a doctrina
del Cuerpo Mistico en San Juan de la Cruzy, en RevEspir 3 (1944) p. 181-211; 4 (1945) p. 77-104 y
251-275; cf. M. A, CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologia de amor, 0.c., p. 348. Esta dltima
obra es de gran interés, aunque haya pasado bastante desapercibida, para abrir nuevas lineas herme-
néuticas al genuino pensamiento de Juan de la Cruz, partiendo de una vision leolégica y eclesiologica
mas moderna y actual,

% Resulta significativo que la alusion a la misma cita conduce, en un documento del Vaticano 11,
a la consideracion de dichas consecuencias relacionales y eclesiales: «El Seor, cuando ruega al Padre
que «todos sean uno, como nosotros también somos uno» (Jn 17,21-22), abriendo perspectivas cerra-
das a la razén humana, sugiere una cierta semejanza entre la unién de las personas divinas y la union
de los hijos de Dios en la verdad y en la caridady: Gaudium et spes, 24.

" No resulta dificil descubrir la huella de esta experiencia mistica en la vida de Juan de la Cruz.
En la prision de Toledo Juan lleva en su interior a las carmelitas de Avila («las jévenes discurren al ca-
minon); las carmelitas de Beas estdn incorporadas desde dentro al proceso creador del Cintico; Juan
de la Cruz entra en el alma de sus carmelitas para guiar el camino mistagégico hacia Dios. El amado
vive en el amante y el amante en el amado. El mismo Cristo-Esposo que reclama a sus discipulos en el
evangelio de Jn que se amen unos a otros como €l nos ha amado, pide al Padre el don de la unidad
para sus seguidores. La vida de unidad trinitaria se comunica misteriosamente a quienes buscan la
unicdad con Dios.

182




esté en ellos y yo en ellosy. Esta dltima cita explicita, no aparece en el
Cdntico®™.

Valorando en conjunto las cuatro citas explicitas del cap. 17 de Jn descubri-
mos como nos remiten al niicleo de la experiencia cristiana que el cuarto evangelio
nos quiere comunicar: la vida divina de amor y de unidad transmitida por el Hijo,
revelador del Padre, a los discipulos, por el Espiritu vivificador®®. Constatamos una
vez mas como Juan ha asumido elementos importantes de su pensamiento del
cuarto evangelio™, los ha recreado, y los devuelve, con una nueva y gran riqueza
para la vida de la Iglesia. Concretamente todo el contexto asumido aqui de jn 17
nos remite a un ambiente discipular de intimidad con el Maestro, una comunidad
hermenéutica que transmite el misterio de la vida divina a aquellos que con su
sinceridad y generosa donacién quieren acceder a él, en comunion eclesial. .Un
ambiente semejante al revivido por Juan de la Cruz en su propia obra escrita. Y
nos estd transmitiendo un mensaje fundamental, un conocimiento mistico que s6lo
resulta accesible para quien se sumerge en €l a través de la vida, mientras que
resultard incomprensible para quien no entre en la experiencia. La participacion
en la vida divina, cuyo contenido nos resultaba problematico, va siendo «clarifica-
da» como cumplimiento de la promesa que la Palabra hace al hombre, con la luz
de los argumentos que la misma Palabra proporciona™. En el fondo resulta que
la unién del hombre con Dios sélo podia ser capacitada por Dios mismo, por el
Espiritu divino. Es el Espiritu Santo el que capacita a la humanidad, regenerandola
y elevdndola, para unirse a su Esposo: el Espiritu de Cristo que rescata a la Esposa

& Pero nos ayuda a completar la vision sanjuanista sobre este tema. La presencia de esta cita
s aportuna en su contexto, en que se van refiriendo los deleites y dones que vienen ligados a la
comunion con Dios. Para expresar este pensamiento juan de la Cruz toma unos conceptos del ops-
culo De Beatitudine que le van a servir para desarrollar las primicias de felicidad que experimentan
en tal estado. Los denomina «primores», y elige los que le parecen mds adecuados de la lista ofrecida
por el optisculo: el amor, la alabanza, el agradecimiento... Sobre el amor dice que el alma ama a
Dios no «por ellay sino «por Dios mismoy. En este momento es oportuna la cita para explicar que
ese «si mismon es el Espiritu Santo: el Espiritu de amor que estd en la relacion del Padre y del Hijo
es precisamente ese Amor del que se dice: «que el amor con que td me has amado esté en ellos».
El Espiritu Santo es el don por excelencia que en la humanidad hace posible la participacion en la
vida divina por el amor.

& Por Jests, que es una cosa con el Padre, los discipulos son introducidos en la uni-
dad de Dios, en la comunion con el. Esta idea, que puede descubrirse varias veces en el Ev. In
(10,38;14,105.20.23;15,4s.) y aparece también en 1Jn (especialmente en 1,3; 2,23ss; 5,11.20), en
la oracién de Jests por los suyos se emplea de forma distinta, casi de modo inverso. A los discipulos
de Jests se les otorga al unién divina por el hecho de que Jests estd «en ellosy y el Padre estd en
Jestis. [...] Por el hecho de estar Jests en los discipulos y el Padre en Jests, la comunidad de creyen-
tes se llena por completo del ser divino, entrelazdindose y manteniéndose com pacta. S_e_consuma
en una unidad y al propio tiempo estd llamada a reflejar en sf el misterio de la unidad divina por el
amor fraternon: of. R. SCHNACKENBURG, El Evangelio segin San Juan. tomo I, Herder (Barcelona
1980) p. 240.

0 Cf. 1. DE LA POTTERIE, La vérité dans Saint fean, Biblical Institute (Rome 1977) p.782 nota 414,

7 El tema de la Trinidad como fuente y modelo de unidad para la lglesia y el cristiano, citando
aJn 17 lo encontramos también en AGUSTIN, Obras Completas, tomo X, Sermén 1034, BAC 441
(Madrid 1983) p. 703-704.

183



y la une a Cristo, participando en El de la vida divina™. Los deseos del alma de
unidad plena con Dios y de participar en su gloria llevan a suplicar «aquello que
me diste el otro dia» (cf. CB 38). Se trata de una gracia de plenitud experimentada
en algin momento por Juan (tiempo pasado, experiencia vivida), pero que apunta
mads alld a desear la gracia en plenitud del «otro dia de la eternidad de Dios, en
que la cred y la predesting para la gloriay.

Juan de la Cruz ha fundado todo su pensamiento sobre esta manera de
pensar que ha encontrado en los escritos paulinos y en el evangelio de Juan:
Dios se ha hecho hombre en la Encarnacion para que el hombre llegue a la divi-
nizacién, a asumir la vida de amor y unidad divinas, que puede iniciar ya en este
mundo, y después llegard a gozar en plenitud en el otro. Y no encuentra otra
manera mejor para explicar la vida del cristiano que participa de la vida divina
que recurriendo a Jn 17:

Esta es la adopcién de los hijos de Dios; que de veras dirin a/Dios lo que el
mismo Hijo dijo por san Juan (17, 10) al Eterno Padre, diciendo: Todas mis cosas
son tuyas y tus cosas son mfas. El por esencia, por ser Hijo natural; nosotros por
participacian, por ser hijos adoptivos. Y asi lo dijo él, no'sélo por si, que es la
cabeza, sino por todo su cuerpo mistico, que es la lglesia; la cual participara la
misma hermosura del Esposo en el dia de su triunfo, que sera cuando vea a Dios
caraa cara. Que por eso pide aqui el alma que se vayan a ver ella y el Esposo en
su hermaosura (CB 36,5).

El misterio trinitario es el principio de unién de Dios con el hombre™, don-
de el Hijo enviado por el Padre abre el.camino para el hombre de la vida trini-
taria mediante la Iglesia, que se une esponsalmente a Cristo™. Después de esta
vision de los principios generales vamos a seguir el contenido de la espirituali-
dad esponsal del CB en torno a las dos etapas fundamentales del desposorio y
matrimonio.

7 La aspiracion del Espiritu capacita al hombre para participar del misterio trinitario: cf. S. CAS-
TRO, Hacia Dios con san Juan de la Cruz, o.c., p. 110, «El mismo Espiritu Santo es el don por exce-
lencia que Cristo nos merece y nos da como mdxima dote de amar nupcial. En él termina el Don del
Padre y del Hijo, y-en él se incluyen tados los restantes bienes de la herencia divinas: M. A. DIEZ, Pablo
en juan de la Cruz. Sabiduria y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos 1990) p. 332,

" Cf. ANDRES, M., San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Ediciones Temas de hoy
(Madrid 1996) p. 74. Para Juan de la Cruz las tres divinas personas son la fuente de toda la vida espiri-
tual. Es la tesis fundamental desarrollada en EFREN DE LA MADRE DE DIOS, San Juan de la Cruz y el
misterio de la Santisima Trinidad en la vida espiritual, Universidad de Salamanca (Zaragoza 1947). Muy
en linea con la tradicion patristica: cf. CIRILO DE ALEJANDRIA, Didlogos sobre la Trinidad, Vi, PG 75,
p. 1075-1124; BASILIO DE CESAREA, Cartas 189, PG 32, p. 693; AGUSTIN, Obras, La Trinidad 1, 9,
18-19, BAC 39 (Madrid 1948) p. 165-167.

“ Acertadamente afirma Kwang Seo King que «el Doctor Mistico descubre el fundamento teo-
légico relativo a la filiacion adoptiva en la oracién sacerdotal de Jesucristor, que lo pide al Padre:
KWANG SEO KIM, La funcién del amor en la unidn transformante y divinizacion del hombre, segin
san Juan de Ja Cruz, Facultad de Teologia del Norte de Espana-sede de Burgos, (Burgos 2006) p. 141,

184




Il. ESTROFAS DEL DESPOSORIO: EXPERIENCIA
PRIMORDIAL (CB 13-15) Y ETAPA DE DESPOSORIO
(CB 16-21)

El desposorio y el matrimonio espiritual ocupan el lugar central del proceso
espiritual. Pero es evidente la necesidad de un proceso anterior, que Juan de la
Cruz recoge en las primeras estrofas.

1. LAS ESTROFAS DE LA ETAPA PREVIA AL DESPOSORIO:
CB 1-12

La dindmica de toda la primera parte se agita en el deseo de buscar al Amado
y se mueve con una dialéctica de presencia-ausencia, identificando al Espeso con
el ciervo que deja herida a la Esposa. Todo el grupo de estrofas 1-12 se identifica
con la etapa de principiantes o via purgativa, y retne las dos sub-etapas, citadas
en CB 22,3:

— «primero se ejercita en los trabajos y amarguras de la mortificacion, y en la
meditacion de las cosas espiritualesy. Correspondiente a las estrofas 1-5.

— «Y después entra en la via contemplativa, en que pasa por las vias y estre-
chos de amor». Estrofas 6-12.

Meditaci6n y trabajos y amarguras de mortificacion (CB 1-5)

En este grupo se incluye una experiencia de bdsqueda ansiosa del Amado
por parte del alma, que interpela a todas las mediaciones para poder alcanzar
su objetivo’™. Aunque en CB 1 se disefa el camino espiritual como una via de
introspeccién™, a partir de CB 2 se sigue una busqueda de Dios hacia el exterior.
Empieza su camino, intentando ascender a Dios a través del conocimiento de lo

75 La escena original del Cantico, nos remite a un mismo ambiente, que encontramos en GRE-
GORIO DE NISA, Comentario al Cantar... o.c., hom. 6 p.103-104 0 a una situacion como la comen-
tada por Gregorio Magno: «El Esposo se oculta para que, no encontréndole, la esposa le busque con un
amor renovado. La esposa se ve retrasada en su blisqueda para que este retraso aumente su capacidad
de Dios y asl encuentre al final mds plenamente aguello que buscabay: GREGORIO MAGNQ, Moralia
inJob V, IV, 6: PL 75, p. 682-683. En esta linea habla también San Ambrasio, en Comentario al salmo
118, Sermén 6 (PL 15 p. 1267-1280), cuando afirma que Dios indaga los sentimientos de la esposa,
mostréndose y ocultdndose, provoca su amor; o Enrique Herp cuando presenta el clamor del alma
que aborrece los consuelos humanos y ansia los divinos: cf. E. HERP Theologia Mystica, 1.1, ¢. 36,
Melchioris Novesiani (Colonia 1538).

75 Ya en el comentario a CB 1 nos encontramos el estilo propio que seguird en todas las can-
ciones. Se va mezclando un tipo de cantenido doctrinal y teoldgico (lo tenemos en CB 1,3-14), con
olro mds puramente mistico y experiencial (cf. CB 1, 15-22), unificando el contexto dogmatico en el
que el santo se sitda, con elementos de experiencia mistica tomados de la tradicidn espiritual, y de
experiencias propias y ajenas.

185



creado: «comienza a caminar por la consideracién y conocimiento de las criaturas
al conocimiento de su Amado, criador de ellas [...] consideracion de los elemen-
tos y de las demds criaturas inferiores, y la consideracién de los cielos y de las de-
mads criaturas y cosas materiales que Dios cri6 en ellos, y también la consideracion
de los espiritus celestiales» (CB 4,1). En CB 4,1 y en CB 5,1 nos encontramos con
dos alusiones a San Agustin, en relacién al mismo tema de la huella que Dios ha
dejado en las criaturas’™.

Responden las criaturas a la pregunta del alma afirmando el rastro del Crea-
dor en ellas: las gracias y virtudes, la armonia y dependencia mutuas, la hermo-
sura, reflejo de la Sabiduria del Hijo que inspiré las obras (cf. CB 5,1). Realmente
«las criaturas son como un rastro del paso de Dios, por el cual se rastrea su gran-
deza, potencia y sabiduria y otras virtudes divinas» (CB 5,3), y Dios «no solamente
les comunicé el ser y gracias naturales mirdndolas, como habemos dicho, mas
también con sola esta figura de su Hijo las dejé vestidas de hermosura, comuni-
candoles el ser sobrenatural: lo cual fue cuando se hizo hombre, ensalzandole en
hermosura de Dios, y, por consiguiente, a todas las criaturas en él, por haberse
unido con la naturaleza de todas ellas en el hombre» (CB 5,4). Se afirma la huella
divina en todo lo creado que se hace presente en las gracias naturales, pero ade-
mas hay otra huella mds profunda del «ser sobrenaturaly en todas las cosas, que
les viene no de ellas mismas, sino de la Encarnacién del Verbo, cuya influencia
parece alcanzar misteriosamente a toda la Creacion™. Encontramos aqui huella
del pensamiento ireneano, también presente en Santa Teresa, de la creacion del
hombre y de todo lo creado a imagen de Cristo™: por tanto, que todo lo creado
encuentra su ser y su razoén en Cristo, por quien fue creado™.

Contemplacién y vias y estrechos de amor (CB 6-12)

Después de esto se da «la via contemplativa, en que pasa por las vias y estre-
chos de amor». En esta etapa se aumentan los padecimientos de amor: «cuanto
mds el alma conoce a Dies, tanto mas le crece el apetito y pena por verle» (CB
6,2). Pero si primero eran criaturas irracionales las que herian de amor al alma con

’ Son temas que San Agustin trat6 en diversos lugares, como en el libro de las Confesiones: cf.
AGUSTIN DE HIPONA, Canfesiones, libro | cap. 3, Lib: IV cap. 15; lib VIE cap, 17-19, BAC minor (Ma-
drid 201988) p. 25.116-117.220-223. Es |a doctrrnd de los vestigios de Dios en la creacion, recogida y
asimilada por muchos autores posteriores de espiritualidad, como Hugo y Ricardo de San Victor o San
Buenaventura: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, 0.c., p. 64.

" Tambien para Ruusbroec el hombre iluminado wecorre todos los corazones, todas las jerar-
quias y todos los seres y considera cdmo Dios habita en ellos, en cada uno segtin su propia noblezas:
cf. J. V. RUUSBROEC, Lornament de les noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Edicions Proa
[Bur(‘elnna 1993) p. 159.

* «Dios se ha hecho eso mismo que somos nosotros, parahacer de nosotros lo mismo que es
Ely: IRENEO DE LYON, Contra les héresies, V. (cf. SC 153) Cerf (Paris 1959) p. 15.

* Congepcion actual, en plena sintonia con la antropologfa teolégica subyacente a la Gaudium
et Spes: «solo en el misterio del Verbo encarnado encuentra su verdadera luz el misterio del hombres

(€S 22). Y también que «la razon mas alta de ladignidad humana consiste en la vocacion del hombre
a la unién con Dios» (GS 19).

186




la noticia que le daban de Dios, ahora la bisqueda entre las criaturas racionales
no consigue mayor éxito, sino que mas bien aumenta la herida de amor, casi hasta
llevar al alma a morir de amor. Y asi en CB7 el alma «da a entender estar llagada
de amor a causa de otra noticia ms alta que del Amado recibe por medio de las
criaturas racionales, que son mds nobles que las otras, las cuales son angeles y
hombres [...] estd muriendo de amor a causa de una inmensidad admirable que
por medio de estas criaturas se le descubre, sin acabarsele de descubrir, que aqui
llama no sé qué, porque no se sabe decirm (CB 7,1). Pero ni las criaturas racio-
nales ni las irracionales satisfacen el deseo del alma®. Y en CB 8-10 el amor del
alma y el deseo del Amado van aumentando®. La estrofa anadida del CB enca-
ja aqui perfectamente, eso si, marcando claramente la perspectiva escatologica:
«Deseando, pues, el alma verse poseida ya de este gran Dios, de cuyo amer se
siente robado y llagado el corazén, no pudiéndolo ya sufrir, pide en esta cancion
determinadamente le descubra y muestre su hermosura, que es su divina esencia,
y que le mate con esta vista, desatandola de la carne» (CB 11,2).

Finalmente, después de un largo recorrido por dentro y por fuera, pero sin
hallar el verdadero camino del escondite de Dios, vuelve a mirar adentro, tal y
como de hecho ya habia anunciado en CB 1,11. Buscar el amor fuera de la fe
no alcanza su objetivo. Por eso ahora vuelve al camino de la fe, representada por
una cristalina fuente® de semblantes plateados (cf. CB 12,2). Pero la fe se mueve en
la oscuridad y necesita ir secundada por el amor, que se da en la voluntad y que es la
que verdaderamente une a los amantes, conduciendo a la union y transformacion
de ambos (cf. CB 12,7). La fe, por un lado, nes daba conocimiento verdadero,
aunque oscuro, de Dios, pero ademfés-el amor traera la presencia del amado al
interior del alma y le hace uno con El: «De manera que, segun esta semejanza y
transformacién, podemos decir que su vida y la vida de Cristo toda era una vida
por unién de amor» (CB 12,8). En estos dos dltimos nimeros citados Juan ha
hecho vya, justo antes del momento clave del poema, la descripcion esencial del

% Dice Hugo de San Victor: «Todo placer, toda suavidad, toda belleza de las criaturas puede
afectar el corazén humano, no puede saciarloy, citade en BONAVENTURA, Sofiloqui i altres escrits,
0.c., p. 62.

82 En perfecta sintonia con la doctrina del Niseno: «la fruicién que de Dios tenemos se torna
objeto y ocasién de mayor deseo; al participar en sus bienes crece el deseo de tenerle a €l [, ]. Asi
todos aquellos que llevan en sus entranas el deseo de Dios. Nunca estdn saciados, aun cuando les haya
dado algo divino aquel a quien buscaban; lo arrebatan y ansfan con mayor deseor: GREGORIO DE
NISA, Comentarios al Cantar... o.c., hom. 1 p. 23-24.

83 Ya €. Baudouin ha seralade que la fuente cristalina contiene el simbolismo espontaneo de la
imagen de uno mismo: cf. Ch. BAUDOUIN, Psychanalyse du symbole religieux, Fayard (Paris 1957) p.
252, Se trata, por tanto de una vuelta a la interioridad. Mirarse al espejo (en el agua de la fuente) es
buscar la propia identidad. Significativamente el autor busca alli fos ojos deseados del Amado: se busca
a si mismo en el otro, en la mirada del otro. Estamos ante una extraordinaria y moderna concepcion
dialégica del ser humano que se descubre en el fondo de la poesia (y de la experiencia) sanjuanista. Se
adivina la intuicién del ser humano relacional, que se realiza en el encuentro interpersonal. Esta fuente
no aparece en el Cantar y no parece estar emparentada con antecedentes biblicas o de la tradicién
cristiana: cf. DAVID RUBIO, La Fonte. Comentario, Minerva (La Havana 1946) p. 18. Algunos estudios
han buscado antecedentes en la literatura renacentista o musulmana, o la mistica sufi: ¢f. L. LOPEZ
BARALT, «E| Cantico Espiritual o el jdbilo de la unién transformante», o.c., p. 164-174.

187



proceso transformador al cual esté convocada el alma en el amor divino y que sélo
se alcanzard en las dltimas etapas de la misma.

Es el camino de la fe y del amor que ya se anunci6 en CB 1, y que ahora va
a producir su fruto. Estamos, sin embargo en una situacién de deseo exaltado y
méaximo padecimiento. Juan incluye aqui un Gltimo ndmero (n? 9) y una anota-
cién para la cancion siguiente que incluye todo el aspecto catartico y purificador
que era necesario para que se pudiese realizar la unién, que estd a punto de darse
en la estrofa siguiente, pero que, sin embargo reclama, segtin la reflexién dltima
del santo, una radical preparacion (cf. CB 13,1). Todo el proceso purificador y ca-
tartico que desarrolla Juan en la Noche aparece integrado aqui, justo como paso
indispensable para la union del desposorio espiritual™.

2. LA EXPERIENCIA PRIMORDIAL: CB 13-15

Si hemos de caracterizar el dia del desposorio (que aqui denominamos ex-
periencia primordial) con alguna estrofa, tendria que ser con la estrofa n® 13, y
también las estrofas 14-15, en las que se describe el primer encuentro de amor o
la primera visita del Esposo. El lenguaje aqui resulta ciertamente ambiguo, pues
aunque Juan distingue claramente entre el dia del desposorio y el estado sub-
siguiente, después habla vagamente del desposorio, sin caracterizar de manera
clara y definida el dia y el estado que sucede®. Pero ademds, si atendemos a la
experiencia primordial tal y como la hemos descubierto en el proceso genético,
tendriamos que unir CB 13-15 a las posteriores del matrimonio espiritual (CB 24-
33)%, como una indisoluble unidad en la experiencia mistica personal sanjuanista,
donde Dios le habia comunicadoe todo de una vez, regalandole «lo mas que Dios
suele comunicar a este tiempo a un almay (CB 14-15,2). Sin embargo, nos ceni-
mos a la organizacion del CB. La experiencia primordial sanjuanista, corresponde-
ria, por tanto, a CB 13-15 + CB 24-33, si atendemos a su origen genélico, pero
vamos a respetar el proceso que el mismo Juan de la Cruz desarrolla en el CB y

£l camino hacia el amor, s un camino de purificacion, de nadas, de fe, esperanza y caridad,
de fidelidad en la noche. Las negaciones sanjuanistas, el dejar todos los apegos, el sufrir en la oscuri-
dad, etc. son expresiones de un deseo del amor, interior y personal, que va en busca del Amor con
mayUsculas.

# Una opcion posible serfa la de separar la estrofa 13, de la 14-15, asignando al grupo de dos
una experiencia posterior y mds profunda. Sin embargo el mismo contenido interno apoya la union
de las tres, sobre todo cuando en CB 14-15,16, Juan de la Cruz estd explicando ¢l contenido deleitoso
de la experiencia de la unién, como toque de sustancia desnuda en la sustancia del alma, hace la
siguiente identificacion: «Esta sustancia entendida, que aqui llama el alma silbo, es los ojos deseados
que, descubriéndoselos el Amado, dijo, porque no los podia sufrir el sentido: iApdrtalos, Amadoly.
Por tanto, estd identificando el primer momento segin el desarrollo estréfico (n213), con el mismo
momento culminante {n®14-15), que aqui desarrolla mds extensamente, Todos los indicios apuntan a
unificar las tres estrofas.

# Estas estrofas que pasan en CB al matrimonio espiritual y que estaban originalmente unidas
formarfan una experiencia total indisoluble en su propia vivencia que, sin embargo, pasard, por moti-
vos pedagdgicos, a transformarse en un proceso con etapas sucesivas.

188




vamos a remitirnos al niicleo de la «experiencia primordial» recogida en CB 13-15
y que Juan de la Cruz esquematiza como nicleo de la experiencia de desposorio.

Estrofa 13, «iApartalos amado...!»

La visita del Esposo que se va a producir viene preparada por una comu-
nicacién divina especial, que no puede ser soportada por la baja condicion del
alma: «Y como ahora el alma con tantas ansias habia deseado estos divinos ojos,
[...] descubridle el Amado algunos rayos de su grandeza y divinidad, segin ella
deseaba; los cuales fueron de tanta alteza y con tanta fuerza comunicados, que
la hizo salir de sf por arrobamiento y éxtasis, lo cual acaece al principio con gran
detrimento y temor del naturaly (CB 13,2).

Siente el alma salir de la carne, porque en ella no se pueden recibir bien
tales dones: «Y de aqui que ha de padecer la carne, por la unidad que tienen en
un supueston (CB 13,4)¥. Este vuelo del que habla el verso (que voy de vuelo) es
la visita del Espiritu Santo: «en aquella visitacion del Espiritu divino es arrebatado
con gran fuerza el alma a comunicar con el Espiritu, y destituye al cuerpo, y deja
de sentir en él» (CB 13,6). Pero estos fenémenos no significan la unién plena, sino
que acompafan a «los que no han atn llegado a estado de perfeccion, sino que
van camino en estado de aprovechados; porque los que han llegado ya tienen
toda la comunicacion hecha en paz y suave amor, y cesan estos arrobamientos,
que eran comunicaciones y disposicion para la total comunicaciény (CB 13,6). Cita
aquf la autoridad de los escritos de Teresa de Jests en los temas de «raptos y éxtasis
y otros arrobamientos y sutiles vuelos del Espiritu» (CB 13,7)%. Refleja Juan de la
Cruz que conocfa y valoraba las obras teresianas y que apoyaba su publicacion, ya
en proceso™. Por otro lado, queda claro que los éxtasis y arrobamientos aparecen
como fenémenos propios del desposorio, pero que estan motivados por la debi-
lidad de la carne, y desaparecerdn en el matrimonio espiritual. Aunque sean mas
espectaculares no estdn en el centro de la experiencia mistica y su importancia no
es fundamental®. La experiencia extdtica en CB 13,6-7 tiene tres componentes:
la comunicacién divina, la absorcion del espiritu y la pérdida momentdanea de la
sensibilidad. Es una experiencia fuerte y, con frecuencia, dolorosa.

¥ |a concepcion de unidad corpéreo-espiritual supera cualguier dualismo neoplatonico.

# Juan habla también de experiencias de rapto o éxtasis en §3,2,6 y en N2,1,2. Teresa habla de
estas experiencias en V20,1; 28; 31,32; M 6, 4-5,6,11; 6, 3,12; Rel 1,1,3-8; I1,2; 3,9; F6,2-6, etc. El
contenido de estas experiencias lo podemos identificar con la inaccion pasajera de potencias humanas
ante la gracia: cf. ]. GERSON, Teologia Mistica... 0.¢., p. 179-183.

B Como definidor de los Descalzos Juan de la Cruz firmd con fecha 1 sept. 1586 el primer de-
creto de impresion de los-escritos teresianos: cf. CantA de E. Pacho, p. 722-723 nota 19.

% Cf. C. GARCIA, «Cracia divina» en DicSJC p. 680-698. Tradicionalmente se ha dado mucha
importancia a los raptos y éxtasis, identificdndolos con lo fundamental del desposorio espiritual. L. Za-
balza, por ejemplo, les dedica bastante espacio, de acuerdo con la vision de su época: cf. L. ZABALZA,
El desposorio espiritual segin Juan de la Cruz, 0.¢c., p. 39-50. El mismo Juan de la Cruz, sin embargo, no
le concede tal importancia, y por ello no lo presento en un apartado especial,

189



Por tanto, tal y como lo explica la Declaracién, primero el Espiritu prepara
la venida del Esposo, con una fuerte comunicacion divina. Después llega este. La
visita del Esposo viene representada por la imagen del ciervo herido que viene al
encuentro de la esposa herida: «iendo la Esposa herida en su amor, él también al
gemido de ella viene herido del amor de ella» (CB 13,9). Decir que el Esposo «por
el otero asoma significa que llega al alma por su contemplacion, que es lo que
acerca a la visién del Esposo (cf. CB 13,10), pero también que viene al alma «al
aire de tu vueloy, que es aire del Espiritu Santo y es amor”': «Esta caridad, pues, 'y
amor del alma hace venir al Esposo corriendo a beber de esta fuente de amor de
su Esposa, como las aguas frescas hacen venir al ciervo sediento y llagado a tomar
refrigerion (CB 13,11). Lo fundamental para llegar a este encuentro es siempre el
amor: «Dios no pone su gracia y amor en el alma sino segin la voluntad y amor
del alma» (CB 13,12)*. La vocacién cristiana es una vocaciéon al amor, pero es
ademas una con-vocacion®. No es casualidad que Juan asimile y repita integra-
mente el himno a la caridad de san Pablo en CB 13,12, El amor a Dios revierte
en el hombre™. Pasamos ahora a dos estrofas fundamentales y, al mismo tiempo,
complejas en su misteriosa sencillez.

Estrofa 14-15 «Mi Amado, las montanas...»

Resulta significativo que estas dos estrofas, sin verbos, tienen muchas
variantes en los codices antiguos conservados. Por ejemplo en el ms. 125 de
Valladolid el copista escribié el primer verso: «Mira Amado las montanasy.

" El tema del Espiritu Santo como amor ya Venia de San Agustin, y también estd integrado en
sintesis teoldgicas de la época, donde estd el sustrato de la vision sanjuanista sobre el espiritu, tal y
como lo encontramos en CB 13,11: «el espiritu Santo, que es amor, también se compara en la divina
Escritura al aire (Hch 2,2), porque es-aspirado del Padre y del Hijo [...] porque Dios no se comunica
propiamente al alma por el vuelo del alma, que es, como hemios dicho, el conocimiento que tiene de
Dios, sino por el amor del conocimiento; porque asi como el amor es union del Padre y del Hijo, asi
lo es del alma con Diosy.

* Cuando Juan de la Cruz habla de la voluntad en cuanto amor, 'y por encima de la inteligencia,
sigue una tradicion quecorresponde a San Bernardo y a San Buenaventura: cf, H, U. VON BALTHA-
SAR, Gloria. Una estética tealogica. 3. Estilos laicales, Encuentro (Madrid 1987) p. 149-150.

#\CF. J. SANZ MONTES, «lllum totaliter diligasy (3EpAg 15). La simbologia esponsal como clave
hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asis, Pontificium Athenaeum Antonianum (Roma 2000) p.
81. Convecados por el amor de Dios para vivir en el amor, que es una relacién personal con Dios,
es a lavez una relacidn mutua entre los convocados: «Quien a su préjimo no ama, a Dios aborrecen
(Avisos procedentes de Antequera, 9); «Cuanto mds crece este amor [para con s préjimosl, tanto mds
crece el de Dios, y cuanto mds el de Dios tanto mds este del prajimo; porque, delo que es en Dios,
es una misma razdn y una misma también la causan (S 3, 23,1).

* Esta es la doctrina y esta es la vida de Juan de la Cruz. En este sentido hay que interpretar
las palabras de algunos testigos que conocieron a Juan y declararon, como Agustina de San José, la
primacia de su caridad: «Resplandecian en él todas las virtudes; y mds la caridad, que fa tenia tan
grande con todas y mds con las almas mds necesitadas, acudiéndoles con notable cuidado sin hacer
diferencian: A. FORTES, San Juan de la Cruz. Actas de gobiero y declaraciones de los primeros testigos,
BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000) p. 421; cf. 1b. p. 432. También lo sepala fray Juan Evangelista:
«Era caritativo en extremo y muy compasivo. Sentfa las necesidades y trabajos de sus préjimos mucho,
y procuraba-acudir a su remedio cuando podiay: Dicho de Juan Evangelista, BMC 13, p. 387.

190




Otra copia muy significativa, la autégrafa de Ana de San Bartolomé conserva-
da en Amberes, dice: «Mi Amado en las montafas...». En su época, el original
tenia una «incorreccion gramatical» que los cddices tienden a «subsanary. En
cambio, es texto auténtico del poeta de Fontiveros que, de este modo, nos
alerta y nos prepara para acoger la novedad de un mensaje extraordinario
que rompe los moldes del lenguaje. Vayamos por partes.

Lo mds que Dios suele comunicar

En el comentario de CB 14-15 empieza Juan poniendo en el desposorio
una situacién de estabilidad y plenitud que sélo parece propia del matrimonio
espiritual:

Y al principio que se hace esto, que es la primera vez, comunica Dios al alma
grandes cosas de si, hermoseandola de grandeza y majestad, y arredndola de dones y
virtudes, y vistiéndola de conocimiento v honra de Dios, bien asi como a desposada
en el dia de su desposorio. Y en este dichoso dfa, no solamente se le acaban al alma
sus ansias vehementes y querellas de amor que antes tenfa, mas, quedando adornada
de los bienes que digo, comiénzale un estado de paz y deleite y de suavidad de amor,
segin se da a entender en las presentes canciones, en las cuales no hace otra cosa sino
contar y cantar las grandezas de su Amado, las cuales conoce y goza en él por la dicha
unién del desposorio. Y asi, en las demds canciones siguientes ya no dice cosas de
penas y ansias, como antes hacia, sino comunicacién y ejercicio de dulce y pacifico
amor con su Amado, porque ya en este estado todo aquello fenece. Y es de notar que
en estas dos «canciones se contiene lo mas que Dios suele comunicar a este tiempo
a un almavy. Pero no se ha de entender que a todas las que llegan a este estado se les
comunica todo lo que en estas dos canciones se declara, ni en una misma manera y
medida de conocimiento y sentimiento; porque a unas almas se les da mas y a otras
menos, y a UNas en una manera y a otras en otra, aunque lo uno y lo otro puede ser en
este estado del desposorio espiritual; mas pénese aquf lo més que puede ser, porque
en ello se comprehende todo (€B 14-15,2).

A mi parecer el contenido completo de este texto citado, a la luz de la inter-
pretacion de la génesis de los textos y de su proceso redaccional, nos da la clave
de la importancia de estas estrofas. Juan de la Cruz escribi6 el comentario primi-
tivo a estas dos estrofas y a continuacion de diez estrofas mas con el mismo tono
(CA 15-24). Debido a que el contenido atribuido a todo este grupo era demasiado
pleno, las diez estrofas posteriores pasaron en la redaccion del CB a definir el
matrimonio espiritual (CB 24-33). La clave estd en que «en estas dos canciones
(y en las otras diez) se contiene lo mas que Dios suele comunicar a este tiempo
a un almay. Juan se refiere aqui a una comunicacion plena de Dios, que parece
corresponder a la plenitud del matrimonio espiritual, porque estaba transmitiendo
el contenido mas profundo de la experiencia mistica de unién con Dios vivida por €l
en la oscura pero dichosa noche de Toledo™. Y allf estaba todo junto lo que Dios

% A mi parecer Juan alcanza la madurez de su vida cristiana en Avila con Teresa de Jess, y allf
estarfa el desposorio espiritual, cuya culminacian llega en Toledo con el matrimonio espiritual, como
gracia especial y disposicién divina que generard en €l una sabiduria y una penetracion nueva en los

191



puede dar, tocando la plenitud del matrimonio espiritual. Incluso las estrofas poste-
riores del matrimonio (CB 22-23: Entrado se ha la esposa / Debajo del manzano) nos
remiten a la misma experiencia, pero de modo mas lejano, como ya hemos mostrado
anteriormente con el apoyo del andlisis de los tiempos verbales.

Por ello afirma que las canciones recogen lo mas que «Dios puede comunicar
de un tiempo al almay. Pero también sabe que «no se ha de entender que a todas
las que llegan a este estado se les comunica todo lo que en estas dos canciones se
declara [...] porque a unas almas se les da mds y a otras menos, y a unas en una
manera y a otras en otra» (CB 14-15,2). Estos textos y su distribucion original en el
CA eran lo que mas se acercaba a su propia experiencia pero €él, fiel a su maxima
de desnudez y pobreza, lo sacrifica en aras de la finalidad pedagdgica espiritual.
Sin embargo no quiere renunciar a exponer que también aqui se puede recibir
todo lo dicho, y por eso no rehace este fragmento citado del texto.

Pero los dones divinos son regalos de desposorio™.

Los dones del Esposo para el desposorio

Conviene senalar las caracteristicas concretas que el texto citado de CB 14-
15,2 asigna a esta primera comunicacién unitiva del Esposo al alma, en el despo-
sorio espiritual:

Comunica Dios al alma grandes cosas de si.

_ : DONES DEL
— La hermosea con dones y virtudes. ESPOSO
~ La reviste con conocimiento y honra de Dios. PARA EL
DESPOSORIO

La adorna de bienes, paz, deleite y suavidad de amor.

Juan sigue aqui el esquema mental del rito del matrimonio de su época, con
la costumbre de llevar regalos al momento del compromiso. Y aqui se acaban las
ansias y querellas de amor del alma. Conoce y goza las grandezas de su Amado
por unién de desposorio. El alma desposada recibe bienes y sabiduria. Y en el
momento culminante, se va a dar una explosion simbélica que viene a llenar la
mente y el corazén de figuras espléndidas, llenas de misterio. Dios es el Esposo,

misterios de la fe que pondrd al servicio de su tarea pedagogica y espiritual. El estilo sanjuanista de
no hablar nada de si mismo, dista bastante de la actitud teresiana, espontinea y comunicativa, y se
asemejaria mds a la actitud de Ana de Jesis, Juan tuvo ya experiencias misticas antes y las volverd a
tener despugs, pero Toledo serd ya siempre el niicleo de su noche oscura, dichosa y luminosa, que
gobernard su mision carmelitana y eclesial de dar luz en la noche. La adaptacién de su propia expe-
riencia convertida en pedagogia espiritual es la fuente de muchos de problemas textuales, al tener que
organizar todo su bagaje mistico con la estructura de un proceso que progresivamente hace referencia
a todos los estadios, desde los mds primerizos del camino. Ello fuerza a usar sentidos acomodaticios y
ciertos convencionalismos y esquemas espirituales no del todo adecuados,

% «También vosotros estais desposados con el mismo: Dios... £l es quien os ha dado las arras y
dote para esta boda. Por £l poseéis la belleza de que estdis adornados.. .»: SAN AGUSTIN, In Ps. 44,
citado en ). G. ARINTERO, La mistica del Cantar de los Cantares, o.c., p. 363.

192




pero también es naturaleza, sensaciones y sentimientos que estallan simultanea-
mente. Una infinidad de imagenes simbélicas desborda la sensibilidad del autor.
Todo estd explicado detalladamente en CB 14-15,3-16.22-29:

Mi Amado, las montanas,
los valles solitarios nemorosos,
las insulas extranas,
los rios sonorosos,
el silbo de los aires amorosos,
la noche sosegada
en par de los levantes del aurora,
la musica callada,
la soledad sonora,
la cena que recrea y enamora.

El mismo Juan de la Cruz lo explica resumido de manera global asi en CB
14-15, 4-5:

Ve el alma y gusta en esta divina unién abundancia, y, riquezas inestimables,
y halla todo el descanso y recreacion que ella desea, y entiende secretos e inteli-
gencias de Dios extranas, que es otro manjar de los que mejor le saben; y siente
en Dios un terrible poder y fuerza que todo otro poder y fuerza priva, y gusta alli
admirable suavidad y deleite de espiritu, halla verdadero sosiego y luz divina, y
gusta altamente de la sabiduria de Dios, que en la armonia de las criaturas y hechos
de Dios reluce; y siéntese llena de bienes y ajena y vacia de males, y, sobre todo,
entiende y goza de inestimable refeccion de amor, que la confirma en amor. Y esta
es la sustancia de lo que se contiene en las dos canciones sobredichas. En las cuales
dice la Esposa que todas estas cosas es su Amado en sf, y lo es para ella, porque,
en lo que Dios suele comunicar en semejantes excesos, siente el alma y conoce
la verdad de aquel dicho que dijo san Francisco, es a saber: Dios mio, y todas las
cosas. De donde, por ser Dios todas las cosas al alma y el bien de todas ellas, se
declara la comunicacion de este exceso por la semejanza de la bondad de las cosas
en las dichas canciones; segtin en cada verso de ellas se ird declarando. En lo cual
se ha de entender que todo lo que aqui se declara estd en Dios eminentemente
en infinita manera, o, por mejor decir, cada una de estas grandezas que se dicen
es Dios, y todas ellas juntas son Dios. Que, por cuanto en este caso se une el alma
con Dios, siente ser todas las cosas Dios, segin lo sintié san Juan (1, 4) cuando
dijo: Lo que fue hecho, en él era vida. Y asi, no se ha de entender que lo que aqui
se dice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las criaturas en Dios,
sino que en aquella posesion siente serle todas las cosas Dios. Y tampoco se ha de
entender que, porque el alma siente tan subidamente de Dios en lo que vamos
diciendo, ve a Dios esencial y claramente; que no es sino una fuerte y copiosa
comunicacién y vislumbre de lo que ¢l es en si.

La alusién al santo de Asis es significativa. Juan de la Cruz usa, para expresar
el contenido de las experiencias espirituales, principalmente alusiones a textos
biblicos, también imdgenes y formas tomadas de la tradicion espiritual, princi-
palmente monastica. Aqui identifica la vivencia con la de un santo muy cono-
cido. Captamos aquf una cierta ambigliedad. Juan ya no habla solo del dia del

193



desposorio, sino que habla de «todo lo que ve y gusta el alma en la divina uniony,
por tanto cabe su ampliacién, como asi se verd en el desarrollo del texto, al des-
posorio como estado, y adn al matrimonio espiritual. Juan aqui ha desglosado el
contenido de esta experiencia asi:

— Abundancia y riqueza de bienes inestimables.

— Hallar descanso y recreacion que desea.

— Entiende secretos e inteligencias de Dios extrafias (manjar sabroso).
— Siente en Dios un terrible poder y fuerza.

— Gusta admirable suavidad y deleite de Espiritu.

— Halla verdadero sosiego y luz divina.

— Gusta altamente sabiduria divina que reluce en la armonia de la creacion
y hechos de Dios.

— Sesiente llena de bienes y vacia de males.
~ Entiende y goza inestimable refeccion de amor, que le confirma en amor.

Es evidente que estamos en una relacion interpersonal del alma con la di-
vinidad, de plenitud, y que esta contemplada desde el punto de vista del alma,
enumerando todos los bienes que ella recibe, como experiencias subjetivas en
dos sentidos: de bienestar (descanso y recreacion, poder y fuerza, suavidad
y deleite, sosiego, llena de bienes y vacia de males, inestimable refeccion de
amor) y de sabiduria (secretos e inteligencias de Dios extranas, luz divina, sa-
biduria de Dios sobre la creacion y las obras divinas). Se trata de sentimientos
espirituales que vive en su interioridad y que llenan plenamente sus necesida-
des y apetencias.

Siente setle todos las cosas Dios

Pero ademds anade una frase atrevida: «cuales dice la Esposa que todas estas
cosas €s su Amado en sf, y lo es para ella, [...] no se ha de entender que lo que
aqui se dice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las criaturas en
Dios, sino que en aquella posesion siente serle todas las cosas Dios». Es evidente
que Juan, en todo este texto, no estd precisando teoldgicamente el estado espiri-
tual del desposorio, sino que mds bien estd comunicando una experiencia, y ello
se descubre a través de un lenguaje descriptivo que va superponiendo elementos,
que repiten muchos de ellos lo ya dicho de otra manera y con otros matices. Lo
que Juan esta diciendo en CB 14-15, 4 es lo mismo que ya dijo antes en el n® 2.
Incluso dentro de este mismo n? 4 parecen superponerse sinGnimos con nuevos
matices (abundancia y riqueza de bienes, llena de bienes; descanso, sosiego; re-
creacion, deleite; secretos e inteligencias de Dios extranas, luz divina, sabiduria
de Dios; etc.). Hay una redundancia de sentimientos espirituales que acompanan
la experiencia y que la completan con infinidad de detalles. Pero ademds Juan,
identificandose con aquella frase que las biografias antiguas atribuian a Francisco

194




de Asis”, se ve obligado a hacer unas precisiones. Contintia Juan que «por ser
Dios todas las cosas al alma y el bien de todas ellas, se declara la comunicacion de
este exceso por la semejanza de la bondad de las cosasy. Resuena aqui de fondo
el «hasta que Dios sea todo en todos» paulino y también el «io Dios que todo era
bueno» de la creacion del Génesis. Juan de la Cruz descubre en esta experiencia
las huellas de bondad y belleza ocultas en todas las cosas, reflejo divino puesto en
ellas desde el primer momento.

Nos puede ayudar a explicar esto un texto de una declaracién anterior. Juan
nos decia en CB 5,1-3 que el Amado dejé huella de su hermosura en todas las
criaturas y ademds:

[...] con sola esta figura de su Hijo miré Dios todas las cosas, que fue darles el
ser natural, comunicdndolas muchas gracias y dones naturales, haciéndolas acabadas
y perfectas, segin dice el Génesis (Gen 1,31) por estas palabras: Miré Dios todas las
cosas que habia hecho, y eran muy buenas. Y no solamente les comunicd el ser y
gracia naturales mirdndolas, como habemos dicho, mas también con sola esta figura
de su Hijo las dejo vestidas de hermosura, comunicandoles el ser sobrenatural; lo cual
fue cuando se hizo hombre, ensalzandole en hermosura de Dios, y, por consiguiente,
a todas las criaturas en él, por haberse unido con la naturaleza de todas ellas en el
hombre (CB 5,4).

Este texto estd en perfecta sintonia con lo que el alma contempla aqui en
el desposorio, e ilumina el comentario. La huella de la hermosura de Dios en el
Verbo fue comunicada a todo lo creado por fa Encarnacion®™. Cuando el alma
llega a la divina unién su mirada se ilumina para descubrir la hermosura de Dios
impresa en ella, y no s6lo la huella creada. El alma capta entonces, por primera
vez, la presencia de Dios escondida en lo creado, mientras que antes lo impedia,
y la llagaba, precisamente, la huella de esta presencia en lo creado. Solamente
trascendiendo lo creado se ha podido acceder a la presencia originante y primor-
dial. Juan conecta en CB 14-15 con el «ser sobrenaturaly que Dios ha impreso
en todo lo creado por la gracia de la Encarnacién y ve a Dios alli presente. Juan
habla, por supuesto, expresando una experiencia subjetiva de acceso y relacion
con el misterio divino. Una experiencia de conocimiento mistico. En ningtin caso
pretende decir que las criaturas sean Dios esencialmente, y por eso ha de anadir
al final del CB 5,4 que no esta viendo a Dios esencialmente: «tampoco se ha de

"7 «Dios mio y todas las cosasy. Juan de la Cruz identifica su propia experiencia con la del santo
de Asfs, al descubir la naturaleza como transparencia de Dios. Para profundizar en la alusion: cf.
A. MATANIC, In Cristo tutte le cose: Cristo nella mistica sanfrancescana e sangiovannista, en AAVV.,
Dottore mistico..., 0.6, p. 183-198.

% Hay una relacion intrinseca entre belleza, amor y Dios, que se puede explicar con palabras
de San Agustin: «Cudl es ese amor que hace bella al alma amante? Dios, que siempre es bello, que
nunca pierde su belleza, que nunca cambia. £, que siempre es be!_lq, ha sido el prime-m en amarnos.
&Y qué éramos nosotros cuando &l nos amd, sino feos y desfigurados? Pero no nos amoé para dejarnos
en nuestra fealdad sino para cambiarnes, y de desfigurados como éramos, hacernos bellos. ¢Como
pues volvernos bellos? Amando a aquél que es eternamente bello. Cuanto mas crece en ti el amor,
mas crece tu bellezas: SAN AGUSTIN, «Comentario a la primera carta de San Juany, SC 75, Cerf{ (Paris
1966) p. 161.

195



entender que, porque el alma siente tan subidamente de Dios en lo que vamos
diciendo, ve a Dios esencial y claramente; que no es sino una fuerte y copiosa
comunicacion y vislumbre de lo que €l es en si». Pero Juan distingue esta expe-
riencia de conocimiento mistico de otra que no seria tal: «no se ha de entender
que lo que aqui se dice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las
criaturas en Dios, sino que en aquella posesion siente serle todas las cosas Dios».
Juan no habla de «ver las cosas en Dios» sino de ver a «Dios en las cosasy. Evi-
dentemente él sabe que las cosas no son Dios. Pero de la misma manera que un
retrato fotogrdfico, sin ser, en si mismo, la persona que representa, puede ser, sin
embargo, una perfecta transparencia de la identidad de esta, de manera seme-
jante, tras la experiencia de la «divina uniény Juan descubre en el fondo de lo
creado la transparencia del Dios presente en todas las cosas, pero sin identificar
las cosas con El. En CB 11, Juan de la Cruz distingui6 tres presencias de Dios en
lo creado: por naturaleza, por gracia y por afeccion espiritual. Podriamos decir
que, cuando el alma asume la gracia de Dios por afeccion espiritual, y se une
a Dios, conecta con todas las presencias divinas ocultas de diversos modos en
todo lo creado. Por supuesto que estamos hablando de experiencias inefables
de contenido incomunicable, y el lenguaje hace un esfuerzo por expresar algo
de lo que el alma experimenta en este estado.

Inundacion de sensaciones espirituales

La experiencia de Dios del desposorio, tal y como aparece en CB 14-15
incluye sensaciones espirituales muy diversas, que podriamos distinguir segin los
distintos sentidos®. Aunque en otras canciones aparece también el olfato (el dm-
bar perfumea...), en la presente cancién no encontramos mas que los otros cuatro
sentidos, vista, ofdo, gusto y tacto:

— Sensaciones espirituales visuales: «Mi Amado, las montanas, los valles so-
litarios, nemorosos, las fnsulas extraiasy. Juan expresa como todos estos
elementos, comunicando su virtud y hermosura en aquello que les es pro-
pio, transmiten al alma la presencia del Amado. Llama la atencién aqui el
contraste con todo lo que el santo expresaba en CB 6,2, donde el rastro
hermoso de Dios en las criaturas aumentaban el amor del alma y el dolor
de la ausencia. Resulta que aqui este mismo rastro de belleza y hermosura

# Nose trata propiamente de puras sensaciones naturales: nos referimos al uso expresivo que
Juan hace de los elementos sensitivos para, a través de ellos, poder transmitir el contenido inefable de
las comunicaciones divinas, Se trata de «sensaciones interioresy, que perciben el mensaje simbélico en
la realidad. Juan de la Cruz habla de ellas en § 2, 23,3: «porque estas aprehensiones se representan al
alma al modo que a los demds sentidas, de aqui es que, hablando propia y especificamente, a lo que
recibe el entendimiento a modo de ver (porque puede ver las cosas espiritualmente asf como los ojos
corporalmente) llamamos avisiény; y a lo que recibe como aprehendiendo y entendiendo cosas nue-
vas, asi como el oido oyendo cosas no oidas, llamamos wevelaciony; y a lo que recibe a manera de oir,
llamamos docuciony; y a lo que recibe a moda de los demis sentidos, como es la inteligencia de suave
olor espiritual, y de sabor espiritual, y deleite espiritual que el alma puede gustar sobrenaturalmente,
llamamos «sentimientos espiritualesr«. Bl tema de los «sentidos espiritualess se trata en CRISOGONO
DE JESUS, San Juan de la Cruz. Su obra cientifica y literaria, Editorial Mensajero de Santa Teresa y de
San Juan de la Cruz, vol. 1 (Avila 1929) p, 98s,

196




ya no vela sino que comunica la presencia del Amado. No es que hayan
cambiado las cosas, sino que ha cambiado el alma y ahora esté capacitada
para descubrir la presencia de Dios en los mismos lugares donde antes no
la experimentaba. Ha habido un cambio de estado de conciencia, una
«desvelaciény de lo oculto en la realidad por la mediacién simbélica'®.
Y lo mismo que antes le llagaba, ahora le sana y le da plenitud y satisfac-
cion. La experiencia mistica estd revelando aqui su dimensién esencial
gnoseoldgica de transformacién en el conocimiento™. La unién del alma
con el Esposo ha transformado su manera de ver y conocer las cosas. El
alma, uniéndose a Dios, ahora tiene la mirada divinizada que contempla
en todas las cosas la belleza y hermosura que Dios mismo ha puesto en
ellas'®. Por ello el alma, que no ha perdido su identidad personal indivi-
dual, cuando mira las cosas, las estd mirando con la mirada de Dios vy asi
puede ver los atributos de bondad y belleza que El dispuso en ellas como
reflejo de si. Y por ello, el alma puede ver a Dios en las cosas, distinguien-
do, sin macula ya en el ojo del que mira, la huella de perfeccién y amor
insondable que infundié6 el Creador. Cuando Juan dice que «no se ha de
entender que lo que aqui se dice que siente el alma es como ver las cosas
en la luz o las criaturas en Dios» nos estd diciendo lo mismo que ya nos
transmitia CB 5-6, que no se puede ir por via'de las criaturas al conoci-
miento de Dios, sino que mds bien el camino es contrario'®. Conocer las

0 «El simbolo evoca el sentido trascendente y:absclutamente irrepresentable; configura 'y
transforma, sin embargo, esas imdgenes de sentido en las que cuajan los conocimientos, las conduc-
tas, valores, fantasfas, lasabiduria o la Weltanschaung que, en su conjunto, conforman la perpetua
transformacion de nuestra identidad y constituyen la tensién consciente-inconsciente de nuestra
culturan: AAVV, B. SOLARES (coord.), Los lenguajes del simbolo. Investigaciones de hermenéutica
simbolica, Anthropos (Barcelona 2001) p. 12-13.

01 Otras obras suyas profundizan en esta transformacion del conocimiento insistiendo en la
purificacion. Cuando el hombre llega a vencer sus apetitos, negdndolos, cambia el conacimiento
que tiene de todas las cosas, liberade de la esclavitud de ellas: «Adquiere mds, en el desasimiento
de las cosas, clara noticia de ellas para entender bien las verdades acerca de ellas, asi natural como
sobrenatural; por lo cual goza muy diferentemente el que estd-asido a ellas, con grandes ventajas y
mejorfas; porque este las gusta segdn la verdad de ellas, esotro segiin la mentira de ellasy: S 3,20,2;
cf. D 53. Juan de la Cruz descubre un camino:de acceso al ser y la vida divina que conduce de |a
ofuscacion del error («Y eso hace el apetito en el alma, que enciende la concupiscencia y encandila
al entendimiento de manera que no pueda ver su luz»: $1,8,3) a la verdad iluminada en Dios («Apa-
gados los apetitos y gustos y arrimos sensibles, queda limpio y libre el entendimiento para entender
la verdad porque el gusto sensible y apetito, aunque sea de cosas espirituales, ofusca y embaraza‘el
espiritus: N1,12,4). Diversos autores subrayan este aspecto importante de la doctrina sanjuanista:
cf. G. MOREL, Le sens de lexistence selon Saint Jean de la Croix, vol. 2, Aubier (Paris 1960-1961) p.
192; también S. CASTRO, «San Juan de la Cruz. El camino de lo inefabley, en AAVV,, Intraduccion
d 5an Juan de la Cruz, o.c., p. 92.

122 |.a mirada de Dios que inici6 el proceso del Céntico pasa, al final, a ser fa mirada del alma: cf.
HEIN BLOMMESTIIN, «Discovering de self and the World through the eyes of God. A selective reading
of the Spiritual Canticley, en StSpir 3 (1993) p. 198.

1 | o que quiere transmitir es lo mismo que precisa mejor en otro momento: «conocer por Dios
las eriaturas, y no por las criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa, y no la causa por
los efectos, que es conocimiento trasero, y esotro s esencial» (LIB 4,5).

197



criaturas por Dios, y de este modo el conocimiento no queda velado y de-
formado por ellas, sino que en el fondo de ellas se descubre la huella de
los atributos divinos que Dios infundié alli: alturas, anchuras, hermosuras,
grandezas, soledades, originalidades y novedades, etc. (cf. CB 14-15,6-8).
Juan propone una experiencia que transforma desde dentro la experien-
cia del conocimiento humano'®.

— Sensaciones espirituales auditivas: «los rios sonorosos, el silbo de los aires
amorosos... la masica callada, la soledad sonoray. Las comunicaciones di-
vinas llegan por todos los caminos, y el oido es para Juan uno de los cami-
nos fundamentales'®: «un ruido y voz espiritual que es sobre todo sonido
yvoz, la cual voz priva toda otra voz, y su sonido excede todos los sonidos
del mundo» (CB 14-15,9). Las sensaciones visuales transmitfan imdgenes,
mientras que las auditivas parecen insistir mdas en un mensaje comuni-
cativo sonoro, aunque sea inefable: «Esta voz o este sonoroso sonido de
estos rios que aqui dice el alma, es un henchimiento tan abundante que
la hinche de bienes, y un poder tan poderoso que la posee, que no sélo
le parecen sonido de rios, sino aun poderosisimos truenos» (CB 14-15,
10)', En este mismo ndmero Juan identifica esta voz con la experiencia
de los ap6stoles en Pentecostés'”’, y aclara que se trata de una voz del
Espiritu escuchada en espiritu, interior, no exterior, pero mas potente que
cualquier otra. Y continda diciendo: «la inteligencia de las tales virtudes
de Dios se sienten en el oido del alma; que es el entendimiento [...] el
sentido del oido es mas espiritual 0, por mejor decir, allegase mds a lo es-
piritual que el tacto, y asi el deleite que causa es mas espiritual que el que
causa el tacto» (n® 13). Los subidos deleites que aqui se alcanzan son ma-
yores que cualquier otro, son toques de pura sustancia en la sustancia del
alma (cf. n2 14). Es «también descubrimiento de verdades de la Divinidad
y revelacién de secretos suyos ocultos». Tanto estas como las anteriores, se

1% Acertadamente sefiala Baruzi que Juan de la Cruz quiere «depurar su pensamiento de todo
lo que no sea Diosy: |. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, Junta de
Castilla y Ledn (Valladolid 1991) p. 283.

1% También'San Bernardo sefala la preeminencia del oido sobre la vista para el conocimiento
espiritual: BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 28, p.
193-204. . Yndurain relaciona el simbolo auditivo de los «silbos de los aires amorasosy con las geniales
aliteraciones de Juan de la Cruz en dichos versos: cf. E YNDURAIN, «San Juan de la Cruz, entre alego-
ria y simbolismon, en Relacion de clasicos, Prensa espanola (Madrid 1969) p. 11-21.

"% Comparemos este fexto con otro de GREGORIO MAGNO, Tratados morales sobre el libro
de Job, 8, 19, citado en TexPat p. 524: «ruena Dios maravillosamente con su voz, porque con fuerza
oculta penetra incomprensiblemente nuestros corazonés; y cuando con secretos impulsos los oprime
en el terror y los reforma en el amor, publica de alguna manera calladamente con cuéanto ardor debe
ser seguido; y hdcese en el alma una grandeza de impetu...». Encontramos en Juan de la Cruz el eco
de estas ideas.

7 También Teresa de Jests identifica la experiencia del matrimonio espiritual con la de los
apostoles en Pentecostés: cf. A. MAS ARRONDO, El hombre:en Cristo y Cristo en el hombre. Andlisis
teoldgico de las VIl Moradas en los escritos de Santa Teresa de Jests, Facultad Teologia Norte de Espana
(Burgos 1993) p. 230-231.

198




trata de «revelaciones o visiones puramente espirituales, que solamente se
dan al alma sin servicio y ayuda de los sentidos, y asi es muy alto y cierto
esto que se dice comunicar Dios por el oido» (n2 15). Se trata de un co-
nocimiento que se da en la noche, pero una noche llena de sentido que
ilumina las criaturas con sus diferencias: «En aquel sosiego y silencio de la
noche ya dicha, y en aquella noticia de la luz divina, echa de ver el alma
una admirable conveniencia y disposicién de la Sabiduria en las diferen-
cias de todas sus criaturas y obras, todas ellas y cada una de ellas dotadas
con cierta respondencia a Dios, en que cada una en su manera da su voz
de lo que en ella es Dios, de suerte que le parece una armonia de msica
subidisima, que sobrepuja todos saraos y melodias del mundo» (n2 25)'%.
Esto ocurre para las potencias naturales, y algo semejante a las potencias
espirituales: «estando ellas solas y vacfas de todas las formas y aprehensio-
nes naturales, pueden recibir bien el sentido espiritual sonorisimamente
en el espiritu de la excelencia de Dios en si y en sus criaturasy (n2 26).
Y asi prosigue: «A este mismo modo echa de ver el alma en aquella sa-
biduria sosegada en todas las criaturas, no sélo superiores sino también
inferiores, seglin lo que ellas tienen en si cada una recibido de Dios, dar
cada una su voz de testimonio de lo que es Dios; y ve que cada una en
su manera engrandece a Dios, teniendo en si a Dios segtin su capacidad;
y asi, todas estas voces hacen una voz de musica de grandeza de Dios y
sabiduria y ciencia admirable». Se descubre aqur el sentido profundo
y auténtico de las criaturas, de lo divine que hay en ellas, puesto por Dios
mismo, captando el alma purificada la armonia perfecta de la Creacién
que refleja la Sabidurfa divina y a la misma divinidad. Por tanto, los efectos
que estas sensaciones auditivas producen en la persona son de plenitud,
deleite, satisfaccion, conocimiento profundo pero inefable de Dios y las
criaturas, poder, etc., alcanzados en lo mas profundo del alma.

Sensaciones espirituales gustativas: «la cena que recrea y enamora». Una
primera evocacién de este verso nos llevaria a pensar en la eucaristia.
Aungue es evidente que no se puede rechazar este sentido, tampoco el
mismo autor lo sigue en su comentario, y por ello no lo consideramos.
Juan de'la Cruz parece referirse mds bien a un alimento puramente espi-
ritual recibido en la intimidad de la relacién con el Amado'”. Ya en CB
14-15, 3 Juan senala que en la Casa del Padre hay muchas mansiones con
muchos manjares. Después dird que «la cena a los amados hace recrea-
cién, hartura y amor. Porque estas tres cosas causa el Amado en el alma

108 Fele texto nos evoca otro de san Atanasio: «la sabiduria de Dios, manteniendo el universo
como un lira, armoniza los seres que estan en el aire con aquellos que estdn en la tierra, y aquellos
que estan en los cielos con los que viven en el aire; adaptando el conjunto a las partes y goberndndolo
todo por sus mandatos y su voluntad, produce, en la belleza y armonia, un mundo Gnico y un solo
orden del mundo.. .»: SAN ATANASIO, Tratado contra los paganos, 42-43, citado en TexPat p. 55-56.

99 A Juan de la Cruz no le permitian celebrar la eucaristia en la prisién de Toledo. Quizds por
ello, el origen del verso se relaciona con el alimento espiritual e interior que recibe directamente de
Dios. Esta linea no la abandonarfa después en su comentario posterior.

199



en esta suave comunicacion, le llama ella aquf la cena que recrea y ena-
mora» (n928). Y lo aclara asi: «conviene aqui notar lo que el mismo ama-
do Esposo dice en el Apocalipsis (3, 20), es a saber: Yo estoy a la puerta, y
llamo; si alguno me abriere, entraré yo, cenaré con él, y él conmigo. En lo
cual da a entender que €l trae la cena consigo, la cual no es otra cosa sino
su mismo sabor y deleites de que él mismo goza; los cuales, uniéndose €l
con el alma, se los comunica y goza ella también; que eso quiere decir yo
cenaré con €él, y él conmigo» (n28). Con la venida del Esposo recibe el
alma de él los deleites y gustos que le faltaban y necesita.

— Sensaciones espirituales tdctiles: Explicando el wilbo de los aires amo-
rosos» habla de los toques de Dios y del Espiritu': «al silbo de estos
aires llama una subidisima y sabrosisima inteligencia de Dios y de sus
virtudes, la cual redunda en el entendimiento del toque que hacen es-
tas virtudes de Dios en la sustancia del alma; que este es el mds subido
deleite que hay en todo lo demads que gusta el alma aqui» (n® 12). Y
continta diciendo en el n2 13: «el toque de las virtudes del Amado se
sienten y gozan con el tacto de esta alma, que es en la sustancia de ella».
Y atin mas: «este toque de Dios satisface grandemente y regala la union,
llama a la dicha unién o toques, aires amorosos». O también cuando
dice que «por los aires amorosos se entienden aqui las virtudes y gracias
del Amado, las cuales, mediante la dicha union del Esposo, embisten en
el alma y amorosisimamente se comunican y tocan en la sustancia de
ellay (CB 14-15,9).

— Ademds se dan otras sensaciones que desbordan las experiencias huma-
nas naturales de tal modo que se han de expresar mediante analogias
misteriosas: «se ve el alma embestir del torrente del espiritu de Dios y
con tanta fuerza apoderarse de ella, que le parece le vienen todos los rios
del mundo que la embisten y siente ser alli anegadas todas sus acciones y
pasiones en que antes estaba» (CB 14-15,9)""", Declarando «la noche so-
segaday dice que «en este sueno espiritual que el alma tiene en el pecho
de su Amado, posee y gusta todo el sosiego y descanso y quietud de la
pacifica noche, y recibe juntamente en Dios una abisal y oscura inteligen-
cia divinay por eso dice que su amado es para ella noche sosegada en par
de los levantes del aurora» (CB 14-15,22).

El texto de este grupo estréfico, acaba sefalando que «en estas palabras se
da a entender el efecto de la divina union del alma con Dios, en la cual los
mismos bienes propios de Dios se hacen comunes también al alma Esposa,

18 Elsilbo corresponde a las «sensaciones auditivasy, pero el desarrollo del comentario se refiere
mucho a dos toquesy; que incluimos en las sensaciones «tactiless.

1 En el trasfondo de toda la experiencia espiritual sanjuanista nos encontramos, entre otras, la
imagen de la experiencia mistica como una fuente (cf. CB 12) de la cual emana un rio que inunda'y
llena complétamente la intimidad del alma («los rios sonorososs), Esta misma concepeion de la expe-
riencia espiritual de unién con Dios la encontramos en Ruusbroec: ¢f. |, V. RUUSBROEC, l'ornament
de les noces espirituals, o.c., p. 149,

200




comunicdndoselos él, como habemos dicho, graciosa y largamentey (n? 29). Evi-
dentemente todos los bienes recibidos se han transmitido como imégenes de per-
cepciones simbdlicas que procuran comunicar lo inexpresable. No se trata de
percepciones sensibles sino de otra cosa: un no sé qué de un mds alla.

Cuando Juan habla de los «sentidos espirituales»'™? hay que tener claro que
no se trata de nuevas entidades sino de los mismos sentidos purificados y con
una nueva capacidad, trascendida'”. También Teresa habla de los sentidos espi-
rituales (cf. Rel 5). Este tema estd tomado de la tradicion patristica, y va a servir
para expresar la sensibilidad del hombre nuevo: se recupera una sensibilidad
inocente y profunda del hombre original paradisfaco’ que recupera las vir-
tualidades de la creacion ahogadas por el pecado'™. En la experiencia mistica
se perciben sentimientos muy ricos, relacionados con el amor como forma de
experiencia’®.

Da la impresién de que, una vez purificados, los sentidos resurgen con una
nueva y mayor sensibilidad, precisamente para descubrir la presencia divina
escondida en todas las sensaciones, las cuales son mas ricas y variadas, mas
llenas de contenido, aunque este no siempre sea claro: noticias, sentimientos,
recuerdos, toques, etc. Nos hablan de una fina sensibilidad humana adiestrada
ya para descubrir la presencia divina en las vagas y oscuras huellas de la vida
cotidiana'"’.

Matizaciones: «todavia padece ausencias y perturbacionesy

Después de ir explicando detalladamente las riquezas de dones, virtudes y
sabiduria recibidos de Dios concluye con la anotacion CB 14-15,30, que vuelve
a matizar todo lo que ha dicho anteriormente'®. Se trata de un texto nuevo

"2 Cf. CAPANAGA, V., San Juan de la Cruz. Valor psicolégico de su doctrina, Premio de la uni-
versidades espafiolas, Certamen del 1V Centenario del nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942
(Madrid 1950) p. 414-417. Una obra actual que recoge textos variados para iluminar este tema: cf.
AAVNL, Ver, oir, oler, gustar y tocar a Dios, Narcea (Madrid 1996).

"3 Tal y como queda bien explicado en el cap. 23 del libro segundo de la Subida: cf. £S] vol. 2
p. 71-72.

4 Cf, M. DIEGO SANCHEZ, «La herencia patristica de Juan de la Cruz», en AAVV,, Experiencia
v pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990) p. 103.

W et

e, Cf. E URBINA, La persona humana en Juan de la Cruz, Instit. Secial Ledn Xl (Madrid 1956)
p. 260-261.

7 Lo explica bien Eulogio Pacho: «El alma ve, oye, toca, gusta, huele y se deleita espiritual-
mente. Correlativamente se registran experiencias que se corresponden con la funcién propia de cada
sentido- (visiones, revelaciones, toques, gustos, unciones, heridas, embriaguez, etc.). lgualmente se
menciona el sentimiento espiritual, especie de apetito de Dios con particular referencia al deleite es-
piritual y estético [...]. La corriente circulatoria de la percepcion y del deleite va ahora de dentro hacia
fuera, del espiritu al sentido, mientras antes seguia el proceso inverso. Del centro y fondo sustancial
de la experiencia mistica se difunde el deleite estético y la fruicion al sentidoy: ES) vol. 2 p. 403-404.

18 Recordemos la cita: «Aunque habemos dicho que el alma goza de toda tranquilidad y que
se le comunica todo lo mas que se puede en esta vida, entiéndese que la tranquilidad s6lo es segin
la parte superior; porque la parte sensitiva, hasta el estado del matrimonio espiritual nunca acaba

201



de la segunda redaccién, donde reduce todos los bienes y dones recibidos
en los pdrrafos anteriores al estado de mayor comunicacién, pero anadiendo
que la paz s6lo es en la «parte superiors, porque «la parte sensitiva, hasta el
estado del matrimonio espiritual nunca acaba de perder sus resabios». Por
tanto, cambia ahora el sentido implicito de todo el texto, en funcién de su
lugar en el esquema, y se aclara, pedagégicamente, por qué la paz completa
de la porcion superior e inferior sélo llega con el matrimonio, y no antes, que
contindan las perturbaciones.

Muchas de las gracias citadas en el dia del desposorio van a volver a
aparecer con algunos nuevos matices, tanto dentro del estado del desposorio
espiritual (que sucede al dia del desposorio) e incluso dentro del matrimonio.
Aunque en teorfa esta etapa no corresponde al maximo de la unién con
Dios, sin embargo estas estrofas presentardn unas caracteristicas muy pecu-
liares, que hardn que el resto del poema vuelva una y otra vez a ellas. De
hecho, se trata de un desposorio en el que Dios parece comunicar.al alma «o
mas que puede ser, porque en ello se comprehende todo» (CB 14-15,2). Y se
trata, como vamos comprobando desde diversas perspectivas, de la huella de
la experiencia vivida.

El contenido de la experiencia primordial

Cuando Juan habla de la primera unién del alma con Dios en CB 13-15 («Mi
amado, las montafas...») va a expresar sus efectos en una vertiginosa reunion de
espacios, tiempos y situaciones inesperadas (montanas, valles solitarios, insulas
extrafas, rios sonorosos, aires amorosos, noche sosegada, musica callada, soledad
sonora, cena que recrea y enamora) que impregnan el alma de sensaciones es-
pirituales. Una acumulacién de realidades sustanciales establece una «metdfora a
base de las asociaciones irracionales»'!”. No hay mejor manera de evocar los efec-
tos de la unién que una asociacion irracional de elementos conjuntados, torrente
en sucesion de imdgenes y sensaciones, que significan plenitud y trascendencia.
La razén queda al margen de una plenitud desconocida cuya armonia misteriosa
es indescifrable fuera de la experiencia misma. La racionalidad quebrantada se
abre a la acogida de un torrente de percepciones sustanciales. Hay una contem-
placién admirativa ante las percepciones de unos sentidos espirituales que descu-
bren en todo la plenitud de la Presencia. Las categorias espacio-temporales que
normalmente condicionan la existencia parecen desvanecerse y dejan de oprimir
a un sujeto que parece habitar un presente eterno donde todas las cosas se in-
corporan en una experiencia simbélica llena de matices que colma su conciencia
con la Presencia deseada. La ausencia de verbos en CB 14-15 sugiere una falta de

de perder sus resabios, ni sujetar del todo sus fuerzas [...]. En'el desposorio, aunque en las visitas
goza de tanto bien el alma Esposa coma se ha dicho, todavia padece ausencias'y perturbaciones y
molestias de parte de la porcian inferior y del demonio, tado lo cual cesa en el estado del matrimo-
nios (€B 14-15,30).

19 |, LOPEZ BARALT, «El Cdntico Espiritual o el jibilo de Ja unién transformantes, o.c., p. 178.

202




accion, un tiempo detenido y eterno que llena toda la interioridad. La experiencia
mistica sanjuanista conduce a la Presencia, ante la cual quedan relativizados el
espacio y el tiempo'?.

En el encuentro con Dios y la transformacién en El el alma ha encontrado
también todas las cosas y ve todas las cosas en El y a El en todas las cosas''. La
unidad alcanza todo lo creado, como intuicién escatoldgica de aquel momento
en que Dios serd todo en todas las cosas, porque todas las cosas habran sido de-
vueltas en Cristo al Padre. El mistico unido y transformado estd en contacto con el
origen y con el final. En la experiencia mistica, la naturaleza desvela, a través de
un conocimiento desbordante y misterioso, su origen y su «ser» en Dios'®. Es un
nuevo conocimiento que de diversas maneras aparece en otros textos sanjuanis-
tas'”. No estamos ante un pantefsmo, sino que el alma descubre el mundo como
metafora de Dios'*. Juan de la Cruz ha alcanzado en el misterio de la Creacion,
su mensaje escondido, que expone y actualiza la presencia del Creador'#. Juan
de la Cruz da testimonio de una naturaleza sacramental que desvela plenamente

130 Cf, 1b. p. 161. Dice Ruusbroec: «su venida [la del Esposo, en la experiencia de la union] se
realiza fuera del tiempo, en un ahora eterno, y es recibida siempre con nuevo deleite y alegrian: cf. J.
V. RUUSBROEC, L'ornament de les noces espirituals, o.c., p. 231,

121 | a misma idea aparecia ya en Eckhart, tal y como la interpreta M. Vannini: «Aqui desaparece
el término panteismo [...] porque el sentido de la bondad y la belleza del cosmos no significa que Dios
sea absorbido, ahogado o confundido en ello, sino que Dios es el ser que estd presente en todas las
cosas que proceden de ély: cf. ). GERSON, Teologia Mistica... o.c., p. 27, nota 60.

122 Cf. |, ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metaféricos, o.c., p: 307.

25 Encontramos en [lama la misma experiencia de conocimiento del hombre nueva redimido,
plenamente unido a Dios, que puede gozar de todas las cosas creadas y las reveladas: «Le parece al
alma que todos los bilsamos y especies odoriferas y flores del mundo se trabucan y menean, revolvien-
dose, para dar suavidad, y que todos los reinos y seforios del mundo, y todas las potestades y virtudes
del cielo se mueven; y, no sélo eso, sino que también todas las virtudes y sustancias y perfecciones
y gracias de todas las cosas criadas relucen y hacen el mismo movimiento, todo a una y en uno [...J.
Acd no s6lo parecen moverse, sino que también descubren las bellezas de su ser, virtud y hermosura
y gracias, y la raiz de su duracién y vida. Porque echa alli de ver el alma como todas las criaturas de
arriba y de abajo tienen su vida y duracién y fuerza en él [...]. Aunque es verdad que echa allf de ver
el alma que estas cosas son distintas de Dios, en cuanto tienen ser criado, y las ve en €l con su fuerza,
rafz y vigor, es tanto lo que canoce ser Dios en su ser con infinita eminencia todas estas cosas, que las
conoce mejor en su ser que en ellas mismas. Y esle es el deleite grande de este recuerdo: conocer por
Dios las criaturas, v no por las criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa y no la causa
por efectos, que es conocimiento trasero, y esolro es esencialy (LIB 4,4-5). Y continta en LIB 4,7: «Pero
Dios siempre se estd as como el alma lo eché de ver, moviendo, rigiendo y dando sery virtud y gracias
y dones a todas las criaturas, teniéndolas todas en si virtual, presencial y sustancialmente, viendo el
alma lo que Dios esensiy lo que es en las criaturas en una sola vistay. Estos textos nos evocan y remi-
ten a la experiencia de CB 14-15: aprender a ver a Dios en el fondo de las cosas, sin identificarlas con
Dios, viendo la verdad de ellas en el ser de Dios, donde todas tienen su origen y rafz.

124 Bl alma intuye «en estado transformante la concatenacion secreta de las causas que articulan
la armonia del Universos: L. LOPEZ BARALT, «El Cdntico Espiritual o el jubilo de la unién transforman-
ten, o.c., p. 182.

125 gJuan de la Cruz es un entusiasta exegeta de la naturaleza, el mds admirable libro de teologia
simbélica que jamds se haya escrito, pues tiene a Dios mismo por automn: 1. ELIZALDE, «San Juan de la
Cruz: simbolismo metaféricon, o.c.; p. 308.

203



su mensaje en la unién con Cristo y en la plenitud que de El se recibe'”. La unién
con Cristo-Esposo le ha asomado al misterio de la vida divina y al nicleo del mis-
terio originario en el cual el alma se inserta, y del cual brota todo lo creado: «Aquf
se estd llamando a las criaturas, y de esta agua se hartan, aunque a oscuras porque
es de noche» (La Fonte 10). Por supuesto que todo ello son experiencias inefables,
contempladas en la «nube del no-sabers, de las que el hombre-criatura no puede
apropiarse, ni comprender del todo, s6lo intuir, experimentar, sufrir y después
expresar con «balbuceos del lenguaje».

Ya E. Cassirer habia enunciado la importancia del lenguaje en relacion con
el simbolo. En el origen de la experiencia mistica hay una experiencia simbélica,
en la que juega un papel importante el lenguaje'®. Parece que el simbolo nos
remite a la experiencia humana primordial, una experiencia de conocimiento,
de revelacion y de «desvelamientoy del sentido de la realidad que emerge en la
conciencia y que genera la fuerza comunicativa que hace progresar el lenguaje
auténticamente humano de manera continua poniendo en contacto los signos
del lenguaje con la realidad y removiendo la relacion que hay entre estos y
aquella: «Todo el mundo es para el mistico un corpus symbelicum. Para €l, a
través de la realidad de la creacion, y sin que esta quede anulada, el misterio
inefable de la divinidad se hace visibles'”. El simbolo €s un elemento comuni-
cativo que pone en contacto, de manera intuitiva, con lo trascendente, con el
misterio de la divinidad que inefablemente se nos comunica en lo creado. El
simbolo representa para Juan de la Cruz una prolongacion del conocimiento
racional y discursivo que penetra en las entranas del misterio de Dios'*. Un
conocimiento experiencial, abierto a la novedad continua de Dios, que nos saca
de nuestros conocimientos ya adquiridos'. La dimension simbélica correspon-
deria a la verdad de las cosas, al sentido profundo de ellas, contempladas en el
espiritu de Dios. A ello se opone el ver la realidad «en el sentido», en su apa-
riencia superficial, en su exterioridad. Podriamos decir que para Juan el proceso
de la vida espiritual conlleva un progreso de simbolizacion entendida como

“# En perfecta sintonia con una vision de la sacramentalidad de la naturaleza y de lo creado que
ya estd presente en el ATy en el NT, y también en los SSPP, aunque después haya caido en desuso: cf.
A. DULLES, H oficio de fa teologia. Del simbolo al sistema, Herder (Barcelona 2003) p. 44-45,

127

Martin Velasco to explica asi: «En el lenguaje, en sus niveles mis originarios se produce ese
desvelamiento de la realidad en el que consiste la verdad y el conocimiento y que constituye el um-
bral de lo humano. Tal desvelamiento origina el fenémeno de la simbolizacién: transparencia de un
sentido universal en la materiafidad de un signo, constitutivo del lenguaje humano [...]. Una palabra,
dotada ya de su propia significacion como palabra del lenguaje ordinario, se carga de sentido nuevo,
surgido de la original experiencia y que aflora a la conciencia en ella. En el mistico se ha producido
tna vivencia «anagogicay, es decir, de toma de conciencia de la ruptura, de la desproporcion o de
la verticalidad constitutiva de la condicién humana, perceptible en fa analogia de unas palabras del
lenguaje ordinario, que se cargan de un significado nuevo: ). MARTIN VELASCO, El fenémeno mistico.
Estudio comparado. Trotta (Madrid 1999) p. 59-60.

2 Jb_p. 190.
12 Cf, I ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metafdricon, o.c., p. 302.

10 Cf. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido experiencial del conocimiento de Dios. Cla-
ves para un acercamiento filosdfico al santo Doctor, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 380.

204



penetracion en el misterio del ser divino que desvela el ser auténtico de todas
las cosas, al sobrepasar las apariencias sensibles. Dentro del comentario a estas
estrofas encontramos un fragmento especialmente significativo.

Un «excursus» significativo (CB 14-15,17-21): el recuerdo de Toledo

Dentro del comentario, tenemos un excursus muy significativo en CB 14-15,
17-21. Juan de la Cruz lo introduce asf: «porque me parece viene muy a propésito
en este lugar una autoridad de Job, que confirma mucha parte de lo que he dicho
en este arrobamiento y desposorio» (CB 14-15,17). Juan aprecia mucho el libro
de Job''. Este texto, curiosamente, hace su aparicién en un momento algido del
relato de la experiencia del desposorio, cuando acaba de explicar las altisimas
comunicaciones divinas recibidas en la sustancia del alma y que se expresan con
«el silbo de los aires amorososy, y cuando acaba de traer el recuerdo del momento
de la llegada del Amado, expresada en el «Apdrtalos amado»'*. Traemos el texto,
con la cita de Job 4,12-16:

De verdad a mi se me dijo una palabra escondida, y como a hurtadillas recibié
mi oreja las venas de su susurro. En el horror de la vision nocturna, cuando el suefio
suele ocupar a los hombres, ocupéme el pavor y el temblor y todos mis huesos se
alborotaron; y, como el espiritu pasase en mi presencia, encogiéronseme las pieles
de mi carne; pusose delante uno cuyo rostro no conocia; era imagen delante de mis
0jos, y of una voz de aire delgadoy. En la cual autoridad se contiene casi todo lo que
habemos dicho aqui, hasta este punto, de este rapto desde la cancion 13: Apdrtalos,
Amado. Porque en lo que aqui dice Elifaz Temanites, que se le dijo una palabra escon-
dida, se significa aquello escondido que se le dio al alma, cuya grandeza no pudiendo
sufrir dijo: Apartalos, Amado (CB 14-15,17).

Este texto llama la atencion por diversos motivos. En primer lugar porque
siendo del libro de Job se trata de palabras de uno de sus «camigos», que vienen a
criticarle a Job por su situacién. No es un texto significativo temdticamente dentro
de la Biblia, y sin embargo Juan coloca este texto en medio de las estrofas nuclea-
res donde estd explicando la extraordinaria comunicacion divina recibida por el
alma en la unién del desposorio, con caracterfsticas detalladas y profundas. Y ade-
més Juan, a continuacion de este texto citado, se dedica durante cuatro nimeros
mads a ir mostrando como este texto recoge los elementos de la comunicacion di-
vina que se han ido comentando con anterioridad. ¢Por qué Juan, gran conocedor
de la Biblia, coloca un texto sin apenas importancia en la Tradicién en un lugar

131 [ libro de Job es citado 12 veces enel Cintico B y un total de 60 veces en el conjunto de sus
obras (cf. Concordancias p. 2029-2030). Para la una mirada a la figura de ]oi? en la mistica sanjuanisti-
ca: ¢f. ES) vol. 2, p. 323-335. Curiosamente se trata de un libro que también fue muy valorado por Ana
de Jesds que reclamé y consiguié la dedicatoria de un comentario al mismo realizado por Fray Luis de
Ledn: cf. «Exposicién del libro de Joby, en FRAY LUIS DE LEON, Obras completas, BAC (Madrid 1944)
p. 849). Job representa la figura del justo maltratado por el destino y ¢l mal que, al final de su vida, llega
aver a Dios: Yo te conocia sélo de oidas, mas ahora te han visto mis ojos (Job 42,5).

12 U interesante atticulo sobre este pasaje de Job, entrancdndolo con la tradicion patristica de
San Gregorio Magno lo encontramos en ES) vol. 2 p. 337-357.

205



tan fundamental en el desarrollo de su propio pensamiento? ¢Qué ha encontrado
Juan en este texto? La respuesta nos parece muy evidente: ha encontrado en este
texto la mejor descripcion y el mejor reflejo de su vivencia personal en Toledo, en
la cual experiment6 aquella sublime comunicacién divina'. Imaginemos a Juan,
desnutrido y con mala salud en la |6brega prision:

Y en decir que recibi6 su oreja las venas de su susurro como a hurtadillas, es
decir la sustancia desnuda que habemos dicho que recibe el entendimiento [...]. Y
llimale aqui susurro, porque es muy suave la tal comunicacion, asi como alli la llama
aires amorosos el alma, porque amorosamente se comunica. [...1. Y cuando dijo: En
el horror de la visién nocturna, cuande suele el sueno ocupar los hombres, me ocup6
el pavor y temblor, da a entender el temor y temblor que naturalmente hace al alma
aquella comunicacion de arrobamiento que declamos no podia sufrir-el natural en/la
comunicacion del espiritu de Dios [...]. Y anade mds, diciendo que todos sus huesos
se asombraron o alborotaron, que quiere tanto decir como si dijera: se conmovieron
o desencajaron de sus lugares [...]. Y como el espiritu pasase en mi presencia (es a
saber, haciendo pasar al mio de sus limites y vias naturales por el arrebamiento que
habemos dicho) encogiéronse las pieles de mis carnes, da a entender lo que habemos
dicho del cuerpo, que en este traspaso se queda helado y encogidas las carnes como
muerto. Y luego se sigue: Estuvo uno cuyo rostro no conocia: era imagen delante mis
ojos. Este que dice que estuvo era Dios que se comunicaba en la manera dicha. [...]
aquella inteligencia de palabra escondida era altisima; como imagen y rastro de Dios;
mas no se entiende que es ver esencialmente a Dios. Y luego concluye diciendo: Y of
una voz de aire delicado, en que se entiende el silbo de los aires amorosos, que dice
aqui el alma que es su Amado (CB 14-15, 18-21).

Encontramos aqui todos los elementos que nos sitian en el ambiente de la
prision, que Juan ha reconocido en este texto biblico, y que va a comentar des-
criptiva y detalladamente, enlazando con la interpretacion propia de los dones y
comunicaciones del desposorio. Juan sefialaba que, en esta cita, se contenia todo
lo dicho en la descripcion de la experiencia del desposorio. En el mismo comen-
tario que hace de la cita, de manera tan extensa y personalizada, descubrimos
las huellas de su experiencia biografica”!, que ha querido poner en relacion con
alguna autoridad biblica, aunque ello le obligue a romper el ritmo natural de su
discurso. Ciertamente, aunque Juan de la Cruz pretende ocultar los detalles au-

5 Ello no excluye que Juan de la Cruz se haya hecho eco de una tradicién patristica antigua,
que se remonta a-San Gregorio Magno (GREGORIO MAGNQ, PL 75, p. 703-717; particularmente PL
75 p. 703, corresponde al libro V, cap. XXII-XV1) y a Enrigue Herp (cf. E. HERP, Theologia Mystica, Lib.
3, cap. 23, 0.c., p. 758-760). Ambos autores también consideran esta vision de Elifaz en relacion a una
vision mistica, la relacionan con temas semejantes y parecidos textos biblicos y se refieren al susurro
misticon: ¢f. ESJ vol. 2 p. 337-357.

* Incluido el intenso ambiente onirico del cual surgiran sus simbolos, que desarrolla en CB
14-15,18: «asi como al tiempo que se van a dormir los hombres les suele oprimir y atemorizar una
vision que llaman pesadilla, la cual les acaece entre el sueno y la vigilia, que es en aquel punto que
comienza el sueno, asi al tiempo de este traspaso espirilual entre el suepo de la ignorancia natural y
la vigilia del conocimiento sobrenaturaly. Se trata del ambiente que la poesia simbolista buscaba para
sus descubrimientos poéticos, como vimos anteriormente, y semejante al que da paso a los simbolos
inconscientes y arquetipos, segdn la psicologia de Jung,.

206



tobiogréficos de sus propias experiencias, al contrario de Teresa, encontramos en
sus textos las huellas evidentes de los mismos, de diversas maneras, que después
podemos conectar con su doctrina'**. Continuemos con las siguientes estrofas,
correspondientes al desposorio como etapa.

3. ESTROFAS DE LA ETAPA DEL DESPOSORIO: CB 16-21

La nueva realidad que el alma se va a encontrar a continuacion del despo-
sorio la resume Juan en la anotacion para la cancion 16. El alma tiene ya virtudes
en perfeccion y las visitas del Amado son frecuentes. Y ambos estédn en gran unién
de amor y ella recibe alli gran deleite de amor, pero el demonio acecha esta
paz y quiere perturbarla, y aprovecha la parte sensitiva para mover dificultades
y enemigos (cf. CB 16,1-2). Todas las potencias y capacidades del hombre han
de ser vaciadas para que no ofrezcan enemigos a la union (cf. CB 16,10), y estén
disponibles, calladas y silenciosas, en escucha atenta y amorosa que prepare la
venida del Esposo en ellas™. La persona necesita algunas disposiciones activas de
oracion y devocion, invocando la ayuda del Espiritu que apoye las virtudes y las
haga fuertes contra los enemigos (cf. CB 17,2). El E.S. inflama el alma en amor, la
levanta de los apetitos caidos al amor de Dios y la regala y vivifica™. El alma con-
jura a los enemigos y distracciones para que no molesten la union con el Esposo
(cf. 18,3). La estrofa 19 nos presenta en CB 19,2 un plan de accioén y necesidades
de la Esposa, con tres peticiones al Esposo:

~ Que el Esposo se comunique al alma en lo escondido.

~  Que embista e informe sus potencias con la gloria y excelencia de su di-
vinidad, alta y profundamente, fuera de lo sensitivo, ocultamente.

— Que se enamore de las virtudes que ha puesto en ella.

1% Thompson recoge un testimonio muy interesante de unas experiencias de dos cautivos en
Beirut, cuyas semejanzas-con lo que hemos llamado la experiencia primordial sanjuanista son dignas
de consideracion: ¢f. €. P. THOMPSON, Canciones en la noche. Estudio sobre san Juan de la Cruz,
Trotta (Madrid 2002) p. 82-84. Los textos originales les encontramos en |. McCARTHY & J. MORRELL,
Some Other Rainbow, Corgi Books Transworld (London 1993) p. 98; B. KEENAN, An Evil Cradling,
Arrow (London 1993) p. 68-69. Podriamos intuir experiencias semejantes de simbolizacion con un
contenido espiritual.

16 Dado que la unién afectard radicalmente al hombre, sus facultades necesitan una preparacion
radical que la haga posible. El camino de «vaciamientos culminard con la union con Dios, quien llegard a
llenar ese vacio del hombre: «uando el alma se vacia, Dios la llenan (¢f. § 2,5,7; 5 2,15,4).

W7 Los frutos del Espiritu Santo son las virtudes (Cf.’JERC'}NIMO, Comentatio a la Carta a los
Romanos 8, 9-11, PL 30, p. 681; cf. CIRILO DE JERUSALEN, Catequesis XVI, 19, BibPat 11, Ciudad
Nueva, Madrid 1990, p. 49), recabrando la naturaleza original del hombre a imagen y semejanza de
Dios (cf. IRENEQ DE LYON, Contra las herejias, V,10, 1, 5C 153, p. 122-128). El primer fruto es el
amor (cf. AGUSTIN, Sermén 128, 5, BAC 443, p. 125), y estd muy unido a la firmeza de la fe y al gozo
(cf. GREGORIO DE NISA, Ensenanzas sobre la vida cristiana, 95, BibPat 18, Ciudad Nueya, Madrid
1992, p. 123). El gozo y la paz son la sustancia del Espiritu Santo, que ¢l alma recibe: cf. DIDIMO DE
ALEJANDRIA, Tratado sobre el Espiritu Santo XI, 44-45, BibPat 36, Ciudad Nueva (Madrid 1997) p. 64.

207



Aqui estd pidiendo «todo lo que se puede pedir», porque ya no se conten-
ta con conocer a Dios «de espaldas», por sus efectos y obras, sino que busca
«comunicacion esencial de la Divinidad [...] es toque de sustancias desnudas,
del alma y la divinidad» (CB 19, 5). Con todo este camino el alma se acerca al
matrimonio espiritual, ya claramente presentado en dos nimeros nuevos CB
20-21,1-2. Para el matrimonio se necesitan tres cosas: pureza (vacio y desnu-
dez), fortaleza (con virtudes fuertes y heroicas) y amor fuerte’*®. Estas tres cosas
daran paso al matrimonio espiritual, mientras que el desposorio aparece aquf
caracterizado, por un si entero y verdadero de voluntad de amor (asumiendo la
definicion del rito social).

Solamente el Esposo puede realizar en el alma esta Gltima etapa de pre-
paracién para el matrimonio espiritual y por ello toma la palabra El para res-
ponder a los requerimientos de su Esposa y conjurar a todos los enemigos de la
unién. El Esposo da paz y tranquilidad al alma, conformando la parte inferior
con la superior (cf. CB 20-21,4), limpiandola imperfecciones, poniendo en ra-
z6n potencias, sosegando apetitos: aleja las digresiones de la fantasia'*?; pone
orden en las dos potencias naturales, irascible y concupiscible; perfecciona
las tres potencias del alma; domina las cuatro pasiones del alma. Consigue asi
conducir al alma al sosiego y armonia de una pacificacion completa, haciendo
cesar a todos los enemigos. Las almas que llegan-a tan alto estado nada les
turba. Ni siquiera los gozos exteriores, que los tiene pero no anaden nada al
gozo que ya tiene en sf (cf. CB 20-21,12). Los gozos y deleites de esta alma
no le vienen de fuera, sino de dentro. En cualquier caso, todos los que reciba
en adelante, serdn solo recuerdo de lo que lleva dentro y los gozard unidos a
los que ya tiene.

Toda esta etapa del desposorio no ha anadido mucho a lo que ya aparecié
en el dia del desposorio (se mantienen las comunicaciones divinas y otros bienes
divinos), si no es la presencia de algunas pequenas imperfecciones del alma que
motivan la purificacion catartica que prepara la union completa.

% |a pobreza y desnudez de espiritu y estar vacia de toda imperfeccion es indispensable,
pero no es suficiente para el matrimonio espiritual, ya que én él se necesita también tener grande
fortaleza y muy subido amor. Desnudez y vacio son las exigencias para vivir el amor a pasionado (cf,
LIB 3,57).

1% También para Teresa de Jests la unidn reclamaba el sosiego de la imaginacian: ¢f. M 5,3,10;
M 6,2,3 etc.

208



I1l. ESTROFAS DEL MATRIMONIO ESPIRITUAL:
CB 22ss.

Las dltimas 19 estrofas del Cdntico, casi la mitad de toda la obra, correspon-
den al matrimonio espiritual, que podriamos identificar con las Séptimas Mora-
das de Santa Teresa. La obra de Juan, aunque en su Gltima elaboracién parecia
presentarse como un camino completo de vida espiritual, se centra en la dltima
etapa y tiene una perspectiva contemplativa desde la union ya realizada, que
predomina en el conjunto de la obra y que ilumina las etapas previas. Dividimos
esta etapa en tres grupos: estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23); estrofas
descriptivas de la experiencia fundante o primordial, que en el CA formaban par-
te del desposorio pero han sido desplazadas aqui (CB 24-33); estrofas de Beas-
Granada (CB 34-40).

1. ESTROFAS ORIGINARIAS DEL MATRIMONIO (CB 22-23)

Estrofa 22, «Entrado se ha la Esposa...»

En CB 22,1 llega la unién definitiva del matrimonio'*’. Juan la introduce asi:
«Tanto era el deseo que el Esposo tenia de acabar de libertar y rescatar esta su Es-
posa de las manos de la sensualidad y del demonio [...J». Y también dice: «llaman-
do al alma en estas dichas palabras suesposa y la alegria de su corazon, trayéndola
ya en sus brazos y procediendo con ella como esposo de su talamo (Sal 18, 6).
Todo lo cual da él a entender en la siguiente cancién: Entrado se ha la Esposa...».
Estas dos frases nos evocan los Romances sanjuanistas'’. Juan tiene presentes dos
tipos de desposorios que han ido apareciendo en sus obras y que retine aquf, en el
momento culminante de la union: el de la Encarnacién de Cristo (desposorio con
la humanidad, con la Iglesia), que tiene un papel fundamental en los Romances
de la Trinidad, y el de la union mistica del alma con Dios, que predomina en el
Céntico. Pero retine aqui los dos sentidos, porque sabe que, en el fondo, los dos
desposorios corresponden a un mismo misterio. El matrimonio de Dios con la hu-
manidad se realizo en la Encarnacién, a la manera de Dios, y ahora, se realiza el

19 Santa Teresa la explica asi: «No se puede decir mds de que —a cuanto se puede entender—
queda el alma, digo el espiritu de esta alma, hecho una cosa con Diosy: M 7,2 3.

HEn el momenta culminante en que Juan va a explicar el matrimonio espiritual también él
tiene en mente el aspecto redentor reflejado en el rescate de la Esposa que ya aparecia en R 223-224
(«el rescate de la esposa, que en duro yugo serviay). Y después, para entrar al comentario del encuen-
tro nuﬁcial, trae la misma imagen que usé en R 289-291 («asi como desposado [ de su talamo salia
/ abrazado con su esposay). En los Romances estos pasajes evocaban el misterio de la' Encamacion,
donde el Verbo viene abrazado a la humanidad-esposa, bajo la figura de un nino que nace de Maria
en Belén, Dentro de la concepeion sanjuanista queda vinculada la Encarnacion redentora con este
trabajo redentor que el Esposo esta realizando en Cdntico, preparando al alma-esposa para la union
consigo, conjurando a los enemigos.

209



matrimonio de la humanidad con Dios mediante la unién personal del alma que
ha seguido con fidelidad el camino del Esposo™*.

Ha llegado ya la unién completa: «ha llegado a este estado deleitoso del
matrimonio espiritual, que €l y ella tanto habfan deseado» (CB 22,2). Ahora va
a «contar las propiedades del dicho estado, de las cuales el alma goza ya en él,
como son: reposar a su sabor y tener el cuello reclinado sobre los dulces brazos
del Amadoy (CB 22,2). Llegado al matrimonio espiritual se hace una vision retros-
pectiva de todo el proceso y sus etapas en CB 22,3. Las estrofas siguientes desa-
rrollardn este estadio culminante de la vida espiritual y se da una clara explicacion
del matrimonio espiritual,

el cual es mucho mas sin comparacion que el desposorio espiritual, porque
es una transformacion total en el Amado, en que se entregan ambas las partes por
total posesion de la una a la otra, con cierta consumacion de unién de amor, en que
estad el alma hecha divina y Dios por participacion, cuanto se puede en esta vida. Y
asf, pienso que este estado nunca acaece sin que esté el alma en él confirmada en
gracia, porque se confirma la fe de ambas partes, confirmandose aqui la de Dios
en el alma. De donde este es el mas alto estado a que en esta vida se puede llegar
(CB 22,3).

Y vuelve a repetir:

Porque todo el deseo y fin del alma y de Dios en todas las obras de ella es la
consumacion y perfeccién de este estado, por lo cual nunca descansa el alma hasta
llegar a él; porque halla én este estado mucha mdas abundancia y henchimiento de
Dios, y mds segura y estable paz, y mds perfecta suavidad sin comparacion que en el
desposorio espiritual, bien asi como ya colocada en los brazos de tal Esposo, con
el cual ordinariamente siente el alma tener un estrecho abrazo espiritual, que verda-
‘deramente es abrazo, por medio del cual abrazo vive el alma vida de Dios. Porque de
esta alma se verifica aquello que dice San Pablo (Ga 2, 20): Vivo, ya no yo, pero vive
en mi Cristo (CB 22,6).

Estamos, por tanto, ante la culminacién de los deseos del alma, pero tam-
bién de Dios, que conducen a la criatura hasta la plenitud de vida en Cristo.
A estas alturas Juan ya tiene una distincién neta entre ambos estados, y lo que
define al matrimonio es la «transformacién total en el Amado» come mutua
entrega y posesion, la divinizacion del alma y participacion en la vida divi-
na': el més alto estado de esta vida. El matrimonio espiritual es el mayor
deseo del alma y de Dios mismo. Y sus caracteristicas son: sentirse llenos

12 Se ha cumplido lo que le decia el Senora Santa Catalina: «El alma perfecta estd hecha una
sola cosa conmigo, y nadie puede separarla de Mi. Ni yo tampoce le retiro jamas mi presencia, como
hacia con los otros, para conducirlos a la perfeccion: Pues una vez que han llegado a ella, ceso en
ese juego de amor, que es la alternativa de visitas y ausenciasy: CATALINA DE SIENA, Didlogos, ¢. 78,
citado en |. G. ARINTERO, Mistica del Cantar de los Cantares, o.c., p: 537.

3 ) Baruzi ha llegado a definir la pretension sanjuanista diciendo que «uan de la Cruz desearia
instaurar en nosotros una vida divina, en el sentido estricto del términos: J. BARUZI, San Juan de fa
Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 435.

210



de Dios («abundancia y henchimiento de Dios»), experimentar paz estable
y segura y perfecta suavidad, y vivir «vida de Dios». Para esta experiencia se
necesita indudablemente gran fortaleza del alma para que pueda soportar el
amoroso abrazo del Esposo (cf. CB 22,8), la cual no puede conseguirla el alma
sola, sino la recibe por la unién de «su flaqueza» con «la fortaleza de Dios».
Esto se recibe en primicia en el desposorio para poder gozarlo en plenitud en
matrimonio’*.

Conviene aqui comentar dos textos de esta declaracién que después no deja-
rdn de tener su importancia. Dos textos que vinculan la fraternidad con la espon-
salidad. En ambos textos se parte de dos citas del Cantar, en las que los amantes
se denominan une al otro <hermano». En CB 22,6 dice el santo:

Esto da muy bien a entender el mismo Esposo en los Cantares (5, 1), donde con-
vida al alma hecha ya Esposa a este estado, diciendo [...]. Ven y entra.en mi huerto,
hermana mia. Esposa, que ya he segado mi mirra con mis especias olorosas. Lldmale
hermana y esposa, porque ya lo era en el amor y entrega que le habia hecho de si
antes que la llamase a este estado de matrimonio espiritual, donde dice que tiene ya
segacla su olorosa mirra y especias aromaticas. ..

Y dice mds adelante en CB 22,8:

Por tanto la Esposa en los Cantares (8, 1) deseando este estado dijo al Esposo:
¢Quién te me diese hermano mio que mamases los pechos de mi madre de manera
que te hallase yo solo afuera y te besase y ya.no me despreciase nadie? En llamarle
hermano da a entender la igualdad que hay en el desposorio de amor entre los dos
antes de llegar a este estado. En lo que dice que mamases los pechos de mi madre
quiere decir que enjugases y apagases en mi los apetitos y pasiones que son los pe-
chos y la leche de la madre Eva en nuestra carne los cuales son impedimento para
este estado’*.

En estos textos, tomados del Cantar y desarrollados, relaciona la hermandad
con el desposorio, pero la pone como un paso previo al matrimonio espiritual. En
el primer texto llama el Esposo al alma «hermana» «porque ya lo era en el amor y
entrega que le habia hecho de si antes que la llamase a este estado de matrimonio
espiritualy'#. Se trata del amor del Esposo, el amor de Dios en la Encarnacién,

"% E| matrimonio reclama el paso anterior del desposorio, que corresponde a la experiencia de
un primer compromiso y una fidelidad de vida: ¢f. CB 22,5,

% Este mismo concepto vuelve a aparecer con la misma cita y con el mismo sentido en un
tercer Lexto, que encontramos en CB 24,5: «Que por eso desea ella, diciendo que quién le dard
al Amado que sea su hermano, lo cual significa y hace igualdad; y que mame €l los pechos de
st madre, que es consumirle todas las imperfecciones y apetitos de su naturaleza que tiene de su
madre Evax.

46 Gregorio nisano parece darnos el contexto de esta afirmacion cuando dice que «Desde que
fue hecha flor, sin que las tentaciones la hiriesen [...] puso sus ojos en el Padre verdadero. Por eso se
llama hermana del Sefor; miembro de su familia; por el espiritu de los hijos de adopciony: GREGORIO
DE NISA, Comentario:al Cantar, 0.c., hom. 4 p. 71, Y también sefala: «Ambos nombres le son propios.
Hermana nuestra per parentesco espiritual, y esposa por su union con el Verbos: Ib. hom. 8 p. 139.
Por tanto, al iniciar el camino espiritual es ya hija de Dios y hermana de Cristo, pero al final del camino

211



que crea la hermandad, la cual se manifiesta en el desposorio. El segundo texto
senala que «en llamarle hermano da a entender la igualdad que hay en el despo-
sorio de amor entre los dos antes de llegar a este estado». En ambos textos esta
manifestando una idea clara de la relacién entre la fraternidad y la esponsalidad.
Dios y el alma son hermanos en el desposorio, por la igualdad del si de amor
de ambos. Pero también queda claro que la hermandad es un paso inferior y
previo a la unién esponsal plena, porque atn falta aquella accion pedida por
la Esposa (para que «que enjugases y apagases en mi los apetitos y pasiones»)
por la cual pueda llegarse al estado definitivo del matrimonio, que es la meta
final. Nos parece, por tanto, que la hermandad viene dada por la iniciativa de
Dios de encarnarse e igualarse al hombre en su humanidad, se manifiesta en
el desposorio con la respuesta afirmativa del alma y conduce a la plenitud del
matrimonio. El matrimonio espiritual parece implicar algo mas, que supera la
semejanza fraterna: hay una transformacién de uno en otro, una experiencia
mas radical y profunda'*’.

En el fondo del pensamiento sanjuanista descubrimos este sustrato: con la
Encarnacioén Jesucristo se ha igualado a la humanidad, haciéndose hermano con
las almas, pero introduciendo en ellas una dindmica de esponsalidad que sélo al-
canza su meta en la union plena con Dios. Con la Encarnacion, Dios se ha despo-
sado con la humanidad. Pero para poder culminar la dinamica esponsal contenida
en los misterios de la Creacion y de la Redencion, es necesario alcanzar la unién
total y esta reclama el concurso y la fidelidad del hombre que asume el proceso
purificativo-catdrtico en el que Dios le va preparando; gracias a la igualdad que
hay en ambos. Se prepara asi la unién plena con Dios del matrimonio espiritual,
que alcanzard la plena realizacion de la'vocacion del hombre.

Estrofa 23, «Debajo del manzano...»

En el matrimonio continuaran las comunicaciones divinas: «En este alto esta-
do del matrimonio espiritual, con gran facilidad y frecuencia descubre el Esposo al
alma sus maravillosos secretos como su fiel consorte, porque el verdadero y entero
amor no sabe tener nada encubierto al que ama. Comunicala principalmente dul-
ces misterios de su Encarnacion y los modos y maneras de la redencién humana,
que es una de las mas altas obras de Dios, y asi es mds sabrosa para el alma» (CB
23,1). El alma es iluminada aqui sobre las mas altas obras divinas, como son los
misterios de la Encarnacion y la Redencion, que exceden en mucho a las demds

serd esposa. Bernardo dice: «la voz del Esposo a ella es: ven a mi huerto, hermana mia, esposa. Es
ciertamente hermana, come del mismo Padre; su esposa, como en un mismo espirituy (ef. BERNAR-
DO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 8, n2 9 p. 45). Después,
en el Serm, 83, distingue un tratar de jgual a igual y un trato de semejantes: este Gltimo corresponde
a los hermanos, y el primero al de la esposa.

WO EULOGIO DE S.J.C., La transformacion total del alma en Dios, seguin San Juan de la Cruz,
Universidad Pontificia de Salamanca, EDE (Madrid 1963) p. 23-41; ¢f. L. LOPEZ BARALT, «El Cantico
Espiritual o el jabilo de la union transformantes, o.c., p. T45-189, Esta autora ilumina la transformacion
sanjuanista del alma compardndola con la tradicion oriental, y sobre todo la musulmana.

212



obras de la Creacion (criaturas irracionales, racionales, etc.) tal y como explicaba
detalladamente a lo largo de CB 4-7 (y més concretamente en CB 7,2-5, ponién-
dolas en relacion con las diferentes «heridas de amory). En CB 23 vuelve el santo
a entrar en el tema de la Redencién:

Declara el Esposo al alma en esta cancién la admirable manera y traza que tuvo
en redimirla y desposarla consigo por aquellos mismos términos que la naturaleza
humana fue estragada y perdida, diciendo que, asi como por medio del arbol vedado
en el fue perdida y estragada en la naturaleza humana por Adén, asf en el drbol de
la cruz fue redimida y reparada, dandole alli la mano de su favor y misericordia por
medio de su muerte y pasion, alzando las treguas que del pecado original habia entre
el hombre y Dios (CB 23,2).

Vemos aqui como un fruto del matrimonio espiritual es asumir los miste-
rios de la Historia Salutis participando de la sabidurfa divina. Late de fondo una
interpretacion clasica del misterio de la redencion’. Aunque dijo Juan en la
anotacion anterior que hablarfa de la Encarnacién, lo que Juan estd comentando
aqui propiamente es la redencion del pecado de Adéan y Eva en el nuevo arbol
de la cruz, por tanto, la Pascua cristiana. Juan de la Cruz identifica la Encarnacion
con la Redencitn y la Pascua. Por tanto, estd contemplando en un solo y Gnico
bloque todos los misterios centrales de la fe'. Las alusiones indirectas y poco
significativas que Juan hace en distintas obras suyas y que muestran la dimensién
pascual de su experiencia espiritual', que no:parecian tener un papel funda-
mental en el desarrollo mismo de su proceso espiritual reaparecen aqui en un
momento culminante.

Juan lo resume asi: «debajo del favor del drbol de la Cruz, que aqui es enten-
dido por el manzano, donde el Hijo de Dios redimi6 y, por consiguiente, desposé
consigo la naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, dandola él gracia
y prendas para ello en la Cruz». Hay por tanto un desposorio de la cruz, donde el
Esposo desposé la naturaleza humana y cada alma. Se estd incluyendo aqui la doble
dimensién, la que predominaba en los Romances era la primera (desposorio de

"5 Podemos camparar el texto anteriormente citado con otro de San Bernardo, donde la vida espiri-
tual consiste en que el alma we aplique con todas veras a reparar los estragos causados por el pecado en su
nattraleza, estableciendo en si, con el don de Dias, un tenor de vida tal que no desdiga de suneble alcurnia
v se acerque confiadamente a los abrazos del Verboy: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el
Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 81, n21 p. 539. También en Origenes encontramos doctrina tradicional
sobre la redencion, donde la encamacion de Cristo libera al hombre pecador, pagando el rescate con su
sangre: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, 0.¢., p. 258-259.

1% Constatamos aqui una vez mds algo que también se adivina en los Romances. Por eso los
Romances terminan con la Encarnacién del Verbo, porque alli estd incluido todo.

" Encontramos en las obras sanjuanistas otras tres referencias que apuntan a esta dimension
pascual de la fe cristiana, de diversos modos y en sus diferentes perspectivas, objetiva-eclesial y sub-
jetiva-personal: of, R 259-266: «ré a buscar a mi esposa,/ y sobre mi tomaria/ sus fatigas y trabajos,
/en que tanto padecia; / y porque ella vida tenga,/ yo por ella moriria,/ y sacindola del lago / a ti te
la volveria»; ef. Encima de'las corrientes 25-28: «en mi por ti me moria,/ y por ti resucitaba, / que la
memoria de ti / daba vida y la quitabay; cf. LI 2, 32-36: comentando la estrofa «Matando, muerte en
vida las has trocadon.

213



Cristo con la humanidad-Iglesia), mientras la segunda (desposorio de Cristo con el
alma) predomina en el Cantico. En la primera redaccion del CA Juan parecia identi-
ficar ambos desposorios'™!, pero aqui hace una clara distincion:

Este desposorio que se hizo en la Cruz no es del que ahora vamos hablando.
Porque aquél es desposorio que se hizo de una vez, dando Dios al alma la primera
gracia, lo cual se hace en el bautismo con cada alma. Mas este es por via de perfec-
cién, que no se hace sino muy poco a poco por sus términos, que, aungue es todo
uno, la diferencia es que el uno se hace al paso del alma, y asi va poco a poco; v el
otro, al paso de Dios y asi hdcese de una vez (CB 23,5).

Hay por tanto un desposorio, el de la cruz, que esta realizado al modo de
Dios y esta ya cumplido, y este es el que da al hombre, («y consiguientemente a
cada alma, dandola él gracia y prendas para elloy) la capacidad para responder
y asumir la vocacion esponsal, aunque el hombre lo ha de hacer a su paso'*?,
«muy poco a poco por sus términosy. Quedan, por tanto, bien clarificados, como
ya intuiamos en el diferente uso que hacfa del término en textos anteriores Juan
de la Cruz, la referencia a dos desposorios distintos: el de la eruz, desposorio de
Dios con la humanidad, que incluye tanto la Encarnacién como la Redencion',
unificados en su concepcion, y el de la union del alma con Dios como proceso
espiritual y mistico, al cual dedica Juan de la Cruz sus grandes obras'*.

Ni en esta estrofa ni en la anterior hemos encontrado en los comentarios la
riqueza descriptiva cercana a lo experiencial que encontrdbamos en las estrofas
del encuentro-desposorio (CB 14-15). Asi‘ocurria ya en CA, pero aqui se ha pro-
fundizado atin més en sentido teolégicoy redentor cristiano. No aparece la huella
de la experiencia sino el recuerdo y la reflexion objetivada sobre ella en sentido
mds teoldgico.

51 No es irrelevante el hecho de que Juan de la Cruz identifigue ambos desposarios en CA. Po-
demos interpretarlo come un cierto oplimismo de perfeccion, en el cual juan de la Cruz contempla la
respuesta humana al amor de Dios en perfecta continuidad de la iniciativa del amor divino, unificando
las dos vertientes del misteric esponsal que se inicié en la cruz pero culmina en cada alma personal.
Con el paso del tiempa vera que esta respuesta fiel del alma no es frecuente, y por ello modifica su
perspectiva y remarca la distancia entre los dos desposorios,

152 En‘lavida espiritual hay dos estilos de caminar, uno viene determinado por seguir el «paso de
Diosy, el otro viene determinado por seguir «el paso del hombren: cf. A, NAVARRO, Al paso de Dios,
al paso. del hombre... o.c., p. 660. El problema mids importante con que Dios se encuentra es el del
infantilismo espiritual (cf. B. JIMENEZ DUQU E; «La pedagogia de San Juan de la Cruzy en RevEspir 1
(1942) p. 318), pero Dios espera con paciencia y condescendencia el progreso de las criaturas, como
una madre complaciente (cf. N 2,3,3).

19 También el poema del Pastorcico estd apuntando el mismo tema del desposorio de la Cruz y de la Re-
dencidn del Cintico, a partir de la entrega de amor plena y definitiva del Pastor, hasta morir por amor; el ¢morir
de amom del Pastorcico por su Amada nes esta ofreciendo la clave sanjuanista del amor, que es donacion total
plena y definitiva, hasta la muerte. Recordemos que el «morir de amon ya aparecia en CB 7.

1% La alusién al bautismo en relacién con el primer desposorio hecho de una vez por Dios con la
humanidad, «dando Dios al alma la primera gracia, lo cual se hace en el bautismo con cada almay (CB
23,6), la contemplamos, unida al primer desposorio realizado en Cristo y asumido sacramentalmente
por cada cristiano en el seno de la Iglesia. Juan de la Cruz conoce la teologia de la época sobre el
sacramento del bautismo aunque en su recorrido pedagdgico espiritual apenas hable de ello.

214



2. ESTROFAS DESCRIPTIVAS DE LA EXPERIENCIA
FUNDANTE (CB 24-33)

Felicidad, seguridad, amor perfecto y riqueza de dones y virtudes

Ya dijimos que la estrofa 24 («Nuestro lecho florido...») tiene una gran im-
portancia, porque en el original (CA 15) estaba a continuacién de las estrofas fun-
damentales CA 13-14 («Mi amado, las montanas...»), coincidiendo con ellas en
una estructura con verbo eliptico y completando imdgenes fundamentales de la
experiencia primordial. Las estrofas 24-33 del CB formaban parte del desposorio
en el CA (CA 15-24), pero son trasladadas al matrimonio, porque se ajustan mejor
al estado definitivo de la unién plena y consumada, cuando ya no se dan pertur-
baciones para el alma. Van desde la estrofa 24 («Nuestro lecho florido.. .») hasta
la 33 («No quieras despreciarme...»). Prosigue el alma cantando las gracias de su
Esposo dentra del matrimonio resumiendo en CB 24,2, los frutos de la unién:

- Deleite de la union con el Amado: felicidad y seguridad.

~ Riqueza de dones y virtudes (en fortaleza) de la unién.

~ Perfeccion de amor.

— Paz espiritual cumplida, enriquecida con denes y virtudes'*.

Es significativa la mencion al lecho florido, que es el lugar propio de la unién, y
aqui aparece caracterizado por la comunicacion plena y deleitosa: «e le comunica
el pecho y el amor del Amado, lo cual es comunicdrsele la sabiduria, y secretos, y
gracias, y virtudes, y dones de Dios, con los cuales esta ella tan hermoseada y rica
y llena de deleites, que le parece estar en un lecho de variedad de suaves flores
divinas, que con su toque la deleitan y con su olor la recreany (CB 24,3). Hablando
de las virtudes del alma que ella ya tiene en perfeccién en el matrimonio espiritual
y le dan gran deleite, va a-explicarlas asi:

Porque-acaecera que vea el alma en si las flores de las montanas que arriba di-
jimos, que son la abundancia, grandeza y hermosura de Dios; y en estas entretejidos
los lirios de los valles nemorosos, que son descanso, refrigerio y amparo; v luego alli
entrepuestas las rosas olorosas de las insulas extraias, que decimos ser las extranas
noticias de Dios; y también embestirla el olor de las azucenas de los rios sonorosos,
que deciamos era la grandeza de Dios, que hinche toda el alma; y entretenido allf y
enlazado el delicado olor de jazmin del silbo de los aires amorosos, de que también
dijimos gozaba el alma en este estado; y ni mds ni menos, todas las otras virtudes y
dones que deciamos del conocimiento sosegado, y callada msica, y soledad sonora,
y la sabrosa y amorosa cena (CB 24,6).

% De manera semejante, encontramos en Gerson que, «en la unidn amorosa con Dios, de la
que trata la teologia mistica, el alma encuentra paz, satisfaccion y estabilidady: cf. ). GERSON, Teologia
Mistica... o.c., p. 199.

215



Se trata de volver a entrar en los misterios de la intimidad divina'®. Estd usando
un lenguaje metaférico y simbdlico que nos evoca imdgenes de la experiencia pri-
mordial. En las estrofas anteriores que definian y declaraban el dia del desposorio,
llegdbamos en CB 14-15,6ss. a la explicacion de la experiencia mistica a través de
imdgenes naturales y «ensaciones espiritualesy. Aqui nos encontramos, ya en el ma-
trimonio, como estas mismas imagenes que le hacian ver a Dios impreso en la verdad
de las cosas creadas (o con palabras de Juan, «erle todas las cosas Dios»), vuelven a
aparecer. Pero ahora resulta que el alma ve todas las virtudes y atributos de Dios, que
antes descubria en el fondo de la naturaleza y de todo lo creado, y que le hacian ver
que todo era presencia de Dios, todo ello lo encuentra ahora dentro de si misma,
como virtudes que ella posee en perfeccion. Todo lo que antes parecia estar afuera y
era presencia de Dios ahora estd dentro de ella y continta siendo presencia de Dios
en ella. Se ha iniciado, por tanto, la anunciada transformacion del alma que aqui
se expresa por la asuncion de las propiedades divinas asimiladas interiormente. Este
comentario que expresa la transformacion del alma, y los que siguen, estaban al lado
del desposorio en CA pero ahora se ajustan mas pedagdgicamente al contenido del
matrimonio espiritual, en el que se insertan. Prosigue la declaracion con la estrofa CB
25 de las jovenes que discurren al camino™’. Contintia como en el CA, justo detrds
de la estrofa del lecho florido. Lo que hasta aqui ha discurrido en un ambiente pu-
ramente personal de relacién con Dios descubre aquf su dimensién comunitaria (cf.
CB 25,2). En esta estrofa encontramos las huellas de aquella «experiencia comunitaria
carmelitana» en la cual vivié Juan su experiencia mistica esponsal’®,

155 Para Gregorio de Nisa es una iluminacion que conduce a los secretos interiores, del pensa-
miento divino, «digna de escrutar las profundidades de Dios, y en el santuario del paraiso, como dice
el gran Pablo, vio lo que no alcanza al ojo, y oy6 palabras que no es posible expresam: GREGORIO
DE NISA, Comentario al Cantar, 0.¢., hom. 1 p. 29. Significativamente, Juan de la Cruz va a usar esta
misma cita paulina de 2 Co 12,1-4 para explicar el mismo tema en diversos lugares: cf. CB 13,6; CB
14;15.18; CB 19,15,

Y Si comparamns el uso que Juan de la Cruz hace de esta imagen de las doncellas, que ya
aparecfa en Ct 1,3, con el tip()_ de reflexion que aparece en otros autores que han comentado el
Cantar, nos encontramos una diferencia sustancial: tanto Origenes (Homilias sobre el Cantar de los
Cantares, 0. ¢. p. 60-62) como San Bernardo (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el
Cantar de los Cantaresn 0. c., Serm. 19, p. 114-119), siguen una misma: linea de referirse a almas
poco adelantadas en la virtud o principiantes, que siguen al Esposo. Origenes concreta que las
doncellas no entran en la cdmara real (hom. 1) y alli pueden quedar siempre thom. 2). Vemos que
‘el'matiz que Juan de la Cruz les ha asignado es mds elevado, y estd en relacion con su propia expe-
riencia y su peculiar sintonfa con las carmelitas, que le lleva a cambiar el sentido que se daba a esta
imagen en las fuentes conocidas.

580 El ambiente carmelitane era comunidad, con el estilo aprendido de Teresa (dtanto de mortifica-
citin como de estilo de hermandad y recreacion que tenemos juntasy: of. F 13,5), y en el cual Juan habfa
educado su espiritu radical y apasionado. Juan contemplaba, en el seno de su misma experiencia, otras
personas que podian «waminar muy apriesa al camino de la perfecciony, a quienes también Dios «inflama
en amon y con «abundandia de caridad que en ellas infundes. Juan de la Cruz escribe esto, no porque
crea que puede ocurrir y quiera invitar a ello a otras personas, sino porque «lichas mercedesy, el alma
protagonista del poema, «por experimentarlas ella en este estado, hace aqui de ellas menciony (CB 25,2).
Juan naestd aqui proponiendo estas experiencias para ofras almas, sino que esta alabando al Amado por
ellas: «alabdndole ella y agradeciéndole las dichas mercedes que hace a las demds almasy (CB 24,7); «alaba
la Esposa al Amado de tres mercedes que de ¢l reciben las almas devotas [... |. (CB 25,2),

216




La transformacion divina

La estrofa 26 «En la interior bodega»™ entra propiamente en el tema de la
transformacion’® que ya habia sido anunciado como contenido profundo de la ex-
periencia de la unién, alcanzando asf el alma «olvido y enajenacion de todas las cosas
del mundo y mortificacion de todos sus apetitos y gustos» (CB 26,2)''. Por tanto, la
transformacion realiza cambios en el conocimiento y en la voluntad'®2. Tras pedir
ayuda al Espiritu Santo para explicar esto contintia: «muchas almas llegan y entran en
las primeras bodegas, cada una segin la perfeccién de amor que tiene: mas a esta
tltima y mds interior pocas llegan en esta vida, porque en ella es ya hecha la unién
perfecta con Dios, que llaman matrimonio espiritual, [...] totalmente es indecible
[...] porque el mismo Dios es el que se le comunica con admirable gloria de transfor-
macién de ella en él, estando ambos en uno» (CB 26,4)'%. Se da alli comunicacién
indecible y estan «los dos en uno». La transformacion llega al alma y a sus poten-
cias'® transformando el funcionamiento de estas (cf. CB 26,5):

— Entendimiento, bebe sabiduria y ciencia.
— Voluntad, bebe amor suavisimo.
—~ Memoria, bebe recreacion y deleite con recordacion y sentimiento de
gloria™.
La unién en la sustancia del alma es continua, pero las potencias no estan
recibiendo continuamente dichos bienes (cf. CB 26,11). Y ante la grandeza de la

159 E. Herp, comentando el Cantar dice que la camara regia a la que ha sido llevada la esposa
comunica o se identifica con la cdmara de los'vinos:'E. HERP, Theologia Mystica, o.c., 1.1, ¢. 39. En
Juan de la Cruz la estrofa de la interior bodega sucede justamente a la del lecho florido, que es la
cdmara de la esposa,

1690 Usado 123 veces en el conjunto de sus obras (33 en CA y 41 en CB): cf. Concordancias p.
1824-1826; se podrian-anadir 132 usos del término «ransformar (24 en CA'y 37 en CB): ¢f. Concor-
dancias p. 1824-1828.

191 Santa Teresa dice de esta entrada: «No parece que el Rey quiere dejarle nada por dar, sino
que beba conforme a su, deseo y se embriague bien, bebiendo de todos esos vinos que hay en la
despensa de Dios. Gocese de esos gozos; admirese de sus grandezas; no tema perder la vida de beber
tanto, que sea sobre fa flagueza de su natural; muérase en ese paraiso de deleites. iBienaventurada tal
muerte que asi-hace vivir's: CAD 6,3.

162 | g experiencia de union y transformacion la encontramos también en §.2, 5,7ss.

1Y También Santa Teresa explica que en la 72 morada el alma «queda hecho uno con Dios»: ¢f.
M 7,2,4:6.

104 La transformacian interior alcanza no sdlo la congiencia; también el inconsciente, Al final se
llega a «un nuevo entender de Dios en Dios [...] un nueve amar de Dios en Dios [...] haciendo cesar
todo lo que es de hombre viejo, que es la habilidad del ser natural, y vistiéndose de nueva habilidad
sobrenatural segin todas sus potencias. De manera que su obrar, ya de humano se haya vuelto divino,
quees lo que se alcanza de uniony (S 1,5,7). Estamos ante una union amorosa con Dios que conduce
a una inmersién participativa en la vida divina,

155 Ademds de fa magnificencia de la experiencia que Juan atribuye a esta etapa de union ma-
trimonial, llama aqui la atencion la vision original que tiene sobre la memoria que, aunque estd en
relacion con la inteligencia, tiene su propio lugar y misién y bebe sustancialmente del Amado: «estd
ilustrada con la luz del entendimiento en recordacion de los bienes que estd poseyendo y gozando en
la unién con su Amadon (CB 26,9).

207



sabidurfa de Dios, recibida en intima comunicacion, toda la sabiduria del mundo
se desvanece: «Aquella bebida de altisima sabiduria de Dios que alli bebi6 le hace
olvidar todas las cosas del mundo, y le parece al alma que lo que antes sabia (y
aun lo que sabe todo el mundo) en comparacién de aquel saber, es pura igno-
rancia» (CB 26,13). Es una renovacion total de la psicologia humana que ya no
«conoce el mal» y parece devolverla a la inocencia del Paraiso'®®: «Estd el alma en
este puesto en cierta manera como Addn en la inocencia [... I» (CB 26,14).

La experiencia de la unién con Dios ha conseguido recoger para el hombre
los frutos de la Redencién cristiana que Juan explicaba como desposorio de la
cruz en CB 23. El hombre entra, por la unién esponsal del alma con Dios, a una
regeneracion total que nos ha sido regalada en Cristo y que se compara con la
situacion de Adan en la inocencia'®, en la que no conoce el mal, ni sufre el alma
las huellas de los malos habitos en el conocer y el juzgar (cf. CB 26,14-17) y tiene
por tanto apertura a la «verdadera sabiduria»'®. El hombre tiene asi «sencillez y
pureza de Dios» y estd embebido en amor de Dios (cf. CB 26,17). En esta estrofa,
encuadrada ya en el matrimonio espiritual, se advierte la realizacion plena de las
condiciones que definian la perfeccion de la unién, perdiendo ya aqui, en esta
bodega interior, todas las imperfecciones y apetitos que le quedaban, convertido
todo en amor (cf. CB 26,18-19). Y el alma queda «embriagada de amom'™ y Dios
la regala tal modo que llega a hacerse esclavo de ella’™. El alma se entrega por
completo al Esposo, capacitada por Dios mismo.en la misma union (cf. CB 27,6).
Dios se dio completamente al alma y ahora ella a Dios, y ya no le puede faltar.
Estamos en una renovacion total de la psicologia de la persona que llega a los mds
reconditos repliegues de su personalidad (cf. CB 27,7). Incluso los primeros mo-
vimientos, aquellos que hoy podriamos llamar «inconscientes», estan inclinados a
Dios. La nueva identidad del alma unida a Dios es s6lo amor:

%6 El Paraiso, al cual puede aceeder el hombre a través de la union con Dios supone la solucion al
profundo desorden creado en‘el hombre por el pecado original, que le hace vivirdividido interiormente
por el impulso que buscan sus dos partes, sensitiva y espiritual, las cuales caminan por sendas inconci-
liables: cf. PIERLUIGH DI'S. CRISTINA, «ll ritorno alla giustizia originales en AAVV,, Sanjuanistica. Studia a
professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmelitarum Discalceatorum (Roma 1943) p. 227-255.

"7 «Como-los cuerpos limpios y transparentes se vuelven brillantes cuando reciben un rayo
de sol, y despiden de ellos mismos como una nueva luz, del mismo modo las almas portadoras del
Espiritu Santo se vuelven plenamente espirituales y transmiten la gracia a los demds. De aqui [de esta
presencia del Espiritu Santo en nosotros] procede la presciencia del futuro, la inteligencia de los mis-
terios; la comprension de fas cosas ocultas, la distribucion de los carismas, la participacion en la vida
sobrenatural, el consorcio con los dngeles; de aqui proviene el gozo sin fin, la permanencia en Dios,
el ser semejantes a ¢l y, finalmente, o mds grande que se puede decir: llegar a ser coma Diosn: SAN
BASILIO MAGNO, Tratado del Espiritu Santo 9, citado en TexPat p. 40.

1% Una sabidurfa que conduce a un didlogo de intimidad esponsal al alma: ¢f. HUGO DE SAN VIC-
TOR, Didlogo de las arras del alma, Biblioteca clasica dominicana, tomo XV, Edit. Fides (Salamanca 1925).

' Ya dijimos anteriormente que en las estrofas CB .27, 28, y 30 aparece, de manera inexacta, el
término desposorio en su sentido general de referencia al matrimonio, pero estas estrofas correspon-
den al matrimonio. Parece que el mismo autor participa en su imprecision del estado de embriaguez
divina que va explicando.

70 El amor de Dios porel alma le lleva a recompensar con infinita generosidad todas las penali-
dades sufridas en el camino espiritual (¢f. LIB 2,23).

218



No sabe otra cosa sino amar y andar siempre en deleites de amor con el Esposo
[...] esta alma, que ya estd perfecta, todo es amor, si asi se puede decir, y todas sus
acciones son amor, y todas sus potencias y caudal de su alma emplea en amar, [...]
todo lo emplea en amor puro de Dios [...] asf también de todas las cosas que pasan
por el alma, con grande facilidad saca ella la dulzura de amor que hay (CB 27,8).

¢En queé consiste exactamente la transformacion en el Amado? Criségono
de Jess la define asi: «El alma pierde su propia forma, que es suplantada por la
forma del Amado, por eso se llama transformacién»'™. Pero no se trata de una
transformacion sustancial: el alma no pasa a ser Dios esencialmente’™, sino que
llega a ser informada por Dios. O sea, que todas las potencias del alma, memoria,
entendimiento y voluntad, con sus movimientos y operaciones pasan a ser mo-
vidas por el principio divino y no por su modo natural”. El alma queda movida
por Dios, pero sin aniquilacion, sin alterar su misma sustancia, recibe una nueva
forma accidental, de tipo espiritual, que sustituye a la natural'™. Los efectos de
la transformacién abarcan el hombre completo, alma y cuerpo'™, el organismo
fisico, los sentidos corporales, internos y externos.

Purificada su psicologia de resabios y huellas del pecado toda su voluntad vive
y acttia en amor' . Ya s6lo puede conocer, gustar y regalar amor (cf. CB 28). Si en el
dia del desposorio nos encontrabamos un alma que descubria la presencia de Dios
en todo, ahora, tras el matrimonio, vive ya todas las cosas en gozo y deleite de amor
y union con Dios: Todo es amor, que llega a asumir los sufrimientos por identificacién
con el Amado (cf. CB 28, 8-10). Un amor fruto.de la contemplacion, recibido de
Dios'”?, muy concreto y humano, pero contrario a todo activismo (cf. CB 29,3) .

1 CRISOGONO DE JESUS, Compendio:de Ascética y mistica, EDE (Madrid 1949) p. 275,

72 Cf. EULOGIO DE S.J.C., La transformacicn total del alma en Dios, segin San Juan de Ja Cruz, Uni-
versidad Pontificia de Salamanica, EDE (Madrid 1963) p. 157. No se transforma en Dios, sino. que se refiere
a un cambio en su ser muy profundo, en la sustancia del alma, que queda divinizada. En el hombre hay dos
sustancias distintas, la corporal y fa espiritual: of. RICARD DE SAN VICTOR, Sobre la Trinitat, Classics del Cris-
tianisme 22, Edicions Proa (Bareelona 1991) p. 140. Esta L'illima se ve transformada por la sustancia divina, v
queda divinizada. El sentido/que Juan de la Cruz da a la transformacion divina se asemeja al mismo sentido
que le dan Guillermo de Sant=Thierry y J. Gerson, que explican el modo de la unién del alma con Dios, del
amante con el amado; come transformacion del alma en la divinidad, pero descartando la posibilidad de una
unién ontologica, coma el mismo Juan de la Cruz se encarga de negar: cf. . GERSON, Teologia Mistica... o.c.,
p. 15-16; Tractatus Primus, Considerazione XLI p. 191-199,

' ¢Porque el alma en toedo, como ya verdadera hija de Dios, es movida del espiritu de Diosy:
LIB 2, 34. Se trata de actos movidos por el Espiritu Santo: f. LIB 1,4

74 CLEULOGIO DES.J.C., La transformacidn total del alma en Dios... o.c., p. 160-161.

175 Cf, Ib. p. 208.220. Se trata de una actualizacion madura en la persona de la accion de la
gracia santificante: cf. Ib. p. 165-171; ¢£. § 25, 4.

6 Cf.51,2,8.

177 También Santo Tomds define la contemplacion mistica como «una mirada sencilla sobre la verdad
[...] que termina en el amony: of ST 1111, ¢, 180,3, Tm. 3m. Se-puede comparar con N 2, 18, 5.

8 Evidentemente estamos ante una experiencia de amor, profundamente humana, fuera de
lacual no es comprensible la doctrina. Asi lo afirma también San Bernardo refiriéndose al Cantar:
«Porque el santo amor, que constituye todo el asunto de este libro, no debe pesarse por las palabras
y por la lengua, sino por las obras y la verdad. El amor habla aqui por doquier. Y si alguno quiere

219



Y la fiesta contintia en la cancion 30 con flores y guirnaldas, que representan
los dones y virtudes de ambos (cf. CB 30,2). Contindia la recreacién y comunicacion
fntimas y el alma se adorna de virtudes que el Amado y ella ponen juntos en la
voluntad de ella. Pero no hay ingenuidad en esta unién. También se habla de obras
«hechas en sequedad vy dificultad de espiritu [...] muy preciadas por Dios» (CB
30,5). Después aclara que las virtudes no se podrian alcanzar sin ayuda de Dios ni
obrar sin concurso divino: «es el obrar Dios y el alma conjuntamente» (CB 30,6). La
iniciativa divina estuvo en el origen de todo el proceso, moviendo el ES a buscar a
Dios (cf. CB 31,4), comunicandole virtudes, fe y amor fuerte de los que el Creador
llega a enamorarse (cf. CB 31,8). Por amor uno llega a conquistar a Dios y «ligarlon:
inmenso poder el del amor cuando es verdadero (cf. CB 32,1).

Amar con amor divino y conocer en Dios

El amor auténtico es amor de Dios'™. Al amar Dios al alma la capacita para
amar con su mismo amor divino: «Poner Dios ¢ Su graci : igne
a 0 mor divino: «Poner Dios en el alma su gracia es hacerla digna
y capaz de su amor» (CB 32,5)'". Y dice en CB 32,6:

Dios no ama cosa fuera de sf, ninguna cosa ama mas bajamente que a sf, porque todo
lo ama por sf, no-ama las cosas por lo que ellas son en si. Amar Dios al alma es meterla en
cierta manera en si mismo; igualdndola consigo. Ama al alma en si consigo con el mismo
amor que él se ama. Y por eso en cada obra [del almal, por cuanto la hace en Dios, merece
el alma el amor de Dios; en cada obra merece:al mismo Dios (CB 32,6).

Si ya antes se habia dicho que el amor asimila igualando al amante con el ama-
do, ahora vemos en CB 32,6 lo mismo en otra perspectiva: «amar Dios al alma es
meterla en cierta manera en si mismo, igualdndola consigo». Amar no es solamente
hacerse El como ella es, sino también, hacerla a ella como es El. En la primera pers-
pectiva estarfa la Encarnacion, y en la segunda, la divinizacion. Si profundizamos
esta idea entendemos el conjunto de las cosas que dice el santo aqui y en otros lu-
gares. Dios ama las cosas en si mismo, en su ser de amor intrinseco, y no por lo que
las cosas son por si mismas. Por tanto, si las criaturas «se alejan» de su ser en Dios,

adquirir alguna inteligencia de él, ha de amar [...] el lenguaje del amor, resulta extrano y barbaro
al que no amaicf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares, o.¢.,
Serm.. 79,n21,'p. 527.

7 Juan de la Cruz va a centrarse en describir los elementos esenciales de la experiencia cristiana,
como una vivencia personalizada del amor de Dios. Juan'de la Cruz no habla de caridad (en sentido de
limosna, etc.), sélo de amor, y en esto es un autor muy moderno, ya que se estd refirienco al amor, al
tinico amor, que viene de Dios: cf, A. ALVAREZ SUAREZ, «Caridad teologaly en DieS)C p. 277-286, Ade-
mas de fas huellas de la experiencia psicologica del amor agustiniano, se evidencia la tradicién patristica
de unamor puesto en el interior del hombre, como don y semilla divinos: «déndonos cuenta de vuestro
deseo por llegar a esta perfeccion, con la ayuda de Dios y de vuestras oraciones, nos esforzaremos, en la
medida que nos'lo permita la luz del Espiritu Santo, poravivar la chispa del amor divine escondido en
vuestro interion: SAN BASILIO MAGNO), Regla Mondstica Mayor, 2,1, en TexPat p. 241.

1% «Nosotros no podemos efectivamente amarte a no ser que eso mismo venga de ti [...]. Td
has sido el primero en amarnos y eres el primero en amar a los que te aman. Pero nosotros te amamos
por el amor ardiente que has puesto en nosotros [...] y tu-amor es el Espiritu Santos: GUILLERMO DE
SAINT-THIERRY, Traité de la contemplation de Dieu, SC 61 bis, Cerf (Paris 1968) p. 90-97.

220



Dios ya no las «reconocey, por estar «fuera» de su amor. Pero el amor de Dios es la
iniciativa que estd en el origen de todo lo creado. El amor divino al alma la «mete
en cierta manera en si mismo, igualdndolo consigon. Al responder el alma y llegar
al matrimonio espiritual, ha alcanzado la realizacién de su vocacién al encontrar su
lugar justo alld donde Dios la pens6 desde el origen: metida en El y llena de su amor.
Por tanto, el alma unida a Dios, merece a Dios, y sus obras son dignas de Dios, por-
que estdn llenas del amor de Dios que la sumerge.

Encontramos aqui una nueva idea subyacente, que complementa lo que
hasta ahora parecia predominar. Como fruto de la unién y de la transformacion
divina, ya no sélo se puede decir que Dios estd en el alma, sino también que el
alma estd en Dios. La presencia del Dios uno y trino en el centro del alma viene
aqui complementada por la presencia del alma en Dios. Esta misma perspectiva
dialéctica la encontramos en las obras de santa Teresa de Jestis como un elemento
esencial de la vida del alma en las ultimas Moradas™' (Rel 18: «No trabajes tG de
tenerme a mi encerrado en ti, sino de encerrarte td en mi»; cf. V 40,5).

Si Dios ama las cosas y su mirada es amor, las iguala consigo y las ve en si
mismo, por tanto «no ama cosa fuera de si, asf ninguna cosa ama mds bajamente
que a sf, porque todo lo ama por siv. Si la mirada de amor de Dios se ha extendido
a todo lo creado, ha puesto todas las cosas en si mismo, las ha igualado consigo
en su disefio original. Ello motiva la hermosura que tiene todo lo creado como
huella de la hermosura divina. Pero también asi podemos comprender que, en el
momento del desposorio (CB 14-15), la primera explicacién que el santo va trans-
mitiendo se expresara como experiencia subjetiva de percibir que «todas las cosas
al alma le son Dios». Purificado el conocimiento progresivamente de las huellas
del pecado en la psicologia personal, la‘persona, con la mirada de amor de Dios,
puede ver todas las cosas igualadas con Dios, en el corazén de Dios mismo, alli
donde Dios las cre originalmente y donde muestran sin velo la bondad y belleza
del disenio original (cf. Gn 1,31). El amor es fin por si mismo («el amor tiene la
raz6n del finy: CB 32,6), ya quie significa la esencia de la vida divina'®. Y la unién
de amor del alma con Dios realiza este gran milagro de volver a la intencion origi-
nal divina al hombre y.su conocimiento de todas las cosas. Porque el amor «hace
iguales y trae la transformacion que permite al hombre conocer las cosas en Dios
y a Dios en las cesas. Juan va a declarar a continuacién el verso «los mios adorar
lo que en ti vian» mostrando la transformacién que se realiza en el conocimiento
de todas las cosas en el alma unida a Dios:

Adoraban, pues, alumbrados y levantados con su gracia y favor, lo que en él ya
veian, 1o cual antes por su ceguera y bajeza no vefan. 2Qué era, pues, lo que ya veian?

181 Dice Mas Arrondo: «La relacion Cristo-alma es una relacién personal, con una estructura esen-
cial yo-td que, gracias al dinamismo histérico que la recorre, atraviesa por cuatro momentos clave. Los
dos ltimos ~Cristo en Teresa y Teresa en Cristo= son indisociables y fundan un principio hermenéutico
esencial de la obra teresianay: A. MAS ARRONDO, £ hombre-en Cristo y Cristo en el hombre... o.c., p.
247-248. Hemos encontrado el mismo contenido en el pensamiento sanjuanista del Cdntico.

182 Fsta misma idea esta en el centro del Sermén 83 de San Bernardo: cf. BERNARDO DE CLA-
RAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., p. 553-557.

221



Vefan grandeza de virtudes, abundancia de suavidad, bondad inmensa, amor y mise-
ricordia en Dios, beneficios innumerables que de él habfa recibido, ahora estando tan
allegada a Dios, ahora cuando no lo estaba. Todo esto merecian adorar ya con mere-
cimiento los ojos del alma, porque estaban ya graciosos y agradables al Esposo; lo cual
antes no sélo no merecian adorar ni ver, pero ni aun considerar de Dios algo de ello;
porque es grande la rudeza y ceguera del alma que estd sin su gracia (CB 32,8).

Juan hace referencia aqui a lo que el alma ha conseguido finalmente ver de
la grandeza divina y lo define como:

— grandeza de virtudes;

— abundancia de suavidad;

— bondad inmensa;

— amor y misericordia de Dios;

~ beneficios innumerables recibidos a lo largo de todo el camino espiritual.

Todo ello se sittia dentro del matrimonio espiritual (a partir de CB 22, pero
que en CA 23,7 se situaba en el desposorio). Vemos la continuidad fundamental
de todo lo que el autor nos explica aquf con aquellos elementos que aparecian en
la experiencia primordial y que aqui retoma. La vida de la gracia y el camino hacia
la unién con Dies permite al hombre al conocimiento real de si mismo, de Dios
y de las cosas, tal y como todo es, en realidad, en el seno de Dios mismo; por el
contrario, el pecado confundia y desorientaba, cegando con bellezas y atractivos
pasajeros que impedian descubrir la realidad, la cual s6lo se desvela en la expe-
riencia mistica de la unién.

De diversos modos y con nuevos matices se explicita los dones que la unién
trae al alma: limpiarla, porque ella por si estaba «suciay, agraciarla, porque era
desgraciada, enriquecerla porque era pobre, alumbrarla porque estaba en la oscu-
ridad (cf. CB 33,1)™" Se trata de mostrar unos bienes recibidos que el alma hace
valer ante el Amado para pedirle méas mercedes (cf. CB 33,3). No es huir de penas
o trabajos, ni querer ser valorada por ella misma'* sino por lo que ha recibido
de Dios'®. La manera de obrar divina no se corresponde con criterios humanos
y afiade mds a quien mds tiene'™. Y curiosamente, ahora s que ama Dios al
alma por ella misma, porque estd enamorado de su hermosura' y de los bienes

18 Fsfe tema, en su vertiente negativa, lo desarrolla Juan de la Cruz en el libro de la Subida
(cf. S 1, 9 y el contenido lo enmarcamos bien en la doctrina bernardiana, con la que tiene muchos
elementas afines: ¢f. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c.,
Serm. 82-83, p. 547-557.

15 «No dice esto por querer la tal alma ser tenida en algo, porgue antes los desprecios y vitupe-
rios son de grande estima y gozo para el alma que de veras ama a Diosy (CB 33,4).

1% Sabe que por ella misma no tiene nacla pera que en Dios ha recibido todos los dones. No recono-
cerlo serfa falsa humildad y engano; humildad es sandar en verdady: ¢f. Santa Teresa, M 6,10,7,

" «Dios da gracia por gracia, porque, cuando Dios ve al alma graciosa en sus ojos, mucho se
mueve a hacerla mds gracia, por cuante en ella mora bienagradadon (CB 33,7).

17 Eveca al Nisano cuando dice: «Habiendo sido el alma purificada por el Verbo, se abre a la
luz del sal y con ella resplandece, por lo cual le dice el Verbo: Te has hecho hermosa por acercarte a

2232



que El ha puesto en ella (cf. CB 33,7). El matrimonio espiritual ha traido una paz
completa al alma, pero no se trata de algo invariable o inmutable, sino que es una
realidad dindmica de plenitud que tiende al progreso, al ejercicio de gracias y
virtudes, a la consumacion. Pasamos al dltimo grupo de estrofas correspondientes
al matrimonio espiritual. Atendiendo a su interés especial vamos a separarlas en
un apartado nuevo.

3. ESTROFAS DE BEAS-GRANADA (CB 34-40)

Recordemos que aqui se puede establecer dos sub-grupos: las dos primeras.
estrofas, 34-35 estaban unidas a otra que en la segunda redaccién ha sido se-
parada de ellas («Escéndete Carillo...», que pasa de CA 32 a CB 19 entrando a
caracterizar el desposorio) en un grupo de debi6 tener su origen, como dijimos
anteriormente, en el contexto de Beas, segtin testigos fidedignos que posibilitaron
una reconstruccion genética de los textos. El resto de las estrofas (CB 36-40) de-
bieron corresponder también a otra época semejante, mas inspirada y fecunda, ya
que los comentarios posteriores son mas largos y conectan mejor-con la intensidad
lirica y emotiva de los poemas de la prision. Asi como en las estrofas 13-15 y sus
comentarios encontramos las huellas fundamentales de la experiencia primordial,
podemos afirmar que aqui, sobre todo en CB 36-39, encontramos los elementos
mas maduros de reflexién teolégica y mistica de Juan de la Cruz para dar conteni-
do a la experiencia de [a unién con Dios en su etapa final'®.

Transicion: estrofas 34-35, «La blanca palomica...» y «En soledad vivia...»

Las estrofas 34-35 son mads frias y objetivas, refiriéndose a temas biblico-
teolégicos y espirituales mds facilmente identificables: la paloma del arca de Noé,
la soledad de la oracién, etc. Pero estan bien colocadas, en continuacién con la
linea de todo el poema, profundizando los elementos del camino espiritual. Alaba
Dios a quien se humilla y pone en aquel alma sus ojos, convirtiéndola en blanca
paloma (cf. CB 34,1). El alma ha realizado todos sus deseos y ahora tiene paz y
descanso (cf. CB 34,2). La paloma vuelve al Arca de Noé una vez han pasado ya
los trabajos (cf. CB 34,4). Sabiendo estar sin otro apoyo, apego o aficién a cosa
(cf. CB 34,5) supo esperar al consorte que le ha traido la realizacion de todos
los deseos y el gozo de todas las cosas (cf. CB 34,6). Y continuara con la cancién
siguiente explicando como fue esencial la experiencia de la soledad’® donde el
mi luz; por la proximidad participas de esta hermosuras: GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar,
0.¢., hom. 4, p. 65.

# También podriamos anadir los comentarios a CB 22-23 y a CB 24-25.

1 |os discipulos de Juan de la Cruz testificaron la importancia que su doctrina asigna a la nece-
sidad de «considerar que el alma y Dios estdn solas en el mundon: ¢f. Dicho de Maria de la Madre de
Dios, BMC 14 p. 36. |. Baruzi ya decfa que, «llevada hasta su fondo, el misticismo expone a un alma
sola ante un Dios soloy: |. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c.,
p. 643. Esta concepeion esencialista del santo nos pone el marco adecuado para comprender que la
plenitud del camino espiritual quede simbolizado en una unién esponsal de los dos dnicos actores del

223



alma mereci6 el encuentro con su Amado y donde ella enamoré al Esposo (cf. CB
35,1). Esta experiencia de soledad ante Dios ha purificado al hombre y le coloca
en una situacion justa de progreso espiritual. La desnudez total se completa con
el abandono confiado en Dios. En Gltimo término, y ante la propia nulidad, el
principal y definitivo protagonista del itinerario espiritual es Dios mismo, sin cuya
intervencion no podria el hombre llegar a acceder a la unién divina'®; «El mismo
Dios [es] la gufa y el medio para si mismo» (CB 35,6).

La soledad del alma es también soledad de Dios, convocado por la soledad de
ella y unido solo a ella sola: actda Dios solo en ella, asi como antes ella buscé sole-
dad en El y para El (cf. CB 35,6). Es otra dimensién de aquel igualamiento propio del
amor: como ella e buscé en soledad, El ahora en soledad se entrega a ella, la gufa
y lo hace todo en ella: «el amor, como es unidad de dos solos, a solas se quieren
comunicar con ellos» (CB 36,1). En CB ha aparecido el tema de la soledad ya desde
CB 1-12, pero antes tenia un matiz penoso de ausencia, y ahora, desde la perspec-
tiva final de la meta realizada, asume un caracter distinto, de intimidad compartida:
la «palomica» ha hallado ya al «socio deseado» y vuelve al «arca de salvaciony con
su consorte. La union experimentada da sentido a los sinsabores e inquietudes del
camino y hace descubrir los bienes escondidos en lo que «parecfany males. La so-
ledad, sentida como abandono pero vivida en fe y amor, se ha transfigurado y se
revela como camino (nico y necesario para el encuentro personal con el Gnico
Esposo del alma y puerta de la unién con El a solas'”'. En esta soledad pudo Dios
transformar las potencias del alma, porque guia «su entendimiento a las inteligencias
divinas, porque ya estd solo y desnudo de otras contrarias y peregrinas inteligencias;
y su voluntad mueve libremente al amor de Dios, porque ya estd sola y libre de otras
afecciones; y llena su memoria de divinas noticias, porque también esta ya sola y va-
cia de otras imaginaciones y fantasias. Porque, luego que el alma desembaraza estas
potencias y las vacia de todo lo inferior y de la propiedad de lo superior, dejandolas
a solas sin ello, inmediatamente se las emplea Dios en lo invisible y divino, y es Dios
el que la guia en esta soledady (CB 35,5).

La soledad, sin otras influencias ni distracciones, hace posible la transfor-
macién interior del alma y sus potencias a lo divino'”?. La unién esponsal genera
una nueva humanidad vinculada a la vida divina recibida de Dios en la unién y
movida por ella.
cosmos que dibuja la espiritualidad sanjuanista: la persona y Dios, Insistir en la soledad remarca la li-
bertad, la decision personal y la concentracion interior, pero en ningtin caso fomenta un espiritualismo
individualista, como ya hemos mostrado,

BSEE N3 T T

1 Las intuiciones sanjuanistas podrian verse iluminadas con estudios de psicologfa. Para poder es-
tablecer una relacion sana y madura con un «ti» es necesaria una identidad madura del «yo» auténomo
que supere relaciones simbidticas o dependientes, La experiencia del amor humano reclama esta madurez
psicologica: cf. P X, SEGURA «Hacia una antropologia teoldgica esponsals, en Sofia 12 p. 106-107.

" Sobre da soledady en el camino espiritual sanjuanista: ¢f. . L. MORALES, £l Cantico Espiritual
de San Juan de la Cruz;: su relacidn con-el Cantar de los Cantares y otras fuentes literarias, EDE (Madrid
1971) p. 216-219.

224



Retorno a la exaltacion mistica: estrofa 36, «Gocémonos, Amado...»

Entramos ya aqui en el dltimo ciclo de estrofas, cuyo contexto histérico po-
demos establecer con bastante certeza gracias a la Declaracion ya citada de la
carmelita de Beas Francisca de fa Madre de Dios'”. Nos sumergimos, de golpe, en
la vibracién espiritual que transmite la plenitud del encuentro conocido y deseado
con urgencia: «el alma en esta cumbre de perfeccién y libertad de espiritu en Dios
[...] ya no tiene otra cosa en qué entender ni otro ejercicio en qué se emplear sino
en darse en deleites y gozos de intimo amor con el Esposo» (CB 36,1). Aunque se
-apunta ya claramente, en texto nuevo de la segunda redaccion, la orientacion de
escatologia futura para estos bienes: «S6lo le queda una cosa que desear, que es:
gozarle perfectamente en la vida eterna» (CB 36,2).

Hay que constatar, sin embargo, tanto en esta estrofa como las que siguen
(cf. CB 36-40), la distancia que hay entre la interpretacion literal de los versos y
la interpretacion que hace el comentario. La literal parece ajustarse mas:a una in-
vitacién del alma enamorada dirigida oracionalmente hacia Dios para sumergirse
en la profundidad de una experiencia que vivié en tiempos pasados, actualizarla
y revivirla. Mientras que el comentario, siguiendo el proceso espiritual y partiendo
del matrimonio espiritual ya conseguido, asume muches de los elementos que
aqui estan solicitados como si ya los gozase. Lo literal y la interpretacién no pare-
cen ajustarse del todo. Aunque es verdad que la nueva perspectiva escatolégica
de una plenitud total futura supone un cierto alejamiento frente al goce absoluto
de los bienes, tan extraordinarios, que aqui se'van a presentar. En este sentido el
comentario de estas estrofas en CB parece aproximarse mds al sentido literal que
el comentario de la primera redaccién del CA, que subrayaba una realizacion
actual, Pero vamos a cenirnos al CB.

En la primera estrofa, para ejercitarse el alma en las propiedades del amor
perfecto, que ya vive con su-Amado, le pedira tres cosas (cf. CB 36,3): recibir el
gozo y sabor del amor («Gocémonos, Amadon), hacerse semejante al Amado («Va-
‘monos a ver en tu hermosura); escudrinar y saber las cosas y secretos del mismo
Amado («Entremos mds adentro en la espesura»). Todos estos elementos ya han
ido apareciendo en las estrofas anteriores, pero ahora retornan con nuevos mati-
ces. El alma unida a Dios sélo quiere amar y gozarse en ello (saborear sus gozos
y dulzuras: cf. CB 36,4). Sorprende un cierto tinte hedonista que aparece con in-
tensidad y profusién a lo largo, no sélo del poema, sino también del comentario, y
que nos parecia refido con la vida espiritual, mds adn con la imagen que teniamos
de Juan de la Cruz antes de empezar el andlisis. El analisis de los textos nos va evi-
denciando lo contrario, aunque, ciertamente, se trata de un hedonismo atipico,
en absoluto egoista. Podemos decir que Juan de la Cruz encuentra el placer en
una salida de sf (éxtasis), en el encuentro con el Amado deseado, en la unién con
un TU. El placer exultante de la vida espiritual se alcanza en la relacion con el td,
mds concretamente, en la union con el ti del Amado divino.

13 Dicho de Francisca de la Madre de Dios, BMC 14 p. 170-171; cf. ALONSO M. D., Vida,
virtudes y milagros... o.c., p. 287-288.

225



Para comentar el verso «y vdmonos a ver en tu hermosura» hace Juan en CB
36,5 un bello e inspirado comentario, que parece sumergirnos poéticamente en
el abismo de hermosura de Dios'”, en el que el alma transformada goza y ve a
Dios, a si misma y a todas las cosas. Esta extraordinaria declaracion que Juan hizo
inspirado por aquella respuesta de Francisca de la Madre de Dios en Beas parece
colocarnos de nuevo en aquella misma experiencia vivida de la unién, que vol-
verfa a ser «econstruida» en un momento posterior: «y asi te veré yo a ti en tu
hermosura, y tG a mi en tu hermosura, y yo me veré en ti en tu hermosura, y t te
verds en mi en tu hermosura; y asi, parezca yo t en tu hermosura, y parezcas ta
yo en tu hermosura, y mi hermosura sea tu hermosura y tu hermosura mi hermo-
sura; y asi, seré yo ti en tu hermosura, y serds t yo en tu hermosura» (CB 36,5).
Tenemos aqui de nuevo a una esposa «embriagada de amar». Vuelve a aparecer
el concepto de igualacion, en este caso, realizada y gozada en la hermosura de
Dios. Pero estd de fondo la misma experiencia de «estar uno dentro del otroy'”
experiencia genuina y primordial que da al santo los elementos esenciales de su
experiencia mistica, los cuales van apareciendo una y otra vez, con diferentes ma-
tices, para ir caracterizando los diferentes aspectos de la unién'. A continuacién
de este texto tan significativo senala Juan:

Esta es la adopcion de los hijos de Dios; que de veras diran a Dios lo que el mis-
mo Hijo dijo por san Juan (17,10) al Eterno Padre, diciendo: Todas mis cosas son tuyas
y tus cosas son mias. El por esencia, por ser Hijo natural; nosotros por participacion,
por ser hijos adoptivos. Y asi lo dijo €, no solo por si, que es la cabeza, sino por todo
su cuerpo mistico, que €s la Iglesia; la cual participard la misma hermosura del Esposo
en el dia de su triunfo, que serd cuando vea a Dios cara a cara. Que por eso pide aqui
el alma que se vayan a ver ella y el Esposo en su hermosura (CB 36,5).

La frase «la cual participard la misma hermosura del Esposo en el dia de su
triunfo, que serd cuando vea a Dios cara a cara» no aparecia en el CA y es un ana-
dido para remarcar la nueva linea de escatologfa futura propia del CB que vincula
la Iglesia-Esposa al destino glorioso de su Esposo. Encontramos ademds aqui otros
elementos de gran interés. Se une en este texto una doble vision: la participacién
en la vida divina, proveniente del cuarto evangelio y la vision paulina de la Iglesia
como cuerpo mistico de Cristo. También encontramos la union de los dos planos

1 Algunos textos patrfsticos nos traen semejanzas: «2Qué hay mds admirable que la belleza de
Dios? Puede pensarse algo mas dulce y agradable que la magnificencia divina? iPuede existir un de-
seo mads fuerte e impetuoso que el que Dios infunde en el alma limpia de todo pecado y que dice con
sincero afecto: Desfallezco de-amor (Ct 2,5)7 El resplandor de la belleza divina es algo absolutamente
inefable e inenarrables: SAN BASILIO MAGNO, Regla Mondstica Mayor, 2,7 en TexPat p. 240,

195 En los Romances se decia: «como Amado en el amante uno en otro residian (R 21-22).

1% |.a encontrabamos también claramente definida en CB 13,7: «es verdad decir que el Amado
vive en el amante, y el amante en el Amado; y tal manera de semejanza hace el amor en la trans-
formacion de los amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno. La
razon es porquée en la union y transformacion de amor el uno da posesion de si al otro, y cada uno se
deja y trueca por el otro; y asi, cada uno vive en el otro, y el uno es el otro y entrambos son uno por
transformacién de amor. Lo que ya se anunciaba alli en el desposorio, se realiza aqui en plenitud en
el matrimonio.

226



de la simbologia esponsal: alma-Cristo e Iglesia-Cristo. Pero ademds se introduce
otro elemento: la filiacién divina'”".

Llegados a este punto culminante del matrimonio espiritual, hablando de la
plena unidad e igualdad en la hermosura divina, Juan trae aqui el tema de la filia-
ci6n divina. La unidad esponsal del alma con Cristo es la que confiere al alma la
filiacién divina que el hombre recibe por adopcidn, y que Cristo tiene por esencia.
El alma entra a participar de todos los dones de Cristo-Esposo. Juan no presenta
aqui a Cristo como hermano mayor del hombre sino como esposo suyo. Y la
«peculiary igualdad que la unién esponsal produce es lo que realiza la verdadera
filiacion divina del cristiano. Vuelve a ser muy significativa la afirmacién referida
a la cita jodnica: «Y asi lo dijo él, no sélo por si, que es la cabeza, sino por todo
su cuerpo mistico, que es la Iglesia»'®. Juan de la Cruz relaciona intimamente
la plena asuncién de la filiacién divina del cristiano con la experiencia de unién
esponsal, y no tanto con la fraternidad cristiana'®.

Continda el alma pidiendo entrar en la sabiduria divina tanto en las cosas altas
de los misterios de la Sabiduria del Verbo como en las bajas, que es sabiduria de sus
criaturas y sus misteriosas obras y ordenaciones admirables (cf. CB 36,6-8), enten-
der clara y puramente las verdades divinas (cf. CB 36,9), entrar en la espesura de
sabiduria y ciencia de Dios inmensa con incomprensibles riquezas (cf. CB 36,10).
Y esta dispuesta a todo, y a pasar todos los aprietos del mundo por entrar en tal
sabiduria de Dios. La cruz y el padecer se presentan como medio para entrar en
la sabidurfa divina, para comprender mejor, y en Gltimo término, para gozar mas:
«Porque para entrar en estas riquezas de sabiduria, la puerta es la eruz, que es an-
gosta. Y desear entrar por ella es de pocos; mas desear los deleites a que se viene
por ella, es de muchosy (cf. CB 36,13). Una misteriosa vinculacion de: la cruz”®,

7 Dentro del pensamiento sanjuanista encontramos aqui la confluencia con un elemento fun-
damental de la tradicion espiritual cristiana, la obediencia amorosa o forma Christi: «la unidad de la
revelacion divina reduce la multiplicidad de las actitudes humanas a la unidad dindmica de la obe-
diencia filial de Jesus, hasta convertirse en el medio dindmico para la manifestacion del Gnico amor
infinito de Diasy: S. G. ARZUBIALDE, Teologfa Spiritualis. El camino espiritual del seguimiento a Jesds,
vol. 1, Publicaciones de la Universidad Pontificia de Comillas (Madrid 1989} p. 39-40; cf. H.UV.
BALTHASAR, «El Evangelio como criterio y norma de toda la espiritualidad de la Iglesian, en Concilium
I'n®9(1965] p. 18-19.

19 Nos encontramos con una transposicion de planos que puede despistar al observador. Du-
rante todo este proceso se ha ido hablando de la union esponsal del alma con Dios por via de perfec-
cién. Ahora aqui vuelve a aparecer la imagen esponsal aplicada de Cristo, esposo de la Iglesia. A Juan
no parecen preocuparle estos saltos de perspectiva, porque €l lo ve todo unificado como un misterio
comtn de Redencion, tal como senalé en CB 23,6, Aunque la distincidn es pedagogica y el CB la
remarca, el misterio esponsal tiene una unidad interna que permite saltar de un sentido a otro sin
muchas explicaciones, como hace agui. Y después contintia refiriéndose al alma-esposa. La dimension
individual de la espiritualidad esponsal del alma-esposa y la dimension colectiva del alma-lglesia son
dos caras de una misma moneda, vinculadas al Gnico Esposo que es Cristo.

9 Eyidentemente aqui asume una opcidn personal dentro de su doctrina, que completa la doc-
trina cldsica espiritual, adadiendo matices que nos ayudan a entrar en el misterio divino,

0 También el Kempis sostiene la doctrina de que por el amor a la cruz se obtienen los favores
divinos: T. KEMPIS, Imitacidn de Cristo, Lib. 11, €.12; Lib. 11l ¢, 56, Edit. TOR (Buenos Aires 1957) p.
58-59.144-145.

227



entendida como sufrimiento y padecer asumidos por el alma, va abriéndose paso
en lo mas profundo de la espiritualidad esponsal sanjuanista.

Sabiduria de los misterios de la Encarnacién: est. 37
«Y luego a las subidas...»

La anotacion siguiente muestra el deseo del alma de conocer los misterios de
la Encarnacion pero, en la misma linea que retocard todas estas Gltimas estrofas
en la segunda redaccion, se muestra el cardcter escatoldgico que apunta a la otra
vida. Y continda hablando de «las subidas cavernas de la piedra»®’, que

son los subidos y altos y profundos misterios de sabiduria de Dios que hay en
Cristo sobre la unién hipostatica de la naturaleza humana con el Verbo divino, y en la
respondencia que hay a esta de la unién de los hombres a Dios y en las conveniencias
de justicia y misericordia de Dios sobre la salud del género humano en manifestacion
de sus juicios, los cuales, por ser tan altos y profundos, bien propiamente los llama
subidas cavernas, por la alteza de los misterios subidos y cavernas por la hondura y
profundidad de la sabiduria de Dios en ellos; porque asi como las cavernas son pro-
fundas y de muchos senos asi cada misterio de los que hay én Cristo es profundisimo
en sabidurfa y tiene muchos senos de juicios suyos ocultos de predestinacion y pres-
ciencia en los hijos de los hombres (CB 37,3).

El texto citado es muy importante. Antes decia que iba a procurar entrar en
el misterio de la Encarnacién, y aqui lo define con tres elementos:

— Los misterios de la unién hipostdtica, por tanto, de la unién de la natura-
leza humana con la divina en el Verbo encarnado.

— La misteriosa «respondencia» de esta union hipostatica con la unién de los
hombres a Dios™”, En el fondo se trata del tema que ha salido de diversos
modos de la relacion de los dos desposorios, el de la Redencion y el de
la unién espiritual.de perfeccion, el paso de Dios por la historia de la hu-
manidad y el paso del hombre hacia Dios. También podriamos hablar de
la redencion objetiva en el arbol de la cruz, y de la redencion vivenciada
personalmente en el camino hacia la union con Dios.

— Juan habla también de «as conveniencias de justicia y misericordia de
Dios sobre la salud del género humano en manifestacion de sus juicios
[...] tan altos y profundosy. Podria referirse a una contemplacién general
de la Historia de Salvacién como historia de amor y misericordia divinos

O También Origenes habla de la piedra-pena que es Cristo y que conviene refugiarse en ella
para llegar al lugar secreto y contemplar la gloria del Senor: of. ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c.,
p. 271-272.

% Podemos intuir aqui el mismo misterio expresado en los Romances y que provocaba el pasmo
de Marfa en las dltimas estrofas (cf. R 305-310). Esta union hipostdtica, que en los Romances se nos
presentaba como un desposorio del Hijo con la chumanidad-esposan que el Padre le habia buscado
tiene respondencia con este otro desposorio del alma con Dios. Ambos aspectos corresponden a un
mismo misteria inefable que brota de Dios y que muestra la doble dimension de la espiritualidad
esponsal,-personal y comunitaria-eclesial.

228



con la humanidad, cuyas huellas descubre en la propia vida personal, al
misterio de la Redencion, la cruz y la Pascua, etc.

Juan no es mas explicito y también a él habria que aplicar sus propias pala-
bras: «por mds misterios y maravillas que han descubierto los santos doctores y
entendido las santas almas en este estado de vida, les quedé todo lo més por decir
[...]. Aun a lo que en esta vida se puede alcanzar de estos misterios de Cristo, no
se puede llegar sin haber padecido mucho y recibido muchas mercedes intelec-
tuales y sensitivas de Dios y habiendo precedido mucho ejercicio espirituals (CB
37,4). Seinsiste en vincular sabiduria de Cristo con sufrimiento.

~ Un tema muy propio del pensamiento teresiano, el de la humanidad de Je-
sUs, va a aparecer en esta estrofa con cierta fuerza, relacionado con Moisés®>y un
texto cldsico del libro del Exodo, comentado por los Santos Padres?™:

pidiendo Moisés a Dios que le mostrase su gloria, le respondié que no podria verla
en esta vida, mas que €l le mostraria todo el bien, es a saber, que en esta vida se puede.
Y fue que, metiéndole en la caverna de la piedra, que (como habemos dicho) es Cristo,
le mostr6 sus espaldas, que fue darle conocimiento de los misterios de la Humanidad de
Cristo (Ex 33, 1823). En estas cavernas, pues, de Cristo, desea entrarse bien de hecho el
alma, para absorberse y transformarse y embriagarse bien.en el amor de la sabiduria de
ellos, escondiéndose en el pecho de su Amado (CB 37,4-5).

Juan de la Cruz parece identificar aqui el conocimiento de las «subidas ca-
vernas de la piedra» con el conocimiento de los misterios de la humanidad de

1 Para los S5PP Moisés es figura de Cristo, siguiendo una tipologia propia de Filén, recogida
por Origenes y Gregorio de Nisa. Es prototipo del creyente que aspira a la unién con Dios: cf. DicPat
vi 1, p. 1461-1464.

HOEl tema del conocimiento de Dios a través de la humanidad de Cristo, como necesaria me-
diacion para poder contemplar su gloria:{Moisés refugiado en la cueva), es un tema que Juan de la Cruz
debio asumir de Gregorio de Nisa, quien también pone este tema en relacion con el Exodo, de manéra
semejante, en su Sobre la vida de Moisés {cf. M. DIEGO SANCHEZ, «La herencia patristica de Juan de
la Cruzy, en AAVV,, Experiencia y pensamiento... o.c., p. 100). Las alusiones a Moisés ya aparecian en
Origenes (ORIGENES, Comentario al Cantar... o.c., p. 61-62), pero es Gregorio de Nisa el que trata del
conocimiento de Dios enesta vida a través de fa humanidad de Cristo, como mediacién necesaria para
contemplar la gloria de Dios: cf. GREGORIO DE NISA, Sobre fa vida de Moisés 219-236. 240-255,
BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p. 202ss.; ¢f. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar,
0.c.;- hom. 12 p. 190-191. Con la figura de Moisés, sobre todo en la obra de Vida, alcanza su zenit
el prototipo nisano del hombre espiritual, que no se contenta con lo que ha contemplado de Dios y
quiere mas, alcanzar la divinidad, a través de la humanidad de Cristo. Es evidente que Juan de la Cruz
tiene ante s la imagen del Moisés nisano cuando escribe CB 37.

5 Conviene unir este lexto a otro que habfa aparecido en CB 1,10, con el mismo tema de Moisés:
Si el alma se esconde «como Moisés, en la caverna de la piedra (Ex 33, 2223), que es en la verdadera
imitacion de la perfeccion de la vida del Hijo de Dios, Esposo del alma, ampardndola Dios con su diestra,
merecerd que le muestren las espaldas de Dios, que es llegar en esta vida a tanta perfeccion, que se una y
transforme por amor en el dicho Hijo de Dios, su Esposoy. También en CB 11,5 vuelve a aparecer el mismo
tema: «Lo mismo le acaecié a Moisés enel monte Sinai (Ex 33, 13), que, estando alli en la presencia de
Dios, tan altos y profundos visos de la alteza y hermasura de la divinidad de Dios encubierta echaba de
verque; no pudiendo sufrirlo, por dos veces le rogd le descubriese su gloriay, cosa que no recibi6, parque
moriria. Estamos ante la misma experiencia, fundamental para Juan de la Cruz que aparece a manera de
inclusion al principio, al final y @ mitad de su obra.

229



Cristo que el alma y Dios, unidos en matrimonio espiritual tienen (cf. CB 37,6). Y
a continuacion vincula este conocimiento nuevo que el alma recibe con la trans-
formacion que experimenta:

Y decir alli nos entraremos, es decir: alli nos transformaremos, es a saber, yo en
ti por el amor de estos dichos juicios divines y sabrosos. Parque en el conocimiento
de la predestinacion de los justos y presciencia de los malos, en que previno el Padre
a los justos en las bendiciones de su dulzura (Sal 20, 4) en su Hijo Jesucristo, subidisi-
ma y estrechisimamente se Transforma el alma en amor de Dios seglin estas noticias,
agradeciendo y amando al Padre de nuevo con grande sabor y deleite por su Hijo
Jesucristo. Y esto hace ella unida con Cristo, juntamente con Cristo. Y el sabor de esta
alabanza es tan delicado, que totalmente es inefable (CB 37,6).

¢A qué se refiere cuando habla Juan del «conocimiento de la predes-
tinacién de los justos y presciencia de los malos»?**® Dice ademds que este
conocimiento y noticia es lo que transforma al alma en amer de Dios, con
gratitud, deleite y alabanza. Tal y como emplea este concepto, poniéndolo al
lado de la transformacion en el Esposo y produciendo agradecimiento y de-
leite en relacion con El, podemos intuir que se refiere al conocimiento de la
propia salvacién y de la gloria reservada por Dios, quizds para uno mismo y para
otras personas (quizas para la Iglesia). En ese caso:seria algo relacionado con el
concepto que usa Juan de confirmacion en gracia, que atribuye al matrimonio es-
piritual (cf. CB 22,3), pero ahora en un estadio mds avanzado, de vision de gloria.
Ciertamente nos parece que aqui Juan de la Cruz no explica la teologia que ha
estudiado sino que refleja alguna huella de su experiencia mistica, ya fuese en
la prision o posterior. O hace una reflexiéon madura sobre aquella experiencia
primordial, que encuentra una nueva profundidad y riqueza de contenido, en
linea de glorificacion®”. Eso si, concertando su experiencia con su vision teol6-
gica y su interpretacion biblica. Continda Juan:

El mosto que dice aqui la Esposa que gustardn ella y el Esposo de estas granadas,
es la fruicion y el deleite de amor de Dios, que en la noticia y conocimiento de ellas
redunda en el alma. Porque asf como de muchos granos de las granadas un solo mos-
to sale cuando se comen, asi todas estas maravillas y grandezas de Dios en el alma
infundidas redunda en ella una fruicién y deleite de amor, que es bebida del Espiritu
Santo; la cual ella luego ofrece a su Dios, el Verbo Esposo suyo, con grande ternura
de amor, Porque esta bebida divina le tenia ella prometida en los Cantares (8, 2) si la
metia en estas altas noticias, diciendo: Alli me ensenards, y darte he yo a ti la bebida
del vino adobado y el mosto de mis granadas; llamédndolas suyas, esto es, las divinas

% Este importante tema sanjuanista de la predestinacion a la gloria, parece que Juan de la Cruz
lo asume de Santo Tomas: Cf. CRISOGONO DE JESUS, San Juan de la Cruz, Su obra cientifica... o.c.,
vol. 1, p. 109-111.

¥ Personalmente me inclino a contemplar aqui la huella de su propia experiencia mistica, en
la que ha experimentado él mismo una confirmacién en gracia de parte de Dies, no sélo para él, sino
también para aquellas almas que le acompanan con generosidad y valentia en el camino hacia Dios:
«las jovenes discurren al caminon. Al pasarlo a doctrina espiritual, las huellas biograficas quedarian
ocultas, aunque no del todo.

230



noticias, aunque son de Dios, por habérselas €l a ella dado. El gozo y fruicién de las
tales en el vino de amor da ella por bebida a su Dios. Y eso quiere decir: El mosto de
granadas gustaremos; porque gustandolo él, lo da a gustar a ella y, gustandola ella, lo
vuelve a dar a gustar a él; y asi, es gusto comin de entrambos (CB 37,8).

La cita que saca aqui del Cantar remite a aquellas estrofas de «la interior
bodega» que expresaban el momento culminante de la unién en la més interior
bodega del alma. El mosto de granadas que aqui se ofrecen mutuamente es aque-
lla misma experiencia de encuentro, vivida en un pasado que se rememora y se
actualiza, y que retorna en «divinas noticiasy que ambos gustan y se comunican
mutuamente. La siguiente estrofa vuelve sobre aquella mirada hacia el pasado del
encuentro vivido y, a partir de ahora, lo va a llamar «aquello». El «aquellon, junto
al «alliy, y «el otro dia», remiten en Juan de la Cruz a la experiencia primordial. En
cambio, teolégicamente, el comentario lo explica en relacion con el tema de la
Redencion, el Paraiso, o la glorificacion de la otra vida.

Volviendo a la experiencia primordial: estrofa 38, «Alli me mostrarias...»

En la anotacién de CB 38 dice Juan unas palabras significativas que resumen
lo anterior:

En estas dos canciones pasadas ha ida cantando la Esposa los bienes que le ha de
dar el Esposo en aquella felicidad eterna, conviene a saber: que la ha de transformar
de hecho el Esposo en la hermosura de su sabidurfa creada e increada, y que alli la
transformara también en la hermosura de la unién del Verbo con la Humanidad, en
que le conacera ya asi por la haz como: por las espaldas (CB 38,1).

La alusion a conocer a Dios por el haz y por las espaldas estd haciendo refe-
rencia a la cita aparecida en CB 37,4 que afirmaba que Moisés habia recibido el
conocimiento de la humanidad de Cristo, que era verle por las espaldas. No que-
daba claro en CB 37,5 si el conocimiento de las «subidas cavernas de la piedra»
se limitaba a este conocimiento de la humanidad de Cristo. A la luz de este nuevo
texto se ilumina aquel, bastante oscuro, y ahora podemos intuir que se trata del
conocimiento no solo de la humanidad de Cristo sino también de su divinidad,
en cuyo misterio ha entrado el alma en matrimonio espiritual. Esta precision es
muy importante para matizar y afinar el pensamiento sanjuanista y comprender
sus expresiones y palabras. Y muestra el alma a continuacion el deseo oculto que
la mueve a pedir entrar en las cavernas:

Elfin por que el alma deseaba entrar en aquellas cavernas era por llegar a la con-
sumacion de amor de Dios, que ella siempre habia pretendido, que es venir a amar
a Dios con la pureza'y perfeccin que ella es amada de él, [...] amar al Esposo con la
perfeccién que él se ama. Y lo segundo que dice que alli le dard es la gloria esencial
para que @l la predestiné desde el dia de su eternidad (CB 38,2).

Se desvela aquf la intencion del alma de amar a Dios con igualdad de amor
como es amada de él. No deja de ser otra aplicacion a la ley omnipresente de que
el amor hace iguales, y en esta linea avanza el alma al pretender amar tal como es

231



amada: «el amante no se satisface si no ama cuanto es amado» (CB 38,3). Tradi-
cionalmente se ha juzgado exagerada la pretension sanjuanista en este punto®®. A
partir de la proclamacién del doctorado de Juan de la Cruz no se puede ya recha-
zar una doctrina tan central en el pensamiento sanjuanista® y que no hace sino
asumir la palabra de Dios en su radicalidad, claramente expresada en Jn 17. La
interpretacion de los textos correspondientes al tema de «la igualdad de amor con
Dios» (CB 28, 2-4; 39, 2-6; LIB 3, 77-82; 4, 16-17) por diversos autores no nos
parece que haya aclarado definitivamente el tema?'’. A mi parecer, la igualdad de
amor hay que entenderla no como igualdad sustancial, sino como un «eliminar
la distancia entre ambos» para que el hombre pueda responder de manera ade-
cuada a Dios, améndole con el amor recibido de El, en el espiritu y realizando asf
el deseo inherente a la reciprocidad propia y caracteristica de la relacion esposo-
esposa. No se contradice asi la genuina tradicion eclesial’”!, e incluso podemos
decir que se profundiza algo que ya viene prefigurado en la revelacién biblica.
Podemos encontrar en Juan de la Cruz ecos de la Revelacion, que adn estdn por
desarrollar y descubrir en el camino de la Iglesia peregrina, hacia la consumacion
escatol6gica’'?.

El segundo elemento que desarrolla en este n? 2, sobre la gloria de la pre-

destinacion, nos confirma en la hip6tesis que lanzabamos anteriormente sobre
el sentido de aquellas ambiguas palabras del «conocimiento de predestinacion y

28 Fste tema osta bien tratade en M, A, DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 333-356. Ha
habido voces que han rechazado la posibilidad de una igualdad de amor del hombre con Dios, v lo
han considerado exagerado e ilusorio por parte de los misticos: cf. J. MARITAIN, «Saint Jean de la Croix
praticien de la contemplations, en EtudCarm 16 (1931) p. 82-83; cf. R. P GARRIGOU-LAGRANGE,
Lamour de Dieu et la Croix de Jesus, Cerf (Paris 1929) p. 14.26-27.

29 Cf. J. VILNET, La Biblia en la obra de San Juan de la Cruz, Desclée (Buenos Aires 1953) p.
110-114,

7 Destacamos del debate histérico sobre el tema las investigaciones de Silverio Zedda, que
concluyen con una reafirmacion de la interpretacion que hace Juan de la Cruz como plenamente en
linea con el mis gentino pensamiento paulino: cf. S. ZEDDA, Ladozioni a figh di Dio e lo Spirito Santo.
Storia dell'interprétazione e teologia mistica di Cal 4, 6, Pontificio lstituto Biblico (Roma 1952).

a1 Cosagrande es el amor, con tal que vuelva a su principio, si devuelto a su origen, i refundido
a su fuente, toma siempre de ella de donde siempre fluya. Sélo el amor, entre todos los movimientos,
sentires y afectos del alma, puede la criatura pagar equitativamente y con algo semejante a su Auton (cf.
BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermaones sobre ¢l Cantar de fos Cantargsy, 0.c., Serm. 83, n? 4 p. 556).

12 A los autores que han-puesto en duda la realidad de las propucstas sanjuanistas de participa-
cién en la vida divina les responderia claramente el mismo Juan de la Cruz con aquella contundente
exhortacion de CA 38, 3-4: «¥ no hay que maravillar que el alma pueda una cosa tan alta, porque, dado
que Dios la haga merced que llegue a estar deiforme y unida en la Santisima Trinidad, en que ella se hace
Dios por participacion, équé cosa tan increible es que obre ella su obra de entendimiento, noticia y amor
en la Trinidad juntamente con ella; como la misma Trinidad, por modo participado, obrandolo Dios en
la misma alma? [...]. Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la otra vida. todavia en esta, cuando
se llega al estado perfecto, se alcanza gran rastro y sabor de ello, al modo que vamos diciendo, aunque,
como habemos dicho, no se puede decim, Quizds su principal fuente biblica y el cardcter mistico de su
obra permita a Juan de la Cruz participar de aquella caracteristica asimilacion progresiva y continua de la
Revelacién propia de la Eseritura (cf. DV 8),

232



prescienciay de la declaracién anterior, refiriéndolos a la gloria propia del alma,
conocida por gracia®”’.

Alli «entonces su entendimiento serd entendimiento de Dios, su voluntad
serd voluntad de Dios, y asf su amor serd amor de Dios» (CB 38,3). La igualdad
de amor que el alma alcanza con Dios es la gran novedad que recibe aqui como
don®™. Tienen el alma y Dios una sola voluntad y un solo amor y puede asi ella
amar a Dios tan fuerte y perfectamente como es amada de El, con fuerza de amor
de Dios, en el E.S., donde el alma esta transformada y que es quien suple y da lo
que le falta a ella (cf. CB 38,3)*"".

Solo el E.S. podia capacitar al alma con tal amor para que pueda devolverlo
a su Amado. Pero lo que hace el E.S. lo estd haciendo el Padre: ensenarle a amar,
capacitarla y darle su fuerza para hacerlo, haciéndolo juntamente con ella (cf.
CB 38,4). Juan vuelve a explicarlo de otro modo y lo que antes hacfa el Espiritu
Santo ahora lo hace el Padre. En la inefabilidad del misterio es obra de ambos.
A continuacion trae una cita explicita de una fuente suya atribuida falsamente
a Santo Tomas, el optsculo De Beatitudine: «No estd el alma contenta, ni en la
otra vida lo estaria, si no sintiese que ama a Dios tanto cuanto de él es amada»*'®.

8 Juan de la Cruz va trayendo de diversas maneras el tema de la predestinacion, que parece dar
por supuesto, sin explicarlo demasiado. El contexto y contenido lo podriamos extraer, por ejemplo: cf.
BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 78, p. 522-527.
Se trata de la predestinacian de los elegidos y de la Iglesia (n® 1-3) por la mediacion de Cristo (n2 4),
conducidos y protegidos por la sabldm ia divina para preparar el encuentro del Esposo con la Esposa
(n 5-6). Las alusiones a los predestinados en CB 37-38 parecen compartir estos supuestos,

A Juan trata este tema de la igualdad del amor con Dios en base, sobre todo, a referencias pau-
linas y joanicas (Jn 17 especialmente), pero ademds de las fuentes directas; usa también el optsculo
pseudotomista De Beatitudine (citado explicitamente en CB 38,4), que recoge y elabora la influencia
de ambas fuentes, en un sentido psicolégico. Las huellas aparecian ya al final de la primera redaccion
del CA, pero serd en CB y LIB donde se vuelva a ellas, méds de acuerdo con la perspectiva original de la
fuente, distinguiendo mads claramente la perfeccion espiritual del alma y la vida gloriosa eterna, de
la cual la primera era solo annenparmn Juan habia leido ya De Beatitudine, y en la redaccion de CA lo
aplicaba en una perspectiva mds historica y actual. En cambio, en los retoques del CB parece volver a
la Gptica mds genuina del opusculo, posponiendo la perfeccion del alma hacia un futuro de eternidad.
En el CA las cinco estrofas finales se referian a la situacion de la persona (el alma) que vive la unién
transformante, siguiendo una interpretacion que parece estar mds cercana a la experiencia primordial,
En cambio, la interpretacion de CB varia sustancialmente al referirse al estado de la bienaventuranza
celestial, a la otra vida. Otro elemento muy diverso en ambas versiones, y en el mismo sentido, es la
interpretacion del pronombre waquellor en la estrofa 38. Este tema lo ha estudiado bien y detenida-
mente M. A, DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz o.c., p. 447-515.

15 Bl Espiritu Santo es el don del Amor (en su doble faceta unitiva y donativa) que viene'a

capacitar al hombre para responder a Dios «con la misma monedan: cf. IUAN DE JESUS MARIA, «Le
amard tanto como es amada,..», en EphCarm 6 (1955), p. 3-103; ¢f. M./ A. DIEZ, Pablo en Juan de fa
Cruz, o.c;, p. 514,

n6 Encontramos la cita en M. A, DIEZ GONZALEZ, Lecturas medievales de San Juan de la Cruz,
0.c., p. 282, rodeada de dos citas de autoridades, de San Agustin y San Bernardo, y poco después de
una alusién a Jn 17,26. M. Diez unifica todos los elementos asimilados del opisculo bajo la idea fun-
damental de la «reentregas que el alma hace a Dios de todo lo que de ella recibe, causa del maximo

deleite para el alma transformada en Dios: cf. ib. p. 489.

233



Insiste en la experiencia de la reciprocidad con Dios*'”. Y afade otra matizacion
interesante: «en este estado de matrimonio espiritual de que vamos hablando en
esta sazon, aunque no haya aquella perfeccién de amor glorioso, hay, empero,
un vivo viso e imagen de aquella perfeccion que totalmente es inefabler. Es
propio de matrimonio espiritual el viso de gloria, que corresponde a sus etapas
finales, aunque el estado de perfeccion de amor glorioso serd en la otra vida.

A partir del n® 5 Juan va a procurar decir algo sobre la gloria esencial que
corresponde al alma y que consiste en ver a Dios. Se pregunta primero por qué la
gloria esencial no consiste en amor, sino en ver a Dios y responde con dos razo-
nes: la primera que la gloria estd en recibir (del entendimiento) y no en el dar
que corresponde al amor (de la voluntad); la segunda es porque la pretension
de gloria en ver a Dios ya incluye el don del amor (cf. CB 38,5). Para responder
mejor a lo que es la gloria esencial, que es inefable, se referira a dos expresiones
del poema, «el otro dia», y «aquello»:

Por aquel otro dia entiende el dia de la eternidad de Dios, que es otro que este
dia temporal; en el cual dia de la eternidad predestind Dios al alma para la gloria, y en
eso determing la gloria que le habia de dar, y se la tuvo dada libremente sin principio
que la criara. Y de tal manera es ya aquello de la tal alma propio, que ningdn caso ni
contraste alto ni bajo bastard a quitdrselo para siempre; sino que aquello para que Dios
la predestiné sin principio vendra ella a poseer sin fin. Y esto es aquello que dice le dio
el otro dia, lo cual desea ella poseer ya manifiestamente en gloria (CB 38,6).

Se une aqui el tema de la gloria al de la predestinacion, recibida como don
degustado en primicia y anhelado como plenitud. La gloria esencial es la gloria
eterna que Dios habia disefado desde el principio para el alma y que ahora ella
aspira a conocer y gozar ya en plenitud y para siempre. Cuando Juan quiere pre-
cisar mas el «aquello» no encuentra nombre adecuado (cita 1Co 2,9: «ni el ojo vio
ni oido 0y6...») y se remite a seguir el Ap 2-3, donde se habla de que el vencedor
comerd el fruto del arbol de la vida en el paraiso de Dios y que la fidelidad hasta
la muerte traerd la corona de la vida y que el vencedor recibird mana escondido
y la piedra®'® con.un nombre nuevo dado por Dios que nadie sabe sino el que lo

217" En.otras obras suyas aparece también la idea de atender no sélo'a lo que ha recibido sino a lo
que puede dar, en respuesta adecuada al infinitos amor divino: «Y de eso'se goza aqui el alma porque
los resplandores y-amor que recibe pueda ella resplandecer delante de su Amado y amarles (LIB 3,1).
Devolver a Dios en la medida en que ha recibido: devolverle el mismo Amor que ha recibido de El,
cosa que solo puede hacer cuando estd capacitada para ello por el Espiritu divino. Se continta asi la
idea expresada en Hch 20,35 de que el amor se goza mds en dar que en recibir (cf. CB 38,5), y que a
mayor don, mayor deleite del amante (cf. LIB 3, 2; 78-80).

215 Ruusbroec escribié una obra aludiendo a la misma piedra del Ap titulada «La piedra brillan-
ten, resumiendo su doctrina, donde encontramos notables semejanzas de pensamiento con Juan de
la Cruz: «Considerar pues que la unidad atrayente de Dios no es sino el amor sin fondo que atrae
amorosamente al Padre y al Hijo y todo cuanto vive en El en una fruicion eterna. Y en este amor nos.
estaremos y quemaremos sin fin por toda la eternidad, que esto consiste la bienaventuranza de todos
los espiritus [...]. Con este mismo amor nos elevaremaos vy sobreelevaremos nosotros mismos a las al-
turas incomprensibles; y nos perderemos en el amor sin modos que nos conducird a la desconocida

234



recibe?"?, y que tendrd poder como el del Hijo, y vestiduras blancas, y un nombre
escrito en el libro de la Vida, y un lugar en el templo de Dios, y el nombre divino
impreso en él, y un lugar en la Jerusalén nueva y un lugar al lado del trono de Dios
(cf. CB 38,7-8). Por tanto, se estd remarcando la lucha que significa alcanzar la
meta final, recibir un alimento secreto, tener un nombre nuevo (y por tanto, una
nueva identidad, por él y Dios conocida), poder al lado de Dios, pureza y belleza
compartidas con El, proteccién divina y reinado escatolégico. Aunque todo ello
no acaba de definir bien lo que es «aquelloy, porque «todos los términos excelen-
tes y de calidad y grandeza y bien le cuadran, mas ninguno de ellos le declaran,
ni todos juntos» (CB 38, 8). Pero aln continda diciendo que «aquello» es multitud
de dulzura escondida (Sal 30,20), torrente de deleite (Sal 35,9) y la felicidad para
la que Dios le predestiné (Sal 20,4). Y acaba diciendo:

Aquello que me diste, esto es, aquel peso de gloria en que me predestinaste,
iOh Esposo mio!, en el dia de tu eternidad, cuando tuviste por bien de determinar
de criarme, me dards luego alli en el mi dia de mi desposorio y mis bodas y en el dia
mio de la alegria de mi corazon, cuando, desatindome de la carne y entraindome en
las subidas cavernas de tu talamo, transformandome en ti gloriosamente, bebamos el
mosto de las suaves granadas (CB 38,9).

«Aquello es la plenitud de gloria que Dios pensé desde el principio que la
cred, para el alma y que se dara en plenitud ya fuera de la carne®". Destaquemos
la alusion a las granadas de la estrofa CB 37, las cuales nos vuelven a trasladar a
aquella experiencia de la interior bodega donde se produjo la unién y la transfor-
macién (CB 26) y que en la primera redaccién del CA 36 definia la actualizacién
del primer encuentro con el Amado. En esta estrofa Juan de la Cruz nos habla de
la gloria que el alma unida a Dios recibe, participacién de su poder y su sabidu-
ria, contemplacion divina, confirmacién en gracia y futuro degustado de plenitud
gloriosa®"!, Podemos intuir aqui una reflexion sobre la penetracion de los misterios
recibida en la experiencia primordial, contemplada en la oracién y ofrecida como
invitacion a los hermanos que caminan a su lado en el camino hacia Dios.

opulencia de la riqueza y la bondad de Dios, donde nos fundiremos y nos saciaremos eternamente en
la gloria de Dios»t). V. RUUSBROEC, Lornament de les noces espirituals, 0.c., p. 246-247.

219 (Sabed que todos los espiritus reciben un nombre en su retorno a Dios, cada uno el suyo,
segtin la dignidad de sus méritos y la excelsitud de su amom: Ib. p.-249; cf. p. 272,

20 |a persona unida a Dios participa de su poder y gloria. Las reliquias del cuerpo de Juan de
la Cruz darfan evidente testimonio de ello ante el pueblo. Quien no quiso buscar magias ni signos
espectaculares en vida, realizaba milagros numerosos con sus huesos, como profetizo Santa Teresa: cf.
ALONSO M. D, Vida, virtudes y milagros... 0.c., p- 326.

21 Escuchemos a Origenes: «Finalmente, cuando hayan sido renovadas y juzgadas todas las
manchas de polucién e ignorancia, llegard a un grado tan alto de pureza y limpieza que, aquel ser, que
habfa sido dado por Dios, se convierte en digno de aquel Dios que lo habia dado para que pudiera
llegar a tal pureza y perfeccion, llegando a tener una perfeccién comparable a la del que le dio es ser.
Y entonces, el que haya llegado a la perfeccion que quiso que tuviera el que lo cred, recibird de Dios
la virtud de existir para siempre y de permanecer eternamenten: ORIGENES, Tratado de los Principios,
1,3,8, citado en TexPat p. 37.

255



La plenitud de gloria del «aquello»: estrofa 39, «El aspirar del aire...»

El comentario a la estrofa 39 es, junto al comentario a CB 26 («En la interior
bodega...») el mas largo de los que corresponden al matrimonio espiritual y ello
muestra un esfuerzo particular de Juan por acabar de clarificar algo que ha ocupa-
do buena parte del comentario de la estrofa anterior n® 38. Aunque el «aquello»
es indecible si que se puede decir algo de ello, y es lo que va a volver a centrar la
cancién 39. Esta cancién es importante y Juan la resume asf:

En esta cancion dice el alma y declara aquello que dice le ha de dar el Esposo
en aquella beatifica transformacion, declarandolo con cinco términos. El primero dice
que es la aspiracion del Espiritu Santo de Dios a ella y de ella a Dios. El segundo, la
jubilacién a Dios en la fruicién de Dios. El tercero, el conocimiento de las criaturas y
de la ordenacion de ellas. El cuarto, pura y clara contemplacion de la esencia divina.
El quinte, transformacion total en el inmenso amor de Dios (CB 39,1).

Podemos decir que todos los elementos que aparecen aqui han ido saliendo
en los comentarios a las estrofas anteriores, pero vale la pena analizar los aspectos
nuevos que ahora son presentados. Vamos a comentar lo que el Esposo dice que
le dard, siguiendo los «cinco términos» ya anunciados:

1. Aspiracion del E.S. de Dios a ella y de ella a Dios.

Este aspirar del aire es una habilidad que elialma dice que le dara Dios alli en
la comunicacion del Espiritu Santo; el cual; a manera de aspirar, con aquella su aspi-
racién divina muy subidamente levanta el alma y la informa y habilita para que ella
aspire en Dios la misma aspiracion de amor que el Padre aspira en el Hijo y el Hijo en
el Padre, que es el mismo Espiritu Santo que a ella la aspira en ¢l Padre y el Hijo en la
dicha transformacidn, para unirla consigo. Porque no seria verdadera y total transfor-
macion si no se transformase el alma en las tres personas de la Santisima Trinidad en
revelado y manifiesto grado el alma, unida y transformada en Dios, aspira en Dios a
Dios la misma aspiracion divina que Dios, estando ella en ¢l transformada, aspira en
si mismo a ella (CB 39, 3).

El E.S. capacita al alma para participar en la vida de la Trinidad***. Quedara el
alma inserta en ladindmica trinitaria de la espiracién del Padre y del Hijo, porque
se ha igualado con este Gltimo, y por eso, aspira también el alma al E.5.2**.Vemos

2. La participacion en la Trinidad por la gracia es tema importante que aparece en la Tradicion:
«Si abandonamos la vida puramente natural y nos atenemos a las leyes espirituales, ino es evidente
que hemos abandonado en cierta manera nuestra vida anterior, que hemos adeuirido una configu-
racion celestial y, en cierto modo, nos hemos transformado en otra naturaleza mediante la union del
Espiritu Santo con nesotros, y que ya no nos tenemos simplemente por hombres, sino como hijos de
Dios y hombres celestiales, ya que hemos llegado a ser partici pantes de la naturaleza divina? De ma-
nera que todos nosotros ya no somos mds que una sola cosa en el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo;
una sola cosa por identidad de condicion, por la asimilacion que obra el amor, por comunion de la
santa humanidad de Cristo y por participacion del Gnico y santo Espirituy; ¢f. CIRILO DE ALEJANDRIA,
Comentario al Evangelio de San Juan, 11,11, citado en TexPat p. 162.

2 En Juan de la Cruz participa el alma en el misterio de la Trinidad, donde el E.S. tiene un
papel fundamental relacionando las personas divinas y al alma, como en JUAN DAMASCENO, De la
fe ortodoxa, |, PG 94, p. 821.

236



aqui a Juan llegar hasta sus tltimas consecuencias aquella intuicién del amor que
iguala a los amantes, hasta divinizar al hombre, en este caso, en el amor de Dios,
entrando en las procesiones intratrinitarias®*. Es una experiencia de plenitud para
la otra vida, pero que también se realiza en esta, en menor grado:

Y en la transformacion que el alma tiene en esta vida, pasa esta misma aspiracion de
Dios al alma y del alma a Dios con mucha frecuencia, con subidisimo deleite de amor en
el alma, aunque no en revelado y manifiesto grado, como en la otra vida (CB 39,4).

Ya en la estrofa CB 17 habia pedido el alma la aspiracién divina para remover
las virtudes del alma. En aquel comentario Juan habia distinguido el «aspirar de
Dios en el almay, que era infundir gracias dones y virtudes en ella, y el «aspirar por
el almay, que era remover y vivificar las virtudes que el alma ya tenfa para animar-
las y que llenasen el alma con su fragancia (cf. CB 17,5). También sefalaba que es
el E.S. el que cumple esta mision vivificadora?® en el alma inflamandola y levan-
tando los apetitos caidos al amor de Dios (cf. CB 17,4). juan de la Cruz sigue una
tradicién muy usada en la patristica que identifica el E. S. con el amor divino que
vivifica el alma*?®. Aqui vemos que una vez unida el alma al Esposo en matrimonio
espiritual entra plenamente en este flujo de comunicacion amorosa intradivina
que se transmite entre las diversas personas de la Trinidad, porque la misma alma
se ha incorporado a Cristo en plena unién y asi, por El, puede penetrar el misterio
de esta vida, origen de todas las cosas. Asi lo defiende Juan a continuacion: «¥
no hay que tener por imposible que el alma pueda una cosa tan alta que el alma
aspire en Dios como Dios aspira en ella por modo participado; porque dado que
Dios le haga merced de unirla en la Santisima Trinidad, en que el alma se hace
deiforme y Dios por participaciény (CB 39,4). Guiada por el Espiritu Santo y uni-
da al Esposo el alma se une a la Trinidad y ali se diviniza participando de la vida
divina. Y traemos a continuacion una cita importante:

Porque esto es estar transformada en las tres Personas en potencia y sabiduria y

amor, y en esto es semejante el alma a Dios, y para que pudiese venir a esto la cri6 a

su imagen y semejanza (Gn 1, 26). Y coémo esto sea, no hay mds saber ni poder para

decirlo, sino dar a entender cémo el Hijo de Dios nos alcanzo este alto estado y nos

22 La doctrina patristica de las: procesiones trinitarias fa vemos en AGUSTIN, Obras, BAC 39,
0.¢,, La Trinidad 1,6,9 (p. 143-145), 18,18 (p. 163), 1,9,18-19 (p. 165-167), IV,20,27 (p. 379-387), VI,
7,80 (p. 447-449), XV;26,47 (p. 933-935).

25 | a wivificacién del alma como efecto del E.S. es una doctrina espiritual _cIési}ta: cf: JERO-
NIMO, Comentario a la Carta a los Romanes, VIII, PL 30, p. 679-686; cf. JUAN CRISOSTOMO, Ad
Homiltas in espistolam ad romanes XIlI, 8, PG 60, p. 519; cf. AGUSTIN, Obras Completas, tomo XX,
Sermon 161, 7, BAC 443 (Madrid 1983) p. 527-528. Resuena, por ejemplo, lo que nos dice San Basi-
lio: «Por el Espiritu Santo se'nos concede de nuevo la entrada en el paraiso, la posesién de reino de los
cielos, la recuperacion de la adopcion de hijos; se nos da la confianza de invocar a Dios camo Padre,
la participacion de la gracia de Cristo, el padernos llamar hijos de la luz, el compartir la gloria eterna y,
para decirlo todo de una sola vez, el poseer la plenitud de las bendiciones divinas, ast en este mundo
como en el futturoy: SAN BASILIO, Tratado sobre el Espiritu Santo, 15,36 en TexPatp. 163.

26 Quiizds sea San Agustin uno de los autores que insiste mas en elflo: cf. AGUSTIN, Obras Completas,
BAC 443, o.c,, Serm: 143-144 p. 302-314; Obras de San Agustin, tomo XXII, Enarraciones sobre los salmos,
118, XIV, 2, BAC 264 (Madrid 1967), p. 87-89; Obras, BAC 39, o.¢,, la Trinidad XV, p. 901-902,

237



mereci6 este subido puesto de poder ser hijos de Dios, como dice san Juan (1, 12); y
asi lo pidié al Padre por el mismo san Juan (17, 24), diciendo: Padre, quiero que los
que me has dado, que donde yo estoy, también ellos estén conmigo, para que vean la
claridad que me diste; es a saber: que hagan por participacion en nosotros la misma
obra que yo por naturaleza, que es aspirar el Espiritu Santo. Y dice mds (17, 20-23):
No ruego, Padre, solamente por estos presentes, sino también por aquellos que han
de creer por su doctrina en mi; que todos ellos sean una misma cosa de la manera
que td, Padre, estas en mi y yo en ti, asi ellos en nosotros sean una misma cosa. Y yo
la claridad que me has dado, he dado a ellos para que sean una misma cosa, como
Nosotros Somos una misma cosa, yo en ellos y ti en'mi; porque sean perfectos en uno,
porque conozca el mundo que ti me enviaste y los amaste como me amaste a mi, que
es comunicdndoles el mismo amor que al Hijo, aunque no naturalmente como al Hijo,
sino, como habemos dicho, por unidad y transformacién de amor. Como tampoco se
entiende aqui quiere decir el Hijo al Padre que sean los santos una cosa esencial y na-
turalmente, como lo son el Padre y el Hijo, sino que lo sean por unién de amor, como
el Padre y el Hijo estin en unidad de Amor. De donde las almas esos mismos bienes
poseen por participacién que €l por naturaleza; por lo cual verdaderamente son dioses
por participacion, iguales y compaeras suyos de Dios, De donde san Pedro (2Pe 1,24)
dijo: Gracia y paz sea cumplida y perfecta en vosotros en el conocimiento de Dios y de
Jesucristo Nuestro Senor, de la manera que nos son dadas todas las cosas de su divina
virtud para la vida y la piedad, por el conocimiento de.aquel que nos llamé con su
propia gloria y virtud, por el cual muy grandes y. preciosas promesas nos dio, para que
por estas cosas seamos hechos cornpaneros de la divina naturaleza. Hasta aqui son pa-
labras de san Pedro, en las cuales da claramente a entender que el alma participara al
mismo Dios, que serd obrando en él acompahadamente con €l la obra de la Santisima
Trinidad, de la manera que habemos dicho, por causa de la unién sustancial entre el
alma y Dios. Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la otra vida, todavia en esta
{cuando se llega al estado perfecto, como decimos ha llegado aqui el alma) se alcanza
gran rastro y sabor de ella, al modo que vamos diciendo, aungue, como habemos
dicho, no se puede decir (CB 39,4-6).

Hemos comentado ya algunos elementos de este texto, pero conviene volver
a él ya que es importante para nuestro tema. Acaba afirmando que gran rastro de
esta experiencia se puede vivir en esta vida, y sin duda vemos aqui el eco de su
propia experiencia y de otras, como la de Santa Teresa, que, a pesar de la nueva
orientacion mas escatolégica («Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la
otra viday) vuelve a ser afirmado aqui («se alcanza gran rastro y sabor de ellay).
La escatologia futura, mas presente aqui, no elimina la escatologia presente en su
realizacién histérica, que vuelve a ser afirmada.

Pero este texto tiene muchas mds cosas, afirma la divinizacién como fruto de
la unién con la Trinidad y c6mo ello conlleva la transformacion en las tres divinas
personas «en potencia y sabiduria y amory y alude al Gn afirmando que «para
que pudiese venir a esto la crié a su imagen y semejanza». La realizacion del ser
humano viene por tanto consumada en la unién plena del alma con Dios y en la
divinizacién que conlleva®®’. La vocacion humana inscrita en la Creacion se realiza

22 Términos como el de «divinizacions o «participacion en la naturaleza divinay, «endiosarses o
«endivinarsen, Juan los usa como sindnimos, y su sentido es el de la unidn transformante con Dios: «El

238



en la union transformante con la que el alma queda divinizada. La persona huma-
na fue creada por Dios para alcanzar su plena identidad en la unién con Cristo,
por quien recibe la identidad divina que Dios habfa pensado para ella en sus
misteriosos designios de «predestinacién y presciencia». La imagen y semejanza
divina del hombre estd en funcién de la divinizacion y se realiza plenamente por
la unién con Cristo. El ser humano esta «disefiado» por Dios para unirse a Cristo
y divinizarse con El.

Para explicar el «aquello, en la cancién anterior habia acudido al Apocalipsis
y a los Salmos, pero no quedé satisfecho con el resultado. En esta cancién vuelve a
explicarlo y acude a cuatro citas biblicas, tres joanicas y una de Pedro: Jn 1,12, Jn
17,24, Jn 17,20-23 y 2Pe 1,2-4. De la primera cita recoge la idea de que el Hijo
de Dios nos ha conseguido la filiacién divina. Por tanto, vuelve aquf una idea que
ya aparecio en CB 36,5, que alld aparecfa en relacién con otra cita joanica distinta
(Jn 17,10) pero con un sentido semejante, como fruto culminante del matrimonio
espiritual recibe el alma la plena realizacion de la filiacion divina a través del Hijo:
«el Hijo de Dios nos alcanzd este alto estado y nos merecié este subido puesto de
poder ser hijos de Dios, como dice san Juan (T, 12)». Por tanto, vuelve a identificar
aqui la filiacién divina con la union plena del alma con Dios, y el contenido que-
da reflejado en el desarrollo de las dos citas que trae a continuacion de Jn 17: es
participar de los bienes que el Hijo tiene por naturaleza propia. Esta participacion
en los bienes la define en relacion con Jn 17,24 como «aspirar el Espiritu Santo», y en
relacion a Jn 17,20-23 como ser una sola cosa con el Hijo, como el Hijo lo es con
el Padre, no esencialmente sino «por unién de amom, y recibir el mismo amor
que el Hijo** recibe aunque no naturalmente como al Hijo, sino, como habemos
dicho, por unidad y transformacion de amor»***. Para Juan la filiacion divina sig-
nifica participacion de todos los bienes que el Hijo recibe del Padre, de potencia,
sabiduria y amor®*. Por tanto, €l alma realiza esta filiacién solo cuando llega a la
plena unién con el Esposo, quien comparte todos estos bienes con ella. Esa misma
participacion de los bienes divinos la explica Juan a partir del texto recurrente de
2 Pe 2,1-4 que contiene una expresion que le gusta mucho: «companeros de la
divina naturalezay, consortes. Es evidente que los cristianos somos hijos de Dios
por el bautismo, por el hecho mismo de recibir allf la gracia divina, pero es muy
dll‘lh‘i umda a la Santisima Trinidad, se hace deiforme y Dios por participacion (CB 39,4).

28 También encontramos una vinculacion de la gloria recibida por el alma identificada como
experiencia del Espiritu Santo, vinculada a Jn 17 en GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar; o.c,,
Hom. 15 p. 249-250.

20 Fpeontramos en San Bernardo una doctrina semejante al diferenciar la union sustancial del
Padre y el Hijo, con la unién llamada «moral o accidentals entre el hombre y Dies. Son significativos los
n? 8-10 del Sermon 71; of. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy,
0.¢, p.474-477,

20 Econtramos en LIB 3-78-79 la filiacion divina («como hijo de Dios adoptivos), con un con-
tenido muy familiar al que ya aparece en el Cdntico, de tomar posesion de los mismos bienes de Dios
por participacion, donde la igualdad y posesion divina conduce a tener su libertad y su poder, en este
caso, para devolver a Dios aquel amor que recibe de £l: hace el alma reentrega a Dios del amor que
recibié.

239



significativo que a Juan no le interesa la filiacion divina en este sentido, sino en
el sentido de asumir y recibir todos los bienes del Hijo, lo cual sélo se produce al
final del camino de la unién del alma con Dios. No le interesa la filiacién divina
como presencia de gracia sino como presencia de unién mistica®*’.

La transformacion es divinizacion®?, y esta se identifica con la filiacién divina que
se realiza en el alma por la posesion del E.S.: «Porque esto es lo que entiendo quiso
decir san Pablo (Ga 4, 6), cuando dijo: Por cuanto sois hijos de Dios, envié Dios en
vuestros corazones el espiritu de su Hijo, clamando al Padre. Lo cual en los beatificos
de la otra vida y en los perfectos de esta es en las dichas maneras» (CB 39 4).

Hay un fragmento antes citado muy sugerente, pero que Juan no va a de-
sarrollar en ningln otro lugar de sus reflexiones. Dice asi: «Como tampoco se
entiende aqui quiere decir el Hijo al Padre que sean los santos una cosa esencial y
naturalmente, como lo son el Padre y el Hijo, sino que lo sean por union de amor,
como el Padre'y el Hijo estdn en unidad de Amor». Los santos:estan llamados a
ser una cosa, como son el Padre y el Hijo, pero no esencialmente sino por unién
de amor. Implicitamente estd diciendo que los santos pueden vivir también, en su
mutua relacion, esa unidad de amor que viven el Padre y el Hijo, y que el alma
estd llamada a vivir y capacitada para ello en su relacién con su Esposo, Cristo.
De hecho esta dimension relacional y de reciprocidad esta recogida en el capitulo
17 de Jn, pero Juan, aunque tiene presente la dimension eclesial, no considera
los elementos personalistas que hoy vemos necesarios. Juan vivio esta relacién de
unidad con Teresa y con las carmelitas y la comunion con las carmelitas de Beas
dio el fruto de la redaccion del CA. Pero, viviendo esta relacion, no tuvo quizds los
elementos culturales y teoldgicos, ni el ambiente adecuado, para poder expresar
esta dimension comunitaria de su doctrina®*. Por tanto, mas bien, en el contexto
hay que interpretar que la «union de amot a la que se esta refiriendo es la unién
personal que cada uno de los santos tiene con Cristo al alcanzar el matrimonio
espiritual y que les da acceso a la vida divina.

#1 El simbelo nupcial, cuando pasa a ser explicado por Juan de la Cruz en las altimas canciones,
da paso al simbolo filial, como expresion de la relacion que el cristiano tiene con la divinidad. Juan
de la Cruz parece identificar la esponsalidad con la filiacion en Gltimo término, como participacion
en la vida divina de ambos. Mientras que la esponsalidad, subraya la radicalidad de la Encarnacion en
cuanto igualacion de los amantes, y la donacién mutua de regalos (aportandao cada uno lo que tiene)
y transformacidn (penetrando cada uno profundamente la vida del otro), la filiacién remarcarfa mas el
engendramiento y la iniciativa divinos. Juan de la Cruz prefiere la imagen esponsal, pero subraya con
toda claridad la iniciativa de Dios. En ambos casos se trata de una espiritualidad del amor, donde Dios
es el principal amante (cf. CB 31,2): la especificidad propia de la wesponsalidad ‘.an;u:mma» converge
con la doctrina de la filiacién divina, que es la que mds peso ha tenido en la tradicion cristiana y que
Juan de la Cruz también asume.

“ La doctrina sanjuanista de la divinizacion y la transformacion tiene semejanzas con la de los
misticos del Norte. Evidentemente con la obra de Ruushbroec, lormament de les noces espirituals, o.c.,
como hemos ido viendo, pero también con otras del mismo autor, como £l espejo de la salud eterna,
o con el Sermdn 45 de Taulero: of. CantA p. 906-907, nota 24, '

1 No elvidemos que uno de los motivos por los que Juan de la Cruz fue investigado y acusaclo
por Diego Evangelista fue su relacién con las carmelitas: cf. A, FORTES, Actas de gobierno y declara-
ciones..., 0.¢., p. 313-316.

240



Es significativo que Juan acuda con cierta frecuencia a textos de Jn 17, pre-
feridos por él, en toda la Biblia, segiin algunos testigos**. Ademas de servirle de
manera privilegiada para explicar los mds altos grados de la unién del alma con
Dios, segin lo vamos analizando, hay otro elemento a tener en cuenta. Alli se
comunica un misterio de unidad vivida con el Padre y el Hijo, que ha de ser aco-
gido y recibido por los discipulos para poder cumplir su mision («porque conozca
el mundo que ti me enviaste»). Una sabiduria escondida, mistica, transmitida de
maestro a discipulos («yo la claridad que me has dado, he dado a ellos para que
sean una misma cosay), una experiencia mistica vivida de relacién con Dios que se
quiere transmitir en magisterio espiritual a los discipulos («que todos ellos sean
una misma cosa de la manera que td, Padre, estas en miy yo en ti [...] como no-
sotros somos una misma cosa, yo en ellos y ti en mi). En cierto sentido, la iden-
tificacion de Juan de la Cruz con Jests, maestro y transmisor de los misterios de
la vida divina a los apdstoles, se ajusta muy bien al contexto carmelitano, donde
una experiencia inefable vivida quiere ser comunicada en ambiente de intimidad
y comunién. Se reproduce aqui el magisterio de Jesus y el magisterio de Ia Iglesia,
iniciadora mistagdgica a los misterios divinos que Dios quiere regalar al hombre, a
través de una cadena hermenéutica en la Iglesia. A Juan de la Cruz le gusta mucho
el texto de In 17 porque reconoce alli su propia vocacion de transmisién mistago-
gica, en el seno de la tradicién carmelitana.

2. Jubilacién a Dios en la fruicién de Dios

La transformacién que el Amado ha realizado en la esposa lleva a una nueva
experiencia del mundo donde todo lo creado ha quedado renovado por la gra-
cia. La misma mencién del «canto de la hermosa filomena» parece aludir a esta
transformacion del mal en bien por la gracia®*. Explicando «el canto de la dulce
filomenay dice:

En la cual voz del Esposo, que se la habla en lo interior del alma, siente la Esposa
fin de males y principio de bienes, en cuyo refrigerio y amparo y sentimiento sabroso
ella también come dulce filomena da su voz con nuevo canto de jubilacién a Dics,
juntamente con Dios, que la mueve a ello. Que por eso €l da su voz a ella, para que
ella en uno la dé junto con él a Dios (CB 39,9).

Un canto interior del ruisefor del gozo y la alegria indescriptibles con-
seguidos finalmente, al escuchar ya, sin penas, la voz del Esposo que la llama
dulcemente. Una alabanza perfecta del alma a Dios con el mismo Dios, muy
dulce al alma**.

4 os testigos de los procesos hablaron del amor preferente que tenfa por el evangelio de Jn,
sobre todo Jn 17, que sabia de memoria y tenfa a flor de labios: ¢f. Dicho de Jerémimo de la Cruz,
BMC 25 p, 131.

25 Filomena es la figura mitoldgica de la esposa de un rey que se convierte en ruisenor para evitar
ser asesinada: cf. C. GARCIA, «El Cantico Espiritual. Poema nupcialy, en MontCarm 99 p. 420.

23 | tema de la fruicion, tan frecuente en Juan de la Cruz, lo encontramos también a menudo
eén Ruusbroec: |. V. RUUSBROEC, Lornament de les noces espirituals, o.c., p. 217, 230, 237, También
lo relaciona con una experiencia inefable de oscuridad divina.

241



3. Conocimiento de las criaturas y de la ordenacion de ellas

Explicando «el soto y su donaire» dice:

Esta es la tercera cosa que dice el alma le ha de dar el Esposo. Por el soto, por
cuanto cria en si muchas plantas y animales, entiende aqui a Dios en cuanto cria y
da ser a todas las criaturas, las cuales en él tienen su vida y raiz, lo cual es mostraria a
Dios y dérsela a conocer en cuanto es Criacor. Por el donaire de este soto, que tam-
bién pide al Esposo el alma aqui para entonces, pide la gracia y sabidurfa y la belleza
que de Dios tiene no solo cada una de las criaturas, asi terrestres como celestes, sino
también la que hacen entre si, en la respondencia sabia, ordenada, graciosa y amiga-
ble de unas a otras, asi de las inferiores entre si como de las superiores también entre
sf, y entre las superiores y las inferiores, que es cosa que hace al alma gran donaire y
deleite conocerla (CB 39,11).

Pide el alma aqui conocer el alma a Dios en cuanto Creador de todas las
cosas, donde todas tienen su vida y su raiz. Y ademds quiere conocer la gracia,
sabidurfa y belleza que cada criatura (terrestre o celeste) tiene de Dios, en sf
misma o en sus variadas relaciones con las demads («la respondencia sabia, or-
denada, graciosa y amigable de unas a otrasy). Anhela la sabiduria de todo lo
creado y de su relacion a Dios, y de la relacion reciproca de todas las cosas entre
ellas, ya sean superiores e inferiores?””. Pide aqui'a Dios experimentar en pleni-
tud aquello que ya intuy6 en la experiencia primordial, en cuanto penetracion
de los misterios divinos.

4. Pura y clara contemplacion de la esencia divina
Sobre «en la noche serenay dice:

Esta noche es la contemplacion en que el alma desea ver estas cosas. Lldmala
noche porque la contemplacion es oscura, que por eso la llama por otro nombre mis-
tica teologia, que quiere decir sabiduria de Dios secreta o escondida; en la cual, sin
ruido de palabras y sin ayuda de algtin senticlo corporal ni espiritual, como en silencio
y quietud, a oscuras de todo lo sensitivo y natural, enseia Dios ocultisima y secretisi-
mamente al alma sin ella saber como; lo cual algunos espirituales llaman entender no
entendiendo. [...] sélo pasivamente recibe inteligencia sustancial desnuda de imagen
la cual le es dada sin ninguna obra ni oficio suyo activo (CB 39,12).

Pide aqui contemplacién para poder recibir todas las comunicaciones en
soledad y en lo escondido y la llama sabiduria secreta o mistica teologfa, que se
recibe en el entendimiento pasivo. Con anhelo de que la contemplacion oscura
de acd llegue a ser contemplacién clara y serena en la vision beatifica alld (cf. CB
39,13). La referencia a la mistica teologia nos evoca, como si de una inclusién
biblica se tratara, el mismo tema que aparecia en el prologo del Cdntico, donde se

27 podemos incluir aqui la relaciones humanas interpersonales como secreto de sabidurfa divina
a la que accede el hombre unido a Dios y donde se alaba «la respondencia sabia, ordenada, graciosa
y amigables entre las criaturas, donde se hace presente misteriosamente la hermosura del ser divino y
sus atributos alli reflejados.

242



atribuia dicho nivel de inteligencia mistica a Ana de Jests (cf. CB prél. 3). Por otro
lado, la sintonia en este tema de la contemplacién con la doctrina de Origenes,
Gregorio de Nisa o San Bernardo es evidente?®,

5. Transformacion total en el inmenso amor de Dios
Declarando el verso «con llama que consume y no da pena»** dice:

Por la llama entiende aqui el amor del Espiritu Santo. El consumar significa aquf
acabar y perfeccionar. En decir, pues, el alma que todas las cosas que ha dicho en esta
cancion se las ha de dar el Amado y las ha ella de poseer con consumado y perfecto
amor, absortas todas, y ella con ellas, en amor perfecto y que no dé pena, lo dice para
dar a entender la perfeccién entera dle este amor (CB 39,14).

Pide el alma al E.S. que acabe su obra en ella con perfeccién y que la in-
flamacién y transformacion de esta llama en el alma no cause dolor sino amor
suave, lo cual serd perfectamente en gloria, porque aqui siempre hay alguna pena
y detrimento, ya sea por la flaca condicién ante tanto amor, o por el anhelo de
vision beatifica®".

Nadie como Juan de la Cruz ha expresado las inigualables cotas alcanzadas
por el alma humana en su camino de divinizacion, en las dltimas etapas. Al llegar
al momento de la union, todos los elementos que reconocemos como recibidos
de influencias patristicas, plotinianas y de mistica germano-flamenca*!’, parecen

2 También en San Bernardo encontramos la gran consolacion que experimenta el alma contem-
plando la claridad divina, antes de la union plena con el Esposo que traerd la clara visidn: ¢f. BERNARDO
DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 41, p. 282-287.

29 Este simbolo de la llama serd desarrollado y ampliado en la Llama, que continda las Gltimas
etapas de la unién, de gran densidad mistica y con marcado talante trinitario contemplado en lo mds
profundo del alma: cf. G. CASTRO, «Llama del amor vivay, en AAVV,, introduccion a la lectura de San
Juan de la Crug, Junta de Castilla y Leén (Salamanca 1991) p. 493-529. H. Sanson decfa que lo que ca-
racteriza fundamentalmente esta nueva obra, mas que la purificacion o la unién, es la «glorificaciony:
cf. H, SANSON, Lesprit humaniselon Saint Jean de la Croix, Publications Faculté des lettres d'Alger,
Presses Universitaires de France (Paris 1953) p. 314. Los fundamentos teolégicos que estdn en el fondo
de tlama vuelven a ser los mismos que en Cantico en la dltima etapa de unidn: la inhabitacion trinitaria
por amor del alma a Cristo, segtn la tradicion jodnica. La Trinidad viene a quienes aman a Dios (cf. Jn
14,23), transformando sus potencias (cf. LIB 1,15). Para explicar la unidn se usan nuevas expresiones
simbdlicas: el Padre es mano, el Hijo es toque, el ES es cauterio. Los tres unidos alcanzan el alma yla
divinizan: este es el contenido de la unién divina (cf. LIB 2,1). Las 3 personas actian simultdneamente
para hacer «oquey a fuego en la sustancia del alma, cauterizandola en amor; transformédndola en
inflamacion de amor.

200 La accién santificadora del ES como primicia de la gloria la encontramos con frecuencia en
la patristica: «Por medio del Espiritu Santo tenemos: el restablecimiento en el paraiso, la subida al
reino de los cielos, la vuelta a la adopcidn filial, la confiada libertad de llamar Padre nuestro a Dios, de
participar en la gracia de Cristo, de ser llamado hijo de la luz, de tener parte en la gloria eterna y; en
general, de estar en la plenitud de la bendicion, en esta vida y en la futura, viendo como en un espejo
la gracia de los bienes que nos reservan las promesas, y de los que estamos ansiosos disfrutar por la fe,
como si ya estuviesen presentes. Pues, si tales son las arras, ¢cudl no serd la totalidad?s: BASILIO DE
CESAREA, El Espiritu Santo, XV, 36, BibPat 32, Ciudad Nueva (Madrid 1996) p. 165.

1 Un recopilador de influencias de las espiritualidades anteriores como J. Gerson muestra nu-
merosas relaciones con el desarrollo de a espiritualidad sanjuanista: «Los santos llaman con varios

243



dejar paso a la experiencia personal, en sintonia con la mistica teresiana*. No es
facil encontrar en la espiritualidad occidental la compenetracién humano-divina
y la gloria que refiere Juan en las dltimas etapas espirituales de la unién con Dios.
No conviene olvidar que los aspectos de los que habla en esta estrofa, pide ella
recibirlos en plenitud, pero en estrofas anteriores los comentaba como ya recibi-
dos (aunque no de manera plena y definitiva). La recepcién actual y futura de los
bienes en misteriosa relacién de continuidad y alternancia, se hace presente a lo
largo de todo la obra**?.

En las etapas finales del matrimonio espiritual se dan los visos de gloria, aun-
que el estado de perfeccién completa y de amor glorioso sera en la otra vida.
Juan subraya de manera especial el aspecto mundano de la experiencia de la
participacién-unién con Dios (mds de lo que hace, por ejemplo, el mismo San
Pablo), pero también esta contemplando esto en camino de una perspectiva de-
finitiva y plena en la vida celestial***. La entrada en el Reino se puede vivir ya aqui,
alcanzando la comunién plena con Dios en el matrimonio espiritual, pero esta
gracia también es relativa frente a la salvacion eterna de la vida gloriosa (cf. CB 39,
10; cf. § 2,19,4)**. Juan asume aqui el tema de la predestinacion a la gloria que
ya presentaba Santo Tomds, pero anade aportaciones propias en linea de distin-
guir los diferentes grados de gloria de cada uno, eriginados en la libre voluntad y
llamada del Creador, y respondidos con la libertad del hombre.

En dltimo término la consumacion del amor consiste en amar por el Espiritu
Santo, siendo «erdaderos hijos de Dios» en revelado y manifiesto grado (cf. CB
39,3.4). El eristiano, al final del proceso, es plenamente hijo de Dios, participa de
su sabiduria y su poder, y también de su gloria. Después de haber explicado en
cinco puntos todos los dones divinos que espera el alma recibir para consumar su
glorificacion llega el final del poema.

nombres estos conocimientos experimentales interiores de Dios [...1. Lo llaman contemplacién, éxtasig,
rapto [...] transformacion, union, exultanza; dicen que se trata de un jibilo superior en el espiritu, o
un ser raptado en las tinieblas divinas, de un gustar a Dios, abrazar al espose, besarlo [...] ser introdu-
cideren las divinas estancias, ser embriagado por un torrente de placer [L.]v (cf. . GERSON, Teologia
Mistica...o.c., p. 67). La sintonia con Juan de la Cruz es patente.

2 €1 ). BARUZI, San fuan de la Cruz y ef problema de la experiencia mistica, 0.c., p. 642-643.

#% Esta distincion aparece también en Ruusbroec, con matices semejantes: ¢f. J. V. RUUS-
BROEC, «La pedra brillanty, en Lornament de les noces espirituals, o.c., p. 270-272.

“% «la vida esponsal alcanzada en esta vida incluye la tension hacia las bodas eternas y la espe-

ranza de la consumaciony: M. A. DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 438.

“5 Juan asume de Jn 17 la tension de comunién que aspira a la unién transformante (cf.
BR?'\NDLE_, Biblia en san Juan de la Cruz, EDE, Madrid 1990, p. 102-103), que se desplaza del «ahora
siv hacia el atodavia noy, de la escatologia realizada mds presente en CA, hacia la escatologia futura
predominante en CB. Son dos elementos que aparecen en la revelacion y que determinan la realiza-
cidn del Reino en medio del mundo, Las dos escatologias aparecen en Jn, aunque parece predominar
la primera. Juan de la Cruz desarrolla, apoydndose en el pensamiento jodnico y paulino, la doble
tension, que sélo conduce a la realizacion definitiva fuera de la historia. El que «todos sean uno» de
In 17,21-22 se realiza como don divino y primicia aqui, pero la realizacion definitiva se desplaza a
un mas alli.

244



Tanto en la estrofa 37 como en la 38, incluso en la 39, hemos encontrado
un elemento importante del pensamiento sanjuanista. Para Juan de la Cruz el
tema central de la uni6n con Dios, expresado mediante la simbologia esponsal,
que conduce al desposorio del alma con Cristo, se vincula misteriosamente al
tema de la humanidad-divinidad de Cristo, que Juan relaciona con la imagen
clasica de Moisés (que en la patristica habia recibido ya esta interpretacion, con
Origenes, Gregorio de Nisa, etc.). Siguiendo el modelo de Moisés en la cueva
del Exodo, donde recibe la contemplacién de las «espaldas de Diosy, se intro-
duce la participacion que el alma puede conseguir en la vida divina, gozando
de los misterios de la sabiduria divina y la vida trinitaria. El simbolo esponsal,
parece encontrar su fuente secreta en el misterio de la Trinidad, pero la puerta
que da entrada al Paraiso de la Redencion, donde el hombre recibe todos los
dones divinos es la Encarnacién, donde lo humano y lo divino quedan indiso-
lublemente unificados en la persona del Verbo, y donde la gracia consuma su
funcion salvifica en la humanidad, cuando esta recorre fielmente el camino en
fidelidad por el Espiritu. Este tema es fundamental y, por fuerza, habremos de
volver sobre él.

Un final paradéjico: estrofa 40, «Que nadie lo miraba...»

Y pasamos a la tltima cancion®, con un resumen de las conquistas obtenidas
(cf. CB 40,1). Desasida de todo, vencidos los enemigos, interiores y exteriores,
como el demonio (Aminadab®”’), purificada y reformada toda se prepara para re-
cibir la plenitud de bienes mientras espera serenamente. La porcién sensitiva, que
hasta el matrimonio espiritual no estaba plenamente pacificada, ahora se apresta
a recibir también la influencia de la porcion espiritual para «participar y gozar en
su manera de las grandezas espirituales que Dios estd comunicando al alma en lo
interior del espiritu» (CB 40,5), cosa que hacen «por cierta redundancia del espi-
ritu reciben sensitivamente recreacion y deleite de ellos, por el cual deleite estos
sentidos y potencias corporales son atraidos al recogimiento interior, donde esta
bebiendo el alma las aguas de los bienes espiritualesy (CB 40,6). La espiritualiza-
cion ha alcanzado ya a todo el ser del hombre y lo que antes se oponia a la unién
ahora queda influido y empujado por los bienes que recibe de ella?®.

¢ Thempson comenta este misterioso final: ¢f. C. P THOMPSON, «Aminadab tampoco pare-
efa: presencia y ausencia en el Cantico y en el Cantary, en Insufa 46 (1991) p. 10-11.

*7 Juan de la Cruz ya habfa hablado anteriormente del «los carros de Aminadaby, identifi-
cande a este con el demonio en CB 16,7. Encontramos un precedente de esta interpretacion en
BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaress, o.c., Serm. 39, p. 273-279.
Allf aparecen los carros del faradn, identificados con el demonio, aunque no se menciona el nombre
de Aminadab.

40 E| placer y deleite espirituales de la unién con Dios redunda en lo corporal hasta sus hue-
sos y articulaciones: «Y de este bien del alma a veces redunda en el cuerpo la uncion del Espiritu
Santo, y goza loda la sustancia sensitiva, todos los miembros y huesos y médulas, no tan remi-
sanmente como cominmente suele acaccer, sino con sentimiento de grande deleite y gloria, que
se siente hasta los Gltimos artejos de pies y manos. Y siente el cuerpo tanta gloria en la del alma,
que en su manera engrandece a Dios, sintiéndole en sus huesosy (LIB 2,22). La unién espiritual

245



Y el Gltimo parrafo de la declaracion dice:

Todas estas perfecciones y disposiciones antepone la Esposa a su Amado, el Hijo
de Dios, con deseo de ser por él trasladada del matrimonio espiritual, a que Dios la
ha querido llevar en esta Iglesia militante, al glorioso matrimonio de la triunfante, al
cual sea servido llevar a todos los que invocan su nombre el dulcisimo Jests, Esposo
de las fieles almas (CB 40,15).

Este Gltimo nimero es propio del CB, pero tiene su importancia. Acaba Juan
su obra con una proyeccién de la esponsalidad espiritual del alma con Dios en
el seno de la Iglesia militante, a otra esponsalidad escatoldgica y definitiva en la
Iglesia triunfante. Es muy significativo que Juan, tanto al principio como al final del
matrimonio espiritual, por tanto, en CB 22,1 y en CB 40,15, hace una alusién a los
diferentes planos, personales y eclesiales, en los que contempla la simbologia es-
ponsal. Termina insertando todas las declaraciones en linea del desposorio-matri-
monio del alma con Cristo en una perspectiva general del desposorio-matrimonio
de Cristo con la Iglesia, que adquiere cariz escatoldgico.

Hasta aquf los resultados del andlisis de la simbologfa esponsal en el Cantico
Espiritual. Un resultado evidente de esta investigacidn esla profunda raigambre
biblica y cristiana del pensamiento sanjuanista que, si bien puede haber asumi-
do influencias ambientales de tipo patristico € incluso neoplaténico en ningin
modo queda atado a ellas**?, y las modela con el recurso a la luz que brota
de su propia experiencia mistica. Juan usa las doctrinas que encuentra en su
ambiente, pero su fuente principal se encuentra en una experiencia personal
y comunitaria del Carmelo teresiano interpretada a la luz de la Biblia. Después
de hacer un desarrollo detallado de todas las estrofas del Cdntico Espiritual que
nos han permitido ir entresacando elementos fundamentales del contenido
de la espiritualidad esponsal sanjuanista presentada en CB vamos resumir los
resultados en otro capitulo.

mislica induce una experiencia de placer corporal que llega a todos los miembros del cuerpo. Lo
encontramos también en § 2, 11,1: «grande deleite, y a veces tanto, que parece que todas las
médulas y huesos gozan y florecen y se banan en deleite; cual suele ser la que llaman uncién del
espiritu, que procede de él a los miembros de las limpias almas. Y este gusto del sentido es muy
ordinario a los espirituales, porque del afecto y devocion del espiritu sensible les procede mds o
menos a cada cual en su maneray,

9 Rechazamos la tesis central de E. A. MAIO, St. thon of the Cross: the imagery of Eros, Playor
(Madrid 1973), donde Juan de la Cruz es mds plotiniano que cristiano, considerando las citas biblicas
como acomadaticias: cf. [b. p. 91.101.194.

246



CAPITULO CUARTO

LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DEL CB



Lo e T
e
i‘;; o N@pm%d»mummmq&m L By |
I—\I ,__II_”_ 1,_,I_
5 hm Wm q’!-a mﬂmahd Vi
i.-.' . : E‘ﬂ”ﬂﬂ“ li& tmﬂffgy
e e dndh | et cllidine vﬁwm
. ' Mﬁ-.-' W i SR sty Y el w;ﬂ-om 14:-1»
|-II by !J . u‘r! i h 4 VK s et K | = )
,lll!‘:": SR t_];rlll-.l.zmru.lf-l.‘l 4.th].)-:;"] Al ﬂd-'ﬂ‘]gil‘
! PO MR b pomel vy J}ﬁ»ﬂiuﬂﬁ%&z&dmm& rmhvn
. C S i kel ST i ok
%‘Qﬁll"ﬁ'& A -‘ T Lrmea
o mﬂ-anu-:p-n'l;jl' L S LS
" 1% A Voo r =
L R N ummwmﬁmhm‘:l- eyged @ wut_
: J.'-'JLlu_u ¥ ) } iy el by
||_| RS ""H l l AT,
1_ - ||H_.=¢_L¢mw‘-t* hr Ty
aspaan il | -
'-}F-” "';::ﬂ “H e :'::- 9
o
'I'I e ﬂrm | 4 ; .
}' . 1l‘.‘ i '1** ' b P wq}!
Al . il‘ - | stﬂ-‘nltlmmdn

. ; II;I ||-‘|“|“|i{'.| “un

{Ll”hul- - _.

"’I': l,l_'l‘: .
I e
2. = S,




I. ELEMENTOS FUNDAMENTALES DE LA
ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DEL CB

1. EL CB COMO SINTESIS ESPIRITUAL SANJUANISTA

Tradiciones espirituales asimiladas en el CB

Es evidente que Juan de la Cruz ha recogido numerosos elementos de una
tradicién hermenéutica comun a la espiritualidad eristiana, pero también que, sin
alejarse de ellos, los ha asumido de manera libre y original. Muchos elementos
literarios y teoldgicos sanjuanistas aparecen en autores anteriores y el autor los ha
recibido a través de la liturgia, el oficio divine y la lectura espiritual de los SSPP
o de autores medievales'. Algunos de los temas enunciados no son explicados
de manera clara, y para comprender exactamente lo que quiere decir en su co-
mentario conviene leer los precedentes de la tradicion cristiana que hablan de
los mismos temas en contextos semejantes’. Vamos a hacer ahora una sintesis
de las numerosas doctrinas e ideas recibidas de la tradicion que hemos detectado
en el andlisis de la espiritualidad del Cantico Espiritual B: una reflexion sobre la
espiritualidad esponsal del CB como sintesis de tradiciones recibidas. En la espi-
ritualidad esponsal sanjuanista confluyen tres grandes corrientes teolégicas que
bullian en la teologia medieval del Siglo de Oro espanol:

1. En primer lugar, y como base de todo, esta la espiritualidad esponsal

conservada en la tradicion mondstica. Aqui tenemos la tradicion exegé-
tica alegorico-simbdlica iniciada por Origenes, continuada por Gregorio

' Cf. E CONTRERAS, «El Cantar de los Cantares y Cdntico Espiritualy, en SanjCruz 9 (1993) p.
37-38. Este autor subraya, por ejemplo, la dependencia del Cantico con los Sermones bernardianos:
cf.tb, p. 38-41.

£ Aunque nuestra investigacion estd centrada en el Cintico, vamos usande también con fre-
cuencia, a pie de pdgina, textos aclaratorios de otros autores, incluso de otras obras suyas, porque nos
ssirven para comprender el pensamiento sanjuanista que a veces esta bosquejado en Cintico, pero sin
desarrollar,

249



de Nisa, difundida por Gregorio Magno®, acogida por San Bernardo y
Guillermo de Saint Thierry, etc.

2. Una segunda corriente de influencia muy importante es la espiritualidad
de mtenorldad agustiniana, atenta a lo psicolégico, y que ilumina la doc-
trina trinitaria, que fue continuada de maneras diversas y desarrollada con
peculiaridades propias por la Escuela de San Victor, San Buenaventura, los
misticos de los Paises Bajos (J. Ruusbroec, E. Herp) y alemanes (Eckhart,
Suson y Taulero) y las corrientes de la Devotio Moderna.

3. Una tercera corriente es la teologia negativa o mistica, que tiene sus ante-
cedentes en Gregorio de Nisa y su mayor difusor en Dionisio Aeropagita.

Estas tres corrientes no son homogéneas ni tampoco independientes, sino
que se interrelacionan con frecuencia. La dimension de la espiritualidad esponsal,
por ejemplo, aparece también con frecuencia en autores como Ruusbroec, Herp,
Buenaventura, etc. Todo ello quedaria aderezado con elementos del pensamiento
de Tomas de Aquino, que aparecen en las obras sanjuanistas, pero que conside-
ramos que no funcionan como ejes de su doctrina espiritual. Vamos a hacer un
repaso de la herencia recibida de dichas tradiciones.

Espiritualidad esponsal alegoérico-simbdlica

La espiritualidad esponsal origeniana aporta la genial intuicion, heredera de la
tradicion biblica, de una humanidad convertida en esposa de Dios* en dos dimen-
siones complementarias, una mas tipolégica, donde al esposo-Cristo se contrapone
la esposa-Iglesia, y otra més psicoldgica, donde el alma-esposa va al encuentro de
su Esposo Cristo. La primera es de cardcter mds teolégico-eclesioldgica’, mientras
que la segunda se aplica a la espiritualidad, incluso a la mistica. Para Origenes, el
hombre ha sido creado a imagen de Dios en Cristo, el Salvador. Todos los hombres
deben caminar para participar en dicha imagen, con el progreso diario, segtn el
hombre interior®. La dindmica del proceso espiritual origeniano tiene dos caracte-
risticas: su cardcter inestable, y su tension entre revelacion y ocultamiento’. Para
Origenes la vida espiritual es una ascension dificil con esfuerzo y dolor hasta al-
‘canzar cimas extraordinarias de iluminacién, culminando con la unién mistica
con el Logos. La vida cristiana en el mundo es lucha contra el pecado, las pasio-
nes y el demonio. La renuncia es fundamental, desprendiéndose de lo mundano
y combatiendo la concupiscencia, creciendo en las virtudes. Es fundamental la

YL AL PACHO, «San Gregorio Magnon en DicS)C p. 710-712,

1 Cf. ORIGENES, Comentario al Cantar, Ciudad Nueva (Madrid 1986) p. 168-170; cf. B. AR-
MINJON, La cantata del amor. Lectura seguitla del Cantar de los Cantares, DDB (Bilbao 1997) p. 41.

* La interpretacion eclesial halla sus raices en la Biblia misma, al sustituir la Iglesia como nuevo
Israel, y aparece claramente en la tradicion, con un primer comentario de tipo tipolégico de San Hi-
pOlItO de Roma en el s, 111: cf. Manlio Simonetti, dntroducciény, en ORIGENES, Comentario al Cantar,
o.c,py 24

b Cf. ORIGENES, Homilias sobre el Génesis, Ciudad Nueva (Madrid 1999) p. 92-94.
7 Cf. M. Simonetti, «introducciony, en OR_EGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 24.

250



gnosis, el conocimiento intelectual y amoroso de Dios que permite interpretar
espiritualmente la Revelacién y descubrir el camino hacia Dios. Se necesita un
camino de imitacion y seguimiento de Cristo, camino de la cruz hasta alcanzar su
gloria. En el camino espiritual hay un proceso que se inicia con una purificacion,
pasa por la iluminacién y alcanza la perfeccion de la vida contemplativa, cuando
Dios habita ya en el alma y se realiza la divinizacién. A través de la humanidad
de Cristo se alcanza la divinidad. El hombre unido misticamente al Logos se eleva
hasta la perfeccion de la bienaventuranza del cielo. Al final es amigo de Dios, hijo
de Dios, hermano de Cristo. Vive una unién comparable a la del Esposo-Esposa®.
Con todos estos elementos, podemos considerar a Origenes uno de los pilares
fundamentales de la espiritualidad cristiana, con infinidad de seguidores. Son ele-
mentos que reaparecen de diversos modos en Juan de la Cruz, aunque nuestro
santo los pudo conocer en muchos otros autores espirituales que han desarrollado
las intuiciones origenianas.

Pero también Gregorio de Nisa influye en Juan de la Cruz, especialmente su
idea de progresion en la experiencia cristiana, que reclama una cierta ascética
esponsal y que culmina en la fase de madurez de los perfectos, donde la unién
espiritual con Dios que lleva a la contemplacion eterna de la Belleza divina nos
transforma en su imagen viva®. Para Gregorio, el conocimiento va de lo visible a
lo invisible; para explicarlo toma la figura de Moisés'®, que pasa a ser ejemplo de
contemplativo. El camino espiritual reclama un progreso continuado del conoci-
miento del alma hacia Dios'" y un progreso indefinido hacia la virtud'?. Todas las
cosas creadas, también la naturaleza humana (por la huella que han recibido de la
imagen divina) estan ordenadas a conseguir su plenitud®. Los diferentes grados de
perfeccion son las etapas de la vida espiritual™. En Gregorio se advierte un fondo
neoplaténico del cual brota un optimismo mistico. Supo compaginar la inaccesi-
bilidad de Dios y la capacidad humana de alcanzarlo: hombre, capax Dei'®. La
sintonfa entre la concepci6n nisana y sanjuanista es muy clara™,

# Cf. M. GARCIA COLOMBAS, H monacato primitivov.2, La espiritualidad, BAC (Madrid1975) p. 33.

? Cf. GREGORIO DE NISA Sobre a vicla de Moisés, BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p.
142-143.

10 Cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar de los Cantares, Sigueme (Salamanca 1993}
hom. 11 p. 172.

"OCE Ib. hem. 12 p. 196.

2. Cf. GREGORIO DE NISA, Sobre fa vida de Moisés, I, 5, 0.c., p. 66.

13 Cf. GRECORIO DE NISA, Comentarios al Cantar... o.c., hom. 15 p. 244.

S Gf. b p. 245-246.

5 «la Escritura llama esposa al alma que ama a Dios con todo su corazén, con toda su alma,
con todas sus fuerzas, Dios es el esposo en quien logicamente estdn los mayores bienes esperados en
plena armonia con aquél que deseamos: Llama lecho a la participacion mds perfecta d.el. bien. Llama
noche [...] la contemplacion de lo que se ve, a semejanza de Moisés, que entrG en las tinieblas donde
estaba Dios»: [b. p. 103.

16 Teodoro H. Martin ha afirmado que no hay interpretaciones tan proximas entre s como las
de Gregorio de Nisa v Juan de la Cruz: of. GREGORIO DE NISA, Semillas de contemplacian (Homilias
sobre el Cantar de los Cantares. Vida de Moisés), BAC (Madrid 2001) p. XXV.

251



Esta espiritualidad es recibida en la vida monastica y desarrollada por autores
como San Bernardo. La espiritualidad esponsal bernardiana es el camino de amor
apasionado del alma hacia la union con el Verbo esposo, que la amé y la buscé
primero"”. Las bodas con el Verbo son la meta del camino espiritual para vivir la
unidad del espiritu con Cristo'®. Bernardo es emocional y efusivo. Juan parece
asumir su mismo tono experiencial'®, sus mismas expresiones apasionadas™, seme-
jantes impulsos de una espiritualidad amorosa*’, etc. Se hace eco de la influencia
que la unién con Dios tiene en cada una de las potencias del alma, memoria,
inteligencia y voluntad, aunque hay una primacia de la experiencia del amor so-
bre el conocimiento: «Cuando amo a Dios por medio de mi voluntad, yo mismo
me transformo en ély*2. También encontramos huellas de una doctrina sobre la
redencién® y una mistica de la pasion y de la cruz, enfatizando la importancia
de la humanidad de Cristo, y en muchos otros temas que nos evocan la doctrina
sanjuanista’. Las ideas bernardianas fueron desarrolladas por sus discipulos, parti-
cularmente por Guillermo de Saint-Thierry?® y no es diffcil que Juan de la Cruz las
conociese a partir de ellos.

7 San Bernardo reécoge la intuicion mistica esponsal origeniana y la sittia como centra y sintesis de la
vida espiritual, afiadiendo, con gran insistencia, la necesidad de penetrar los misterios del Verbo encamado
y.de su humanidad: cf. E. ANCILLI, Spiritualita Medioevale, Teresianum (Roma 1983 p. 43.

16 Para ). Sanz la espiritualidad mistico-esponsal bernardiana podria resumirse asi: la union espi-
ritual desemboca en la perfecta semejanza, con un amor puro consumaclo, y un conocimiento integral,
en la contemplacién beatifica, en‘las bodas gozosas del Esposo y la esposa: cf. J. SANZ MONTES, «fllum
totaliter difigasy (3EpAg 15). La simbologia vslr}qn.mf ¢omo clave hermendutica del carisma de Santa Clara
de Asis, Pontificium Athenaeum Antonianum (Roma 2000} p. 247.

' Encontramos, por ejemplo, profusion de elementos experienciales en BERNARDO DE CLA-
RAVAL, «Sermones sobre el Canlar de los Cantaresy en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955),
Serm. 683-85, concretamente Serm 83 n. 13-14.

0 «Cuando veas un alma que dejadas todas las cosas, se adhiere con todas sus ansias al Verbo;
que vive para el Verbo, se rige por El; que concibe lo que ha de alumbrar para el Verbo, que pueda
decir: para mi el vivir es Cristoy el morir ganancia, créela conyuge y maridada con el Verbon: cf. (b,
Serm. 85, n212 p. 571,

2t Sopbre el amor; ¢f. [b., Serm. 83,

2 Citado por San Buenaventura: BONAVENTURA, Solifoqui i altres escrits, Classics del Cristia-
nisme, Edicions Proa (Barcelona 1994} p. 60,

2 Sobre la redencion: ¢f, BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantary, o.c.,
Serm. 82,

* La clave fundamental con la que Bernardo interpreta el Cantar, de que la amada sale bus-
cando al Amado herida de amor por El, representa el contexto fundamental del Céntico. También
coinciden ambos en una misma dindmica de presencia-ausencia, aunque esta dindmica aparece clara
en el Cantar mismo. También algunos simbolos elementales relacionados con Cristo, la luz (cf. Serm,
1,1, 2,2; 15,6) o las sombras (cf. Serm. 48,7.8), o el simbolo del fuego (cf. Serm. 23,6; 31,4), o la
vida cristiana como lucha a muerte (cf, Serm. 22,7; 23,11). Tanto Juan de la Cruz como Bernardo se
pierden en bellas descripciones del amor de Dios, la hermosura del Amado, etc. Y al final del camino
espiritual Bernardo alude a las bocdas misticas («unitas spiritusy) que conduce a la semejanza plenal yla
transformacion amorosa (cf, Serm. 82).

 También para este autor la fe conduce al conocimiento de Dios y la experiencia trinitaria, a
través de una primacia del amor que asume el conocimiento, purifica y santifica la persona, condu-
ciendo a la contemplacién mistica: cf. AAVV,, Diccionario de la Mistica, P. Dinzelbacher (ed.), Monte

252



Espiritualidad de interioridad psicoldgica

Hemos hablado de una segunda corriente de influencia agustiniana. San
Agustin es el Santo Padre citado en mds ocasiones por Juan de la Cruz, tres de
ellas en el Cdntico®. Juan ha heredado la corriente de espiritualidad de interio-
ridad psicol6gica de linea agustiniana””. Reconocemos en el santo carmelita los
elementos de un mismo proceso de iniciacion al conocimiento de Dios, que va
«de las cosas exteriores a las interiores, de las inferiores a las superioresy, con tres
pasos esenciales (pregunta al mundo, vuelta a la interioridad, trascendimiento
de uno mismo) caracteristicos del itinerario agustiniano hacia Dios?. Otros ele-
mentos suyos parecen haber dejado huella en Juan, como la incomprensibilidad
del conocimiento divino, la «docta ignorancia, o la concepcién de un hombre
cuya grandeza se revela en su creacién a imagen divina, que lo hace «capax Dei»,
capaz de participar en la naturaleza divina® recibiendo gracias de conocimiento
y de amor que conducen a la iluminacion y a la felicidad®. También hemos en-
contrado, en diversas citas, una influencia de las aportaciones agustinianas a la
doctrina trinitaria, en cuanto a su teologia sobre el Espiritu Santo'y la explicacion
psicolégica de la Trinidad®.

Pero Juan de la Cruz debié recoger también ideas agustinianas de sus segui-
dores y difusores, como la escuela de los victorinos (Hugo y Ricardo de San Victor,
etc.), corriente de tedlogos espirituales floreciente en el siglo Xl en un monasterio
urbano de canénigos agustinos de las afueras de Paris, seguidores de San Agustin
y también de Pseudo Dionisio, que hicieron un interesante esfuerzo para funda-
mentar la sacramentalidad del mundo en la participacion del ser divino, por la

Carmelo (Burgos 2000) p. 472. Es particularmente importante su Carta a los frailes del Monte de Dios,
que durante mucho tiempo fue atribuida a su maestro San Bernardo (cf. GUILLERMO DE SAINT THIE-
RRY, Lettre aux Fréres du Mont Dieu (Lettre d’or), SC 223, Cerf, Paris 1985), donde el papel del E.S. en
la experiencia'de comunitn amorosa espiritual se vincula a la intimidad trinitaria, con la perspectiva
de la vision beatifica escatolSgica, ya en esta vida, etc.

% En CB 1.6 cita un texto atribuida a San Agustin y una obra titulada Solifoquios, que era ap6-
crifa: CantB 22 parte'p. 38, nota 17. Es muy probable, sin embargo, que Juan de la Cruz conociese
obras muy difundidas como las Confesiones, o De Trinitate, también los comentarios a salmos. Para la
influencia agustinimia en Juan de la Cruz: cf. A, PACHO, «San Agustin y Juan de la Cruz» en DicS)C
p. 41-46.

27 Tambien en Agustin encontramos elementos esponsales. «Qué cosa, por tanto, es la vestidura
nupcial? Estaz el fin del Evangelio ~dice el ApGstol—es la caridad de un corazon puro, de una concien-
¢ia buena y de una fe sincera (1 Tim 1,5). He aqui la vestidura nupcialy: SAN AGUSTIN, Sermones
90,6, citado en TexPat p. 253.

= Cf. A. TRAPE, «San Agusting, en INSTITUTO PATRISTICO AUGUSTINIANUM, Patrologra i,
La edad de oro de la literatura patristica latina, BAC (Madrid 2% 1986) p. 490-491.

# Cf. Ih. p. 492-493.

® Cf, Ib. p. 502-507. El tema de la bienaventuranza tiene una importancia central en el pensa-
miento agustiniano (cf, E. VILANOVA, Historia de la teologia cristiana, vol 1, Herder, Barcelona 1984,
p. 154) y sintoniza con ¢l sanjuanismo.

1 Sobre este tema: cf. A. TRAPE, «San Agustiny en DicSJC p. 511-512.

253



cual todo acaba convirtiéndose en simbolo de la divinidad®. Estas ideas fueron
asimiladas y refundidas por nuevos autores como San Buenaventura. Su teologia
de la creacién, por ejemplo, se basa en la ejemplaridad, centro del pensamiento
franciscano, seglin el cual el mundo creado es un espejo, sombra y semejanza de
la bondad divina®. La vida cristiana, a la luz del Soliloquio buevanenturiano, es un
camino de discernimiento para distinguir la sabiduria divina, con un esfuerzo ascé-
tico para renunciar a ciertos bienes para obtener otros mayores, mediante la simpli-
cidad y pobreza, la oracion y el deseo, con la fe que conduce al conocimiento y al
amor de Cristo*. Buenaventura recoge elementos mltiples de la tradicién monas-
tica: una espiritualidad de interioridad deudora de San Agustin, la caracterizacion
del alma-esposa atenta a Cristo, su esposo, y un camino de amor centrado en
la voluntad, que tiene primacia sobre el entendimiento y la razén, recopilando
citas de San Agustin, San Bernardo, San Anselmo, San Gregorio Magno y Hugo y
Ricardo de San Victor. Para San Buenaventura la experiencia mistica culmina en
la divinizacion del hombre®, que llena el entendimiento con la sabiduria que pro-
cede de Cristo, y la voluntad con la accién amorosa del Espiritu, como Bondad, lo
que consigue también la humanizacion hacia todo lo creado’.

Siguiendo esta tradicion espiritual en el centro de Europa también encontra-
mos una huella de la mistica renana y flamenca, desde el maestro Eckhart, J. Tau-
lero”, E. Suso, J. V. Ruusbroec?® y E. Herp, con suinsistencia en la vivencia interior
que conduce a la transformacion de las facultades del alma, memoria, inteligencia
y voluntad, concentradas en la unidad del espiritu hasta que el hombre interior
goce de la contemplacién divina. Juan'de la Cruz recoge elementos de esta co-
rriente que influird en la Devotio Moderna, extendida por Europa.

2 .Cf. Josep Batalla, «introducciéw en RICARD DE SAN VICTOR, Sobre la Trinitat, Classics del
Cristianisme, Edicions Proa (Barcelona 1991) p. 21.

. Cf. AGUSTI BOADAS, «introduccion, en BONAVENTURA, Soliloqui'i altres escrits, o.c., p. 23.

% Cf. Ib:, p. 26.

% Lavida y el ser del hombre es experiencia. de Dips, religacion, retorne o divinizacion: cf. [b.
p. 89-90.

0 Cf. A BOADAS, «Bonaventura de Bagnoregion, en B L. FONT (ed.), Historia del pensament
cristia, Edic. Proa (Barcelona 2004) p. 338-339.

7 Encontramos textos cercanos al pensamiento sanjuanista: «Cuando Dios todopederoso quiere
renovar completamente un alma, se vale de las mds duras y penetrantes aflicciones, a fin de purificarla
y hacerla asi experimentar una dichosa y divina transformaciony: TAULERO, Int. ¢. Il, citado en . G.
ARINTERO, La evolucidn mistica, en el desenvalvimiento v vitalidad de la Iglesia, BAC (Madrid 1952)
p. 502, nota 40.

% También para Ruusbroec la identidad profunda del alma y de todas las cosas creadas estd
ligada al Verbo y su humanidad, donde se realiza la imagen y semejanza divina y se penetra la vida
trinitaria. El alma accede a este misterio por la unién con el Verbo: cf. . V. RUUSBROEC, Lornament
de les noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Edicions Proa (Barcelona 1993) p. 233-235. Es
notable la semejanza de la concepcion teoldgica del mistico holandés con Juan de la Cruz, aunque
tampoco se puede demostrar una dependencia directa, ya que las ideas de Ruusbroec fueron asumi-
das y divulgadas por otros autores bien conocidos en el Siglo de Oro espanol, como Enrique Herp y
Dionisio el Cartujano, y refundicdas en otras obras, algunas tan famosas como la Imitacién de Cristo de
Tomds de Kempis. Para este tema, P GROULT, Los misticos de los Paises Bajos v la literatura espiritual
espanola def siglo XV, FUE (Madrid 1976).

254



Espiritualidad negativa-mistica

Otra linea importante asimilada por Juan de la Cruz es la influencia directa o
indirecta recibida de la teologia simbdlica de Dionisio Aeropagita®®, quien pone
las bases de un uso adecuado de los simbolos naturales aplicados al conocimiento
divino y su camino hacia la teologia mistica. Toda la espiritualidad cristiana debe a
Dionisio la distincion del camino espiritual en tres fases ascensionales hacia Dios:
purgativa, iluminativa y unitiva®®. Juan conocié las ideas del autor de Los Nombres
Divinos, recoge sus afirmaciones sobre la incognoscibilidad e inefabilidad divinas
y también parece heredar reflexiones de su Teologia Mistica cuando asume la via
negativa para acceder a Dios en su insondable trascendencia, en cuyo contexto
se interpreta la noche mistica como experiencia de tinieblas divinas*’. Pero pudo
recoger las ideas de su ambiente®, ya que esta linea de espiritualidad aparece
también asumida en la mistica renana y flamenca, y en muchos autores de la épo-
ca®. Se trataba de ideas recogidas en tratados como la Teologia Mistica de Jean
Gerson*, que seguramente conocio Juan.

Con las influencias de ciertos elementos de estas tres corrientes esenciales,
que aparecen también mezcladas en compendios teoldgicos y autores de la épo-
ca, Juan de la Cruz elabora su propia sintesis®. No es fdcil saber si Juan ley6

% Aparece citado en CB 14-15,16, y también en § 2,8,6, en N 2,53 y en LI B 3,49.
% Cf. E. VILANOVA, Historia de la teologia cristiana; 0.6, p. 174.

1 En el tema de la «noche espirituals es evidente, por otro lado, el precedente de Gregorio de
Nisa, con su vision del Moisés mistico.

2 Sobre las influencias del Pseudo-Dionisio habria que decir que aunque Juan lo cita en cuatro
ocasiones (CB 14-15,16; 5.2,8,6; N 2,5,3; LIB 3,49) se trata siempre de la misma cita que corresponde
al cap. 12 del De mystica Theologia (PG 3,.p. 997-1000). Podria ser una cita indirecta, no tan impor-
tante. En CB 37,7 se adivina su influencia con la doctrina de Dios y sus atributos bajo la imagen de una
figura circular: cf. SAN JUAN DE LACRUZ, Obras completas (edic. de Eulogio Pacho), Monte Carmelo
(Burgos 7%d. 2000) p. 918, nota 3; ei. DIONISIO AREOPAGITA, De divinis nominibus IV, 13, PG 3, p.
712-713. Juan de la Cruz toma ideas de la tradicion dionisiaca, pero se distancia de ella al adaptarla a
su propia concepcion de teologia mistica, menos ligada a una filosofia-antropologia neoplaténica: f,
. DE ANDIA, «La teologia mistica de San Dionision, en ACTAS vol. 3 p. 124. Este articulo presenta las
relaciones y diferencias entre ambos: p. 97-125.

1 Vicente Muniz Rodriguez cree que Juan de la Cruz recibe influencia de Dionisio a través de
la lectura de este y de los comentarios que hace de €l Santo Tomds: V. MUNIZ RODRIGUEZ, «El mis-
terio Irinitario en Dionisio Aeropagitay, en EstudTrinit vol. 16 (1982) p. 205; <f. «Denys |'Aréopagiten,
DicSp p. 399-408. E. Pacho, sin embargo, se inclina a considerar la herencia de ideas asimiladas en el
ambiente, y no tanto una lectura directa de sus obras: cf. E. PACHO, «Pseudo Dionisio Aeropagitay,
en DicS)C p. 165-169.

“ Aungue el nombre weologia misticay viene del Pseudo-Dionisio, el uso mis desarrollado del
término aparece en Hugo de Balma y también lo usard Dionisio el Cartujano, pero Juan de la Cruz
pudo recibirlo mas bien de la obra de Gerson, que la define como carte de amor, usandolo en sentido
semejante a Juan: cf. |. GERSON, Teologia Mistica. Prima versione italiana commentata con testo latino
a fronte a cura di Marco Vannini, Edizione Paoline (Milano 1992), Tractatus Primus, Considerazione
Vill, p. 77-81.

* Ya el primer bidgrafo oficial buscaba las fuentes sanjuanistas, senalando al Aeropagita, San
Gregorio y Santo Tomds: cf. JOSE DE JESUS MARIA (QUIROGA), Vida de San Juan de la Cruz, Monte
Carmelo (Burgos 1927) p. 14-15; 284,

255



los autores directamente. Consideramos, mas bien, que recibe la difusién de sus
ideas, tal y como circulaban por su época, ademds de la lectura y meditacién pa-
tristica de la vida conventual carmelitana. En cualquier caso, es evidente que Juan
comparte ideas con estas tradiciones, recibiendo la herencia de estos autores.
Pero lo que nos interesa es el resultado en la obra sanjuanista, donde las fuentes
parecen perderse para refundirse en una sintesis original. Aunque encontramos en
el CB las huellas de todas estas influencias, no podemos afirmar una dependencia
directa esencial con ninguna de ellas que llegue a desvirtuar la originalidad de la
sintesis sanjuanista.

La sintesis del CB

En CB Juan de la Cruz ha asumido el estilo exegético alegorico-alejandrino
para interpretar la Biblia, y sigue de cerca aquella concepcion origeniana que
contempla toda la humanidad como una esposa en busca de su Esposo-Cristo,
asumiendo los dos niveles, el individual y el colectivo-eclesial**. De Gregorio
de Nisa asume la concepcién ascensional de una espiritualidad siempre en ca-
mino constante y progresivo hacia la perfeccion. Para Gregorio este camino no
acaba nunca, en cambio Juan de la Cruz va a remarcar lo mucho que en esta
vida se puede alcanzar, en el matrimonio espiritual, de la sabiduria y la fruicién
divinas. Con San Agustin y los misticos centroeuropeos parece compartir la di-
mension de profunda interioridad donde se llevan a cabo los procesos impor-
tantes de basqueda divina, con las necesarias purificaciones y oscuridades, pero
también los gozos experimentados en lo profundo del alma. Pero se aleja de la
sobriedad conceptual y objetivista en la que a veces se expresan estos Gltimos,
acercandose mds al entusiasmo apasionado de San Bernardo, con sus hermosas
consideraciones sobre el amor y sus sentidas reflexiones sobre la pasion y la cruz
de Cristo. Con San Agustin y Buenaventura comparte la basqueda cognoscitiva
de Dios que parte de la naturaleza creada, y sus vestigios divinos, y concluye
en la interioridad, donde Dios inhabita’’. Pero probablemente ninguno de los
autores que le influyen (salvo quizas Teresa de Jestis) habia expresado con tonos
tan experienciales los deleites recibidos en la unién con Dios en lo intimo del
alma y se habfa aventurado a expresar la participacion que el alma consigue en
la vida intratrinitaria. La influencia evangélica y la propia experiencia personal,
apoyada en una nueva valoracién de la Encarnacién y la humanidad de Cristo
(que también encontramos en San Bernardo y en Santa Teresa) llevan a Juan
de la Cruz a superar los planteamientos neoplatonicos que tendian a la division
de lo material y espiritual, y a presentar con valentia insuperable una nueva va-

# Juan de la Cruz asume también la profunda vinculacién entre la doctrina esponsal del alejan-
drine y una mistica vivencial interiorizada, que después sirve de base para una transmision discipular.
Acertadamente subraya este elemento origeniano: ¢f. . SANZ MONTES, La simbologfa esponsal como
clave hermenéutica... o.c., p. 197-200.

- Un tema que aparece mucho en la tradicion patristica, por ejemplo en G. de Nisa: ¢f. GRE-
GORIO DE NISA, Comentaria al Cantar, o.c., hom. 10; cf. GREGORIO DE NISA, Semillas de contem-
placion... o.c., p. XXIII.

256



loracién de todo lo creado, cuando el alma ha sido purificada en la unién con
Cristo para descubrir la huella de la belleza sobrenatural que se esconde en las
criaturas. Vamos a seguir el hilo del CB.

Se puede afirmar que el CB es la sintesis completa del pensamiento sanjuanis-
ta, aunque para percibirlo sea necesario un profundo conocimiento del lenguaje y
del pensamiento del autor*®. El CB es «la propuesta mds arménica, representativa,
completa y atrayente»*” de Juan de la Cruz, con una integracion adecuada de las
propuestas que ha ido desarrollando parcialmente en las distintas obras anteriores
(S, N, LIAP™®, que venian a completar la intuitiva obra genial del CA*'. En todas sus
grandes obras encontramos la huella, con diferentes perspectivas, de su experien-
cia autobiogréfica toledana®. El conjunto de las obras, y la clave del amor que
centra el CB nos muestran el pensamiento de su autor en unidad™ y la continui-
dad en las distintas obras culminando en la Llama®. El titulo de Cristo-Esposo es
una categoria fundamental del pensamiento sanjuanista, explicita en el Cdntico
e implicita en el resto de su obra, que estd relacionada con otra serie de titulos™
que enriquecen y complementan su contenido: Amado, Hermano, Companero,

#' Para una vision global de su proyecto espiritual: cf. £. PACHQO; San Juan de la Cruz. Proyecto
espiritual. Lectura ordenada de [os textos, Monte Carmelo (Burgos 1989) p. 11-29; cf. A, M. LOPEZ
DIAZ-OTAZU, Aproximacion a san‘Juan de la Cruz de la mano. de'santa Teresa, Narcea (Madrid 1990)
p. 154-168.

ES) vol. 1 pi 753; cf. ES] vol. 2 p. 680.

o CLES vol. 1 p. 6.

51 Las cuatro grandes obras de Juan fueron escritas en pocos anos, desde 1582 a 1588. Las lineas
maestras del pensamiento del auter aparecen en todas sus grandes obras, aungue con perspectivas
muy diversas, v algunas desarrolladas, otras aludidas en cada caso, segdin la intencion propia de cada
obra particular: ¢f. ES] vol. 2 p. 414; 432. Subida y Noche codifican una mistica de la oscuridad en la fe
contemplativa, mientras CB y LI definen una mistica de la luz, donde la fe se clarifica en contemplacion
iluminativa v unitiva: cf. S} vol. 2 p. 365.

2 Ademds del Cantico y la Llama, también la poesia de la Noche oscura parte de una expe-
riencia autobiogrdfica del autor. Con acierto se ha dicho: «Fenomenoldgicamente hablando, San
Juan de la Cruz adquirig. alli la intencionalidad que iba a guiar su vida y animar sus escritos: el
nacimiento de la luz del centro mas oscuro de lanoches: J. §. SANCHEZ DE MURILLO, «Estructura
de pensamiento en Juan de la Cruz...», en AAVV., Experiencia y pensamiento en San Juan de fa Cruz,
EDE (Madrid 1990) p. 321.

51 gla ascesis exigida tiene sentido a la luz de la gracia y la gloria vislumbradas en Cinticon: O.

SONZALEZ DE CARDEDAL, «Memoria, misterio'y mistica en San Juan de la Cruzy, en ACTAS vol. 3
'p. 450. La S'y'la N han de ser lefdas a la luz de Romances y sobre todo, del Cdntico. Separadas de estos,
la primera puede interpretarse erréneamente como un inhtimano voluntarismo ascético de improba-
bles perfecciones, mientras que la segunda se asemeja a una sugerente mistica filosofica de silencios
y vacios inefables.

3 La Llama continta el espiritu del CA-CB, que ha pasado, con la misma inflamacién de amor,
del dia a la noche. Si bien el Cintico (cf. CB 14-15) nos descubria la presencia de Dios impresionante
en sus atributos y virtudes a plena luz del dia («Mi amado, las montanas, los valles solitarios») en un
presente eterno que parecia abarcarfo todo, noche y dia (da noche sosegada, en par de los levantes del
aurora...») la Llama evoca la presencia de Dios resplandeciente en medio de la noche; con los mismos
atributos y virtudes, comunicando al alma luz y calor, inflamdndola en amor (cf. LIB 3,2), transforman-
dola en divina (cf. LIB 3,8).

55 €, . RUIZ, Mistico y maestro San fuan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 130-132.

257



Salvador. Para expresar la naturaleza de la unién de amor del hombre con Dios,
Juan usa la simbologia esponsal.

En Juan de la Cruz toda la revelacién se puede sintetizar como un misterio es-
ponsal*®: «La verdad de las verdades y la sustancia de la Sagrada Escritura es el Mis-
terio del Hijo y de su Iglesia, «Matrimonio de Amor» totalizado y fundido en el
misterio de Amor de Dios y de su plan de salvacion para todos los hombres»™. Pero
la espiritualidad esponsal sanjuanista, no es igualitaria en su origen, sino que parte
y se nutre de la iniciativa amorosa de Dios. Hay por tanto una reconstruccion, un
rescate, una redencion®® de «a noviay. Dios mismo ha de preparar a la humanidad
como Esposa digna del Hijo, para la unién. Dios es el Esposo que viene a rescatar
a la doncella de Israel, es el «goel»™, que redime las culpas y trae la salvacién, que
es participacion en la vida divina, unién con El. La espiritualidad sanjuanista nos
sumerge en una esponsalidad atipica, donde no son «dos igualesy que se unen,
sino una plenitud del Esposo que edifica en el vacio de la criatura, regenerdndola
y capacitando la unién y el amor de igualdad®. Los dos sujetos de la esponsalidad
marcan dos perspectivas: una la de Dios, la otra, la del alma. Estas dos perspectivas
se corresponden con los dos usos que Juan de la Cruz hace del simbolo esponsal.
La primera es la perspectiva de Dios, que ya hizo su desposorio pleno y definitivo
con la humanidad-Iglesia en el drbol de la cruz, por el misterio de la Encarnacion-
Redencion. Sin embargo, la Esposa-lglesia es una eomunidad de personas libres, y
por ello, el desposorio solo puede realizarse por el lado humano cuando las perso-
nas aciertan el camino hacia la unién con Dios y alcanzan las dltimas etapas: es el
desposorio de la unién mistica del alma con'su Esposo”.

. La clave nupcial se esconde en el fondo del misterio de la relacidn de la humanidad con
Dios, de Cristo con su Esposa: «La creacion, o todo aquello que estd fuera de la realidad misma de
Dios asume la categoria de nupcialidacl: es la esposan: 5. CASTRO, Cristo, vida del hombre (£l camino
cristolégico de Teresa confrontado con el de Juan de la Cruz), EDE (Madrid 1991) p. 134,

7 CEMLA. CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologla de amor, Monte Carmelo (Burgos
1980) p. 61.

 Conviene tenerien cuenta todos los matices de este término biblico: ¢f. X. LEON DUFOQUR,
Vacabulario de Teologia Biblica, Herder (Barcelona 152 ed. 1990) p. 757-762.

" Cf. M. COCAGNAC, Los simholos biblicos, Descle (Bilbao 1994) p. 221-223.

“ F Urbina senala que «a persona humana, en su estructura profunda, queda definida como un
«ser vacio en si mismon, pero «destinado a la plenitud en Dios. Un ser para Dios»: cf. E URBINA, La
persona humana en Juan de la Cruz, Instit, Social Leon Xl (Madrid 1956) p. 195.

61 M. A. Cadrecha analiza el pensamiento sanjuanista distinguiendo dos partes, que contem-
plan, en primer lugar, el amor descendente de Dios [reﬂe]ado en los Romances de la Trinidad), y a con-
tinuacion, la respuesta de la humanidad a Dios en gracia y en amor, para corresponder a este amor: cf,
M. A. CADRECHA, San fuan de Ja Cruz. Una eclesiologia de amor, 0.c., p. 11-13. Las cuatro grandes
obras sanjuanistas (S, N, CB, LIB) responden a esa finalidad de iluminar el camino de la humanidad
hacia Dios, en respuesta amorosa digna del amor que la ha convocado. En cierto sentido, la Llama
cierra el ciclo iniciado en R con un didlogo intratrinitario origen de todo, que en la Encarnacion origina
una dindmica esponsal en la Creacidn, a la que responde el alma de modo personal en el Cntico
Espiritual. La Llama concluye este recorrido con la manifestacion en plenitud de la vida intratrinitaria
en el centro del alma. [lama es una obra sintomatica y tltima, que refleja una cierta radicalizacion
de la postura sanjuanista, en el sentido de que descubrimos la reafirmacion de las mds altas etapas
de la vida mistica y de lo que el alma puede alcanzar en la unién con Dios, increible para una vision

258



En Juan de la Cruz nos encontramos diferentes maneras de usar el simbolo
esponsal que se pueden resumir en dos: una mas teolégico-dogmatica y la otra,
de pedagogia espiritual. Son dos grandes concepciones del desposorio entre Dios
y el hombre:

— Uno es el de Dios con la humanidad, que se concreta en la imagen de
Cristo-Esposo con la Iglesia-Esposa, que corresponde a la unién realizada
«a ritmo de Dios», y de la cual participa el hombre mediante el bautismo.
Corresponde a las alusiones sanjuanistas al desposorio nupcial de la cruz, al
bautismal, al de la Encarnaci6n y al de la Redencion. Aparece claramente
en CB 23" y tangencialmente en algin otro lugar del CB. Es el que predo-
mina en los Romances sanjuanistas.

~ El otro es el del desposorio de la via de perfeccién o de la unién. mistica
del alma con Cristo-Esposo. Este corresponde al camino personal de la vida
espiritual que predomina en el Cdntico Espiritual, y que subyace también a
LI, incluso a S y a N. Una concepcién mds personalista y pedagdgica.

El doble uso genérico del simbolo esponsal queda diferenciado claramente
en CB 23,6, texto ya citado que habla de ambos, y que significativamente dice:
«este es por via de perfeccion, que no se hace sino muy poco'a poco por sus tér-
minos, que, aunque es todo uno, la diferencia es que el uno se hace al paso del
alma, y asi va poco a poco; y el otro, al paso de Dios y asi hdcese de una vez».
Y entre lineas ya ha senalado que: «aunque es todo uno». Forman parte ambas
dimensiones de un mismo misterio de unidad esponsal en el corazén de Dios
mismo. Veamos el nivel colectivo.

El ambito colectivo de la Iglesia Esposa: una eclesiologia implicita

La vida histérica de Cristo con todos sus misterios, que culminan en la cruz,
es el tiempo de bodas de la humanidad con Cristo (cf. CB 23,6), que se expresa
en el bautismo®. Este nivel del desposorio, realizado ya del todo por Dios, es una
dimension subyacente de todo el pensamiento de Juan de la Cruz, que aparece
en diversos momentos en el Cntico Espiritual pero que no resulta demasiado
explicitado, ya que se da por supuesto®™.

En diversas ocasiones se menciona a la Iglesia como marco y objetivo funda-
mental de la union esponsal. En CB 30,7 se alude a la Iglesia-esposa que trae como
regalos tres guirnaldas que adornardn al esposo con inmensa gracia y hermosura:
la de las virgenes, la de los santos doctores, la de los martires; pero no desarrollaba

puramente humana o para ciertas concepciones espirituales, y a su lado, encontramos la:mds amarga
queja de suautor, al constatar que tales tesoras estan perdiéndose por la mala direccion espiritual de
los pastores de almas.

o dentificamos con este el desposorio de la Encarnacion que aparece en R y también lo asimi-
lamos al desposorio de la Redencion del poema Pastorcico.

8 Cf ), CASTELLANO, «Mistica bautismal. Una pdgina de san Juan de la Cruz a la luz de la
tradicidny, en AAVV. San Juan de la Cruz: Didlogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p. 127-144.

“ Aparece de manera accidental en diversas citas y lo mismo ocurre en Subida o Noche.

259



esta imagen. En CB 36,5 se alude explicitamente a la Iglesia como «cuerpo mistico
de Cristox. Se trata de alusiones circunstanciales que nos permiten descubrir un
substrato del pensamiento del santo que en dicha obra no le interesa desarrollar.
Significativamente, al final del Cdntico, los temas de la humanidad de Cristo y la
Trinidad se vinculan a la Iglesia peregrina, a la que «Dios la ha querido llegar en
esta Iglesia militante, al glorioso matrimonio de la triunfante, al cual sea servido
llevar a todos los que invocan su nombre el dulcisimo Jests, Esposo de las fieles
almas. Al cual es honra y gloria, juntamente con el Padre y el Espiritu Santo» (CB
40,7). Por tanto, todo el proceso espiritual del alma en camino hacia la unién con
el Esposo esta contemplado en el seno de la Iglesia-Esposa. Y también es significa-
tiva la alusion trinitaria, al final. '

Toda la esponsalidad sanjuanista, como experiencia de unidad con Dios que
inserta al hombre en el misterio de la vida trinitaria, introduciéndole en las mis-
teriosas relaciones intradivinas, apunta unas profundas conclusiones eclesiol6gi-
cas®. La espiritualidad esponsal sanjuanista contempla lasalmas en el seno de la
vida de la Iglesia®®. Ya senalaba Pablo VI que la esencia intima de la Iglesia no esta
en sus estructuras sino en su unién mistica con Criste®. En este sentido podemos
descubrir en Juan de la Cruz la experiencia esencial para la vida eclesial, a pe-
sar de la aparente ausencia de reflexiones propiamente eclesiologicas, que estan
implicitas. Toda la reflexion y la experiencia del santo carmelita estan orientadas
hacia el misterio del Amor divino® que ama la humanidad como Esposa unida al
Hijo, llevandola a participar de la vida intratrinitaria®”. Juan considera a la Iglesia
como la Esposa de Cristo de manera primaria y esencial, como consorte preparada

 Autores como Lucinio del Santisimo Sacramento, José Vicente de la Eucaristia y M. A. Cadre-
cha han enfatizado el sentido eclesial de la obra de Juan de la Cruz, aungue no sea tan explicito en
su obra escrita,

" Siguiendo la tradicién patristica: «Efectivamente, la esposa del Verbo, el alma, que estd en la
«casa real, esto es, en la Iglesia, aprende del Verbo de Dios tode lo que estd depositado v escondido
en el i'('l.,lf) palacio.y.en la cimara del tesoro del rey»: ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., , p. 252,
Una vision completa y sintélica de la Iglesia como esposa de Cristo, que incluye también un resumen
dela dnurma de los SSPP: f. O, CASEL, Misterio de la Ekklesia, Guadarrama (Madrid 1964) p. 73-127.

“CEn su discurso en el concilio Vaticano |l del dia 21 de nov. 1964: cf. AAS, 56, (1964) 1014;
en VATICANO I, ENCICLOPEDIA CONCILIAR, Historia, Doctrina, Documentos, Regina (Barcelona
2%d. 1966) p. 1220.

% Cf. GABRIELLE DI S. MADDALENA, San Giovanni della Croce, Dottore dell’Amore: divino,
Edixioni di Vita Cristiana (Firenze 22 ed. 1943) p, 177
' Esta dimensién del pensamiento sanjuanista aparece clara en los Romances. La creacion ha
sido puesta por Dios en funcién de este desposorio de Cristo con su lglesia: «el mundo criado habia;
/ palacio para la esposa, / hecho de gran sabiduriap (R 102-104). La finalidad Gltima de la creacion es
la voluntad divina de entregar su Amor a la Iglesia-Esposa: «Que como el Padre y el Hijo, / y el que
de ellos procedia / el uno vive en el otro, / asi la esposa serfa,/ que dentro de Dios absorta, / vida de
Dios vivirfay (R 157-166). Esta idea sanjuanista era mantenida por Origenes, pero ya se encuentra en
textos paulinos como Ef 1,3-11 y Col 1,15-20. Se anuncia la plenitud de gloria a la que estd llamada
la Iglesia, como participacion de la vida de amor y de unidad divinas: «el amor de un mismo esposo,
una esposa los hacian (R 123-124).

260



por Dios para su Hijo™, y hacia la cual confluye la voluntad divina de toda la crea-
cion (cf. R 32). Sélo como consecuencia podemos afirmar que la esposa de Cristo
es el alma, a nivel personal-individual, que es lo que podriamos interpretar del
conjunto de las cuatro grandes obras sanjuanistas”.

Dada por supuesta la esencial dimensién comunitaria eclesial de la salvacién,
Juan de la Cruz se va a mover en el dmbito mas personal, intimista, en linea con
la devotio moderna que tanta influencia ha dejado en la espiritualidad occidental.
Por otro lado, el nivel individual que Juan resalta globalmente en sus grandes obras
responde también a la absoluta y necesaria dimensién personal por la que ha de
pasar la experiencia salvifica, en la cual siempre se respeta la libertad humana.
Es aquello que senalaba Harnack: «El Reino de Dios viene cuando viene a los
individuos concretos, entra en sus almas y estas lo aprehenden [...] es la soberania
del Dios santo en los corazones individuales, es Dios mismo con su fuerza»’™. La
dimensién comunitaria es esencial, sin embargo pasa necesariamente por la expe-
riencia personal, que es la que Juan va a iluminar en su obra, porque la comunidad
es el resultado maduro de la confluencia de caminos personales. La importancia
que hemos detectado del contexto vivencial de relacion con las carmelitas (cf.
CB 25) en el que se gestd el Cintico y que queda patente en todas las etapas
de la gestacion de la obra expresan de manera evidente la importancia de la
dimension comunitaria eclesial no sélo en la doctrina sino también en la vida
de su autor. El magisterio espiritual sanjuanista se extendié entre los frailes, las
monjas y también laicos/as. '

Pero ademads es muy significativa la actitud de sujecion de Juan a las es-
tructuras jerdrquicas eclesiales, atestiguada frecuentemente en sus escritos™. Se
trata, al mismo tiempo, de una experiencia personal y de una doctrina recla-
mada a sus discipulos™, que no supone ningtin obstdculo a la perfeccion espi-
ritual personal de unién con Dios. En el trasfondo se dibuja una idea motriz: la
presencia de Cristo, encarnado, esposo de la Iglesia, perdura en el seno de ella.

.Cf. M. A, CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologia de amor, o.c., p. 147-148. Para
una sintesis de la vision eclesiolégica implicita: f. [b. p. 183-185.

71 En este sentido, los Romances sitdan de manera adecuada el pensamiento del autor, que
después se deslizard en un sentido mds concreto y pedagégico de direccion espiritual en el resto de
sus obras. Lo que en los Romances se aplica al amor esponsal de Cristo-iglesia, en el Cdntico se aplica
a Cristo-alma.

20 A VON HARNACK, citado en G. LOHFINK, La lglesia que Jests queria, Desclée (Bilbao 1986)
p. 10:11.

Y si yo en algo errare, por no entender bien ast lo que en ella como en lo que sin ella dijere,
no es mi intencian apartarme del sano sentido y doctrina de la santa Madre Iglesia Catélica, porque en
tal caso totalmente me sujeto y resigno no solo a su mandato, sino a cualquiera que en mejor razén de
ello juzgarex (S, pral.2). Ello contradice claramente una opinién poco justificada quelo presenta como
rebelde y contestatario, tal y como aparece en la obra de ). C. NIETO, Mistico, poeta, rebelde, santo:
en torno a San Juan de la Cruz, Fondo de Cultura Econdmica (Madrid-México 1982).

" Sobre la obediencia a Dios en los «preladosy: cf. Caut 12.

261



La Encarnacién perdura en el seno de la Iglesia, a través de su cuerpo™. No hay
aqui una identificacion ingenua con las estructuras, ni una idealizacién ante los
pecados eclesiales, patentes para Juan y padecidos por él. Mds bien hay una fe,
comun a la mds sana tradicion eclesial, de que Dios esta presente en ella, y su
luz alimentada por el Espiritu prevalece sobre los pecados y las infidelidades de
sus miembros. Resplandece aqui una vision espiritual de la Iglesia que contem-
pla y descubre el misterio en ella, sin dejarse deslumbrar ni por las apariencias
ni por los signos pobres de sus miembros que, en ocasiones, pueden velar el
sentido auténtico que late en el fondo de la realidad™. Explicitado el marco
eclesiolgico en que Juan de la Cruz contempla su doctrina espiritual pasemos
a la dimensién personal.

El ambito individual: el proceso de la gracia divina en el hombre

Para Juan, la cuestion fundamental del hombre es su nihilidad ontolégica™,
que le lleva a descubrir la necesaria dependencia con el Creador. La distancia
infinita entre ambos sélo puede recorrerse por gracia divina, que el hombre pre-
para en la experiencia de fe. Esta experiencia de «sernada ante Dios» es el nticleo
fundamental de la vida espiritual, y se corresponde con la actitud mencionada de
«pobrezay, entendida como completa desnudez de espiritu y desapego de todas
las cosas. Con lo que llevamos dicho ya podemos senalar que la antropologia de
Juan de la Cruz puede definirse con tres rasgos basicos™:

— la persona trasciende el mundo;

— la persona humana ~hombre o mujer— es un ser para Dios, y s6lo encuen-
tra su plenitud en Dios;

— el hombre y la mujer se «plenifican» en una tensién radical de amor.

Se trata de un proceso de trascendimiento y, al tiempo, de interiorizacion.
Siguiendo la concepcion agustiniana, el hombre halla en lo mas profundo de su

" Lo que implicitamente asume el CB aparece explicito en Subida: «Y asi, en todo nos habemos
de guiar por la ley de Cristo hombre (y de su lglesia y ministros, humana y visiblemente, y por esa via
remediar nuestras ignorancias y flaquezas espirituales; que para todo hallaremos abundante medicina
por esta via. Y lo que de este camino saliere no sélo es curiosidad, sino muche atrevimiento. Y no se
ha de creer cosa por via sobrenatural, sino s6lo lo que es ensenanza de Cristo hombre) como digo, v
de sus ministros, hambresy (S 2, 22, 7).

® Recordemos que en la experiencia mistica sanjuanista el alma llega a conectar con Dios, que
se oculta y se revela en lo mas profundo de todo lo creado. Descubrir a Dios presente en la Iglesia
forma parte de su cexperiencia mistican,

"7 Cuando el hombre toma plena conciencia de que por si mismo no es nada ni puede nada,
puede emprender el camino espiritual sanjuanista: cf. prol. CB.

R AL M. LOPEZ DIAZ-OTAZU, Aproximacion a san Juan de la Cruz de la mano de sanfa
Teresa, o.c. p. 143.

262



alma la presencia de Dios™, a cuya imagen fue creado™. El progreso espiritual se
ird mostrando como un proceso de progresiva clarificacion de la presencia divina
en el seno del alma humana.

Las tres presencias divinas

La dimension predominante con la que Juan contempla el tema de la gracia
es la dimensién de la comunicacion personal de la gracia divina al hombre, en el
sentido ontolégico de la gracia santificante, pero en cuanto es asumida y vivida de
manera personalista. Juan conoce también las gracias sobrenaturales que Dios da
a algunas personas en orden al desarrollo de su vida espiritual, pero no se centra
en ellas®’. La dindmica que marca el movimiento poético y mistico es la dialéctica
de la ausencia y la presencia, que recorre toda la primera parte, hasta que es sus-
tituida por otra dindmica dialéctica, la del desposorio-matrimonio.

El tema de la presencia divina es una referencia fundamental del pensamien-
to sanjuanista que va desplazando la accién en progresion, asumiendo centralidad
y protagonismo:

AUSENCIA DOLOROSA > ENCUENTRO = PRESENCIA CIRCUNSTANCIAL =
> PRESENCIA CONTINUA: UNION = TRANSFORMACION

En CB 11,3ss. aparecen claramente definidas tres posibles presencias de
Dios en el hombre. Significativamente se trata de la estrofa y comentario propios
del CB, que manifiestan una vision mds asentada de los elementos que iban
apareciendo de manera dispersa en el CA, subyacentes en aquella redaccion,
pero que ahora se quieren expresar de manera mas clara y pedagégica. Se pre-
senta ya claramente definida la concepcion sanjuanista que nos puede ayudar a
comprender mejor las formulaciones que hizo en otros momentos anteriores y
que no son tan claras, La doctrina de las tres presencias de Dios en el hombre se
muestra aqui diafana:

1. PRESENCIA ESENCIAL. Presente en todos los hombres y en cierto sentido
esta también en todas las criaturas. Da el ser y la existencia, y sin ella nada

subsistiria.

M Cf, R, FLOREZ FLOREZ, «Razon mistica: la experiencia de la interioridad en San Juan de la
Cruz y San Agustiny, en AAVV, Il Simposio sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresia-
no-Sanjuanista (Avila 1989) p. 185-186.

0 gAunque Juan de fa Cruz lo menciona raramente de manera explicita, el hombre creado a
imagen de Dios aparece sin embargo como tema fundamental de su desarrollo del proceso misticon:
H. BLOMESTIN & K. WAAIMAN, «’homme spirituel a I'image de Dieu selon Jean de la Croix», en
AAW,, Juan de [a Cruz, espiritu de llama: Estudios con ocasion del cuarto centenario de su muerte
(1591-1991), Institutum Carmelitanum (Roma 1991) p. 655.

81 CF. €. GARCIA, «Gracia divina» en DicSJC p. 680-698.
263



2. PRESENCIA POR GRACIA. Dios mora agradado en el alma. Pueden per-
derla los hombres si caen en pecado mortal. Naturalmente no sabe el
hombre si la tiene.

3. PRESENCIA POR AFECCION ESPIRITUAL. Presencia espiritual en almas
devotas, que las recrea y deleita.

Todas estas presencias divinas estan escondidas, y el hombre desea descubrir-
las para contemplar su hermosura y recibir sus bienes y deleites. El hombre busca
la presencia del Amado y quiere hallar en él satisfaccion, placer y gloria: plenitud
de vida. Con este contexto podemos iluminar otro texto que guarda un paralelis-
mo con el tema de las presencias que estamos tratando. En CB 7, refiriéndose a
tres noticias que recibe el hombre de Dios, distingue:

— Heridas, provienen de las criaturas y son las huellas en la creacion.

— Llagas, provienen de las criaturas racionales que comunican noticias de la
Encarnacion y de la Redencion.

— Y «llaga afistulada» que es como morir, proviene de toques de divinidad,

de Dios.

Intuimos en esta division el trasfondo correspondiente a tres tipos de pre-
sencia de Dios en el hombre: el primero por la creacion, el segundo por gracia,
y el tercero por unién mistica. Por tanto, cada tipo de presencia es también la
base para ofrecer un tipo de noticia de Dios. El conocimiento del hombre va
avanzando en un camino progresivo de ir. descubriendo, cada vez a un nivel mas
profundo, la presencia de Dios en la Creacion, primero a nivel de las criaturas
irracionales, que le hieren, después en las racionales, que le llagan de amor, vy
por dltimo, en la dltima etapa, es Dios mismo el que se da a conocer en el centro
del alma, preparandola para la unién y uniéndose a ella, que lleva al «morir de
amon™. Una vez mds, descubrimos aquf el camino radical y esencialista de Juan
de la Cruz que guiado por un amor apasionado a Dios sabe descubrir su huella
en todo, hasta que esta presencia divina se le regale totalmente en la unién del
matrimonio espiritual, que revela también la presencia divina, real y poderosa, en
todas las cosas. Es el camino del conocimiento nuevo que proviene de la inteli-
gencia mistica:

El concepto sanjuanista de las presencias de Dios ya estaba, aunque no tan
definido, en otros pasajes del Cdntico, como en CB 8,3, donde se muestran dos
niveles de presencia, los cuales expresan una cierta oposicion: por un lado, el ser
natural que tiene su vida radicalmente en Dios, por naturaleza; por otro lado,
vida de amor, que tiene el alma que ama a Dios, teniendo todas sus afecciones y
operaciones por amor. Este segundo nivel de presencia «espiritualy asumiria glo-
balmente la presencia por gracia y la presencia por unién mistica®.

% Los dos primeros tipos de noticias se reciben de las criaturas, el tercero es comunicacion
intima del mismo Dios dentro del alma.

% Encontramos en otras obras clasificaciones menos elaboradas de las «presencias divinasy. En
$ 2, 5, 3-5. se describen dos presencias distintas: una natural, que llama sustancial y que conserva

264



De la presencia hacia la unién

La vida espiritual es una conciencia progresiva de la manifestacién de las
tres presencias divinas en el hombre hasta llegar a revelarse plenamente®: se
parte de la creacion, se acoge la presencia de la gracia y se avanza hacia la
unién (cf. CB 11,3). La primera corresponde a la imagen divina impresa en
ella, la segunda corresponde a las gracias que apuntan a la unién y la dltima es
el resultado del camino espiritual llegando a la «perfecciény, con dos etapas:
desposorio, caracterizado como unién de voluntades de la persona y de Dios, y
matrimonio espiritual, donde va hay transformacién y comunicacién completa,
y donde la persona puede llegar a participar de la vida intratrinitaria y el Esposo
ya no se ausenta del alma. Cesan por completo las molestas perturbaciones de la
porcién inferior y del demonio. En ese estado «ni demonio, ni carne, ni mundo,
ni apetitos molestan» (CB 22,8).

El aprovechamiento de la vida espiritual conduce a la conciencia progresiva
de la presencia divina, que ya habitaba el interior del hombre por creacién, y
que se acercaba al hombre por la gracia, para que, a través de la experiencia de
la unién, pueda llegar a conducir por completo la vida humana, moviendo su
inteligencia, su memoria y su voluntad. Unida la persona.a Dios, que es Amor,
se ha transformado en amor de Dios: «va sélo en amor es mi ejercicioy. El amor
es la nueva personalidad del alma unida a su Esposo®, es la personalidad del cris-
tiano maduro (cf. CB 28,2). Pero el amor no es una iniciativa voluntarista del
«egow. El amor es un don, acogido, recibido, sufrido. El amor es gozo y maximo
deleite, pero también es sufrimiento. Durante el tiempo de esta vida el Amor es
sufrido por el hombre. Por eso Juan habla de las «heridas de amom (cf. CB 7) en
un proceso que va de las heridas a las llagas de amor, y que concluye en el morir
de amor. El amor en el corazon del hombre lo hace llamear, lo prende con fuego
divino, lo impulsa hacia la consumacion, lo hace impaciente, infunde el deseo de
entregarse hasta el fin, el deseo de morir de amor. Cuando se unen dos naturale-
zas, humana y divina, en la persona, en un solo espiritu y amor, que son divinos
(cf. CB 22,3), se inflama el impulso misionero y evangelizador de la Iglesia, cosa
que es mostrada de manera mds patente por Teresa de Jests™, pero también es
el trasfondo de Juan, para quien la identificacion del alma con el Amado lleva al
«ejercicio de amar afectiva y actualmente, ahora interiormente con la voluntad en
actos de aficion, ahora exteriormente haciendo obras pertenecientes al servicio

el ser de las criaturas, y otra de union y transformacion del alma con Dios, que llama unién de
semejanza. Por otro lado, en LIB 1,13-14 y en LIB 3,24 se refiere a dos tipos de presencias: la de
gracia v la de union.

81 CE €, GARCIA, ¢Addnde te escondiste? La bisqueda de Juan de la Cruz, Monte Carmelo
(Burgos 1999) p: 98-99. Este autor presenta una perspectiva global del camino sanjuanista desde la
perspectiva de la gracia: cf. 1b. p. 93-139.

9 Al igual que en un matrimonio la esposa une su voluntad al esposo y se deja mover por la ini-
ciativa de este; sin dejar por ello de ser ella misma, del mismo modo la persona unida a Dios, movida
por amor, conservando su propia identidad personal, une todo su ser al Amado y se deja guiar por su
conocimiento.y sabiduria, aunque sean «oscuros».

6 (De esto sirve este matrimonio espiritual: de que nazcan siempre obras, obrasy: M7, 4, 6.

265



del Amado» (CB 36,4). Aunque estas obras han de ser fruto del amor de Dios
en la persona, y no de sus «propios amores», que hubieron de pasar por el crisol
del Gnico Amor. La unién con Dios conduce a una vida que se llena de «actos
de amor®’, y al mismo tiempo, de deseos de alabar y glorificar al Amado (cf. CB
34,1:36,5; cf. LIB 3, 84-85),

Hasta aqui hemos hablado de la dimension personal de la espiritualidad es-
ponsal, pero podriamos considerar una visién mds psicoldgica. ¢Cudl es la expe-
riencia humana que esta en el fondo de la espiritualidad del simbolo esponsal
sanjuanista? Vedmoslo en otro apartado.

2. LA EXPERIENCIA HUMANA SUBYACENTE EN LA
ESPIRITUALIDAD ESPONSAL

Una experiencia de conocimiento y amor

En el fondo de la espiritualidad esponsal sanjuanista. hemos de rastrear la
experiencia humana que hay en su base. Evidentemente estamos ante una expe-
riencia simbdlica a través de la cual el hombre conoge a Dios, a si mismo y a toda
la realidad, la Creacién. Una experiencia que abarca al hombre implicando todas
sus capacidades (memoria, entendimiento y voluntad) y que conduce a cambios
sustanciales en su ser y en su actuar.

La experiencia humana que subyace a la espiritualidad esponsal ha apare-
cido, a lo largo de nuestro analisis, de dos modos diversos. Por un lado esta la
experiencia humana que la misma doctrina espiritual propone explicitamente:
bisqueda interior de Dios, valentfa, superar dificultades, asumir sufrimientos,
concentrarse en el Amado, pobreza y purificacién de todo lo que no es El, par-
ticipacion del gozo y la fruicion divinas, penetracion de la sabiduria que penetra
todas las cosas del cielo y de la tierra. Todo este itinerario lo hemos ido detallan-
do en capitulos anteriores. Pero también hemos encontrado una serie de gracias
especiales recibidas por el santo (un «no sé qué que queda balbuciendoy) que
constituyen una experiencia peculiar cuyo punto dlgido lo encontramos en los
que hemos denominado experiencia primordial. No perdamos de vista la unidad
de ambas perspectivas para comprender mejor la espiritualidad sanjuanista®.

¢Qué ocurre al hombre, con sus potencias y capacidades? :Qué cambios ex-
perimenta en el proceso de la espiritualidad esponsal? La antropologia sanjuanista
contempla al hombre con sus tres potencias (inteligencia, memoria y voluntad), que

70Cf ). KUMBLOLICKAL AUGUSTINE, La unién con Dios en san Juan de la Cruz y san Francisco
de Sales. Estudio comparativo de su propuesta doctrinal, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 268.

% Dos articulos de interés: cf. E. SANZ, «Y el hombre Dios serfa, La vocacion humana segdn San
Juan de la Cruz», en SanjCruz 29 (2002) p. 53-80; C. MERI CUCART, «Unién con Dios, dinamismo
psicolégico-espiritual en San Juan de la Cruzy, en SanjCruz 39 (2007) p. 91-141. Este Gltimo parte de
un retrato psicologico de Juan entresacado de sus obras y testigos.

# Aunque Juan no promueve las experiencias misticas extraordinarias, por peligro de iluminis-
mo, no quiere decir que dichas experiencias no hayan iluminado la doctrina del santo,

266



viven dispersas y desunidas en el pecado, pero que inician un camino hacia Dios
al concentrar el deseo en la bsqueda divina, sufriendo la ausencia del Amado (cf.
CB 2,6). Es necesario entrar en la propia interioridad, y alejarse de la esclavitud
de las criaturas (cf. CB 1,10) porque desde ellas no se puede alcanzar a Dios (cf.
CB 1,12). Pero el hombre, con su razén y voluntad, tampoco puede nada por si
mismo. El camino de la vida espiritual reclama una basqueda de Dios en la fe,
una acogida de la iniciativa divina, y un trabajo de purificacién para pasar de la
vida natural a la espiritual, en la que tienen un papel muy importante las tres virtu-
des teologales: la fe, la esperanza y la caridad purifican, respectivamente, las tres
potencias del alma (cf. CB 2,7). Cuando ya se ha llegado al matrimonio espiritual
las potencias purificadas y vacias pueden ya acoger la vida divina (cf. CB 26,5).
Al final todas las potencias se ponen al servicio del amor, para entender, actuar y
recordar lo que Dios ama y a él agrada (cf. CB 28,3-4). Y el alma recibe comuni-
caciones divinas que le llenan de misteriosa sabiduria y placer (cf. CB 29,1).

Nos encontramos con una experiencia humana de conocimientoy de amor,
siendo este tltimo el fundamental. Una experiencia simbélica en la que la persona
se adentra contemplativamente. La fuerza del simbolo esponsal, contemplado en
la palabra de Dios y profundizado interiormente en la plegaria, remueve el alma,
generando un dinamismo espiritual que Juan de la Cruz refleja poéticamente en el
relato —que Durand denominaria «miticoy— del Cdntice. La catarsis interior que el
simbolo provoca da paso a nuevas imagenes, sensaciones, experiencias, que traen
una nueva comprension de la realidad, un nueve conocimiento.

El entendimiento adentra su conciencia por los caminos oscuros de la fe,
desconfiando de las sensaciones y de los razonamientos naturales. La voluntad
dirige el deseo y la necesidad humana hacia Dios, en un camino de fidelidad y
perseverancia, asumiendo generosamente las penalidades del camino, hasta al-
canzar la experiencia del encuentro y de la unién con Dios, en la cual, la persona
queda profundamente transformada en todas sus facultades y capacidades. El en-
tendimiento queda renovado al recibir sabiduria mistica, conocimiento nuevo de
Dios y de todo lo creado y de los misterios de la creacion y de la redencion que
sacian completamente la interioridad humana. La voluntad se llena de mociones
del Espiritu Santo que la llenan de amor de Dios, y se realizan plenamente todos
sus deseos, experimentando gozo, fruicion y deleite. Y se siente transformada para
que en adelante viva encarnando en todas sus manifestaciones y movimientos
este amor de Dios recibido en contemplacion.

Juan de la Cruz interpreta esta experiencia como una participacion en la vida
divina intratrinitaria, por medio del E.S. La psicologia personal supera las divisio-
nes que sufre naturalmente fruto del pecado y experimenta una reunificacion y
una vuelta a la inocencia del Paraiso original. La persona alcanza asf plena satis-
faceion de sus deseos, una vida llena de sentido, entusiasmo y fuego interior. No
se elimina el dolor, sino que este es integrado y asumido. Al final del camino se
trata de compartir los dolores del Amado, del mismo modo que El asumi6 los de la
humanidad al unirse a ella. La unién del alma con Dios es integral, compartiendo,
no s6lo su gloria y su poder, sino también su cruz en medio de la historia.

267



El amor impulsaba al hombre en su bisqueda de Dios, y una vez purificado
en su apetito de las criaturas, y tras la union, va a llenar plenamente su corazén. El
hombre ama con amor de Dios y encuentra en ello plenitud de gozo y satisfaccion,
que le capacitan para asumir los sufrimientos y contrariedades del camino.

La espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista genera una experiencia
de conocimiento y amor?’; Dios se hace presente al alma purificada y desape-
gada de todas las cosas, en una experiencia contemplativa que transfigura la
realidad descubriendo en ella la presencia divina y superando las formas y condi-
cionamientos de la propia sensibilidad®. El conocimiento del hombre sélo puede
acceder al conocimiento de las cosas divinas en la muerte-resurreccién de los
sentidos carnales, que se tornan espirituales, que no se fian de las apariencias sino
que aprenden a descubrir la realidad de la presencia del Otro en torne a si. Sélo
la fe conduce a la verdadera sabiduria®, que es conocimiento de Dios (comunién
con Dios), y en El de todas las cosas®. Ciertamente Dios se refleja en lo creado
que; en si mismo, ya muestra la huella divina. Pero esta revelacion es secundaria
si la comparamos con la revelacion que Dios mismo quiere hacer personalmente
a aquellos que se unan a él. Son dos niveles de conocimiento Cognoscntwo entre
las criaturas y el Creador®, que muestran caminos inversos: el primero, reflejado
en CB 4-8 va de las criaturas a Dios y corresponderia a la razon discursiva, el se-
gundo, reflejado en CB 13-15% trata de inteligencia mistica contemplativa, que
ve todas las criaturas en Dios o, mejor dicho, descubre la presencia y la accion de
Dios en ellas. El primer conocimiento no es completo, y deja a la persona ansiosa
e insatisfecha, s6lo el segundo nivel llega a dar satisfaccion. La vida espiritual es
basqueda teologal del alma hacia el Amado, que por amor va de lo exterior (cf.
CB 3-5) hacia lo interior, y que s6lo progresa realmente cuando el alma dirige su
basqueda interiormente, en la fuente cristalina de la fe (cf. CB 12). Ello esta pre-
parando el encuentro de plenitud con el Amado que se realizard definitivamente
«en la interior bodega» (CB 26).

* Cf. K. SEO KIM, La funeion del amor en la union transformante y divinizacion del hombre, seguin san
Juan de la Cruz, Facultad de Teologia del Norte de Espana-sede dle Burgos (Burgos 2006) p. 72.81

O AV SPEYR, Bl hombre ante Dios, Encuentro (Madrid 1978), p. 40-41. Con esta experiencia
Juan de la Cruz puede someterse a la Iglesia institucional, con un conocimiento contemplativo que atra-
viesa las apariencias y descubre la presencia real de Dios en ella. Para rebatir el gusto por las «revelacio-
nes extraordinariasy Juan decia que «no habia mayor revelacion que la obediencias: cf. Dicho de Lucia
de San Alberto, BMC 22'p. 308. E cristiano que vive la obediencia y ¢l abandeno en manos de Dios no
pierde su discernimiento, sino que més bien este aumenta y le ayudard a percibir, de manera cada vez
mads transparente, la objetividad de lo divino recibida como don gratuito que se desborda en medio de
los signos pobres de la historia: cf. A. V. SPEYR, £l hombre ante Dios, 0.c., p. 74-76,

% Cf. ). D. GAITAN, «Conocimiento de Dios y sabiduria de la fe en San Juan de la Cruz, en
AAVN,, Experiencia y pensamiento... 0.¢,, p. 260-261.

* «¥ este es el deleite grande de este recuerdo: conocer por Dios las criaturas, y no por las
criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa, y no la causa por los efectos, que es conoci-
miento trasero, y esotro es esencialy: LIB 4,5

“ CL. M. A. DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz. Sabiduria y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos
1990) p. 69-93.

¥ También lo encontramos en LIB 4, 1ss

268



Pero conviene no olvidar el conjunto de su doctrina: la Gnica verdad del
hombre no estd nunca en el sentir y el gozar de la unién alcanzada, sino en la
sinceridad de la experiencia de las virtudes teologales, fuera de las cuales, seria
camino enganoso. L. Ardstegui ha sefalado la importancia de la Carta 19 que Juan
escribe a Juana de Pedraza en 1589, donde, después de haber acabado todas sus
obras, y dos anos antes de la muerte, propone la experiencia de desnudez de
espiritu como ncleo del camino espiritual®, sin aspirar a «otras aprehensiones
ni otras luces ni jugos de acd o de alld». Las experiencias misticas cualificadas son
posibles, y Juan habla de ellas, pero su realismo pedagégico las propone para
aquellas personas que Dios lleve por tal camino, subordinadas siempre al bien de
toda la Iglesia”. La referencia estd siempre en volver a la desnudez espiritual, que
es la que dispone el alma para vivir en la unién, y para no apegarse a los dones
divinos, que le puedan impedir un don mayor.

El camino espiritual nace al asumir la propia indigencia y descubrir en los
apegos el origen de todos los males: «San Juan de la Cruz pone al desnudo la
esencia humana para liberarla de todo autoengano y conducirla a la meta de su
plenitud»®. La experiencia de Dios Amor, como realidad dnica y absoluta que
ocupa el centro de la vida espiritual es el centro de su pensamiento. El amor es
la clave fundamental que mueve todo el camino de la fe. La vida espiritual se
revela como un camino de descubrimiento y realizacién de aquella vocacién del
hombre a participar en plenitud de su condicién humana cuando esta se une
esponsalmente a Cristo y participa con él en la naturaleza divina. Juan de la Cruz
nos ofrece una teologia de la divinizacién del hombre que alcanza la unién con
Dios, y una antropologia del ser humano menesteroso que se prepara en catarsis
y purificacion radical, para que sus deseos alcancen la unién con el Creador y se
realicen alli en plenitud.

Pero ademds de la experiencia humana que nos propone explicitamente la
doctrina sanjuanista, hemos encontrado a otro nivel los rastros de experiencias
humanas vividas por el autor, la principal de las cuales hemos definido como
«experiencia primordiab.

Una vivencia mistica y luminosa
La carcel de Toledo significo, en el conjunto de la experiencia de fe de Juan
de la Cruz, un seno materno de donde surgi6 el mistagogo genial y maestro

9 CF L. AROSTEGUI, «Experiencia misticay en DicSIC p. 608-610.

7 Aunque el cristiano esta llamado a buscar los dones mds altos y Dios‘da mds a quien mds tiene
(cf. CB 33,8), también es verdad que lleva cada alma por caminos diversos (cf. CA 13-14,1), adecuados
para ella, y que la percepcién subjetiva de la presencia divina o del trabajo-que Dios ‘haf:e_ en ella no
es, en absoluto, la referencia adecuada del camino espiritual: (o seas como muchos insipientes, que
piensan bajamente de Dios, entendiendo que, cuando no le entienden o le gustan o sienten, estd Dios
mas lejos'y mds escondidoy (ef. CB 1,12).

) SANCHEZ DE MURILLO, «Una cumbre del pensamiento europeo: San Juan de la Cruzy,
en SanjCruz 7 {1991) p. 29.

269



espiritual®®. No deja de ser significativo que aquella situacion terrible en que se
genero la «experiencia primordialy en unas circunstancias criticas, mostraba un
ambiente onirico, recogido después en los detalles descriptivos de sus poesias,
que algunos estudios relacionan con el simbolismo, como caldo de cultivo de
experiencias generadoras de nuevos conocimientos. Una situacion que también
nos evoca aquella experiencia que algunos autores ponen en relacién con el
nacimiento del lenguaje'™, tal y como ha explicado E. Cassirer™'.

Juan de la Cruz, persona con una buena formacién biblica y teologica,
con un deseo profundo de Dios, fue preparado para dicha experiencia por la
relacién con Teresa de Jests, sobre todo en los afos de Avila. La semilla divina
es fecundada en el encuentro de Juan con Teresa de Jests, en experiencia de
comunién y de mutua fecundacion espiritual. Crece y se desarrolla en el vientre
materno de la cdrcel de Toledo y sale a la luz como doctrina mistica que brota
en forma de lenguaje poético insuperable, cuyas luces ira desgranando y desa-
rrollando en magisterio espiritual desde el seno del Carmelo teresiano. Usara la
simbologfa esponsal recibida de tradicién cristiana, con sus raices biblicas del
Cantar y elementos jodnicos y paulinos, y las reflexiones de la teoldgica monasti-
cay afectiva. Pero Juan lleva a cabo una sintesis extraordinaria de las influencias
recibidas encarndndolas en su propia vida y en su obra escrita de manera ma-
gistral y pedagégica. La sombra de su propia‘experiencia mistica'®?, oculta pero
evidente, planea como elemento unificador y columna de su sintesis: «Porque
para guiar al espiritu, aunque el fundamento es el saber y la discrecion, si no
hay experiencia de lo que es pure'y verdadero espiritu, no atinard a encaminar
al alma a él» (CB 13,7).

# La poesia original de Juan en Toledo nacié en una situacién peculiar. Se podria sospechar
que su fuerza de poeta lirico le-hubiese llevado a experiencias de arrebatos sentimentales misticos.
Pero el talante sanjuanista es esencialista y contrario a todo sentimentalismo. Juan no es un poeta
desocupado que se busca a si mismo en sus sentimientos. Los testigos le han visto con frecuencia
trabajando en la huerta o haciéndo de albanil en el convento. Da fe de ello las obras realizadas en
el convento de los Martires de Granada durante el priorato de Juan de la Cruz (cf, E. MARTINEZ
GONZALEZ, Tras lasihuellas de Juan de la Cruz. Nueva biografia, EDE, Madrid 2006, p. 153-154).
La poesfa sanjuanista brota con fuerza arrolladora de un corazén apasionado de amor que necesita
comunicarse. Niel rico caudal de sentimientos de su poesia ni su rico contenido humano y teoldgico
podrian explicarse en un escritor no-profesional —como era él- que habia de escribir «con muchas
ocupacionesy (cf. Dicho de fuan Evangelista, BMC 10 p. 341.343) debido a sus cargos y responsa-
bilidades al servicio de la Orden carmelita, También el sabio profesor universitario fray Luis de Le6n
conocio las obras de Teresa, y después las de Juan de la Cruz, pero ello no le llevo a escribir poesia
mistica de altos vuelos y mantuvo su estilo «peo-platénicos, En fray Luis pesan mds las influencias
culturales-ambientales pero en Juan hay un «algo mdsy, un «no sé qué que se halla por venturay (cf.
Poesias, 12: Por toda la hermosura),

109 Cf. P RICOEUR, Educacion y politica, Docencia (Buenos Aires 1984) p. 38,
191 Cf. E. CASSIRER; Esencia y efecto del concepto de simbolo, FCE (México 1975), p. 144-145.

2 Experiencia mistica se define como wexperiencia especifica y profunda de conocimiento y
unién de amor con el misterio divino, libremente revelado y participado por Dios mismoy: k. RUIZ,
«Natura dell’esperienza mistica nella spiritualita carmelitanan, en AAVV,, Mistica e mistica carmelitana,
Libreria Vaticana (Citta del Vaticano 2002) p. 19,

270



Si no se tiene en cuenta el ambiente en que fue escrita la doctrina sanjuanista,
y sin los detalles biograficos de su composicién, podrfamos considerar erréneamen-
te algunas afirmaciones que sélo se iluminan al considerar su contexto vital en el
seno de una comunidad contemplativa con profundos vinculos fraternos que acepta
y se somete a la Iglesia institucional y a sus ministerios. La doctrina sanjuanista brota
de una experiencia mistica vivida por su autor'®, interpretada en el contexto de un
grupo de personas «adelantadas en la vida espiritualy. Resulta una doctrina unitiva
con un talante optimista, matizada con realismo en su proceso genético, pero que
expresa metas insospechadas de placer, plenitud y sabidurfa.

El «universo mitigado» sanjuanista del que habla Baruzi™ corresponde a
Sy N, pero no al Cdntico. Atribuir, como hace Baruzi, al simbolo nocturno-en
sentido filosofico la centralidad del pensamiento y de la mistica sanjuanista con-
duce a deformar el conjunto de su pensamiento, y atribuirle a la noche los frutos
que solo corresponden a la union, quitdndoles la chispa de la vida'®. Se trataria
de una mistica de la nube del no-saber, negativa, real pero incompleta, porque
no recoge y asume la riqueza, los contrastes y los dones que recibe el alma que
ha seguido todo el itinerario sanjuanista’®. La noche, el vaciamiento y la nada
son caminos para la union esponsal. La deificacién sanjuanista no concluye en
vacio del no-saber sino en plenitud del ser, aunque no'sepa expresarse. Alcanza
el matrimonio espiritual y alli explota la vida, los goces y deleites de la union.
Ciertamente que la noche continda «en pos de los levantes de la aurora» hasta
que «se rompa el velo de este dulce encuentro» de manera definitiva. Pero la
plenitud vivida esta presente, seduce y dirige el camino de un alma que ya esta
bautizada en fuego'”. No podemos quedarnos en una mistica filosofica y me-
tafisica, que siempre serd correcta pero fria y poco humana; hay que entrar en
una mistica biblica, profundamente humana y, paradéjicamente, divinizadora,

1 Convendria revalorizar algunas obras antiguas, como la biografa de JOSE DE JESUS MARIA
(QUIROGA), Vida de San Juan de la Cruz, o.c., por su intento valiente de unificar los datos biograficos
con los elementos doctrinales, identificando en la vida las mismas experiencias descritas en las obras
sanjuanistas. Este autor, porejemplo, aunque pueda caer en idealizacion y un cierto espiritualismo,
asume el riesgo de descubrir las concordancias internas de:la espiritualidad v la vida; apoyandose no
solo en Juan de la Cruz sino también en Santa Teresa, en Santo Tomds y Dionisio Aeropagita. Ofrece
asf una biografia'con cardcter historico-mistico de Juan de fa Cruz,

104 CF | BARUZL, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, Junta de Castillay
Leon (Valladolid 1991) p. 288.

105 1b. p. 323: sla noche expresa la absorcion del ser aparente en el ser real. Contemplados en
sus formas externas, las cosas, os seres, los pensamientos, no existen, mientras que la noche los libera,
Solo Dios existe, y el alma, hecha deiforme, sumergida, més alld de las aprehensiones particulart-es, en
ser incomprehensible [...]. Con tanta intensidad como Ruushroec, Juan de la Cruz accede al universo
interior despojado totalmente de imagenes donde el Padre nos alcanzay.

160 S y N, como obras inacabadas, no pueden considerarse como final del camine sino que tie-
nen que ser completadas con los Gltimos estadios, que solo aparecen en CB y en Ll

107 La uni6n es meta, y al mismo tiempo, como un motor que impulsa el camino, que alien-
ta el dnimo, que seduce el espiritu. Aquella experiencia vivida de la un_ién serd siem.pre luz en la
noche (en todas las noches que vendréan, persmmles y ajenas), misterio de comunién y secreta
participacion.

271



encarnada en nueva historia de salvacion. Juan de la Cruz expresa lo mas intimo
de su experiencia, que incluye «misterio cristiano, percepcion inmediata del
mismo, huellas permanentes en el sujetoy'®.

Rastros vivenciales: autoridad y realismo

Juan de la Cruz ofrece una «teologia mistica experiencialy'”. Aunque resulta
dificil deslindar exactamente hasta qué punto Juan ha vivido cada una de las ex-
periencias de las que habla explicitamente en sus obras''?, por el estilo teoldgico
sanjuanista, tan lejano a las vivas descripciones teresianas''!, podemos intuir que
de uno u otro modo, las experiencias de las que habla en sus obras han sido tam-
bién vivencias propias'’? que, fiel a su propia doctrina, el mistico doctor ha vivido
como experiencias de plenitud, pero que después, no se ha apegado a ellas; ni las
ha retenido, y tampoco sabe explicarlas.

Cuando habla de lo que dice la Iglesia, usa estilos de argumentacion escolds-
ticos; en cambio, en otros momentos usa el gyo» con autoridad!? porque sabe,
afirma, por experiencia, y tiene plena seguridad, En el fondoresta transmitiendo
que sus ensenanzas no vienen de los libros, ni estan copiadas de terceros, sino que
estan experimentadas personalmente, aunque despuéstambién haga uso del apo-
yo de las autoridades biblicas y maestros del pasado. Nadie alcanza los grados de
lirismo y fuerza poética del Cantico y la Llamayy.sus comentarios si estd pensando
en experiencias de los demds que no son al mismo tiempo propias. Las experien-
cias misticas sanjuanistas son vividas, comunicadas y transmitidas, en el mas puro
ambiente familiar. Sus textos nos transmiten un testimonio con fuerza y autoridad
que se basa en la propia experiencia, aunque rehdya la exposicion autobiogra-
fica: «lo biografico se ha traducido en lenguaje objetivado y generalizado»'"*. El
realismo con que expresa las experiencias de la unién, la seguridad con que las

8 CF. E RUIZ, Introducgion asan Juan de la Cruz. El hombre, los escritas, el sistema, BAC (Ma-
drid 1968) p. 68.

% Cf. Ib: p- 32-35.

" Sirve comerintroduccion a este tema el libro tercero de la obra de Baruzi: cf, ). BARUZI, San
Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 241-368.

" Conyiene recordar aqui que Teresa de Jests, ademds de su talante tan diferente, escribio
sus obras principales por obediencia a los confesores, que le piden declare su conciencia. Los escritos
sanjuanistas tienen un origen y una finalidad distintos, A Juan no le interesa una descripeion de las
experiencias, como la que hace Santa Teresa, sino para extraer das estructuras, formas y caracteristicas
generales de la relacion del hombre con Dioss: . VIVES, Examen de amor, lectura de San Juan de la
Cruz, Sal Terrae (Santander 1978) p. 12. Se trata de una pedagogia espiritual que transparenta una
antropologia teoldgica,

1 El mismo Juan sugiere que lo ha experimentado cuando dice: «Esto creo no lo acabara bien de
entender el que no lo hubiere experimentado; pero el alma que lo experimenta, como ve que se le queda
por entender aquello de que altamente siente, Ilamalo un no sé qué; porque asi como no se entiende, asf
tampaco se sabe decir, aunque, como he dicho, se sabe sentim (CB 7,10),

" Del término «yon, que no aparece en las Concordancias, he contabilizado personalmente
75 repeticiones en el CB y mds de 300 en el conjunto de sus obras. Podemos comprobar el uso de la
primera persona en textos como CB 26, 8; LIB 3,16; 5 3, 2, 4; 13,9,

1 ES) vol. 2 p. 22,

272



defiende, la gravedad con la que expone los temas y la profusion y riqueza con
la que habla de los dones, deleites y regalos de las dGltimas etapas, contribuyen
a apoyar nuestra tesis. La obra sanjuanista transmite una seguridad interna que
no es ficticia ni artificial. Otro tema diferente seria el de la valoracién justa de
sus experiencias de divinizacion y transformacion’"”. Juan no habla ontolégica o
filoséficamente sino desde su propia vivencia de interioridad humana que le hace
prefigurar en esta vida lo que sera la vida definitiva de la eternidad, pero sin anular
la subjetividad personal y su circunstancia histérica, la cual siempre se conserva
mientras dura la vida humana.

La experiencia de Toledo fue una referencia esencial para toda su vida en
su doble vertiente, de comunicacién divina y de catarsis espiritual mistica. No
dudamos que Juan de la Cruz experimentara aquellos toques de divinidad de
los que habla en sus obras''®, y que explican la serena seguridad con la que nos
transmite la posibilidad de unas experiencias que resultan increibles si-no se han
experimentado (cf. CB 7,10), y que por ello, s6lo pueden ser justificadasapelando
a la revelacion biblica. Todos los elementos le sirven para modelar una doctrina de
aquella experiencia de unidad contemplada y vivida en la oracion.

Presencia en la Subida de las experiencias del Cantico

Juan de la Cruz fue el primer autor que se atrevié a afrontar sistematica-
mente un riguroso andlisis de la experiencia mistica en sus miltiples elementos y
posibilidades’”. Pero aunque el autor no aluda nunca a sus vivencias, no deja de
sorprender el descubrir en la Subida el reflejo algo esquematizado de las mismas
‘experiencias que hemos encontrado en el trasfondo del Cdntico. No es muy dificil
encontraren S 2,11,1 los elementos de su experiencia convertidos en doctrina''®:
los mismos elementos que Juan de la Cruz describe al comentar los rios sonorosos,

5 Aunque Juan hable desustancia, de divinizacion, de ser Dios y participar en su poder, no
podemos olvidar lo que nos ha comentado en otro momento: la transformacion en Dios no es una
transformacion de esencia ‘o sustancial, sino que se trata de una participacién en la vida divina: ¢f. 5
2,5,5. Es la experiencia subjetiva personal al unirse a Dios'y experimentar la objetividad de su subjeti-
vidad en el origen mismo donde ella tiene su centro.

116 Podemos atribuir a Juan la experiencia de la noche, que vivid fisica y espiritualmente en
Toledo y otras partes, v las purificaciones, pero también la experiencia mistica de union esponsal, y la
‘experiencia de Ja «lama que consume y no da penay por el fuego del espiritu.

1" Yaen S 2,10 hace una clasificacion general de las aprehensiones por via sobrenatural y las
divide en: noticias sobrenaturales en los sentidos externos y los internos; noticias distintas y particu-
lares en el espiritu, como visiones, revelaciones, locuciones y sentimientos espirituales. Pero todas
estas aprehensiones las relativiza frente a la adhesion de la fe v la noticia confusa que viene de la
contemplacion.

' (Porque acerca de la vista se les suele representar figuras y personajes de la otra vida, de
algunos santos y figuras de dngeles, buenos y malos, y algunas luces y resglandores extraordinarios.
Y con los oidos oir algunas palabras extraordinarias, ahora dichas por esas figuras que ven, ah(\rta sin
ver quién las dice. En el olfato sienten a veces olores suavisimos sensiblemente, sin saber de dénde
proceden. También en el gusto acaece sentir muy suave sabor, y en ¢l tacto grande deleite, y a veces
tanto, que parece que todas las médulas y huesos gozan y florecen y se banan en deleite; cual suele
ser la que llaman uncién del espiritu, que procede de él a los miembros de las limpias almas. Y este

273



o el sitbo de los aires amorosos, los toques delicados de Dios en el alma, la cena
que recrea y enamora, etc. Y es muy significativa la valoracién que Juan hace de
ellos, fiel a su propia doctrina espiritual de pobreza de solemnidad, pidiendo re-
chazar estas sensaciones para volver a la fe oscura (cf. S 2, 11,2-3). En § 2, 23 se
detiene a valorar las visiones sobrenaturales que se reciben de manera pasiva en el
alma. Evidentemente, son estas las que Juan debi6 recibir en la carcel de Toledo.
Aunque la doctrina para ellas sigue siendo la misma, hay algunas salvedades.

Juan de la Cruz tiene un gran conocimiento de todas estas experiencias, es-
tableciendo unos criterios estrictos de discernimiento sobre dichos fenémenos
extraordinarios, pero establece la salvedad de estos tres tipos de experiencias:
las revelaciones que el mismo Dios hace de si al alma, las palabras sustanciales y
los sentimientos espirituales. Ciertamente que Juan de la Cruz lo ha conocido a
través de almas santas que han estado a su lado, como Santa Teresa, pero también
hemos encontrado la huella de estos tres tipos de experiencias en-su propia obra,
Las revelaciones que el mismo Dios hace de si y de lo creado las encontramos
expresadas poéticamente en CB 14-15, CB 36-39 y otros lugares'"”. Las palabras
sustanciales las descubrimos en el testimonio ya citado de Francisca de la Madre
de Dios sobre la gracia de la prision de Toledo™’, aunque Juan no la relata expli-
citamente. Por Gltimo, los sentimientos espirituales losthemos encontrado en el
comentario a las estrofas CB 14-15, CB 21-22, CB.24-27.

Estas tres excepciones a la regla firme de rechazar fendmenos misticos ex-
traordinarios permiten intuir que Juan de la Cruz las experimento personalmen-
te, ya que hemos encontrado las huellas en su obra y en su vida. Juan sabe
que Dios puede conceder estas apréhensiones sobrenaturales, adaptindose a
la sensibilidad de las personas (cf..S 2,17), pero también subraya los peligros,
que son evitados con el desapego y en el ejercicio de la vida teologal. Las posi-
bles experiencias extraordinarias de comunicaciones divinas han de ser siempre
sopesadas, puestas en tela de juicio y relativizadas™', mientras que el camino
ordinario y seguro para la unién con Dios es la purificacion y vaciamiento de
todas las facultades humanas en un proceso de fidelidad al espiritu que conduce
hacia el desposorio y el matrimonio espiritual: la plenitud de la unién con Dios.
En conclusion, Juan de la Cruz sabe que los fenomenos extraordinarios no son
fundamentales para el cristiano, y si lo es, en cambio, la vida teologal en un alma
contemplativa y desapegada de todo'*.
gusto delsentido es muy ordinario a los espirituales, porque del afecto y devocion del espiritu sensible
les procede mas o menos a cada cual en su maneran (5. 2,11,1).

"9 Reconocemos en el Cdntico la revelacion de cosas divinas pero también de criaturas y cosas
creadas, de cuyo contenido es poco explicito, pero que dejan rastros claros en su poesia y en sus
comentarios doctrinales.

120 Cf, cap. 29, nota 25,
! La doctrina bdsica es rechazar en principio las experiencias sobrenaturales: cf, § 2,16,10. El
diablo se sirve de ellas para impedir la unién: ¢f. S 2, 16,6.

V2r

Los fenémenos psicosométicos extraordinarios, como los estigmas, u fenémenos fisicos como
la levitacion, son considerados por Juan de la Cruz como secundarios y a veces peligrosos, y no

274



La experiencia primordial y otras experiencias

¢Cudl serfa el contenido de la «experiencia primordialy que ha surgido del
andlisis? El contenido de lo que hemos denominado la experiencia primordial es
una experiencia mistica, vivida en la prision de Toledo y que iluminara toda la mi-
si6n mistagogica de Juan de la Cruz en su magisterio oral y escrito™, Aparece més
claramente en las estrofas escritas en la prisién y en sus comentarios (cf. CB 13-15
y C€B 24-33), pero vuelve a aparecer de modo més lejano, pero con semejante
inspiracion poética y vibracién mistica en las estrofas de Beas-Granada, sobre
todo en CB 36-39. Lo mds cercano, descriptivo y genuino de la experiencia origj-
nal o tenemos en CB 14-15. Y en el centro del comentario, una descripcion fisica
y psicoldgica de la experiencia de la prisién en Toledo (cf. CB 14-15,17-21)."Se
trata de una experiencia de Dios, que ilumina su conocimiento y llena su voluntad
de amor de Dios. Juan lo expresard en los pasajes que ya hemos comentado, de
diversas maneras, algunas mds descriptivas (CB 14-15), otras adaptandolo a su
vision teoldgica y reflexionando sobre ella (CB 22-23), otras describiendo el nuevo
estilo de vida que ha acogido el alma en su encuentro con Dios (CB 28ss), invitando
de manera entusiasta a volver a dicha experiencia (CB 36), o profundizando atn
mds en la fuente trinitaria del misterio en el que la persona se'sumerge (CB 39,3),
etc. El contenido de esta experiencia tiene dos vertientes, una sapiencial y otra
de interioridad amorosa en la voluntad. Ambas reciben una misteriosa plenitud
que altera desde lo mds profundo su conocimiento, valoracién y reaccion frente a
todas las cosas y circunstancias.

¢Qué relacion tiene esta experiencia contodo el camino espiritual planteado
por Juan de la Cruz? La experiencia primordial tiene un papel fundamental dentro
de todo el camino espiritual sanjuanista, ya que una y otra vez vuelve a ella, de
diversas maneras y con perspectivas distintas, para iluminar todo el camino espi-
ritual. Es la experiencia paradigmética que ilumina todo el camino y que justifica,
con la grandeza de sus dones al final del camino, las penalidades del proceso de
catarsis y purificacion que, en algunos momentos, parecian muy fuertes (cf. ano-
laciones iniciales de CB, estrofas 16, 17,18,19). Esta experiencia, se apoya en la
palabra de Dios y a su vez la ilumina, para mostrar la veracidad de las promesas
evangélicas sobre los bienes y dones que Dios quiere comunicar a sus hijos en la

pertenecen al ndcleo de la experiencia espiritual cristiana, aunque pueden acompanarla. Ne son espe-
cificamente cristianos v son conocidos también en ofras culturas y religiones, incluso podian atribuirse
a ciertas capacidades psiquicas o de la conciencia que atin no son suficientemente conocidas: cf. C. A.
BERNARD, Introduccion a la Teologia Espiritual, Verbo Divino (Estella 1997) p. 165-169.

133 Fg interesante un analisis de las huellas de la «experiencia primordialy en el resto de los
poemas que se consideran escritos en la prision. No las encontramos en los: Romances de la Trinidad,
ni tampoco en el poema La Fonte, y si que los descubrimos en el poema Encima de las corrientes. Este
poema es una recreacion del salmo 137 Super flumina Babylonis, que sigue el ritmo de aquél, salvo en
los v. 15-28, donde se separa sustancialmente, con unas imdgenes y términos muy cercanos al conte-
nido espiritual del Cantico, en los que reconocemos las huellas de la misma experiencia: el término
«alliv (v. 15); la llaga (v. 15}, el fuego (v.19.22) que abrasa (v. 20), un avecica (v. 21), un morir por otro
(v. 23-25), etc. Estudia este poema sanjuanista K. WAAIMAN, «Alli me hirié el amor. Estudio sobre la
poesia Super flumina Babylonis de Juan de la Cruzy, en StSpir 3 (1993) p. 200-212.

275



Iglesia (cf. Jn 17, etc.), cuando se recorre con generosidad y sinceridad el camino
espiritual. La experiencia primordial sanjuanista, vivida en Toledo y reflexionada
después a lo largo de toda su vida, convierte a Juan de la Cruz en maestro de vida
espiritual, genial modelador de espiritus para que puedan alcanzar los més altos
dones que Dios nos regala en Jesucristo.

El paso de la «experiencia original» que dio lugar a los poemas de las Can-
ciones de la Esposa a una doctrina espiritual esquematizada sobre la unién con
Dios en el comentario, conlleva una serie de dificultades que quedaran paten-
tes en el desarrollo de la obra, con dos versiones que no acaban de solucionar
algunas imprecisiones. Aunque reelabora el texto en relacion con una finalidad
de pedagogia espiritual, en ningin caso se retracta de los contenidos implici-
tos adheridos a los poemas originales y su primera redaccién, aunque'los vaya
retocando. La experiencia que late en el fondo de los poemas, se ajusta mejor
a personas avanzadas en la vida espiritual y corresponderia mas. al matrimonio
espiritual, donde el alma va a recibir «lo mas que Dios suele comunicar a este
tiempo a un almay. Al tener que extraer de los elementos de esa «experiencia
primordial» suya los materiales para todo el proceso espiritual en todas sus eta-
pas, por fuerza se han de crear algunas incongruencias, a las que Juan no parece
dar excesiva importancia pero que, sin embargo, intenta subsanar en la tltima
redaccion (CB). La experiencia primordial deja en el conjunto del Cantico y en
el resto de su obra, la huella de una seguridad interna que se percibe de diversas
maneras y que comunica, ya desde el principio del camino espiritual, la certeza
de una meta realizada y de un final feliz, a pesar de las penalidades y dificulta-
des necesarias.

Pero Juan de la Cruz no recoge sélo experiencias propias, también de otras per-
sonas como Teresa de Jests y ello también nos aporta elementos interesantes.

Juan de la Cruz es el autor que mas ha tratado del matrimonio espiritual,
poniéndolo como meta de todo el proceso espiritual que va mostrando. Pode-
mos decir que supera incluso a Teresa de Jesus en profundidad y contenido en
esta linea'*, que aparentemente podia ser mas adecuada para la expresividad
religiosa de una mujer’®. Es significativa también la diferencia con Teresa de
Jests en el uso de la imagen esponsal. Teresa se encontraba mds remisa a aban-
donar la imagen sensible de la humanidad de Cristo en la contemplacion, alli
donde Juan parecia reclamar una negacion total de la imagen para abandonarse
confiadamente a la noticia amorosa y oscura divina. Resulta curioso que sea
precisamente Juan el que no tiene después ningln problema en asumir en sus
poesias las imdgenes mds erdticas, mientras que por el contrario, en este punto,

2 CF 1L BENGOECHEA, San Juan de la Cruz y la mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998) p.156-158.

5 Parece mads facil identificar la esposa del Cty del CB con una mujer. Pero Teresa y Juan de la
Cruz se complementan, coma dos voces que comparten una esencial linea comin de mistica espon-
sal: «La relaci6n esponsal, tanto la natural como la mistica, es mds personal, mas total, Gnica; ademas
se escoge en libertad y exige reciprocidad radical a riesgo de disolucion. La unién mistica expresa un
amor mds intensamente vivido entre Dios y ¢l hombre. Es el deseo que Dios tiene del hombre al que
responde el deseo que el hombre siente de Diosy: [h. p. 103

276



que se refiere al simbolismo esponsal, Teresa insiste en precisar que se trata de
pura analogfa’**. También aqui encontramos complementariedad carismatica y
espiritual. Teresa, que ha necesitado mds la imagen, ha de remarcar, al final,
mds, la distancia de la unidad de la criatura con Dios, y de la imagen con la
realidad. En cambio Juan, que fue mas radical en la negacion cognoscitiva del
sentido, se adentra mds profundamente «en la espesuray, liberado de apegos
puede conectar mds intensamente con el sentido profundo, con el contenido a
cuya imagen divina responde la huella de la criatura. Teresa nos resultaba mas
cercana, mas humana, pero Juan, que prepard mejor-el camino eliminando to-
dos los obstéculos, pudo llegar més lejos en la expresividad mistica y teoldgica.
El camino de depuracion sanjuanista alcanzé mejor también al lenguaje, que
nos permite acercarnos mas claramente al misterio.

Teresa de Jests no gustaba de usar la simbologia esponsal porque'conocia
la realidad social del matrimonio de su época y sabfa que no era una realidad
favorable para la mujer'®” y, por tanto, no resultaba atractiva para recoger en él
la estructura de la experiencia de Dios en sus Ultimas etapas. Parece ser que Juan
de la Cruz la animé a aceptar la imagen esponsal. Es muy significativa la valentia
de Juan para usar conceptos, imagenes o palabras, procedentes del uso popular,
comun o incluso vulgar, y trasladarlas a su poesia mistica, Parece que Juan, una
vez realizada la funcién purificadora y catdrtica, recupera todas las cosas, incluso
usando sin pudor imagenes provocadoras que podian ser malinterpretadas. Pare-
ce como si Juan asumiese ingenuamente elementos e imagenes de cierto peligro,
en las cuales la tradicién espiritual ha visto ocasiones de pecado. Quizds la expli-
cacién la encontramos en Cantico, cuando habla del alma que ha experimentado
la unién con Dios:

Esta el alma en este puesto en cierta manera como Adan en la inocencia, que
no sabia qué cosa era mal; porque esta tan inocente, que no entiende el mal ni cosa
juzga a mal; y oird cosas muy malas y las vera con sus ojos, y no podrd entender que
lo son, porque no tiene en si habito de mal por donde lo juzgar; habiendole Dios
raido los habitos imperfectos v la ignorancia, en que cae el mal de pecado, con el
habito perfecto de la verdadera sabiduria. Y asi, también acerca de esto ya cosa no
sabfa (CB 26,14).

Vamos ahora a centrarnos en el simbolo esponsal en si mismo.

126 Cf. S, CASTRO, «Jesucristo en la mistica de Teresa y Juan de la Cruz» en AAVV,, Mistico e pro-
feta, San Giovanni della Croce nel IV Centenario della sua morte, Teresianum (Roma 1991) p. 209-210,

27 A partir del ano 1572 en que Teresa experimenta ella misma el amatrimonio espiritualy
y descubre que el papel del Esposo Cristo es distinto de que se daba en la sociedlafl, cambi‘ar.i.su
actitud: ¢f. A. MAS ARRONDO, £l hombre en Cristo y Cristo en el hombre. Andlisis teologico de
las VIl Moradas en los escritos de Santa Teresa de Jesus, Facultad Teologia Norte de Espana (Burgos
1993) p. 75.

277



3. EL SIMBOLO ESPONSAL EN LA SINTESIS DEL CB

Un esquema del simbolo esponsal sanjuanista
El simbolo esponsal de Juan de la Cruz nos ha mostrado el doble plano que

hay que considerar en el simbolo:

— El plano sensible, en el que se describe el amor unitivo y fecundo de una
pareja. Es el que corresponde al sentido literal.

— El plano espiritual o trascendente, que hace referencia al camino espiritual
hacia la unién con Dios, a dos niveles, personal y eclesial. El conocimien-
to espiritual que Juan de la Cruz recibe en la experiencia simbdlica-mis-
tica (efecto del poder evocador del simbolo sobre la psique humana) es
interpretado y explicado con los elementos que el autor posee.fruto de
su cosmovision cristiana y su sintesis personal. En San Juan de la Cruz,
podemos distinguir en este plano tres dimensiones dificiles de separar:

las experiencias personales del autor y experiencias ajenas (Santa Te-
resa, etc.).

la interpretacion de los datos biblicos para.iluminar las experiencias
espirituales.

la propuesta pedagégica que motiva todos sus escritos en prosa para
animar el camino espiritual.

Representamos un esquema que recoge los elementos basicos a considerar

en cuanto al contenido del simbolo esponsal y la disciplina teoldgica con la que
lo hemos investigado.

ESPIRITUALIDAD DEL SIMBOLO ESPONSAL DEL CANTICO ESPIRITUAL

SIMBOLO ESPONSAL ~ plano sensible: amor humano de pareja

— plano espiritual; camino de unién del hombre con
Dios: amor divino

Teologia espiritual: la esponsalidad como camino espiritual de la unidn del alma-esposa
(el ser humano) con Cristo-Esposo (también, secundariamente, la |glesia esposa con
Cristo Esposo). Se profundiza la experiencia que se esconde en el trasfondo del simbolo
esponsal, rastreando sus huellas en sus escritos y en su biografia. Doctrina del Cdntico
Espiritual en su proceso genético y en su contexto biogrdfico, rastreando las tradiciones
espirituales que ha asimilado,

IMPLICACIONES TEOLOGICAS Y ANTROPOLOGICAS:

El ser humano, llamadeo a la unién con Dios, con la redencion de Cristo recibié la
gracia para realizar la plenitud de su vocacion: creado como imagen de Dios-Trinidad
consuma su identidad uniéndose a Cristo-Esposo y divinizandose en El. Conoce y amar
a Dios y a los hermanos con amor de Dios, que ilumina los misterios de la Creacion y
la Redencion.

278



Entre la analogia y el apofatismo

Juan en numerosas ocasiones insiste en la gran dificultad para comunicar
la experiencia divina a la que quiere referirse en sus textos. Le ayudé a salir
del pozo de la incomunicacion a la que nos parece abocar la inefabilidad de la
experiencia de Dios la presion y el deseo de un grupo de mujeres enamoradas
de Dios, decididas a desbrozar con su apasionamiento amoroso los caminos
oscuros de la vida espiritual. Aquella presencia de Marfa que le habia tendido
la mano para sacarle del pozo o de la laguna cenagosa en que cay6 de nifo,
segtin relatan con cierta ingenuidad las biograffas antiguas'”’, le sacaba ahora en
la figura de la mujer de su circunspeccion, de su tendencia a la soledad, y lo re-
galaba al mundo en poesia comentada y pedagogia espiritual’®. La esponsalidad
sanjuanista, del alma con el Esposo, del cristiano y la Iglesia con Cristo, reclama
las relaciones interhumanas donde se comparte y se vive ese amor esponsal «a
zaga de su huellay, y donde el Misterio se comunica y se hace pedagogia: recla-
ma una antropologia adecuada'.

Otra de las innumerables paradojas de la doctrina sanjuanista queda refle-
jada en el contraste entre la perspectiva profundamente trascendente en la que
sitia a Dios, y que le hace inaccesible a «las fuerzas humanas» y a las «potencias
naturales» en si mismas, y por otro lado, la situacion de unién plena y participativa
en la vida divina de las Gltimas etapas, con las extraordinarias experiencias que
nos describe. No hay que perder de vista, en este sentido, que Dios no pierde su
trascendencia, y que lo que Juan estd refiriendo se sittia en la experiencia humana
histérica vivida en plano afectivo y amoroso, contemplada subjetivamente al final
del proceso’™'. No cabe la pretension de una objetivacion de Dios, o de un des-
velamiento de su misterio trascendente. Mas bien quiere expresarse, con palabras
lo menos inadecuadas que sea posible, la embriaguez de la participacion gratuita
e inmerecida en un misterio de vida divina que sacia y llena totalmente, culmi-
nando los deseos y desbordando las previsiones con las que el hombre iniciaba
su camino espiritual. El camino sanjuanista no alcanza a Dios en su misterio, mas
bien, se deja alcanzar por él: ha aniquilado los obstdculos para que el amor de
Dios encuentre un recipiente en el interior del alma donde pueda ser acogido, en

128 CEICRISOGONO DE JESUS, Vida y obras de San Juan de fa Cruz, o.c., p. 29,

1 Santa Teresa condujo el deseo de hacerse carlujo de nuestro santo hacia la Reforma teresia-
na. Las carmelitas le llevaron a dar forma y pedagogfa a su doctrina mistica. Se ilumina aqui la relacion
del hombre v la mujer en el plan de Dios que, si bien no es un fin en si misma como absoluto, si que
se muestra como un juego de relaciones que posibilitan la comunion de vida y !_a cc:mymcamén de
gracias, bendiciendo las relaciones interpersonales en la intencion divina: cf. E CASANOVAS, Una
Declaracio d'amor, Seminari del Poble de Déu (Barcelona 2000) p. 255.

10 Una expresion prototipica de Juan Pablo 1l en sus catequesis sobre el amor hum'ano. La co-
municacién de la vida divina y del misterio esponsal amoroso de la union del alma con Dios a la que
estan llamados los cristianos reclania la comunion de vida entre todos aquellos que quieren compartir
ese camino espiritual,

W La imagen neoplatonica de un Dios lejano al hombre es saiv:'lda por la experie‘ncia_san}ua—
hista que en la Encarnacion recibe en el Espiritu el don del amor de Cristo-Esposo, como camino que
abre la puerta de la union.

279



su desbordamiento de gracia. La trascendencia de Dios no se invade, aunque esta
si que se regala al hombre, mostrandose amorosa, y alejando cualquier esquema
inerte de una trascendencia filoséfica indiferente. Juan nos viene a comunicar que
la trascendencia de Dios no es lejania inaccesible sino locura de un amor apasio-
nado que viene a buscar al hombre y que resta muchas veces mudo, clavado en
la cruz de las indiferencias humanas.

Nos parece que . Baruzi, al buscar la clave del pensamiento sanjuanista en el
simbolo de la noche, ha errado el camino', y no se justifica hablar de un «pseudo-
simbolo del matrimonio espiritualy'®. Llegar a decir que el universo que Juan de la
Cruz ha creado simbdlicamente es el universo de la noche, nos parece inexacto, por
ser insuficiente. En el centro de su doctrina nos encontramos, mas bien, la unién
con Dios™, que se expresa en simbologia esponsal'*®, y en funcién de Ja cual estd
el simbolo de la noche, al lado de muy diversas imagenes simbdlicas’”. El simbolo
esponsal, en unién dialéctica con el resto de los simbolos, sirven a Juan para ex-

2 ] simbolismo nocturno representa para Baruzi la nueva via de comprension, negativa,
Iirica y mistica, para acceder al conocimiento divino (cf. |. BARUZ, San Juan de la Cruz y el pro-
blema de la experiencia mistica, o.c., p. 311ss.). Pero el simbolo esponsal y el de la noche son las
dos grandes mediaciones a través de las cuales el santo nos quiere decir algo de su experiencia de
Dios, afadiendo mdltiples matices con otros muchos simbolos (lama, étc.), imdgenes; alegorias,
etc., a las que luego intenta aplicar explicaciones pedagogicas espirituales en sus comentarios., La
clave esencial para acceder a esta nueva riqueza de vida divina a la que el hombre estd convoca-
do es, precisamente, la simbologia esponsal tomada de la Biblia. El hecho de: desconocer esta via
eminente lleva a desafinar el pensamiento baruziano al interpretar su doctrina sin un pilar esencial
de la-misma. Todas las variaciones investigadas por Baruzi en el libro IV, «La sintesis doctrinaly (cf.
Ib. p. 369-649), centrandose sobre todo ‘en la Subida y en la Noche, desenfocan la experiencia
sanjuanista al no considerar la centralidad del Cantico y buscar en sus dos obras inacabadas las cla-
ves de su pensamiento. Disentimos de Baruzi (cf. Ib. p. 590-591) para afirmar que § y N deforman
su sentido si no son completadas por los contenidos del Cantico y la Llama, aunque resulte dificil
captar esta continuidad con mentalidad racionalista, ya que las metodologias de dichas obras son
radicalmente distintas.

1CH b, p. 335. Ciertamente Juan de la Cruz ha tomado esta imagen de la Tradicion, pero no
nos cabe duda de que hay un simbolo esponsal que nace de la experiencia primordial de Juan de
la Cruz y que comunica, a partir de una imagen sensible, una profunda realidad divina indecible y
extraordinariamente rica, de la que Juan participa, y en la que vierte su imaginacion creadora para par-
ticipar en el misterio de Dios y conducir hacia EL Es ciertamente, una imagen tomada de la Biblia, pero
que revivida.y actualizada, asume la fuerza de un simbolo arquetipico, una fuente de conocimiento
extraordinariamente rico para entrar en el misterio de Dios, La imagen esponsal es para Juan la mejor
manera de hablar del misterio divino y de nuestra participacion en él,

1% Cf b, p. 368. Esta opinion ha influido muchos autores, (como a MANCHO DUQUE, M, |.,
Elsimbolo de fa Noche en San Juan de la Cruz. Estudio [éxico-semdntico, Universidad de Salamanca,
Salamanca 1982), pero s6lo se puede mantener bajo la perspectiva de considerar [a S y la N como las
obras principales de Juan de la Cruz, desvalorizando el Cantico.

" José Vieente Rodriguez presenta su sintesis doctrinal del Santo desde esta clave principal de
la unién del hambre con Dios: cf. ). V. RODRIGUEZ, San Juan de la Cruz, profeta, enamorado de Dios
y maestro, Instituto de Espiritualidad a Distancia (Madrid 1987) p. 238ss.

1% O, GONZALEZ DE CARDEDAL, «Memoria, misterio y mistica en San Juan de la Cruz», p. 438.

¥ Los simbolos nupcial, nocturno y viandante de sus distintas obras podemos unirlos en la ima-
gen esencial del peregrino enamorado que camina en la noche buscando a su Amado (Dios) guiado
por la llama del amor.

280



presar lo inefable-oscuro del camino hacia la unién con Dios y el misterio del ser
divino que se va comunicando en la oracién contemplativa'*,

La inefabilidad que resulta de contemplar el misterio significa que Dios re-
siste su misterio al orgullo y la autosuficiencia del conocimiento humano, y se
entrega de manera desbordante a quien le busca con un corazén sincero y amo-
roso. Juan quiere dar testimonio de ello, y por ello no se queda en la mudez de la
inefabilidad absoluta sino que se lanza por las sendas de la comunicacién positiva
por caminos analégicos y metaféricos'”. La unidad de las distintas imagenes ver-
tebradas en torno al simbolo esponsal se mantiene como expresién unificadora de
aquella intuicion que apunta fervorosamente hacia el misterio y anima a entrar en
él, salvando, en todo momento, la ingenuidad de pretender haberlo dominado o
poseido*.

Para san Juan de la Cruz la imagen esponsal es la mds apropiada para expre-
sar la igualdad que el alma asume en relacién con Dios y la misteriosa intercomu-
nicacién de bienes y experiencias que se produce entre Dios y el hombre una vez
alcanzada la unién mistica.

Centralidad del simbolo esponsal

Juan de la Cruz relaciona un grupo de temas esenciales de teologia es-
piritual en torno a la simbologia esponsal, que es la que vertebra el camino
espiritual en sus etapas fundamentales, en relacion a la unién con Dios carac-
terizada como desposorio-matrimonio espiritual’'. Juan es un insigne repre-
sentante de esa conciencia eclesial de que «la experiencia cristiana de Dios tiene

98 La esponsalidad del Géntico aparece descrita en torno @ una serie de realidades simbélicas
que completan y enriquecen su contenido: heridas de amor, enfermedad de amor {CB1-2, CB7-10),
morir de amor (CB2, CB11) la fuente éristalina de la fe (CB12), el vuelo de la paloma (CB13}, las imd-
genes mdgicas u oniricas de la naturaleza o la vida social como expresion de la experiencia y comuni-
caciones divinas (CB 14-15, CB22,CB24-27), etc.

B9 Cf L. AROSTEGUI, «Experiencia misticar en DicSJC p. 593:595. La doctrina sanjuanista
oscila de lo analdgico a lo apofitico, en un doble movimiento de acercamiento 'y distancia frente
al misterio. Pero el mdximo acercamiento, cual puede ser experimentado en las dltimas etapas de
matrimonio espiritual, tampoco llega a eliminar la trascendencia, dado que: «porv.grandes comu-
nicaciones y.presencias, y altas y subidas noticias de Dios que una alma en esta vida tengl:a. no es
aquello esencialmente Dios, ni tiene que ver con €l, porque todavia, en la verdfad, If.t estd al alma
escondido [...] ni la sequedad y carencia de todo eso en el alma es menos testimonio de su pre-
senciaenellay (CB 1,3).

1 por ello, también conviene remarcar que, en tode momento, también al final, el alma vive
desapegada de todo, pobre y humilde. Contemplando el amor de Dios que nos ha'i'ama'dr__\, asume la
cruz y las petsecuciones: «Ame mucho a los que la contradicen y no la amany» (Cta. 33, tltimo escrito
que conservamos del santo).

1A su lado se presentan un conjunto de temas en paralelo, poco definidos: «Al deﬁn_ir los
caracteres esenciales de la unién transformante 'y divinizacion sanjuanista, ‘aparecen las expresiones
sipuientes: divinizacion por la participacion de Dios, hombre nuevo, ser !ﬁjc:s_ de Dios en Cristo.'in-
habitacién trinitaria, elc. Aunque son diversos términos, los conceptos sanjuanistas contienen equiva-
lentes sentidos o indican idéntico estado como la realizacion méxima o perfeccion p}eﬁa'-fiel amor en
Dios, que es «&l mas alto estado de. perfeccion al que en esta vida se puede llegary: cf. K. SEO KIM, La
funcion del-amor en la unién transformante y divinizacion del hombre... 0., p. 172,

281



sentido esponsaly'*. El simbolismo esponsal que identifica a Cristo con el Esposo
y el Amante, y al alma con la esposa, tal y como aparece en Cdntico Espiritual,
es «categoria fundamental» del pensamiento sanjuanista que subyace a toda su
obra'®. Podemos afirmar que Juan de la Cruz asume en Cdntico una rica cristolo-
gia bajo la figura simbolica de Cristo-Esposo, titulo cristolgico fundamental sobre
el que va a edificar su doctrina mistica y su pedagogia espiritual'*.

¢Por qué Juan ha usado la simbologia esponsal para reunir conceptos teold-
gicos de gran importancia en el conjunto de la revelacion cristiana? {Qué tiene
la esponsalidad para poder enhebrar el pensamiento mistico sanjuanista? Es evi-
dente que si el amor es el motor principal de la vida espiritual y estd en el centro
de la doctrina sanjuanista, resulta valiosa la imagen esponsal para hablar de 61,
Juan ha encontrado en la simbologia esponsal la clave para definir la vida eristiana
como experiencia de amor, con aquella caracteristica que él menciona tantas
veces: la propiedad esencial del amor es igualar a los amantes y la transformacién
del uno en otro. La simbologia esponsal es precisamente la que consigue mostrar,
segln el pensamiento sanjuanista, la radicalidad del amorde Dios, que ha llegado
a igualarse a la humanidad, asumiendo sus debilidades por amor, hasta llegar a
redimirla y regalarle su propia vida divina. La simbologia esponsal expresa inme-
jorablemente las posibilidades del amor en cuanto a mostrar la igualdad y mutua
donacién de los amantes: dos que se hacen uno™®. Para hablar de un amor que
iguala a los amantes, y que transforma a uno en otro, resultan insuficientes otras
imdgenes, como la paterno/materno-filial, o como la de la amistad o la fraterni-
dad, que siendo también validas, no sirven tanto para iluminar aquellos elementos
que Juan pretende resaltar.

" (. ). ESQUERDA BIFET; «Dimensién misionera de la contemplacién en San Juan de la Cruzy,
en AAVV,, Dottore mistico. San_Giovanni della Croce. Simposio nel IV Centenario della sua morte, Te-
resianum (Roma 1992) p. 362!

M3 C R RUIZ, Mistico y maestro San Juan de la Cruz, TDE (Madrid 1986) p. 131; ¢f. M. A. DIEZ,
Pable en Juan de la Cruz, o.c., p. 309,

M5 La cristologia sanjuanista ha sido un tema debatido entre los defensores y los criticos de su
doctrina. No es fa intencién de Juan de la Cruz mostrar una doctrina sistematica sobre el tema, pero
los elementos fundamentales subyacen a sus obras. Los ha recogido S. CASTRO, «La experiencia de
Cristo: foco central de la mistican, en AAVV,, Experiencia y pensamiento... o.c., p. 169-193; S. CAS-
TRO, Cristo, vida del hombre (El camino cristolégico de Teresa confrontado con el de Juan de la Cruz),
EDE (Madrid 1991).

¥ «Cuando [a Dios} se llama Sefor, indica que somos creados; cuando se dice Padre, que
somos hijos adoptivos; cuando se toma el nombre de Esposo, manifiesta que le hemos sida unidos.
Porque mds es estar unidos a Dios que ser creados y adoptadosy: GREGORIO MAGNO, Comentario
al Cantar de los Cantares, 8, citado en TexPat p. 413-414.

10 ¢la categoria de esposo-esposa es la mas completa, pues indica la reciprocidad total de amor
y ‘existencia comunicaday: F. RUIZ, Mistico y maestro San Juan de la Cruz, o.c., p. 131, El simbolo
esponsal muestra mas claramente la igualacion de niveles que Dios realiza con el hombre, con las
caracteristicas culminantes de un amor con pasién, intimidad y compromiso y la donacién mutua de
ambos. La imagen consigue elevar el «companero humanoy, la criatura, a un rango semejante a lo di-
vino, al mismo nivel. En ella se representa mejor la aspiracion humana y el don divino de la igualdad:
el hombre puede igualarse con Dios por el camino del amor, «habiendo recibido las dotes y prendas
para elloy (cf: CB 23,6).

282



Tradicionalmente el amor cristiano ha venido iluminado con la imagen del
amor paterno-maternal del Padre eterno, o con la imagen del amor fraternal, cuyo
modelo estaria en nuestro hermano mayor Jesucristo. Pero Juan de la Cruz sefala
explicitamente la insuficiencia de estas imdgenes para expresar un amor de Dios
derramado a la humanidad que, en su locura de amor, llega a hacerse siervo de
los hombres (cf. CB 27,1).

En torno al simbolo esponsal Juan ha ido entretejiendo un buen nimero
de temas teol6gicos, como la presencia divina, el misterio de la Encarnacion, el
bautismo, la filiacién divina, la participacion en la naturaleza divina, la transfor-
macién, el hombre nuevo, el estado de inocencia de Adan, la inhabitacién divina
trinitaria, etc. Con el simbolo esponsal aglutina su experiencia con la tradicién
espiritual que ha recibido. Pero asi como la simbologfa esponsal de los profetasdel
AT insistia en la infidelidad de la doncella de Israel ante su Esposo, quela amaba
apasionadamente, Juan de la Cruz, en linea con el Cantar de los Cantares y con el
evangelio de Jn, presenta ahora la simbologia esponsal en sentide positivo, como
la respuesta generosa y sincera de la Esposa que ahora si que puede responder ya
fielmente a la llamada del Esposo. Juan reasume y realiza el contenido del Cantar
y lo traslada al NT en respuesta generosa y valiente del alma a Dios que avanza
rapidamente siguiendo las huellas del Esposo. Juan de la Cruz actualiza la sim-
bologia esponsal, reconociendo la venida del Esposo y prepar§r1dose, en sentido
escatologico (actual y futuro), para el encuentro definitivo con El. La vida cristiana
queda resumida simbdlicamente en una vocaciéon de union con Cristo-Esposo y
alejarse de ello seria adulterio-infidelidad contra Dios.

La funcion del simbolo esponsal

La esponsalidad es clave de unidad, participacion en un misterio de unidad
divina trinitaria. Trasciende la imagen humana hacia la fuente divina, en la que ha
de contemplarse como en un espejo. El manantial de la «esponsalidad» brota de
la Trinidad misma, desborda en la creacién y prepara el encuentro unitivo de la
humanidad con Dios. No es un encuentro entre «dos igualesy por propia naturale-
za, sino que ha sido precedido por un «rescate». Es el Esposo el que al despojarse
de su riqueza de vida divina, y asumir la pobreza-fragilidad de la humanidad esta
abriendo el camino de la humanidad hacia la igualdad con Dios. Es el Esposo el
que capacita a la Esposa para la union, para poder amar «con el mismo amor con
el que ha sido amaday. La humanidad-esposa no puede unirse al Esposo por sus
propias fuerzas. Ella s6lo puede preparar el encuentro, quitar los obstdculos y es-
perar al Esposo que estd a punto de llegar'™.

1" Por eso acaba la Biblia (en una genial inclusién con el relato del origen de Gn) con un en-
cuentro esponsal que viene prefigurado por el didlogo del Esposo con la Esposa: «Si, vengo prontoy.
iAmén! iVen, Seior Jeststs (Ap 22,20). También Juan de la Cruz acaba recogiendo las imdgenes de la

gloria final a que aspira el alma del Ap (cf. CB 38,7-8).
283



La experiencia mistica lleva al ser humano a vivir una «identidad femenina»
de la humanidad ante Dios'*® que permite a Este entrar en ella y transformar-
la. El ser humano asume en la relacion con Dios una «personalidad femenina
primordial» ¥°, en cuya pasividad triunfa la accién de Dios que regenera y di-
viniza al hombre gratuitamente'”. Ante Dios, la experiencia humana adquiere
un valor femenino, como pasividad o vacio que acoge la iniciativa divina y la
encarna. La Palabra divina se hace carne con el «si» activo y simbélicamente
femenino de la humanidad-alma''. Esta dimension femenina de la Iglesia, que
incluye lo central de la vivencia cristiana, se ha identificado con la experiencia
de Marfa, que personifica a toda la Iglesia’, El simbolo esponsal unifica lo
masculino y lo femenino de la humanidad y lo representa en forma de Esposa,

' En el simbolo esponsal sanjuanista, el cristiano se identifica con el papel femenino, tanto
si hablamos a nivel de Cristo-lglesia o Cristo-alma individual. Se da una preferencia por las virtudes
femeninas, representando lo humano, convertido en esposa de Dios: ¢f. C. BAUBOUIN, Psychanalyse
du symbole religieuy, o.c., p. 241,

"9 Esta identificacion con lo femenino ha side valorado por algunos tedlogos como una dimen-
sion esencial de la vida cristiana que precede a cualguier ministerio: «lLa Iglesia, en su ndcleo petfecto,
se ha de considerar femenina [...]. Esta femineidad de la Iglesia se ha de considerar lo abarcador,
mientras que el ministerio de servicio desempenado por los apastoles y sus seguidores varones es una
pura funcién dentro de eso abarcadom: H. U, VON BALTHASAR, «Marfa en la doctrina y la piedad
de la lglesian, en |. RATZINGER /H. U, VON BALTHASAR, Maria, Iglesia naciente, Encuentro (Madrid
1999) p. 86-87.

9 «Dios es Trinidad de amor, erigen primero del cual proceden los hombres y las cosas [...} a
la'suma actividad o colaboracion del hombre con la accién de Dios corresponde la suma pasividad,
que consiste-en dejar actuar'a Dios. En resumen-se puede afirmar que la espiritualidad se coloca en
el plano del vivir segdn el Espiritu, mientras gue la mistica se sitta en el plano del ser, o por decirlo
mads propiamente, en el plano del «wejarse hacers por Diosy: L. BORRIELLO, «Esperienza mistican,
en AAVV,, Dizionario di Mistica, Librerfa Vaticana (Citta del Vaticano 1998) p. 469. Sebre la necesa-
ria pasividad requerida a un cierto nivel de la vida espiritual para permitir la accion de Dios: cf, C.
A. BERNARD, «Structure et passivite dans |'experiénce religeusen, en NRTh 110 (1978) p. 643-678;
C. A. BERNARD, Teologia Fspiritual. Hacia la plenitud de fa vida en el Espiritu, Atenas (Madrid 1994)
p. 490-491.

" «El cuerpoumistico es un cuerpo de mujer. Y los gestos erdticos, los privilegiados para la
simbdlica mistica; Juegan un papel importante los besos y los abrazos, simbolo del contacto y de la
fusién reciproca de conciencias, y se aprecia en los textos un progreso en la dindmica del encuentro
trascendente representado en el matrimonio como culminacion'y en los primeros regalos y visitas
[...) todas las ereaciones metaféricas y rituales del amor cortés, de la literatura amatoria de Petrarca
y de tadas las épocas cooperan al enriquecimiento y la supervivencia de este simbolo perenne de
la relacion Dios-Hombrens: cf. G CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in
Santa Teresa di Gest e in San Giovanni della della Crocey, en AAVV,, Mistica & mistica carmelitana,
0.¢.,p. 216,

12 qla lglesia debe aprender nuevamente de Marfa su condicion de Iglesia, S6lo con la aten-
cion al signo de la mujer, a la dimension femenina bien entendida de la Iglesia, se produce la nueva
apertura a la fuerza creadora del Espiritu, y con ello la configuracion con Cristo, cuya presencia es la
tnica que puede dar a la historia centro y esperanzay: ). RATZINGER, «El signo de la mujers, en ).
RATZINGER, H. U. VON BALTHASAR, Maria, Iglesia naciente, Encuentro (Madrid 1999) p. 44. Asu-
mimos y llenamos de contenido la sintesis de S. Arzubialde: «Frente a las diversas espiritualidades sélo
existe, por consiguiente, una espiritualidad Gnica, la de la Iglesia-Esposa, que es el carisma de Marfa,
en cual se relativizan y disuelven todas las demds peculiaridades individuales dentro de la Iglesiax: S.
G. ARZUBIALDE, Teologia Spiritualis. £l camino espiritual del seguimiento a Jests, vol. 1, Publicaciones
de la Universidad Pontificia de Comillas (Madrid 1989) p. 26.

284



delante del Esposo divino. Es la mejor manera para expresar la acogida y la
pasividad activa que todos los hombres y mujeres han de vivir para recibir la
semilla divina, el impulso del Espiritu que engendrara en ellos la identidad cris-
tiana de hijos de Dios.

El simbolo esponsal es asumido por Juan de la Cruz porque se ajusta de ma-
nera muy adecuada a recoger y unir el mas profundo anhelo humano con el deseo
de Dios, por una parte, y por otra, porque es la mejor manera de expresar aquella
igualdad consigo a la que Dios quiere conducir al hombre'. Una igualdad que es
transformacion, y que tiene dos perspectivas: el hombre se iguala a Dios partici-
pando en la vida divina, pero también Dios se iguala al hombre, asumiendo la fra-
gilidad de su condicién histérica y manifestando en ella sus dones. Dios asume la
debilidad del hombre por la Encarnacion-Redencion y al mismo tiempo capacita
al hombre para la divinizacién con la que quiere engrandecerlo. El encuentro con
Dios no esta al final de un proceso ascensional hacia lo divino, segin los modelos
espirituales platénicos, sino que se realiza como un encuentro (humane) con Cris-
to (en su humanidad) que ha de ser preparado en el maximo vacio y desnudez
de espiritu'™. El camino espiritual es un camino de cristificacion, entendido como
busqueda-encuentro-union-transformacién con el Esposo-Cristo'".

La esponsalidad sanjuanista es un «balbuciry que nos habla del ser mas
profundo de Dios y del ser mas profundo del hombre, creado a imagen de
Dios. En ningtin caso se pretende contemplar la realidad sexuada como tal en
el seno mismo de Dios'*. Sin embargo, esta expresividad esponsal en el miste-
rio tiene también un sentido que conviene alcanzar en una reflexion serena y
matizada. El simbolo esponsal evoca 'y actualiza el misterio redentor de Cristo
en relacién al hombre, mostrande ¢l camino de la unidad de la humanidad
con Dios, del amor humano con €l amor divino. El simbolo prototipico del
amor humano, de la més profunda experiencia de unidad interhumana, de
lo masculino y lo femenino.en una sola carne, se pone al servicio de la mas

15 Como decia Teresa de Jesds, y algunos SSPP reflejan: «Para inflamar nuestro corazén en su
Amor sagrado, va a emplear €l lenguaje de nuestro amor grosero y, rebajdandose en palabras, no elev{r
con ellas en comprensions en efecto, fue a partir del lenguaje de este.amor como aprgndlmos con qué
fuerza debemos arder con el Amor divinor: GREGORIO MAGNG, Expositio in Canticum canticorum
3, PL79 p. 473.

15 Gi. X. PIKAZA, «Amor de Dios y contemplacion cristiana: Introduccion a San Juan de la
Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 52.

15 ], Jiménez se plantea en su tesis doctoral el problema del déficit cristql@gico sanjuanista, tal y
como parecen juzgarlo algunos autores, llegando a la conclusion de que no existe y que estamos ante
una mistica de cristificacion, patente en el Cntico y la Llama, pero también presente en !a. Subida y la
Nache, donde parecia ocultarse {sobre todo en Noche): cf. ). JIMEN LZ MEILIA, wlas subidas cavernas
de la piedray. La Mistica de sant foan de la Creu, una mistica de cristificacio, Facultat de Teologia de
Catalunya (Barcelona 1997).

15 La Biblia dejo bien claro el rechazo de las actitudes hierogdmicas de los p__ueblos \-‘ecinr_ls
de Israel, y la aceptacion de la sexualidad como una realidad creatural, <:rea_da por _Dl_os. El lenguaje
esponsal toma como préstamo el lenguaje amoroso esponsal para superar la Im:;‘fablhdild, pero respe-
tando el misterio de la trascendencia divina: of. ). SANZ MONTES, La simbolagia esponsal como clave
hermenéutica... o.c., p. 22

285



profunda experiencia espiritual de unidad humano-divina. La imagen espon-
sal es una imagen universal, que trasciende todas las épocas y culturas, que
se inserta en todas las tradiciones sociales y religiosas y que ilumina la mds
profunda e intima identidad relacional del ser humano. Nos evoca ademas la
relacién hombre-mujer, Gnico camino de generacién de la vida humana: es el
ambito de relaciones que acoge a todo ser humano y que todas las sociedades
se preocupan de regular de manera apropiada. Es por tanto, una experiencia
universal, abierta a todas las culturas. Por ello, la imagen esponsal tiene una
extraordinaria riqueza comunicativa.

El simbolo esponsal es ademas un simbolo poderoso para la psicologia huma-
na. Por un lado, podemos decir que la sexualidad humana, a la que se refiere la
imagen sensible del simbolo (que culminaria en la unién sexual), es una realidad
humana muy rica y compleja, insoslayable, en la que confluyen las principales
dimensiones humanas'®”. Por otro lado es evidente que la sexualidad humana
tiene una importante dimension de historicidad, sujeta a diversas interpretaciones
culturales, que a su vez pueden influir también en el valor y la riqueza funcional
de los simbolos'™. La eleccion de la imagen esponsal como clave para entrar en el
misterio de la relacion del hombre con Dios es una genial intuicién que sabe uni-
ficar lo mds profundo del deseo humano con la mds profunda mistica espiritual.
Lo esponsal evoca la plena union de lo masculino y lo femenino en la unién con
Dios'* y, al mismo tiempo, la identificacién de lo humano y lo divine en misterio
de unidad. Como se realiza este salto inimaginable que pueda salvar la insondable
distancia entre la criatura y el Creador es también una genial afirmacién del poder
misterioso que la Redencion humana ha alcanzado.

La espiritualidad del simbolo esponsal es presentada, por la fuerza del sim-
bolo, como acceso privilegiado al misterio de Dios a través de la vida y la expe-
riencia espiritual, en la oracion y la vida fraterna. También aqui el simbolo cumple
su funcién, que sobrepasa las capacidades del pensar conceptual y del lenguaje
propositivo, invitando a un conocimiento autoimplicativo que sélo es accesible
en la medida en la que entramos en el universo de sentido que nos presenta™. El
simbolo invita a una experiencia.

7 La identidad personal, las pulsiones, las cadenas simbolicas o fantasmas, los canales de co-
municacion, las funciones y roles sociales, las dialécticas de la experiencia humana (placer-dolor,
lidico-tragico, individual-colectivo, etc.): cf. L. CENCILLO, Sexo, comunicacion y simbolo, Anthropos
{Barcelona 1993) p. 63.

" La sexualidad «es una realidad que se integra en la cultura de cada época y de cada sociedad,
inmersa en el conjunto de simbolos de las misman: [b. p. 53.

1 JUAN PABLO I, Mulieris Dignitatem 7: «la integracion de la humanidad misma, querida por
Dios, de lo masculine y lo femenino... Esta verdad se cierne sobre toda la historia de salvaciény.

% «lLa purificacion y transformacion del espiritu humano a través de la sumisién al poder de los
simbolos se ve como algo esencial para alcanzar la contemplacién, preocupacion primordial de esta
teologia [de la teologia simbdlica de los escritores misticos)y: ). RATZINGER, «El'signo de la mujen,
0.c., p. 33.

286



Un simbolo unificador

En Juan de la Cruz descubrimos la superacion de todo dualismo, de tras-
cendencia o inmanencia, de teocentrismo o cristocentrismo, de lo trinitario o lo
pneumatocéntrico y otras similares. A ello contribuy6 la extraordinaria capacidad
sintética y abierta de Juan, pero también se debe a las facilidades que le dio el
momento que vivia, da acumulacién y condensacién producida a la altura del
siglo XV1 espanol de los diversos afluentes de la tradicién espiritual anteriorn'®'. El
simbolo es expresion inmejorable de la mistica sanjuanista, una mfstica integra-
dora de contrastes: mistica de elevacion y de introversién, de luz y de tinieblas,
mistica intelectualista y afectiva’®. La esencia del simbolo estd en «poder exponer
simultdneamente los varios aspectos (tesis y antitesis) de la idea que expresay’®.
Precisamente el simbolo esponsal, con su dimensién unitiva, podriamos calificarlo
como simbolo por excelencia, que representa en si mismo la dimensién simbo-
lica en su capacidad de unificar los contrarios y que, por tanto, manifiesta una
extraordinaria potencia significativa para conducir al hombre a la unidad consigo
mismo, con el préjimo y con Dios. La esponsalidad como simbologfa de unidad
que convoca a los opuestos, se revela como clave de la interpretacién sanjuanista
que posibilita la «lectura integrada»'® del autor, sin caer en parcializaciones o
deformaciones particulares.

Juan de la Cruz se ha sumergido en un misterio que estd presente en la Re-
velacion, en la misma naturaleza de las cosas y en el ser mismo del hombre. Ei
Dr. Mistico encuentra en el simbolo esponsal la'clave genial para entrar en el co-
nocimiento de Dios, y en El, de todas fas cesas. La imagen del amor esponsal nos
revela el misterio escondido en la Creacion, brotado del ser mismo del Dios uno y
trino, en cuyo seno ha entrado y bebido el santo carmelita, llevando a la unidad, la
superacion de la divisién y de las tensiones. En el fondo, es asumir la tension que
recorre todo lo creado y que habita en la mas profunda identidad del ser huma-
no: hombre y mujer, lo masculino y lo femenino™®. El Verbo encarnado, imagen
perfecta de Dios en la que se realiza todo lo creado, alcanzando su belleza sobre-
natural puesta por Dios, ilumina los secretos al alma unificada: la penetracion en
el misterio de la unidad hipostdtica del Verbo encarnado alumbra la unidad de
lo sagrado y lo profano, de lo humano y lo divino, en una humanidad redimida.

8! E§)vol. 2 p, 658.

162 | mistica de elevacion de Gregorio de Nisa y la de introversion agustiniana, fa mistica Iurpi-
nosa origeniana y la de tinieblas de Dionisio Aeropagita, la mistica intelectualista renana y la afectiva
bernardiana,

16| E. CIRLOT, Diccionario de simbolos, Labor (Barcelona 3% ed. 1991) p. 30. Quien mejor ha
desarrollado una vision del simbola sanjuanista como dialéctica y superacion de contfarios es G, MO-
REL e su obra Le sens de ['existénce dans Saint Jean de la Croix, vol.3: Symbolique, (cf. p. 40ss.) donde
la afirmacion-negacion de la dialéctica hegeliana es la dindmica que muestra y al mismo tiempo oculta
o real, dando paso al Misterio, sitesis que revela el Absoluto.

1 Cf E RUIZ, «Lectura integrada de los escritos de San Juan de la Cruzn en ACTAS vol. 3 p.
19-49,

165 CF V. CAPANAGA, San Juan de fa Cruz. Valor psicaldgico de su doctrina, 0.c., p- 332,

287



Sélo el simbolo de Cristo'* podia realizar tal unificacion, sanando la division que
malherfa todo lo creado.

En un sentido amplio podemos decir que el niicleo del tema de la esponsali-
dad, como simbologia esencial que nos pone en contacto con el origen de todo lo
creado evocando el misterio del ser mismo intradivino, es el tema de la dualidad
unificada’™. Se corresponde con aquel principio filosofico sanjuanista que apare-
ce de diversas maneras en sus obras: «dos que se hacen unoy, «el amor iguala a
los amantesy, etc. La contraposicion antitética estd en la raiz misma del sistema de
Juan de la Cruz y se expresa a través de antitesis dindmicas que funcionan sobre
los ejes de su pensamiento’®. Podemos resumir las antitesis sanjuanistas, en una
que las abarcaria todas: lo humano y lo divino (lo profano y lo sagrado), el hombre
y Dios. Dualidad unificada en el Verbo Encarnado. Una unificacién que brota de
la unidad del ser divino, que es unidad de tres personas (de la cual brotan todas
las cosas), y cuyo reflejo encontramos en la unidad interna del ser humano (varén
y mujer, en su mutua relacién) y en la unidad interna de cada ser individual (con
el conjunto de sus capacidades o potencias)'®. Este seria el contenido mistico de
la esponsalidad sanjuanista, en su nivel mas primordial y originario, mds alld de la
imagen misma: la unificacién. La conexién entre lo humano y lo divino se ha rea-
lizado en Cristo, en cuyo misterio de unién hipostatica, de dos naturalezas y una
sola persona, se produce el admirable intercambio humano-divino recogido en
CB 23, y que asombraba a la Virgen en los Romances. La esponsalidad sanjuanista
se constituye como entrada pedagégica al Misterio de la Unidad, origen de todas
las cosas, y donde confluyen todos los opuestos y dualidades.

El concepto esencial tomado de la tradicion de que «el Amado vive en el
-amante, y el amante en el Amado» (cf. CB 12 7), serd usado por Juan en una sinte-
sis que relaciona lo humano y'lo divino, poniendo las bases para significar la par-
ticipacion del hombre en la vida intratrinitaria, gracias a la inhabitacion trinitaria

"6 Cf. K. RAHNER, «Para una teologfa del simboloy, en Escritos de teolagia v. IV, Taurus (Madrid
1962) p. 301-305:

""" |dea central de G. BIFFI, Canto nuziale. Esercitazione di teologia anagogica, Jaca Book
(Milano 1999).

1 C M. . MANCHO DUQUE, «Antitesis dindmicas de la Noche oscuran, en AAVV, Juan
de la Cruz, espiritu de llama, o.c., p. 369-382. F Ruiz concreta las antinomias sanjuanistas en diez:
vida-escritos, fuentes-originalidad, Cdntico-Subida, poesia-prosa, exencidn-integracion, fe-cultura,
tedlogo-pedagogo, dinamismo-esquemas, unién-negacion, particular-universal: cf. E RUIZ, cUnidad y
contrastes: hermenéutica sanjuanistas, en AAVV,, Experiencia y pensamiento... o.c,, p. 17-52. Podemos
descubrir el sentido profundo, filoséfico, que se encierra bajo la clave del simbolo esponsal al ponerla
en relacion con aquella originalidad sanjuanista de la unificacion de contrastes que caracteriza su obra
y su vida: «La férmula antitética, la contraposicion conceptual, estd en la base del pensamiento san-
juanistan; M. J. MANCHO DUQUIE, (ed.), La espiritualidad espanola del siglo XVI: Aspectos literarios y
lingtiisticos, Universidad de Salamanca (Salamanca 1990) p. 25.230.

" Juan de la Cruz representa la superacién de la dialéctica de los contrarios como ley del
espiritu (cf. V. CAPANAGA, San Juan de fa Cruz, Valor psicologico de su doctrina, o.c., p. 325-338), la
reconduccion de la pluralidad con sus mutuas oposiciones a la unidad, al Todo de cuyo origen brota-
ron, enla experiencia de la noche que conduce a la unién, obrada por Dios mismo en pasividad activa
y amorosa del hombre.

288



en el seno del alma. Pero esa grandiosidad de experiencia humana a la que el
cristiano, hijo de Dios, estd llamado, se vive en el mundo real, en la Iglesia con-
creta. Teresa y Juan —no podemos separarlos— defienden y edifican la unidad de
la Iglesia. Teresa mostraba al final de su vida la alegria de ser «hija de la Iglesia»'™;
Juan, en sus altimos dfas, sabfa que sus enemigos no podrian expulsarle de la Or-
den «porque estaba muy aparejado para corregirse...» (Cta. a Juan de Santa Ana,
finales de 1591). La edificante actitud de sometimiento y humildad de Teresa y
Juan a los «preladosy, representantes eclesiales institucionales, acompanada de la
mas absoluta libertad para decir aquello que consideran necesario, sin miedos ni
falsos respetos humanos'”, es el signo evidente de la eclesialidad indestructible
de una espiritualidad esponsal fundamentada en la roca de Cristo. Juan de la Cruz
va a mostrarnos el camino de la unidad, que abraza los contrarios: es el amor
que abraza el desamor y la cruz, la reflexion y la vida, teologfa y santidad, noche
oscura y alba luminosa, pasion crucificada y Pascua definitiva.

Un acceso al Misterio de Unidad

La unién con Dios es la clave central del pensamiento sanjuanista, en torno
a la cual gira toda su doctrina de pedagogia espiritual. C. Meri Cucart, siguiendo
una intuicién de E Ruiz, ha tenido la idea de desarrollar la doctrina sanjuanista
en torno a este tema, relacionandolo, al mismo tiempo, con el texto de Jn 17, tan
querido por Juan de la Cruz, y donde encuentraya en germen todas las dimensio-
nes implicadas por esta union'”*:

Unién de personas en el misterio de la Trinidad.

Unién hipostética del Verbo con su humanidad.

Unién de Dios y Cristo con ‘el ser humano.

Unién de los hombres con Cristo y con Dios

Unién de los creyentes entre si.

Unidad interna de sentido y espiritu en cada ser humano.
Unidad y armonia del ser humano con la creacion.

ot IR > T 2 S SR €1 Sl 55 B

Todas estas dimensiones diversas, que se hallan en el trasfondo de Jn 17,
estan también presentes, implicita o explicitamente en la experiencia mistica san-
juanista y en su doctrina espiritual. La experiencia espiritual de la unién con Dios
(4), recibida por gracia y respondiendo a la iniciativa amorosa divina (3), tiene su
clave en el misterio de la Encarnacion (2) que lleva a participar misteriosamente

—Tﬁ?\i DE LA M. D. £ O. STEGGINK, Tiempo y vida de Santa Teresa, BAC (Madrid 3 ed, 1996}
p- 935.

"1 Como hizo Juan en el Capitulo General extraordinario celebrado en Madrid en junio de
1590, mostrandose contrario-a las tesis del P General Nicolds Doria. Poco después era cesado en
todos sus cargos.

2 Gf. C. MERI CUCART, «Uni6n con Dios, dinamismo psicologico-espiritual en San Juan de la
Cruzy, en SanjCruz 39 (2007) p. 98ss.

289



en la vida divina, en los misterios de las relaciones divinas (1). El fruto de esta ex-
periencia espiritual es la unificacién del ser humano (6), y el amor mutuo donde
se revive en comunidad la vida recibida (5), alcanzando la penetracién de todo
lo creado a la luz de |a sabiduria divina (7). Es el camino desde la division, fruto
del pecado, hasta la union, donde se realiza la identidad del hombre a imagen
de Dios, como hijo de Dios. Propiamente, el simbolo esponsal se refiere, de
manera mas estricta, a los puntos 32 y 42, aunque su alcance llega, en el seno del
misterio, a todos los niveles'™. En el 32 estaria la iniciativa esponsal divina, o el
desposorio de la Encarnacion, mientras que en el punto 42 entrarfa la respuesta
humana del camino espiritual, la respuesta de la Esposa, o el desposorio de la
unién por perfeccion.

El simbolo esponsal es el simbolo unificador-integrador por excelencia. Todas
las divisiones se ven superadas por el dinamismo del amor. Se une el conoci-
miento (inteligencia) con el amor (voluntad). Late en el fondo el dinamismo de la
Revelacion, el dinamismo de la Pascua, que supera las dificultades y las divisiones,
que atraviesa la muerte y conduce a la Vida. El simbolo esponsal nos invita a entrar
en el misterio de Dios que es amor, amando. Ciertamente que nos comunica un
conocimiento de Dios y de los misterios de la fe, particularmente el de la Encar-
nacion, pero, sobre todo, procura animar a la persona a acceder a una experien-
cia y recrearla’. Juan de la Cruz se arriesga a hacer una reflexion teoldgica que
asuma plenamente las consecuencias de la unién hipostatica para la humanidad,
acogiendo la simbologia esponsal como puerta hacia el Misterio'”. La unién de
la naturaleza humana y divina en Cristo ha solucionado toda division irresoluble
entre el cielo y la tierra, entre lo material y lo espiritual. Ambos han quedado uni-
ficados en el misterio del Verbo encarnado, que abre lo humano a posibilidades
inimaginables recibidas por la gracia. La comunion humano-divina es la vocacion
humana, realizada y regalada a la humanidad en Jesucristo. Cuando separamos lo
humano y lo divino nos estamos alejando de la mas profunda novedad que nos
trajo Jesucristo: la gloria de Dios expresada en la humanidad del Verbo. Un tesoro
escondido en el corazon de la Iglesia.

Por otro lado, las implicaciones de la participacion humana en el misterio de
la vida divina que se nos regala en Cristo alcanzan toda la persona con sus rela-
ciones, todo lo humano y lo creado, la naturaleza y la cultura. La union con Dios
permite «pre-gustar la realizacién de los designios divinos sobre la humanidad,
la vuelta al Paraiso recuperado en la Cruz redentora de Cristo. Un Paraiso que

"1 Podemos decir que todos ellos han ido saliendo a lo largo de nuestra investigacion sobre el
Cintico.

7% Siguiendo la tradicién de los simbolos carmelitanos, su intencién es la de invitar a una expe-
riencia, conducir a una presencia que reclama una implicacién personal que renueva y transforma a la
persona, una participacion en la comunicacion divina que ilumina amorosamente el rostro oculto pero
presente de Dios: of. G. CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa
di Gesh e in San Giovanni della della Crocen, en AAVV,, Mistica e mistica carmelitana, o.c., p- 199-200.

"7 yla pedagogia espiritual no puede prescindir de los simbolos. No es posible una mistagogfa
sin simbolos, sin mito y sin ritoss: Ib. p. 220,

290



no estd «s6lon en la otra vida sino que puede ya experimentarse aquf, aunque las
realizaciones histéricas de los bienes divinos se perciben con mayor claridad en
el seno de comunidades vivas y llenas de espfritu (cf. CA) y parecen oscurecerse
un poco al alejarse de ellas'. La espiritualidad esponsal sanjuanista reclama in-
trinsecamente una antropologia adecuada de didlogo y relacién del hombre y la
mujer, y una eclesiologia de comunién’”, sin las cuales podria caer en deforma-
ciones o espiritualismos. El simbolo del Paraiso, como realizacién del deseo del
hombre y el deseo de Dios, parece alejarse de la historia cuando la espiritualidad
esponsal no encuentra el ambiente adecuado de comunion y reciprocidad en la
vida cotidiana.

Conviene profundizar dentro de la espiritualidad sanjuanista el tema'de la
humanidad de Cristo y el misterio de la Encarnacién, que es donde se realizo ya
definitivamente el desposorio de Dios con la humanidad y donde se consuma la
Redencién del hombre y de todo lo creado. Juan de la Cruz habla de la unién
del alma-esposa con Cristo-esposo vinculada al misterio de la Encarnacion, don-
de la unién hipostética del Verbo encarnado resulta un referente de unidad con
talante esponsal'™.

4. EL SIMBOLO ESPONSAL Y EL MISTERIO
DE LA ENCARNACION

Una clave sanjuanista: el Verbo encarnado, entrada a la vida divina

El biégrafo antiguo Alonso sefala la especial devocion de Juan a tres mis-
terios: la Trinidad, la Encarnacion y fa humanidad de Cristo'”. Sabemos que la
Encarnacion es un elemento fundamental del pensamiento teol6gico sanjuanista,
tal y como lo hemos constatado en el comentario de CB 23'%. La Encarnacion
es el misterio central de la fe que ilumina la Redencién humana, donde Dios se
despos6 con la humanidad, de una vez y para siempre, mostrando su amor indi-
soluble e invitando a la respuesta amorosa de la Esposa. El Verbo encarnado, en
su humanidad divina, es la puerta de todos los bienes para el alma y para toda la
humanidad. Podemos deducir de su pensamiento que, en la persona humano-

176 Y. entonces la espiritualidad ha de subrayar mds los elementos de escatologia futura en la
otra vida.

7 Juan de la Cruz no hace una tematizacion sobre la vertiente eclesiolégica de su experiencia
mistica; pero creemos que solo una eclesiologia de comunion ilumina adecuadamente su doctrina
mistica en la actualidad, permitiendo una comprension cabal de su figura biogrdfica que pueda supe-
rar algunas deformaciones recibidas del pasado.

176 |2 unidad de la humanidad y la divinidad en el Verbo encarado se presenta en RIEB?-ZSMT con
un talante esponsal, el mismo talante que mostrard la unién del alma con Cristo en el camino espiritual.
La vida divina que el Verbo nos trae al mundo atrae esponsalmente al ser humano a la unidad.

179 Cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros del santo padte fray Juan de la Cruz, EDE (Ma-
drid 1989) p. 402-403.

1Y podemos descubrirlo en otros lugares, por ejemplo, en los Romances de fa Trinidad.

291



divina de Cristo, el hombre encuentra la fuente de la regeneracion de todo lo
creado (cf. CB 37-38). Juan de la Cruz conecta el tema de la unién hipostatica,
con el tema de la unién de los hombres a Dios y las conveniencias de justicia
y misericordia de Dios sobre la salud del género humano (cf. CB 38,3). El alma
alcanza la transformacion de Dios por la unién con el Verbo (cf. CB 39,1), trans-
formacién en la hermosura creada e increada y transformacion en la hermosura
de la union hipostdtica del Verbo. Dios comunica al alma unida a si no sélo la
sabiduria sobre los misterios intra-divinos sino también la sabiduria de todas las
cosas creadas y las relaciones mutuas entre ellas. Juan descubre el desvelamien-
to de las misteriosas relaciones entre las criaturas como fruto de la unién del
alma con su Esposo el Verbo.

Cuando Juan de la Cruz habla de la humanidad de Cristo esta refiriéndose
a la unién humano-divina de las dos naturalezas en la segunda persona de la
Trinidad. En Cristo, que es mediador de todas las gracias y mdxima revelacion y
palabra del Padre, en funcién de quien estan pensadas todas las cosas de la Crea-
cion, esta el manantial de unidad de lo profano y lo divine, porque en su imagen
se revela el sentido profundo de las criaturas tal y como el Creador las diseno.
Juan se habfa acostumbrado, en el ambiente carmelitano, a coger poesias pura-
mente profanas y pasarlas a lo divino, en sentido religioso. Intuimos una nueva
mentalidad que nace de la vida misma del Carmelo teresiano y que Juan de la
Cruz asumira genialmente. Se vincula lo profano a lo sagrado de una manera que
podriamas definir con estos pasos sucesivos:

— Todo lo creado, en cuanto a su origen que es Dios mismo, ha de ser de-
vuelto a la intencién originaria, que es la divina.

~ Lo natural, lo humano es el cauce adecuado para expresar lo religioso, lo
sagrado, el misterio de Dios mismo.

~ Hay una intima conexién entre lo profano y lo sagrado, y todo lo profano
es susceptible de ser trasladado al ambito religioso, y en ello alcanza su
sentido mds pleno.

La clave que nos hace penetrar este misterio de unidad se encuentra en la
Encarnpacion, donde lo divino y lo humano se han unificado para siempre, promo-
viendo una dindmica a la que estd llamada toda la Creacién y en cuyo misterio ha
penetrado el santo carmelita al lado de Teresa de Jests. Estamos ante un proceso
de redencion de lo creado, conducido hacia la unién con Dios. En el fondo, la
experiencia mistica sanjuanista y su doctrina espiritual conducen a la unificacion
de lo sagrado y lo profano, del hombre y Dios. Se desvela la oculta pretension
sanjuanista de unir el cielo y la tierra.

Es muy significativa la conduccion de los elementos profanos hacia lo divino
como fruto de la contemplacion de la humanidad de Cristo. Estamos ante una
intuicion y una pedagogia carismatica en la que tanto Teresa como Juan se sumer-
gieron y que después ofrecieron a los descalzos. Se trababa de asimilar, dentro de
la vida radical del Carmelo teresiano, una nueva sensibilidad hacia los valores de la

292



sociedad, hacia el arte y la estética, hacia los sentimientos humanos, hacia la cul-
tura: vivir profundamente lo humano, también en sus aspectos sociales, festivos y
relacionales, para llevarlos hacia Dios, y aprender a leer en ellos la presencia divi-
na, descubrir la huella del Creador y cantarla con alegria. Los elementos profanos
han sido «redimidos» y trasladados al amor de Dios, ante los ojos del alma que ha
recobrado la inocencia.

La consideracion de la visién personal que Juan tiene del tema de la humani-
dad de Cristo y su comparacion con la visién complementaria de Teresa de Jests
nos permitird ver, en su contexto, una aportacion especifica.

El desconocido misterio de la Encarnacion

La redenci6n es para Juan una humanizacién de Dios y una divinizacién del
hombre'®'. El hombre estd llamado a ser hijo de Dios, a participar en la vida divina
por la identificacién con el Hijo. El misterio central de la salvacién y del camino
de comunién del hombre con Dios se encuentra en Jesucristo, en su ser Dios y
hombre a la vez, del cual es llamado a participar el ser humano'®.

Contemplada en su radicalidad, la Encarnacion aporta una novedad que al-
canza a todo lo creado y que podriamos expresar asiz no hay divisién entre lo sa-
grado y lo profano’®. Si la redencion de Jests alcanza todas las cosas y la huella de
Cristo se encuentra ya en todo lo creado, no hay ninguna criatura que pueda ser
percibida auténoma de Cristo, fuera del designio divino sobrenatural que alcanza
todo el orden existente (cf. Col 1,15-20). La Encarnacién no sélo ha llevado una
novedad «humana» al seno de la divinidad, sino que ademads ha traido una nove-
dad «divina» al seno de la creacién y de la humanidad. Lo profano y lo sagrado se
han unido y son en Cristo «una sola cosa», mostrando asi la vocacion primordial
de todo lo creado a st realizacion en el plan divino. Podriamos decir que «ya todo
es sagradoy. La historia estd en camino de realizacion del misterioso designio del
Padre, donde Cristo es el Hombre Nuevo en el cual fuimos disenados todos los

181 R 40-142: «y que el hombre Dios seria, y trataria con ellos, comeria'y beberiay.

'8 K, Rahner seqalaba el problema de la humanidad de Cristo (cf. K. RAHNER, «Problemas
actuales de cristologfay, en Fstudios Teologia I, Madrid 1963, p. 169-223) como uno de los elementos
atin no bien asumidos en la teologia, en la reflexion cristiana y eclesial, conduciendo a una vision ‘_']?‘
formada de Dios. Alaunos tedlogos consideran que ni siquiera Santo Tomds, cuando hai_)}a de la union
hipostatica de Cristo en su Suma Teol6gica (cf. ST 3, q. 1-26) parece que haya conseguido superar de
manera brillante el éscollo del monofisismo (doctrina herética de Eutiques de Constantinopla, s. V: que
resalta la divinidad de Cristo, en la cual queda absorbida su humanidad, sin que esta llegue a tener
ninglin sentido relevante). El misterio de fa Encarnacion esun elem.en‘\io g_'.entr_al )l/]uaﬁn de la Cruz insiste
en la poca asimilacion que se tiene del sentido profundo de este misterio (cf. CB 37,4).

5 Se comprende aqui la division de lo sagrado y lo profano como una division de planos traida
por la Ley, la cual ha sido superada por la ley nueva de Cristo. Ya no Im.y .dw's"’r.”! entre puro € impuro,
sagrado y profano. Cristo ha devuelto a la humanidad a la intencion divina originaria donde Dios mi-
raba (con amor) todas las cosas y veia que «odo era buenoy.

293



hombres'®, desde Adan hasta hoy, y hacia el cual caminames, unidos a toda la
creacion. La humanidad de Cristo es la clave de este misterio’™.

En la Edad Media existia la idea de que, llegado a un cierto punto de la vida
espiritual, la humanidad de Cristo habia de ser superada para poder acercarse a
las alturas divinas de Dios mismo. En el fondo, latia un cierto prejuicio de negati-
vidad de lo material y de lo corporal. La escuela cisterciense, sobre todo con San
Bernardo de Claraval va a recuperar la mirada atenta y contemplativa a la huma-
nidad de Cristo™, pero ello quedé relegado generalmente a la teologia afectiva
dentro de la vida mondstica, sin haber calado a fondo en el conjunto de la reflexion
teolégica medieval. El tema volvié a salir con fuerza, por iniciativa de algunos san-
tos de la época, como Francisco de Asis, Ignacio de Loyola y Teresa de Jests, que
van a reaccionar frente al ambiente general afirmando con fuerza la humanidad de
Cristo. Teresa no se aleja de ella en las mds elevadas etapas (cf. Rel 66,3) y afirma
que la humanidad de Cristo ha de ser siempre la mediacion a través de la cual no-
sotros vemos a Dios (cf. V 22), una idea que ya encontrabamos en San Bernardo.
Juan de la Cruz se encuentra en este momento de transicion, recoge la influencia
de santa Teresa y la vive en su experiencia reformadora carmelitana, asumiendo y
madurando una reflexién teoldgica sobre la misma.

Hay una errénea interpretacion que se ha transmitido y ha llegado hasta los
te6logos modernos, aplicando a Juan de la Cruz una deformacién contraria al ele-
mento de la humanidad de Cristo, que no responde cabalmente al pensamiento
sanjuanista, y sélo puede explicarse como lectura parcial de su obra y deficiente
comprension de la clave de su pensamiento’™. Podemos encontrar opiniones que

WUCH G. BIFFI, Canto nuziale, 0.¢., p. 61.

18 K. Rahner lo ha reflexionado: «Si tomamos en serio el cristianismo de la Encarnacion, eterna-
mente serd el Verbo de Dios hecho carne, en su humanidad, la mediacion; la puerta, el Dios concreto
para nosotros, en cuanto que loveremos cara a cara. La humanidad de Jests no es algo que sélo en el
tiempo tuvo una funcién medianera, que luego quedaria, por asi decirlo, abolida, Siempre tendremos
que habérnoslas con el Dios que se hizo hombre. No hay en toda la eternidad una teologia que no sea
una antropologian; K, RAHNER, Fieles a la tierra, Herder (Barcelona 1971) p. 129, Y después anade
gue «la humanidad de Cristo tendrd un significado eterno para la inmediatez de la visio beata. La
Encarnacian del Logos puede ser considerada tranquilamente como el supuesto absoluto de la gracia
y de la gloria rigurosamente sobrenaturales [...J. Y no es una relacion moral sino ontoldgico-real y per-
manente el que la autocomunicacion de Dios al espiritu creado en la gloria se base en la Encarnaciony:
K. RAHNER, Escritos de teologia vol, IV, Taurus (Madrid 1962) p. 310. Desarrolla el tema en «Eterna
significacion de la humanidad de Jesds para nuestra relacién con Diosy, en Escritos de Teologia vol. 1l
Taurus (Madrid 3% 1968) p. 47-59.

1 Aungue en el fondo siempre queda la huella de que la contemplacion de la humanidad
de Cristo es un paso inferior, mientras que la perfeccion mayor conduce a la contemplacion de su
divinidad: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm.
20, p. 119-126.

7 Encontramos esta deficiente comprensién sanjuanista incluso en K. RAHNER, «Etera significa-
cién de la humanidad de Jesds para nuestra relacién con Diosy, 0.¢., p. 47-60 (p. 54). Interesante la critica
que le hace E RUIZ, en EphCarm 19 (1968), p. 63-68. Al final de su vida, el mismo Rahner dej6 entrever
que aundue Juan de la Cruz habia influido en su obra, sin embargo, no le habia leido a fondo directamen-
te; por tanto, lo dnico que hacia es transmitir un estado de opinion sobre la comprension del autor: ¢f. B
IMHOF / H. BIALLOWONS, La fe en tiempos de invierno, Desclée (Bilbao 1989) p. 69.

294



quieren asumir a Juan de la Cruz en una linea falseada de espiritualidad cristiana.
Una frase poco afortunada de Cesar Vaca nos lo muestra: «Como en la humanidad
de Cristo, en la que no hay personalidad humana, absorbida por la vida divina, por
el Verbo, en el santo (Juan de la Cruz) se realiza una manera de hipdstasis mistica
con Jesucristoy'®. Vemos aqui cémo se cuela en el pensamiento cristiano un grave
error que no sabe mantener el equilibrio del misterio de la unién hiposttica, y
que contempla con este prisma la obra de juan de la Cruz. En la unién hipostética
la personalidad humana no queda absorbida o anulada por la divina, sino mds
bien es integrada, unificada (indisolublemente) y «capacitada» por ella, en el mis-
terio de la Encarnacion, de la kénaosis y de la Pascua, para asumir la vida divina'®.
Tampoco en Juan de la Cruz se da esta anulacién de lo humano «aplastado» por
lo divino, sino la participacion en ese mismo misterio de la Encarnacién, de kéno-
sis y de Pascua'®. Precisamente el simbolo esponsal sanjuanista, a la luz de'una
reflexion teoldgica actualizada, nos capacita para mostrar el sentido auténtico de
su doctrina y rechazar visiones deformadas o incompletas™.

La humanidad de Cristo es también para Juan, como lo era para santa Teresa,
un elemento esencial'®?, tal y como vemos con claridad en $1,13,3-4". La pro-
funda experiencia mistica a la que Juan nos anima a sumetgirnos no excluye, sino
que mds bien reclama la unidad de lo humano con lo divino. Ni lo divino ahoga
lo humano ni al revés. Ambos quedan indisolublemente unidos en la experiencia
cristiana y como participacion en la experiencia del Hijo. La vida divina se expre-
sa en plenitud en lo mds profundamente humano, y ahi estd, precisamente, lo
mas extraordinario de la Encarnacion: Dios asume la debilidad humana para que

18 € VACA, «Juan de la Cruz y algunos aspectos del problema espiritual moderno» en RevEspir
1{1942) p. 296.

1 44 divinizacién del hombre comporta su plena humanizacion, en arménica unificacién de
todo su ser [...] llega a ser plenamente hombre y Dios por participacién, en el sentido de que asume
una perfecta madurez humana y:espirituaby: L, BORRIELLO, «Esperienza mistican, en AAVV., Diziona-
rio di Mistica, 0.c.; p. 469.

M En linea de clarificar la auténtica espiritualidad cristiana pidia Benedicto XVl en la Audiencia
de los miéreoles 4-X-2006, no reducir a Jests ni a su dimension divina ni asu dimensién histérica:
«Nunca tenemos que pérder de vista ninguno de estos dos elementos —aclar6-, pues si proclamamos
s6lo la dimensidin celestial de Jesds corremos el riesgo de hacer de El un ser etéreo y evanescente,
mientras que.-éi sélo reconocemos su papel concreto en la historia, corremos el fiesgo (IE{ descuid.?r_su
dimension divina, que constituye su calificacion propiay (cf. Z506100406. Zenit, agencia de noticias
de Internet, hitp: www.zenit.org).

" La interpretacion errénea de Juan de la Cruz viene delejosy la eﬁ'GOﬂfm”“& inc:lgso, en uno
de sus mejores biggralos antiguos, asumiendo la mentalidad de su épocaa traves cl'g un testimonio que
define a Juan de la Cruz: «este varon era tan sabio y puro que no tenia resabio de hombres (ALONSO
M. D, Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 186).

19 CfEFREN DE LA MADRE DIOS, San Juan de la Cruz y el misterio de la Santisima Trinidad en
la vida espiritual, Universidad de Salamanca (Zaragoza 1947) p. 277-278.

1 «Lo primero, traiga un ordinario apetito de imitar a Cristo en todaz;_ las cosas, conforme?ndo?e
con su vida, la cual debe considerar para saberla imitar'y haberse en tOd‘f.lS las cosas como se hubiera él.
Lo segundo, para poder bien hacer esto, cualquiera gusto que se le ofreciere a los sentidos, como no sea
puramente para honra y gloria de Dios, rentincielo y quédese vacio de él por amor de Jesucristo, el cual
en esta vida no tuve otro gusto, ni le quiso, que hacer la voluntad del Padre» (51, 13,3-4).

295



el hombre acceda a la vida divina. La Humanidad de Cristo, revalorizada en el
Carmelo teresiano, se muestra en aquella plenitud de vida que el Creador habia
disenado desde el principio como admirable intercambio', fruto de la igualdad
de amor y de la transformacion. La divinidad de Jesucristo no le aleja de lo huma-
no, sino que lo consuma, ya que todo lo creado fue disefiado en la mente divina
para este desposorio que culmina y realiza en sentido profundo todas las cosas. Lo
divino no estd fuera del hombre sino en su mas profundo ser e intimidad, donde
se revela un dinamismo que le lleva a no encerrarse, a salir de si mismo, a darse a
la alteridad y a conocerse en la reciprocidad.

En Juan enlaza la cristologia con la antropologia, y esta contempla al hombre,
siguiendo la tradicién patristica, como camino de divinizacién por la comunién
con Dios'*: «para este fin de amor fuimos creados» (CB 29,3). La unién con Cristo
no puede realizarse sin la mediacién de su humanidad: «Esta comunién se realiza
en el Cristo total, aunque el modo sea mediante la fe ilustradisima, sin formas ni
figuras, de la cual no se excluye la esencia de la Humanidad resucitada»™”.

Las perspectivas sanjuanista y teresiana frente a la humanidad de Cristo

Encontramos en la espiritualidad carmelitana de Teresa y Juan un tronco
esencial comdn que alcanza la experiencia trinitaria por mediacion de Cristo (Es-
poso del alma y de la Iglesia), valorando su humanidad y descubriendo en ella
tesoros inexplorados para la vida eclesial™”.

En cuanto a esta concepcion cristoldgica subyacente podemos decir que en-
contramos en Juan'” los elementos para dar una reflexion teoldgica mas apro-
piada, que ponga en su lugar la humanidad de Cristo, tan vivamente defendida
por Teresa. Juan, con su carisma mistico y teologico sabe centrar el tema de la
humanidad de Cristo en la unidad indisoluble de las dos naturalezas en la persona
del Hijo de Dios, que se constituye en puente de unién esponsal entre Dios y el
hombre. En la uni6n hipostitica de Cristo se encuentra el acceso del hombre al

Padre, meta y final del itinerario espiritual. La persona de Jesucristo es el objeto
principal de la contemplacion cristiana, que esconde los mds profundos misterios.
Conocer los misterios de Dios, revelados en Cristo, es unirse a El en el amor, en-
trando en el misterio de la unidad de su doble naturaleza.

% @Y que Dios serfa hombre / y el hombre Dios serian: R 139-140.

W Cf, C. GARCIA, «San Juan de la Cruz entre la escoldstica y la nueva teologian, en AAVV,
Dottore mistico... o:c., p. 122-123.

1% Cf. 5. CASTRO, ¢la experiencia de Cristo: foco central de la mistican, en AAVV,, Experiencia'y
pensamiento... p. 185; cf. E RUIZ, Mistico y maestro San Juan de la Cruz, o.c., p. 132-136.

1% Un buen estudlio de la figura de Cristo en la doctrina y en la experiencia de Teresa de Jests
lo tenemos en el cap. V de la obra citada de A. MAS ARRONDO), £l hombre en Cristo y Cristo en el
hombre... 0.c., p. 235-361.

" Insertamos plenamente a Juan en la linea de la shumanidad de Criston, aunque en algunos ele-
mentos de su doctrina mistica parece menos explicito que Teresa o lgnacio de Loyola: cf. V. LARRANAGA,
«San Ignacio de Loyola y san Juan de la Cruz: convergencias y divergenciasy, RevEspir 15.(1956) p. 273.

199 Cf. M. A, DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 290. 300,

296



Hay que insistir, por tanto, en la profunda sintonfa®® de Juan y Teresa en
el tema de la humanidad de Jesucristo, remarcando matices diferentes: Teresa
reclama la humanidad de Cristo, en contraste con influencias eclesidsticas que le
llegan, defendiendo un elemento esencial de la experiencia de Dios que ella ha
vivido. Juan de la Cruz manifiesta una vision mds teoldgica, expresa més la unidad
de la humanidad y la divinidad en Cristo™'.

En unidad con la misma visién teolégica, Teresa insiste en lo humano,
movida por su sensibilidad femenina. Juan se centra mas en el acceso a
lo divino. Santa Teresa es mds descriptiva, Juan de la Cruz, mas sistema-
tico®®. Ambas lineas, que no son absolutas, reclaman la reciprocidad, se.
complementan mutuamente®”*. Para Teresa, la experiencia mistica esencial
del desposorio con Cristo y la unién con El es una relacién personal, de iden-
tificacién plena e intimidad compartida, asumiendo Cristo y ella los bienes
y trabajos del otro. Para Juan de la Cruz, la comunicacion mistica esponsal,
sin dejar de ser una relacién personal, se desplaza en linea de conocimiento
y sabiduria que alcanza todo lo creado (cf. CB 14-15), recibe deleite y frui-
cién y asume gloria y poder divinos, aqui y en la vida eteérna. Son matices
distintos de una misma experiencia de desposorio mistico e inhabitacion
trinitaria en el alma. En la mujer predomina lo afectivo; la voluntad en busca
del amor®®; en el hombre, predomina una experiencia de fe, que atraviesa

¥ Para profundizar mds en este tema: cf. S. CASTRQ, «lesucristo en la ma’_stica de Teresa y Juan
de la Cruzs en AAVV, Mistico e profeta... 0.¢., p. 179:210; cf. E. MAS LACABE, «Conferencias sanjua-
nistas. X Semana sanjuanista de Ubeday, en San Juan de la Cruz... pdjaro solitario, Carmelo Teresiano
(Ubeda 1988) p. 76-78.

2 «Es uno de los rasgos mas marcados en la cristologia sanjuanista: la imprescindible unidad
y totalidad. En cuanto le eclipsan un poce la divinidad, para hacerle a Jesucristo mas humano, ya le
siente instintivamente extraiio, como si le hubieran amputado algin miembro. En cuanto le quitan rea-
lismo humano, trato familiar de amigo y.amado, ya siente que no es el Verbo encarnado que él adoran:
F. RUIZ, «Jesucristo: rostro humano-de Dios, rostro divino del hombrey, en AAVV,, Antropologia de San
Juan de la Cruz, o.c., p. 82,

202 Cf, EFREN DE LA M. D., San Juan de la Cruz y el misterio de la Santisima Trinidad, o.c., p. 425.
Hay que situar a ambos autores en la teologfa de su época, donde Juan va a quedar mds influido por
corrientes misticas familiarizadas con el Pseudo-Dionisio y la tradicion europea del «no-sabery, mien-
tras que Teresa, menos preparada teolégicamente y mds independiente, expone su prop‘ig experiencia
(aunque también se aproveche de lo que ha conocido en sus lecturas espirituales). E"(E} tiene sus ven-
tajas e inconvenientes para ambos. Teresa habla mas de Jestis resucitado, y ello revaloriza sug_;’)alabras
de cara a una vision teoldgica mas actual. Acertadamente ha sefalado A Mas_ Arrondo la relacion entre
la humanidad 's_a_u;ratf:'-ir'nn'de Jestis con la resurreccion: cf. A. MAS ARRONDO, H hombre en Cristo y
Cristo en el hombre..., 0.c., p: 263-267. .

203 Serfa un campo de investigacion extraordinario, profundizar en las identidades espirituales
masculina y femenina, como caminos diversos que han de acompanarse mutuamente ha_cna el en-
cuentro de Cristo, y que tienen relacion con esa identidad humana que se realiza en la unidad. ESflE
trabajo esta por realizar, y no es posible entrar en ¢l dentro de las pns;lnhdades de nuestro estudu_),
pero me parece que serd un campo fecundo de investigacion para el futuro: habi_a';r _de una teoilog:a
espiritual diferencial, en el hombre v la mujer, sustentada en una antropologia teoldgica de la unidad
y de la reciprocidad. Una antropologia teologica esponsal.

4 Diversos estudios de psicologia profundizan en las diferencias del hombre y la mujer, pero
preferimos citar textos de la Mulieris Dignitatem (MD). En MD 18 se relaciona la diferencia con la

297



la noche, la oscuridad, y que busca el conocimiento. El mismo Juan, cuando
en el ndcleo de su obra ha de subrayar la centralidad del amor, se esta iden-
tificando con lo femenino, con la esposa del Cantar, remitiéndose al sustrato
esencial del alma humana®®. El protagonista del Cdntico es la esposa, y Juan
de la Cruz asume en Cdntico la identidad femenina del alma ante el Esposo
(masculino)’e,

Tanto la fe como el amor, el conocimiento como el afecto, corresponden tan-
to a la mujer como al hombre, se presentan de maneras diversas, y una conduce
a la otra. Pero nos hemos referido a unas tendencias generales, complementarias,
que nos hacen descubrir al hombre integral, hombre-mujer que, en su mirada
reciproca y en su camino hacia el Senor de la Gloria, expresan la diversidad y
unidad de los matices de la experiencia humana de Dios. Se trata de psicologia
diferencial, que también la Revelacion considera en el contexto de la Economia
de Salvacion. En el fondo, estamos ante la unién con Dios, que llena todas las
aspiraciones humanas, pero que el hombre y la mujer viven de modo diverso.
Precisamente porque el ser humano integral no es individual ni sélo masculine o
femenino, sino relacional, unidad de hombre y mujer, es necesario escuchar am-
bas voces para poder apuntar e intuir certeramente la integridad de aquel misterio
que afecta a todos y en quien todos hallan su culminacion definitiva. Comparar
la visién sanjuanista y teresiana nos ayuda a comprender mejor la aportacion

maternidad: «Conummunln se piensa que la mujer es mds capaz que el hombre de dirigir su aten-

cion hacia la persona concreta y que la maternidad desarrolla todavia mas esta disposicion. El
hombre, no obstante toda su participacion en el ser padre, se encuentra siempre «fueray del
proceso de gestacion y nacimiento del nina.y debe, en tantos aspectos, conocer por la madre
su propia «paternidads. Podriamos decir que esto forma parte del normal mecanismo humano
de ser padres, incluso cuando se trata de las etapas sucesivas al nacimiento del nino, especial-
mente al comienzo. La educacién del hijo —entendida globalmente— deberia abarcar en si la
doble aportacion de los padres: la materna y la paterna. Sin embargo, la contribucién materna
es decisiva y bdsica para la nueva personalidad humanay. Y continGa en MD 29: «La llamada
a la existencia de la mujer al lado del hombre —una ayuda adecuada (Gn 2, 18)- en la «unidad
de las dosy ofrece en el mundo visible de las criaturas condiciones particulares para que «el
amor de Dios se derrame en los corazonesy de los seres creados a su imagens. Y en MD 30:
«la dignidad de la-mujer se relaciona intimamente con el amor que recibe por su femineidad
y también con el amor que, a su vez, ellada [...]. La mujer no puede encontrarse a si misma si
no es dando amor a los demdsy.

2% La dimension femenina de la humanidad propia de toda experiencia espiritual es muy im-
portante por «la enorme importancia que el arquetipo femenino ha tenido y tiene en la experiencia
religiosa de la humanidad y en su capacidad de acercarse al misterio no s6lo en el sentido de que la
mujer tiene probablemente una sensibilidad y una disponibilidad para lo sagrado mds profunda que el
hombre, sino también de lo importante que es para la personalidad humana su componente fémenina
arquetipica inconsciente y el relativo proceso de simbolizacién y de toma de conciencia de las instan-
cias soterradas para una religiosidad que compenetre creativamente la vidan: L. PINKUS, en AAVV,
Nuevo Diccionario de Mariologia, San Pablo (Madrid 1988) p. 1678,

25 G, Durand afirma que la mujer posee «na doble naturaleza que es propia del symbolon
mismo: es creadora de un sentido y al mismo tiempo su receptaculo concreto. La femineidad es la
anica mediadora, por sera la vez «pasivan y «activan [...]. La Mujer es, como el Ar'rg(-zl, el simbolo de
los simbolos, tal coma aparece en la mariologia ortodoxa en la figura de la Theotokos, o en la liturgia
de las iglesias cristianas que asimilan de buen grado, como mediadora suprema, a «La Esposas: G.
DURAND, La imaginacién simbélica, Amorrortu (Buenos Aires 1971) ped1-42,

298



especifica contempléndola integrada en su ambiente original®”, La visién cabal
del pensamiento de Juan de la Cruz reclama una atencién a su relacién con la
mujer, como marco de su espiritualidad esponsal. Concluimos con unas palabras
oportunas de F. Casanovas: «No podemos vivir plenamente la Palabra de Dios si
no incorporamos la expresividad de estos hombres y mujeres que han aportado a
la Iglesia nuevos matices de la humanidad de Jestis»?%",

Una rica cristologia

La mistica de Juan de la Cruz es plenamente cristocéntrica®, tal y como
reconoce Von Balthasar: «Esta, pues, claro que la mistica de Juan de la Cruz es
directamente cristocéntrica y solo mediante Cristo es teocéntrica; que no es una
mistica filosofica, sino teoldgica, fundada en la imitacion de Cristo; y que en ella
todas las palabras del Antiguo Testamento se ordenan concéntricamente en torno
al anonadamiento del Verbo de Dios en la Cruz»*'?.

La vocacion cristiana en la doctrina sanjuanista se define.como un did-
logo esponsal del hombre con Dios que, en Cristo?'!, lleva al hombre a par-
ticipar del misterio trinitario®'%. La cristologia sanjuanista es rica y profunda,
aunque no esta sistematizada*>. La cristologia sanjuanista es mds catabatica

7 El descubrimiento extraordinario que Teresa hace al final de su obra Las Moradas —influida
seguramente por San Juan de la Cruz-, es que en el matrimonio espiritual es posible acercar el cielo a
nuestra vida humana en la historia, uniéndose tanto el.alma y Dios que pueden vivir mutua y recipro-
camente uno en el otre, tal y como sugiere la interpretacion espiritual del Cantar y muestra el evan-
gelio de In: cf. A. MAS ARRONDO, Acercar el cieloy ltinerario espiritual con Teresa de JesUs, 0.c., p.
251-256. Estamos claramente en el nicleo de la experiencia mistica de Teresa, pero también de Juan
de la Cruz. Esta obra de Mas Arrondo es una interesante aportacién para presentar el pensamiento
teresiano con pardmetros actualizados que pueden facilitar la comprension y la vivencia espiritual de
su mensaje al hombre y la mujer de hoy.

M F CASANOVAS, La alegra. La pascua eristiana, Claret (Barcelona 1997) p. 118.

2GR L, RUANO, «ha doctrina del Cuerpo Mistico en San Juan de la Cruzy, en RevEspir 3
(1944) p. 190. 195, 209-210; ¢f. G. MOREL, Le sens de I'existence selon Saint Jean de la Croix, 0.c.,
vol 2 p. 192,

200 4, U, VON.BALTHASAR, Gloria. Una estética teologica. 3. Estilos laicales, Encuentro (Madrid
1987) p. 171.

1 Todala obra sanjuanista estd pensada en clave nupcial, donde Cristo es siempre el Esposo del
alma, con rasgos del Cantar: cf. S. CASTRO, Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986)
p- 15.

82 COf E. GARCIA LAZARO, «Cristo en la mistica de San Juan de la Cruzy, en AAVV,, Juan de la
Cruz, espiritu-de llama... o.c, p- 695,

21§, Castro ha establecido lineas para rastrear una cristologia implicita en la obra sanjuanista:

Cristo, centro del proyecto de Dios Redentor, Nuevo Addn Esposo Cristo Preumatico

Romarnces 1-9 Subida-Noche Cdntico Hama

Ci. 5. CASTRO), Hacia Dios con san Juan de la Cruz, o.c., p. 157-160, nota 5. En una obra posterior
hace una esquematizacion, atn mas detallada de la presencia de Cristo a lo largo de toda la obra sanjl:gnist?,
llegando a 9 etapas sucesivas, en las que se hace presente progresivamente: cf. S. CASTRO, ¢la experiencia
de Cristo: foco central de la mistican, en AAVV,, Experiencia y pensamiento... 0.c., p. 171-184.

299



que anabdtica’, estd mds cercana a Pablo y al cuarto evangelio que a los si-
népticos. Contemplando la humanidad de Cristo podemos decir que se centra
en su divinidad, participando de la vida trinitaria: se trata de un «cristocentris-
mo trinitarion®'s,

Juan de la Cruz nos presenta un camino de sintesis para solucionar el peli-
gro de un acceso espiritualista a la figura de Cristo donde lo divino ahogase a lo
humano o viceversa. Tradicionalmente, en esta pugna de fuerzas desiguales ha
ganado la divinidad, ocultando la humanidad, pero también caben las deformacio-
nes en sentido contrario. Teresa reacciona contra la primera deformacién, y Juan,
en plena unidad con Teresa, reacciona contra el peligro de la segunda. Creemos
que Juan de la Cruz consigue una valoracion equilibrada de la unidad indisoluble
de la humanidad y de la divinidad en Cristo, iluminando las posibilidades a las
que el hombre accede por gracia y que conducen a participar en la vida divina.
La teologia sanjuanista es un arriesgado y genial intento de hacer una reflexion
teolégica que asuma plenamente las consecuencias de la unién hipostatica para
la humanidad. Y para hacerlo ha asumido con todas sus consecuencias el simbolo
esponsal como puerta hacia el Misterio.

La realidad primigenia y fontal del Universo existente es una realidad «espon-
sab: es el misterio del Verbo de Dios que se une indisolublemente a la naturaleza
humana en el acontecimiento de la Encarnacién®'. En lo mds plenamente huma-
no del Verbo encarnado, en su condicion fragil que serd llevada generosamente
hasta el sufrimiento y la muerte en la cruz por amor a la humanidad, se revela la
plenitud de la divinidad. La cruz de Cristo es la gloria de Cristo (concepto que esta
en perfecta sintonia con el pensamiento del cuarto evangelista). Es una unidad
que no omite los conflictos; ni reduce uno a otro, sino que se da asumiendo lo
diverso, los contrastes?!”. Juan no sélo recuerda la humanidad de Cristo, unida a
su divinidad, sino que ademas intuye y quiere expresar la divinidad del cristiano,
recibida como don y gracia de filiacion divina en misteriosa participacion por la
unién con Cristo. Expresar con palabras humanas algo de ese misterio inefable
de la vida divina que puede ser asumida en nuestra carne humana es el intento
arriesgado y valiente de Juan de la Cruz.

En cierto sentido, nos atrevemos a afirmar que Juan consigue, en rela-
cién con el tema de la humanidad de Cristo, una solucion mas acertada que

214 E GARCIA MUNOZ, Cristologla de san Juan de la Cruz. Sistemdtica y mistica, FUE (Madrid
1982) p. 14,

5 CE AL G MALATIC, «ln Cristo tutte le cose: Cristo nella mistica sanfrancescana e sangiovan-
nistan, en AAVV,, Dottore mistico.., 0.c., p. 186.

4% Cf. G. BIFFl, Canto nuziale... 0.c.; p. 56.

17 Esta unidad propia del simbolo asume los contrastes, y es la dindmica interna que mueve
toda la obra sanjuanista para Federico Rufz: «Juan de la Cruz es profundamente unitario e intimamen-
te pluriformes; ¢f. E RUIZ, «Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanistay, en AAVV., Experiencia y
;Jensamiemu.._ o.c., p. 19,

300



la proporcionada por el Doctor Angélico?™®, aunque nos da la impresién de que tam-
poco haya influido demasiado en la teologfa posterior*™. La humanidad de Cristo, en
su camino hasta la cruz, para entregarse hasta la muerte por amor, es el camino de la
divinizacion al que estamos llamados los hijos de Dios. Esto supone una experiencia
de negacion, muerte, anonadamiento, de soledad asumida como participacién en la
experiencia de Cristo. La cruz nos estd mostrando la clave final y definitiva del amor
esponsal: entrega definitiva hasta la muerte, dar la propia vida. La revelacion final del
amor de Dios nos lleva a contemplar la Vida entregada por amor, morir de amor. La
expetiencia de unién con Dios desvela su profundo sentido al final del camino como
identificacién con el amor divino hasta llegar a dar la propia vida. La muerte ha sido
vencida y el pecado ha sido derrotado, asumidos en la infinita grandeza de la Vida*,
A partir de este momento la vida cristiana es participacion en este misterio pascual
redentor, paso de la muerte a la Vida. Tenemos aquf el camino cristiano que conduce
a la resurreccion, a la vida perdurable, al «retorno» al Parafso. Un camino de amor,
siguiendo los pasos de Jests. Resulta significativo como la misma vida de Juan expe-
rimenta esa humanidad crucificada de Cristo®’, y por contraste, una apoteosis de
glorificacion pascual en los signos pobres de una aclamacién popular de su santidad
tras su muerte, extensamente reflejada en los procesos™”.

La humanidad de Cristo y del cristiano

Pero iqué significa la humanidad de Cristo para la vida del cristiano? La
humanidad de Cristo resulta una puerta estrecha que sélo algunos atraviesan**,
pero que resulta el Gnico camino de la verdadera filiacion divina, participando en

16 Es significativo comparar, porejemplo:$T 3, g. 14-15 con la vision sanjuanista que estamos
presentando,

1% Nos parece significativa la presencia de cinco citas explicitas de Juan de la Cruz en el Catecis-
mo de la lglesia Catdlica: num. 65,696, 1022, 2690, 2717. Curiosamente ninguna de ellas correspon-
de al Cantico Espiritual, Adivinamos aquf la necesidad de una nueva valoracién y apertura al mensaje
central sanjuanista del Cantico.

26 También G. Ravasi resume el sentido profundo y simbdlico del Cantar en el versiculo Ct 8,6,
dondeel amor triunfa sobre la muerte: ¢f. G. RAVASI, El Cantar de los Cantares; San Pablo (Bogotd 22
ed. 1998) p, 9.

21 |4 vida de Juan de la Cruz, desde su prision en Toledo, hasta las ultimas persecuciones y proble-
mas en el seno de su Orden, estd marcada por el signo de la Cruz. Acertadamente ha escrito Baruzi que
Juan de la Cruz «no sdlo contemplard sino que, mediante el estado teofdtico, vivira el movimiento interior
de la Divinidad, del Verbo y del Cristo ideal, nunca «contemplay a Jesucristo, sino que lo “imita” siempre.
Y:se anihila.con éb: ¢f. J. BARUZI, Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.¢., p. 527.

22 Curiosamente relacionada con st humilde hermano Francisco, con las reliquias que tenfa y
los milagros que producen. El misterio oculto de Dios se revela a los «se_llnciﬁoﬁ?: cl‘: Dicho R.'Joisé de
Velasco, BMC 22 p. 56-63; cf. Dicho Francisco de la Pefia, BMC 22 p. 110-116; Dicho Tomds Pérez
de Molina, BMC 22 p. 120-131.

23 |3 humanidad de Jests obligd a sus contemporaneos a una crisis, a una decision, a una
eleccion. Las expectativas mesidnicas de la época experimentaban un gran escér_:_dalo ante los signos
pobres de Jests de Nazaret, que se presentaba con pretensiones d(;r M_e‘sm's,. i—]nlo de Dios. I_’nr ello
muchas personas se escandalizan, le critican y le abandonan. Jestis mismo tiene que dec!r a sus
seguidores mds intimos: «@También vosotros queréis irost. Ellos responden: «Solo td tienes palabras
de vida eternan (cf. Jn 6,67-69).

301



plenitud de la vida del Hijo. La humanidad de Cristo purifica nuestras imagenes
divinas (aquel Dios que cada uno tiende a imaginarse o fabricarse en su interior) y
nos lleva a buscar al Dios auténtico por la puerta estrecha de una revelacion que
se nos muestra en la humanidad del crucificado. Dios llega en el vacio y desnu-
dez, donde nada parece divino.

Para Juan de la Cruz la humanidad de Cristo persiste en la Iglesia, donde Jests
se hace presente (cf. Mt 18, 20). Y esa misma humanidad, con su ternura amorosa,
pero también con sus signos pobres, contintia siendo la piedra de tropiezo para
entrar en la auténtica vida divina. Los signos pobres de la Iglesia motivaron las divi-
siones de la Iglesia, pero Juan estd alumbrando la vocacidn a la unidad de la Iglesia
real, asumiendo los signos pobres, debilidades y pecados, pero buscando en ellos
la presencia de Jests, el Esposo, que se hace presente en la cruz. Juan establece
claramente la continuidad entre la humanidad de Cristo y la de Ia Iglesia**. Esta
es la actitud que mueve a confiar y vivir en la plena obediencia a sus superiores,
atn en aquellos momentos al final de su vida en que estaba siendo injustamente
perseguido por alguno de ellos (cf. Cta. al P Juan de santa Ana,'OCD, en Malaga,
desde Ubeda, finales de 1591)*%5.

Todo esto es muy importante y tiene grandes consecuencias para la eclesio-
logia, pero también para la concepcion del hombre y la vision de la experiencia
cristiana. Todo estd creado a imagen y semejanza del Hijo, toda la hermosura
de las criaturas es reflejo suyo, y particularmente el hombre participa de este
misterio de unidad humano-divina que se contempla en la unién hipostdtica. Se
prefigura asi una concepcion del hombre grandiosa, debida a su concrecién en
Cristo, donde se realiza la imagen-divina: Dios revela a los hombres en Cristo su
verdadero rostro, su identidad divina y su proyecto sobre ellos?*. Sin embargo,
es una imagen de Dios que s¢ hace presente en medio del mundo y de la Iglesia
reales, como germen de amor y de unidad que asume y vive los signos pobres de
la Iglesia peregrina, edificando la comunidad de los discipulos donde Dios mismo
va a hacerse presente. La unién con Dios es una experiencia real y posible en
este mundo y en esta Iglesia, no una idea o una reflexién imaginaria que culpa a
otros de no poder realizarse, justificindose con los evidentes pecados eclesiales
del pasado o de la actualidad. Reclama, sin embargo, una experiencia y un co-
nocimiente mistico que, por otro lado, es posible para quien busque a Dios con
sinceridad y esté dispuesto a dejarse guiar en el camino de la unién por un buen

24 Y asi, en todo nos habemos de guiar por la Ley de Cristo hombre y de su Iglesia y ministros,
humana y visiblemente [...]. Y no se ha de creer por via sobrenatural sino sélo lo que es ensenanza
de Cristo-hombres: § 2, 22, 7, La actitud de obediencia de Juan de la Cruz ante la autoridad de la
Iglesia tiene un profundo sentido teoldgico que brota de su experiencia mistica y que se inserta en
su doctrina espiritual, y no puede interpretarse como un subterfugio para escapar de dos peligros de
la Inquisiciény. La doctrina sanjuanista es unitaria y sélida y no admite una duplicidad, mds bien es
integradora de contrastes.

* El contexto de esta carta lo tenemos en ¢f. A. FORTES, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno
y declaraciones de los primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000) p. 407; también en
Dicho de Juan de Santa Ana, BMC 22 p. 296-297.

6 Cf, . RUIZ, glesucristo: rostro humano de Dios, rostro divino del hombrey, o.c.; p. 80.

302



mistagogo. Ciertamente, los bienes del camino espiritual pueden beneficiarse de
un ambiente comunitario eclesial de comunién, en el que los dones divinos se
perciben con mayor claridad en medio de la historia. Si falta una comunidad viva
de amor y comunicacion reciproca, la experiencia se contempla en la interioridad
personal y el hombre puede experimentarla, pero queda subrayada la realizacién
en plenitud en la otra vida.

La esponsalidad y la cruz

La esponsalidad muestra, mds claramente en el Cdntico B, en algunos mo-
mentos clave, una vinculacién importante con el tema de la cruz y con el sufri-
miento, de diversas maneras. El sufrir o padecer ocupa un lugar importante en
el Cdntico en toda la primera parte de bisqueda del Amado, como sufrimiento
pasivo por la ausencia (cf. CB 1,2) o como sufrimiento asumido e incluso busca-
do activamente por la identificacién con El (cf. CB 2,5; CB 11,7). La dimensién
pasiva del sufrimiento es aceptada pero sélo cobra su verdadero sentido en la
actitud dinamica, positiva, de salida en busca del Amado, o dicho de otra ma-
nera, en la dindamica del amor. El alma no salié «riste clamando» sino «tras ti
clamando» (cf. CB 1)**. El sufrimiento es pérdida y ausencia, pero también es
blsqueda valiente, sacrificio, abnegacién. A partir de CB*13 el amor-dolor es
asumido por el Esposo mismo.

Los sufrimientos humanos asumidos en el Crucificado, se revelan como hue-
llas del misterio de la Redencion humana obrada por el Verbo y regalada a la
humanidad. Sélo en el Misterio Pascual la Creacion revela su auténtica y genuina
belleza, disenada en relacion a Cristo, a suvida, muerte y resurreccion. La huma-
nidad se une al Esposo y alli queda unificada y redimida®*. El drbol de la cruz es
fuente de vida y de sabiduria divinas. Una vez realizada la unién esponsal (que se
conseguia en CB 22) el alma quiere compartir la mision del Verbo Esposo unién-
dose al misterio de su donacion amorosa, asumiendo los sufrimientos y avanzan-
do hasta la muerte de cruz (cf. 36,11-13).

La cruz tiene para el hombre la funcién de levantar las cosas a la altura de
Cristo: es el camino para la participacion en su ser y en su vida divina. La finalidad
es un mayor conocimiento y sabiduria de Dios y de todas las cosas y un gozo y
deleite mayor y més verdadero. Asi como la dimensién purificativa-catdrtica tenia
la funcién de purificar el alma para conducirla hacia la unién y en ella participar
de la vida divina, parece que la cruz continda de algin modo, atn después del
matrimonio espiritual, presente en la vida del alma en medio de la historia, y tiene
un papel de insercion en el misterio de la Redencion y de progresiva clarificacion

2 Correcciones manuscritas de Juan sobre el codice de Sanldcar de Barrameda.

28 L3 unificacion se realiza mediante el sufrimiento, debido al desorden y la division interna del
hombre (tanto el desarden natural de las dos partes y su tendencia a la dispersion como el «desorden
adquiridon a lo largo de la vida por el pecadoe concreto que va deformando y oscureciendo las poten-
cias humanas progresivamente): cf. PIERLUIGE DI S. CRISTINA, «ll ritorno alla giustizia originales en
AAVV,, Sanjuanistica. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmelitarum Discalceatorum
(Roma 1943) p. 230-231.

303



de la mirada contemplativa que va penetrando de manera cada vez mds profunda
en la Sabiduria divina. Se corrige asi la consideracién de una vida del alma unida
a Dios como gozo y deleite celestial que desconoce el sufrimiento y la kénosis;
se unifican ambos planos aparentemente contradictorios. El gozo y plena satis-
faccion del alma no desaloja sino que asume y unifica lo negativo y doloroso, en
misterio de sabidurfa divina. La cruz es aqui, por tanto, el medio para un mayor
conocimiento y goce de Dios y en El de todas las cosas (cf. CB 36). Pero la cruz
es la caracteristica sanjuanista sélo al lado de la resurreccion, el dolor al lado del
deleite, y la oscuridad junto a la luz. La dinamica de unificacion, como asuncién
de contrastes, es la clave fundamental del pensamiento sanjuanista que integra en
unidad amorosa todo lo diverso y plural**”.

Juan de la Cruz animé siempre a los que le rodearon a sufrir por amor de
Dios, a participar en su cruz*’. Descubrimos su adhesion a la experiencia del
Crucificado, patente a lo largo de su vida, y latente en todas sus ebras, de diversas
maneras. Juan ha contemplado el amor de Dios en el desposorio de la Encarna-
cién, de la Cruz y la Redencidn, y por amor y deseo de igualarse al Amado ha
querido unirse a El para compartir los trabajos y sufrimientos del Esposo, cosa que
pudo realizar no s6lo en la prision de Toledo sino, sobre todo, al final de su vida,
al ser arrinconado y perseguido?’,

Juan de la Cruz, al lado de Teresa de Jests, ha puesto los fundamentos de un
gran edificio espiritual, fuente de vida cristiana y conocimiento experiencial de
Dios. Recogiendo los elementos que han salido en el andlisis y que hemos sustan-
ciado a lo largo de este primer apartado, vamos a hacer una caracterizacion de la
espiritualidad del simbolo esponsal del Cantico espiritual y su mistica esponsal®*?
bajo diversas perspectivas, abiertas'a un didlogo con la cultura actual. Vamos a
presentar la espiritualidad esponsal del CB con pardmetros actuales: una espiri-
tualidad para el siglo XXI1.

29 Cf, . RUIZ, «Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanistas, o.c., p. 45-47,

20 Cf. Dicho de fray Juan de Santa Eufemia, BMC 14-p. 26.

21 reflejo de esta Gltima etapa de su vida apenas deja huella en su obra escrita: un poco en
sus cartas (cf. Cta 32 al P Juan de santa Ana, OCD, en Malaga, escrita en Ubeda, finales de 1597 1), pero
nada en sus obras mayores, que ya estaban practicamente terminadas.

3% €, Garcia ha definido gobdlm(’-nlr_ la mistica carmelitana como «una mistica esponsaly o
de la unidn, fruto de la oracién, que revive el sentido del misterio y alimenta la llama del amor:

cf. C. GARCIA, «La mistica nella scuola carmelitanay, en AAVV,, Mistica e mistica carmelitana, o.c.,
p. 114,

304



[1. UNA ESPIRITUALIDAD PARA EL SIGLO XXI

En el apartado anterior hemos ido sintetizando los elementos fundamentales
de la espiritualidad esponsal del Cdntico. Con los datos ya estructurados podemos
tener ya una visién global de la misma. Vamos a contemplarla bajo diversas pers-
pectivas que ya han ido apareciendo y que definen la espiritualidad del simbolo
esponsal sanjuanista: como espiritualidad de amor, como espiritualidad del deseo
y del placer, como una espiritualidad del Eros, como espiritualidad trinitaria vy,
finalmente, como espiritualidad mistica.

1. UNA ESPIRITUALIDAD DEL AMOR

A lo largo de nuestro recorrido se ha evidenciado que la espiritualidad es-
ponsal sanjuanista podriamos caracterizarla como una espiritualidad del amor.
Lo esencial de su mensaje estd en la experiencia del amor*”. El simbolo esponsal
nos empuja a descubrir una misteriosa conexion entre el amor divino, fuente de
la Revelacion y desvelamiento de la vida divina, y el amor humano, experiencia
humana fundamental, [lamada a encontrar su sentido pleno en la «mirada divi-
na» (cf. CB 33). La espiritualidad esponsal apunta a la centralidad del amor en la
espiritualidad y a la peculiaridad del amor divino que redime, eleva, engrandece
y diviniza sus capacidades, saciando sus aspiraciones y ansias de amor, también
dentro de la historia, como primicia de los bienes futuros de la vida eterna*.

Redencion del amor humano

Es muy significativo el uso que Juan de la Cruz hace de algunas palabras
como «amores» 0 «enamorary. Lo vemos claramente si comparamos el uso gene-
ral que se hacia de estos términos en aquella época con el uso que va a hacer de
ellos la obra del santo carmelita. El uso de la época nos lo transmite de manera
inmejorable el primer diccionario en lengua castellana, que se publicé en 1611,
el Tesoro de la Lengua de Covarrubias?. Define «enamorar como «poner codicia
a otro alguna mujer para que la quiera con sus atavios y halagos». Y «enamorarse»
como «prenderse del amor o aficionarse en buena y en mala parte». Y «enamora-
do» como «el amante, el aficionado; enamorada, siempre se toma en mala parte,
como mujer enamorada o amigay. Es curioso como en estos términos, aunque
cabe una posibilidad de amor «bueno», también es muy factible el sentido de
amor «maloy, de los que se toman «en mala parte». Y significativamente la mujer

1 Cf. A, BORD, Les amours chez Jean de la Croix, Beauchesne (Paris 1998) p. 17.

14 Acertadamente senala E. Jennings que «es la Encarnacion lo que explica y justifica las ana-
logias de san Juan con el amor profanoy: E. JENNINGS, Every changing shape, Carcanet Press (Man-
chester 1996) p. 70.

85 Cf. SEBASTIAN DE COVARRUBIAS, Tesoro de fa lengua castellana o espanola, (Madrid-Méxi-
co 1984),

305



enamorada, «siempre se toma en mala parte». Y por supuesto que, en ningtn caso
se contempla la aplicacion de estos términos al amor de Dios. Y sin embargo es
uno de los sentidos fundamentales con que va a usar estos términos Juan de la
Cruz, para quien la figura de la «<mujer enamoraday es la protagonista del Cantico.
Juan usa «enamorado/a» en 48 ocasiones, y «enamorar/se» en 63 ocasiones, y
ambas palabras aparecen diseminadas en todas sus grandes obras, sobre todo en
el CB (aparecen, respectivamente, 21 y 17). Este conjunto de términos, con sus
variantes y conjugaciones verbales son términos muy usados por Juan de la Cruz.
Y usa el término «enamorada» en sentido casi exclusivamente positivo, vinculdn-
dolo al efecto que hace Dios en ella para enamorarla®*®. Se trata, por tanto, de
temas profanos que han sido arrancados del uso social en el que se encontraban y
se establecen de manera sistemdtica y profunda en el sistema doctrinal del santo:
«la cena que recrea y enamora», «y andando enamorada me hice perdidiza y fui
ganada», «la oracion del alma enamoraday, «Y en tu aspirar sabroso, de bien y
gloria lleno, cuan delicadamente me enamorasy.

También es muy interesante el uso que hace de otros términos como «aman
y «amores»**”. Vemos claramente como el término «amar asimilado ya por la
tradicion cristiana se aplica primariamente a Dios, en el mismo sentido con el
que Juan va a usarlo, y secundariamente, a los hombres. Juan usa el término
«@mar» 468 veces, la inmensa mayoria de las veces referidas al amor de Dios
o amor divino, una pequena parte referida al amor impaciente del alma que
busca a Dios, y otra, atin mas pequena, relativa al «amor propio». Pero es pre-
cisamente un estudio del uso que hace Juan de la Cruz de la palabra «<amores»
el que nos permite ver el proceso que ha seguido en el pensamiento sanjuanista
este término que va a ser extraido y «edimido» para conducirlo a su sistema
mistico y doctrinal. Juan de la Cruz asume este término y lo asimila aplicandolo
a la relacion del hombre con Dios, y la mayoria de las veces que lo usa va a ser
en este sentido**. Si nos fijamos en las alusiones que nos muestran que Juan
conocia el sentido comdn del término y sus connotaciones negativas encontra-
mos en el conjunto de sus obras s6lo 8 textos en este sentido, cinco de ellos en
Céntico (2 en.CA y 3 en CB): CB 30,9 (cf. CA 21,8). CB 31,6. CB 32,2 (cf. CA
23,1). En el estudio sobre el uso religioso que Juan hace de términos profanos

#% También encontramos algdn escasisimo ejemplo en el que el término no estd usado con ese
sentido, pero que constituyen singulares excepciones. Por ejemplo, en S 1, 4, 6 se usa el término en
sentido general sobre aquellas personas que se apegan a grandezas o a su capricho: «Por tanto, el alma
que se.enamora de mayorias, o de otros tales oficios, v de las libertades de su apetiton.

7 Covarrubias los define asi: 1) ¢Amar: Es querer o apeteceralguna cosa, Amor es el actode amar
lo-primero y principal sea amar a Dios sobre todas las cosas y al proximo como a ti mesmao. 2) Amores,
De ordinario son los lascivos. Tratar amores, tener-amores, Amores, requicbro ordinario, Amoricones, los
amores entre villanos. Amorfo, por amor, término aldeano. Amada, la querida, etc.».

¥ Es muy significativo que lo incluye en el cuerpo de todos sus grandes poemas, siempre en
sentido positivo: R 275: «En los amores perfectos / esta ley se requerfan; N: «En una noche oscura /
con ansias en amores inflamaday: CB 3: «Buscando mis amores [ iré por esos montes y riberas.,.»; CB
17: «Ven austro, que recuerdas los amores, / aspira por mi huerto...»; LLB 1: «En una noche oscura /
con ansias en amores inflamada...». Ya en el texto citado de los Romances sobre camores perfectosy
parece sugerir que existen otros amores que no lo serfan. ..

306



hemos encontrado, no sélo el proceso de asimilacién cultural que hace de la
cultura ambiental, sino también su pedagogia para reconducir lo natural y crea-
do, que estaba «estragado» por el pecado, a la unién con Dios. El hombre ha
de buscar y centrarse en el amor de Dios porque sélo el amor de Dios puede
hacer la transformacion de devolver todos los amores humanos a la intencién
divina: volver al lugar primordial donde Dios habia visto que «todo era buenoy,
porque atn no habia distincién entre lo profano y lo sagrado ya que no era
necesaria y todo el Paraiso puesto en manos del hombre y la mujer era el @mbito
de la comunicacion libre y espontanea de la humanidad con Dios. El camino de
la vida espiritual queda bien delimitado, por tanto, como la bisqueda del amor
auténtico, el amor de Dios, alejindose de los falsos amores: «Y asi, es como si
dijera: ni pondré mi corazén en las riquezas y bienes que ofrece el mundo, ni
admitiré los contentamientos y deleites de mi carne, ni repararé en los gustos y
consuelos de mi espiritu, de suerte que me detenga en buscar a mis amores por
los montes y riberas de las virtudes y trabajos» (CB 3,5). El amor humano queda
purificado: «beber en la fuente del Amor para poder amar verdaderamente. Al
final s6lo hay un amor auténtico. El plural designa los falsos amores, sélo los
multiples reflejos del nico amor verdadero, y solo corresponden a una Gnica
manera de sugerir la potencia infinita del tinico amem*°. El amor de Dios inclu-
ye y realiza el amor humano™.

Juan de la Cruz hace uso de términos profanos sin ver en ellos mal ni pecado,
cuando si que eran connotaciones que tenian.en su ambiente original. Ha perdido
la malicia respecto a palabras y expresiones amorosas. Quizds es otra huella de
aquella experiencia del Cantico que el mismo autor parece compartir, estando
«como Addn en la inocencia, que nosabia qué cosa era mal; porque estd tan ino-
cente, que no entiende el mal ni cosa juzga a mal...» (CB 26,14). La humanidad
de Cristo nos devuelve la inocencia original para poder ver todas las cosas con la
mirada y la belleza que Dios puso en ellas.

La consagracion o divinizacion del amor humano

La simbologia esponsal apunta a la consagracién o divinizacion del amor
humano o, con otras palabras, la presencia del amor divino en el amor huma-
no. Cuando el amor al hermano brota del amor de Dios, estd alimentindose,
recibe y entrega el (inico amor auténtico: no se da a sf mismo, sino el amor de
Dios en él. Corresponde al més genuino pensamiento paulino: «y ya no vivo
yo, sino que Cristo vive en mi. Esta vida en la carne, la vivo en la fe del Hijo

29 AL BORD, Les amours chez Jean de la Croix, 0.c., p. 173,

240 {Unas reflexiones sobre la unidad del amor a Dios'y el amor a los hombres: cf. M. A. CADRE-
CHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologfa de:amor, o.c., p. 315-318. Podemos decir que Juan de la
Cruz habla del amor, no en sentido de «caridady limosna o-ayuda al préjimo, sino en su esencia, desde
la fuente divina.

307



de Dios que me amd y se entregd a si mismo por mi» (Ga 2,20)**". El amor divino
regenera, ilumina e integra el amor humano?**.

El amor esponsal es unidad de amor humano y divino, pero no desde la
ingenuidad y afirmacién simple de lo humano, como proclaman algunos autores
como J. C. Nieto, sino como experiencia catdrtica que ha atravesado la noche de
las nadas y que alcanza los jardines del Paraiso redimido por Cristo. El amor divino
y el humano son un tnico amor en Cristo: Amor tinico que el Hijo nos revela y co-
munica®*. El auténtico amor humano sélo se revela en la union con Cristo. Toda
la obra de juan de la Cruz tiene la finalidad suprema de anunciar que el hombre
puede vivir en este amor auténtico en el que se recupera todo lo creado, todo lo
bello, todo lo bueno. El dgape y el eros se unen, pero no en el limbo de nuestros
propios deseos absolutizados que quieren ascender al cielo (nueva torre de Babel
del orgullo humano), sino en el pesebre de nuestra pobreza y desnudez: alli don-
de se ha hecho presente el amor de Dios, una vez que acogemos la iniciativa de
quien nos amd primero (cf. 1Jn 4,19) y quitamos los obstaculos para que la encar-
nacién de ese mismo amor se haga cuerpo en nuestros cuerpos, en el misterio de
fa unidad de un tnico cuerpo, el de la esposa de Cristo.

La Encarnaci6n estd en el centro de este misterio. En el fondo la obra san-
juanista esta expresando la radicalidad del amor divino que se ha hecho carne
con el Verbo. Se consagra asi y se diviniza el amor humano contemplado en
Cristo del cual participa el cristiano. Y, también, implicitamente, se estd afirman-
do la presencia del amor divino en el amor humano, ya que todo lo creado estd
llamado a su plenitud en Cristo, porquien fueron creadas todas las cosas: «Dios
crio todas las cosas con gran facilidad y brevedad y en ellas dejé algin rastro de
quien él era, no s6lo dandoles el ser de nada, mas aun dotindolas de innume-
rables gracias y virtudes, hermosedndolas con admirable orden y dependencia
indeficiente que tienen unas de otras, y esto todo haciéndolo por la Sabiduria
suya por quien las crio, que es el Verbo, su Unigénito Hijo» (CB 5,1). La locura
de amor divino hace el milagro de igualar a los amantes, transformando al alma
y regenerando sus deseos y aspiraciones, elevandolos a la plenitud del amor
divino. Todo lo creado fue pensado y «hermoseado» en la figura del Hijo. Juan

41 Un texto que Juan de la Cruz cita con frecuencia: CA 11,6; CA 27,4; CB12,7; CB 22,6; LIA
2,305 L1B2,34.

22 Al final del proceso purificativo el ser humano puede amar, no ya con amor propio, sino con
inflamacion de amor divino: «Siéntese aqui el espiritu apasionado en amor mucho, porque esta infla-
macion espiritual hace pasién de amor; que, por cuanto este amor es infuso, es mas pasivo que activo,
y asi engendra en el alma pasion fuerte de amors (N 2,11,2). Un amor divino que se ha inhabitado ‘en
el hombre, asumiéndolo completamente: «cudnta y cudn fuerte podrd ser esta inflamacién de amor en el
espiritu, donde Dios tiene recogidas todas las fuerzas, potencias y apetitos del alma, asi espirituales como
sensitivas, para que toda esta armonia emplee sus fuerzas y virtud en este amor, v asi venga a cumplir
de veras con el primer preceplo, que, na desechando nada del hombre ni excluyendo cosa suya de este
amon (N 2,11,2). Lo ha dicho bien claro: ino desechando nada del hombre ni excluyendo cosa suya de
este amor! El amor divino incluye y asume todo lo que el hombre es y vive.

1 Lo senala Von Balthasar, remarcandlo fa fuente trinitaria: «El amor trinitario es la forma supre-
ma y tnica de todo amor entre Dios y el hombre y de los hombres entresin: H. U. VON BALTHASAR,
Gloria. Una estética teolégica, vol. 7. El Nuevo Testamento, Encuentro (Madrid 1987) p. 390.

308



de la Cruz purifica al hombre y sus potencias para no absolutizar el signo, para
no quedar apegado a la criatura, y alcanzar el seno mismo del misterio. Y en él,
todas las cosas, todas las criaturas.

Nada més lejos del mistico auténtico que la cerrazén en uno mismo y la
estéril soledad de quien se quiere alejar de todas las cosas y vive refugiado en
su castillo de cristal. Bien al contrario, la mistica esponsal nos presenta el niicleo
de la experiencia cristiana como una experiencia de amor, una salida en busca
del Td, que nos prepara para recibir el Amor auténtico y para centrar la propia
vida en él, amando asi a todos los «tds» con dicho amor y recibiendo la sabidu-
ria sabrosa que nos muestra la identidad de las cosas tal como Dios las penso,
degustandolas en su ser auténtico. La experiencia mistica sanjuanista s «un
fragmento de la eternidad de Dios en la historia vivida por el hombre»?** que ha
descubierto la plenitud de la vida humana con el descubrimiento del TU divino
experimentado como esposo del alma®*’. La espiritualidad esponsalse centra en
la relacion del hombre con Dios, iluminando todas las relaciones interhumanas.
También ilumina la unién matrimonial, pero su alcance va mucho mas alla?*.
Nos parece un grave error reducir las aplicaciones de la espiritualidad esponsal
a la pastoral matrimonial*¥.

La relacion hombre-mujer se constituye como una relacion basica de la hu-
manidad, como aquella antropologia adecuada que viene reclamada intrinseca-
mente por la espiritualidad esponsal. La esponsalidad, aplicada a las relaciones
humanas, reflejaria la vocacion primordial del ser humano a la unidad, que sélo
puede realizarse en el amor de Dios. Es la llamada que Dios hace al hombre y
la mujer para salir de las historias humanas fruto del pecado, que han estado

4 1. BORRIELLO; «Esperienza mistican, en AAVVL, Dizionario di Mistica, o.c., p. 473.

5 (f, S. CASTRO, «El amor como apertura trascendental del hombres, en RevEsp 35 (1976) p.
“431-436.

& Hay un texto de Subida que considera el matrimonio social como otro elemento que ha de
sufrir el proceso de la «putificacion sanjuanistar. Se trata de'S 3,18,6, donde Juan de la Cruz, siguiendo
una pauta del pensamiento paulino que justifica el celibato cristiano, declara el peligro que hay tambien
en el matrimonio, como-en otros bienes temporales. Juan sefala que «porgue ya que se tenga (mujer
© marido), conviene que’sea con tanta libertad de corazén como si no la tuviesey. Llama la atencidn
qi.:e Juan no usa la cita biblica para insistir en la preferencia por el celibato sobre el matrimonio sino que
mas bien estd enfocando el tema hacia el desapego del matrimonio mismo para los casados, abriendo
nuevas perspectivas para una vivencia de su pedagogia espiritual en todos los estados de vida. No sélo
contempla su doctrina para los religiosos/as carmelitas o de otras ordenes sino que también contempla
la‘vivencia de su doctrina en el estado matrimonial, siempre y cuando se viva con un total desapego
de todo, sabiendo que «no se ha de poner el gozo en otra cosa que en o que toca a servir a Diosy.
Implicitamente Juan estd diciendo que la experiencia espiritual es experiencia de amor esponsal de la
persona con Cristo y que si el hombre o/la mujer ponen el corazén fuera de esto, aun cuando se trate
de la propia mujer o del marido, estdn errando el camino. Por eso habla de fos bienes temporales (entre
los cuales estd el casamiento, los hijos, etc. (cf. $ 3, 18, 1) y del necesario desapego de ellos que debe
vivirse (cf. §3,20,2).

X7 Ocurre con excesiva frecuencia, La espiritualidad esponsal oscila entre un espiritualismo an-
gelical y la aplicacion a la vida matrimonial y familiar, cuando su esencia ilumina toda la espiritualidad
cristiana y todas las relaciones y se puede aplicar a cualguier estado de vida, tal y como la'concibe y
la vive Juan de la Cruz.

309



caracterizadas por la rivalidad y por el desencuentro, para volver a la intencion
divina original simbolizada en el Paraiso. La esponsalidad apunta al seno del
misterio de Dios, del cual es un reflejo. Apunta al misterio divino trinitario, y a
las misteriosas relaciones amorosas en su seno, origen de todas las cosas. So6lo
en Dios pueden el hombre y la mujer vivir plenamente unidos en el Gnico amor
auténtico, para hacer posible la paz y la fraternidad de la humanidad. Juan de
la Cruz es el cantor del amor humano y divino, ya inseparablemente unidos en
el misterio de la Encarnacién que ha traido el amor al mundo de manera inape-
lable?®. Pero este amor enamorado, divino y humano, trascendente y a la vez
profundamente real y concreto, es un gran don que hay que acoger, y que por
ello es exigente. Requiere unas condiciones, a cuya clarificacién Juan ha dedi-
cado toda su tarea pedagodgica.

El simbolo esponsal ilumina el amor humano

El amor, para no ser un sentimiento difuso o una intuicion abstracta, reclama
una concrecion, una direccion concreta hacia un ta personal. Un amor real, exclu-
sivo e inclusivo, pero no excluyente?”. La concrecién en el Td, que responde a un
dinamismo de polarizacion humana inscrito en su dimension relacional-dialogal
es una exigencia real. Cuando se rehiye esta polarizacién que asegura la concre-
cién del amor se suele caer en sentimentalismos o generalizaciones espiritualistas
que se vacian de humanidad. El amor humano ha de ser concreto, real: el amor
ha de ser auténticamente enamorado. Pero la aportacién de Juan de la Cruz es
precisamente la insistencia en que €l Ta fontal del amor humano-cristiano es Dios,
es Jesucristo. El es el Esposo?, Y en El hay que vivir el amor al préjimo, como una
dimension concreta del amor a Dios que no estd en contradiccion con el amor
al hombre?. Incluso el amor de pareja en el matrimonio es una expresion de la
realizacién del amor de Dios recibido en Cristo y concretado sacramentalmente
en una relacion personal de un hombre y una mujer, pero que tampoco puede ser
nunca excluyente, sino abierto a todos.

2 Acertadamente insiste G. Castro en ¢l valor integrador del simbolo en los elementos humano-
divinos: «No es posible vivir el amar esponsal sin descubrir el valor trascendente, divino, religioso y
sacramental del amor, y viceversa, no existe una experiencia mistica que pueda prescindir del gran
signo (sacramentum magnum) del amor humanos: G, CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico.
Simbaoli ricorrenti in Santa Teresa di Gest e in San Giovanni della della Crocen, en AAVV,, Mistica e
mistica carmelitana, o.c., p. 220.

“ Exclusivo a Dios y contrario a las idolatrias, pero este amor es a la vez inclusivo de todos los
hombres v abierto a todos; cf. |, SANZ MONTES, La simbologia esponsal como clave hermenéutica...
0.C., p. 84-86.

0 La experiencia sanjuanista es la salida radical al encuentro del Td divino, revelado como
camino de unidad con Cristo: cf. M. $. ROLLAN, «El vaciamiento del yo: una aproximacién a la intros-
peccitn sanjuanistay, p. 69-70; cf. M. 5. ROLLAN, «El TG como eje de distancia y aproximacién en la
obra de San Juan de la Cruzy, en AAVV,, Juan de fa Cruz, espiritu de llama, o.c., p. 833-846.

%1 Sobre la no contradiccién y el fundamento del amor humano en el amor divino, tal y como
la Revelacion nos lo presenta: cf. G. ROSSE, «l’amores, en Sofia 3 (1995) p: 7-16.

310



El sentimiento individual, que en la actualidad estd muy valorizado en la expe-
riencia amorosa humana, pierde por completo su papel central, dentro de la expe-
riencia del amor sanjuanista®?. También el sentimiento ha de pasar la noche de la
fe, ser purificado, para poder vivir los sentimientos de Jesds, y entonces gozar de los
deleites que acompanan a la unién®**. Los sentimientos estdn relacionados con pro-
cesos cognoscitivos y afectives. En cierto sentido, Juan da primariedad a la voluntad
que dirige al alma hacia el amor. Afecta por tanto esta experiencia primariamente a
lo afectivo, pero tampoco se deja mover por ello, sino por la decision amorosa que
se genera en el dmbito de la fe. La experiencia sanjuanista rompe con todo senti-
mentalismo, pero al final recibe el gozo definitivo de unos sentimientos purificados
y renovados en Cristo. El amor de Dios, la caridad, purifica al hombre de «sus amo-
res y sentimentalismos»***. El infierno es para Juan la incapacidad de amar™’. Por
el contrario, la experiencia de la cruz es un «morir de amory, una entrega de amor
total y definitiva®*. El cristiano se une a la experiencia redentora-esponsal del Hijo.
El amor a los hermanos «como el Maestro nos ha amado» significa participar en su
morir de amor y en su donacion plena y definitiva. «Morir de amor es participar en
la redencién del Esposo, dando su vida por la Esposa.

El amor de Dios tomd la iniciativa y reconstruye el camino del hombre hacia
Dios sobre la huella del camino de amor que Dios ha hecho ya hacia el hombre.
S6lo el «amor loco de Dios»™” puede salvar realmente la distancia inmensa que
separa al hombre de Dios, y puede realizar la voluntad divina de engrandecer al
alma (cf. CB 28,1), de realizar en plenitud su vocacion de hijo de Dios, de divi-
nizarlo. En este camino, Juan llegard a sus Gltimas consecuencias, que ya estaban
anunciadas en la Palabra de Dios. Casi podemos decir que la doctrina sanjuanista
resulta una «insula extranay en medio del pensamiento cristiano occidental®®,

332 ¢No consiste en sentir grandes cosas, sino en tener grande desnudez y padecer por el Ama-
don (D 119). Cf. V. CAPANAGA, San Juan de la Cruz. Valor psicolGgico de su doctrina, o.c., p. 268-277.
El amor no parte de los «sentimientoss sino de la voluntad y decision emprendida desde el centro de
la persona.

55 Que no es regalo sentimental ni fruto del esfuerzo personal, sino don del Espiritu Santo (cf.
N1, 2, 5; LIB 2, 27), en medio de una lucha interior contra todos los enemigos, interiores y exteriores
(cf. CB 34, 4; cf:52, 5,5; 15, 2-5).

34 El corazon aficionado y apegado a las cosas del mundo; el cual, para comenzar a ir a Dios,
se ha de quemar y purificar todo lo que es criatura con el fuego del amor de Dios. Y en esta purgacion
se ahuyenta el demonio, que tiene poder en el alma por asimiento a las cosas corporales y tempora-
lesy:ch S, 2,2

25 Cf. CB 22,3; 40,5; ¢f. N 2,6,2.

B0 CFCB 11, o Gltimos versos del Pastorcico: « muerto se ha quedado asido dellos, el pecho
del amor muy lastimadow. La centralidad espiritual de un amor que hace sufricy lleva hasta ¢morir de
amors, es un elemento frecuente en la reforma carmelitana con influencia de la poesia popular (¢f. M.
ANDRES, San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Temas de hoy, Madrid 1996, p. 26-28), pero
no hay que olvidar su raigambre profundamente biblica (cf. Jn 15,13: «nadie tiene mayor amor que el
que da su vida por sus amigoss).

257 Cf. P EVDOKIMOV, £l amor loco de Dios, Narcea (Madrid 1990).

258 La tradicion cristiana oriental ha reflexionado mas sobre la divinizacion del cristiano, Juan de
la Cruz puede tener aqui un papel de didlogo y de unidad entre Occidente y Oriente.

311



que siempre ha side mucho mas comedido y mesurado en las afirmaciones de la
unién del hombre con Dios??. El axioma sanjuanista de la igualdad de amor como
meta de su vision antropoldgico-teoldgica del hombre y de su unién espiritual con
Dios le sirve para salvar la inmensa distancia entre la criatura y el totalmente Otro
divino, donde la iniciativa fue de Dios. El hombre unido a Dios puede vivir en'su
amor, y responderle asi de manera adecuada, amando a sus hermanos. El amor de
Dios infundido al alma por el E.S. salva las distancias entre Dios y el hombre (y los
hombres entre si), pero no en un sentido ontol6gico, filoséfico, sino en un sentido
vivencial, afectivo, misteriosa y entranablemente humano.

Hasta aqui hemos insistido en la espiritualidad sanjuanista como espirituali-
dad de amor. Vamos a fijarnos ahora en la doctrina sanjuanista en atencidn a la vo-
luntad, capacidad humana vaciada en el proceso catdrtico y «plenificada» después
con amor divino. Bajo este prisma, podemos definir la espiritualidad sanjuanista
como una espiritualidad del deseo y del placer.

2. UNA ESPIRITUALIDAD DEL DESEO Y DEL PLACER

En Cdntico la vida cristiana se ilumina come un camino de amor guiado por
la fe que conduce la llama del deseo a la unidad con el Esposo-Cristo. Podemos
definir la espiritualidad sanjuanista del Cantico Espiritual como una espiritualidad
del deseo™™. Hemos seguido el recorrido del Céntico, que va de la ausencia a la
presencia y del encuentro al desposotioy a la unién matrimonial, como una pro-
gresion del deseo del alma para encontrar y unirse con su Amado?’.

Una pedagogia espiritual para los deseos humanos

Para Juan el deseo tiene una gran importancia®®?. Con este término tan actual,
podriamos incluir numerosas reflexiones sobre los apetitos, las aficiones, afectos,

#% Ello ha motivado siempre dudas y criticas al pensamiento sanjuanista, por ejemplo el famoso

debate abierto por J. Maritain anteriormente aludido en el cap, 3% nota 211,

# M Sagrario Rollan ha recogido en una obra diversas reflexiones suyas bajo esta perspectiva, de gran
interés: of: Mu5. ROLLAN, Amory deseo en San Juan de a Cruz, Mante Carmelo (Burgos 2003). Compartimos
su concepcidn de que toda la antropologia sanjuanista se formula en clave de deseo. Para una visién de la
‘doctrina sanjuanista bajo la perspectiva del deseo: of. M. S. ROLLAN, Extasis y purificacion del deseo (Andlisis
psicoldgico-existencial de la noche en la obra de San Juan de la Cruz), Institucion «Gran Dugue de Alba» de
la Excrma. Diputacion Provineial de Avila, (Avila 1991) p. 235; ¢f. M. 5. ROLLAN, «Cuerpo y le nguaje como
epifania en San Juan de la Cruzy en ACTAS vol. 3 p. 395-406; cf. F. DE HARO IGLESIAS, M.; cf. «Deseosy en
DicSIC p. 380:391; cf. «Apetitosy p. 144-160; cf. S. ROS GARCIA, «la experiencia del dt!ﬁl';‘(.l abisal en San
Juan'de la Cruz: Que bien sé yo la fonte que mana y corren, en SanjCruz 35.(2005) p. 5-32.

1 Juan de la Cruz asume elementos de la tradicion patristica de forma profundamente perso-
nal. Es evidente en este tema la huella de Gregorio de Nisa, que habla de la «epéktasisy, como tensién
originada en el deseo de Dios, progresiva y ascendente, sin acabar nunca: of. GREGORIO DE NISA,
Sobre la vida de Moisés 11, 219-248, o.c., p. 198-211.

2 Cf. A, CUGNQ, Saint Jean de fa Croix, Fayard (Paris 1979) p. 124. Esta obra hace una
interesante reflexion sobre la experiencia sanjuanista, dando respuesta al hombre coma ser de de-
seos, que solamente puede realizarlos en la relacién con Dios, en una experiencia de amar, que es

312



asimientos, gustos, arrimo, etc.”’, Un campo semdntico que ocupa un gran ni-
mero de paginas de las obras de Juan de la Cruz**. El apetito es un concepto fun-
damental del pensamiento sanjuanista, comprendido a menudo como un afecto
desordenado: «el apetito sin purificar aparece como un asimiento afectivo a no-
sotros mismos y a las cosas»*™. El sentido y el apetito, pensados para ser siervos
del alma, pueden rebelarse contra el espiritu y aduefiarse de él, dominandolo
tirdnicamente®®.

La espiritualidad sanjuanista es una doctrina espiritual hacia la unién con
Dios, pero también es una pedagogia del deseo humano, una respuesta a los més
profundos anhelos de amor y de unidad que hay en su corazén, mediante un
camino de purificacion que proyecta la llama del deseo hacia la fuente divina:
El hombre es para Juan un ser de deseos, pero los deseos humanos han de ser
purificados para alcanzar su fin Gltimo, que es la unién con Dios*”. El deseo dlti-
mo del hombre, lo sepa o no, es Dios, la union con £, El deseo humano corre
el peligro de distraerse con lo parcial y creado, sin llegar a la fuente'divina. Juan
insiste de diversas maneras: el corazon «no se satisface con menos que Dios» (CB
35,1); «Fuera de €| nada amay, «ni con ninguna cosa menos que €| se contentay

desposesion de uno mismo e ignorancia de todo, donde Dios penetra'y sacia el corazén humano: cf.
Ib. p. 237-258.

264 El DRAE define el término «deseary con tres sentidos: 1) Aspirar con vehemencia al conogi-
miento, posesion o disfrute de una cosa; 2) anhelar que acontezca o deje de acontecer algin suceso;
3) sentir apetencia sexual hacia una persona. Junto al significade genérico, se establece como variante
tipica, propia del significado comin del términe; el sentido sexual. Estd expresando un contenido
del lenguaje popular: el deseo sexual tiene un valor importante como protetipo del deseo humano.
Vemos aqui interesantes conexiones de gran importancia antropoldgica. Juan de la Cruz va a asumir
como imagen comunicativa del camino espiritual la imagen esponsal, con inequivocas connotaciones
sexuales. Un deseo profundamente humano sirve y encamina la expresividad del mayor Bien, al cual
se ha de dirigir el hombre. También aquise sigue la tradicion carmelitana de asumir lo popular profano
(poesia amorosa, ete.) y pasarlo a «lo divinoy o sagrado (llevarlo a su fuente divina}.

4 Las palabras deseo y desear aparecen mds de 400 veces en sus obras (cf. Concordancias, p.
2082: exactamente aparecen «deseary, 276 veces, 80 en CA y 110 en CB; v «deseor, 154 veces, 34
en CA y 44 en CB. En la'misma linea esta el concepto del apelito, usado 579 veces, en el sentido de
afecto, ansia, deseo, y.con frecuencia sobreentendido como un afecto desordenado.

%501 B A_RUZI._S an Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, o.c., p. 418.

X6 Cf, ES) vol. 2 p. 166-167.

*7 A nivel puramente humano, toda satisfaccion del deseo conduce inexorablemente a una
nueva insatisfaccion: of. C. DOMINGUEZ MORANO, los registros del deseo. Del afecto, el amory
otras pasiones, DDB (Bilbao 2001) p. 38. Pero en la visién sanjuanista hay que buscar a Dios, porque
es la fuente del deseo, «porque el deseo de Dios es disposicion para unirse con Dios»: LIB 3,26.
«Cuanto méds quiere dar, tanto mds hace desear, hasta dejarnos vacios para llenarnos de bienes [...]
por cuanto los bienes inmensos de Dios no caben ni caen sino en corazén vacioy solitarion: €ta 15
a Leonor de San Gabriel, 8 julio 1589. Y en LI B 3,23 aiade: Tanto mis de hartura y deleite habia el
alma de sentir aqui en este deseo, cuanto mayor es el deseos.

0 Es o que el hombre «atural y sobrenaturalmente apetecey: CB 38,3. El contenido del deseo
radical del hombre es el Sumo Bien o la felicidad, que todo hombre aspira en su corazén (cf. SAN AGUS-
TiN, De Trinitate XV, 15, 21, en Obras completas, BAC 39 (Madrid 22 edic. 1964); Confesiones |, 1,1,
BAC minor, Madrid 22 1988, p. 23-24). Incluso ;xxlem'ns interpretar en esta linea autores actuales: «el
‘deseo del hombre es ¢l deseo del Otro (ef. ). LACAN, Ecrits, Seuil, Paris 1966, p. 628).

313



(CB 1,14)%?, Todos los deseos humanos, también el eros o deseo-amoroso, ha de
ser buscado en Dios, «siendo Dios aqui el principal amante que con la omnipo-
tencia de su abisal amor absorbe el alma en si con mas eficacia y fuerza que un
torrente de fuego» (CB 31,2). En la unién con Dios el hombre recupera la inocencia
y todo lo creado recobra la belleza que Dios puso en la naturaleza como huella de la
hermosura del Verbo. Por eso el mismo lenguaje queda purificado y el amor humano,
dignificado y elevado a la imagen divina, es medio adecuado para expresar los miste-
rios de amor, intimidad y sabiduria que el hombre puede vivir unido a Dios.

Los afectos humanos no son destruidos sino transformados®®, purificando
egoismos y afectos de propiedad. Los deseos han de ser conducidos hacia el Deseo:
«Aquel que yo mas quieron (CB 2)*”'. El deseo humano ha sido preparado enla me-
dida y en la direccién de Dios desde el comienzo, de modo que nada nos'sacia por
completo en nuestros deseos®™. Incluso algunas visitas divinas tienen la finalidad de
aumentar el deseo, ya que «irven para avivar la noticia y aumentar el apetito y, por
consiguiente, el dolor y ansia de ver a Dios» (CB 1,19), «le hacen crecer el hambre y
apetito de verle a El como es» (CB 6,4). Ya San Agustin habfa dicho: «Dios, haciendo
esperar, extiende el deseo. Haciendo desear, extiende el alma. Extendiendo el alma,
la hace capaz de recibir [...] Asi es nuestra vida: ejercitarnos deseando»””.

En el fondo el deseo nos conduce a una realidad mas profunda del hombre: a
su anhelo de unidad, a la vuelta al lugar al que pertenece, a su origen®*. También
en el deseo humano estd la huella de la imagen y semejanza del Creador, aunque
haya quedado deformada por el pecado?™. Dios estd en el origen y en el fin de
los deseos humanos?. La espiritualidad y la experiencia cristiana conducen al

2 «Todas las cosas le son nada, y ella es para sus ojos nada, S6lo su Dios para ella es el Todo»
(LIB 1,32).

0 CE E URBINA, La persona humana en Juan de la Cruz, o.c., p. 46-47.

1 La tradicion patristica es importante en el tema del deseo de Dios, de ver a Dios. Quizas el
mds cercano-a Juan de la Cruz es Gregorio de Nisa, en cuya doctrina mistica el deseo es la busqueda
continua y sin término del bien dltimo que es Dios, motivado por la imagen divina que el ser humano
reproduce interiormente, y al que debe llegarse por un camino de purificacién de lo sensible y lo
carnal, creciendoren virtud (cf. GREGORIO DE NISA, Sobre la vocacion cristiana, Ciudad Nueva (Ma-
drid 1992) p. 85:86. Ademds de los autores ya citados podemos insistir en dos mds: ¢f. BERNARDO
DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, o.c., Serm. 84, n® 1 p.558; ST 1, q. 12,
a.1,4,5; q. 3, a. 8; I, q.5; TOMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, Lib. 3, cap. 48, 50 y 57,
Typographia Forzani (Roma 1927) p. 333-336.339-340.349-350).

#2Cf. N. CABASILAS, La vida en Cristo, Rialp (Madrid 1955) p. 169-171.

75 CfSAN AGUSTIN, Comentario a la primera carta de San Juan, citado en B. ARMINJON, La
Cantata del Amor, o.c., p. 246. Tambi¢n Gregorio Magno habla en este sentido: GREGORIO MAGNO,

Moralia in job V. IV, 6, PL 75, p. 682-683.También San Bernardo: ¢f. BERNARDO DE CLARAVAL,
«Sermones sobre el Cantar de los Cantaresy, 0.c., Serm. 74, p. 494-501,

74 Cf. P TILLICH, Amor, poder y justicia, Libros del Nopal, Ariel (Barcelona 1970) p. 46.

5 CR A. CENCINI, «Com’e bello stare insieme...». La vita fraterna nella stagione -della nuova
evangelizzazione, Paoline (Milano 1996) p. 90. 93. 116

¢ Es necesario edificar la espiritualidad con una buena base antropoldgica: «a oposicion entre
desea y amor corresponde a un falso espiritualismo que, por culpabilidad, niega un deseo siempre
presentes: A. VERGOTE, Dette et désir, Seuil (Paris 1978) p. 78.

314



hombre hacia la fuente Gnica que puede saciar todos los anhelos humanos en ple-
nitud: Dios mismo. La tarea religiosa fundamental serd la de reconducir el deseo
humano a la intencién divina®”.

Podemos situar de manera apropiada el camino sanjuanista como una espi-
ritualidad del deseo, que sabe ascender (por negacion de los apetitos) hacia Dios,
origen y fuente de todos los deseos, y desde alli recupera, sanada de concupiscen-
cia (la herida del pecado que ha impregnado al hombre y a todo lo creado) toda la
naturaleza, todo lo creado. El hombre redimido puede al fin ser rey de la creacién
y descubrir en Dios todas las cosas, con un nuevo deseo inocente y redimido de
ellas’™. Este es el sentido que apunta, en el Cantico Espiritual, la imagen explicita
y poderosa del Parafso biblico: la unién con Dios conduce al Paraiso y consigue
la recuperacién de la inocencia originaria paradisiaca perdida por el pecado (cf.
CB 26,14).

Si la espiritualidad esponsal sanjuanista puede caracterizarse como una espiri-
tualidad del deseo humano y en muchas ocasiones, sobre todo en las etapas finales
de fa unidn con Dios, subraya los deleites y la fruicion que el alma experimenta,
creemos que también cabe caracterizarla como una espiritualidad del placer””.

El placer en la union con Dios

La visi6n sanjuanista denuncia que cuando el hombre se deja llevar por sus
gustos y apetitos y pone su amor en las criaturas, queda apresado en ellas y no
puede amar y gustar el Absoluto, a Dios*™, El nicleo de la ascesis se sitia en el
aspecto afectivo y apetitivo. El apego a las criaturas impide la union y la plenitud
que en ella se recibe, y mas bien oscurece, cansa y entristece al alma. El objetivo
de la ascética sanjuanista no es la negacion en si, sino como camino para un

17 (Cf. P TILLICH, Amor, poder y justicia, o.c., p- 152; cf. E. FUCHS, Deseo y ternura: fuentes e
historia de una ética cristiana de la sexualidad y del matrimonio, Desclée (Bilbao 1995) p. 208. Ambos
autores se estan refiriendo al deseo sexual, nosotros lo ampliamos a todos los deseos.

4 No es del todo acertado afirmar gue Juan de la Cruz quiere que el hombre aparte absolu-
tamente su apetito y surdeseo de las criaturas para ponerlo solo en Dios, si esto ne lo entendemos
bien. El deseo y apetito'siempre estardn dirigidos a las criaturas, porque a Dios no lo vemos; y Juan
de la Cruz no busca una «fuga mundi» con rechazo de lo creado. La ambicion sanjuanista es mds
profunda y mas humana. Juan pretende que nuestro deseo'y apetito dirigidos a Dios encuentren
en El todas las cosas. Esta consideracion nos permite comprender los contrastes del sistema san-
juanista’y contemplar la recuperacion de todas las cosas y el aumento de los apegos y los deseos
que puede vivir el hombre nuevo ya transformado, tal y como lo contemplamos en las dltimas
etapas de la union.

“% El término ¢placery tiene una serie de connotaciones negativas, al relacionarto'con el tema
de las pasiones y vicios, En este sentido lo rechaza también, en muchas ocasiones, por ejemplo,
Gregorio de Nisa (cf. GREGORIO DE NISA, Sobre fa vida de Moisés, Il, n? 46,59-61,71,132,282-
283, 286, 297-301, 0.c., p. 123ss.). También en este punto nos parece que el Nisano estd mds
ligado al neoplatonismo y a su desprecio de la materia, mientras que la experiencia sanjuanista
nos da las claves, desde una espiritualidad profundamente cristocéntrica;, para iluminar una re-
dencion total de la corporeidad y también del lenguaje, con'unos ojos nuevos, como los de Addn
en la inocencia.

0l os bienes inmensos de Dios no caben ni caen sino en corazén vacio y solitarion (Cta 15).

315



mayor deleite: «el mas puro padecer trae mds intimo y puro entender y, por consi-
guiente, mas puro y subido gozar, porque es de mds adentro saber» (CB 36,12). La
ascesis activa y la catarsis pasiva van a limpiar la psicologia humana de todas aquellas
sensaciones y deleites que le impedirian el goce por excelencia de la unién con
Dios, y la transformacion en la fuente de la hermosura®, que es el Verbo, lo tnico
que da valor a todo lo creado™?.

Cuando se llega al culmen de la union podriamos hablar de una experiencia
profunda de placer integral, de plenitud corpéreo-espiritual que alcanza a todo
el ser, pero que no corresponde a una simple sensacion placentera a nivel de los
sentidos*”. Juan de la Cruz habla de la fruicion y el deleite, el placer y la plena
satisfaccion que experimenta el hombre en Dios cuando lo ama de verasy alcanza
la unién a la que esta llamado. Centrado el hombre en Dios, puede gustar todas
las cosas, porque la catarsis lo ha purificado para no quedar atrapado en los bienes
creados y ahora encuentra la huella divina: esta preparado. para degustar en todo
la presencia divina. El proceso purificador lleva a buscar primariamente a Dios,
descubrir el placer del encuentro con El, y después gozar alli de todas las cosas?:
gustar de todo lo creado en Dios y sélo en El. No quedarse nunca con sus dones,
sino buscarlo a El mismo?®.

Hay términos, como el placer y el deleite, que parecen haber quedado a
merced de una cultura irreligiosa, y que, en la tradicion han quedado denosta-
dos o rechazados de manera injusta, ya que, en verdad, son patrimonio propio
de la espiritualidad biblica y cristiana. Hay que rescatar estos conceptos y vo-
cablos de la cultura del pecado y llevarlos a su lugar natural y verdadero de la
vida de la gracia. En esta linea debemos interpretar a san Juan de la Cruz, quien
precisamente nos pone la condicién de necesidad para la recuperacion de los
mismos: el placer y el deleite del hombre brotan de Dios y sélo pueden darse
en El, nunca al margen suyo. Este es el gran regalo al que prepara el camino
catdrtico y ascético,

El gozo de la unién con Dios expresa asi la plenitud del encuentro esponsal al
que el hombre yla mujer estan llamados. Este gozo y plenitud no se lo pueden dar
mutuamente, en cuanto seres creados, uno al otro, sino que lo han de recibir como
don gratuito divino. Sin embargo, es Dios mismo quien convoca a ambos, al hombre
y la mujer, a la comunidad humana y eclesial, para la celebracion del gozo de este

281 Cf. ESJivol. 2 p. 388.

22 Cf CRISOGONO DE JESUS, San Juan de la Cruz, Su obra cientifica... o.c. Jvol, 2, p. 314,

8% Tambien San Buenaventura afirma que el alma, para poder degustar la dulzura divina ha de
estar ejercitaca, depurada y elevada: ¢f. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 89-106.

2% El alma purificada puede gustarlo todo, mas y mejor: «asi al espiritu le conviene estar sencillo,
puro y desnudo de todas maneras de afecciones naturales, asi actuales como habituales, para poder

| lo de tod le afecciones natural tual habitual od

comunicar con libertad con la anchura del espiritu con divina Sabiduria, en que por su limpieza gusta
todos los sabores de todas las cosas con cierta eminencia de excelencian (N 2,9,1).

#5 S6lo buscando a Dios se acaba encontrando todas las cosas, incluidas las que perdio, como
dibuja la senda del Monte de perfeccion: «Cuando yo no lo queria téngolo todo sin querer [.,.]. Cuan-
do menos lo queria téngolo todo sin querers.

316



encuentro. En el paraiso biblico estaban Addn y Eva; en el nuevo parafso recobrado
en Cristo vuelven a estar el hombre y la mujer nuevos, seguidores del Esposo-Cristo*.
El gozo y el deleite no parten, por tanto, de los sentidos, influyendo a lo interior de
la persona, sino que ahora parten de lo interior y van hacia fuera®’, comunicando
arecreacion y deleite» (cf. CB 40,6), en celebracién gozosa y compartida (cuando sea
posible, como ocurrié en Avila, Beas y en Granada). El gozo espiritual impregna los
sentidos que ahora reconocen la presencia del Otro en las criaturas.

Toda la naturaleza, todo lo creado se ha iluminado y revela la belleza de un
plan de Dios que unifica Creacién y Redencién en un gran canto de alabanza®®.
Todo se ha convertido en deleite de amor y de conocimiento, todo revela el misterio,
cuando los ojos han sido lavados con la sangre del Cordero en la fuente cristalina de
la fe: «Mi amado, las montanas, los valles solitarios nemorosos, las insulas extranas,
los rios sonorosos, los silbos de los aires amorosos...». Todo el hombre, cuerpo y es-
piritu, experimenta el gozo y el deleite: la redencién es una experiencia del hombre
integral®®®. El placer ha sido devuelto al plan de Dios:

San Juan de la Cruz ha exorcizado definitivamente el placer, conjurando las
sospechosas connotaciones de que se ha visto cargado en la literatura espiritual. El
deleite placentero tiene origen divino, en una fuente incontaminada en la que puede
beberse el placer. Basta que el hombre sepa llegar a‘ella por cauces limpios, mantenga
puro el recipiente del espiritu. Tal como se gusta y se/disfruta en el centro del alma
limpia y pura, se difunde y derrama por potencias y sentidos, hasta las dltimas extre-
midades del cuerpo™.

Juan de la Cruz parece haber alcanzado el sentido del Cosmos a través de la
recuperacion de la mirada virginal sebre las cosas®’, contemplando las cosas en
Dios y a Dios en las cosas. Todas las criaturas emergen al final de proceso sanjua-

286 Ya dijimos que una de'las mas bellas péginas recreadas por la fascinacién de la hermosu-
ra divina y la participacién en ella fue suscitada en Juan de la Cruz por las palabras de la carmelita
descalza Francisca de la Madre de Dios. No conviene olvidar como nuestro andlisis ha mostrado fa
reactualizacion de las profundas experiencias sanjuanistas de union con el Amado vinculadas a la rela-
cion historica de hombres y mujeres convacados para seguir a Jesds en radicalidad que se comunican
mutuamente las luces recibidas. Se trata de una relacion entre personas que reciprocamente se regalan
a Dios y que experimentan la cercania y la riqueza de la presencia divina, con sus dones.

287 Cf. ES)vol. 2 p: 401-402.

288 Al final del proceso sanjuanista, bien comprendido, se pueden asumir perfectamente las
palabras de Rahner: «Abandonar la criatura y apartarse de ella es la primera fase para nosotros, peca-
dores, siempre nueva, del hallazgo de Dios. Pero solo la primera. El servicio a la criatura regresando
al mundo enviado por Dios podiia ser la segunda fase. Pero todavia hay otra: encontrar en Dios la
criatura misma en su naturaleza propia e independencia [...] encontrar lo pequeno en lo grande, lo
limitado en lo ilimitado, la criatura (iella misma!) en el Creador: esta es la tercera y suprema fase de
nuestra relacién con Dioss: K. RAHNER, «Eterna significacion de la humanidad de Jesds para nuestra
relacién con Diosy, o.c., p. 55.

289 Cf. M. HERRAIZ, «Llama de amor viva. Consagracion de un mistico y un tedlogon en AAVV,
Mistico ¢ profeta... o.c.; p. 107

290 ES)vol. 2 p. 407.

291 Ci. E URBINA, La persona humana en Juan de la Cruz, o.c., p. 365-366.

317



nista con la belleza y el fulgor de la mirada amorosa de Dios que las ha desposado.
A estas alturas si que podemos responder a la cuestion que la modernidad suscita
sobre el erotismo de algunos poemas sanjuanistas.

3. UNA ESPIRITUALIDAD DEL EROS

Una lectura integrada de Juan de la Cruz

Podemos responder ya a algunas cuestiones actuales: ¢Cabe hablar de una
espiritualidad erética o del Eros en Juan de la Cruz? ¢Puede iluminar la mistica
esponsal sanjuanista un erotismo humano? Todo lo analizado hasta el. momento
nos permite responder afirmativamente a estas dos preguntas. El eros neoplatoni-
co proporciona algunos elementos del discurso espiritual sanjuanista; al presentar
el deseo humano de salir de la propia fragilidad para buscar su plenitud en el
Absoluto, su realizacion en Dios. Pero Juan de la Cruz traslada este esquema de
pensamiento a una espiritualidad biblica y cristiana, y lo revive e interpreta a la luz
de la experiencia personal®”. El eros platénico es superado con la gracia de la En-
carnacion que Juan de la Cruz contempla y transfigurado en eros biblico sale del
mundo de las ideas para abrazar la materia y la corporalidad del mundo real, con
la vuelta a la inocencia del Paraiso.

En el primer capitulo introductorio hablamos de un recurso actual con cier-
to éxito a la interpretacion erética a un nivel puramente humano en la obra de
Juan. Ciertamente que es un dato biogrdfico innegable la relacién de Juan con la
muijer, afirmado por muchos testigos. Es un hecho contrastado y significativo de
las personas que dirige espiritualmente, preferentemente del género femenino:
numerosas mujeres se relacionan con mucho afecto y algunas creceran bajo su
direccion y llegaran hasta las mas altas cimas del Espiritu. La mayoria, carmelitas,
pero también numerosas personas laicas: la mds insigne y cercana, Ana de Pe-
nalosa. El extraordinario nimero de mujeres con las que establece relacion®”

#2 Reconocemos el esfuerzo de E. MAIO, St. Jhon of the Cross: the imagery of Eros, Playor (Ma-
drid 1973), pero se sitda a un nivel literario, que no alcanza el sentido espiritual y religioso de Juan.
Ciertamente que Gregorio de Nisa recoge elementos platénicos que cristianiza (un eros que avanza
hacia Dios: ef. GREGORIO DE NISA, Sobre la vida de Moisés, Il, 2317, o.c.; p. 204), que después influi-
ran en Juan de la Cruz, Pero Juan cristianiza atn mas profundamente el eros platonico, iluminandolo
en el misterio de la Encarnacion. No se trata de un viaje en el mundo de las ideas hacia un ideal de
perfeccion espiritual alejada de lo material, sino que mds bien se da una experiencia de asuncion de
lo material-corporal unido a lo espiritual, en un viaje de gracia y redencion, en el que el eros es recu-
perado, pero con toda la corporalidad, que ha sido sanada y purificacla,

29 En La Encarnacion de Avila (Marfa de Yera, Leonor de Cepeda, Ana Maria, Ana de San
Bartolomé}, en Beas (Ana de Jests, Maria de la Madre de Dios, Lucia de San José, Catalina de Jests
y Maria de Jesds;, Magdalena del Espiritu Santo, Francisca de la Madre de Dios, Catalina de Cristo,
Catalina de la Cruz), en Granada (Mariana de Jests, Isabel de la Encarnacidn, Marfa de la Cruz,
Agustina de san José, Marfa Evangelista y Maria de san Juan, Potenciana de Jests, Melchora de
los Reyes, Beatriz de la Encarnacion, Maria de la Concepcion), en Caravaca (Ana de San Alberto,
Ana de la Encarnacién), en Malagon (Marina de san Angelo, Isabel de la Anunciacién), en Segovia
(Mariana de la Cruz, Isabel de Jesas, Beatriz del Sacramento, Isabel de Santo Domingo, Maria de
la Encarnacion), en Baeza (Teresa de Ybros, Maria Vilches, Juana de Arjona, Maria de la Paz, Maria

318



y la comunicacion afectuosa y abierta que descubrimos en las pocas cartas de
Juan que se han conservado resultan chocantes, si las relacionamos con la propia
doctrina recogida en sus escritos, cuando se considera esta fuera de su contexto
vital**. También hubo varones que alcanzaron una intimidad con Juan, pero no
se puede comparar el nimero®”. Pero no debemos caer en una interpretacion
simplista y parcial, sino mds bien descubrir si es posible un erotismo que brote de
la entrafna misma de su doctrina espiritual®®.

Todas las criaturas, también los hombres y las mujeres, son objeto del demo-
ledor proceso purificativo que aparece en CB pero que se desarrolla sobre todo
en la Subida y en la Noche. Estamos a punto para poder ya establecer el sentido
de la intima unidad de las diversas posibilidades de lectura exenta o religiosa, que
se revelan en el contenido de la obra sanjuanista: «Es imposible leer los poemas
del mistico espafiol Gnicamente como textos eréticos 0 como textos religiosos.
Son lo uno, lo otro, y algo mas, algo sin lo cual no serian lo que son»?*’. Llegados

de Calancha, Bernardina de Robles), en Ubeda (Maria de Molina, Catalina e InésSalazar, Clara de
Benavides, Maria Bazdn).

#*% Una doctrina de nadas, soledades, desapegos, silencios y sacrificios, Muchos dichos; avisos
y cautelas reafirman estas experiencias: «Viva como si no hubiese en este mundo més que Dios y ella,
para que no pueda su corazén ser detenido por cosa humanan (AvGe 22). Pero es un elemento sustan-
cial de esta doctrina la relacion de comunion vivida que estd en la base de esta espiritualidad. Juan de
la Cruz esta hablando a carmelitas descalzos/as que viven en comunicad, no habla a eremitas solitarios
en el desierto. Las unadas, soledades, desapegos, etc.» son‘experiencias interiores, dentro de una vida
de comunidad. Olvidar esto seria deformar a Juan de la Cruz.

5 Francisco de Yepes, Pedro Orozco, Juan Evangelista, Martin de la Asuncién, Eliseo de los
Martires, Juan de Santa Ana, Inocencio de San Andrés, Alonso de la Madre de Dios, Pedro de san
Hilarién, y pocos mds.

“ Cuando se hace una interpretacién eritica o naturalista de los poemas de Juan de la Cruz,
conviene presentar el conjunto de su pensamiento. La relacion hombre-mujer hay que incluirla en
dmbito de relaciones con las criaturas, como uno de esos bienes creados, que pueden ser objeto de
apetito o aficién personal y pueden distraer al hombre de su fin dltimo que es Dios, como le pasé a
Salomén, que perdi6 su gran sabiduria por su aficion a las mujeres: ¢f. S 1, 8, 6. Siguiendo la doctrina
sanjuanista respecto al uso o la relacién con todos los bienes que se expone en la Subida, los pasos
necesarios para la refacion hombre-mujer serian los mismos de los bienes naturales, temporales vy
sensuales, a los cuales hace referencia cuando habla de las pasiones del alma, concretamente del
gozo, en el libro tercero de la Subida. Juan de la Cruz afirma el necesario apartamiento del gozo de
las cosas temporales (cf. § 3, 18, 1-2) ya que hay mayor gozo cuanto mayor es el desapropio de las
cosas, porque ayuda a gustar la verdad de las cosas (cf. § 3, 20, 2). Y conoce los daios que sufre el
hombre que cae en la concupiscencia de los bienes naturales (<hermosura, gracia, donaire, com-
plexion corporaly: cf. S 3, 21, 1-2), dafos como la soberbia, el deleite sensual y la lujuria, embotando
la razén y ahogando el espiritu (cf. $ 3, 22; en S 3, 22, 2 se alude a los males que vienen del gusto
de los dones y gracias naturales de la mujer). Resalta los muchos provechos de no poner el gozo en
los bienes naturales que son enganadores (cf. $ 3, 23, 1), y tampoco en los bienes sensuales, que son
las impresiones naturales de los sentidos (¢f. § 3, 24, 1), va que el hombre ha de vaciarse para recibir
en contemplacion los gustos y gozos de los sentidos espirituales (que también son sensaciones, pero
de unos sentidos ya purificados que descubren en la inocencia la auténtica belleza de lo creado: ¢f. S
3,26,5). Tampoco los bienes morales o los sobrenaturales o espirituales (cf. S 3, 27ss.), en uno mismo
0 en otra persona, han de ser objeto de aficion o apego. El espiritual estd, por tanto, desapegado de
todas las cosas, y por ello puede tenerlas en gran libertad, mientras que si se apegé a alguno de estos
bienes, sufrird por ello (cf. § 3, 20, 3).

¥ O, PAZ, La Llama doble. Amor y erotismo, Seix Barral (Barcelona 1993) p. 23.

319



a este punto de desarrollo del pensamiento sanjuanista si que podemos hablar del
erotismo de san Juan de la Cruz, pero comprendido, no como vision de su obra
«desde una ladera» puramente profana, sino como resultado final del camino
integrador de todas las laderas de su vida y su doctrina. Lo «profano» ha quedado
integrado y unificado en Cristo, en su humanidad gloriosa, y alli lo contempla el
alma unida a su Esposo®™.

Ciertamente estamos ante un tema delicado dentro del pensamiento san-
juanista que no ha sido suficientemente aclarado, pero que estd incluido en el
contenido de la espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista: la recuperacion
de todas las cosas, con el goce y el deleite de ellas en Dios es un fruto de la
union esponsal del alma con Cristo. Aqui se recupera la inocencia de la vision
de las criaturas y se contemplan con la bondad vy la belleza paradisiacas que
Dios puso en ellas (como Addn en el Paraiso, que no conoce ni entiende el mal:
cf. CB 26,14) y que, por el camino de la historia humana del pecado, fueron
deformadas y mal vividas.

Erotismo en Juan de la Cruz

El pensamiento sanjuanista supera la dicotomia eros-dgape que demasiado
estrictamente planteaba Anders Nygren”®. No se puede establecer una contradic-
cion absoluta entre ambos términos, considerando al primero como deseo ligado
a la concupiscencia y al segundo como puro amor divino. Mas bien habria que
decir que el eros representa el deseo de'la criatura, disenado por Dios para rea-
lizarse en el amor divino (dgape). La discontinuidad entre ambos pertenece a la
historia humana del pecado, y es, sin embargo, salvada cuando el hombre avanza
en el plan de salvacién divino: «La conversion no es una destruccion del deseo;
es la recuperacion y concentracion de las fuerzas del deseo dentro de la espera
del amor. El mismo eros que deseaba, se pone a amar; la conversion es interior al
eros mismon’®. El erotismo de Juan de la Cruz, en linea con el Cantar, recogido
y asimilado de la tradicion biblica y patristica, expresa la bondad y el atractivo de
todo lo creado cuando ha vuelto a la intencién divina, atravesados caminos y no-
ches bajo la guia del amor. Revela entonces todo su esplendor paradisiaco: «Y vio
Dios que todo era buenoy. Juan asume el lenguaje erdtico de la Tradicion y lo usa
con libertad*"'. Tras el proceso purificativo-catartico se puede asumir la unién con
Dios con el mejor lenguaje para hacerlo, el er6tico-esponsal. Si la Encarnacion era

1 Recordemos las conelusiones de un apartado anterior sobre el tema de los misterios de la Encar-
nacion y la Humanidad de Cristo, donde el simbolo esponsal sanjuanista a la luz del misterio de la unién
hipostdtica dlel Verba encarnado, revela la belleza que Dios puso en todo lo creado a imagen del Verbo.

25 Cf, H, SANSON, Lesprit human selon Saint Jean de la Croix, Publications Faculté des lettres
d’Alger, Presses Universitaires de France (Paris 1953) p. 247-259; cf. NYGREN, A., Fros y dgape, Sagita-
rio (Madrid 1969) ; <f. G. RAVASI, Il Cantico dei Cantici, EDB (Bologna 1992) p. 863-864,

M Cf. W, G TILMANNS, «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse des
Cénticon, en AAW,, Juan de la Cruz, espiritu de llama, o.c.; p. 254,

W, 5. CASTRO, ¢La experiencia de Cristo: foco central de la mistican, en AAW,, Experiencia
y pensamiento... o.c., p. 188-190.

320



el misterio pasmoso de que lo sagrado se hizo profano en el Verbo (cf. CB 23; cf.
R 305-310), ahora sabemos que para el alma unida a Dios, «con El, por El, y en
Ely, todo lo profano es ya sagrado.

La asuncion del lenguaje erético asumido del Cantar en Juan de la Cruz tiene un
profundo trasfondo teolégico que brota del significado salvifico de la Encarnacion®:
cuando se usa el lenguaje erdtico para expresar el amor divino, se nos estd insinuan-
do de manera clara la redencion de la corporeidad, como consecuencia implicita y
fruto maduro de la obra salvifica realizada en Cristo. Y se expresa también la divini-
zacién del amor humano. La sexualidad cristiana, redimida en Cristo, nos muestra
el secreto de su pureza original, escondida en la fragilidad de la carne. La relacién
hombre-mujer, que no tenia sentido en si misma, manifiesta ahora su capacidad
comunicativa: su sentido es la relacién, la comunicacién, la reciprocidad, la ce-
lebracion de las Bodas del Esposo con la Humanidad®™. La sexualidad se revela
como lenguaje comunicativo del amor, como expresividad de la carne. redimida
que anhela la unidad. La experiencia cristiana, vivida en profundidad y asumiendo
su cardcter mistico, conduce a una vivencia en la que se llega a asumir todo lo crea-
do, con su belleza y su atractivo, con su erotismo: «no desechando nada del hombre
ni excluyendo cosa suya de este amor» (N 2,11,2). Se da-tn encuentro de unidad
que abarca y da plenitud a la persona integral, incluida su condicién sexuada. No
es muy adecuado decir que Juan canta al amor profano®, ya que mds bien habria
que decir que para Juan de la Cruz no hay amor profano, y que el amor auténtico
es tinico, viene de Dios, y siendo divino es profundamente humano.

Cabe entonces, una interpretacion erética de Juan, pero que es una interpre-
tacién «de vuelta» de Dios, donde ha sido ya purgada toda concupiscencia y todo
expresa el gozo y el deleite de la creacion, el erotismo de la comunién interhuma-
na expresada en la mas profana materialidad corporal, la cual ha sido santificada
por el espiritu divino y expresa genuinamente la vida divina en la humanidad.
Balthasar habla de «la prestacion del eros humano para dejarse cubrir por el eros
divino»*. El eros se integra asi perfectamente con el dgape cristiano*™:

Dios hizo buenas todas las cosas (cf. Gn 1), y en Jesucristo, la creacion entera ha
sido redimida. El hombre nuevo que nos trae Jests no nace de la voluntad divina, sino
de Dios (cf. Jn 3,1-21). Ello no significa renunciar al eros, sino dejar que se ilumine por

2 Cf €. P THOMPSON, Canciones en la noche, Estudio sobre san Juan de la Cruz, Trolta (Ma-
drid 2002) p. 370.

5 De aqui se deriva la sacramentalidad del matrimonio cristiano como signo del amor de Cristo
y la Iglesia.

305 Contradecimos a ). C. NIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid
1988} p. 161.

5 4, L, VON BALTHASAR, Gloria vol. 3, o.c., p. 140.

96 Cf, C. BASEVI, «la corporeidad y la sexualidad en el corpus paulinunm, en AAVV,, Masculinidad y
feminidad en el mundo de la Biblia, Instituto de Ciencias para la Familia, Universidad de Navarra (Pamplona
1989) p 798; cf. M. ALIOTTA, Donna, tomo: per un'etica della sessualita, San Paolo (Cinisello _Baisar'no
1994) p. 30; of. P EVDOKIMOV, Sagrament de I‘amor. El misteri conjugal a la llum de la tradicic ortodoxa,
Ariel (Barcelona 1964) p. 111-112. También lo dice Benedicto XV en su enciclica Deus Caritas est.

321



la participacion en la experiencia de la Encarnacién del Hijo de Dios. El eros redimido
liberado de la concupiscencia y virginizado- y el dgape manifestado —que es la vida
de Dios convertida en fraternidad- constituyen el hombre uno, integral, nacido en la
Pascua de resurreccion®.

No cabe un erotismo naturalista o puramente humano, como quien imagina
idealmente un hombre sin pecado. S6lo caben dos caminos: la vida humana en el
pecado y la vida humana en la gracia, que nos ha sido regalada en Cristo, comuni-
cacién de vida divina. S6lo cabe un erotismo cristiano, donde la intencién purificada
del hombre y la mujer en la virginidad de Cristo dispone a ambos para amarse mutua-
mente segtin la intencion divina original. Pero es el espiritu el que ilumina lo natural,
y no al revés. Cabe por tanto, hablar de una «espiritualidad erética»’® ensan Juan de
la Cruz, si enmarcamos bien el sentido de esta expresion en el contexto del pensa-
miento del autor y sin eludir la armonfa global de su pensamiento, pera ampliandolo a
las posibilidades de una cultura de la reciprocidad que hubiese permitido una mayor
aplicacion y expresividad de los principios que sus obras nos transmiten.

Recuperar el eros desde la Redencion

En nuestra cultura cristiana recibida de la tradicién, tendriamos que liberar-
nos de la concepcién escrupulosa y negativa respecto a la sexualidad humana y
descubrir en ella precisamente su vocacién natural a la vida de la gracia, a la uni-
dad, al amor esponsal. Obviamente siempre existe el peligro de la deformacién
y el engano que acecha todas las cosas, pero habria que destacar més la llamada
de la gracia original presente en lo creado y que anhela encontrar su plenitud de
redencion en Cristo. La imagen simbélica esponsal usada por Juan de la Cruz nos
conduce a una visién profundamente humana en sentido de recuperacion de una
realidad fundamental como es la sexualidad, integrando el atractivo interhumano
y el erotismo en la experiencia nuclear del amor cristiano, y conectdandola perfec-
tamente con la espiritualidad cristiana y con el mensaje de Jesus. La sexualidad
ha sido un tema que no ha sido bien integrado en nuestra tradicion cristiana occi-
dental, ha motivado muchos sufrimientos individuales y es hoy un motivo impor-
tante de incomprension, alejamiento y abandono de la Iglesia. Hay que recuperar
la sexualidad como fuente de espiritualidad*®, experiencia humana sanada en la
Redencion integral del hombre completo por la Encarnacién de Jesucristo: «En
la sexualidad personal todo cristiano estd llamado a hacer florecer la caridad de
Cristo operante en las relaciones internas entre los miembros del cuerpo mistico:
una caridad entregada a vivificar la comunion de los santos»*'?,

W7 CASANOVAS, «Eros y Agape en la virginidad cristianay, CambMent 28 (1998) p. 10.

5 Cf. A. LOPEZ CASTRO), «Hacia una espiritualidad erética en San Juan de la Cruz», MontCarm
104 (1996) p. 53-73.

" Esta es la idea basica de la sugerente obra de W. MULLER, Besar es orar. La sexualidad como
fuente de espiritualidad, Sal Terrae (Santander 2005).

H19 1. GOFF, «Sexualidady, en AAVV,, Diccionario de Espiritualidad vol. 3, Herder (Barcelona
1984) p. 388.

322



El atractivo del erotismo humano se convierte as en una huella impresa en la
naturaleza de su vocaci6n divina a la plenitud esponsal. Es verdad que corre el pe-
ligro de distraer al hombre del fin dltimo que es Dios, pero este peligro es compar-
tido con todas las cosas creadas. Sin embargo, el erotismo humano puede también
ser una huella evocadora de la belleza divina, y una exhortacién a la trascendencia
y a buscar la satisfaccién en la fuente tinica y eterna del amor esponsal. Una fuente
que mana en la noche. Todo esto no rebaja en nada las exigencias radicales que
el santo propone en el camino de la vida espiritual para quienes quieran llegar
hasta el final. También el «erotismo naturaly ha de pasar su kénosis, su pascua, para
expresar la huella de la «carne redimidar. Para todos aquellos que lleguen a tomar
conciencia del fracaso, de la banalidad y de la vacuidad de todas las cosas (cf.
CB 1,1), también de la sexualidad y del erotismo «puramente naturalesy, siempre
serd una referencia el testimonio de quien afirma que la meta y objetivo final de
aquellos deseos suyos, incluso los mds «profanos», pueden realizarse en plenitud
en Dios mismo, de cuyo misterio brotaron todas las cosas.

Una reflexion en esta linea puede ser muy significativa como aportacién a
nuestra sociedad, en una época que tanto lo necesita’. Remarcando los peligros
morales de la sexualidad corremos el peligro de olvidar. que «Dios todo lo hizo
buenoy. Cuando la carne no va gobernada por el espiritu se extravia. Pero la per-
sona humana es un ser corporeizado, cuya identidad en esta y la otra vida le ha
de venir por la unién esponsal con Cristo. Cuanta menos concupiscencia haya,
habrd mds auténtico erotismo biblico y cristiano. He aqui un elemento esencial
del mensaje sanjuanista. Es necesario recuperar el erotismo de la vida cristiana,
redimido y rescatado en el amor esponsal de Cristo®*?. Aunque todo estd al ser-
vicio de mostrar la gloria de Dios: «La relacion hombre-mujer no tiene finalidad
en si misma, sino que estd llamada a expresar la gloria de Dios, a manifestar el

51 Hace anos P Ricoeur distinguio tres grandes etapas marcadas por una relacién cambiante
entre la religion y la sexvalidad en la civilizacion occidental: ¢f. P RICOEUR, «Wonder, Eroticism and
Enigman, en AAVV. (coord. Hendrik Ruitenbeeck) Sexvality and Identity, Dell Publishing Co. (New York
1970) p. 13-24. Una primera etapa de identificacion y unidad de ambas en el contexto de los mitos y
rituales religiosos antiguos; una segunda etapa, que coincide con la aparicion de las grandes religiones
en el mundo, de separacién y distanciamiento, valorando el poder peligroso de la sexualidad, que ha
de ser disciplinada y domesticada; una Gltima etapa, a las puertas de la cual nos encontramos, que
se caracterizard por el deseo de reconciliar la sexualidad con la experiencia religiosa, en el contexto
de una vision global de la persona humana. Nos parece que Juan de la Cruz nos aporta elementos
interesantes para esta integracion de la sexvalidad en la espiritualidad cristiana.

12 Un texto evangélico significativo es el relato de la pecadora de Le 7,44-47. Jests valora
muy positivamente el movimiento decidido y valiente, profundamente erdtico, de la mujer que le
ha ungido, v lo reconoce como un movimiento de amor auténtico («porque ha mostrado mucho
amony). Precisamente este gesto provoca el juicio de Simon. Los fariseos se preocupan mucho por la
impureza que llega desde fuera. A fests parece que no le preocupa esta, y si, en cambio, la impureza
que nace en el fondo del corazan. En la riqueza expresiva del gesto y la mirada de la mujer, con tode
su erotismo, se manifiesta el espiritu humano desde la corporalidad. Se trata precisamente de que los
movimientos humanos sean cauce de unamor auténtico, reconocido por Jests, y que no sean expresion
de un corazén lastrado con oscures juicios e intenciones, Es necesario recuperar el erotismo del amor
humano, descubierto con la mirada inocente de la humanidad de Jesus.

323



desposorio de la comunidad eclesial con Jesucriston*™. La relacion hombre-mujer
es la antropologia adecuada pensada por Dios para su manifestacion en Cristo a
su Iglesia-esposa. Y el erotismo en la intencién divina es la belleza de la relacion
humana cuando transparenta la hermosura del Creador.

Se ha de recuperar el Eros en una cultura genuinamente cristiana’'*. Tenemos
que volver a las raices de la fe cristiana, donde la Revelacion y la Redencion van
indisolublemente ligadas a la carne?"”. Se trata de uno de los misterios ocultos en los
profundos senos de las inmensas cavernas de la piedra, que corresponden a la hu-
manidad de Cristo. La conciencia de la experiencia cristiana como una experiencia
de amor vivido en la corporalidad, ha motivado una reflexion profunda desde hace
relativamente poco tiempo, pero ya estd dando sus frutos en el dmbito teol6gico’'*.
Continuamos nuestro trabajo con una proyeccion de la dimension trinitaria implici-
tamente recogida en la obra sanjuanista, y sus dimensiones comunitarias.

4. UNA ESPIRITUALIDAD TRINITARIA

La experiencia fundamental de Juan de la Cruz; reflejada en su obra, y a lo
largo de su vida, es una experiencia de la Trinidad®'”, y lo mismo podriamos decir
de Teresa de Jestis®™®. La inhabitacién del alma por la Trinidad es la experiencia

3 E CASANOVAS, Una Declaracié d’amor, o.c., p. 255.

1t Aunque el werosy fue asimilado a la salvacion por algunos santos padres como Dionisio Areo-
pagita y Gregoria de Nisa, la tradicion posterior y fa escoldstica medieval tendieron a contraponer el eros
como amor natural, concupiscente, al dgape como amor desinteresado, sobrenatural. Esta distincién
es demasiado simplista, y va en contra de la unidad del ser humano: cf. E. PRZYWARA, H cristianismo
seguin san Juan, Ediciones Dinor (San Sebastidn 19671) p. 278 ss. La espiritualidad ristiana sufrio la radical
oposicion que San Agustin marcé enlre eros y dgape, pero el mismo Agustin tuvo que explicar el segundo
en funcién del primero: cf. E RAURELL, «E plaer erétic en el Cantic dels Canticsy, en RevCatTeol 6 (1981)
p- 257-298. No podemos, por tanto, eliminar ¢l eros humano de la teologia y la espiritualidad, porque
estd incluido en la dimensién antropolégica del amor, a la luz de la cual Dios se nos revela: of. V. MORLA,
Poemas de amor y'de deseo. Cantar de los Cantares, Verbo Divino (Estella 2004) p. 74-81.

5 Cf. 0. GONZALEZ DE CARDEDAL, La entrafia del cristianismo, Secretariado Trinitario (Sala-
manca 22 edicién 1998) p. 70-71.

16 Lo.comprobamos en las obras citadas de Juan Pablo 11y de Benedicto XVI. Para una sintesis
del sentido biblico-teoldgico de la sexualidad y la corporalidad: cf. €. ROCCHETTA, Hacia una teolo-
gia de la corporalidad, Ediciones Paulinas (Madrid 1993) p. 151-163.

7 CA, JOSE DE JESUS MARIA (QUIROGA), Historia de la Vida y virtudes del Venerable Padre Fray
Juan de lfa Cruz, Junta de Castilla y Le6n (Salamanca 1992) p. 210-211. 431-434. Ana de san Alberto
afirma que Juan estaba absorto a menudo y que «a ordinaria presencia de Dios Nuestro Seior que
trafa, era tratar su alma dentro de la Santisima Trinidad, y que en compania de aquel misterio de tres
Divinas Personas le iba muy bien a su almay: Dicho de Ana de San Alberto, BMC 14 p. 196-197, Alon-
so de Madre de Dios dice que «diciendo misa de [a Santisima Trinidad, al tiempo de la consagracian,
en medio de una resplandeciente gloria, se les mostraron las Tres divinas personasy de un modo muy
tevantado: ALONSO M. D., «Suma de la Vidan, en AAVV,, Primeras biografias y apologias de San Juan
de la Cruz, Junta de Castilla y Leén (Salamanca 1991) p. 61,

8 Cf, A. MAS ARRONDQ, Teresa de fesds en el matrimonio espiritual, Institucién Gran Duque
de Alba (Avila 1993) p- 188; una vision global en M. HERRAIZ, «Teresa de Jests, experiencia trinitaria,
en MontCarm 109 (2001) p. 3-34,

324



nuclear y culminante que aparece en CB y LI (cf. CB 1,6; 1,7; 11,3; 38-39; LI B
4,14-16)"". El contenido esencial de la esponsalidad sanjuanista entronca indiso-
lublemente con la participacién en la vida trinitaria, accediendo a ella por la unién
con Cristo, el Esposo*®.

Ya hemos mastrado en el andlisis de Cantico la accién del Espiritu Santo como
presencia divina que prepara el encuentro y comunica la vida trinitaria a los hom-
bres. El E. S. es el que prepara el banquete de bodas (cf. CB 17,8-9) capacitando al
hombre para acoger los dones del Esposo y responder adecuadamente, y se sittia
como motor de su nuevo dinamismo transformado en el amor, administrando todos
los bienes™’. Ya hemos comentado cémo Juan insiste en la dimensién personal de la
experiencia del alma que entra en tal misterio de vida intradivina. ¢Podriamos decir
algo mas de la dimensién comunitaria y eclesial?

La vida trinitaria y las relaciones humanas
En CB 12,7 se muestra el contenido de la unidad esponsalicia:

De tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata
en él, cuando hay unién de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el amante,
y el amante en el Amado; y tal manera de semejanza hace elamor en la transformacion
de los amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno.
La razén es porque en la unién y transformacién de.amor el uno da posesion de sf al
otro, y cada uno se deja y trueca por el otro; yasi,.cada uno vive en €l otro, y el uno es
el otro y entrambos son uno por transformacion de amor (CB 12,7).

Juan se esta refiriendo aqui a la transformacién divina fruto de la unién, por
la inhabitacién de la vida divina en el hombre, que habia sido prometida por Jestis
a sus seguidores, tan cercana al texto preferido de Jn 17, Pero esta inhabitacion
mutua también podemos hallarla en la relacién del Padre y del Hijo de los Ro-
mances sanjuanistas*2. Nos encontramos, por tanto, con dos niveles: por un lado,

19 Una vision conjunta de la obra sanjuanista nos permite descubrir una concepcion global de la vida
divina que brota de la Trinidad y se encarna en la Encamacion (cf. Romances), que llama al hombre ala unién
y le conduce al desposorio-matrimonio del alma con Cristo (donde se personaliza la union Cristo-Iglesia)
donde la humanidad recibe los dones de la vida trinitaria a través del alma ya purificada (cf. Cdntico y Llama).
Se puede hablar de una auténtica mistica trinitaria: of. H. U. VON BALTHASAR, Gloria vol. 3, 0.c,, p. 151, cf.
M. HERRAIZ, «Llama de amor viva. Consagracion de un mistico y un tedlogon en AAVV,, Mistica e profeta..
0.c., p. 101; C. GARCIA, la Mistica del Carmelo, Monte Carmelo (Burgos 2002) p- 98,

20 Acertadamente intuyé Baruzi como un rasgo fundamental de la mistica sanjuanista la «pene-
tracion de la Trinidad por parte del alma deificadar: ). BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de
la experiencia mistica, o.c., p. 640, Para una vision de la doctrina trinitaria sanjuanista; cf. J. MARIO
FARAONE, La inhabitacion trinitaria segtin San Juan de fa Cruz, Editrice Pontificia Universita Gregoriana
(Roma 2002).

21CL M. A, DIEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c. p. 360-361.

2 «Camoa amade en el amante, uno en otro residiay (R 21-22). Incluso podriamos decir, mas
propiamente, que en los Romances nos encontramos la fuente original de esa inhabitacién.en la vida
trinitaria, que después también podemos encontrar en la relacion del alma-esposa con su €sposo. Los
Romances nos muestran un cierto talante esponsal, en el seno mismo de Dios, de cuya fecundidad
brotan todas las cosas. De «aquella eterna fonte» trinitaria se deriva la esponsalidad de Cristo con su

325



las relaciones intratrinitarias, pericoréticas, de mutua donacién total, y de mutua y
total interpenetracion, de engendrar y ser engendrado. Por otro lado descubrimos
que esta misma experiencia se traspasa a las relaciones del hombre con Dios, del
alma con el Esposo.

Pero iqué influencia tiene esta inhabitacién divina en las relaciones huma-
nas? En sentido general podemos decir que el alma unida a Dios vive una caridad
universal para todos de la que se habla en CB 28-29 (que ya sélo en amar es mi
gjercicio, etc.)**. Podriamos afadir que si la vida divina se comunica al hombre
en la unién con Cristo, también esa misma vida divina repercutira la experiencia
interpersonal de aquellas almas que se encuentran y se relacionan en el amer Gni-
co de Dios. Y al mismo tiempo se trata de la genuina identidad de la Iglesia como
comunidad de los hijos de Dios convocados al amor y la unidad.

Seglin nuestra comprension unitaria de la vida y obra de Juan de la Cruz,
conviene estudiar sus relaciones humanas con sus contémpordneos, carme-
litas o no, para buscar la huella de esta vida intratrinitaria trasladada a las
relaciones humanas. Los testimonios sobre Juan, ya desde los mds antiguos,
nos hablan de una capacidad de conocer lo que el hermano pasaba y tenia
en su interior’”, la capacidad que tenia de adivinar el pensamiento’* o de
comunicacién a distancia?®®, no era sino una modalidad de su capacidad para
entrar dentro del otro. ¢No serdn las huellas de las vivencias de una persona
sumergida en el amor de Dios?

No debiera extranarnos la comunicacion intima, el conocimiento del otro y de
su realidad, incluso la presencia de experiencias de telepatia u otras, en personas
que aceptamos que estan llamadas a vivir una experiencia cristiana y de comunion
cuyo origen se encuentra en la vida de unidad intratrinitaria. Comprendemos en
este sentido la relacion especial que Juan mantuvo tanto con Teresa de Jests como
con Ana de Jests, aunque ello reclamarfa un desarrollo més pormenorizado que no

Esposa, la lglesia, .y con el alma humana, y se capacita al hombre para participar en la vida divina
intratrinitaria,

’%‘ Los testigos sanjuanistas hablan de ello respecto a la vida misma del santo: ¢f. Dicho de Fran-
cisca de San Eliseo, BMC 14, p: 162; cf. Dicho de Isabel de Cristo, BMC 14 p. 235,

#4 Aparece en el primer Dicho de Juan Evangelista del 26 abril 1598, y otros casos: cf. A. FOR-
TES, Actas de gobierno y declaraciones... o.c. p. 288, 311, 356, 421, 423, 424, 442-443, 460.

25 Cf, Carta de Dona Marfa de Paz, BMC 14 p. 46, Diversos testimonios dicen que adivinaba ¢l
interior cle las personas: «Preguntdbanle después estas personas como habia podido saber tan particu-
larmente los secretos de sus almas. Y él respondia que en la suya misma vefa lo que pasaba en las que
tenia a su cargo, para guiarlase: Dicho de Jerdnimo de la Cruz, BMC 25 p. 137; cf. ALONSO M. D,
Vida, virtudes y milagros... 0.c., p. 334,

126 Cf. Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 24 p. 556; cf. Dicho de Juana de Pedraza,
BMC 24 p. 499-501. Esta misma gracia la tenfa Ana de Jests, seglin testimonios de carmelitas como
Maria de la Encarnacién, tanto en Beas como en Granada: cf. BERTOLDO IGNACIO DE SANTA ANA,
Vida de la Madre Ana de Jests, coadjutora de Santa Teresa en la reforma del Carmelo y fundadora en
Francia y Bélgica, Imprenta San José (Burgos 1901) vol. 1, p. 312.

326



cabe en el presente trabajo™. Precisamente este es el contenido de Jn 17, donde
Jests pide al Padre por sus discipulos: «que todos sean uno, como td en mi y yo
en ti, para que el mundo crea». La experiencia de unidad, con sus repercusiones
psicolégicas, recibida como don divino en la comunidad cristiana®?®, Sin desarro-
llar explicitamente en su doctrina este aspecto de la interrelacién humana como
vivencia del amor trinitario interiorizado, Juan lo vivié en sus relaciones personales,
segn las circunstancias concretas de su tiempo, con sus condicionamientos y sus
peculiaridades.

Lo més propio de Juan de la Cruz, no es tanto la espiritualidad individualista
de uni6én con Dios, al margen de los hermanos, sino la edificacion de una vida
de comunidad fraterna que sea expresién de esa unidad con Dios (y en perfecta
comunion con la experiencia teresiana). Ello ha quedado oculto, quizas por las
peculiares circunstancias de la vida historica del santo, y por la mentalidad eclesial
de espiritualidad barroca que le sucedié y que queda recogida en los procesos
testimoniales*®. Pero si profundizamos en algunos testimonios que nos evocan el

37 Numerosos testimonios refieren una extraordinaria comunicacién entre Juan de la Cruz y
Ana de Jesus. Tenemos algunos detalles en una carta autdgrafa de Maria de Jests, carmelita de Lerma,
del 11 de abril de 1614 (cf. Dicho de Fray Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 410-411; cf. ALON-
SO M. D, Vida, virtudes y milagros... o.c., p. 407-408), donde recoge los recuerdos de Ana referidos
a Juan. Destaca cémo en una ocasion, en que Juan estuvo a punto de despenarse por un barranco,
ella intuyé a distancia el gran peligro que Juan corria y le acompan6 con su intensa eracion. Después,
al dialogar ambos, el santo le dijo: «Luego ella era la que me tuvo?, Juan estd reconociendo en su
vida una presencia de Ana, que camina a su lado, y en cierto sentido, le protege. Se adivina aqui por
tanto, una experiencia de comunion que se expresa a distancia: como uno que tiene al otro en su
interior, y por ello experimenta y vive la vida del otro. éNo estamos aqui acaso, ante un hombre y una
muijer, que son imagen de Dios, y que experimentan algin cierto aspecto de la «pericoresiy divina,
la interpenetracién y comunicacién mutua? La huella de la misma experiencia de amor y mutua y
total entrega y de vida uno dentro del otro que contemplamos en los Romances de la Trinidad y que
dibuja el Cintico. La biografia de Bertoldo senala que en esta oracion de Ana por favorecer a juan ella
sufrié la reapertura de una herida que habia sufrido en ocasién de participar aios atrds de otra gracia
espiritual extraordinaria que habfa compartido con Santa Teresa (cf. . BERTOLDO Vida de la Madre
Ana de Jests..., 0.c., vol 1, p. 237.). CrisGgono recogio esta experiencia en su biografia sanjuanista (cf.
CRISOGONO DE JESUS, Vida y obras de san Juan de la Cruz, BAC (Madrid 10%d. 1978) p. 258-259)
y la sitda en un contexto de diversas situaciones de extraordinaria comunicacion espiritual entre Ana
y Juan, que también recogen otra biograffas: cf. . BERTOLDO, Vida de la Madre Ana de Jesus..., o.c.,
vol 1, p. 234-238; cf. Ib. vol 2, p. 348. Recoge también del manuscrito 12.738, fol. 41 de la Biblioteca
Nacional de Madrid una declaracion de Hilario de San Agustin sobre Ana de Jests: «Como nuestro
santo padre fray Juan de la Cruz la traté y confess, no sé si siete anos, me dijo (ella) que diversas veces
le daba Dios a sentir y conocer el uno del otro lo que les pasaba en la oracion, y cuando se vefan, el
uno se los manifestaba al otro, v hallaban era verdads (cf. CRISOGONO DE JESUS, Vida y obras de san
Juan de la Cruz, o.c.; p. 259, nota c. Crisdgono hace notar que este testimonio coincide plenamente
con otro de Beatriz de la Concepeitn, compaiiera de Ana en Francia y Bélgica, en su declaracion sobre
Ana de Jesis).

328 Hablando de fengmenos relacionados con la conciencia,.como intuicion de los corazones,
discernimiento de espiritus o sabidurfa teologica «se puede considerar que la vida elevada produce un
cierto despego de s mismo que permite un acercamiento afectivo o intelectual cuyo alcance supera las
posibilidades normaless: ¢f. C. A. BERNARD, Introduccion a la Teologia Espiritual, 0.c., p. 169.

329 Cf. T. EGIDO, «Contexto histérico de Juan de la Cruz», en AAVV,, Experiencia y pensamien-
lo... 0.¢., p..337.

327



ambiente de la fundacion de Alcald, Avila, Baeza o Granada® pademos encontrar
las huellas de la mds genuina aportacion de la espiritualidad teresiano-sanjuanista,
generadora de humanismo cristiano®*.

Una mistica trinitaria y esponsal que reclama una eclesiologia de
comunion

Se podria profundizar sobre ciertas elementos de las relaciones intradivinas
que constituyen los ejes de las relaciones humanas en el plan divino. Habria que
hablar de un eterno engendrar y ser engendrado que se viven eternamente en
la Trinidad, y que desde ella brota en fecundidad hacia todas las cosas. También
el hombre y la mujer estdn llamados a un eterno engendrarse y ser engendrados
mutuamente por la participacion de la maternidad eclesial de la Iglesia, en cuyo
seno reviven el misterio de la fecundidad divina*’. La mujer Teresa engendra
a Juan a la novedad de la reforma, y él tiene un papel fundamental suscitando
la perfeccién de las descalzas. Ni Juan ni Teresa llegaron a hacer una reflexion
sistematica de este tipo, porque no cabia en los esquemas de la época, ni en la
antropologia, ni en la eclesiologia del momento. Pero ¢acaso no estan implicitas
estan proyecciones antropolégicas en la experiencia mistica trinitaria que ellos
vivieron?*** El ambiente de gestacion de las obras sanjuanistas, particularmente el
CA, apunta en esta direccion.

La experiencia de inhabitacién trinitariaen el alma personal, a la que nos
conduce la unién con el Esposo ha de ser profundizada en linea de relacion in-
terpersonal’*. Asi lo vivieron Juan de la Cruz y Teresa de Jests en el ambiente

WCHL AL FORTES, Actas de gobiernoy declaraciones..., 0.c,, p. 396; cf.: ALONSO'M. D., Vida,
virtudes y milagros... o.c., p. 156-157; f. [b. p. 172. 210; cf. Ib. p. 319-326. En dos pequefos capi-
tulos queda reflejado el ambiente granadino: cf. [b. p. 378-389. La biografia de Alonso es,la que, a mi
parecer, recoge mejor este aspecto del magisterio sanjuanista. No deja de ser significativo que no haya
sido publicada hasta el ano 1989,

1 Elamor teresiano es relacional, crea unidad entre los hermanos, es esponsal, en cuanto se
nutre del amor unitivy del Esposo encarnado y se vierte en la humanidad concreta hacia los hermanos.
En cambio, la ley de la‘penitencia y la observancia, fomenta mds el individualismo y no valera tanto
la caridad conereta que humaniza las relaciones, acusindola de «anchura y comodidady. No edifica
unidad en el amor. La ley genera perfeccionismos individuales, la gracia genera vida de caridad y
fraternidad entre los hermanos, auténtica santidad comunitaria que se expresa en unidad fraterna. Los
perfeccionismos conducen a idolatrias y modelos ideales inimitables; la caridad fraterna edifica una
vida familiar en la que se puede progresar y se engendra auténtica cultura.

" Siguiendo el modelo de Marfa, madre de la Iglesia: |, ESQUERDA BIFET, Diccionario de la
Evangelizacion, BAC (Madrid 1998) p. 438-440 (cf. «Madre de la Iglesiay).

5 Encontramos cierto talante esponsal en la relacion de Juan con las carmelitas, particularmen-
te con Ana de Jests, y también en la relacion libre y serprendente de la misma Teresa de Jesds con
el P Jerénimo Gracidn. Nos encontramos con un tema de gran interés que, una vez mds, vincula a
Juan de la Cruz con Teresa de Jests. Ambos comparten una espiritualidad esponsal que reclama una
antropologia adecuada, donde el hombre y la mujer pueden amarse en libertad celebrando la union
del alma con el dnico Esposo, que es Cristo.

% El vivir dentro ‘del otro es una caracteristica de la espiritualidad esponsal, que el autor
explica en formas diversas: «Cada uno vive en el otro, y ¢l uno es el otro y entrambos son uno por
transformacion de amory: CB 13,7. Busca citas evangélicas (Gal 2,20: «no vivo yo, es Cristo quien

328



original del Carmelo teresiano® y las huellas las encontramos en sus escritos y
también en su biograffa. Fuera de ese contexto de humanismo cristiano (fruto
de contemplar la humanidad de Cristo) se deforma la imagen de los fundadores
carmelitanos y su carisma.

La espiritualidad esponsal sanjuanista del Cdntico expresa la aventura espi-
ritual como busqueda y encuentro con el Gnico Esposo del alma, Cristo. Pero es
Dios mismo quien pone al hombre y a la mujer uno al lado del otro, porque «no
es bueno que el hombre esté solo»*®. Es la experiencia genuina de Juan de la
Cruz, fuente de su espiritualidad esponsal®”. La espiritualidad esponsal sanjuanis-
ta converge por su propia naturaleza en una eclesiologia de comunion. La unidad
intratrinitaria divina se transmite por Cristo Esposo a la Iglesia-Esposa, generando
unidad y comunion, y realizando la unidad de la humanidad en un nuevo Paraiso
redimido por Cristo. En su sustrato més profundo la eclesiologia de comunién se
fundamenta en la unién esponsal con Cristo. Cristo se une a la Esposa y le transmi-
te la vida divina de amor y unidad. La comunién entre los miembros de la Iglesia
se alimenta de la unién esponsal de cada uno con Cristo, y de la unién esponsal
con su cuerpo, que es la Iglesia. La comunién no es una simple unién de buenas
voluntades o voluntarismos humanos, sino un don que viene del Padre, en el
Hijo, por el Espiritu. La Iglesia es una comunidad esponsal, es el cuerpo mismo de
Cristo, hecho una sola cosa con El.

vive en mi», en CB 12,7 o en LIB 2,34), o también con adagios de la tradicion (el alma mds vive
donde ama que en el cuerpo donde anima»: CB 8,3; CB 11,710). Y en la Cta 11 a dona Juana de
Pedraza, en Granada, del 28 enero 1589: «y aun de la propia (alma) se olvida por la amada, porque
mds vive en la amada que en siy.

" El caso de Teresa es especialmente significativo, aunque apenas haya sido reflexionado y
més bien se ha interpretado como una excepcion original de la irrepetible personalidad de la santa.
La relacion espontdnea y libre que Teresa manifiesta con |. Gracidn, cuando ella estaba en las Moradas
Séptimas, (que llegd a atemorizar un poco a Gracidn en alglin momento y debid ser juzgada poco
conveniente por algunos miembros de la Orden) quizds sea el ejemplo mds claro de una «esponsalidad
en las relaciones humanasy que viene unida a la esponsalidad espiritual que une al alma con Dios. Esta
relacién, bendecida por el mismo Dios (lo afirma Teresa en Rel 41, abril de 1575), desarrolla aquella
antropologia que viene reclamada por la espiritualidad esponsal. Para estudiar las relaciones de Te-
resa con ). Gracidn basta con leer las cartas de Teresa a este y algunos comentarios que Gracidn hace
sobre su relacion con Teresa dispersos en sus obras: Peregrinacion de Anastasio; Escolias a la vida de
Santa Teresa compuesta por el P Ribera; Didlogos sobre la muerte de la M. Teresa de fesds. Vemos aqui
elementos importantes del ambiente fundacional del Carmelo teresiano, conocido por las primeras
companeras de Teresa y por Juan de la Cruz,

0 Fs interesante el capitulo de C. A, Bernard sobre la dualidad del hombre y la mujer, estable-
ciendo elementos fundamentales de distincion y diferencia entre ambos que se deben considerar en
la espiritualidad: C. A. BERNARD, Teologia Espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espirity, o.c.,
p. 229-258,

27 En el camino espiritual no se puede viajar solo, se necesita compania: «El alma sola, sin maes-
tro, que tiene virtud, es como el carbon encendido que estd solo: antes se ird ef'rfrian'do que encen-
diendoy (D 7). Lo explica mds extensamente, comentanda el texto del Eclesiastés «EA}* del solo, que
cuando cayere no tiene quien le levantely, donde insiste en la necesaria comunicacion con el maestro
espiritual, principalmente, pero tambien con los hermanos de comunidad, siguiendo ejemplos de san
Pablo, Pedroy Maisés: ¢f. § 2,22, 12-19.

329



De este modo, en la Iglesia se continda el misterio de la Encarnacion®®,
Como fruto del Espiritu, la presencia de Dios-Amor es recibida y vivida en la co-
munidad, la cual se constituye en el lugar mas idéneo para testimoniar al mundo
que Dios es Amor-Comunién®*’: «lLa vocacién a la comunicacion y a la comuni-
dad es la huella de la Trinidad en el hombre»**. Juan de la Cruz contemplaba este
misterio en Jn 17.

Acabamos nuestra reflexién fijaindonos en la dimension mistica de la espiri-
tualidad sanjuanista. La caracteristica mistica predomina en Juan sobre la poética
y sobre la teoldgica’®'. Pero la mistica de Juan de la Cruz es esponsal, por tanto,
humana, calida, relacional, unitiva. Serfa lo contrario a una mistica fria, concep-
tual, racional o intelectual. La esponsalidad es la senda que conduce a participar
en el misterio de Dios mismo: es abrazo del Espiritu a la carne, de Dios al hom-
bre, amor engendrador de vida divina en la humanidad que capacita la respuesta
amorosa del hombre.

5. UNA ESPIRITUALIDAD MISTICA

La mistica como experiencia de Dios

Baruzi acert6 en valorar la importancia decisiva que la categoria experiencia
tiene en la doctrina sanjuanista, dedicando la tercera parte de su libro a la relacién
entre experiencia y doctrina*?, y concluyendo en la cuarta parte con una sintesis
doctrinal. Su opcién fue matizada y enriquecida con la reflexion de los especia-
listas en los afios sucesivos™. J. Vives sefala con acierto la genialidad del método

HECf, M. D, CHENU, Ff Fvangelio en el tienmipo, Estela (Barcelona 1966) p. 152,

B9 Cf, (. ROSSE, «Dios Amor en el Nuevo Testamenton, en AAVV,, Dios Amor en la tradicion
cristiana y en los interrogantes «del hombre contempordneo, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p. 85; cf.
ROSSE, G., «La espiritualidad de comunion y el testamento de Jestisy en CuadAbba 1 (1991) p. 95.

#U AL CENCINL, «Comie bello stare insieme..». 0.¢., p. 205,
11 Cf, €. GARCIA, «uan de la Cruz entre la escoldstica y la nueva teologiar, o.c., p. 91.

¥2. Cf. ). BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la‘experiencia mistica, o.c., p. 241-368. La
experiencia estd siendo revalorizada en teologfa y espiritualidad: cf. B. JIMENEZ DUQUE, «Experiencia
y teologian, en ACTAS vol. 3 p. 155-176; En Juan de la Cruz tenemos una experiencia de amor que
produce un genuino conocimiento humano: cf. B, JIMENEZ DUQUE, «Noticia amorosay, en SanjCruz
12 (1993) p. 211-236.

3 La vision baruziana adquiere un matiz racionalista donde el conacimiento divino, purificado
radicalmente a nivel intelectual, parece olvidar la importancia del amor, tal y como el pensamiento
sanjuanista lo presenta: es conocimiento de dnoticia amorosay, que implica no s6lo al entendimiento
y la. memoria sino también la voluntad. Conviene subrayar que la influencia neaplaténica es profun-
damente cristianizada’en Juan de la Cruz, transformada en una vision «teologal trinitaria del proceso
espiritualy: cf. 5. GUERRA, «San Juan de la Cruz y fa teologia mistica en el siglo XX», en ACTAS vol. 3
p. 187. La mistica metafisica que Baruzi presenta no corresponde a'la médula del pensamiento san-
juanista, tal y como senala claramente ). MARITAIN, Distinguir para unir los grados del saber, Club de
Lectores (Buenos Aires 1968) p. 30-31. El conocimiento amoroso sanjuanista muestra que las cosas no
s6lo se conocen sino que se gustan (cf, prol. CB). Se distingue, por tanto, un conocimiento intelectual
(teologia escoldstica), de un conocimiento mistico, que da conocimiento sabroso, deleite y fruicién:
placer. El mismo Maritain, al hacer una lectura demasiado tomista de Juan de la Cruz no parece valorar

330



sanjuanista de iluminar su propia experiencia mistica a la luz de la Revelacién
cristiana, que conducird a una doctrina universal**.

Emil Brunner, en su obra Die Mystik und das Wort*** remarcaba el contraste
entre la mistica, que tenderfa a lo indefinido y sentimental, y el cristianismo au-
téntico, que se centra en la escucha de la Palabra, la cual ha llegado a hacerse
carne. La mistica esponsal sanjuanista consigue realizar airosamente el salto desde
lo inefable mistico hasta lo real y concreto e histérico, expresado bellamente no
solo en hermosa poesia sino también en una vida que comunica luminosamente
humildad, servicio y gozo, ademas de su profunda doctrina de mistagogfa espiri-
tual. Precisamente el simbolismo esponsal, recogido de la Biblia y del Cantar, ha
hecho posible este encuentro y esta actualizacion de la Encarnacién en medio de
la historia. Aunque al final de todo, el Otro conserva su misterio, y la comunicacion
resulta ser invitacién-exhortacion para entrar en una experiencia de fe*®.

Otro problema fundamental que plantea la experiencia mistica cristiana es
el de compaginar las revelaciones privadas de los misticos con la revelacion de la
Escritura interpretada por la tradicion eclesial. Juan de la Cruz tiene una doctrina
clara y catélica al respecto: la revelacién cristiana ya se nos dio por completo en
la persona de Jesucristo y Dios ya no tiene mds que decir. Todo lo que Dios nos
descubra serd simplemente manifestacion de lo ya revelado en Cristo (cf. S 2,27).
Si que cabe, por otro lado, experiencias misticas con un componente de conoci-
miento que nos permitan penetrar en los misterios de Cristo que adn permanecen
ocultos. Con el paso del tiempo, y a pesar de sus arriesgadas afirmaciones, la Iglesia
declara doctor a Juan de la Cruz y de este modo estd asumiendo implicitamente los
elementos fundamentales de su doctrina, con su vertiente mistica*’.

adecuadamente la aportacién sanjuanista, relegdndola a una practica de contemplacién que no pa-
rece aportar demasiado al conocimiento real. En este punto es acertada la critica de Morel cuando
afirma «la parcialidad de una posicién que crea una fosa entre ciencia y experienciay, sin percibir que
la realidad no puede circunscribirse al orden de la teorfa ni tampoco al de la practica: cf. G. MOREL,
Le sens de I'existence selon Saint Jean de la Croix, o.c., vol. 2 p. 270. Bien al contrario, el andlisis de la
doctrina sanjuanista del Cantico nos transmite un conocimiento que es experiencia humana integral,
que asume lo intelectual v lo afectivo, la parte sensitiva y la racional, lo tedrico y lo practico.

HiCf, ). VIVES, Examen de amor... 0.c.; p. 44.

M5 Cf. E, BRUNNER, Die Mystik und das Wort, Mohr Siebeck (Tubingen 1924).

6 Cf, | JIMENEZ MELIA, «las subidas cavernas de la piedrar... 0.c., p- 85.

47 f] ¢amino de la mistica es siempre una experiencia de unién con Dios que tiene dos formas
principales; la monista, en la cual el individuo pierde su identidad al fundirse simbidticamente con el
Creador, y la teista, en la cual la persona conserva su identidad, aunque experimente una profunda
transformacion. El misticismo cristiano es tefsta, ya que no puede saltar la distancia sustancial entre la
criatura y el Creador. Juan de la Cruz se sitGa claramente dentro de la ortodoxia, aunque la descrip-
cion espiritual de las experiencias de la unién sirve en ocasiones para establecer puentes de contacto
con misticas no cristianas que facilmente podrian calificarse de monistas y panteistas. Juan de la Cruz
establece la clara diferencia cuando afirma que la unién no es sustancial con Dios, aunque si la siente
el alma en su misma sustancia: hay una transformacion en la sustancia del alma al dejarse modelar por
los toques divinos, pero no hay simbiosis plena, ni suplantacion. Cuando Juan habla de transformacion
mutua del amante v del amado esté hablando a nivel psicologica, desde el punto de vista personal.
Por ello afirma también que la filiacién divina del alma es por participacién, y no por naturaleza, la
cual corresponde solo al Hijo.

331



Dos grandes tedlogos protestantes como P Tillich y K Barth discutieron el siglo
pasado la valoracién de la mistica**, Barth critica al mistico por querer alcanzar a
Dios «fuera de la historia» en una experiencia psicolégica personal, minusvalorando
la revelacion histérica divina en la Biblia. Tillich, por el contrario, valora positivamen-
te el «misticismo bautizado» (que se somete a la mediacion cristiana), atribuyéndole
una funcion teol6gica que relativiza las concreciones histéricas, con sus posibles
deformaciones, y pone su referencia en el misterio de Dios y su trascendencia.

Nos parece que las sospechas de Barth de un misticismo subjetivo que procura
con esfuerzos y técnicas psicoldgicas reproducir las condiciones de unas revela-
ciones divinas buscadas por el sujeto no se corresponden con la doctrina mistica
sanjuanista. Juan de la Cruz es precisamente, un gran critico desconfiado ‘ante las
«experiencias extraordinariasy que, con su rigurosa doctrina de desapego y purifi-
cacion simplemente estd eliminando los obstdculos para que la gracia divina pueda
actuar plenamente en la persona. Juan pone las condiciones para la experiencia
de Dios, y por tanto, al mismo tiempo, de una mistica subjetiva que se ajuste al
canon de la Revelacién objetiva**’. Ademds resulta significativa.su actitud humilde
de someter todo a la Iglesia catélica (lo senala reiteradamente en los prélogos de sus
grandes obras), y la actitud atestiguada por todos los testimonios biogrdficos de obe-
diencia a sus superiores, aun en caso de injusticias sufricas. '

Mistica y religion

Conviene aqui volver de nuevo al texto citado de M. L. von Franz, que hacia
referencia a las experiencias religiosas como experiencias humanas fundamenta-
les, en el origen de la religion, que corresponden precisamente, a las estructuras
psiquicas del ser humano®°. La misma revelacién recogida en la Biblia, que co-
rresponde a experiencias de diversas personas en épocas distintas hasta llegar al
Nuevo Testamento, recoge simbolos y experiencias de Dios, conocimiento divino
asimilado en las estructuras propias de la psique humana. Del mismo modo que
esas mismas experiencias se produjeron, circularon en una tradicion oral y des-

H4 Un resumen del debate lo hace C. P THOMPSON, £ poeta y el mistico. Un estudio sobre el
Céntico Espiritual de San Juan de [a Cruz;, Swan (Madrid 1985) p: 219-222.

9 Estamos de acuerdo con la consideracion de la mistica como experiencia peculiar y mds ele-
vada de la experiencia religiosa comun, y no como deformacion de ella: «El mistico es aquel en quien
la relacién comdn de todo cristiano con Dios se da y se manifiesta en mdxima plenitudy: J. VIVES,
Examen de amor... o.c., p. 13.

0 El texto de Von Franz en Cap. 12, nota 68. También H. Bergson afirmaba que la religion es «la
eristalizacion, operada por un sabio enfriamiento, de lo que la mistica vino a depositar, ardiendo, en el
alma de la humanidady: H. BERGSON, Las dos fuentes de la moral y de la religion, Ed. Sudamericana (B.
Aires 1962) p. 236. En la mistica estaria, por tanto, el nicleo esencial de la religion: «La mistica, conside-
rada en toda su riqueza, es el ndcleo central de la fe cristiana, de la espiritualidad y de la teologia [...] por
su referencia esencial al Misterio fundante, acogido por la fe, contemplado en la historia, experimen:ado
en la vida y reflexionado en la teuiog,m En ella se asegura la circularidad entre la fides quae y la fides
qua, en la que alcanza su expresion plena el misterio reveladon: C. GARCIA, Mistica, misterio y teologfa.
Historiografia y criteriologia de fa mistica. Leccion inaugural del curso académico 2003-2004, Facultad de
teologia del Norte de Espana-sede de Burgos, (Burgos 2003) p. 46.

332



pués pasaron a quedar plasmadas por escrito en los libros biblicos, también podemos
afirmar que Dios sigue comunicdndose al hombre de miiltiples modos y maneras,
que a su vez serdn asimiladas con las formas propias de la psique humana. El hecho
de que la Revelacion biblica resulte esencial y canénica para la fe cristiana nos da
precisamente los elementos para clarificar la veracidad y autenticidad de dichas ex-
periencias. También es verdad, sin embargo, que las mismas experiencias misticas de
todas las épocas tienen un papel importante para mostrar los contenidos auténticos
de la Tradicion, en actitud critica y vigilante con la omnipresente tendencia humana
a la deformacion, a la rutina, a adorar idolos, y a deformar el «depésito de la fe»,
que no es un depdsito de doctrinas muertas sino de experiencias vivas que han de
ser vividas en comunidades vivas y nos proporcionan un conocimiento auténtico del
Dios vivo. El misticismo no se opone a la revelacién histérica y objetiva, sino que la
sostiene, sometiéndose a ella. Lo que hay que rechazar son los falsos misticismos, de
los cuales, Juan de la Cruz es el desenmascarador por excelencia. A Juan de la Cruz
se le ha asignado el titulo de Doctor Mistico, por centrarse, precisamente, en allanar
el camino para asegurar la genuina experiencia mistica™'.

Von Hugel, un gran estudioso de las religiones, distingufa tres elementos in-
dispensables y en pugna en la esencia de la religién: «la especulacién racional o
elemento doctrinal, la institucién comunitaria y social, y el impulso mistico»®. En
Juan se ve claramente el predominio del tercer elemento, integrando las influencias
de los otros dos. Juan de la Cruz tiene la virtud de mostrar el sentido tltimo de la
mistica como experiencia de Dios, que contiene un componente subjetivo que la per-
sona interpreta a partir de los elementos culturales, teoldgicos, etc. de que dispone,
y ello supone un cierto condicionamiento y una imprecision. Pero Juan de la Cruz
liga su testimonio con una experiencia humana vivida que, bajo ciertas condiciones,
puede ser asimilada y repetida por otras personas, y ello es la garantia de su «objeti-
vidady, aunque la palabra humana manifieste siempre su cardcter insuficiente para
expresar lo inefable. Ciertamente se podria definir a Juan como un «practico o prac-
ticantey de la contemplacion, como hacfa ). Maritain®*, pero no tanto para acentuar
el sentido negativo de su falta de precision en una terminologfa escoldstica®*, sino
para afirmar la objetividad experiencial de su doctrina, vivida y transmitida con
grandes frutos, en su época y en épocas posteriores™.

1 Actualmente se reconoce que la mistica cristiana implica dos dimensiones fundamentales
y complementarias, la ontoldgica y la subjetivo-psicologica, inseparablemente unidas: cf. . RUIZ,
«Natura dell'esperienza mistica nella spiritualita carmelitanay, en AAVV,, Mistica e mistica carmeli-
tana, o.c., p. 15.

%2 | MARTIN VELASCO, E fenémeno mistico. Estudio comparado. Trotta {Madrid 1999) p. 30.

553 | MARITAIN, «Saint Jean de la Croix praticien de la contemplationy, en EtudCarm 16 (1931)
p. 61-109.

3 Con acierto se ha sefalado que la fluctuacion terminolégica sanjuanista estd motivada por
su basqueda creativa y constante para hablar sobre la experiencia de Dios en términos cognoscitivos,
comprensibles: cf. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido experiencial del conocimiento de Dios.
Claves para un acercamiento filoséfico al santo Doctor, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 379.

5 Aunque en la mfstica sanjuanista predomine mds la dimension subjetiva-psicologica que la
abjetiva-ontolégica, no se refiere al sentido del subjetivismo moderno, sino a la relacion personal con

333



Tradicionalmente la mistica ha estade poco considerada en el seno de la teo-
logia occidental, muy preocupada por el conocimiento objetivo y racional. Esto ha
llevado a una clara limitacién de la experiencia religiosa y a un empobrecimiento
de su discurso en formulaciones y conceptos abstractos. No deja de ser significati-
vo que la separacion de teologia y santidad en la vida de la Iglesia fuese acompa-
nada de un olvido de la humanidad de Jests, y de una falta de atenciéon a modelos
antiguos, integradores e iluminadores como el de la simbdlica esponsal®®, dando
paso a actitudes mds racionalistas, o integristas, o fideistas, o pietistas, etc. Aunque
la teologia espiritual ha ido olvidando progresivamente la imagen del «simbolismo
nupcialy, que tanta riqueza y valoracion tuvo en la tradicion antigua®™’, nos parece
que el lenguaje religioso habra de recuperar esta imagen porque ayuda a penetrar
el misterio de Dios y el misterio de la historia de salvacion.

Estamos en una época de crisis cultural y religiosa, con grandes cambios en
la humanidad. Las grandes instituciones religiosas han perdido poder e influencia.
Hoy més que nunca resulta necesaria una renovacion del lenguaje y de la espiri-
tualidad para iluminar la religiosidad del futuro®, con la unidad de la mistica y la
religion, de la espiritualidad y la vida.

La teologia y la mistica se necesitan mutuamente™, al servicio del cristiano y
de la Iglesia, de su vivencia y de su comprensién. Algln autor ha llegado a afirmar
que «la mistica supone la salvacion de la religiony™™. Resuenan las proféticas pala-
bras de K. Rahner: «El hombre religioso de manana sera un «misticoy, una persona
que «ha experimentado algo» o no podrd seguir siendo religioson®'.

el misterio: cf. €. GARCIA, Mistica, misterio y teologia...0.c., p. 34. Por otro lado, no cabe una dimen-
si6n ontologica-objetiva fuéra de una psique psicoldgica que fa perciba subjetivamente. Por tanto, el
dilema, estrictamente, no existiria.

0 Ya 'con sus primeros autores (Origenes, Gregorio de Nisa, San Bernardo, etc) la simbélica
esponsal es una forma expresiva vivenciada humana y espiritualmente para participar en el misterio de
la re\-'iahcién y na solamente una imagen alegérica intelectual,

" Cf. LUCIEN MARIE DE §, ., Fexpérience de Dieu. Actualité du message de Saint Jean de la
Cro;x, Cerf (Paris 1968) p. 59-76; ¢f. P ADNES, «Mariage spirituels, en DicSp 10 (1977) p. 400-403.

¥ Cf. E HEILER, Die Bedeutung der Mystiker fiir die Weltrereligionen, E. Reinhardt (Minchen 1919).

WA, B, JIMENEZ DUQUE, dExperiencia y teologiay en ACTAS vol. 3 p, 176, Actualmente se da
un proceso de acercamiento entre la teclogia y la mistica, con una nueva revalorizacion de la experien-
cia en el seno de un mistica objetiva, centrada en contemplar el Misterio: C. GARCIA, Mistica, misterio
y teologia, o.c., p. 30-32. La teologia y la mistica se necesitan hoy para asegurarse mutuamente su
autenticidad: cf. 5. ROS, «eMistica teologiay, en DT) p, 998; of. E RUIZ, Introduccion a san Juan de la
Cruz... o.c., p. 68-80.

0 W, JAGER, La ola es el mar. Espiritualidad mistica, DDB (Bilbao 5%d. 2002) p. 16.

1 K. RAHNER, «Elemente der Spiritualitit in der Kirche der Zukundbs en Schriften zur Theologie
XIV, Benzinger (Einsiedeln 1980) p, 375.

334



EPILOGO

Si tuviésemos que resumir el contenido de la espiritualidad esponsal sanjuanis-
ta a la luz del Cdntico Espiritual, lo hariamos asf: se puede conocer, amar, poseer y
gozar a Dios en esta vida (y en El, conocer, amar, poseer y gozar de todas las cosas),
como primicia de lo que sera la otra vida contemplando su gloria, porque Dios nos
ha capacitado para ello al unirse esponsalmente a la humanidad por Cristo en el
arbol de la cruz y ahora nosotros podemos unirnos espensalmente a Cristo por fe
y amor, conduciendo a El nuestros deseos y dejandonos purificar en el camino de
la perfeccién cristiana bajo la guia misteriosa y oseura, pero también segura, del
Espiritu Santo, en el seno de la comunidad eclesial, donde las vivencias trinitarias
a las que accede la persona orientan y modelan las relaciones interhumanas en
experiencia de comunion. El itinerario espiritual del alma hacia Dios pasa por
etapas de purificacion, iluminacion y unién. Sobresale la importancia de dos mo-
mentos fundamentales: el desposorio, en el cual ambos se dan un si entero y com-
prometido para la unién, y el matrimonio, que es la unién misma, que conlleva
una transformacion y la participacion en la vida divina.

Por otro lado, si tuviese que resumir las aportaciones que el presente trabajo
de investigacion puede hacer a la bibliografia sanjuanista, lo haria asi: se ha rea-
lizado un estudio completo y profundo de la espiritualidad esponsal sanjuanista,
integrando los trabajos de los dltimos afos. Creo haber conseguido una sintesis de
muchos elementos que estan dispersos, en muchos trabajos muy variados; para
fundamentar el contenido teoldgico del simbolo esponsal en el Cdntico Espiritual
de Juan de la Cruz, unificando temas e intuiciones que el autor presenta en su
obra con una cierta imprecision, y que por tanto reclaman una vision de conjunto
del Cdntico, pero también una mirada al resto de sus obras fundamentales, escri-
tas simultdnea y complementariamente. Hemos conseguido rastrear huellas de
su experiencia mistica en su obra, y seguir el proceso genético de su redaccion,
con las variantes del proceso y sus motivaciones, valorando la importancia del
contexto vital en el que se produce la obra sanjuanista y mostrando claramente las
importantes influencias que Juan de la Cruz recibe de su ambiente mds cercano.
También hemos rastreado las huellas que las tradiciones espirituales recibidas han
dejado en su obra, aunque el autor haga de ellas una sintesis muy personal. El

335



Céntico no es la obra de un intelectual que hace acopio de temas y doctrinas, sino
una obra de comunion carismatica carmelitana que recoge las experiencias del
santo y de otras personas, con el discernimiento y la reflexion sanjuanista.

También hemos podido mostrar la importancia que la relacion hombre-mu-
jer tiene en la elaboracion de la doctrina esponsal sanjuanista. Aunque Juan de
la Cruz no hace una reflexion expresa sobre dicho aspecto, no creemos que el
tema esté exento de valor teol6gico, como ya hemos mostrado, y se acerca asi y
se unifica la tradicion de exégesis alegorica espiritual del simbolo esponsal con la
nueva apertura antropoldgica con la que la esponsalidad se considera en nuestra
época, que ha llegado al magisterio con Juan Pablo Il y con Benedicto XVI: la an-
tropologia adecuada que viene reclamada por la esponsalidad®*. El misterio del
designio esponsal de Dios (cf. Romances) suscita una espiritualidad esponsal (Cdn-
tico) y convoca una antropologia adecuada (Avila-Beas-Granada)*, Nos parece
insuficiente la aplicacion de la espiritualidad esponsal al ambito del matrimonio,
aunque ciertamente se trata de una posibilidad muy sugerente®; La espirituali-
dad esponsal sanjuanista ilumina el camino espiritual del hombre y la mujer en
todas las vocaciones, tanto el celibato como el matrimonio, poniendo los funda-
mentos de las relaciones humanas, y de la relacion del hombre con la mujer, en
la unién con Cristo.

La espiritualidad del simbolo esponsal sanjuanista se ha desvelado como un
camino de amor del alma-persona hacia la union con Dios bajo la figura del Es-
poso que es Cristo. La intuicion de Juan de la Cruz en medio de una compleja
situacién histérica de la Iglesia es recuperar y hacer revivir la esponsalidad como
nicleo de la experiencia cristiana recogida por la tradicion que comentaba el
Cantar de los Cantares y que €l reproduce con su Cantico Espiritual’®. La Palabra
de Dios tiene necesidad de ser releida y revivida en el seno de la Iglesia, y sus
simbolos han de ser retomados y actualizados en la dindmica intraeclesial. Revi-
viendo el Cantar Juan lo devuelve actualizado al seno de la comunidad viva de la
Iglesia, resaltando el simbolismo del amor esponsal como fuente de su vitalidad

52 JUAN PABLOI, Mulieris Dignitatem 7: «En la unidad de los dos, el hombre y la mujer son
llamados desde su.origen no sélo a existir uno al lado del otro, o simplemente juntos, sine que son
llamados también a existir reciprocamente, el uno para el otron, ¥ se especifica a continuacién que
no se trata solo del matrimonio, sino que toda Ja historia humana ha de realizarse «en el dmbito de
esta llamaday.

% En el mismo centro del pensamiento sanjuanista y su experiencia mistica-hemos encontrado
los elementos que justifican las nuevas perspectivas con las que la esponsalidad es considerada en la
actualidad (Catequesis sobre el amor humano de Juan Pablo 11, etc.), Aunque Juan no lo explicite,
el proceso genético-histarico de su obra escrita recoge la huella de una antropologia adecuada que
ilumina la espiritualidad esponsal,

% Esta perspectiva abierta ilumina algunas obras como la de E. MAURI, /I grande sacramento.
Note di spiritualiti coniugale a cura di Giorgio Bertella, San Paolo (Milanp 1998), eéxtendiendo las intui-
ciones de una espiritualidad conjugal a todos los estados de vida,

5 CLA ML SICARL AL, «XXXI Sernana de Espiritulidad del Teresianumy, en RivVitSpir 45 (1991)
p. 409-430; cf. A. M. SICARI, «S. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempon, en
AAVV,, Dottore mistico. San Giovanni della Croce. Simposio nel IV Centenario della sua morte, Teresia-
num (Roma 1992) p. 69-90.

336



interna®*. Es muy significativo que la esponsalidad haya tenido escaso eco en la
tradicion carmelitana, siendo, a nuestro entender, aquello que apunta al mas pro-
fundo centro de la vida y de la obra sanjuanista, e incluso de la teresiana. Se trata
auin, a mi parecer, de un tesoro escondido en las subidas cavernas de la piedra (cf.
CB 37), con un mensaje importante para el hombre de hoy y de manana.

Por otro lado, podemos intuir que las implicaciones antropolégicas de una
espiritualidad esponsal, tal y como las hemos contemplado en Juan de la Cruz
e intuimos en Teresa de Jests, han estado presentes como un talante que ha
acompanado la vida de numerosas figuras de la Iglesia, aunque no aborden el
tema explicitamente en sus obras. Muchos datos y testimonios nuevos aguar-
dan una revision de nuestra historia eclesial para redescubrir una antropologia
esponsal con relaciones llenas de humanidad que han enriquecido los caminos
del Espiritu en la Historia.

La doctrina sanjuanista tiene una especial atraccion para el hombre de hoy y
para la cultura actual porque comunica una experiencia vivida de Dios, una histo-
ria personal de salvacién cuyas huellas hemos conseguido rastrear en el Cdntico y
otros escritos, constituida como paradigmatica experiencia de fe y de vida™”: en el
fondo se trata de una experiencia humana fundamental, la bisqueda y encuentro
del Amor, conectando con profundos anhelos humanos®®. La labor pedagdgica
sanjuanista tiene un futuro importante, en un mundo como el actual con una
«religiosidad difusa, polimérfica y de contenido marcadamente subjetivo»**?. Con-
viene escuchar a un maestro en conducir a hombres y mujeres hacia las fuentes de
la vida, hacia el niicleo de la experiencia cristiana. Aunque en el futuro la religion
pase de ser un fenémeno de masas a otro de élites, siempre tendrd una impor-
tancia esencial el testimonio de los misticos, como testigos de lo trascendente en
tiempos de crisis’™.

36 «El amor humano en sf mismo (y no como simple metafora) habla de Dios; en la vida terrena
quien ama conoce a Dios v lo irradia, precisamente a través de su amor; reveldndolo a la humanidad
[...1. El Cantar propone la fuerza de la utopia de una humanidad liberada hacia la (:}{al tender como
hombres y como creyentes. En esta humanidad florecen los dones creados y se manifiesta Ifa’ armonia
del eros y del dgape, o sea, del placer con el amor, del deseo con la caridad, de la posesion con la
donaciény: G. RAVASI, Il Cantico dei Cantici, EDB (Bologna 1992) p. 134; cf. Ib. p. 863,

%7 Cf, C. GARCIA, «San Juan de la Cruz entre la escoldstica y la nueva teologian, en AAVV,,
Dottore mistico...o.c., p. 118-119.

3% En tiempos de crisis y cansancio de lenguajes racionalistas y do(.‘triﬂarigs_vcmos un [fanguaje
sugerente, simbolico, lleno de intuiciones, abierto a la experiencia, lleno de autenticidad: cf. B. SECON-
DIN, «La mistica y los misticos hoy: la presencia de San Juan de la Cruzy, en ACTAS vol. 3 p. 321.

9 A ALVAREZ BOLADO, «En medio y a las afueras...», o.c., p. 265.
0 Cf. S, ROS GARCIA, «La seduccién de los misticos Teresa de Jesds y Juan de la Cruzy, en
AAVV, La mistica del siglo XXI, o.c., p. 222.

337



Al i ey midaitind aretah Livf (Tl o Wit g oo a3 Mg
et H*l“qmHB“WWWMeummmemwwww
e M V’H‘ WMMWH’NW‘C&% * 50 A rvatesh Ot
, AR -t o) 'Hﬁ"!?W’F'""ﬂ"’d“rﬂﬁ]hﬂaﬂﬂmf_’} A
B T = T I B R NE E}Wﬁﬁmﬁ'}! e, Jerﬂtff i

. WquWﬁ"&jﬁﬂﬂv-‘iﬁNhl:!‘h;ﬁiﬁ&i g ol anwtmﬁ-ﬂb;lqm.nq;. "
WP € Aol i o Ll et ot e i et e il e g

1”‘ FifRl Qo0 v vnh allal s Ty b pan oL
ﬁ?ﬁmm .w.mﬁﬁ giuWMlﬂlmf‘Iberﬁ tﬁ_-. ~Gfemt
A T TR T A Tl e G B n{mmmm
Uﬁ’?*ﬂuﬂ'@ it ey ST T TR Il e
MO A Rk Mrmiﬁruwumrm; uJ.ur.‘ T
il -. Ji e ey _,_|_u -rlﬁ"'dr' h.n‘lr_u_,-._.ﬂfl;rgjluj“ {*H,If‘j_:.
A e <yt ot e,
>suiilieuie peblive Jh Ml olhwasiey
R A bty s
b e 1“45*4-}‘10 _ m ahullrnmlbﬁsmﬁm

pa i it vk .
SsnERAS o il

: ’*ﬁFfmmﬂﬁf{‘mm

"_’"Hi
i | A I'j 2 '! W
wa *—wmm
byl -5 : r‘t-éﬂ‘*ﬁ?#%
| D} | l.-l,IL-'l.L.‘l kb I ; \-qFli‘ mﬂ—
i : mbamu I~ wﬂh‘”d;?ﬁw!Ln ’H—J
||'| E s H‘I'ﬂjﬂ'-lrr"-""'-‘r'!_ : m.ifl ﬁi!}!,"ﬂ.:tl!tﬁ.lfdxi-u-.\.m i
S F\d"&‘i”‘-#a# : ‘I"I:rﬁ—l e Eqb_tﬂuu'l,ﬂ‘rﬂ..l l!ywwﬁlulrd
Sedb g o -8 e
P _I Y __E_ mi}w-_ F e i) l,-,l. - -I'L-.ap-,u.- 'llf‘T‘U'\ I,t;
I ul ; . L ‘TP="1"-='|'—"" *”Iﬂl’lanhuLHLu‘ I_r_n;l;u_bﬁ_tf
= ¥ LT 20 ik -PWW'& ' siisid il
|:I | - Jis "-'r'T-"é’I =v! Sl a uD hﬁj}'i—‘: “1' .’;}:ﬂ qr.m-ArImui}
E (I Liduries thml -H ! lﬁw _‘MI|
L !J. = : P b ' ' pm '“t' M
|_'th_ ST " |u,,l'! r' 2 by
|_h| i1 X _' "Iﬁm ﬁf.‘ nréﬂ*iﬁ
Y Il b - Q'l:
4= = & H- T ’ _ 'hl lhl
u , ‘"ﬁ.ﬁ- ‘delﬁ‘ﬁi y e A
Ii_'l"l i ‘I. “I"{l&-::'r"rsl' “#&k'_ﬂ ”‘ iﬂ:. ) Jiv
:]‘ = J.ﬂ"\odﬂ,ll ;u EL,] A . J J Ld {l | _: [
= iy SO -..._
' 5 W"“‘”’-“r"“'ﬁﬁwnﬁ J—|| r = | LS "llﬂw th&Pd;h
¥ = ' =~ | ‘I' AN " ‘|_ on ! =
i .r; I‘|I' 4 - 3%"1“;:_:'1 l ) l.l | 1 I g .
|I ;-_b: . f: = ||‘r iy |I = y 5 1'1:'—E-r_
“":T :‘I:;I:I_I;,‘;;!IL |?_l:_ I'_" E | Rl Sl I|I_ -’u-g "E_'Ir )




BIBLIOGRAFIA FUNDAMENTAL

La presente bibliografia recoge las obras de bibliografia estrictamente sanjua-
nista-teresiana. El conjunto de la bibliografia usada para este trabajo aparece en
el extracto de la tesis, publicado por la Universidad de Comillas (Coleccién Tesis
Doctorales: N2193/2009). Para una amplia BIBLIOGRAFIA SANJUANISTA tene-
mos la obra de MANUEL DIEGO SANCHEZ, Actualidad bibliogrdfica en torno a
San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 2000), obra de 734 paginas, con 6.328 resenas
bibliogrdficas.

Obras de san Juan de la Cruz y subsidios

Vida y obras completas de San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia universal. Biogra-
fia de Criségono de Jests y Matias del Nino Jests. Edicion critica, notas y apéndices
de Lucinio Ruano (del $S. Sacramento), BAC (Madrid 10 ed. 1978).

San Juan de la Cruz. Obras completas, Revision textual, introducciones y notas al
texto: José Vicente Rodriguez. Introducciones y notas doctrinales: Federico Ruiz
Salvador, EDE (Madrid 52 ed. 1993).

San Juan de la Cruz. Obras completas. Introducciones, notas y revision del texto:
Eulogio Pache, Monte Carmelo (Burgos 72 ed. 2000).

San Juan de la Cruz. Poesfas (edic. Domingo Yndurain), Citedra (Madrid 32 ed. 1987).

San Juan de la Cruz. Poesias (edic. de Paola Elia), Castalia (Madrid 1990).

Cantico Espiritual y poesias. Manuscrito de Sanltcar de Barrameda. Facsimil y trans-
cripcion, 2 vol. Junta de Andalucia, Turner (Madrid 1991).

Cdntico Espiritual y poesias. Manuscrito de Jaén, Facsimil y transcripcion, 2 vol.
Junta de Andalucia, Turner (Madrid 1991).

San Juan de la Cruz. Cantico espiritual. Primera redaccion y texto retocado. Revisa-
do por Eulogio Pacho. Fundacién Universitaria Espanola (Madrid 1981).

Cdntico Espiritual. Segunda redaccién. Revisado por Eulogio Pacho. Monte Carme-
lo, 2 vol. (Burgos 1999).

339



CONCORDANCIAS, Concordancias de los escritos de San Juan de la Cruz, Edicion
preparada por Juan Luis Astigarraga /Agusti Borrell / E Javier de Lucas, Teresia-
num (Roma 1990).

FONTECHA, CARMEN, Glosario de voces comentadas en ediciones de textos cld-
sicos, CSIC (Madrid 1941).

Fuentes y biografias

AAVV, (coord. Eulogio Pacho), San Juan de la Cruz. Doctor de la Iglesia. Documen-
tacion relativa a la declaracion oficial, Teresianum (Roma 1991).

AAVV., Primeras biografias y apologias de San Juan de la Cruz, Junta de Castilla y
Ledn (Salamanca 1991).

ALONSO DE LA MADRE DE DIOS, «Suma de la Vida y milagros del venerable pa-
dre fray Juan de la Cruzy», en AAVV.,, Primeras biografias y apologias de San Juan
de la Cruz, Junta de Castilla y Le6n (Salamanca 1991) p. 47-79.

— Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1989).

ALONSO FERNANDEZ, M2 DEL PUERTO, «Ana de JesUs, profeta de ayer y hoy,
en RevEsp 63 (2004) p. 251-299.

Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani, Teresianum (Roma 2000).

ANA DE SAN BARTOLOME. Obras completas (edic. preparada por Julen Urkiza),
Monte Carmelo (Burgos 1998).

BEATRIX DE LA CONCEPTION, Lettres choisies (présentées par Pierre Serouet),
Desclée de Brouwer (Paris 1967).

BERTOLDO IGNACIO DE SANTAANA, Vida de la Madre Ana de Jesus, coadjutora
de Santa Teresa en la reforma del Carmelo y fundadora de la orden en Francia y
Bélgica, 2 vol., Imprenta de San José (Burgos 1901).

— Ane de [ésus et les constitutions carmélites déchaussees, Alfred Vromant (Bruxe-
lles 1874).

BRENAN, GERALD, San Juan de la Cruz, Laia/paperback (Barcelona 1974).

BRUNO DE JESUS MARIA, San Juan de la Cruz, Ediciones Fax (Madrid 1943).

Saint Jean de la Croix, Plon (Paris 1929).

CRISOGONO DE JESUS, Vida de san Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1946).

ELISEO DE LOS MARTIRES, «Dictdmenes del Espiritu», en Vida y Obras de san
Juan de la Cruz, BAC (Madrid 10 ed. 1978) p. 430-435.

FORTES, ANTONIO, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y declaraciones de los
primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000).

FORTES, A. /[PALMERO, R., Ana de Jesds. Escritos y documentos, BMC 29, Monte
Carmelo (Burgos 1996).

FRANCISCO DE SANTA MARIA (PULGAR), Reforma de los Descalzos de Nuestra
Senora del Carmen de la primitiva observancia..., tomo 2, Diego Diaz de la
Carrera, (Madrid 1655).

FRANCISCO DE YEPES, Escritos espirituales, EDE (Madrid 1990).
340



GRACIAN, JERONIMO, Peregrinacion de Anastasio, Monte Carmelo (Burgos
1905). Existe otra nueva edicion editada por Teresianum (Roma 2001).

— Didlogos sobre la muerte de la M. Teresa de Jests, Monte Carmelo (Burgos 1913).

— Escolias a la vida de Santa Teresa compuesta por el P Ribera, Instituto Histérico
Teresiano (Roma 1982).

JAVIERRE, JOSE MARIA, Juan de la Cruz, un caso limite, Sigueme (Salamanca
2002).

JERONIMO DE SAN JOSE (EZQUERRA), Historia del venerable padre fray Juan de
la Cruz (edicion de J. V. Rodriguez), Junta de Castilla y Leén (Salamanca 1993).
JOSE DE JESUS MARIA (QUIROGA), Historia de la Vida y virtudes del Venerable
Padre Fray Juan de la Cruz (edicion de Fortunato Antolin), Junta de Castilla y

Ledn (Salamanca 1992).

- Vida de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1927).

MARIA DE SAN JOSE, Ramillete de mirra, en AAVV., Humor y espiritualidad, Mon-
te Carmelo (Burgos 1966) p. 362-427.

PROCESOS DE BEATIFICACION Y CANONIZACION. Estos procesos aparecen
recogidos en 5 volimenes de la BMC, con los niimeros 14, 22, 23, 24, 25. Los
tres primeros recogen los procesos ordinarios, los dos @ltimos los procesos apos-
télicos (que aparecian algo también en el primer volumen). Es una de las fuentes
fundamentales del presente trabajo.

SERVAIS-MARIE DE SAINT-ANGE, La vénérable Anne de Jésus. Coadjutrice de
Sainte Thérése et Fondatrice du Carmel en France et en Belgique, Picard-Balon
(Namur 1907).

SILVERIO DE SANTA TERESA. «Biograffa», en Obras de san Juan de la Cruz, Monte
Carmelo (Burgos 1929-1931).

Historia del Carmelo Descalzo en Espafia, Portugal y América, 14 vol. Monte Car-
melo. (Burgos 1935-1949).

YUSTE, BELEN / RIVAS CABALLERO, SONNIA L., Una carmelita en Flandes. Vida
de Ana de San Bartolomé, compaiiera inseparable de Teresa de Jesas (1549-
1626), Edicel Centro Biblico Catélico (Madrid 2006).

Bibliografia sanjuanista-teresiana

AAWV., (coord. Ermanno Ancilli), Diccionario de Espiritualidad, 3 vol., Herder (Bar-
celona 1984).

AAWV, (coord. Eulogio Pacho), Diccionario de San Juan de la Cruz, Eulogio Pacho
(dir.), Monte Carmelo (Burgos 2000).

AAVV., (coord. Federico Ruiz), Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz,
EDE (Madrid 1990).

AAWV,, (coord. Hendrik Ruitenbeeck) Sexuality and Identity, Dell Publishing Co.
(New York 1970).

AAVV,, (coord. José Servera Baio), En torno a San Juan de la Cruz, Ediciones Jicar
(Madrid 1987).

341



AAWV,, (coord. Luce Lépez Baralt-Lorenzo Piera), £l sol a medianoche. La expe-
riencia mistica: tradicion y actualidad, Trotta (Madrid 1996).

AAVV,, (coord. L. Borriello/E. Caruana/M.R. Del Genio/N. Suffi) Diccionario de
Mistica, San Pablo (Madrid 2002).

AAVV,, (coord. Maria Jests Mancho Duque), La espiritualidad espafiola del siglo XVI:
Aspectos literarios y lingtisticos, Universidad de Salamanca (Salamanca 1990).

AAVV, ((:pord. Tomds Alvarez), Diccionario de Santa Teresa de Jests, en AAVV,,
Tomads Alvarez (dir.) Monte Carmelo (Burgos 2000).

AAWV,, Actas del Congreso Internacional Sanjuanista (Avila, 23-28 de septiembre
de 1991), 3v. Junta de Castilla y Ledn (Valladolid 1993). Abreviatura: ACTAS

AAVV,, Antropologia de San Juan de la Cruz, Institucién Gran Duque de Alba (Avila
1988).

AAVV,, Dizionario di Mistica, Libreria Editrice Vaticana (Citta del Vaticano 1998).

AAVV,, Dottore mistico. San Giovanni della Croce. Simposio nel IV Centenario della
sua morte, Teresianum (Roma 1992).

AAVV,, El Padre Gracian, discipulo, amigo, provincial de Santa Teresa, Monte Car-
melo (Burgos 1984).

AAVV,, «Herencia histdrica y dinamismo evangelizadom. Actas del Coloquio Inter-
nacional de Misiones OCD. Larrea, 14-19 enero 2002, en MontCarm 101 (2002).

AAVV., Hermenéutica y mistica: san Juan de fa Cruz, Edit. Tecnos (Madrid 1995).
AAVV,, Humor y espiritualidad, Monte Carmelo (Burgos 1966).

AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz, Junta de Castilla y Leén
(Salamanca 1991).

AAVV,, Introduccién a San Juan de la Cruz, Institucion Gran Duque de Alba (Avila
1987).

AAVV.,, Juan de la Cruz, espiritu de llama: Estudios con ocasion del cuarto centena-
rio de su muerte (1591-1991), Institutum Carmelitanum (Roma 1991).

AAVV., La mistica del siglo XXI, Centro Internacional de Estudios Misticos, Editorial
Trotta (Madrid 2002).

AAVV,, Mistica e mistica carmelitana, Libreria Editrice Vaticana (Citta del Vaticano
2002).

AAVV,, Mistico e profeta. San Giovanni della Croce nel IV Centenario della sua
morte, Teresianum (Roma 1991).

AAVV.,, Mystique et continence, DDB (Paris 1952).

AAVV,, San Juan de la Cruz and Fray Luis de Ledn. International Symposium. Noy-
ember 14-16,71991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993),

AAVV, San Juan de la Cruz: Didlogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976).

AAVV, Sanjuanistica. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmeli-
tarum Discalceatorum (Roma 1943).

AAVV, Simboli e Mistero in San Giovanni della Croce, Teresianum (Roma 1991).

AAVV, Simposip sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresiano-
Sanjuanista (Avila 1986).

342



AAVV, I Simpqsr’o sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresiano-
Sanjuanista (Avila 1989).

ACKERMAN, JANE, «El ensanchamiento del alma: la doctrina de San Juan de la
Cruz y Santa Teresa de Jests sobre el efecto de la gracia en el almay, en SanjCruz
Zi([1991) p.9-22.

ADEODATO DI SAN GIUSEPPE, «San Giovanni della Croce e S. Teresa del Bambino
Gestiven AAVV. (coord. E. Pacho), San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia. Docu-
mentacion relativa a la declaracién oficial, Teresianum (Roma 1991) p. 470-482.

ALONSO MIGUEL, ALVARO, «Aproximaciones recientes a la poesia de San Juan
de la Cruz», en AAVV,, Il Simposio sobre San Juan de la Cruz, p. 135-154.

ALONSO, DAMASO, La poesia de San Juan de la Cruz (Desde esta ladera), Aguilar
(Madrid 42 1966).

ALONSO, PAULING, «San Juan de la Cruz en el sistema de espiritualidad de San
Pablo de la Cruz», en AAVV., Dottore mistico..., o.c., p. 311-346.

ALVAR LOPEZ, MANUEL, «La Palabra trascendida de San Juan de la Cruz, en
AAVV,, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 207-234.

ALVAREZ BOLADO, ALFONSO, «En medio y a las afueras de la sociedad secula-
rizada: mistica y secularizacién», en ACTAS vol. 3 p. 249-276.

ALVAREZ SUAREZ, ANIANO, Dialogando con Fray Juan de la Cruz, Monte Car-
melo (Burgos 1988).

— voz «caridad teologal» en DicSJC p. 277-286.

ALVAREZ, TOMAS, «El futuro de nuestro pasado. Teresa de Jesus y la seduccion de
los misticos», en AAVV.,, La mistica del siglo XXI, o.c., p. 191-201.

— «Jerénimo Gracian, pionero de las misiones teresianasy, en AAVV., «Herencia
histérica y dinamismo evangelizador, a.c., p. 29-49.

— «La madre Teresa habla de fray Juan de la Cruz. Repertorio de textos teresianos
sobre el santo», en AAVV,, Experiencia y pensamiento..., 0.c., p. 401-459.

— «Los amores de Teresa de Jests en la novela de José Luis Olaizola», en Mont-
Carm 101 (1993) p. 85-92.

— Numerosas voces del DicT) («desposorio espiritualy p. 493-505, etc.).

— Teresa de Jesus. Obras Completas, Monte Carmelo (Burgos 1997).

ANDIA, ISABEL DE, «La teologia mistica de San Dionisio», en ACTAS vol. 3 p. 97-126.

ANDRES MARTIN, MELQUIADES, «La teologia en Salamanca durante los estudios
de San Juan de la Cruz (1560-1570)», en AAVV,, Juan de la Cruz, espiritu de
llama..., o.c., p. 213-230.

— San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Ediciones Temas de hoy (Madrid
1996).

ANTOLIN, FORTUNATO, «Los superiores de la congregacion y San Juan de la
Cruz», en AAVV,, Mistico e profeta..., 0.c., p. 567-597.

ARANGUREN, JOSE LUIS, San Juan de la Cruz, Jicar (Madrid 1973).

— «San Juan de la Cruz» en Estudios literarios, Gredos (Madrid 1976) p. 9-92.

AROSTEGUI, LUIS, voz «Experiencia mistica» en DicSJC p. 591-612.

343



ASIN PALACIOS, MIGUEL, Huellas del Islam. Santo Tomds de Aquino, Turmeda,
Pascal, San Juan de la Cruz, Espasa-Calpe (Madrid 1941).

— Sadilies y alumbrados, Hiperion (Madrid 1990).

AVILES FERNANDEZ, MIGUEL, «San Juan de la Cruz y el erasmismo» en ACTAS
vol. 2 p. 99-117.

BALDEON, ALFONSO, voz «Buisqueda de Dios» en DicSJC p. 229-238.

BALLESTERO, M., Juan de la Cruz: de la angustia al olvido, Ediciones 62 (Barce-
lona 1977).

BALTHASAR, HANS URS VON, «Juan de la Cruzy, en Gloria. Una estética teoldgi-
ca, vol. 3. Estilos laicales, Encuentro (Madrid 1987) p. 117-178.

— Ensayos teoldgicos |. Verbum Caro, Cristiandad (Madrid 1964).

— Estados de vida del cristiano, Encuentro (Madrid 1994).

— Gloria. Una estética teoldgica. 7 vol., Encuentro (Madrid 1985-1989).
— Solo el amor es digno de fe, Sigueme (Salamanca 32 ed. 1990).

— Sponsa Verbi, Cristiandad (Madrid 1964).

— Teodramatica vol.2, Encuentro (Madrid 1992),

~ «Teologfa y santidad» en Communio 6 (1987) p. 486-494.

BARSOTTI, DIVO, La teologia spirituale di San Giovanni della Croce, Rusconi (Mi-
lano 1990).

BARUZI, JEAN, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mistica, Junta
de Castilla y Ledn (Valladolid 1991).

BEINERT, WOLFANG, Diccionario.de Teologia Dogmadtica, Herder (Barcelona
1990).

BENASSAR, BARTOLOME, «Recepcion y audiencia de Juan de la Cruz en Fran-
cian, en ACTAS vol. 2 p. 395-403.

BENGOECHEA, ISMAEL, La felicidad en San Juan de la Cruz, Miriam (Sevilla 1988).

— San Juan de la Cruz y la mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998) p. 156-158.

— San Juan de la Cruz y la Virgen, Miriam (Sevilla 1990).

BERNARD, Charles A., Theologie symbolique, Tecui (Paris 1978).

BLOMMESTIIN, HEIN, «Discovering de self and the World through the eyes of God.
A selective reading of the Spiritual Canticle», en StSpir 3 (1993) p. 173-199.

BOBES NAVES, M2 DEL CARMEN, «La lirica de san Juan de la Cruz», en Poesia y
teologia, Monte Carmelo (Burgos 1990) p. 127-161.

— «lLecturas del Cantico Espiritual desde la estética de la recepciony, en AAVV,,
Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 15-51.

BOCOS, FLORENTINO, «Las criaturas en el proceso espiritual de San Juan de la
Cruz», en Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 581-596.

BORD, ANDRE, «La influencia de Juan de la Cruz sobre San Francisco de Sales y
Santa Juana de Chantaly, en San/Cruz 10 (1994) p. 155-172.

— «Le rayonnement de Jean de la Croix au XVlle siecle frangaisy, en AAVV,, Mistico
e profeta..., o.c., p. 419-459.

— Les amours chez Jean de la Croix, Beauchesne (Paris 1998).

344



— Plotin et Jean de la Croix, Beauchesne (Paris 1996).

BORRIELLO, LUIGI, «Influsso e presenza nella spiritualita italiana», en AAVV., Mis-
tico e profeta..., o.c., p. 461-479.

BOUSONGO, C., Teoria de la expresion poética, Gredos (Madrid 62 edic. 1976).

BRANDLE, FRANCISCO, Biblia en san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990).

— «lLa fe que se hace vida. La fe en el evangelio de Juan y la experiencia del misti-
cow, en RevEspir 54 (1995) p. 523-543.

CADRECHA, M. A., San Juan de la Cruz. Una eclesiologia de amor, Monte Carme-
lo (Burgos 1980).

CAPANACGA, VICTORINO, San Juan de la Cruz. Valor psicolégico de su doctrina,
Premio de la universidades espariolas en el Certamen del 1V Centenario del
nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942 (Madrid 1950).

CASERO, JUAN, «El Espiritu Santo, agente principal en la direccién del alma (Estu-
dio a partir de San Juan de la Cruz)», en TeolEsp 23 (1979) p. 131-180.

CASTANO MORENO, MARIA PURIFICACION, «El simbolismo animal en el Canti-
co Espiritual de San Juan de la Cruzy, en SanjCruz 8 (1999) p: 235-253.

CASTELLANO CERVERA, JESUS, «Experiencia del misterio litdrgico en San juan
de la Cruz», en AAVV., Experiencia y pensamiento..., 0.c., p. 113-154.

— «Mistica bautismal. Una pdgina de san Juan de la Cruz a la luz de la tradiciény,
en AAVV. San Juan de la Cruz: Didlogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p.
127-144.

- «lLa preghiera sacerdotale di Gesti nei Santi dei Carmelo», en RivVitSpir 43
(1990) p. 286-293.

CASTRO, GABRIEL, «Llama del amor viva», en AAVV,, Introduccion a la lectura de
San Juan de la Cruz, o.c., p. 493-529.

— «Llama del amor viva. Poema del amor, el tiempo y la muerte», en MontCarm
99 (1991) p. 445-476.

— «El simbolismo en el lenguaje», en Teresa de Jesds 36 (1988) p. 19-26.

— «ll simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesu e in San Giovan-
ni della della Cracey, en AAVV.,, Mistica e mistica carmelitana, o.c., p. 177-221.
CASTRC, SECUNDINO, Cristo, vida del hombre (El camino cristolégico de Teresa

confrontado con el de Juan de la Cruz), EDE (Madrid 1991).

— Cristologia teresiana, EDE (Madrid 1978)

— «Dios, exigencia y plenitud del hombre», en AAVV., Antropologia de San Juan de
la Cruz, o.c., p. 85.

— «El amor como apertura trascendental del hombre en san Juan de la Cruzy, en
AAVV,, San Juan de la Cruz: Didlogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p.
93-125.

— Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986).

— «Jesucristo en la mistica de Teresa y Juan de la Cruz» en AAVV,, Mistico e profe-
ta...;/0.¢;, pi179-210.

~ «la experiencia de Cristo: foco central de la mistica», en AAVV., Experiencia y
pensamiento..., 0.c., p. 169-194.

345



— «San Juan de la Cruz. El camino de lo inefable», en AAVV,, Introduccion a San
Juan de la Cruz, o.c., p. 91-102.

— Voz «Noche oscura del almay en DicSJC p. 1033-1062.

CEA, EMETERIO G. DE, «Teologia y mistica: Santo Tomas y San Juan de la Cruzy,
en AAVV,, Dottore mistico..., o.c., p. 211-233

CELAYA, GABRIEL, «La poesia de vuelta en San Juan de la Cruzy, en AAVV.,, Explo-
racién de la poesia, Seix Barral (Barcelona 1972) p. 89-122.

CEPEDA ADAN, JOSE, «La antropologia del Espiritu en Juan de la Cruzy, en AC-
TAS vol. 3 p. 127-154.

— «La Castilla que vivié San Juan de la Cruzy, en AAVV,, Antropologia de San Juan
de la Cruz, o.c., p. 7-21.

CERNUDA, LUIS, «Ires poetas cldsicos», en Prosa Completa, Seix Barral (Barcelo-
na 1975) p. 758.

CIPRIANI, NELLO, «l’'uomo spirituale in S. Agostino e S. Giovanni della Crocey, en
AAVV,, Dottore mistico..., 0.c., p. 131-150.

CLAUDIO DE JESUS CRUCIFICADO, «Influencia y desarrollo de la autoridad y
doctrina de San Juan de la Cruz hasta las controversias quietistas» en AAVV., San
Juan de la Cruz. Doctor de la Iglesia. Documentacion..., o.c., p. 483-518.

CONTRERAS MOLINA, FRANCISCO, «El Cantar de los Cantares y el Cantico Es-
pirituaby, en SanjCruz 9 (1993) p. 27-73.

COSSIO, J. M. de, «Rasgos renacentistas 'y populares en el Cantico espiritual de
san Juan de la Cruz» en Escorial 25 (1942) p. 205-228.

CRISOGONO DE JESUS, Compendio de Ascética y mistica, Ediciones de Espiri-
tualidad (Madrid 1949).

— San Juan de la Cruz. El hombre, el doctor, el poeta, Labor (Barcelona 1935).

— San Juan de la Cruz. Su obra cientifica ylfiterarfa, Editorial Mensajero de Santa
Teresa y de San Juan de la Cruz, 2 vol. (Avila 1929).

— «Introduccion al estudio de la filosoffa en el misticismo de san Juan de la Cruz»
en RevEspir T (1942) p. 231-240.

- «Vida de San Juan de la Cruz», en Vida y obras de san Juan de la Cruz, BAC
(Madrid 102 ed. 1978) p. 23-340.

CUEVAS GARCIA, CRISTOBAL, «El Bestiario simbélico en el Cantico Espiritual
de San Juan de la Cruz», en AAVV,, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p.
181-203.

— «Estudio literarion, en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz,
0.6, 0. 125-200;

— «La literatura, signo genérico. La literatura como signo de lo inefable: el género
literario de los libros de San Juan de la Cruz», en AAVV,, En torno a San Juan de
la Cruz, o.c., p. 23-56.

— «Poesias» en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz, o.c., p.
283-313.

— «San Juan de la Cruz y la trasgresion de la norma expresiva» en ACTAS vol. 1 p.
49-73,

346



CUGNO, ALAIN, Saint Jean de la Croix, Fayard (Paris 1979).

CHEVALLIER, PHILIPE, «Le Cantique spirituel de saint Jean de la Croix a-t-il été
interpolé? » BullHisp 24 (1922) p. 307-342.

DANIELOU, JEAN, «Mystique de la ténebre chez Grégoire de Nysse», en DicSp
p. 1872-1875.

— Platonisme et théologie mystique, Aubier (Paris 1944).

DE RUBI, BASILI, «Mistica sanjuanista y sus relaciones con la escuela franciscanay,
en Estfrancisc 52 (1951) p. 77-96.

DIDIER, HUGUES, «San Juan de la Cruz como consumatum est de la Biblia en la
historia de la latinidad cristiana», en ACTAS vol. 3 p. 339-349.

DIEZ, MIGUEL ANGEL, Lecturas medievales de san Juan de la Cruz, Monte Car-
melo (Burgos 1999).

— «Nueve Romances. Glosa biblica», MontCarm 99 (1991) p. 477-555.

— Pablo en Juan de la Cruz. Sabiduria y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos
1990).

= Y el hombre Dios seria, Monte Carmelo (Burgos 1992).

DOMINGUEZ LOPEZ, CHARO, «El dinamismo de la voluntad en San Juan de la
Cruz. Aproximacion léxica», en ACTAS vol. 1. p..325-337.

DONAZAR, ANSELMO, £l hombre de las insulas extrafias, Monte Carmelo-El Car-
men (Burgos 1985).

— La Cierva vulnerada. Retorno de Teresa de Jesds, Ediciones El Carmen (Vitoria
1982).

— Principio y fin de una reforma. Una revolucidn religiosa en tiempos de Felipe II.
La reforma del Carmen y sus hombres, Guadarrama (Bogotd 1968).

= San Juan de la Cruz y el Verbo encarnado, Ediciones El Carmen (Vitoria 1998).

DOROTEO DE LA SAGRADA FAMILIA, Didlogos Misticos sobre la «Subida del
Monte Carmeloy, Luis Gili (Barcelona 1942).

DUVIVIER, ROGER, Le dynamisme existentielle dans la poésie de Jean de la Croix,
Didier (Paris 1973).

EDMONDO MARIA DELLA PASSIONE, «ll Monte di San Giovanni della Croce»
en AAVV,, Sanjuanistica. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis
Carmelitarum Discalceatorum (Roma 1943) p. 3-24.

EFREN DE LA MADRE DE DIOS / STEGGINK, OTGER, Santa Teresa y su tiempo.
3 voltimenes. Biblioteca Salmanticense, Col. Estudios n® 54 (Salamanca 1984).

—~ Tiempo y vida de San Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1992).

— Tiempo y vida de Santa Teresa, BAC (Madrid 32 ed.1996).

= «Dos maestros y una misma doctrina», en SanjCruz 2 (1984) p. 77-90.

— «La esperanza segdn San Juan de la Cruz» en RevEspir 7 (1942) p. 255-281.

— La herencia teresiana, EDE (Madrid 1975).

~ San Juan de la Cruz y el misterio de la Santisima Trinidad en la vida espiritual,
Universidad de Salamanca (Zaragoza 1947).

347



— «Teresa de Jests y Juan de la Cruz. Antagonismo somdtico y Simbiosis espiritual»,
en Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 319-341.

EGAN, KEITH J., «The Biblical imagination in the Living Flame of Love», en Juan de
la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 507-521.

EGIDO, TEOFANES, «Contexto histérico de San Juan de la Cruzy, en RUIZ, F. (c),
Experiencia y pensamiento..., o.c., p. 335-378.

— «Claves historicasy, en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz,
0.c., p. 59-124.

— «San Juan de la Cruz: de la hagiografia a la historia», en AAVV., Juan de la Cruz,
espiritu de llama..., o.c., p. 7-22.

ELIZALDE, IGNACIO, «San Juan de la Cruz: simbolismo metaféricoy, en ACTAS
vol. 1 p. 295-308.

ESQUERDA BIFET, JOAN, «Dimensién misionera de la contemplacién en San
Juan de la Cruz», en AAVV,, Dottore mistico..., o.c., p. 379-400.

EULOGIO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, La transformacion total del alma en Dios,
segtin San Juan de la Cruz, Universidad Pontificia de Salamanca, EDE (Madrid
1963).

— «Principios teolégicos fundamentales de la doctrina teresiana», en RevEspir 87-
89 (1963) p. 526.

FERNANDEZ DE MENDIOLA, DOMINGO A., «Opcion misional de la congrega-
cién italiana, siguiendo el espiritu de Santa Teresa y la llamada de los Papasy,
en AAVV,, «Herencia histérica y dinamismo evangelizador, en MontCarm 101
(2002) p. 141-204.

FERNANDEZ MARTIN, LUIS, «El Colegio de los Jesuitas de Medina del Campo en
tiempo de Juan de Yepesy, €n AAVV., Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c.,
p. 41-61.

FORTES, ANTONIO. «Fecha de composicion del «CdnticoB» de san Juan de la
Cruz» MontCarm 107 (1999) p. 39-76.

FLOREZ FLOREZ, RAMIRO, «Razdn mistica: la experiencia de la interioridad en
San Juan de la Cruz y San Agustiny, en AAVV,, Il Simposio sobre San Juan de la
Cruz, o.c., p. 159-200.

FORESTI, FABRIZIO, «Le radici bibliche della Salita del Monte Carmelo di S. Gio-
vanni della Croce», Carmelus 28 (1981) p. 226-255.

FRADEJAS LEBRERO, J., «Sobre los romances de San Juan de la Cruz» en AAVV,,
Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 53-68.

GABRIELLE DI SANTA MADDALENA, San Giovanni della Croce, Dottore
dell’Amore divino, Edixioni di Vita Cristiana (Firenze 22 ed. 1943).

GAITAN, JOSE DAMIAN, «Conocimiento de Dios y sabiduria de la fe en San Juan
de la Cruz», en AAVV,, Experiencia y pensamiento..., o.c., p. 257.

— «San Juan de la Cruz: en torno a Subida y Noche. Su relacién con el poema
Noche oscuray, en AAVV,, Introduccién a San Juan de la Cruz, o.c., p. 77-90.

— «Subida del Monte Carmelon en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de
la Cruz, o.c., p. 361-399.

348



— «Subida del Monte Carmelo y Noche oscura» en AAVV,, Mistico e profeta...,
0.c., p. 17-53.

— Voz «aniquilaciény, en DicSJC p. 111-116.

GARCIA LAZARO, EUTIQUIO, «Cristo en la mistica de San Juan de la Cruz», en
Juan de la Cruz, espiritu de llama... o.c., p. 687-704.

GARCIA MUNOZ, FLORENCIO, Cristologia de San Juan de la Cruz, FUE (Madrid
1982).

GARCIA ORDAS, ANGEL MARIA, La persona divina en la espiritualidad de Santa
Teresa, Teresianum (Roma 1967).

GARCIA ORO, JOSE, La reforma de los religiosos esparioles en tiempo de los Reyes
Catdlicos, Instituto Isabel la Catdlica (Valladolid 1969).

— «Observantes, recoletos, descalzos: la monarquia catélica y el reformismo reli-
gioso del siglo XVI» en ACTAS vol. 2 p. 53-97.

GARCIA PALACIOS, JOAQUI‘N «Léxico de «luz» y «calor» en Llama del Amor
vivan, en Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 383-411.

GARCIA, CIRO, éAddnde te escondiste? La busqueda de Juan de la Cruz, Monte
Carmelo (Burgos 1999).

— «El Cantico Espiritual. Poema nupcialy, en MontCarm 99 (1991) p. 399-424.

— La Mistica del Carmelo, Monte Carmelo (Burgos 2002).

— «La mistica nella scuola carmelitana», en AAVV,, Mistica e mistica carmelitana,
9.€.,.p: 1691135,

— «San Juan de la Cruz entre la escoldstica y la nueva teologia», en AAVV., Dottore
mistico..., 0.c., p. 91-130.

~ Teologfa espiritual contempordnea. Corrientes y perspectivas, Monte Carmelo
(Burgos 2002).

- Voz «Antropologfa sanjuanista», en DicSJC p. 123-142.

GARCIA, FELIX, «San Juan de la Cruz y la Biblia» en RevEspir 7 (1942) p. 372-388.

GARRIDO, PABLO MARIA, Fl solar carmelitano de San Juan de la Cruz. La antigua
provincia de Castilla (1416-1839), BAC (Madrid 1996).

— «El solar carmelitano de San Juan de la Cruz. La provincia de Castilla desde sus
origenes hasta los tiempos del santoy, en AAVV,, Juan de la Cruz, espiritu de
llama..., o.c., p. 85-110.

— San Juan de la Cruz y Francisco de Yepes, Sigueme (Salamanca 1989).

GIORDANO S. / PAOLICCI, C., Nicolé Doria. Itinerari economici, culturali, re-
ligiosi nei secoli XVI-XVII tra Spagna, Genova e ['Europa. Institutum historicum
teresianum, Studia 7 (Roma 1996).

GIOVANNA DELLA CROCE, «Semantica della parola. Il linguaggio mistico di San Gio-
vanni della Croces, en AAVV., Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 493-505.

GONZALEZ CUENCA, JOAQUIN, «Un aprendido canto: la Tradicion en la técni-
ca poética de San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 1 p. 211-212.

GONZALEZ DE CARDEDAL, OLEGARIO, «Introduccién» en ACTAS vol. 3 p. 11-16.

— «Memoria, misterio y mistica en San Juan de la Cruzy, en ACTAS vol. 3 p.
429-453.

349



GONZALEZ Y GONZALEZ, NICOLAS, «Fray Juan de la Cruz, confesor de La En-
carnacién en Avilay, en Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 231-248.
GOYA, BENITO, «S. Giovanni della Croce e le psicologie della trascendenza», en

AAVV,, Dottore mistico..., 0.c., p. 419-450.

GUERRA, AUGUSTO, «Un camino de didlogo para el encuentro de San Juan de la
Cruz con el mundo moderno», en AAVV., Antropologia de San Juan de la Cruz,
0.C., p: 117-135.

- «lLa experiencia universal de noche oscura» en IgleViva 167 (1992) p. 459-473.

GUERRA, SANTIAGQO, «San Juan de la Cruz y la teologia mistica en el siglo XX»,
en ACTAS vol. 3 p. 177-194.

GUILLEN, JORGE, «San Juan de la Cruz o lo inefable mistico», en AAVV, Lenguaje
y poesia, Revista de Occidente (Madrid 1972) p. 73-110.

GUILLEN, JOSE, «La poética en el Cantico Espiritualy, RevEspir 1 (1942) p. 438-447.

GUILLET, LOUIS, Nuit de lumiére, Maison Mame (Tours 1969).

HAMILTON, ALASAIR, Heresy and Mysticism in Sexteenth-Century Spain: The
Alumbrados, James Clarke (Cambridge 1992).

HARO IGLESIAS, MIGUEL F, «La noche del sufrimiento. Interpretacion simbdlica de
la vida y sus crisis seg(in San Juan de la Cruz» en SanjCruz 6 (1990) p. 61-77.

— voces «deseosy, Afectosy, «apetitos» en DicSJC.

HATZFELD, H., Estudios literarios sobre mistica espanola, Gredos (Madrid 22 edic.
1968).

HERRAIZ, MAXIMILIANO, «Del Dios del riesgo al riesgo de «hacerse» hombre»,
en Juan de la Cruz, espiritu de llama.«., o.c., p. 657-671.

~ «El riesgo de ser constructores del propio destino», en AAVV,, Antropologia de
San Juan de la Cruz, o.c., p-114.

— «ll carattere specifico della mistica di Teresa di Gesti e di Giovanni della Croce,
en AAVVY,, Mistica e mistica carmelitana, o.c., p. 116-152.

— «la oracion, experiencia teologaly, en AAVV,, Experiencia y pensamiento..., 0.c.,
p. 195-224.

— «Llama de amor viva. Consagracién de un mistico y un te6logo» en AAVV., Mis-
tico e profeta..., o.c., p. 81-113,

— «San juan de la Cruz: el amor insaciable», en AAVV.,, Introduccién a Sar Juan de
la Cruz, o.c., p. 116-117.

— «Teresa de Jes(s, experiencia trinitariay, en MontCarm 109 (2001) p. 3-34.

JAVIERRE, JOSE MARIA, Juan de la Cruz, un caso limite, Sigueme (Salamanca
1992) p. 15.

JENNINGS, ELIZABETH, Every changing shape, André Deutsch (London 1961).

JIMENEZ DUQUE, BALDOMERO, «Experiencia y teologiay en ACTAS vol. 3 p-
155-176.

— Juan de la Cruz. Camino y mensaje, Institucion Gran Duque de Alba (Avila 1987)
p-1i55.

— «La pedagogia de San Juan de la Cruz» en RevEspir 1 (1942) p. 309-331.

— «Noticia amorosa», en SanjCruz 12 (1993) p. 211-236.

350



— San Juan de la Cruz. Figura y mensaje, San Pablo (Madrid 2000).

— «Significado de una reforma, en LetrDeus 12 (1982).

JIMENEZ LOZANO, JOSE, «El hombre sin atributos», en ACTAS vol. 2 p. 19-32.

— Bloc de Notas, en Vida Nueva n? 923, 9 de marzo de 1974, p. 29.

JIMENEZ MELIA, JOSEP, «las subidas cavernas de la piedra». La Mistica de sant
Joan de la Creu, una mistica de cristificacié (tesis doctoral), Facultat de Teologia
de Catalunya (Barcelona 1997).

JOHNSON KURUPPASSERY, MANUAL, The nupcial symbolism in the Cantico Es-
piritual of San Juan de la Cruz, Tesina de licenciatura, Facultad de Teologia del
Norte de Espana (Burgos 2001).

JUAN DE JESUS MARIA, «Le amaré tanto como es amada. Estudio positivo sobre
la igualdad de amor del alma con Dios en las obras de San Juan de la Cruz» en
EphCarm 6 (1955) p. 3-103.

JUAN JOSE DE LA INMACULADA CONCEPCION, La psicologia de San Juan de la
Cruz, Edit. Sagrado Corazoén de Jests (Santiago de Chile 1944).

JUAN PABLO Il (WOJTYLA, KAROL), La fe segan San Juan de la Cruz, BAC minor
53, EDICA (Madrid 1979).

— «Carta Apostélica de su santidad Juan Pablo Il» en San Juan de la Cruz. Boletin
del IV centenario de su muerte n2 7-8, 14 feb/14 abr (Sevilla 1991).

JUNG, C. G. H hombre y sus simbolos, Caralt (Barcelona 1984).

KRINEN, JEAN, «Du nouveau sur Thomas de Jésus, L'avenement de la mystique del
lumiéres en Espagne (1601-1607)» en BullHisp 64bis (1962) p. 113-135.

KUMBLOLICKAL AUGUSTINE, JOSE, La unién con Dios en san Juan de la Cruz
y san Francisco de Sales. Estudio comparativo de su propuesta doctrinal, Monte
Carmelo (Burgos 2002).

LANGELLA, SIMONA, «Baruzi, Maritain, Morel: tres lecturas acerca de la mistica
sanjuanista», en E/Bas 21 (1996) p. 5-21.

LARA GARRIDO, JOSE, «La mirada divina y el deseo. Un simbolo complejo en san
Juan de la Cruz», en AAVV.,, Simposio sobre san Juan de la Cruz, o.c., p. 69-97.

LARRANAGA; VICTORIANO, «San Ignacio de Loyola y san Juan de la Cruz: con-
vergencias y divergenciasy, RevEspir 15 (1956) p. 261-276.

LASSA, ENRIQUE, «Conferencias. Semana Sanjuanista de Ubeda en 1983», en
SanjCruz 1 (1983) p. 17-73.

LAZARO CARRETER, FERNANDO, «Poética de San Juan de la Cruz», en ACTAS
vol. 1 p. 25-45.

LOBATO, ABELARDO, «Presencia de San Juan de la Cruz en la filosofia moderna,
en AAVV,, Dottore mistico..., 0.c., p. 451-480.

LOPEZ BARALT, LUCE, «El Cantico Espiritual o el jibilo de la unién transformante» en
AAWV,, San Juan de la Cruz and Fray Luis de Leén. International Symposium. Novem-
ber 14-16,1991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993) p. 145-189.

— Huellas del Islam en la literatura espanola, Hiperién (Madrid 1989).
351



— «Los lenguajes infinitos de san Juan de la Cruz en Ibn ‘Arabi de Murcia» en
AAVV,, Actas del VI Congreso Internacional de Hispanistas, Toronto University
(Toronto 1980) p. 173-177.

— San Juan de la Cruz y el Islam, Hiperién (Madrid 1990).

LOPEZ CASTRO, ARMANDO, «El viaje al corazon de la nada: Eckhart y Juan de
la Cruz», en SanjCruz 23 (1999) p 5-21.

- «Hacia una espiritualidad erética en San Juan de la Cruz», MontCarm 104
(1996) p. 53-73

LOPEZ DIAZ-OTAZU, ANA MARIA, Aproximacién a san Juan de la Cruz de la
mano de santa Teresa, Narcea (Madrid 1990) p. 154-168.

LOPEZ GARCIA, MARIA ANGELES, «El léxico nupcial en los escritos de juan de la
Cruz», en ACTAS vol. 1 p. 339-351.

LUCIEN MARIE DE S. JOSEPH, «Expérience mystique et expresion symbolique
chez Saint Jean de la Croix», en AAWV,, La polarité du symbole, Etudes Carmeli-
taines (Paris 1960) p. 20-51.

— l'expérience de Dieu. Actualité du message de Saint Jean de la Croix, Cerf (Paris
1968).

MAAS, FRANS, «Eshatologie bei Johannes vom Kreuz», en AAVV,, Juan de la Cruz,
espiritu de llama..., o.c., p. 761-780.

MALATIC, ATANASIO C., «In Cristo tutte le cose: Cristo nella mistica sanfrances-
cana e sangiovannista», en AAVV., Dottore mistico..., 0.c., p. 186.

MANCHO DUQUE, M? JESUS, «Antitesis dinamicas de la Noche oscuray, en Juan
de la Cruz, espiritu de llama..., 0.c., p: 369-382.

— Fl simbolo de la Noche en San Juan de'la Cruz. Estudio léxico-semdntico, Univer-
sicdlad de Salamanca (Salamanca 1982).

— «Notas sobre arcaismos en el Cantico Espiritualy, en SanjCruz 20 (1997) p.
225-240.,

— Palabras y simbolos en San Juan de la Cruz, FUE (Madrid 1993).

— Recursos léxico-semdnticos en los escritos de san Juan de la Cruz, Centro Inter-
nacional Teresiano-Sanjuanista (Avila 1988).

MANERO SOROLLA, MARIA PILAR, «Ana de Jestis y Juan de la Cruz: perfil de una
relacién a exameny, en BolMenPel 70 (1994) p. 5-53.

MARCOS MARTIN, ALBERTO, «San Juan de la Cruz y su ambiente de pobreza»
en ACTAS vol. 2 p. 143-184.

MARITAIN, JACQUES, «Saint Jean de la Croix praticien de la contemplationy, en
FtudCarm 16 (1931) p. 61-109.

~ Distinguir para unir los grados del saber, Club de Lectores (Buenos Aires 1968).

MARTIN PORTALES, JOSE MANUEL, «Colin P Thompson, una revisién del san-
juanismon, SanjCruz 33 (2004).

- «Jean Baruzi y el problema de la experiencia mistica» en SanjCruz 9 (1993) p.
117=132.

— «Mistica y expresion (ante un estudio sanjuanista de Miguel Norbert-Ubarri» en
SanjCruz 30 (2003) p. 197-225.

352



MARTINEZ GONZALEZ, EMILIO J., Tras las huellas de Juan de la Cruz. Nueva
biograffa, EDE (Madrid 2006).

MAS ARRONDO, ANTONIO, Acercar el cielo. Itinerario espiritual con Teresa de
Jests, Sal Terrae (Santander 22 ed. 2004).

— El hombre en Cristo y Cristo en el hombre. Andlisis teoldgico de las VIl Moradas
en los escritos de Santa Teresa de Jesus, Facultad de teologia del Norte de Espana
(Burgos 1993).

— Tgresa de Jests en el matrimonio espiritual, Institucién Gran Duque de Alba
(Avila 1993).

MAS LACABE, EUGENIO «Contferencias sanjuanistas. X Semana sanjuanista de
Ubeday, en San Juan de la Cruz... pdjaro solitario, Carmelo Teresiano (Ubeda
1988) p. 33-45.

MATANIC, A., In Cristo tutte le cose: Cristo nella mistica sanfrancescana e sangio-
vannista, en AAVV., Doctore Mistico..., o.c., p. 183-198.

MATHEW, IAIN, El impacto de Dios. Claves para una lectura actual de San Juan de
la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2001).

— The Knowledge and Consciousness of Christ in the light of the Writings of St. John
of the Cross (tesis doctoral inédita) University of Oxford 1991.

MEJIA, RAFAEL, Carmelos de Francia (1604-1990), Monte Carmelo (Burgos 1992).

MERI CUCART, CONCEPCION, «Uni6n con Dios, dinamismo psicoldgico-espiri-
tual en San Juan de la Cruz», en SanjCruz 39 (2007) p. 91-141.

MIALDEA BAENA, ANTONIO JOSE, «Algunas cuestiones sobre san Juan de la Cruz
y el canon de la literatura espanolay, en SanjCruz 30 (2002/I) p. 161-193.

MONTANER, EMILIA, «Tras las huellas de fray Juan: las informaciones de Sala-
manca», en ACTAS vol. 2 p. 457-472.

MORALES, JOSE LUIS, El Cantico Espiritual de San Juan de la Cruz: su relacién con
el Cantar de los Cantares y otras fuentes literarias, EDE (Madrid 1971).

MOREL, GEORGES, Le sens de ['existence selon Saint Jean de la Croix, 3 vol., Au-
bier (Paris 1960-1961).

MORENO VILLA, JOSE, «Linea poética de San Juan de la Cruz y cardcter de sus
palabras», en AAVV,, En torno a San Juan de la Cruz, o.c., p. 171-1 82.

MORIONES, ILDEFONSO, Ana de Jests y la herencia teresiana. ¢Humanismo cris-
tiano o rigor primitivo? Teresianum (Roma 1968).

— H Carisma carmelitano. Estudio sobre los origenes, Edizioni del Teresianum
(Roma 1972),

— El Carmelo teresiano y sus problemas de memoria histérica, Ediciones El Carmen
(Vitoria 1997).

MOSIS, RUDOLF, Der Mensch und die Dinge nach Johannes vom Kreuz, Echter
Verlag (Wiirzburg 1964).

NAVARRO, ALEJO, Al paso de Dios, al paso del hombre. Pedagogia de la experien-
cia cristiana en San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2000).

NIETO JIMENEZ, LIDIO, «La Naturaleza en el Cdntico Espiritualy, en AAVV,, Sim-
posio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 153-173.

353



NIETO, JOSE CONSTANTINO, Mistico, poeta, rebelde, santo: en torno a San Juan
de la Cruz, Fondo de Cultura Econémica (Madrid-México 1982).

— San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988).

NORBERT UBARRI, MIGUEL, Las categorias de espacio y tiempo en san Juan de la
Cruz. La articulacion de lo inefable, Editorial de Espiritualidad (Madrid 2002).

OFILADA MINA, MACARIQ, San Juan de la Cruz. El sentido experiencial del cono-
cimiento de Dios. Claves para un acercamiento filoséfico al santo Doctor, Monte
Carmelo (Burgos 2002).

OLAIZAOLA, JOSE LUIS, Los amores de San Juan de la Cruz, Edic. Martinez Roca
(Barcelona 1999).

O'REILLY, TERENCE, O'REILLY, TERENCE, «La figura de Aminadab en los escritos
de San Juan de la Cruz», en SanjCruz 31-32 (2003) p. 187-196.

— «San Juan de la Cruz y la lectura de la Biblia: el romance Encima de las corrien-
tes», en ACTAS vol. T p. 221-231.

OROZCO, EMILIO, Poesia y mistica, Guadarrama (Madrid 1954).

- «Simbolismo mistico y poético: su identificacion y alcance en Juan de la Cruz»,
en AAVV,, En torno a San Juan de la Cruz, o.c., p. 183-191.

PACHO, ALBERTO, voz «San Agustin y SJC» en DicSJC p. 41-46.
— voz «San Gregorio Magno» en DicSJC p. 710-712.

PABLO MAROTO, DANIEL DE, «Dimension histérica de San Juan de la Cruz» en
AAWV,, Mistico e profeta..., 0.c., p. 231-267.

— «La Espana de san Juan de la Cruz», en AAVV,, Introduccion a San Juan de la
Cruz, o.c., p. 9-30.

PACHO, EULOGIO, «Cronologfa sanjuanistay en AAVV,, Introduccion a la lectura
de San Juan de la Cruz, o.c., p. 45-58.

— El Céntico Espiritual. Trayectoria histérica del texto, Teresianum (Roma 1967).

— Estudios Sanjuanistas, 2 vol., Monte Carmelo (Burgos 1997).

— Introduccion a san Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1982).

— San Juan de la Cruz. Historfa de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998).

— «Jerénimo Gracian de la Madre de Dios. Vida y obra», en AAVV,, El Padre
Gracidn, discipulo, amigo, provincial de Santa Teresa, Monte Carmelo (Burgos
1984) p. 7-57.

— «Lenguaje y mensaje» en AAVV,, Experiencia y pensamiento. .., 0.c., p. 53-81.

— Reto a la critica. Debate histérico sobre el «Cantico Espiritualy de san Juan de la
Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1988).

— San Juan de la Cruz. Cantico espiritual. Primera redaccion y texto retocado, Edi-
cién critica, Fundaciéon Universitaria Espafiola (Madrid 1981).

— San Juan de la Cruz, Cdntico Espiritual. Segunda Redaccion. Edicién critica, Mon-
te Carmelo (Burgos 1998).

— San Juan de la Cruz. Proyecto espiritual. Lectura ordenada de los textos, Monte
Carmelo (Burgos 1989).

~ San Juan de la Cruz. Temas fundamentales, 2 vol., Monte Carmelo (Burgos 1984).

354



— Vértice de la poesia y de la mistica. El Céntico Espiritual de San Juan de la Cruz,
Monte Carmelo (Burgos 1983).

— Voces diversas del DicSJC y del DicT).

PALACIOS, ISIDRO-JUAN, «Cémo podrd sobrevivir la mistica en nuestra megalé-
polis moderna» en AAVV., La mistica del siglo XXI, o.c., p. 45-74.

PAOLICCI, C. / GIORDANO S., Nicolé Doria. ltinerari economici, culturali, re-
ligiosi nei secoli XVI-XVII tra Spagna, Genova e I’Europa. Institutum historicum
teresianum, Studia 7 (Roma 1996).

PANEDAS, PABLO, «San Juan de la Cruz y fray Luis de Le6ém», en AAVV,, Dottore
mistico..., 0.c., p. 169-181.

PAZ, OCTAVIO, La Llama doble. Amor y erotismo, Seix Barral (Barcelona 1993),

PELLE-DOUEL, IVONNE, St Jean de la Croix et la nuit mystique, Ed. Du Seuil (Paris
1960).

PEPIN, FERNANDE, Noces de Feu. Symbolisme du «Cantico Espiritualy de Saint
Jean de la Croix a la lumiére du «Canticum Canticorumy, Bellarmin (Paris-Mon-
treal 1972).

PEREZ, GUMERSINDO, «Dios en su palabra. San Juan de la Cruz», en SanjCruz 3
(1987) p. 189-219.

PEREZ, JOSEPH, «Mistica y realidad histérica en la Castilla del siglo XVI», en AC-
TAS vol. 2 p. 33-52.

PERRIN, D. B., Canciones entre el alma y el esposo de Juan de la Cruz. A Herme-
neutical Interpretation, Catholic Scholars Press (San Francisco 1996).

— For love of the World. The old and new self of John of the Cross, Catholic Scholars
Press (San Francisco 1997).

PIERLUICI DI SANTA CRISTINA, dl ritorno alla giustizia originale» en AAVV,, San-
juanistica. Studia..., o.c., p. 227-255.

PIKAZA, XABIER, «Amor de Dios y contemplacién cristiana: Introduccién a San
Juan de la Cruzy, en ACTAS vol. 3 p. 51-96.

~ £l Céntico Espiritual de san Juan de la Cruz. Poesia. Biblia. Teologia, Paulinas
(Madrid 1992).

PINERO MORAL, RICARDO, «La inefabilidad mistica: oraculo para la metafisica»,
en ACTAS vol 3. p. 351-363.

PRADO ROVELLA, RICARDO, Belleza y experiencia mistica. Impulso amoroso y
experiencia estética en Santa Teresa de Jesds y San Juan de la Cruz, Monte Car-
melo (Burgos 2001).

QUERALT, ANTONIO, «Meditazione e contemplazione: Ignazio di Loyola e Gio-
vanni della Croce, due pedagogie spirituali», en AAVV., Dottore mistico..., 0.c.,
p. 235-282. J

RENAULT, E., «Le Christ dans la vie de St. thérése d’Avilay, Carmel 1 (1976) p.
22-45,

RICOEUR, PAUL, «Wonder, Eroticism and Enigma», en AAVV. (coord. Hendrik
Ruitenbeeck) Sexuality and Identity, Dell Publishing Co. (New York 1970) p.
13-24.

355



RODRIGUEZ CASADO, VICENTE, «La sociedad espanola en la época de San Juan
de la Cruz», en AAVV,, Il Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 13-32.

RODRIGUEZ, JOSE VICENTE (DE LA EUCARISTIA), «Demonios y exorcismos,
duendes y otras presencias diabdlicas en la vida de San Juan de la Cruz», en
ACTAS vol. 2 p. 295-346.

— «El tema de la Iglesia en san Juan de la Cruz», EphCarm 17 (1966) p. 368-404.

— «Escritos brevesy, en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz,
0.¢,, p. 315-360.

— «juan de la Cruz y la ecologia», en RevEspir 46 (1987) p. 109-133.

— «La denuncia profética de San Juan de la Cruz», en SanjCruz 2 (1984) p. 53-76.

~ «Magisterio oral de san Juan de la Cruzy, en RevEspir 33 (1974) p. 109-224.

— «Noche oscuray, en AAVV,, Introduccion a la lectura de San Juan de la Cruz, o.c.,
p. 401-442.

— «San Juan de la Cruz, exorcista en Avila (1572-1577)», en Juan.de la Cruz, espi-
ritu de llama..., o.c., p. 249-264.

— «San Juan de la Cruz: magisterio oral y escritos brevesy en AAVV., Mistico e pro-
feta..., o.c., p. 115-151.

— «San Juan de la Cruz: su defensa de la razon y de las virtudes humanas», en
AAVV,, Antropologia de San Juan de la Cruz; o.c., p. 50-54.

— San Juan de la Cruz, profeta, enamorado de Dios y maestro, Instituto de Espiri-
tualidad a Distancia (Madrid 1987).

RODRIGUEZ-SAN PEDRO, LUIS ENRIQUE, «La formacion universitaria de San
Juan de la Cruzy», en ACTAS vol. 2, p. 221-249,

ROLLAN, MARIA DEL SAGRARIO, Amor y deseo en San Juan de la Cruz, Monte
Carmelo (Burgos 2003).

- «Cuerpo y lenguaje como epifania en San Juan de la Cruzy en ACTAS vol. 3 p.
395-406.

— «De la fe angustiada a las ansias de amor. Séren Kierkegard y San Juan de la
Cruz», en AAW,, Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 863-881.

— «El Td como eje de distancia y aproximacion en la obra de San Juan de la Cruzy,
en AAVV,, Juan de la Cruz, espititu de llama..., o.c., p. 833-846,

- «El vaciamiento del yo: una aproximacion a la introspeccién sanjuanistay, en
AAWV., Antropologia de San Juan de la Cruz, o.c., p. 69-70.

— Extasis y purificacion del deseo (Andlisis psicolGgico-existencial de la noche en la
obra de San Juan de la Cruz), Institucion Gran Duque de Alba (Avila 1991).

ROS GARCIA, SALVADOR, «La seduccion de los misticos Teresa de Jests y Juan de
la Cruz», en AAVV,, La mistica del siglo XXI, o.c., p. 203-222.

RUANQO DE LA IGLESIA, LUCINIO (del Santisimo Sacramento), La alegria cristiana,
una clave de iniciacion en San Juan de la Cruz, Signum Christi (Avila 1990).

- «La doctrina del Cuerpo Mistico en San Juan de la Cruz», en RevEspir 3 (1944)
p. 181-211; RevEspir 4 (1945) p. 77-104 y 251-275.
RUBIO, DAVID, La Fonte. Comentario, Minerva (La Havana 1946).

356



RUIZ, ALFONSO, «La correspondencia de Gracidn con Santa Teresa vista desde
el Epistolario teresiano», en AAVV,, El Padre Cracidn, discipulo, amigo, provincial
de Santa Teresa, Monte Carmelo (Burgos 1984) p. 59-108.

RUIZ SALVADOR, FEDERICO, «Discernimiento y mediaciones», en RevEspir 38
(1979), p. 551-578.

— «Estructuras de la vida teologal», en MontCarm 88 (1980) p. 367-409.

— «Interioridad psiquica y espiritual en San Juan de la Cruz», en AAVV,, Dottore
mistico..., o:c., p. 41-68.

— Introduccion a San Juan de la Cruz. El hombre, los escritos, el sistema, BAC (Ma-
drid 1968).

— «Jesucristo: rostro humano de Dios, rostro divino del hombre», en AAVV., Antro-
pologfa de San Juan de la Cruz, o.c., p. 77.

— «Lectura integrada de los escritos de San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 3 p.
19-49,

— Metodo e strutture di antropologia sanjuanista, en AAVV., «Temi di Antropologia
teofogica», Teresianum (Roma 1981), p.403-437.

— Mistico y maestro San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986).

~ «Natura dell’esperienza mistica nella spiritualita carmelitana», en AAVV., Mistica
e mistica carmelitana, o.c., p. 11-45.

— «Ruptura y comuniény en AAVV,, Mistico e profeta..., o.c., p. 153-177.

— «San Juan de la Cruz. El mensaje» en EphCarm 19 (1968) p. 45-71.

— «San Juan de la Cruz: vision mistica y estética de un pensador original», en
AAWV,, Introduccion a San Juan de la Cruz, o.c., p. 49-61.

— «Sintesis doctrinaly en AAVV,, Introduccién a la lectura de San Juan de la Cruz,
0.c., p- 203-281.

~ «Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanista», en AAVV., Experiencia y pen-
samiento..., 0.c., p. 17-52.

~ «Vida teologal durante la purificacion interior en los escritos de San Juan de la
Cruz», en RevEsp 18 (1959) p. 341-379.

— «Vida y experiencia carmelitana en los escritos de San Juan de la Cruzy, en
AAWV,, Juan dé la Cruz, espiritu de llama..., 0.¢c., p. 673-686.

SABINO DE JESUS, Rutas de santidad, El Carmen (Vitoria 1956).

SAN ROMAN, JUAN BOSCO, «El tercer centenario de la muerte de San Juan de
la Cruzy, en AAVV,, Mistico e profeta..., 0.c., p. 599-640.

SANCHEZ DE MURILLO, JOSE SANCHEZ, «Estructura de pensamiento en San
Juan de la Cruz. Ensayo de interpretacion fenomenolégicar, en AAVV., Experien-
cia y pensamiento..., 0.C., p. 297-334.

~ «Una cumbre del pensamiento europeo: San Juan de la Cruzy», en SanjCruz 7
(1991) p. 23-45.

SANCHEZ LORA, JOSE LUIS, «Fray Juan de la Cruz frente al culto barroco a San
Juan de la Cruz: Arreados de agnusdeis y reliquias y néminas, como los ninos de
dijes», en ACTAS vol. 2 p. 371-393.

357



SA[\JCHEZ SOLANA, EMILIO, «Ciclo de conferencias. XIl Semana sanjuanista de
Ubeday en SanjCruz 6 (1990) p. 91-102.

— «En torno a Subida-Noche», en SanjCruz 5 (1989) p. 39-125.
SANCHEZ, MANUEL DIEGO, ¢Juan de la Cruz en la renovacién littrgica del con-
cilio Vaticano by, en AAVV., Mistico e profeta..., o.c., p. 641-679.

SANCHEZ LORA, JOSE LUIS, £l diseio de santidad. La desfiguracién de San Juan
de la Cruz, Universidad de Huelva (Huelva 2004).

SANSON, HENRI, Lesprit human selon Saint Jean de la Croix, Publications de la
Faculté des lettres d’Alger, Presses Universitaires de France (Paris 1953).

SANTARRUFINA ALCAIDE, JOSE FRANCISCO, «San Juan de la Cruz puede dia-
logar con el hombre moderno?y, en SanjCruz 2 (1984) p. 27-50.

SANZ, EDUARDO, «Y el hombre Dios serfa. La vocacién humana segtin San Juan
de la Cruzy, en SanjCruz 29 (2002) p. 53-80.

SARMIENTO, EDWARD, «A brief consideration of the erotic element in the Canti-
co Espiritual of St. John of the Cross, en MtCarmD 40 (1992) p. 14-18.

SECONDIN, BRUNO, «L.a mistica y los misticos hoy: la presencia de San Juan de
la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 299-324.

SEGARRA PIJUAN, JUAN, El discernimiento espiritual en San Juan de la Cruz (Subi-
da), extracto de tesis doctoral, Teresianum (Roma 1989).

SEO KIM, KWANG, La funcién del amor en la unién transformante y divinizacion
del hombre, segtin san Juan de la Cruz, Facultad de Teologia del Norte de Espa-
na-sede de Burgos, (Burgos 2006).

SENABRE, RICARDO, «Sobre la composicion del Cantico Espiritualy, en ACTAS
vol. 2 p. 95-106.

SESE, BERNARD, «Juan de la Cruz y la cuestion de lo femeninoy, en RevEspir 60
(2001) p. 245-258.

SICARI, ANTONIO, «l'amato e la Sposa» en Simboli e Mistero in San Giovanni
della Croce, Teresianum (Roma 1991) p. 75-96.

- «S. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempoy, en AAVV.,
Dottore mistico..., o.c., p. 69-90.

— Teresa de Avila. La experiencia mistica en defensa del dogma» en Communio 6
(1987) p. 555-567.
— XXXl Semana de Espiritualidad del Teresianumy, en RivVitSpir 45 (1991) p. 409-430.

SILVERIO DE SANTA TERESA. Historia del Carmelo Descalzo en Espana, Portugal
y América, 14 vol. Monte Carmelo. (Burgos 1935-1949).

~ «Fray Juan de la Cruz, Doctor providencialy en RevEspir 7 (1942) p. 332-371.

SIMARRO PUIG, A., «El problema del conocimiento resuelto por San Juan de la
Cruz» en RevEspir 15 (1956) p. 295-308.

SOEUR MARIE-ANNE DE JES.U.S, Anne de Jesus. Fondatrice du Carmel en France
et en Belgique, Editions du Lion de Juda (Burtin 1988).

STEGGINK, OTGER, «Arraigo de fray Juan de la Cruz en la Orden del Carmeny, en
AAVV,, Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 129-155.

358



— Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1974)
p.152-154.

— «Fray Juan de la Cruz, carmelita contemplativo: vida y misterion, en ACTAS vol.
2 p. 267.

— «Observancia y descalcez carmelitana: reforma romano-tridentina y reforma
(espanola) del Rey; un conflicto y su primer victima», en AAVV., Juan de la Cruz,
espiritu de llama..., o.c., p. 265-292.

STEIN, EDITH, Ciencia de la cruz. Estudio sobre San Juan de la Cruz, Monte Car-
melo (Burgos 32 ed. 1998).

STRINA, GIOVANNI, «Juan de Jests Maria y las misiones: viento teresiano en las
velasy, en AAVV,, «Herencia histérica y dinamismo evangelizador, en Mont-
Carm 107 (2002) p. 51-74.

TELLAECHEA IDIGORAS, J. IGNACIO, «La mistica de San Juan de la Cruz y las
heterodoxias: mistica, alumbrados y quietistas», en ACTAS vol. 2 p. 347-369.

TAVARD, GEORGES, Jean de la Croix, poete mystique, Cerf (Paris 1987).

THOMPSON, COLIN POWELL, «Aminadab tampoco parecia: presencia y ausen-
cia en el Cantico y en el Cantar, en Insula 46 (1991) p. 10-11.

— Canciones en la noche. Estudio sobre san Juan de la Cruz, Trotta (Madrid 2002).

— H poeta y el mistico. Un estudio sobre «El Céntico Espiritualy de San Juan de la
Cruz, Swan / Avantos & Hakeldama (Madrid 1985).

— «El mundo metaférico de San Juan», en ACTAS vol. 1 p. 75-93.

TILMANNS, W. G., «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale
Analyse des Cdntico», en AAVV,, Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p.
413-448.

TORRES, CONCEPCION, Ana de Jests. Cartas (1590-1621). Religiosidad y vida
cotidiana en la clausura femenina del siglo de Oro, Ediciones Universidad de
Salamanca (Salamanca 1996).

URBINA, FERNANDO, La persona humana en Juan de la Cruz, Instituto Social
Leon Xl (Madrid 1956).

URQUIZA, JULIAN, «La beata Ana de San Bartolomé y la transmision de la heren-
cia teresianay, en MontCarm 84 (1976) p. 115-301.

— «San Juan de la Cruz en los escritos de la beata Ana de San Bartoloméy, en AC-
TAS vol. 2 p. 437-456.

VACA, CESAR, «San Juan de la Cruz y algunos aspectos del problema espiritual
modernoy» en RevEspir 1 (1942) p. 282-299.

VALABEK, REDENTO M., «St. John of the Cross in christian mysticism», en AAVV,,
Dottore mistico..., 0.c., p. 347-369.

VALENTE, ). A., «Eros y fruicién divina» en Variaciones sobre el pdjaro y la red,
precedido de La piedra y el centro, Tusquests (Barcelona 1991).

— «Formas de lectura y dindmica de la tradicién», en AAVV,, Hermenéutica y mis-
tica: san Juan de la Cruz, Edit. Tecnos (Madrid 1995). y

VAN DEN BOSSCHE, LOUIS, Anne de Jésus, coadjutrice de Sainte Thérése d’Avila,
Desclée de Brouwer (Bruxelles 1958).

359



VILNET, JEAN, Bible et mystique chez Saint Jean de la Croix, DDB (Bruges 1949).

~ «l’Escriture et les Mystiques», en DicSp 4 (1958) p. 248-253.

— la Biblia en la obra de Juan de la Cruz, Desclée (Buenos Aires 1953).

VIVES, JOSE, Examen de amor. Lectura de San Juan de la Cruz, Sal Terrae (Santan-
der 1978).

WAACH, HILDEGARD, San Juan de la Cruz, col. Patmos, Rialp (Madrid 1960).

WAAIIMAN, KEES, «Alli me hiri6 el amor. Estudio sobre la poesia Super flumina
Babylonis de Juan de la Cruzy, en StSpir 3 (1993) p. 200-212.

WAAIJMAN, KEES & BLOMESTIJN, HEIN, «’homme spirituel a |'image de Dieu
selon Jean de la Croix», en Juan de la Cruz, espiritu de llama..., o.c., p. 623-655.

WATT, NINFA, «El estilo de Santa Teresa en un mundo antifeministay, en Mont-
Carm 92 (1984) p. 287-318.

WILHELMSEN, ELIZABETH, Process of Knowledge and Process of Communi-
cation in John of the Cross, Ann Arbor, University Microfilms International
(Michigan 1985).

YNDURAIN, DOMINGO, Aproximacion a san Juan de la Cruz. Las letras del verso,
Cétedra (Madrid 1990).

— San Juan de la Cruz. Poesia, Catedra (Madrid 32 ed. 1987).

— «San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia», en fasula 537 (1991) p. 20.

YNDURAIN, FRANCISCO, «San Juan de la Cruz, entre alegoria y simbolismo», en
Relacién de clasicos, Prensa espanola (Madrid 1969) p. 11-21.

ZABALZA, LAUREANO (DE LA INMACULADA), El desposorio espiritual segdn San
Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1964).

360



CANCIONES ENTRE EL ALMAY EL ESPOSO

Esposa

1. ¢Adonde te escondiste,

Amado, y me dejaste con gemido?
Como el ciervo huiste,
habiéndome herido,

sali tras ti clamando, y eras ido.

2, Pastores, los que fuerdes

alla por las majadas al otero,

si por ventura vierdes

aquel que yo mds quiero,

decidle que adolezco, peno y muero.

3. Buscando mis amores,

iré por esos montes y riberas;
ni cogeré las flores,

ni temeré las fieras,

y pasaré los fuertes y fronteras.

4. iOh bosques y espesuras,
plantadas por la mano del Amado!
iOh prado de verduras,

de flores esmaltado!

Decid si por vosotros ha pasado.

5. Mil gracias derramando

paso por estos sotos con presura,
y, yéndolos mirando,

con sola su figura

vestidos los dejo de hermosura.

6. 1Ay, quién podrd sanarme!
Acaba de entregarte ya de vero;

no quieras enviarme
de hoy mds ya mensajero,
que no saben decirme lo que quiero.

7.'Y todos cuantos vagan

de ti me van mil gracias refiriendo,

y todos mas me llagan,

v déjame muriendo

un no sé qué que quedan balbuciendo.

8. Mas écomo perseveras,

ioh vida!, no viviendo donde vives,
y haciendo porque mueras

las flechas que recibes

de lo que del Amado en ti concibes?

9. ¢Por qué, pues has llagado
aqueste corazon, no le sanaste?
Y, pues me le has robado,

¢por qué asi le dejaste,

y no tomas el robo que robaste?

10. Apaga mis enojos,

pues que ninguno basta a deshacellos,
y véante mis 0jos,

pues eres lumbre dellos,

y s6lo para ti quiero tenellos.

11. Descubre tu presencia,

y mateme tu vista y hermosura;
mira que la dolencia

de amor, que no se cura

sino con la presencia y la figura.

361



12. iOh cristalina fuente,

si en esos tus semblantes plateados
formases de repente

los ojos deseados

que tengo en mis entranas dibujados!

13. iApdrtalos, Amado,
que voy de vuelo!

Esposo

Vuélvete, paloma

que el ciervo vulnerado

por el otero asoma

al aire de tu vuelo, y fresco toma.

Esposa

14. Mi Amado las montanas,
los valles solitarios nemaorosos,
las insulas extranas,

los rios sonorosos,

el silbo de los aires amorosos,

15. la noche sosegada

en par de los levantes del aurora,
la musica callada,

la soledad sonora,

la cena que recrea y enamora.

16. Cazadnos las raposas,

que estd ya florecida nuestra vina,
en tanto que de rosas

hacemos una pina,

y no parezca nadie en la montina.

17. Detente, cierzo muerto;

ven, austro, que recuerdas los amores
aspira por mi huerto,

y corran sus olores,

y pacerd el Amado entre las flores.

18. 10h ninfas de Judea!,

en tanto que en las flores y rosales

el dmbar perfumea,

mord en los arrabales,

y no querais tocar nuestros umbrales.

19. Escondete, Carillo,
y mira con tu haz a las montanas,

362

y no quieras decillo;
mas mira las companas
de la que va por insulas extrafas.

Esposo

20. A las aves ligeras,

leones, ciervos, gamos saltadores,
montes, valles, riberas,

aguas, aires, ardores

y miedos de las noches veladores:

21. por las amenas liras

y canto de serenas os conjuro

que cesen vuestras iras,

y no toquéis al muro,

porque la Esposa duerma mds seguro.

22. Entrado se ha la Esposa

en el ameno huerto deseado,

y a su sabor reposa,

el cuello reclinado

sobre los dulces brazos del Amado.

23. Debajo del manzano,

alli conmigo fuiste desposada
alli te di la mano,

y fuiste reparada

donde tu madre fuera violada.

Esposa

24. Nuestro lecho florido,

de cuevas de leones enlazado,
en purpura tendido,

de paz edificado,

de mil escudos de oro coronado.

25. A zaga de tu huella

las jovenes discurren al camino
al toque de centella,

al adobado vino,

emisiones de balsamo divino.

26. En la interior bodega

de mi Amado bebi, y cuando salia
por toda aquesta vega,

ya cosa no sabia;

y el ganado perdi que antes seguia.



27. Alli me dio su pecho,

alli me ensend ciencia muy sabrosa,
y yo le di de hecho

a mi, sin dejar cosa;

alli le prometi de ser su Esposa.

28. Mi alma se ha empleado,

y todo mi caudal en su servicio;

ya no guardo ganado,

ni ya tengo otro oficio,

que ya solo en amar es mi ejercicio.

29. Pues ya si en el ejido

de hoy mas no fuere vista ni hallada,
diréis que me he perdido;

que, andando enamorada,

me hice perdidiza, y fui ganada.

30. De flores y esmeraldas,

en las frescas mananas escogidas,
haremos las guirnaldas

en tu amor floridas

y en un cabello mio entretejidas.

31. En solo aquel cabello

que en mi cuello volar consideraste,
mirdstele en mi cuello,

y en él preso quedaste,

y en uno de mis ojos te llagaste.

32. Cuando tG me mirabas,

su gracia en mi tus ojos imprimian:
por eso me adamabas,

y en eso merecian

los mios adorar lo que en ti vian.

33. No quieras despreciarme,

que, si color moreno en mi hallaste,
ya bien puedes mirarme

después que me miraste,

que gracia y hermosura en mi dejaste.

Esposo

34. La blanca palomica

al arca con el ramo se ha tornado
y ya la tortolica

al socio deseado

en las riberas verdes ha hallado.

35. En soledad vivia,

y en soledad ha puesto ya su nido;
y en soledad la guia

a solas su querido

también en soledad de amor herido.

Esposa

36. Gocémonos, Amado,

y vdmonos a ver en tu hermosura

al monte y al collado,

do mana el agua pura;

entremos mds adentro en la espesura.

37.Y luego a las subidas

cavernas de la piedra nos iremos,
que estan bien escondidas,

y alli nos entraremos,

y el mosto de granadas gustaremos.

38. Alli me mostrarfas
aquello-que mi alma pretendia,
y luego'me darias

alli td, vida mia,

aquello que me diste el otro dia:

39. El aspirar del aire,

el canto de la dulce filomena,

el soto y su donaire,

en la noche serena,

con llama que consume y no da pena.

40. Que nadie lo miraba,
Aminadab tampoco parecia,
y el cerco sosegaba,

y la caballeria

a vista de las aguas descendia.

363



¥

],‘PI Il,q’ll Ql‘lﬂ'll\u "J'I‘.rf' Talyedie gl ?t

4 bl eny syl bebnio i
s e g e S W B[ ey
' im:n.-:.rmdmn W Gt Esion s

p@r@mwmm
"' N"“‘.il.ﬁ_l F mm‘t‘t
S (T I T

JEETI 1
. oy
Forwm ok i DAl ohs W08 2Bt

i e = ._1|,|.“..|.,."""1§",ﬂ"”'in*'5¢mﬁ'j“'
,.. T il b U i s 5
AR Y, velip A |

e ”W‘W}WW
) J.H?“Mﬂh'ﬂ slugh w-i*)wa

e iﬂeﬁnﬂﬁlwmtm&mtp
g y i 18k N

) ) WWEMH o3

1 A bl sotaat ol il A X
"n.:rm!m!E" el Giine sm ‘ﬁ'lr

i b gt i H‘Imﬂ!kﬁﬂ'_ﬂhlih s np 7
ey e 'FE’»«#‘if.‘l fLL’ b,
. W.;:J U Ak i ui it

JULITES r-
||||I:.l| %rﬂ Il HY" :lr‘h A .ﬂ‘;
o ur& 5(""‘#. '1‘ i alaty
o 57 ¢ it :ﬂna:m lioRtg e

¥ fammm, ol ﬂ-“' *Jﬂbﬁ’rirﬁ* KX in

A Jr:rr:fniMme.nrv'sm il wp

;nb-;mr.. e
rl'tm%fﬁ? "rld}] L ‘Q B Y
IPJ_U o e otmt il b

N S I’:"J'Ih
',mi;nu.y il
4| s

P@E{N&m BTy

rh_,\ J_Hd_l'_. L
;" W, |d‘ln¢!m -

B2 -Fiided

y = ‘T I.L[I\IJ i ey i
=l — i ffaips YR TR IARTILRY Ay AT el
ot 3l ﬁm“ ﬂé:::'di‘ﬂqa':u ol hQP »Ilvsw_lﬁﬁl"‘m;!;gi':;;'::‘“ﬂ
o RPN h-i ameguilly 491 l::‘::;;;wﬂﬁilv Ql.u.l.z.ll 1%%:‘611 Gl rl:ﬂhlt.lm A nﬂs,l-

=i, 11 s A Rt L m;u i :

-‘1‘!"1‘:41 mm{? ‘E@? i% i 1{“1 Rl g.lpmpltv f".. Al
I &’E’ Sy lq{tq,’l hvu!i*ﬂ.i? LD rm&upu
' lia--lrr-lhl L ¥ bl it tosts e alstiin
= \ T ﬁﬂbhh‘]uﬂmwﬂlﬂ ¥ilve ¢
B L1 fﬂ-k; -'-"m Y e . D?m '!n:,l;lll il .guldm dtJ umnu ]
= m TN Hiltmm Bl ey i i) .

Yl |-"'|
STy ey

. " H]Wl-u ﬁljlﬂ.uﬁ.l’! )
' = hﬁl'ITI'.I I’#Iﬂ Lil'i i~ w‘. l#i’l’
||||ﬂ'¢[r¢ni1u’ }hﬁrh |jT|uI' b
mm U1 Lo oty ?
Ll el iR sl
I‘Ll'rh ﬁnd’um,h;riﬂg vl =T
3 mirﬂ 1ml|.u l-'lu_ lie FPUF\I'C'-‘ :

—mll_—, N | ! i

14 0 Tl & ~ = d =
i J1 [ 4

= —ﬂ__ﬂ-_‘FT}&

N :m

el Mk wmw mmalil[ta

-.mmﬁ'lﬂt il

uwhu s
thu-uj )

wtin
R 'J‘T'!:ﬁ‘?nf?e\'f

b i e

Epnd
> i L rH' I
g "J . ‘-H‘ Atk = ,“_ﬂnh‘{'.ﬂ’g:ﬂ"m‘ﬂﬁ{qiﬂﬂ! G2

E‘u anmﬂs Wk 1
Rl :ﬁ'}? r:fﬁ:?fg ,

e

I'“Msa- }(' 2 R s g

G

It ,{-ﬂ [,_'u'uom””rmu}" i .ﬂtnqﬁl

e
M WE
»liﬁl'iéﬂd‘f' ﬁlj:ﬁ
amlpayae

mwla:-,dm wqufr r-t’.n

ot

)ﬂh



ANEXO FOTOGRAFICO



&)
H
A
"
20
TR
" O
X
& 1%
A
©°

Q‘)&Qe}@
@(\ ;



Juan de la Cruz, poeta del amor humano y div




Fot. 2. Panordmica de Fontiveros. Lugar de nacimiento de Juan de Yepes.

Fot. 3. Panordmica de Medina del Campo. Aqui pasé Juan su infancia y juventud. En 1563 tomo el
habito carmelitano y una vez ordenado sacerdote celebra su primera misa en 1567.

368



Fot. 4. Medina del Campo. Pozo milagroso donde dice la tradicion que cay6 el nino Juan de Yepes'y
fue salvado de morir ahogado por una misteriosa «Sefioray.

369



Fot. 5. Monasterio de San José. Madres Carmelitas Descalzas. Medina del Campo. En septiembre de
1567 Juan conoce a Teresa de Jesis, que le convoca para la reforma de la Orden.

Fot. 6. Duruelo, cercanias. Aqui empezo la Refor- Fot. 7. Visita de Teresa de Jests a los primeros
ma Descalza masculina con Juan de la Cruz y descalzos en Duruelo, Cuadro del convento de
Antonio de |estis, La Santa en Avila

370



PEER G-

Fot. 8. Convento de La Encarnacién. Avila. Aqui convivieron cinco anos Juan y Teresa de Jesus. Teresa
habia llamado a Juan como confesor de las carmelitas.

Fot. 9. Exterior de la ermita de san Juan de la Cruz, Monasterio de La Encarnacién. Avila.

371



Fot. 10. Cristo de San Juan de la Cruz. Carmelitas Fot. 11. Extasis de santa Teresa de Jests Y

descalzas. Monasterio de La Encarnacion. san Juan de la Cruz en el locutorio hablando
con la santisima Trinidad. Monasterio de La
Encarnacion.

Fot. 12. Antiguo emplazamiento del convento, hoy desaparecido, de los carmelitas calzados de
Toledo, donde Juan estuvo encarcelado.

372



Fot. 14. Cuadro de los Carmelitas Descalzos de Fot. 15. Panoramica de Beas de Segura (Jaén).

Toledo que representa la huida de la cdrcel.

373



Liv Abndmbic Meer Aune e ifdvis
Comgpaggiag il WV Thiorsae
of s conngpasderees, dima e Hefieme oo Gl

Fot. 16. Convento Carmelitas Descalzas. Fot.17. Imagen antigua que representa a
Beas de Segura. Jaén. Ana de Jestis en intensa oracion.

Fot. 18. Soledad del Calvario. Sierra de Segura, En octubre de 1578 Juan es nombrado prior del
monasterio carmelitano. «Mi Amado, las montanas, los valles solitarios, nemorosos...».

374



Fot, 20. Esquema de la Subida al Monte de Fot. 21. Descalzas del Gran Capitdn. Granada.

La priora Ana de Jests recibird el Cantico

Perfeccion.
Espiritual el afno 1584.

375



Fot. 22. La vida espiritual como experiencia de la Trinidad. Cuadro de las carmelitas descalzas de
G. Aranaz (Madrid).

Fot. 21. Vista general de El Carmen. Segovia. En 1588 Juan fue nombrado prior y consejero de la
Consulta de los Descalzos. Asume responsabilidades en la Orden.

376



‘Un solo pensamicnto del hombre

vile s e todo ¢ ando: por anto

solo Dios ex digno de

Fot. 25. Reconstruccion de la celda de san Fot. 26. Imagen antigua de Catalina de Jests,
Juan de la Cruz. Ubeda (Jaén). priora de Beas fallecida en 1586.

377



Fot. 27. Huerta de san Juan de la Cruz. Pefas grajeras compradas por el santo. Segovia. « A las subidas
cavernas de la piedra nos iremos...n.

Fot. 28. Cueva de las penas grajeras. Vista del Alcdzar. Segovia.

378



Fot. 29. Juan explico a su hermano Francisco Fot. 30. Imagen de Juan de la Cruz, excelso
que habfa pedido a Jests padecer con El. poeta mistico.

Fot. 31. La Carolina. Vestigios de La Penuela, donde el santo al final de su vida hizo los Gltimos
retoques de la Llama (LI1B).

379



Fot. 32. Cubierta del Cédice de Sanlicar de Barrameda, clave para estudiar del Cant A al Cant B.

380



Fot. 33. Portada del Cédice de Sanlicar (CA) con retoques manuscritos del santo: «Este libro es el
borrador del que ya se sacé en limpio, fr. Juan de la t»




Fot. 34. Canciones fundamentales para descubrir la vivencia espiritual esponsal.




Fot. 35. Retoques de Juan. Cambid «tristen por «tras tin. «Salf tras ti clamando [...]».

Fot. 36. Cdntico Espiritual de san Juan de la Cruz del Codice de Jaén (CB).

383



*Quien supiere morir a todo

tendra vida en todo.”

Lo _'h‘@"
: 'IHI"I.\ .'«ﬂ.-. e ¥
Ly St RS 20 e

Fot. 38. Detalle del sepulcro de san Juan de la Cruz, en la iglesia del convento de los carmelitas
descalzos de Segovia.

384




(S50 551

10

<]

12

13

14

15

16

LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCION:

LUIS LOPEZ, Carmelo y otros. Gufa del Romdnico de Avila y primer Mudéjar
de La Morana. 1982. ISBN 84-00051-83-1

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Avila. 1983. ISBN 84-00053-06-0
ROBLES DEGANO, Felipe. Peri-Hermenias. 1983. ISBN 84-00054-54-7
GOMEZ-MORENO, Manuel. Catdlogo Monumental de Avila. 2003. ISBN 84-
00054-70-9

RUIZ-AYUCAR ZURDO, M.2 Jests. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia.
19862. ISBN 84-00052-56-0

SOBRINO CHOMON, Tomés. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIIl. 1983.
ISBN 84-00055-58-6

HEDQO, Jests. Antologia de Nicasio Hernandez Luquero. 1985. ISBN 84-
39852-58-4 |
GONZALEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. £l Arte Popular en Avila. 1985.
ISBN 84-39852-56-8

GARZON GARZON, Juan Marfa. El Real Hospital de Madrigal. 1985. ISBN 84-
39852-57-6

MARTIN MARTIN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconomica de la Provin-
cia de Avila. 1985. ISBN 84-39853-55-X

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Maria Jests y otros. El Retablo de la Iglesia de San
Miguel de Arévalo y su restauracion. 1985. ISBN 84-00061-02-0
RUIZ-AYUCAR, Eduardo. Sepulcros artisticos de Avila. 1985. ISBN 84-00060-
94-6.

CABEZA SANCHEZ-ALBORNOZ, Maria Cruz. La Tierra Llana de Avila en los
siglos XV-XVI. Andlisis de la documentacién del Mayorazgo de La Serna (Avila).
1985. ISBN 84-39855-76-1

ARNAIZ GORRONQO, Marfa José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en
Avila. 1986. ISBN 84-50534-23-2

SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geoldgicos. 1986. ISBN 84-
00063-50-3 -

ARIAS CABEZUDO, Pilar; LOPEZ VAZQUEZ, Miguel; y SANCHEZ SASTRE,
José. Catdlogo de la escultura zoomorfa, protohistérica y romana de tradicion
indigena de la Provincia de Avila. 1986. ISBN 84-00063-72-4

385



17

18

19

20

21

22

25

24

25

26

27

28

29

30

31

52

33

34

35

36

37

38

FERNANDEZ GOMEZ, Fernando. Excavaciones arqueoldgicas en El Raso de
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4

PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introduccién a San Juan de la Cruz. 1987.
ISBN 84-00065-65-4

RUIZ-AYUCAR ZURDQ, Marfa Jests y otros. La Ermita de Nuestra Sefiora de
las Vacas de Avila y la restauracion de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1
LUIS LOPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahita en el trdn-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7

MORALES MUNIZ, Marfa Dolores. Alfonse de Avila, Rey de Castilla. 1988.
ISBN 84-00067-85-1

DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del Cu-
billo. 1988. ISBN 84-86930-00-6

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. £ reportaje grafico abulense. 1988. 1SBN 84-
86930-04-9

CEPEDA ADAN, José y otros. Antropologia de San Juan de la Cruz.1988. ISBN
84-86930-06-5

SANCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetacion del Macizo Oriental de la Sierra
de Gredos. 1989. ISBN 84-86930-17-0 _

MARTIN GARCIA, Gonzalo, La industria textil en Avila durante la etapa final
del Antiguo Régimen. La Real Fabrica de Algoddn. 1989. ISBN 84-86930-13-8
GARCIA MARTIN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990.
ISBN 84-86930-23-5

MARTIN JIMENEZ, Marfa Isabel. £l paisaje cerealista y pinariego de la tierra
ltana de Avila. E interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8
SOBRINO CHOMON, Tomas, Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. ISBN
84-86930-30-8.

RUIZ-AYUCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de
Avila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2

RODRIGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos histéricos de San Juan de la Cruz.
1990. ISBN 84-86930-33-2

VAZQUEZ GARCIA, Francisco. Fl Infante don Luis A. de Borbén y Farnesio.
1990. ISBN 84-86930-35-9

MUNOZ JIMENEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 1990.
ISBN 84-86930-37-5

DOMINGUEZ GONZALEZ, Pedro; y MUNOZ MARTIN, Carmen. Opiniones
yactitudes sobre la enfermedad mental en Avila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3

TAPIA SANCHEZ, Serafin de. La Comunidad Morisca de Avila, 1991. ISBN 84-
7481-643-2

MARTINEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en Espana.
1991. ISBN 84-86930-42-1

ROLLAN ROLLAN, Marfa del Sagrario. Extasis y purificacién del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2

GONZALEZ GONZALEZ, Nicolas; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La Cus-
todia del Corpus de Avila. 1993. ISBN 84-86930-79-0

386



39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

56

57

58

59

60

61

CASTILLO DE LA LASTRA, Agustin del. Molinos de la zona de Piedrahita y Fl
Barco de Avila. 1992. ISBN 84-86930-60-X

MARTIN JIMENEZ, Ana. Geograffa del equipamiento sanitario de Avila. Mapa
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X

IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jests, una aventura interior. 1993.
ISBN 84-86930-80-4

MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesds en el matrimonio espiritual. 1993.
ISBN 84-86930-81-2

STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Espanol. 1993. ISBN 84-86930-
82-0

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradicion oral en Avila. 1994. ISBN
84-86930-94-4

GARCIA FERNANDEZ, Emilio C. Avila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafia. 1995. ISBN 84-86930-96-0

HERRAEZ HERNANDEZ, José Marfa. Universidad y universitarios.en Avila du-
rante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8

MARTIN GARCIA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Avila en el siglo XVIII. La elec-
cion de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518<01-7

VILA DA VILA, Margarita. Avila Romdnica: talleres. escultéricos de filiacién
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X

SANCHEZ SANCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconémico de la Provincia
de Avila. 1996. ISBN 84-86930-24-3

HERRERO DE MATIAS, Miguel. La Sierra de Avila. 1996. ISBN 84-89518-16-5
TOME MARTIN, Pedro. Antropologia Ecoldgica. 1996. ISBN 84-89518-17-3
GONZALEZ DE POSADA, Francisco: y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-
rier: mdrtir y mito de la Ciencia Espanola. 2005. ISBN 84-89518-22-X
SOBRINO CHOMON, Tomads: San José de Avila. Historia de su fundacion.
1997. ISBN 84-89518-26-2

SERRANO ALVAREZ, José Manuel. Un periédico al servicio de una provincia:
El Diario de Avila. 1997. ISBN 84-89518-31-9

TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII.
El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0
MARTIN GARCIA, Gonzalo. Mombeltran en su Historia. 1997. ISBN 84-
89518-32-7.

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada se-
gun el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89518-33-5

MARTINEZ PEREZ, Jests. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y
descubrimiento del galeén San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3
BERNALDO DE QUIROS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-
dad de Avila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8 |
FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicacion en Avila (si-
glos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89518-44-0

TROITINO VINUESA, Miguel Angel. Fvolucion Histérica y cambios en la orga-
nizacién del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84-89518-47-5

387



62

63

64

65

66

67

68

69

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

80

81

82

ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos. 2002.
ISBN 84-89518-57-2

SANCHEZ SANCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Avila. 2000. ISBN 84-
89518-64-5

SABE ANDREU, Ana M.2 Las Cofradias de Avila en la Edad Moderna. 2000.
ISBN 84-89518-66-1

BARRENA SANCHEZ, Jests. Teresa de Jests una mujer educadora. 2000. ISBN
84-89518-67-X

CANELO BARRADO), Carlos. La Escuela de Policia de Avila. 2001. ISBN 84-
89518-68-8

NIETO CALDEIRO, Sonsoles, Paseos y jardines ptblicos de Avila. 2001. ISBN
84-89518-72-6

SANCHEZ MUNOZ, M2 Jests. La Cuenca Alta del Adaja (Avila). 2002. ISBN
84-89518-79-3

ARRIBAS CANALES, Jests. Historia, Literatura y fiesta en torno.a'San Segundo.
2002. ISBN 84-89518-81-5

GONZALEZ CALLE, Jests Antonio. Despoblados en la comarca de El Barco de
Avila. 2002. ISBN 84-89518-83-1.

ANDRES ORDAX, Salvador. Arte e iconografia'de San Pedro de Alcantara.
2002. ISBN 84-89518-85-8.

RICO CAMPS, Daniel. £l romdnico de San Vicente de Avila. 2002. ISBN 84-
95459-92-5.

NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de Avi-
la. 2004. ISBN 84-89518-92-0.

VALENCIA GARCIA, M.2 de los Angeles. Simbdlica femenina y produccion de
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0

LOPEZ FERNANDEZ, M:2 lsabel. La arquitectura mudéjar en Avila. 2004,
ISBN 84-89518-93-9

GONZALEZ MARRERO, M. del Cristo. La Casa de Isabel la Catélica. Espacios
domésticos y.vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7

GARCIA GARCIMARTIN, Hugo ). El valle del Alberche en la Baja Edad Media
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5

FERNANDEZ FERNANDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Avila,
1977-2000: comportamiento politico y evolucion de las corporaciones demo-
crdticas. 2006, ISBN 84-96433-22-6

CAMPDERA GUTIERREZ, Beatriz 1. Santo Tomds de Avila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo, 2006, ISBN 84-96433-26-9

CHAVARRIA VARGAS, Juan Antonio; GARCIA MARTIN, Pedro; y GONZA-

LEZ MUNOZ, José Maria. Avila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006.

ISBN 84-96433-30-7.

CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gotica funeraria de la Catedral
de Avila. 2006. ISBN 978-84-96433-37-3

FERRER GARCIA, Félix A. La invencién de la Iglesia de San Segundo. 2006.
ISBN 978-84-96433-38-0.

388



83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

SABE ANDREU, Ana. Tomds Luis de Victoria, pasion por la musica. 2008. ISBN
976-84-96433-61-8.

GONZALEZ MUNOZ, José Marfa. Gestion tradicional de los recursos hidrauli-

cos en el Alto Tiétar (Avila): molinos harineros. 2008, ISBN 978-84-96433-62-5
BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Avila del siglo
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2

FERRER GARCIA, Félix A. Rupturas y continuidades histdricas: el ejemplo de la
basilica de San Vicente de Avila, siglos XII-XVIl. 2009. ISBN 978-84-96433-77-9
RUIZ-AYUCAR ZURDO, M2 Jestis. La primera generacion de escultures del
siglo XVI en Avila. Vasco de la Zarza y su escuela. 2009. ISBN 978-84-96433-
80 9

GOMEZ GONZALEZ, M2 de la Vega. Retablos barrocos del valle del Corneja.
2009. ISBN 978-84-96433-79-3

GUTIERREZ ROBLEDO, José L. Las murallas de Avila. Arquitectura e historia.
2009. ISBN 978-84-96433-83-0

CALVO GOMEZ, José A. El monasterio de Santa Maria de Burgohondo en la
Edad Media. 2009. ISBN 978-84-96433-91-5

SOBRINO CHOMON, Tomés. San José de Avila: Desde la muerte de Santa
Teresa hasta finales del siglo XIX. 2009. ISBN 978-84-96433-96-0

MARTIN GARCIA, Gonzalo. Sancho Ddvila, soldado del rey. 2010. ISBN 978-
84-96433-92-2

PEREZ GUTIERREZ, Manuel. Astronomia en los castros celtas de la provincia
de Avila. 2010. ISBN 978-84-96433-63-2

MONSALVO ANTON, José M2, Comunalismo concejil abu!ensfe: Paisajes

agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en la Tierra de Avila y otros

concejos medievales. 2010. ISBN.978-84-15038-13-9

LUIS LOPEZ, Carmelo. Formacion del territorio y sociedad en Avila (siglos XII-XV).
2010. ISBN 978-84-15038-16-0

389



r“II#_ 1 1l : = T/—= —-_l—_.—,...-:'-.—,— —-_-‘ ;_II -‘-
E - - i [

LA
,T' I I
L Ji.r LRI w)y&wlmm\mm'nm},welwwmw_&ﬂm@w e
I e B 15 Y B L AR
i % mmzmmmm-mm AL ol L A ey
BE o Rl S A N0 Hervierii i ;Wi e G e 2exy
= s i E“'pm_m:-_if-_mm ,mm; B dﬁ@'j’l o
{, I ,3|-.£;‘£‘l'|w% i‘q I Eﬁ-m ,l‘@ﬁ-«l‘uﬂ I.ﬁ"‘.g ‘;\‘{ﬁ N
F &5 J! ?UNNWIW’* it w )2

e qf’} ‘“\-""v-\:“-'n [ Eg\ I m #:s-*dr.%'g m-t MM

s Infh
i y |{%‘ e fi “-” el
g ll i-ﬁ o ’ft"" ‘1: EE'W{? mlmwam«!w n;n: r{g.,_\; .

AL

B J.Jzn:: *i:'»-%:mﬂ%d‘ oty M}ﬁm @ o
|'I g " i - nn Ill( i

b A f‘”.rg,fu;. A\ B 1.1;\ ,,me,;gu,w iﬁ"‘;}, ;ﬁ:ﬂ '_ E m it
| - P i Iq CI] t

R ﬂ@”‘éﬁw’hﬁf Iwmmﬁm ek iﬁ a5 oy
& ' w"liwﬁ A
£ b "'(I r||‘- & !L‘
i jﬁ M%@u‘ St

.I_:" | w ! Ko i
‘r ol -Jl ) P23 5_194{%\'\*3*43 1
t.:_ - || "-] A pl ' F”ﬂm* %ﬁi‘ﬂ e
i [ty i 'ﬁ ‘ﬂl"l- o Kl llfQL it
L P il s
""!ii‘-lﬂ‘bh-'li i w il 56l

L A AR S .;‘? #’ 2t
IR 37 1 oot Y- i M’Eﬂaﬁé‘“
’|::' -y 'mqéﬂ‘ﬁ‘l r'” 1

?. *'- {4 el ¥ tinC "I‘Ll‘uLﬂ i_-‘ﬂl ..'_».?:.'7"-—! i} ng.'.-. ilj“|m
) F ° . 3 ’!ﬂl p ”{;Mr, h,..-,l Tol ,.1 J'_ .
.'|| - ::ﬁ Q 1 _ ‘Hv,.i't LTI TS llh-u'J & sk rbﬂl']’l'ﬁ#f MI_”I

-‘Hﬂ'l"m "II.IJ,‘_.‘ e
N WUA‘L R ES -mﬂ-_-rr' {Wziiim)es |’ﬂ HE p(flll'“lm_;‘.l r&,‘-‘ 'vjl Nl
) ﬂrgﬂﬁmnumwn T h_' i o hi # ,.h'h ml,(fﬂn R
""ﬁ . S 53 ﬁt‘ﬁlﬁjm =N H ”:F“ a
KUWPRIERA LIV ERARL. dietty T ‘-q-jlf-v-ﬂnvh- Sl adﬁw 4
i W\‘l'm“.l‘u"““ ?r‘qi'l "‘l" L '\11;'6 - ‘,- i 1
AT E R LUUA NS Jtu! |\7ﬂﬂr-’ .l M AMA_:-"”M Fe_ﬁ-ﬂ ¥ fmh,ﬂle n

Hlﬁ .

I HNEYZ i Mv{l "whun s Iln-ll l‘uﬂn;!m.l . ;mrP Jﬂﬂb“ N
[ |I 'Igﬂh‘ "h &'“? I3 "-J—“ B £t |w¢ 't‘h - %: .
ui EAALY LFuJ* mii'v!um h-uwufm 2 mpmht el -
' e Ayily 2005, iy BERbs e U3 A "‘m ol = 'm;— ' .
i He \he G- s & u.:.wrwan O i:nmf.sm ﬂr-';um : T .
{*-':: 3 ) i__ m‘ndl' ﬂbiﬂd‘;ﬂﬁlu - \ oyl Rad | | LG "-: 4
= o AT Iy b P - 1= 1 - | 1
ot o RNRRE" wIEy L . Cala g R T s
.E: I 11 I - 11 = = -f-":i il _:| | -ll. lﬁ -rl
: . |






i




	SG 096_001
	SG 096_002
	SG 096_003
	SG 096_004
	SG 096_005
	SG 096_006
	SG 096_007
	SG 096_008
	SG 096_009
	SG 096_010
	SG 096_011
	SG 096_012
	SG 096_013
	SG 096_014
	SG 096_015
	SG 096_016
	SG 096_017
	SG 096_018
	SG 096_019
	SG 096_020
	SG 096_021
	SG 096_022
	SG 096_023
	SG 096_024
	SG 096_025
	SG 096_026
	SG 096_027
	SG 096_028
	SG 096_029
	SG 096_030
	SG 096_031
	SG 096_032
	SG 096_033
	SG 096_034
	SG 096_035
	SG 096_036
	SG 096_037
	SG 096_038
	SG 096_039
	SG 096_040
	SG 096_041
	SG 096_042
	SG 096_043
	SG 096_044
	SG 096_045
	SG 096_046
	SG 096_047
	SG 096_048
	SG 096_049
	SG 096_050
	SG 096_051
	SG 096_052
	SG 096_053
	SG 096_054
	SG 096_055
	SG 096_056
	SG 096_057
	SG 096_058
	SG 096_059
	SG 096_060
	SG 096_061
	SG 096_062
	SG 096_063
	SG 096_064
	SG 096_065
	SG 096_066
	SG 096_067
	SG 096_068
	SG 096_069
	SG 096_070
	SG 096_071
	SG 096_072
	SG 096_073
	SG 096_074
	SG 096_075
	SG 096_076
	SG 096_077
	SG 096_078
	SG 096_079
	SG 096_080
	SG 096_081
	SG 096_082
	SG 096_083
	SG 096_084
	SG 096_085
	SG 096_086
	SG 096_087
	SG 096_088
	SG 096_089
	SG 096_090
	SG 096_091
	SG 096_092
	SG 096_093
	SG 096_094
	SG 096_095
	SG 096_096
	SG 096_097
	SG 096_098
	SG 096_099
	SG 096_100
	SG 096_101
	SG 096_102
	SG 096_103
	SG 096_104
	SG 096_105
	SG 096_106
	SG 096_107
	SG 096_108
	SG 096_109
	SG 096_110
	SG 096_111
	SG 096_112
	SG 096_113
	SG 096_114
	SG 096_115
	SG 096_116
	SG 096_117
	SG 096_118
	SG 096_119
	SG 096_120
	SG 096_121
	SG 096_122
	SG 096_123
	SG 096_124
	SG 096_125
	SG 096_126
	SG 096_127
	SG 096_128
	SG 096_129
	SG 096_130
	SG 096_131
	SG 096_132
	SG 096_133
	SG 096_134
	SG 096_135
	SG 096_136
	SG 096_137
	SG 096_138
	SG 096_139
	SG 096_140
	SG 096_141
	SG 096_142
	SG 096_143
	SG 096_144
	SG 096_145
	SG 096_146
	SG 096_147
	SG 096_148
	SG 096_149
	SG 096_150
	SG 096_151
	SG 096_152
	SG 096_153
	SG 096_154
	SG 096_155
	SG 096_156
	SG 096_157
	SG 096_158
	SG 096_159
	SG 096_160
	SG 096_161
	SG 096_162
	SG 096_163
	SG 096_164
	SG 096_165
	SG 096_166
	SG 096_167
	SG 096_168
	SG 096_169
	SG 096_170
	SG 096_171
	SG 096_172
	SG 096_173
	SG 096_174
	SG 096_175
	SG 096_176
	SG 096_177
	SG 096_178
	SG 096_179
	SG 096_180
	SG 096_181
	SG 096_182
	SG 096_183
	SG 096_184
	SG 096_185
	SG 096_186
	SG 096_187
	SG 096_188
	SG 096_189
	SG 096_190
	SG 096_191
	SG 096_192
	SG 096_193
	SG 096_194
	SG 096_195
	SG 096_196
	SG 096_197
	SG 096_198
	SG 096_199
	SG 096_200
	SG 096_201
	SG 096_202
	SG 096_203
	SG 096_204
	SG 096_205
	SG 096_206
	SG 096_207
	SG 096_208
	SG 096_209
	SG 096_210
	SG 096_211
	SG 096_212
	SG 096_213
	SG 096_214
	SG 096_215
	SG 096_216
	SG 096_217
	SG 096_218
	SG 096_219
	SG 096_220
	SG 096_221
	SG 096_222
	SG 096_223
	SG 096_224
	SG 096_225
	SG 096_226
	SG 096_227
	SG 096_228
	SG 096_229
	SG 096_230
	SG 096_231
	SG 096_232
	SG 096_233
	SG 096_234
	SG 096_235
	SG 096_236
	SG 096_237
	SG 096_238
	SG 096_239
	SG 096_240
	SG 096_241
	SG 096_242
	SG 096_243
	SG 096_244
	SG 096_245
	SG 096_246
	SG 096_247
	SG 096_248
	SG 096_249
	SG 096_250
	SG 096_251
	SG 096_252
	SG 096_253
	SG 096_254
	SG 096_255
	SG 096_256
	SG 096_257
	SG 096_258
	SG 096_259
	SG 096_260
	SG 096_261
	SG 096_262
	SG 096_263
	SG 096_264
	SG 096_265
	SG 096_266
	SG 096_267
	SG 096_268
	SG 096_269
	SG 096_270
	SG 096_271
	SG 096_272
	SG 096_273
	SG 096_274
	SG 096_275
	SG 096_276
	SG 096_277
	SG 096_278
	SG 096_279
	SG 096_280
	SG 096_281
	SG 096_282
	SG 096_283
	SG 096_284
	SG 096_285
	SG 096_286
	SG 096_287
	SG 096_288
	SG 096_289
	SG 096_290
	SG 096_291
	SG 096_292
	SG 096_293
	SG 096_294
	SG 096_295
	SG 096_296
	SG 096_297
	SG 096_298
	SG 096_299
	SG 096_300
	SG 096_301
	SG 096_302
	SG 096_303
	SG 096_304
	SG 096_305
	SG 096_306
	SG 096_307
	SG 096_308
	SG 096_309
	SG 096_310
	SG 096_311
	SG 096_312
	SG 096_313
	SG 096_314
	SG 096_315
	SG 096_316
	SG 096_317
	SG 096_318
	SG 096_319
	SG 096_320
	SG 096_321
	SG 096_322
	SG 096_323
	SG 096_324
	SG 096_325
	SG 096_326
	SG 096_327
	SG 096_328
	SG 096_329
	SG 096_330
	SG 096_331
	SG 096_332
	SG 096_333
	SG 096_334
	SG 096_335
	SG 096_336
	SG 096_337
	SG 096_338
	SG 096_339
	SG 096_340
	SG 096_341
	SG 096_342
	SG 096_343
	SG 096_344
	SG 096_345
	SG 096_346
	SG 096_347
	SG 096_348
	SG 096_349
	SG 096_350
	SG 096_351
	SG 096_352
	SG 096_353
	SG 096_354
	SG 096_355
	SG 096_356
	SG 096_357
	SG 096_358
	SG 096_359
	SG 096_360
	SG 096_361
	SG 096_362
	SG 096_363
	SG 096_364
	SG 096_365
	SG 096_366
	SG 096_367
	SG 096_368
	SG 096_369
	SG 096_370
	SG 096_371
	SG 096_372
	SG 096_373
	SG 096_374
	SG 096_375
	SG 096_376
	SG 096_377
	SG 096_378
	SG 096_379
	SG 096_380
	SG 096_381
	SG 096_382
	SG 096_383
	SG 096_384
	SG 096_385
	SG 096_386
	SG 096_387
	SG 096_388
	SG 096_389
	SG 096_390
	SG 096_391
	SG 096_392
	SG 096_393
	SG 096_394
	SG 096_395
	SG 096_396

