
tde Alba 
; ; 

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA 
; 

INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA 



vil a 
INSTITUCIÓN 

GRAN DUQUE DE ALBA 







Xabier Segura Echezárraga 

lA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL 
"' DEL CANTICO ESPIRITUAL 

DE SAN JUAN DE lA CRUZ 

,_.....,. 

INSTITUCIÓN 
GRAN DUQU E DE ALBA 

2011 



Esta publicación contiene, con algunas modificaciones, la tesis doctoral defen­
dida el día 2 de marzo de 2009 en la Universidad Pontificia de Comillas de Madrid 
con el título «La espiritualidad del símbolo esponsal en el Cántico Espiritual de san 
Juan de la Cruz» por Xabier Segura Echezárraga. Fueron vocales el director de la 
tesis, Secundino Castro Sánchez, O.C.D.; Pascual Cebollada Silvestre, S.l.; y Emilio 
Martínez González, O. C.D. Era secretario de la mesa José García de Castro Valdés, 
S. l. El presidente del tribunal fue Santiago Arzubialde Echevarría, S. l. 

Fotografías: Archivo fotográfico de la revista Teresa de Jesús 

I.S.B.N: 978-84-15038-17-7 
Depósito Legal: AV-25-2011 
Imprime: Miján, Industrias Gráficas Abu lenses 



A Francesc Casanovas, 
fundador del Seminario del Pueblo de Dios, 

principal promotor e inspiradorde este trabajo de investigación 
que trata sobre una obsesión suya: la esponsalidad 

como núcleo de la experiencia cristiana. Francesc partió 
en busca del Amado el 15 de julio del 2002, y celebramos 

su paso hacia la Casa del Padre al día siguiente: 
en la fiesta de la Virgen del Carmen, en el convento de las 

carmelitas descalzas de Vic (Barcelona). 





la gran tradición mística de la Iglesia, tanto en Oriente como en Occidente( ... ) muestra 
cómo la oración puede avanzar, como verdadero y propio diálogo de amor, hasta hacer que la 
persona humana sea poseída lotalmente por el divino Amado, sensible al impulso del Espíritu 
y abandonada filialmente en el corazón del Padre. Entonces se realiza la experiencia viva de la 
promesa de Cristo: «El que me ame, será amado de mi Padre; y yo le amaré y me manifestaré a 
éh> (Jn 14,21). Se trata de un camino sostenido enteramente por la gracia, el cual, sin embargo, 
requiere un intenso compromiso espiri tual que encuentra también dolorosas purificaciones (la 
«noche oscura»), pero que llega, de tantas formas posibles, al indecible gozo vivido por los mís­
ticos como «unión esponsal». iCómo no recordar aquí, entre tantos testimonios espléndidos, la 
doctrina de san Juan de la Cruz y de santa Teresa de jesús? 

Carta Apostólica Novo Millennio lneunte, 33 

De tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata en él, cuando 
hay unión de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el amante, y el amante en el Amado; 
y ta l manera de semejanza hace el amor en la transformación de los amados, que se puede decir que 
cada uno es el otro y que entrambos son uno. La razón es porque en la unión y transformación de 
amor el uno da posesión de sí al otro, y cada uno se deja y trueca por el otro; y asf, cada uno vive en 
el otro, y el uno es el otro y entrambos son uno por transformación de amor. 

(CB 13,7) 

5 





ÍNDICE 

PRESENTACIÓN ............................................ .......................................... 9 

PRÓLOGO...................................................................................... ........ 11 

ABREVIATURAS....... .............................................................................. .. 15 

CAPÍTULO PRIMERO: INTRODUCCIÓN A JUAN DE LA CRUZ 
Y AL SÍMBOLO ESPONSAL .. ... ... ... ... ... ... ... .. . ... .. ... ... .. . ... .. . ....... ... ... . ... .. . .. . 19 

l. 

11. 

UNA BIOGRAFÍA COMPLEJA Y UNA OBRA SINGULAR .............. . 
1 . La cuestión sanjuanista ............................................................ .. 

2. La doctrina espiritual sanjuanista .............................................. . 

3. Sobre la esponsalidad o el símbolo esponsal ......... .................... . 

EL SENTIDO DEL SÍMBOLO ESPONSAL SANJUANISTA ............... . 
1. Los símbolos cristianos ..................... ........................................ .. 

2. El símbolo esponsal sanjuanista .... ............................................. . 

3. El contexto vital del Carmelo Teresiano ........................... .......... . 

21 
21 

27 
30 
34 

34 

37 
39 

4. Conclusiones: el símbolo esponsal recibido por Juan de la Cruz ... 44 

CAPÍTULO SEGUNDO: PROCESO GENÉTICO DEL CÁNTICO ESPIRITUAL. 
POEMA Y COMENTARIO ............................ .......................... ................. 47 

l. LA GÉNESIS DEL CÁNTICO ESPIRITUAL ....................................... .. 49 
1. Presupuestos ele la investigación ................................................ 49 

2. Las 31 estrofas ele Canciones de la Esposa ......... ...................... .. 58 

3. Composición del CA (39 est.) y comentario ............................... 70 

4. Del CA al CB: novedades de la versión definitiva ....................... 90 

11. EL RECORRIDO DEL SÍMBOLO ESPONSAL EN CB ...... ................. 104 

1. La introducción al Cántico . ............................................ ........ .... 1 04 

2. Las 40 estrofas del Cántico B .......... ........................................... 107 

3. Conclusiones sobre el recorrido del símbolo esponsal en el CB .... 139 

7 



CAPÍTULO TERCERO: ANÁLIS IS DE LAS ESTROFAS DEL CB ................. 161 

l. ETAPAS Y PRINCIPIOS SANJUANISTAS DEL CB ..... .. .......... ........ .... 163 

1. Las etapas de la vida espiritual ................................................... 163 

2. Principios sanjuanistas: centralidad del amor en la vida espiritual .... 167 

3. Al final del camino espiritual : jn 17 ..................................... ....... 180 

11. ESTROFAS DEL DESPOSORIO: EXPERIENCIA PRIMORDIAL 
(CB 13-15) Y ETAPA DE DESPOSORIO (CB 16-21) ........................ 185 

1. Las estrofas de la etapa previa al desposorio: CB 1-12 .. .. .. .. .... .. . 185 

2. La experiencia primordial: CB 13-15 ....... .................................. 188 

3. Estrofas de la etapa del desposorio: CB 16-21 ........................... 207 

11 1. ESTROFAS DEL MATRIMONIO ESPIRITUAL: CB 22ss. .................. 209 

1. Estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23) ........................... 209 

2. Estrofas descriptivas de la experiencia fundante (CB 24-3 3) ....... 215 

3. Estrofas de Beas-Granada (CB 34-40) ........................................ 223 

CAPÍTULO CUARTO: LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DEL CB ............ 247 

l. ELEMENTOS FUNDAMENTALES DE LA ESPIRITUALIDAD 
ESPONSAL DEL CB ....................................................................... 249 

1. El CB como síntesis espiritual sanjuanista ................................... 249 

2. La experiencia humana subyacente en la espiritualidad esponsal .... 266 

3. El símbolo esponsal en la síntesis del CB .................................... 278 

4. El símbolo esponsal y el misterio de la Encarnación ................... 291 

11. UNA ESPIRITUALIDAD PARA EL SIGLO XXI .... ................................. 305 

1. Una espiritualidad del amor ...................................................... 305 

2. Una espiritualidad del deseo y del placer .................................. 312 

3. Una espiritualidad del eros ........................................................ 318 

4. Una espiritualidad trini taria ................ ........ ............................... 324 

S. Una espiritualidad mística ........ .... .... ......................................... 330 

EPÍLOGO ............. ................. ....... ....................... ........ .... .... ............... ..... 335 

BIBLIOGRAFÍA FUNDAMENTAL ............... ........... ...................... .. ........... 339 

ANEXO FOTOGRÁFICO .......... .............................. ... ....................... ....... 365 

8 



, 
PRESENTACION 

Hay figuras en la historia de la espiritualidad que no dejan de irradiar luz y 
sapiencia a lo largo de los siglos. Sus vidas, sus obras, el legado entero de cuanto 
entregaron a la posteridad transmiten un mensaje de perenne actualidad, que in­
terpela las modas y costumbres de la sociedad, de toda sociedad, porque inciden 
en los más profundos anhelos del corazón. 

Teresa de Jesús o Juan de la Cruz son claros ejemplos de ello. Su personali­
dad y su magisterio espiritual, horneados, en vida y pese a la incomprensión de 
muchos de sus coetáneos, en el crisol de una interioridad abandonada en Dios, 
han sido y siguen siendo para muchos, creyentes y no creyentes, un testimonio de 
fe en lo absoluto y un camino para los buscadores de la verdadera transcenden­
cia; la que hace sabios a los sencillos. Por eso su magisterio, siempre fecundo, ha 
abierto nuevos horizontes al d iálogo y a la intercomunicación entre los hombres 
y entre las culturas y religiones, haciéndolos auténticos maestros de vida y de 
humanidad. 

El trabajo que aquí presento aporta una novedosa interpretación del pen­
samiento de san Juan de la Cruz bajo la clave de la simbología nupcial, o «sim­
bología esponsal», como prefiere llamarlo el autor. Se trata del mismo símbolo 
culminante de Las Moradas de santa Teresa de Jesús, obra escrita el último año 
en que la Santa de Ávila y Juan de la Cruz coincidieron en el monasterio de La 
Encarnación. El símbolo esponsal, asumido por Juan, será una clave fundamental 
de su pensamiento. Toda su doctrina se ilumina a través de la reflexión sobre este 
símbolo tomado del Cantar de los Cantares, extensamente desarrollado en el Cán­
tico Espiritual y aludido implícitamente en el resto de sus obras. 

Si ya en el año 1993 la Institución Gran Duque de Alba presentó una obra 
sobre el matrimonio espiritual en Teresa de Jesús, en el número 42 de esta colec­
ción, ahora podemos contemplar la visión complementaria, y no menos valiosa, 
del símbolo esponsal sanjuanista. 

Este estudio sobre el simbolismo esponsal del Cántico nació como una tesis 
doctoral, retocada y adaptada para su publicación. Se ha querido mantener lo 
esencial del aparato crítico propio del trabajo de investigación, con abundantes 

9 



citas, de las que un lector no especializado puede prescindir. Contiene una impor­
tante y pormenorizada indagación en el proceso de la obra del místico abulense, 
desde las primeras estrofas del poema compuestas en la prisión de Toledo, a la 
primera versión del poema y comentario (CA), llegando a la versión definitiva del 
Cántico (CB). Así mismo, se lleva a cabo un análisis ele las fuentes ele espiritualidad 
cristiana que el santo ha asimilado y un estudio del conten ido que atribuye a la 
última etapa espiritual de un ión con D ios. La espiritualidad cristiana, a la luz del 
símbolo esponsal, se revela como una vía de transformación interior, que tras los 
pasos necesarios de la purificación e iluminación del alma, culmina con la unión 
con Dios, que colma todas las aspiraciones humanas y desvela la presencia divina 
en la totalidad de la creación. 

Además de las reflexiones generales y contextualizadoras sobre espiritualidad 
y teología, son especialmente interesantes los elementos de antropología que el 
texto incorpora para una interpretación más acertada del doctor carmelitano: la 
búsqueda de las experiencias humanas que están en la base de la espiritualidad, 
la respuesta a los más profundos deseos humanos, el ambiente comunitario y las 
relaciones personales que acompañan la gestación de la obra, etc. Sorprende, por 
su osadía, la pretensión de responder a un tema actual, como es la interpretaci­
ón erótica de los poemas sanjuanistas, pero desde el seno de su doctrina y no al 
margen de ella. Una línea hermenéutica, original y más que verosímil, que hunde 
sus raíces en los elementos fundamentales del misterio cristiano: la Encarnación 
y la Redención. 

Estamos, pues, ante un sugerente y profundo ensayo de interpretación in­
tegral del pensamiento sanjuan ista que conecta con algunos elementos apenas 
conocidos del magisterio eclesial (como las Catequesis sobre el amor humano de 
Juan Pablo 11) y abierto, al mismo tiempo, a un d iálogo fecundo con la cultura 
actual. 

Hay que agradecer a Xabier Segura, el autor, su luminoso trabajo. Y estoy se­
guro de que su visión novedosa con la que, además, sintetiza con acertada lucidez 
numerosos trabajos aparecidos en los últimos años, contribuirá a difundir un me­
jor conocimiento de la personalidad del gran místico de Fonliveros. Su magisterio, 
luminoso y fronterizo con la sabiduría de las grandes religiones, hoy tan de moda, 
tiene muchas cosas que decir al hombre y a la mujer del siglo XXI. 

10 

AcusrfN GONZÁLEZ GoNZÁLEZ 

Presidente de la Diputación de Á vi la 



PRÓLOGO 

Tradicionalmente se ha aceptado que el sujeto de la espiritualidad eclesial es 
la tglesia-Esposa1

, pero quizás no se haya definido con claridad el alcance de esta 
imagen simbólica. San Juan de la Cruz (SJC) nos puede dar elementos para ello. 
En siglos anteriores se ha estudiado la figu ra de Juan de la Cruz a partir de su obra, 
sobre todo de dos de sus obras: Subida del Monte Carmelo y Noche oscura del 
alma2• Diversos motivos históricos, teológicos y eclesiales han llevado a una cierta 
deformación de su persona y su doctrina, valorizando excesivamente algunos ele­
mentos y situándolos fuera de una visión teológica global del santo carmelita. Los 
últimos años han traído una renovación de los estudios sobre el santo y una revisión 
de su figura que posibilitan un acceso más cabal al núcleo de su pensamiento, 
superando deformaciones del pasado. 

En la actual idad es generalmente aceptado que la exposición más certera y 
completa del pensamiento global de Juan de la Cruz la encontramos en su obra 
Cántico Espiritual (sobre todo en su segunda versión del CB), que es la obra a la 
que el santo dedicó más tiempo y en la que realizó más cambios redaccionales 
y retoques, hasta que la dejó a su gusto. La Subida y la Noche, por el contrario, 
quedaron inacabadas, y en ellas el autor comunica un mensaje importante que 
viene a completar lo expuesto en el Cántico . También se revalorizan hoy los 
Romances de la Trinidad, poema sin comentario, escrito en Toledo. Aunque 
los estudios actuales han iniciado una importante tarea de interpretación del 
genuino pensamiento sanjuanista falta por desarrollar elementos esenciales, 
como por ejemplo, la simbología esponsal que dinamiza poéticamente el de­
sa rro llo del Cántico Esp iritual . 

' Cf. S. G. ARZUBIALDE, Teología Spiritualis. El camino espiritual del seguimiento a jesús, Publi­
caciones de la Universidad Pontificia de Comillas {Madrid 1989), p. 19-20. 

2 Se ha considerado la aportación fundamental de Juan de la Cruz a la espiritualidad en temas 
relativos a la noche oscura del sentido y del espfrilu, como vemos, por ejemplo, en A. ROYO MARÍN, 
Teología de la perfección cristiana, BAC {Madrid 1954), P- 438-454. 

11 



JUSTIFICACIÓN DEL TRABAJO 

El símbolo esponsal representa la forma más elevada del amor humano, a tra­
vés de la cual se evoca la relación del hombre con Dios. Resulta una mediación 
profundamente significativa dentro del lenguaje religioso, donde trascendiendo la 
esfera sexuaP se comunica un mensaje profundamente humano válido para todas 
las culturas. A pesar de la innumerable bibliografía sobre el santo carmelita4

, que se 
ha ampliado sustancialmente en los últimos años (en torno a la celebración del 
cuarto centenario de su muerte, en el año 1991 ), se puede afirmar que la simbolo­
gía esponsal, que configura la columna vertebral del Cántico, es un elemento insu­
ficientemente estudiado en la obra de san Juan de la Cruz. Sobre el tema tenemos 
artículos en diversas revistas y colaboraciones en obras más amplias, incluso hay una 
tesis doctoral publicada en Burgos el año 1964 con el título El Desposorio espiritual 
según San Juan de la Cruz, de Laurea no Zabalza, o.c.d., pero que está condicionada 
por la situación de los estudios sanjuanistas de su época y presenta ciertas limitaci­
ones, centrándose casi exclusivamente en el desposorio espiritual como etapa par­
ticular y su d istinción con el matrimonio espiritual en la obra del Cántico Espiritual. 
Falta un estudio actualizado y completo de la simbología esponsal, con el apoyo de 
la abundante bibliografía de los estudios modernos y con una profundización del 
sentido teológico de esta simbología en el seno del pensamiento sanjuanista. 

Conviene tener en cuenta que el tema de la esponsal idad5 es un tema que 
actualmente está entrando con energía en el panorama teológico, y no sólo desde 
su vertiente de espiritualidad sino, sobre todo, en su dimensión de antropología 
teológica. Qu izás el arranque de esta nueva visión del tema partió de las cate­
quesis que Juan Pablo 11 dictó en las audiencias generales de los miércoles, desde 
el 2 de septiembre de 1979 hasta el 28 de noviembre de 19846, y una serie de 
escritos posteriores en los que se descubre la huella de una «antropología espon­
sal» acompañada de una nueva visión de la mujer y de su papel en relación con 
el hombre. Después esta reflexión ha sido continuada por autores d iversos como 
Angelo Scola, G. Biffi, etc.7 El mismo Benedicto XVI continúa y profund iza esta 
línea que asume la simbología esponsal y sus dimensiones antropológicas en di­
versos escritos y en su primera encíclica Deus Caritas est. 

3 Cf. l. BEINAERTE, «Signification du symbolisme conjuga! dans la vie mystique», en EtudCarm 
(1952) p. 380-389. 

• Cf. M. DIEGO SÁNCHEZ, Actualidad bibliográfica en torno a San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 
2000), donde nos encontramos 6.328 reseñas bibliográficas. 

5 Nos referiremos genéricamente a «la esponsalidad» como sinónimo de «la espiritualidad del 
símbolo esponsal», con todas las ricas connotaciones y variantes que hoy se consideran. 

6 Primera edición de las catequesis: JUAN PABLO 11, Uomo e donna lo creó. Catechesi su//'amore 
umano, (Roma 3"ed, 1992). Publicadas ya en castellano: JUAN PABLO 11, Hombre y mujer lo creó. El 
amor humano en el plano divino, Cristiandad (Madrid 2000). 

7 En España, en la actualidad, encontramos otra tesis doctoral que sigue esta misma línea en 
relación con el carisma franciscano: J. SANZ MONTES, 1//um totaliter diligas (3EpAg 15). La simbología 
esponsal como clave hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asís, Pontificium Athenaeum Anto­
nianum (Roma 2000). 

12 



Todo ello contribuye a valorar la necesidad de conocer en profundidad el 
sentido que este símbolo tiene en el seno de la reflexión teológica y mística san­
juanista. Juan de la Cruz es heredero de una tradición espiritual que usa la simbo­
logía esponsal para referirse a la relación de la humanidad con Dios, alcanzando 
de su mano las más altas cumbres de expresividad mística. 

OBJETIVOS PERSEGUIDOS 

El objetivo de este trabajo es profundizar el sentido de la simbología esponsal 
en el pensamiento sanjuanista, sus conexiones internas con otros elementos de su 
pensamiento y su contenido teológico interno, que entronca con su experiencia 
mística. Descubrir el núcleo del pensamiento y de la experiencia mística san­
juanista partiendo de la simbología esponsal que impregna el Cántico Espiritual, 
considerada corno la obra principal de san Juan de la Cruz. 

METODOLOGÍA Y PLAN DE TRABAJO 

La línea de la investigación será la de estudiar la simbología esponsal en el 
Cántico espiritual con detenimiento. Nos fijaremos en el contexto de su proceso re­
daccional y sus diferentes versiones: CA y CB. Valorarnos la génesis cronológica de la 
obra, partiendo de los datos que los estudios más actuales han proporcionado y que 
ofrecen la posibilidad de realizar un seguimiento aproximado del proceso mental de 
gestación de la obra del santo carmelita. A lo largo de todo el trabajo, nos interesará 
también la convergencia de los datos biográficos, en busca de una imagen completa 
e integrada, lejos de los estereotipos o las idealizaciones. 

Antes que nada es necesario un Capítulo Introductorio. Hemos resumido 
mucho un extenso capítu lo de la tesis que estaba dividido en dos graneles apar­
tados (La Cuestión Sanjuanista y El Símbolo Esponsal), donde se realizaba, en 
primer lugar, un estudio más pormenorizado del estado de la cuestión de los 
estudios sanjuanistas en la actualidad, constatando sustanciales avances en la 
comprensión integral del pensamiento sanjuanista, con nuevos elementos que 
clarifican su biografía, llevando a cabo una obra crítica del autor y alcanzando 
una nueva visión global de su proyecto y su doctrina. En segundo lugar se pre­
tendía clarificar el símbolo, en una visión actual que recogía las nuevas aportaciones 
de antropología y la psicología hasta nuestros días. Se pasa a continuación a re­
fer irnos al símbolo esponsal ta l y como lo recibe el santo, sus raíces bíblicas y su 
tradición espiritual, en el contexto eclesial donde Juan de la Cruz lo asimila y lo 
utiliza doctrinalmente. Este capítulo lo hemos sintetizado al máximo, para poder 
dar más espacio a lo específico ele nuestro trabajo ele investigación centrado en 
el Cántico Espiritual. 

A continuación, entramos en el núcleo de nuestra investigación, con el análi­
sis del símbolo esponsal en el Cántico Espiritual en dos partes: el capítulo segundo 

13 



recoge el Proceso Genético del Cántico Espiritual, en sus dos versiones, CA y 
CB, dando una visión completa del resultado último; el capítulo tercero nos 
presenta un pormenorizado Análisis de las Estrofas del CB, desentrañando temas 
y doctrinas de la tradición espiritual a las que Juan de la Cruz dará una forma 
propia y personal. 

Por último, pasamos al cuarto y último capítulo de nuestro trabajo, donde 
realizamos una síntesis de La Espiritualidad Esponsal del CB, estableciendo sus ele­
mentos fundamentales y realizando una valoración de los mismos. Por tanto, el 
esquema general del proyecto queda dividido en un capítulo introductorio y tres 
capítulos más: 

CAPÍTULO PRIMERO Una biografía compleja y una obra singular 
INTRODUCTORIO: 
JUAN DE LA CRUZ Y 

El símbolo esponsal sanjuanista EL SÍMBOLO ESPONSAL 

CAPÍTULO SEGUNDO: La génesis del Cántico Espiritual 
EL PROCESO GENÉTICO 
DEL CÁNTICO ESPIRITUAL: 

El recorrido del símbolo esponsal en CB POEMA Y COMENTARIO 

Etapas y principios sanjuanistas del CB 

CAPÍTULO TERCERO: 
ANÁLISIS DE LAS Estrofas del desposorio: Experiencia primordial y etapa 
ESTROFAS DEL CB 

Las estrofas del matrimonio espiritual 

CAPÍTULO CUARTO: Elementos fundamentales de la espiritualidad esponsal 
LA ESPIRITUALIDAD 
ESPONSAL DEL CB Una espiritualidad para el siglo XXI 

14 



ABREVIATURAS 

Abreviaturas de las obras de Juan de la Cruz y Teresa de jesús 

San Juan de la Cruz. Obras completas (ed. de Eulogio Pacho), Monte (arme­
lo, (Burgos 7a ed. 2000). 
Santa Teresa de Jesús. Obras Completas (ed. de Tomás Álvarez), Monte Car­
melo (Burgos 1997). 

Obras de Juan de la Cruz Obras de Teresa de j esús 

R Romances de la Trinidad V Vida 

CA Cántico Espiritual. Primera ver- e Camino de perfección 
sión 

CB Cántico Espiritual. Versión de- M Moradas 
finitiva 

S Subida del Monle Carmelo F Fundaciones 

N Noche Oscura Rel Relaciones 
(Cuentas de Conciencia) 

LIA Llama. Primera versión Cta Carta 

LIB Llama. Versión definitiva CAD Conceptos del Amor de Dios 
(Meditaciones sobre los Canta-
res) 

D Dichos de luz y amor (Seas) Vej Vejamen 
p Puntos de amor (Beas) E Exclamaciones 

Cta Carta MVC Modo de visitar los Conventos 

Av Avisos a un religioso 

AvGe Avisos de Gerona 

Caut Cautelas 

15 



Otras abreviaturas de uso frecuente 

Jn Juan evangelista, evangelio de Juan 

SJC San Juan de la Cruz. 

ACTAS 

ABCT 

BAC 

BibPat 

BMC 

CantA 

Can lB 

W M., Actas del Congreso Internacional Sanjuanista, (Ávila, 23-28 
septiembre de 1991), Junta de Castilla y León (Valladolid 1993), vol. 1 
FILO LOGÍA 1 vol. 2 HISTORIA 1 vol. 3 PENSAMIENTO. 

Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani. Teresianum. Roma. 

Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid 1944 ss. 

Colección Biblioteca Patrística. Ciudad Nueva. Madrid 1986ss. 

Colección Biblioteca Mística Carmelitana. Monte Carmelo. Burgos. 

San Juan de la Cruz, Cántico Espiritual. Primera redacción y texto retoca­
do, Fundación Universitaria Española (Madrid 1981 ). Edic. E. Pacho. 

San Juan de la Cruz, Cántico Espiritual. Segunda redacción, Monte Car­
melo (Burgos 1998). EDICIÓN CRÍTICA CB (E. Pacho). 

Concordancias Concordancias de los escritos de San Juan de la Cruz, Edic. de Juan 
Luis Astigarraga /Aguslí Borrell 1 F. Javier de Lucas, Teresianum (Roma 
1990). 

CCL Corpus Christianorum Latinorum. Turnhout 1953 ss. 

DRAE Diccionario de la Real Academia Española. 

DicPat Diccionario Patrístico y de la antigüedad cristiana, 2 vol., Angelo di Be­
rardino (dir.). Sígueme (Salamanca 1992). 

D icSJC Diccionario San Juan de la Cruz, MW., E. Pacho (dir.), Monte Carmelo 
(Burgos 2000). 

DicSp Dictionnaire de Spiritualité. Beauchesne (París 193 7 -1994) . 

DicTJ Diccionario de Santa Teresa de jesús, MW., Tomás Álvarez (dir.) Monte 
Carmelo (Burgos 2000). 

ESJ vol. 1 PACHO, EULOGIO, Estudios Sanjuanistas vol. 1°, Monte Carmelo (Bur­
gos 1997). 

ESJ vol. 2 PACHO, EULOGIO, Estudios Sanjuanistas vol. 2°, Monte Carmelo (Bur­
gos 1997). 

HCDE SILVERIO DE SANTA TERESA, Historia del Carmelo Descalzo en España, 
Portugal y América, 14 vol., Monte Carmelo (Burgos 1935-1949). 

PL Patrología latina. M igne. París 1848 ss. 

PG Patrología griega. Migne. París 1875 ss. 

se Colección Sources Chretiennes. Cerf. París 1941 SS. 

ST SANTO TOMÁS DE AQUINO, Suma teológica, 16 vol. BAC 

(Madrid 1947-1960). 

TexPat La predicación del Evangelio en los Padres de /a Iglesia. Antología de 
textos patrísticos, (ed. Miguel Peinado), BAC 519 (Madrid 1992). 

16 



Abreviaturas de revistas 

BoiMenPel Boletín de la Biblioteca Menéndez Pe/ayo. Santander. 

Bui/Hisp Bulletin Hispanique. Bordeaux. 

CambMent Cambio de Mentalidad. Barcelona. 

Carmel 

Carmelus 

Cistercium 

Communio 

Concilium 

CuadAbba 

CuadTeol 

E IBas 

EphCarm 

EphMariol 

Escorial 

EstFrancisc 

EstudTeol 

Carmel. Venasque. 

Carmelus. Roma. 

Cistercium. Zamora. 

Communio. Revista católica internacional. Madrid. 

Concilium. Madrid. 

Cuadernos Abbá. Madrid. 

Cuadernos de Teología Deusto. Bilbao. 

El Basilisco. Oviedo. 

Ephemerides Carmeliticae. Roma. 

Ephemerides Mariologicae. Madrid. 

Escorial. Madrid. 

Estudios Franciscanos. Barcelona. 

Estudios de Teología. Madrid. 

EstudTrinit Estudios Trinitarios. Salamanca. 

EtudCarm Etudes Carmelitaines. París. 

Hispanic Review Hispanic Review. Philadelphia. University of Pennsylvania. 

JgleViv Iglesia Viva. Valencia. 

lnsula. Madrid. 

Letras Deusto. Bilbao. 

Monte Carmelo. Burgos. 

Mount Carmel. Durham. 

Nouvelle revue théologique. Namur. 

Reseña Bíblica. Estella. 

lnsula 

LetrDeus 

MontCarm 

MtCarmD 

NRTh 

ResBib 

RevCatTeo 

Revfspir 

RevHisMod 

RivVitSpir 

SanjCruz 

SeiTeo 

Revista Catalana de Teología. Facultat de Teología de Barcelona. 

Revista de Espiritualidad. Madrid. 

Sofía 

StSpir 

TeoiEsp 

Revista Hispánica Moderna. Nueva York. 

Rivista di Vita Spirituale. Roma. 

Revista San Juan de la Cruz. Granada. 

Selecciones de Teología. Barcelona. 

Sofía. Barcelona. 

Studies in Spirituality. Nijmegen. 

Teología Espiritual. Valencia. 

17 





; 

CAPITULO PRIMERO 

INTRODUCCIÓN A JUAN DE LA CRUZ 
Y AL SÍMBOLO ESPONSAL 





l. UNA BIOGRAFÍA COMPLEJA Y UNA OBRA SINGULAR 

1. LA CUESTION SANJUANISTA 

Se ha dicho que Juan de la Cruz «es una de las seis u ocho personalidades 
más gigantescas y también más enigmáticas del occidente, y un cristiano de un 
radicalismo que pone un poco carne de gallina, pero cuya voz no se puede dejar 
de escuchar, y tanto como poeta como en cuanto místico, cada día resulta más 
nuevo, sorprendente y moderno»1

. 

Desde hace un siglo se ha valorado de manera más seria y profunda a Juan de 
la Cruz2• Los estudios del siglo XX han traído importantes aportaciones en torno a un 
mejor conocimiento del santo carmelita, con trabajos de J. Baruzi, C. Morel, F. Ruiz, 
E. Pacho, J. V. Rodríguez, y muchos otros (S. Castro, M . Á. Díez, C. Carda, etc.). 

Baruzi fue el responsable de un redescubrimiento de la obra de Juan de la 
Cruz en Francia, y en toda Europa en el siglo XX, posiblemente «el autor más citado 
del sanjuanismo contemporáneo»3. Su obra Saint )ean de la Croix et le probléme 
de l'expericnce mystique, publicada en París en 1924, supuso la puesta en escena 
de la figura y el pensamiento sanjuanista en ambientes universitarios bajo nuevas 
perspectivas filosóficas. Pero tanto los trabajos de Baruzi como los acercamientos de 

' J. JIMÉNEZ LOZANO, «Bloc de Notas», en Vida Nueva 923 (1974) p. 29. 
2 Abrió una nueva valoración el discurso de Menéndez Pelayo en su ingreso en la Real Academia, 

el 6 de marzo de 1881, entronizando a Juan como el poeta supremo de la lírica española: cf. M. MENÉN­
DEZ PELA YO, Discursos (prólogo, edición y notas de José María de Cossío) Espasa-Calpe (Madrid 1964) 
p. 3-68; cf. J. B. SAN ROMÁN, «El tercer centenario de la muerte de San Juan de la Cruz», en MW., 
Místico e profeta. San Ciovanni del/a Croce ne//V Centenario del/a sua morte, Teresianum (Roma 1991) 
p. 610-611. Hasta el año 1878 la Real Academia de la Lengua no admite al carmelita dentro del <<catá­
logo oficial de escritores que pueden seJVir de autoridad en el uso de vocabularios y frases en la lengua 
castellana>>: cf. SAN JUAN DE LA CRUZ, Poesías (edic. Paola Elia), Castalia {Madrid 1990) p. 9. Pero no 
sólo como poeta, sino también a nivel eclesial, su reconocimiento fue lento: muriendo en 1591 en olor 
de santidad, tardó 84 años en ser beatificado, 135 en ser canonizado, y no ha sido declarado doctor de 
la Iglesia hasta el año 1926. 

1 J. M. MARTfN PORTALES, «J. Baruzi y el problema de la experiencia mística» en SanjCruz 11 
(1993) p. 132. 

21 



Maritain4
, interpretando a Juan desde una perspectiva neotomista, y de Morel, en 

un sentido idealista de cuño hegeliano5, siendo valiosos en cuanto conducen a un 
d iálogo importante con corrientes del pensamiento moderno6, corren el peligro de 
interpretar a Juan con los propios esquemas filosóficos, y no captar la sustancia del 
pensamiento sanjuanista, en el seno de la tradición cristiana en que se encuentra, 
valorando su propia experiencia cristiana, que asume todas las influencias y que se 
confronta esencialmente con la lectura y contemplación de la Biblia. 

Actualmente una generación ele nuevos autores lleva a cabo este cambio de 
óptica. E. Pacho ha culminado un trabajo muy importante de clari ficación textual 
y de síntesis doctrinal sobre el santo, revalorizando el Cántico Espiritual. F. Ruiz ha 
conseguido dar una interpretación teológica existencial del símbolo de la noche7, 
y ha mostrado el esquema filosófico que brota de su vivencia espiritual enraizada 
en la Biblia . Otros autores como J. V. Rodríguez han profundizado temas históricos 
y espirituales, o Secundino Castro, en temas cristológicos. La reflexión teológica 
contemporánea investiga la figura del santo a partir ele su contexto religioso y es­
piritual, dentro de la tradición cristiana y carmelitana. 

Los estudios actuales revalorizan el Cántico y su papel central en el conjunto 
de su pensamiento, profundizando la mística sanjuanista como una mística de 
interiorización, con insistencia en los procesos de conocimiento, conciencia y 
reflexión, bajo la primacía del amor y en perspectiva teologal. 

En el siglo XX se han conseguido grandes avances en dos grandes problemáticas 
que condicionaban y deformaban el conocimiento de Juan de la Cruz. Se ha llevado 
a cabo una revisión de su biografía que nos permite una nueva percepción de la 
figura del santo carmelita, y una sustancial clarificación de los problemas de su obra 
crítica, que nos permite un acceso más cabal y completo a su doctrina. 

Un nuevo marco biográfico 

Las aportaciones del mismo J. Baruzi8 y las invesligaciones de numerosos car­
melitas han ido abriendo nuevos cam inos para alcanzar una imagen más huma­
na, real y auténtica de Juan de la Cruz, deshaciendo idealizaciones hagiográficas 
y mostrando elementos que antes quedaban ocultos: su origen familiar pobre, 
los problemas y disensiones en la orden carmelitana (calzada y descalza), o las 

• cr. j. MARITAIN, «Saint jean de la Croix praticien de la contemplation», en [tudCarm 16 
(1931) p. 61-109. 

s cr. G. MORCL, Le sens de l'existence selon Saint Jean de la Croix, Aubier (París 1960-1961), 
3 vol. 

6 Cf. S. LANGELLA, «Baruzi, Maritain, More!: tres lecturas acerca de la mística sanjuanista», en 
f/8as 21 (1996) p. 20-21. 

7 Cf. F. RUIZ, «Síntesis doctrinal» en MW., Introducción a /a lectura de San Juan de la Cruz, 
junta de Castilla y León (Salamanca 1991) p. 203-281 ; d. F. RUIZ, Introducción a san Juan ele la Cruz. 
f / hombre, los escritos, el sistema, BAC (Madrid 1968) p. 111-11 7. 

8 CL j. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, junta de Castilla y León 
(Valladolid 1991) p. 103-239. 

22 



relaciones del santo con las monjas carmelitas y otras seglares, etc. El primero de 
estos ternas lo vinculamos a la peculiar personalidad sanjuanista9, mientras que el 

segundo y el tercero los relacionamos con la deformación que ha sufrido la figura 
del santo en la tradición. Hay que profundizar el pensamiento de Juan en conexión 

con su itinerario biográfico, situando la obra y la doctrina de Juan en el contex­
to de su tiempo y circunstancias, aunque nuestro autor no quede supeditado a 

ellas. Hay que redescubrir la personalidad de Juan, rechazando las deformaciones 
transmitidas por una mala o parcial intelección de sus textos, que nos presentan a 

un triste santo pálido y lejano. El testimonio de su secretario e íntimo colaborador 
Juan Evangelista afirma que «mostraba un semblante alegre y suave»10• En el códi­

ce del Cántico Espiritual de Sanlúcar de Barra meda 11 , cuyas glosas escritas a mano 
son atribuidas a Juan de la Cruz, el autor se preocupó de manera significativa de 

sustituir aquellos momentos en que el copista había escrito el verso «salí triste cla­
mando y eras ido» por «salí tras ti clamando y eras ido». Otros errores persistieron 

en la copia pero Juan de la Cruz se ocupó de ir sustituyendo concienzudamente 
este en los diversos lugares en que aparecía. El camino espiritual no puede ser 

«triste» sino «tras ti». No es un ascetismo voluntarista individual apesadumbrado 
sino una inflamación de amor en pos del Otro. No se encierra en sí y en su propio 

sentimiento sino que «sale de sí». 

Pero también conviene situar a Juan de la Cruz en el ambiente religioso de su 

época. La segunda mitad del s. XVI, en la que se desarrolló la mayor parte de 

su vida es una época importantísima de gran vitalidad para la espiritualidad es­
pañola12, con gigantes ele la talla de Luis de Granada y Luis de León, entre otros. 

La interioridad es la característica distintiva del Siglo de Oro españoP3. Juan de 
la Cruz se inscribe plenamente en esta corriente de interioridad, centrándose no 
tanto en el componente ele introspección intelectual, sino en la línea del amor, de 

la comunicación teologaP 4
• 

En un cierto contexto de fervor, y a la vez, desconcierto espiritual, se iniciaba la 

reforma carmelita con Teresa de Jesús. Juan de la Cruz se inserta en el nuevo estilo de 
vida teresiano, instruido por la misma fundadora, alejándose de las tendencias hacia 

" Thompson profundiza la doctrina sanjuanista de pobreza espiritual corno desarrollo de su 
experiencia vital de pobreza humana: d. C. P. THOMPSON, Candones en la noche. Eswdio sobre san 
}van de la Cruz, Trona (Madrid 2002). 

10 Dicho de Juan Evangelista, BMC 23 p. 47. 
11 Cf. Cántico Espiriwal y poesías. Manuscrito de Sanlúcar de Barrameda. Facsímil y transcripción, 

2 vol. junta ele Anclaluda, Turncr (Madrid 1991 ). 
12 Para apreciar la impo1tancia de Juan en su contexto histórico-religioso: cf. SILVERIO DE SANTA 

TERESA, 11Fray Juan de la Cruz, Doctor providendab> en RevEspir 1 (1942) p. 332-371. 

n Cf. ESJ vol. 1 p. 69¡ cf. F. RUIZ, <dnterioridad psíquica y espiritual en San Juan de la CruZ>>, en 
MVV., Dottore mistico. San Ciovanni del/a Croce. Simposio nel IV Centenario del/a sua morte, Teresia­
num (Roma 1992) p. 40. 

14 Cf. lb. p. 59. 

23 



un rigorismo primi tivo15• El ambiente religioso era propenso a falsos misticismos, as­
cetismos exagerados, desviaciones iluministas. En este ambiente Juan de la Cruz va a 
establecer unas referencias firmes y profundas para discernir la vida espiritual. 

Dos circunstancias que han contribuido al oscurecimiento de la figura y la 
doctrina de Juan de la Cruz son su relación con la mujer (con datos chocantes para 
la mentalidad de su época) y las d isensiones de la O rden en las que se vio inmerso 
(que condicionaron la utilización posterior de su figura y su mensaje)1 6. Juan de la 
Cruz había sufrido dolorosamente las dificultades de la Reforma carmelitana que 
le llevaron a la prisión de Toledo, pero también sufrirá el conflicto interno de las 
diferentes concepciones en el seno de la nueva Orden Descalza 17• 

Juan de la Cruz dedicó toda su vida de madurez a la obra de los carmelitas 
descalzos. Pero una faceta fundamental de su labor fue su dedicación a las monjas 
carmelitas, a lo largo de toda su vida: «No ha tenido la Reforma ni tendrá persona 
que más haya amado y procurado la perfección ele sus descalzas»18• Teresa deje­
sús había pedido a Juan que se encargase de la formación y maduración espiritual 
de las carmelitas y él lleva hasta el fin el encargo, y casi podemos decir que fue 
mártir de esa misión encomendada19. 

Juan acogió el mundo de lo femenino, impulsado por la obediencia a la 
voluntad de D ios que le vino directamente a través de la fundadora. En cambio, 
los descalzos que gobernarían a las monjas poco después, no tendrían reparo en 
abandonarlas en momentos d ifíci les, y la relación con la mujer resultaría para 
ellos, muchas veces, una carga20. La relación de Juan con la mujer va a ser un 

15 Cf. l. MORlONES, Ana de jesús y la herencia teresiana. ¿1-fumanismo crisli,mo o rigor primiLi· 
vo? Teresianum (Roma 1 968) p. 31-34. 

11' Una visión clarificadora de la situación del santo al final de su vida: cf. j. L. SÁNCHEZ LORA, 
El diseño de santidad. La desfiguración de San Juan de la Cruz, Universidad de Huelva (Huelva 2004) 
p. 65-71. 

" Una síntesis de esta última etapa sanjuanista: d. E. MARTÍNEZ GONZÁLEZ, Tras las huellas de 
Juan de la Cruz. Nueva biograffa, EDE (Madrid 2006) p. 1 55· 1 75. 

111 ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de la Cruz, EDE (Madrid 
1989) p. 371. 

19 Hasta sus últimos días tuvo que sufrir persecución y rechazo dentro de la misma orden de los 
descalzos, precisamente por defender la libertad de espíritu de las descalzas y su deseo de ser fieles al 
genuino sentir teresiano, lo cual le llevó a chocar con Nicolás Doria y a ser relegado de sus cargos: cf. 
Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 390; d. Dicho de Jerónimo de la Cruz, BMC 25 p. 
132. Diego Evangelista buscó testimonios en su contra, con poco éxito. Es significa tivo el testimonio de 
Gregario de San Angel, secretario de la Consulta: cf. A. FORTES, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno 
y declaraciones de los primeros testigos, Monte Carmelo (Burgos 2000), BMC 26, p. 313-316. 

lO Así queda reflejado en documentos de Doria, y después se traslada a la historiografía carme­
litana. Lo vemos en la Historia del Carmen Descalzo de jerónimo de San )osé: d. l. MORlONES, Ana 
de Jesús y la herencia teresiana ... o.c., p. 405. Tras el Breve pontificio de Sixto V (del 5 de junio de 
1 590) que confirmaba las constituciones de Teresa para las monjas y limitaba las interferencias de la 
Consulta en su gobierno, los Carmeli tas están dispuestos a abandonar a las Descalzas y ello es muy 
alabado «con harta edificación de los que vieron a los religiosos tan desasidos y desinteresados en 
el trato dellas ... ». Queda reflejada toda una mentalidad, común a la sociedad, y de la cual la orden 
carmelita no llegó a liberarse, ni siquiera con la actitud bien diferente que Teresa reclamaba y que 
Juan de la Cruz encarna. 

24 



elemento importante que acompañará y dará el marco adecuado a su doctrina es­
piritual, pero fue también la causa de ser criticado y persegu ido en el seno mismo 
de la Orden que él había contribuido a edificar21 . Con ocasión de la persecución 
del santo al final de su vida, las carmelitas de Granada quemaron una talega llena 
de cartas y escritos del santo22, que ha resu ltado una pérdida irreparable para 
estudiar con más detenimiento las relaciones humanas de este con ellas. Preci­
samente estas relaciones eran el motivo de las pesquisas malintencionadas del 
fraile Diego Evangelista23 en contra ele Juan. También sabemos que el mismo Juan 
destruyó cartas en diversos momentos, uno de ellos al final de su vida24 • 

No nos parece aventurado afirmar que la relación hombre-mujer que él va 
viviendo a lo largo de su historia forma una pa1te esencial del contexto en que Juan 
vive su experiencia de Dios. No podríamos comprender la vida y la obra de 
Juan fuera de una indisoluble unidad con la vida y la obra de Teresa de Jesús y sus 
seguidoras, y la misión común al servicio de la reforma carmelitana. Este marco 
biográfico que se va retomando en la historiografía carmelitana, recuperando figu­
ras que habían quedado en la penumbra (Jerónimo Gracián, Ana de Jesús, María 
de San José), nos parece que recoge elementos muy importantes para compren­
der el contexto histórico y comunitario en el que se gestan sus grandes obras, y 
nos puede ayudar a interpretar de manera más objetiva la doctrina sanjuanista en 
unidad con su contexto vital. 

La espiritualidad esponsal sanjuanista del alma unida a Dios puede transmi­
tirse de forma alienante cuando no queda iluminada por la manera como nació 
y como fue vivida por Juan de la Cruz en sus relaciones ínter-humanas. Por tanto, 
es una tarea urgente el redescubrir el entramado de relaciones y de vivencias hu­
manas que sostienen el itinerario espiritual sanjuan ista. La deformación de Juan 
la encontramos vinculada a la oscuridad sobre su relación con la mujer a lo largo 
ele su vida. 

Una obra clarificada 

El otro gran tema que se ha podido clarificar es el de su obra escrita. Pode­
mos decir que en este tema se ha conseguido ya una cierta unanimidad gracias 
a los trabajos de los carmelitas españoles. No se puede decir que Juan de la Cruz 
luviese «Vocación ele escritom. Lo fundamental de sus obras fue escrito en unos 
seis años, de 1582 a 1588, y en medio de muchos trabajos y responsabilidades 

21 Cirilo Piñán respondió a una carta del P. jerónimo de San )osé testificando que durante el prio­
rato del padre Ambrosio Mariano en Madrid (1588-1591 ), recibió de él la orden de vigilar al santo en su 
relación con Ana de Peña losa (d. A. FORTES, Actas de gobierno y declaraciones ... , o.c., p. 467). 

12 Agustina de San José lo relata: d. lb. p. 422. Es significativo que se conservan 28 cartas de 
Juan, llenas de afecto, dirigidas a mujeres (21 religiosas y 7 seglares) y 6 a varones. 

23 Alonso y Bruno de )esC1s explican las investigaciones de D. Evangelista: d. ALONSO M. D., 
Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 537-553; cf. BRUNO DE JESÚS M., Sainl )ean de la Croix, Desclée 
de Brouwer (París 1961) p. 377-379. 

24 Cf. Dicho de Bartolomé de San Basilio, BMC 23 p. 90. 

25 



en la Orden25• Su actividad literaria es margina l e intermitente26
, lo cual no 

impide la excelsa calidad de su poesía: sus versos se consideran «entre los 
mejores, o acaso los mejores, en lengua española»27

. Una poesía que tampoco 

hubiese podido florecer sin el ambiente de lírica religiosa tradicional, popular 
y cu lta, que aparece cultivada en la vida de la reforma ca rmelitana, alentada 

por Teresa de Jesús28
• 

Hasta muy avanzado el siglo XX se puede decir que no hemos tenido una 
edición crítica completa de las obras del santo carmelita, que podrá propiciar un 
estudio más profundo en el siglo XXI. Hay que rechazar el pesimismo de Baruzi 
(que habla de un «paisaje devastado»29

), y hoy ya se puede decir que, a nivel li te­
rario, actualmente la obra de Juan de Yepes se puede considerar bien identificada 
y catalogada30. En el estado actual de los conocimientos está bien fundamentada 
la autoría sanjuanista del CB31, así como la identificación del conjunto de la obra 

de nuestro santo carmelita. 

La problemática textual ha ven ido complicando tradicionalmente el panora­
ma de una comprensión sana y justa del autor. El hecho de no haber analizado 
suficientemente los Romances sanjuanistas32 y el Cántico en el pasado ha im­
pedido una visión de los fundamentos de su pensamiento, y ha justificado una 
interpretación parcial del mismo, que se ha extend ido por Europa33• El profundo 
fundamento bíblico sanjuanista que conecta e ilumina con su experiencia mística 
no estaba suficientemente clari ficado para favorecer la comprensión integral de su 

doctrina: «La mística de San Juan de la Cruz es bíblica y dogmática, y nace de una 
"misión eclesial", que hay que saber identificar y comprenclem34• 

n Cf. M. HERRÁIZ, «Llama de amor viva. Consagración ele un místico y un teólogo>> en MW., 
Místico e profeta ... o.c., p. 81. 

11' Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. /-listaría de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998) p. 
152. 

27 j. GUILLÉN, «San Juan de la Cruz o lo inefable místico», en MW., Lenguaje y poesía, Alianza 
Editorial (Madrid 1969) p. 109. 

28 Cf. E. OROZCO, Poesra y mís!ica, Guadarrama (Madrid 1954) p.115- 170. 
29 Cf. j. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mfstica, o.c., p. 59. 

'° Cf.' ESJ vol. 1 p. 658, nota S. 
11 Cf. CantB OUAN DE LA CRUZ, Cántico Espiritual. Segunda Redacción. Edición crítica de Culo­

gio Pacho, Monte Carmelo (Burgos 1999). 
12 Los Romances son una de sus primeras obras escritas que conviene recuperar como presu­

puesto de su pensamiento y de su obra posterior: cf. F. RUIZ, Introducción a san Juan de la Cruz, o. c., 
p. 162-165. 

11 Recogiendo esta influencia Balthasar distingue la mística de Juan de la Cruz de la mística 
bíblica y dogmática de otros autores: d. H. U. VON BALTHASAR, Ensayos teológicos l . Verbum Caro, 
Cristiandad (Madrid 1964) p. 211. 

" A. M. SICARI, «S. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro lempo», en MW., 
Dottore místico ... o.c., p. 81. 

26 



2. LA DOCTRINA ESPIRITUAL SANJUANISTA 

Una obra de síntesis 

Los estud ios más actuales facili tan una visión global de la relación de Juan de 
la Cruz con su fuente principal bíblica y dan los elementos para mostrar una sólida 
doctrina teológica en sintonía con la Revelación. Vemos en Juan de la Cruz una 
profunda asimilación de la Biblia reflejada en la gran cantidad de libros bíblicos 
distintos citados en sus obras35• Cuando Juan escribe ha interiorizado una síntesis 
de la Palabra revelada que guía la intención de su trabajo, en función de la fina­
lidad concreta de sus obras36. Toda su doctrina es profundamente cristológica37• 

En Juan de la Cruz destacan principalmente dos grandes influencias evangélicas: 
la paulina, que ha sido bien estudiada38, y la de Juan evangelista, que no lo ha 
sido tanto39

• Si tenemos que delimitar el eje bíblico fundamental que sostiene el 
pensamiento sanjuan ista lo dibujaríamos como un arco que va del Cantar de los 
Cantares al evangelio de Juan, pasando por el pensamiento paulino. Es su síntesis 
bíblica. Pero su obra es una obra ele síntesis también en el diálogo con la cultura 
de su época. Encontramos las fuentes para sus escritos en la Biblia, la filosofía y 
teología escolásticas, y la tradición espiritual, pero también en la literatura clásica 
y en la poesía culta y popular de su época40

• La obra sanjuanista se presenta como 
un fruto culminante de la síntesis cultural y religiosa del siglo de oro español41 • 

15 La connaturalidad de Juan de la Cruz con la Biblia es evidente: cf. G. PÉREZ, «Dios en su 
palabra. San Juan de la Cruz», en SanjCruz 3 (1987) p. 196, nota 6. El número total de citas es extraor­
dinario (1681 ), si lo comparamos con otros autores de su época, o aliado del ínfimo número de otros 
autores a que alude. Corresponden 1002 al AT y 679 al NT. Se podría definir la doctrina de Juan de 
la Cruz como una «mística escriturística», distinguiéndola de otras místicas más especulativas: d. H. 
SANSÓN, /.'esprit human sclon Saint Jean de la Croix, Publications Faculté des leures d'Aiger, Presses 
Universilaires de France (París 1953) p. 344. 

36 Juan pasó muchos años de oración y vida contemplativa antes de escribir. Ingresó en los camle­
litas a los 21 años, fue ordenado sacerdote a los 25, llegó de confesor a la Encarnación de Ávila a los 30 
y fue encarcelado en Toledo a los 35 años. Allí debió escribir las primeras poesías que conservamos de él. 
A continuación inició la elaboración del primer Cántico (CA), en 1578 hasta que lo concluyó en 1584. El 
momento culminante de la actividad literaria de Juan es el período granadino, del1582 al 1588, cuando 
Juan tenía ya 40·46 años y llevaba 20-26 de vida carmelitana, a pocos años de su muerte, que ocurrió en 
el91: d. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 185; d. E. PACHO, ((Cronología 
sanjuanista» en MW., Introducción a la lectura ele San Juan de la Cruz, o.c., p. 45-58. 

37 d. S. CASTRO, Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 111, nota 2. 

l4 Para conocer la relación del pensamiento paulino con el sanjuanista: d. M. Á. DÍEZ, Pablo en 
Juan de la Cruz. Sabicluda y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos 1990). 

10 Algunas reRexioncs: cf. M. Á. DÍEZ, Y el hombre Dios seria, Monte Carmelo (Burgos 1992). 

•o Para un estudio fundamental de la innuencia del ambiente y cultural del Renacimiento en la 
obra de Juan de la Cruz, centrándose en el Cántico Espiritual, conviene leer la obra de D. YNDURÁIN, 
San Juan de la Cruz. Poesía, Cátedra (Madrid 3• ed. 1987) . 

• , <(Tres son las referencias dominantes: renovación del legado greco-romano por el humanismo, 
tradición bíblico patrística y fi losofía escolástica)): ESJ vol. 2 p. 650. Puede rastrearse la influencia de 
un neoplatonismo moldeado por un renaciente aristotelismo de cuño escolástico: d . CRISÓGONO 
DE JESUS, (<Introducción al estudio de la filosofía en el misticismo de san Juan de la Cruz» en RevEspir 
1 (1942) p. 231-240. 

27 



Juan es hijo de su época, una persona con una buena formación cultural y teoló­
gica, que sabe hacer una síntesis original y madura4 2 de las influencias recibidas en 
su ambiente de finales del siglo XVI, unificadas a partir de la propia experiencia y 
reflexión personal, en el contexto carismático del Carmelo Teresiano. 

Nos parece que el talante sanjuanista y su experiencia mística ejercen una 
influencia de unificación que se extiende a todos los aspectos de su obra (síntesis 
bíblica-cultural, influencias recibidas-experiencia personal, poesía-prosa, alaban­
za-enseñanza, divino-profano)43• F. Ruiz ha afirmado que la unificación de los 
contrastes, la un idad, es el elemento hermenéutico esencial de la doctrina y de la 
obra de Juan de la Cruz. 

Mística y Teología 

Se ha acusado a Juan de la Cruz en ocasiones de un espiritualismo alienante 
alejado de la realidad del hombre concreto, de sus anhelos y posibilidades. Pero no 
es acertada en absoluto la interpretación de la doctrina sanjuanista como una espe­
cie de mística neoplatónica conventual, utópica pero inhumana, que ha triunfado a 
partir del impulso contrarreformista y que se ha impuesto en la Iglesia deformando 
el elemento histórico y humano del seguimiento de Jesús44

• La tendencia «antihu­
manista» venía ya de atrás, y una acertada comprensión de su espiritualidad sitúa 
a Juan de la Cruz en contra de esta línea. Juan supera en su obra el neoplatonismo 
ambiental y lo refunde en una mística teologal trinitaria genuinamente cristiana45 

ensartada en su propia experiencia dentro del ambiente original de la Reforma tere­
siana. En el pasado muchas deformaciones se han cebado en Juan de la Cruz, bien 
exagerando su fuente neoplatónica, bien reduciéndole a su faceta de renuncia y 
privación ascética, bien degradándole a una intelectualidad sin amor6• lloy corren 
nuevos vientos más favorables, que permiten una comprensión más profunda y 
completa de su obra. 

Tradicionalmente se había valorado mucho la personalidad mística de Juan 
pero sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo XX se han empezado a 
reconocer también sus aportaciones teológicas47

• Dado que la doctrina sanjua­
nista es una pedagogía espiritual hacia la unión con Dios y que vamos a estudiar 
la función que cumple en ella el símbolo esponsal, vamos a centrarnos en la 
antropología teológica sanjuan ista: en su visión del hombre y ele su relación con 
Dios. De este modo estamos considerando el marco adecuado para profundizar la 

42 Cf. ESJ vol. 2 p. 649-664. 

•J Cf. f. RUIZ, «Lectura integrada de los escritos de San Juan de la Cruz», en ACfAS vol. 3 p. 39 . 

.. Así le interpreta A. DONÁZAR: San Juan de la Cruz y el Verbo encarnado, El Carmen (Vitoria 
1998) p. 192. 

•s Cf. S. GUERRA, «San Juan de la Cruz y la teología mística en el siglo XX», en ACTAS vol. 3 
p. 187. 

·•6 Cf. F. RUIZ, «Ruptura y comunión» en MW., Místico e profeta ... o.c., p. '176. 
47 Cf. C. CARCÍA, «San Juan de la Cruz entre la escolástica y la nueva teologfa», en MW., 

Dottore místico ... o.c., p. 115. 

28 



espiritualidad del símbolo esponsal. Hay que partir de que la antropología sanjua­
nista es neumática48

, es dinámica, y brota de una relación que tiene dos referen­
tes: el hombre y Dios, sujetos de aquella comunicación de vida que se expresará 
de manera admirable con la simbología esponsal. 

Antropología teológica sanjuanista 

Juan de la Cruz nos introduce en el misterio de la relación justa entre Dios 
y el hombre mediante el rechazo de las imágenes falsas o alienantes de ambos49 • 

Sólo cuando el hombre toma conciencia de su realidad de criatura y se pone a 
solas ante Dios, está en condiciones de descubrir la vocación esponsal, la llamada 
amorosa y uniliva del Esposo. 

La antropología sanjuanista corresponde a una simbiosis de elementos plató­
nicos y aristotélicos, herederos de las dos grandes tradiciones cristianas, la agus­
tiniana y la de santo Tomás50• La unidad fundamental del hombre es una base 
fundamental de la antropología y teología sanjuanistas51 • El pecado rompe esta 
unidad y empuja a la división, a la dispersión, mientras que la gracia impulsa la 
«reunificacióm>. Será necesaria una purificación que llegue a las dos partes hu­
manas esenciales, sensitiva y espiri tual, para conseguir finalmente desnudar to­
talmente el alma y prepararla para la unión con Dios (d. N 2, 3,1 ). El Cántico 
Espiritual describe el proceso espiritual como un camino de retorno al estado de 
pureza original parad isíaca, estado de paz y felicidad primordiales (cf. CA 37,5) en 
que Dios había pensado al hombre y la mujer52

. 

El centro de la economía de gracia se encuentra en Jesucristo (d. S 2,22,3). 
Y la economía de la gracia regalada en Cristo a la humanidad en el árbol de la 
cruz (cf. CB 23) es la fuente de todo53, y se prolonga en la vida de la Iglesia y sus 
min istros, que son mediaciones de la voluntad divina (d. S 2, 22,9-11 ). La gracia 
divina realiza en la vida espiritual un proceso de transformación radical que abar­
ca todos los aspectos y capacidades del hombre, y que podríamos mostrar en dos 
dimensiones: la del conocim iento y la del amor. Es el camino hacia la unión con 
Cristo-Esposo. El amor y el conocimiento quedan indisolublemente unidos en la 

•a Cf. P. CEREZO GALÁN, «La antropología del Espíritu en Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 
1 31 . 

•q Cf. M. HERRÁIZ, «Del Dios del riesgo al riesgo de <<hacerse» hombre», en AAW., Juan de /a 
Cruz, espíritu de llama, o.c., p. 657-671. 

Cf. S. CASTRO, «Dios, exigencia y plenitud del hombre», en AAW., Antropología de San Juan 
de la Cruz, Institución Gran Duque de Alba 1 Diputación provincial de Á vi la (Á vi la 1 988) p. 87; d. 
F. RUIZ, <Metodo e strunure di antropologia sanjuanista», en AAW., Temi di Antropofagia teologica, 
Teresianum (Roma 198.1) p.403-437. 

s• Cf. ESJ vol. 2 p. 56. 
52 Cf. lb. p. 86. 
51 Juan no se detiene a explicar la Redención en su sentido ontológico-teológico, que presupo­

ne, sino que nos acerca a la dimensión psicológico-humana de la experiencia vivida de Jesús, en la 
cual podemos reconocer implícitamente el modelo del amor que asume la aniquilación y la muerte: 
morir de amor del Esposo por la Esposa: d. S 2,7, 11 ; Pastorcico. 

29 



experiencia de la unión con Dios54
, aunque a veces el amor viva la ausencia y el 

conocim iento, la oscuridad55• 

3. SOBRE LA ESPONSALIDAD O EL SÍMBOLO ESPONSAL 

Un tema insuficientemente estudiado 

Es significativo que, al igual que no se han realizado demasiados estudios so­
bre el tema del matrimonio espiritual en Santa Teresa que, para A. Mas Arrondo, 
es presupuesto fundamental de toda su obra y su experiencia56, tampoco se haya 
estudiado demasiado este tema en Juan de la Cruz. Podríamos afirmar que loda la 
simbología esponsal, que nos parece un elemento fundamental en ambos autores, 
está insuficientemente estudiada. Ciñéndonos al caso de Juan, la historia se re­
monta a las primeras ediciones españolas de sus obras en 1618 y 1619, de las que 
quedó excluido el Cántico Espiritual, que no era desconocido por los religiosos 
mascu linos57 . Encontramos aquí el origen de una interpretación deformada, cuyas 
huellas llegan hasta nuestros días, que pretende el conocimiento del pensamiento 
de un autor prescindiendo de su obra fundamental58. Las huellas de esta ausencia 
han persistido y aún hoy, en medio de la ingente cantidad de publicaciones sobre 
temas sanjuanistas, aparecen pocos estudios dedicados a la esponsalidad; gene­
ralmente como un aspecto en estudios más generales. 

El estud io más importante y centrado sobre el Lema que nos ocupa fue la 
obra, presentada como tesis doctoral, El desposorio espiritual según San }uan de 
la Cruz de Laureano Zabalza59. Es una obra con grandes virtudes: clarificar el 
tema del desposorio espiritual en las dos versiones del Cántico Espiritual; mostrar 
la importancia del desposorio como estado propio del proceso espiritual y su 
contenido, diferenciándolo del matrimonio; insertar el desposorio espiritual en el 

54 Cf. V. CAPANAGA, San Juan de la Cruz. Valor psicológico de su doctrina, Premio de la uni­
versidades españolas, Certamen del IV Centenario del nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942 
(Madrid 1950) p. 257-267. 

ss Juan de la Cruz sigue una tradición de autores espirituales que subrayan el primado del afecto 
sobre la inteligencia, del amor sobre el conocimiento, como San Agustín, Juan Casiano, Gregario Mag­
no, Juan Clímaco, Ricardo y Hugo de san Víctor, Bernardo de Ciar aval y Buenaventura: cf. J. GERSON, 
Teología Mística. Prima versione italiana commentata con testo latino a fronte a cura dí Marco Vanníní, 
Edizione Paoline (Milano 1992) p. 22. 

56 Cf: A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre. Análisis teológico de las 
VI/ Moradas en /os escritos de Santa Teresa de Jesús, Facultad Teología Norte de España (Burgos 1993) 
p. 65. 

5' Diversos testigos lo citan y lo han leído, incluso, Juan Evangelista, discípulo suyo, realizó una 
copia del CJ>í: «Juan Evangelista, OCD>> en DícSJC p. 856-857. 

Podemos intuir que esta mutilación estaba motivada «razonablemente»: en una época en que 
se había perseguido la traducción del Cantar en lengua vernácula, el Cántico, recreando el Cantar, era 
una obra arriesgada y va liente. En cualquier caso, su eliminación suponía una nagrante deformación. 
El problema quedó subsanado en la edición de Bruselas en '1627. 

59 CF. LAUREANO (DE LA INMACULADA) ZABALZA, El desposorio espiritual según San Juan de 
la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1964). 

30 



conjunto de la doctrina sanjuanista dentro del sistema de las noches, en la última 
etapa de la noche pasiva del alma y dentro de las diferentes etapas de la vida es­
piritual (en el estado de aprovechados, en la vía iluminativa). 

Pero también podemos encontrar algunas limitaciones, ligadas en su mayoría 
al «status questionis» de su época: se centra en el desposorio y apenas analiza 
el matrimonio espiritual, se sitúa en la problemática de su época; considera so­
lamente las cuatro obras fundamentales del santo, sin atender a otras obras de 
interés como los Romances, etc.; y sobre todo, falta una reflexión teológica sobre 
el sentido del símbolo esponsal, su origen, naturaleza y sentido, su contenido 
teológico y su relación con otros temas teológicos. Tratándose de un buen trabajo, 
los más de 40 años transcurridos justifican una revisión y actualización, buscando 
el sentido teológico global de la simbología esponsal, y la espiritualidad que sub­
yace en el Cántico Espiritual. No existe una visión completa actual sobre la espi­
ritualidad esponsal sanjuanista como la que queremos desarrollar en el presente 
trabajo. Y sin embargo, nadie pone en duda que el simbolismo esponsal es un 
elemento comunicativo fundamental para expresar la experiencia mística y doctri­
na espiritual de Juan. Toda esta panorámica nos ofrecerá un nuevo horizonte para 
la interpretación sanjuanista que se abre a inquietudes y preguntas muy actuales 
del mundo de hoy, algunas de los cuales chocan paradój icamente con la imagen 
clásica que se ha transmitido de la obra y la doctrina del santo carmelita: temas 
como el del erotismo, la relación hombre-mujer o la sexualidad se plantean hoy a 
partir de la obra sanjuanista. 

iUna interpretación erótica? 

En España fueron los poetas de la Generación del 27 quienes redescubren y 
revalorizan la figura del poeta san Juan de la Cruz, encumbrándolo en lo más alto 
de la poesía castellana60• Un descubrimiento no exento de sorpresa al constatar la 
genialidad técn ica de unos poemas ... iprofundamente eróticos! Algunos supera­
ron el escollo asignando la admiración de una inocencia o «angelicidad» para el 
santo carmelita. 

El tema del erotismo de la poesía sanjuanista es uno de los temas vinculados 
a la esponsalidad que ha suscitado un mayor interés, con un buen número de 
estud ios y publicaciones de muy diversa índole. 

Un autor significativo en la línea de interpretar la poesía sanjuanista en su ver­
tiente más puramente humana y natural, desvinculándola del elemento religioso 
ha sido José Constantino Nieto, sobre todo en su obra San Juan de la Cruz, poeta 
del amor profano61 . Este autor realiza el estudio del poema de la Noche oscura 
como un «intento teórico crítico estético» y llega a la conclusión de que se trata de 

(,o Cf. L. CERNUDA, «Tres poetas clásicos», en Prosa Completa, (Barcelona 1975) p. 758. 

61 Cf. j. C. NIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988). Una 
sfntesis de sus afirmaciones la encontramos al final de esta obra bajo el epígrafe «Epnogo: sumario y 
conclusiones•>: p. 229-233. 

31 



un poema puramente erótico62 • Otros autores corno Jorge Guillén y J. L. Aranguren63, 

con matices diversos, parecen apoyar la opinión de revalorizar la poesía sanjuanista 
bajo su dimensión humana, natural y profundamente erótica, ampliando el reperto­
rio no sólo a la Noche, sino también al poema del Cántico y a la Llama. 

Una interpretación erótica de este tipo sobre san Juan de la Cruz tampoco es 
una ingenuidad o una simpleza, sino que tendría su justificación psicológica des­
de una perspectiva psicoanalítica interpretando el símbolo sanjuanista desde una 
línea de sospecha como una «lógica del disimulo»64 . En esta perspectiva la sim­
bología esponsal realizaría un papel de ocultamiento de los verdaderos intereses 
individuales que se esconden inconscientemente bajo un ropaje de espi ritualidad 
para pasar desapercibidos y ser aceptados personal y socialmente. Los poemas 
serían, según dicha concepción, condensaciones de experiencia eróticas que, al 
no poder ser expresadas en su verdadera naturaleza por la prohibición moral que 
el individuo y la sociedad imponen a tales experiencias, asumirían el rol de expe­
riencias espirituales no solo aceptadas sino incluso deseadas y buscadas. 

Todo ello contribuye a subrayar la necesidad urgente de una interpretación 
global y seria del pensamiento sanjuanista en todas sus dimensiones, explicando 
el sentido profundo y genuino de su poesía y de su prosa, y sin eludir aquellos 
elementos difíciles o problemáticos. Pero evitando, al mismo tiempo, interpreta­
ciones fáciles o cómodas para nuestra época que no se ajusten al pensamiento 
global del autor. 

La dimensión psicológica de la investigación sanjuanista es una de las más 
necesarias y también de las menos adelantadas65. Algunos autores, como Ana Ma­
ria Rizzuto insisten hoy en la oportunidad de profundizar en los autores y las 
experiencias místicas partiendo de la metodología psicoanalítica, una vez se han 
superado los marcos estrechos de su concepción original66. Un estudio detallado 
y profundo para confirmar si los místicos reflejan las graves consecuencias que 
Freud anunciaba para la experiencia religiosa nos llevan a rechazar definitivamen­
te sus previsiones. Lo vemos claramente en Juan de la Cruz, donde encontramos 
características opuestas a las que anunciaba el iniciador del psicoanálisis67: una 

62 Cf. lb. p. 232. 
61 «Si sin gazmoñería alguna aceptamos leer el Cántico ( ... f pronto veremos en qué tremenda 

medida es un poema erótico»:). l. ARANGUREN, en Lenguaje y poesía, Alianza (Madrid 1969). Cf. ). 
l. ARANGUREN, San Juan de la Cruz, )úcar (Madrid 1973). 

6• NI. C. Bobes Naves lo explica bien en «Simbología sanjuanista)) en el OicS)C p. 1328-1334. 
61 Significativamente en el Congreso Internacional Sanjuanista (Á vi la 1991) faltó la voz de los psicó­

logos. Un artículo interesante en esta línea es el de l.). GONZÁLEZ, «lmplicazioni psicologiche nell'espe­
rienza mística di Teresa di Gesú e Giovanni della Croce», en MW., Mística e miscica carmelitana, Librería 
Editrice Vaticana (Citta del Vaticano 2002) p. 222-261. 

66 cr. A. M. RIZZUTO, «Reflexiones psicoanalíticas acerca de la experiencia mística», en MW., 
El sol a medianoche. La experiencia mística: tradición y actualidad, Trotta (Madrid 1996) p. 61-75. 

6' Cf. S. FREUD, El malestar de la cultura, en Obras Completas, Amorrortu (Buenos Aires 1930) p. 
84. Freud afirma que en las personas religiosas encontramos las siguientes características: una devalua­
ción de la vida real, una percepción delirante del mundo concreto, amedrentamiento de la inteligen­
cia, infantilismo psíquico y sumisión incondicional, como fruto de un desconsuelo en el padecimiento. 

32 



personalidad valiente, superadora de contradicciones, que sabe transformar lo 
negativo en positivo, en pedagogía, cultura, belleza; inteligencia fina y discrimina­
dora, madurez humana que asume el sufrimiento y alcanza el gozo de la unión, 
superando toda negatividad. Jung presenta una visión completamente distinta que 
descubre el proceso de generación de lo religioso68, en la historia de la humani­
dad, como una experiencia genuina y específicamente humana. 

Nuestro estudio procura explicar el «eros sanjuanista» den tro del ámbito 
de su pensamiento, doctrina y vida, rechazando cualqu ier interpretación 
sesgada. La interpretación puramente humana, e incluso en el plano eróti co 
de las poesías de Juan de la Cruz, es errónea por insuficiente. La mayoría de 
los especialistas sanjuanistas vienen a coincidir con Eulogio Pacho69 en que 
no se puede leer su poesía como una poesía erótica naturalista prescindien­
do de su sentido esp iritua l. Sin embargo, no se trata de afirmar solamente la 
insuficiencia de una interpretación puramente humana o erótica. También 
sería necesario explicar por qué, precisamente la poesía sanjuanista, ofrece 
esa posibilidad, que le casa tan bien. También para el lo buscaremos una 
respuesta antropológica y teológica que nos haga descubrir el sentido de la 
experiencia espi ritual y mísLi ca de Juan, que tan bien puede expresarse en 
términos pura y radicalmente profanos. La asunción del lenguaje erótico ha 
de tener un sentido, integrado en el conjun to de la experiencia sanjuan ista y 
vincu lado a ella, que se deforma al alejarse de la misma. 

Nos parece que ha llegado el momento de un estudio profundo en esta lí­
nea, que se ve favorecido por un nuevo marco conceptual de reflexión teológica, 
abierto por Juan Pablo 11 y continuado por Benedicto XVI. Resulta muy significati­
vo que la primera encíclica de Benedicto XVI «Deus Caritas esb> haya sido capaz 
de plantear la pregunta de la integración del amor humano en el amor de Dios y 
se enfrente al reto de unificar eros y ágape en el amor de caridad divino. Creemos 
que Juan de la Cruz tiene mucho que decir por este camino. 

68 «Un rito o costumbre religiosa puede surgir directamente de una revelación inconsciente teni­
da por un solo individuo ( ... J. Durante un largo proceso de evolución, el material originario se moldea 
y remoldea con palabras y acciones, se embellece y va adquiriendo formas definidas. Sin embargo el 
proceso de cristalización liene una gran desventaja. Se va aumentando el número de personas que 
no conocen directamente la experiencia original y sólo pueden creer lo que sus mayores y maestros 
les cuentan sobre ella. Ya no saben que tales hechos son reales y, desde luego, ignoran qué se siente 
durante esa experiencia. En sus formas presentes, archielaboradas y demasiado viejas, tales tradicio­
nes religiosas se resisten con frecuencia a nuevas alteraciones creadoras del inconsciente. A veces, 
los teólogos defienden, incluso, esos verdaderos símbolos religiosos y doctrinas simbólicas contra el 
descubrimiento de una actividad religiosa en la psique inconsciente, olvidando que los valores por los 
que luchan deben su existencia a esa misma actividad. Sin una psique humana que reciba las inspi­
raciones divinas y las exprese en palabras o las plasme artísticamente, ningún símbolo religioso habría 
perdurado l. .. 1 nunca nos podremos librar de la existencia de la psique, porque estamos contenidos 
dentro de ella y es el único medio con el que podemos captar la realidad>>: M.L.V. FRANZ, «El proceso 
de individuación», en C. G. JUNG, El hombre y sus símbolos, Caralt (Barcelona 1984), p. 227-228. 

M Cf. ESJ vol. ·¡ p. 710-719. 

33 



" 11. El SENTIDO DEL SIMBOLO ESPONSAL 
SANJUANISTA 

En primer lugar, conviene explicar qué entendemos por símbolo en una perspec­
tiva actual. En segundo lugar, hay que describir el símbolo esponsal recibido de la tradi­
ción judeocristiana: de dónde viene y qué uso y sentido le llega a Juan de la Cruz. 

En el Diccionario del Uso del Español se define al símbolo como «signo que 
establece una relación de identidad con una realidad, generalmente abstracta, a 
la que evoca o representa». El símbolo es contemplado actualmente bajo pers­
pectivas diversas. Conviene subrayar la importante d imensión antropológica del 
símbolo en la cultura humana. El símbolo, presente en todas las culturas, responde 
a un dinamismo psíquico de conocimiento humano, y a pesar del rechazo que 
ha sufrido a lo largo del siglo XX, acusado de poco científico, muestra su peculia­
ridad y función cognoscitiva al servicio de la cultura. La función simbólica está en 
el origen del conocer humano como una asimi lación activa (que recoge también 
elementos afectivos) de lo percibido en la realidad, atribuyéndole un sentido. 
Tanto la psicología como la antropología sociaF0 han mostrado la importancia del 
símbolo como generador de conocimiento humano y cultura social. Por tanto, el 
simbolismo es mucho más que una forma sugerente de revestim iento literario, y 
aunque pueda destacar su función poética y expresiva está presente en todas las 
dimensiones de la cultura y el conocimiento humano. 

1. LOS SÍMBOLOS CRISTIANOS 

La historia de Salvación asume el lenguaje simbólico universal compartien­
do los arquetipos y los símbolos fundamentales con otras tradiciones culturales y 
religiosas. La revelación cristiana se adapta a las estructuras psicológicas internas 
del ser humano para asumir e interpretar lo religioso, pero vierte en ellas unos 
nuevos datos que son auténticamente revolucionarios: la Encarnación y la Pascua, 
en cuanto elementos centrales reveladores del Amor de un Dios trin itario, consti­
tuyen los ejes sobre los que se va a fundamentar la fe cristiana 71 • El hecho de que 
Dios se encarne en la humanidad significa una potenciación superlativa del ele­
mento simbólico en la fe religiosa en cuanto que supone que se da un elemento 

10 La psicología nos ha mostrado que la función simbólica está en el origen del conocimiento 
humano O. Piaget) y que los símbolos son estructuras fundamentales de la psique (S. Freud, C. C. Jung, 
etc.). Autores de antropología filosófica, social y cultural como M. Elíade, E. Casirer, C. Durand, etc. 
lo han estudiado. 

1 1 lo propio de la Revelación cristiana es que se trata de un acontecimiento real, en el cual 
se revela en plenitud el ser divino. No brota de una reflexión metafísica o una consideración ético­
moral, ni de una introspección psíquica espiritual. Todo esto puede darse vinculado a la religión 
cristiana, pero en el origen está un acontecimiento histórico que se revela como don de la Divinidad 
al Mundo: la Encarnación, del nacimiento a la muerte de Jesús, con los hechos subsiguientes, que 
revelan la Resurrección. 

34 



sensible, representando lo invisible divino, que es máxima revelación y realización 
del Misterio72• Vinculado al tema de la Encarnación encontramos el elemento es­
catológico, peculiarísimo en la fe cristiana. El cristianismo radicaliza el símbolo, 
hasta llegar casi a rasgar el velo que separa los dos elementos y alcanzar la un ión 
plena de las partes, realizando la culminación de la función simbólica73• Con el 
cristianismo se alcanza el límite escatológico de la man ifestación divina: se rom­
pe el velo del Templo de manera que la presencia de Dios parece mostrarse en 
plenitud en un hombre: jesús de Nazaret. Es muy significativa, en este sentido, la 
tensión de una escatología futura y una escatología realizada que encontramos en 
el mismo NT: el Reino de Dios ya ha llegado, pero se desplaza progresivamen­
te en el tiempo hacia el futuro. Sí, pero todavía no. La pretensión cristiana no se 
abandona, pero se profundiza y se intensifica en sentido genuinamente simbólico. 
Cristo fue y continúa siendo plena revelación y misterio velado en signos pobres 
que no todos llegan a conocer: hay manifestación y ocultamiento74

• Un misterio 
que persiste en la historia de la Iglesia. La continuación del d inamismo simbólico 
presente en la Revelación cristiana reclama su lugar y sus propios ritmos en el 
seno de la Iglesia, en su vida sacramental. El núcleo de la fe cristiana, fijado en la 
Encarnación-Pascua-Redención, suscita una dinámica de encarnación redentora 
que se comunica simbólicamente en la vida de la Iglesia: el Esposo comunica su 
mensaje y real iza su misión en el cuerpo de su Esposa. 

La Iglesia asumió los símbolos recibidos del AT y del NT, pero también atribu­
yó nuevos significados simbólicos a personajes bíblicos, e incluso asumió símbolos 
paganos, descubriendo en ellos nuevos significados relacionados con el cristia­
nismo7s. Los Santos Padres hicieron una gran tarea de elaboración simbólica y 
reflexión, incorporando nuevos símbolos. Particularmente la escuela de Alejandría 
realizó un gran trabajo de interpretación al releer la Revelación bíblica a la luz de 
la simbología76• 

Pero ha sido la liturgia de la Iglesia, a través de sus ritos y celebraciones so­
bre los misterios de la fe la que ha ido revitalizando los símbolos y creando otros 
nuevos77 • Karl Rahner ha dado, en el panorama católico, el marco adecuado para 
la comprensión ontológica del símbolo en la teología actual, llegando a decir que 

72 Cf. K. RAHNER, «Para una teología del símbolo», en Escritos de teologfa v. lv, Taurus (Madrid 
1962) p. 305-309. 

7J La fe cristiana supone un cumplimiento definitivo de las promesas y esperanzas de todas las 
religiones, en cuanto que llega al límite la manifestación divina. Para Von Balthasar el cristianismo 
supera los condicionamientos de todos los credos y religiones, también las monoteístas, que se encalla­
ban en la insalvable distancia entre Dios y el hombre: d. H. U. VON BALTHASAR, Epílogo, Encuentro 
(Madricl1998) p. 36. 

74 Doble dimensión ele todos los entes reales: cf. K. RAHNER, «Para una teología del símbolo>>, 
o.c., p. 51. 

71 Cf. j. FERRANDO ROIG, Simbología cristiana, Juan Flors (Barcelona 1958) p. 4-5. 

"' Cf. R. FISICHELLA, «Semiología. Símbolo», en MW., Diccionario de Teología Fundamental, 
Paulinas (Madrid 1992) p. 1346. 

" La liturgia eclesial revive y actualiza la función simbólica eclesial: cf. Catecismo tg. Católica, 
1145; cf. J. ALDAZABAL, Gestos y símbolos, CPL (Barcelona 1990) p. 1 0.13. 

35 



«la teología no puede concebirse a sí misma sin ser esencialmente una teología 
del símbolo»78. Cristo es símbolo real de Dios, porque en su humanidad hace pre­
sente a D ios de manera plena y definitiva79, a través de los misterios de su vida, 
especialmente de su pasión, muerte y resurrección80. Es necesario recuperar una 
teología simbólica81

, en la que Cristo se nos hace presente bajo formas simbólicas, 
mediante la palabra y el sacramento, y cuya presencia eclesial sólo puede ser cap­
tada con los ojos de la fe82

: «la misión de la Iglesia de predicar la palabra de Dios 
es una continuación simbólica de la misión divina por la cual la palabra de Dios, 
a través de la Encarnación, ingresó en la historia hurnana>>83. El símbolo introduce 
una d inámica de presencia que tiende hacia el encuentro, propia de la expresión 
real del ser en la que también se manifiesta la intervención de D ios en el Universo 
y en la historia humana, fundamentando «el Sacramento de Dios en la Creación 
y, consecuentemente, la sacramentalización del Univers0>>84• 

Virtualidad y poder del símbolo esponsal 

El símbolo esponsal aparece en la Biblia y ha tenido importancia en la tradición 
cristiana. Apareció originalmente en los profetas (Oseas, etc.) como expresión de 
la relación de Dios con su pueblo elegido: el Esposo divino y la doncella de Israel. 
Bajo esta clave se interpretó alegórico-simbólicamente el Cantar de los Cantares, 
y tanto la trad ición judía como la cristiana lo valorizaron extraordinariamente. 

Cuando afirmarnos que Cristo se presenta al hombre y a la humanidad corno 
Esposo ante la esposa estamos frente a una imagen simbólica que es también un 
título cristológico (Cristo-Esposo) presente en la Biblia y en la Trad ición de la Igle­
sia, que reactualiza un conocimiento revelado y una experiencia de D ios. 

Por otro lado, la un ión del hombre y la mujer (un ión esponsal), es una unión 
personal en el sentido más profundo del espíritu humano: es el espíri tu humano 
hecho símbolo, donde lo <<humanamente esponsal» es una energía unitiva corpó­
reo-espiritual que lleva a plen itud la un idad de lo humano, realizando la imagen 
(imago Dei) y el símbolo de la Trin idad. 

78 K. RAHNER, «Para una teología del símbolo» o.c., p. 300. Rahner parte de la premisa filosófica 
de que «el ente es por sí mismo necesariamente simbólico porque necesariamente se expresa para 
hallar su propio sem (lb. p. 286), «El símbolo en sentido propio (símbolo real) es la autorrealización, 
que pertenece a la constitución esencial, de un ente en otro»: lb. p. 299. 

79 Cf. lb. p. 304. 
80 A. R. DULLES, El oficio de la teología: del símbolo al sistema, Herder (Barcelona 2003) p. 

42-43. 
81 Autores como Ch. A. Bernard han trabajado una elaboración de una teología simbólica inte­

gral, asumiendo aportaciones de la tradición carmelitana: cf. C. A. BERNARD, Theologie symbolique, 
Tecui (París 1978). 

82 A. DULLES, El oficio de la teologfa, o.c., p. 49. 
83 O. SEMMELROTH, La palabra eficaz. Una teología de la proclamación, Dinor (San Sebaslián 

1967) p. 252. 
84 R. POU, Creador i criatura: la sacramentalit.aL de I'Univers, Facultat de Teologia de Catalunya 

(Barcelona 1995) p. 123. 

36 



La dinámica del símbolo generadora de espiritualidad cristiana es una diná­
mica unificadora (syn-ballo) donde el Espíritu de Dios actúa como energía unitiva. 
Dios expresa su ser uniéndose «ad intra» y «ad extra» y el símbolo es expresión de 
esta d inámica d ivina y divinizadora que el hombre puede percibir y que le sirve 
para interpretar el mundo y situarse religiosamente en él. 

Es evidente que Juan asume dicho símbolo, pero no superficialmente, sino 
vital y existencialmente, incorporándolo como clave de su vida y de su doctrina 
a una serie de vicisitudes, vividas teologalmente, y a una misión carismática en el 
Carmelo teresiano. El símbolo esponsal es la clave fundamental del Cántico, que 
Juan asume para conocer a Cristo y unirse a Él, desde la cual interpreta la cosmo­
visión cristiana que recibe integrándola en su experiencia personal y con la cual 
va a procurar cumplir su misión de maestro espiritual. 

2. EL SÍMBOLO ESPONSAL SANJUANISTA 

Los símbolos sanjuanistas no son simples revestimientos literarios más o me­
nos convencionales, sino que tienen a su base una experiencia de conocimiento 
y asimilación humanos. Una dimensión fundamental del estudio del símbolo san­
juanista será, por tanto, la búsqueda de la genuina experiencia de su autor y del 
conocimiento específico y peculiar que ha recibido en ella. En este punto, conviene 
recordar la atribución que la tradición eclesial asigna al santo carmelita como doctor 
místico. El conocimiento religioso sanjuanista, expresado en símbolos originales y 
diversos, queda vinculado a su experiencia mística, referencia fundamental que nos 
ayudará a profundizar el contenido de su doctrina espiritual. 

Pero len qué consiste exactamente el símbolo esponsal para Juan? Lo explica así: 

Porque, así como en la consumación del matrimonio carnal son dos en una car­
ne, como dice la divina Escritura {Gn 2, 24), así también, consumado este matrimonio 
espiritual enlre Dios y el alma, son dos naturalezas en un espíritu y amor, según dice 
san Pablo trayendo esta misma comparación (1 Co 6, 17), diciendo: «El que se junta 
al Señor, un espíritu se hace con él» (CB 22,3). 

Por un lado está el plano sensible natural de la realidad humana («consu­
mación del matrimonio carnal»), por otro lado el plano espiritual («matrimonio 
espiritual entre Dios y el alma»). Encontramos dos alusiones bíblicas, una del AT 
del libro del Génesis, y otra del NT de una carta paulina85. El primer texto nos 
acerca al elemento sensible del símbolo, pero el texto paulino define el conteni­
do específico del mismo como experiencia de unidad de «dos naturalezas en un 
espíritu y amor». 

lCuál es la fuente del símbolo esponsal sanjuan ista tal y como él la usa? 

ss También en San Bernardo encontramos la explicación del símbolo esponsal, en dos lugares 
distintos, relacionada con los mismos textos: d. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Can­
tar de los Cantares)) en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955), Serm. 85, no 12, p. 570; d. lb. 
Scrm. 83, n!l6 p. 557. 

37 



Un símbolo recibido de la Biblia y de la Tradición 

Vamos a partir del uso que hace Juan de la Cruz de los elementos de la simbó­
lica esponsal bíblica. El AT se inicia en el Gn con la Creación, que culmina con el 
hombre y la mujer, creados a imagen de Dios y llamados a ser «una sola carne» en el 
paraíso original. Juan de la Cruz ha recurrido a este texto para «explicar» el símbolo 
esponsal. Recordemos que en este texto se encuentra uno de los datos fundamenta­

les de la esponsalidad en línea antropológica, tal y como la presenta Juan Pablo 11 en 
sus «Catequesis sobre el amor humano». El símbolo del Paraíso es además un tema 
fundamental del Cántico Espiritual, vinculado al símbolo esponsal86• 

Aunque es cierto que no encontramos en el Gn propiamente el símbolo es­
ponsal, sí que es verdad que podemos descubrir todo un conjunto de significados 

que configuran un relato mítico (en el sentido que le da G. Durand87) que después 
se relacionará con el símbolo esponsal. En este relato bíblico primordial, al in icio 
de la Biblia, se descubre la urdimbre simbólica de la esponsalidad. La intrínseca 
vinculación de la dualidad sexuada del ser humano y su semejanza con el ser di­
vino fundamenta la aplicación del símbolo esponsal a la relación de la humanidad 
con Dios88• El relato bíblico del Paraíso nos proporciona los elementos fundamen­

tales de la urdimbre simbólica esponsal, y por eso valoraremos especialmente la 
función que va a cumplir en el pensamiento de Juan de la Cruz. 

En la Biblia el símbolo esponsal aparece con fuerza en los profetas, pero Juan 
apenas lo recoge de ellos porque las citas proféticas insisten en la infidelidad de la 

Esposa ante Dios, y ello no resulta adecuado para la finalidad pedagógica espiri­
tual del santo carmelita. Encontramos una cita de Ezequ iel16,5 -14, que sí resulta 
significativa89. 

La presencia del símbolo esponsal en la Biblia se relaciona con la capacidad 
que se atribuye a la imagen nupcial para expresar el misterio del amor d ivino 

86 Cf. W. C. TILMANNS, «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse 
des Cántico», en MW, Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 413-447; d. PIERLUICI DI S. 
CRISTINA, «11 ritorno alla giustizia originale» en MW, Sanjuanística. Studia a professoribus Faculta!is 
Theologicae ordinis Carmelitarum Oiscalceatorum (Roma 1943) p. 227-255. El Paraíso bíblico es sím­
bolo universal de plenitud, felicidad y armonía humana: d. X. SECURA, «El hombre y la mujer: imagen 
de Dios-Amor .. . », en Sofia 6 (1998) p. 20-25. 

87 cr: C. DURAND, Las estructuras antropológicas de lo imaginario, Taurus (Madrid 1982) p. 56. 

ss No deja de tener su importancia que la experiencia del pecado se presenta con la aparición 
del diablo (de día-bailo, el que calumnia y divide, en contraposición a syn-ballo, el símbolo, que une 
los opuestos) y que es precisamente esta experiencia diabólica la que rompe la armonía del Paraíso, 
ta l y como explica JUAN PABLO 11 en Mulieris Dignitalem 9-10. Se intuye ya en el símbolo esponsal un 
profundo contenido antropológico y religioso. Juan Pablo 11 ha señalado que el significado esponsal del 
cuerpo humano corresponde al significado esponsal de la Alianza: d. JUAN PABLO 11, Uomo e donna 
lo creó. Catechesi sull'amore umano, (Roma 3aed. 1992) p. 400-402. 

89 Es la cita más larga de todas las que usa Juan de la Cruz en sus obras, que muestra el amor 
esponsal de Dios con su radicalidad humana y entrañable. Recoge simbólicamente el nacimiento y 
crecimiento de la doncella como una obra del Esposo. Precisamente cuando Ez continúa con la infi­
delidad de ella ante el amor Juan abandona la cita. 

38 



hacia la humanidad90• Pero el uso que Juan de la Cruz hace del símbolo esponsal 
se centra en la imagen del esposo y la esposa aplicados a Cristo y al alma (la per­
sona individual). Para ello asume el símbolo esponsal origeniano relacionado con 
el Cantar. Orígenes de Alejandría (184-253t d.C.) usó profusamente el símbolo 
esponsal tomado del Cantar, aplicándolo en sentido espiritual a la relación del 
alma individual con Dios y difundió este uso espiritual en la Iglesia antigua y me­
dieval. Orígenes fue el primero en afirmar que el Cantar sostiene, en medio de la 
Biblia, la gran imagen fundamental que va desde el Génesis hasta el Apocalipsis: 
la humanidad convertida en esposa de Dios91

• A continuación, Juan completa su 
esquema teológico en dos ejes fundamentales, el pensamiento pau lino y la tra­
dición joánica. En ellas encontrará los elementos esenciales para el proceso y la 
meta del camino espiritual hacia la unión esponsal con Dios. En las etapas finales, 
Jn 17 será su principal fuente de inspiración. 

Juan de la Cruz va a hacer una lectura mística de la Biblia92, siguiendo la línea pa­
trística y la exégesis medieval93, y la alimenta y profundiza con la oración y la vivencia 
litúrgica carmelitana94• En Juan de la Cruz tenemos que «considerar la lectura de la Biblia 
como inmanente a cualquier desarrollo de su experiencia»95• La lectura se iba asimilando 
mediante la «lectio divina>>96, que llevaba por oración y meditación a la contemplación 
(d. D 79). Pero esa lectura en el espíritu tampoco es individual y subjetiva, como era típi­
co de los alumbrados o los protestantes, sino que pone su garantía en la comunión con 
la Iglesia, a cuya obediencia se somete. Se trata de una lectura en el Espíritu, en el seno 
de una comunidad creyente viva (d. S prólogo, 2): el Carmelo teresiano. 

3. El CONTEXTO VITAL DEL CARMELO TERESIANO 

Además de la influencia de la Biblia y la tradición exegética monástica reci­
bida, otra fuente importante fue su propia experiencia personal, en el seno de la 

!lO E. Fuchs ha llegado a decir que «el paralelismo entre la historia del hombre y la mujer y la histo­
ria de Dios y su pueblo constituye el núcleo de la teología bíblica»: E. FUCHS, Deseo y ternura: fuentes e 
historia de una ética cristiana de la sexualidad y del matrimonio, Desdée (Bilbao 1995) p. 60 

9 ' Cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva, (Madrid 1 986) p. 
168-170. 

92 La Escritura es la principal fuente de inspiración de temas, imágenes y doctrina: cf. CRISÓ­
GONO DE JESÚS, San Juan de la Cruz. Su obra científica y literaria, Edit. Mensajero de Santa Teresa y 
de San Juan de la Cruz, vol. 2 (Ávila 1929) p. 31; cf. F. GARCÍA, <6an Juan de la Cruz y la Biblia» en 
RevEspir 1 (1 942) p. 380-381. Los testigos dicen que tenía una gracia especial para explicar la Escritu­
ra: d. Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 24 p. 553; d. Dicho de Fernando de la Madre de 
Dios, BMC 25 p. 248. 

91 Para situar bien la exégesis ele Juan de la Cruz en su contexto histórico tenemos la obra de H. 
DE LUBAC, Esegesi medievale, Paoline (Roma edic. "1972). 

9< Cf. J. CASTELLANO CERVERA, «Experiencia del misterio litúrgico en San Juan de la Cruz», en 
MW., Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990) p. 129. 

95 J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mfslica, o.c., p. 249. 
96 Cf. j. VILNET. La Biblia en la obra de San Juan de la Cruz, Descleé (Buenos Aires 1953) p. 22-

28. Este autor señala la importancia del Breviario como fuente de citas bíblicas (d. p. 27-28). 

39 



experiencia carismática de los orígenes de la Reforma teresiana. Podemos intuir 
también el influjo de Teresa de jesús. 

Las conexiones de las obras teresiana y sanjuanista 

Juan de la Cruz comparte con Teresa de Jesús un trasfondo bíblico de citas y 
referencias que emparentan el pensamiento de ambos, con una gran influencia 
del Cantar97 • Aunque todas las grandes obras sanjuanistas conocidas son cronoló­
gicamente posteriores a todas las grandes obras teresianas, no puede descartarse 
una influencia de Juan de la Cruz sobre Teresa98• 

Santa Teresa consideraba en un primer momento que el desposorio con Cris­
to se realizaba en el momento de la profesión religiosa y la consumación del ma­
trimonio en la escatología, pero en su última etapa, a partir de 1572, adelanta el 
encuentro escatológico en esta vida a una etapa de matrimonio espiritual dentro 
de la historia (d. M 7, 2,3)99 . Esta misma concepción la comparte Juan de la Cruz y 
es predominante en CA. En Teresa encontramos, al igual que en Juan, los vestigios 
de los diferentes momentos del proceso del rito social del matrimonio, tal y como 
se realizaba en aquella épocaHlO. También encontramos una distinción semejante 
entre desposorio y matrimonio. La experiencia de Dios uno y trino en el centro 
del alma narrada por Teresa en M 7, 1 ,6 tiene muchos vínculos de relación con 
el pensamiento sanjuanista de los últimos capítulos del Cántico y de la Llama. La 
imagen del matrimonio espiritual (=ME) que usa en Las Moradas séptimas será el 
eje fundamental de la simbólica esponsal sanjuanista. 

También es muy importante el uso común que tanto San la Teresa como San Juan 
de la Cruz hacen de algunas citas bíblicas con las que van a iluminar los contenidos 
del matrimonio espiritual101

• Vemos cómo las citas bíblicas que son fundamentales 

97 No hay que olvidar que Juan de la Cruz fue llamado al convento de La Encarnación de Á vi la a 
colaborar con la Madre Fundadora, y que durante los ocho primeros meses se veían semanalmente y la 
confesaba. Ella estaba escribiendo un comentario al Cantar, que después fue quemado por obediencia 
a su confesor Diego de Llanguas, pero podemos suponer que Juan lo conoció. Nos ha quedado un 
ejemplar parcial (d. CAD). Juan y Teresa compartieron la preferencia por el Cantar y será precisamente 
Juan quien lo va a asumir de manera más plena. Cf. T. ÁlVAREZ, «Desposorio espiritual» en DicTJ p. 
494. 

98 Falta un análisis exhaustivo de la obra de ambos autores para descubrir sus conexiones, coin­
cidencias y diferencias. l as coincidencias correspondientes a las últimas obras de Teresa bien pudieron 
provenir de la influencia de ideas o certezas ele Juan de la Cruz. Sería interesante un análisis compara­
tivo de las Moradas con el Cántico A, para establecer la experiencia y la doctrina mística común, con 
sus particularidades propias. 

99 Cf. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre ... , o.c., p. 75.77. 
100 Cf. lb. p. 67-71. 
101 lo vemos en las siguientes citas: 1) la cita de Ga 2,20 ((mo soy yo, es Cristo que vive en mí») es un 

texto muy importante para clarificar el momento en el que Cristo toma posesión de la persona. lo encon­
tramos en V 6.9; R56; R3,10). Este texto lo encontramos en 6 ocasiones en los textos sanjuanistas (CB 12,7; 
22,6; LIB 2,34; CA 11,6; 27,4; LIA 2,30). 2) la cita de Jn 14,23 con la que apoya el contenido de la visión y 
locución trinitaria de M7, 1,6 y de Rel16 (también en la Rel 6,9 en la que Teresa hace un balance de su vida 
vuelve a esta cita) es también cita preferida de Juan de la Cruz. Algunos autores llegan a afirmar que esta cita 
joánica es el fundamento último sobre el que se sustenta el libro de Las Moradas, en cuanto camino espiritual 

40 



para Teresa al explicar el matrimonio espiritual son también usadas profusamente en 
la obra de Juan de la Cruz. Mas Arrondo descubre tres grandes fuentes bíblicas para 
fundamentar el pensamiento teresiano sobre la relación de Cristo con la persona102

: 

el pensamiento paulino, el Cantar de los Cantares y el evangelio de Jn. Significativa­
mente, las tres grandes fuentes bíblicas que también van a fundamentar la doctrina 
sanjuanista. No todo debió ser influencia de Teresa a Juan, sino también a la inversa, y 
mucho de ambiente común de espiritualidad compartida y convivida, comunicándo­
se mutuamente los saberes que la experiencia de Dios alumbraba en ambos. 

Teresa sólo usa la imagen simbólica nupcial desarrollada, al final de Las Mora­
das y a partir de ese momento, mientras que antes, quizás por temor y/o recomen­
dación de los confesores, la había eludido103• Debió ser la influencia de Juan de la 
Cruz la que la animó a usar esta simbología sin temor, incorporándola a sus obras104

. 

Llama la atención que en la obra Conceptos del Amor de Dios (CAD), comentan­
do el Cantar, no desarrolle decididamente esta imagen, aunque el tema sería muy 
propicio para ello105. Por tanto, Teresa entraría en la experiencia pri mero, pero la 
expresa tímidamente, y será Juan quien debió confirmarla y animarla a asumir sin 
miedos la simbología esponsal. F. Casanovas ha señalado que los santos necesitan, 
en cierto momento de madurez, la simbología esponsal como cauce de su expe­
riencia y de su expresividad106• Este sería el caso de Teresa y Juan, reunidos en Ávila, 
y compartiendo sus experiencias místicas107

. Juan además estuvo al lado de Teresa 

que conduce al matrimonio espiritual y que realiza el sentido profundo de la inhabitación trinitaria en el alma 
humana (d. EULOGIO DE S)C, «Principios teológicos fundamentales de la doctrina teresiana>>, en RevEspir 
87-89 (1963) p. 526; d. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre ... , o.c., p. 194-195). 
Juan usa esta cita en cuatro ocasiones (LIS pról.2¡ 1, 15; LIA prol.2). 3) La cita de Jn 17,2Q-23 (d. M 7,2,7; 
5,3,7) donde habla de que la relación personal con Cristo reproduce la vida intratrinitaria. Teresa interpreta 
el <<hacerse una cosa con DiOS» vinculado a )n 17. Juan usa esta cita en CB 39,5 y en CA 38,4. 4) Las tres 
citas biblicas con que Teresa quiere explicar los efectos del matrimonio espiritual en M,7,3, 13 se encuentran 
también en el Cántico Espiritual: el beso que pide la Esposa del Cantar (en CB 22,8; 24,5; 26,6), las aguas que 
recibe el ciervo herido en el Cantar (en CB 9,1; 12,9; 13,9.13), la paloma enviada por Noé desde el arca (en 
CB 34). 5) Teresa usa mucho la estructura de pens.:1miento <<Yo en ti y tú en mí», que procede del Cantar de los 
Cantares («Mi Amado a mí y yo a mi amado»: Ct 2, 16; 6,3; 7,11 ) y que aparecerá en numerosas ocasiones: 
V27,10; R24; 54; C 26,3; MS, 1.12; 5,2,12; 6,4, 1 O; P 3. Juan recoge esta estructura y la cita subyacente en 
LIB2,36; Llt\2,32; CB17,10; CA26,9; CB 30,1; CB27,2. 

10' Cf. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre ... o.c., p. 257-259. 
101 Cf. E. PACHO, «Teresa de Jesús y S. ). de la Cruz» en DicSJC p. 1419-1446. 

Cf. A. M. GARCÍA ORDÁS, La personcl divina en la espiritualidad de Santa Teresa, Teresianum 
(Roma 1967) p. 100, nota 181. 

105 Precisamente en esta obra comenta que en una ocasión vio la burla de la gente a un religio­
so que hablaba del amor del alma esposa con Dios: cf. CAD 1, 5. ¿Acaso era Juan de la Cruz? Teresa 
reconoce en esta obra haber asumido la interpretación simbólica esponsal del Cantar, tras algunas 
dudas, al comprobar que ayuda a progresar y rechaza a quienes temen o rehúyen sus imágenes: cf. 
CAD 1, 3-4. 

106 Cr. F. CASANOVAS, La alegria. La pascua cristiana, Claret (Barcelona 1997) p. 20-21. 
10' «Estando en el locutorio hablando con la madre Santa Teresa, de tal forma rebosó en él el 

amor divino, que prendiendo en el corazón de la santa ella se quedó arrobada, y lo mismo hizo el 
s.:1nto varón Fr. Juan 1 ... ) y como entrase una monja, Beatriz de Jesús, a dar un recado a la santa, viendo 
al uno de la una parte de la reja, y al otro de la otra, arrobados, admirada, hizo el caso público. Y pre­
guntada después la santa virgen Teresa de la causa de este rapto, respondió que este ímpetu en Dios 

41 



en el momento mismo en que ella recibió la gracia del matrimonio espiritual'08• A 
partir de Á vi la, la simbología esponsal será el cauce esencial de comunicación de la 
experiencia mística y de la doctrina espiritual de ambos. 

El Carmelo teresiano 

Y en la obra sanjuanista no sólo descubri.mos las huellas de Teresa sino 
también los reflejos de las experiencias carmelitanas. En concreto, la huellas 
claras de la relación de Juan con las monjas carmelitas, cuando dice en el pró­
logo del Cántico que su referencia esencial será la Biblia, pero que también le 
servirán experiencias propias y de terceros («de lo uno y de lo otro me pienso 
aprovechar»: cf. CB pról. 4)109• Y profundizando los datos históricos y biográfi­
cos podemos establecer las claves de una fecunda conexión. Dos teslimonios 
de ello particularmente explícitos lo constituyen las estrofas CA 32-34 sobre la 
soledad, cuyo origen se ha situado relacionándolo con la comunidad de Beas110

, 

y las estrofas CA 35-39 que Juan escribió para concluir el poema del Cántico, y 
su relación con un episodio vivido por el santo con la carmel ita Francisca de la 
Madre de Dios111

, que suscitaron en el santo una elevada y exaltada meditación 
sobre la belleza divina que quedó incorporada en lo más profundo de su obra. 
Juan hace una síntesis original y profunda, a nivel integral, de doctrina y de vida, 
como confluencia de ideas y conceptos que se fraguan en un ambiente comu­
ni tario del Carmelo teresiano. 

Pero también conviene remarcar la figura de Ana de jesús, a quien Juan de la 
Cruz dedica el Cántico Espiritual. Juan reconocía en ella la perfecta hija e imitado­
ra de la fundadora, dejada por Dios como presencia de ella112

• Otros testimonios 
como el de Diego de Guevara afirman «su gran sanlidad y virtud», y el de Basilio 

había sido causado de que hablando el santo padre Fr. Juan en el misterio de la Santísimo Trinidad con 
unas palabras más que humanas y con una celestial penetración, llena de luz, había dado al alma una 
tan alta noticia amorosa de la Santísima Trinidad, que el alma, enajenada en aquel amor inmenso, salió 
de sí»: HCDE vol. 5, p. 74; d . Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 372. 

1011 Tenemos el relato en ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... , o.c., p. 1 69-1 70. 
109 En otra obra afirma que lo que va diciendo «lo probamos cada día por experiencia, viendo en 

las almas humildes por quien pasan estas cosas» (S 2, 22, 16). Podemos compararlo con unas palabras 
de San Bernardo: «Crean, pues, los que todavía no han experimentado, a fin de que por el mérito de 
su fe sean dignos de tener algún dfa la experiencia de ello. Creo haberos suficientemenle explicado 
lo que es ser buscado por el Verbo y cuánta necesidad tiene el alma de ser buscada por Él, aunque 
es cierto, por otra parte, que aquellos que han experimentado esto lo entenderán más perfecta y 
deliciosamente»: d. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., 
Serm. 84, n!l 7 p. 562. 

11° Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 188-198. 
111 El relato de lo ocurrido en Beas de Segura: cf. ESJ p. 389-393; cf. E. PACt-10, San Juan de la 

Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 199-204. 
112 Cf. BERTOLDO IGNACIO DE SANTA ANA, Vida de la Madre Ana de Jesús, coadjutora de 

Santa Teresa en la reforma del Carmelo y fundadora en Francia y Bélgica, Imprenta San José (Burgos 
1901) v. 1 p. XXXIII. 

42 



Ponce de León recoge una idea que no deja de llamar la atención: «al juicio de 
muchos que la han conocido, de igual santidad con la sobredicha santa madre 
Teresa de Jesús»113. 

Ana de Jesús será la destinataria expresa de su Cántico Espiritual con una 
dedicatoria en 1584, y con una alabanza en el prólogo, en la que valora su co­
nocimiento místico de las verdades divinas, y la señala como adelantada en el 
camino espiritual. Ana de Jesús guardó hasta el final de sus días copia del CA, 
que serviría a Beatriz de la Concepción para la publicación del Cántico Espiri­
tual, con la ded icatoria original, en Bruselas. No deja de ser curioso que el Cán­
tico fuese publicado antes traducido al francés por R. Gautier en Francia (1622) 
que en castellano en Bruselas (1627), y tanto una publicación como la otra se 
debieron, precisamente, a las copias que viajaban en manos de Ana de jesús 
y sus compañeras114

, en su camino de fundaciones europeas. Esta publicación 
puso en entredicho la primera publicación de las obras de Juan de la Cruz en 
España (1618) que había prescindido del Cántico 115

, y obl igó a añadirlo a partir 
de la 3ª edición (1630) . Ana de jesús, con sus compañeras de viaje por Europa, 
es portadora de un conocimiento auténtico del pensamiento sanjuanista que 
ha convertido a Francia en una de las mayores promotoras de las ideas y de la 
reflexión sanjuanista por toda Europa 116

• 

No deja de llamar la atención el hecho de que el contexto cercano de la 
pedagogía espiritual sanjuanista y de su símbolo esponsal sea precisamente, una 
privilegiada experiencia de relación hombre-mujer, por tanto, los dos sujetos de la 
esponsalidad en clave antropológica, tal y como el elemento sensible los presenta 
y la antropología teológica actual los considera117 (la «urdimbre simbólica» de Gn 
1-3). Una espiritualidad esponsal, fuera de la relación hombre-mujer, fáci lmente 
caería en la tentación espiritualista. No es el caso de Juan de la Cruz118

• 

111 Cf. A. FORTES, 1 R. PALMERO, Ana de jesús. Escritos y documentos, BMC 29, MC (Burgos 
1996) p. 384. 

114 Cf. B. BENASSAR, «Recepción y audiencia de Juan de la Cruz en Francia», en ACTAS vol. 2 p. 
395; J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o.c., p. 654-655. 

115 E. Pacho lo atribuye a «temores inquisitoriales»: cf. ESJ vol. 2, p. 309. 
116 El gran desarrollo de la espiritualidad francesa del s. XVII guarda relación con estas semillas 

carmelitanas: cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema ele la experiencia mística, o.c., p. 673-
677. Acertadas interpretaciones de lo esencial de Juan de la Cruz, con peculiaridades personales, las 
encontramos muy pronto en Fenelón y en Mme. Guyon: cf. lb. p. 431-435. Algo hay de verdad en 
la frase de Baruzi: «San Juan de la Cruz fue comprendido en la Francia del siglo XVII como nunca lo 
sería después»: lb. p. 672. Juan sufrió un cierto «exilio» de la cultura española hacia la francesa y cen­
troeuropea: eL A. J. MIALOEA BAENA, «Algunas cuestiones sobre san Juan de la Cruz y el canon de la 
literatura española», en SanjCruz 30 (2002/11) p. 178ss. 

11 7 Cf. JUAN PABLO 11, Uomo e clonna lo creó ... o.c. 
118 Se nos evocan otras parejas de la historia de la espiritualidad: san Gregario dedicó su Co­

memario al Cantar a la diaconisa Olimpia, mientras que Juan de la Cruz la dedica a Ana de Jesús; san 
Francisco de Asís escribió su Cántico a las Criaturas, durante su enfermedad, cuidado por santa Clara; 
san Francisco de Sales y santa Juana de Chantall, etc. 

43 



4. CONCLUSIONES: El SÍMBOLO ESPONSAL RECIBIDO 
POR JUAN DE LA CRUZ 

Juan de la Cruz recoge el símbolo esponsal de la Biblia, con los rasgos de 
la esponsalidad del Cantar de los Cantares, y completa el contenido del mismo 
iluminando la participación en la vida divina que acontece en el «matrimonio 

espiritual» mediante el uso de textos paulinos y joánicos. Juan de la Cruz recibe la 
interpretación de la trad ición patrística y monástica y su exégesis espiritual, la asi­
mila genialmente de manera personal y la desarrolla en el ambiente carmelitano 
de la Reforma teresiana, en comunicación y diálogo constante y recíproco con las 
personas que se han lanzado en dicha aventura espiritual, como Teresa de Jesús y 

Ana de Jesús, de quienes recibe influencias y a quienes, a su vez, influye. 

El símbolo esponsal tiene su origen en la Biblia misma, teniendo una desigual 
influencia en la espiritualidad de la Iglesia en las distintas épocas. Tuvo importan­
cia con los Santos Padres, pero sufrió las consecuencias de la disociación entre 
teología y santidad con la que se ha caracterizado la evolución eclesial en un se­

gundo momento119. La simbólica esponsal pudo mantenerse gracias a la tradición 
monástica, que contemplaba la Palabra en la lectio divina, remarcando la identifi­
cación de la Esposa del Cantar con Israel y con la Iglesia. En este contexto la asume 
Juan de la Cruz120

• La Reforma protestante desvalorizaba el Cantar, y la Iglesia ca­
tólica miraba con recelo su acceso directo al pueblo. Juan de la Cruz pudo salvar 

la amenaza que se cernía sobre el Cantar, pero no con una traducción (como fray 
Luis), ni con un comentario (como santa Teresa, que Luvo que quemar), sino con 
una actualización revivida y comunicada con una belleza digna de la obra que la 
había inspirado121 . Y a través de esta revisión actualizada nos regala el misterio de 

la vida divina escondido en esta obra, convertido en invitación y pedagogía para 
la experiencia de unidad con Dios. La Palabra tiene siempre necesidad de ser 
re-leída, revivida, reencarnada en el seno de la Iglesia. Tiene que hacerse carne, 
como el Verbo, en cada momento de la historia. Juan hace esto con el Cantar: 
lo revive y lo recrea122, devolviéndolo, actualizado y lleno de vida, al seno de la 
comunidad eclesial. Actualmente, la simbólica esponsal vuelve a aparecer de di­

versos modos en el seno de la teología eclesial y ha llegado al magisterio, abriendo 

" 9 Cf. H. U. VON BALTHASAR, «Teología y santidad,,, en ensayos teológicos. l. Vcrbum Caro, 
Cristiandad (Madrid 1964) p. 267; d. «Teología y santidad,, en Communio 6 (1987) p. 484-493. 

•M Podemos intuir la elección que Juan hace de la simbólica esponsal, compartiendo argumen­
tos de la tradición. San Bernardo señala que sólo el amor del esposo y de la esposa expresa la pureza, 
gratuidad y totalidad que corresponde al amor divino, más que el amor filial: cf. BERNARDO DE CLA­
RA VAL, <<Sermones sobre el Cantar de los CantareS>¡, o.c., Serm. 83, n!l S p. 556-557. 

121 Cf. A. M. SICARI, «5. Giovanni della Croce nella Chicsa del suo e del nostro tcmpol>, en 
MW., Dottore místico ... o.c., p. 88. 

122 Cf. F. RUIZ, <dntroduccióml en JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, EDE (Madrid saed. 
1993) p. 570. 

44 



sus horizontes a una perspectiva más antropológica, iniciada por Juan Pablo 11 y 
profundizada por su sucesor Benedicto XVI123• 

Algunos autores como J. Baruzi han disminuido la importancia del símbolo 
esponsal sanjuanista, frente a otros símbolos como la noche o la llama. A mi en­
tender el símbolo esponsal está en el centro de su experiencia y su doctrina mís­
tica, aunque a veces pierda fuerza por la profusión de elementos alegóricos que 
desarrollan la imagen esponsal. Ciertamente la imagen sola no es todavía símbolo 
si no llega a proyectar a una realidad que está más allá y de la cual comun ica un 
conocimiento nuevo. Pero Juan de la Cruz recoge la fuerza del símbolo esponsal 
bíblico, en el que se revela una experiencia mística de Dios y la reactualiza en su 
propia vivencia personal y comunitaria. El símbolo esponsal bíblico asumido por 
la fe y contemplado en la oración genera un conocimiento experiencia! de Dios, y 
da forma a una espiritualidad esponsal. El símbolo se constituye arquetipo espiri­
tual donde Cristo se revela como Amante y como Esposo y la persona se descubre 
y se conoce como amada y llamada al desposorio, en el cual ha de recibir iden­
tidad plena y plenitud de vida. El símbolo cumple así su misión de revelar a Dios 
mostrando el camino hacia la unión con Él, y revelando al hombre su identidad 
como hijo de Dios, que actualiza el poder de la gracia para devolver a la humani­
dad los frutos de la redención cristiana. 

Hablar de una espiritualidad del símbolo esponsal significa descubrir la di­
námica del Espíritu de Dios que espiritualiza la criatura realizando la Alianza 
del Amor eterno con la tempora lidad del ser humano. La experiencia profunda 
de esta unión que unifica la persona constituye el carácter y modela la obra 
del místico. Juan de la Cruz ha vivido esta experiencia en el seno de la fam ilia 
carmelitana. 

Pasemos a continuación a un análisis de la simbología esponsal del Cántico 
Espiritual, en dos capítulos. 

111 Encontramos numerosos textos de Ratzinger-Benedicto XVI que nos muestran esta sensibi­
lidad esponsal. Por ejemplo, en el discurso a un Congreso en la diócesis de Roma sobre «Familia y 
comunidad cristiana: formación de la persona y transmisión de la fe» el 6 de junio del 2005 (d. ZENIT 
rer. Z$05060720). Un documento más importante es la encícl ica Oeus Caritas est. 

45 





CAPÍTULO SEGUNDO 

"' PROCESO GENETICO 
DEL CÁNTICO ESPIRITUAL 
POEMA Y COMENTARIO 

Estudio del símbolo esponsal en el Cántico Espiritual 
desde una perspectiva genético-histórica 





l. LA GÉNESIS DEL CÁNTICO ESPIRITUAL 

1. PRESUPUESTOS DE LA INVESTIGACIÓN 

Antes de entrar en el análisis conviene clarificar algunos elementos: 

- Clarifiquemos nuestra term inología. l Por qué lo denominamos símbolo 
esponsal, y no símbolo nupcial o símbolo matrimonial? Tanto Juan de la 
Cruz como Teresa de Jesús hablan de matrimonio espiri tual, pero no usan 
los términos «esponsal» o «esponsalidad». 

- Vamos a presentar los d istintos momentos de la celebración del matrimo­
nio en la época de San Juan de la Cruz, que después se usarán alegóri­
camente para el desarrollo del camino hacia la unión del alma con Dios 
(aparecen Lanto en Teresa corno en Juan). 

- Vamos a establecer una cronología fundamental y un contexto próximo 
histórico-religioso, con los datos esenciales a la luz de los estudios actuales, 
para poder analizar el proceso genético de la elaboración del Cántico. 

Terminología: «esponsalidad» o «nupcialidad» 

Tradicionalmente se han usado ambos términos con un uso intercambiable. 
Esponsal haría más referencia al «esposo/a», mientras que «nupcial» se centraría 
más en las nupcias, o sea, la celebración matrimon ial. Algunos autores denomina­
rán «nupcial» lo que nosotros llamamos esponsaP. Sin embargo, hay una pequeña 
diferencia entre ambos términos que a nosotros nos lleva a preferir el segundo. 
Un análisis etimológico de ambos términos nos puede ayudar2

• Si analizamos las 

' A. Escola prefiere hablar más de «nupcial», siguiendo a Von Balthasar, que considera que se 
incluye mejor el elemento de la recundidad que ha de acompañar al matrimonio: d. A. SCOLA, 
Hombre-mujer.[/ misterio nupcial, Encuentro (Madrid 200"1). 

1 Conviene partir de la constatación de que se trata de unos términos que no están suficiente­
mente clarificados en el uso cotidiano de la lengua. Por ejemplo, la palabra «nupcialidad», una de las 
pocas que aparecen en el Diccionario de la Real Academia Espai1ola (DRAE), lo hace con un contenido 

49 



raíces etimológicas latinas descubrirnos que la palabra esponsal y esponsali­
dad, y también desposorio, vienen de «spondeo-spondere»3, y su significación 
hace referencia al compromiso matrimonial, mientras que lo nupcial, la nup­
cialidad y las nupcias, provienen de «nubo», cuyo significado hace referencia 
al término «Cubrir» el hombre a la mujer, por tanto, al momento de la unión. 
Las primeras palabras hacen alusión al matrimonio corno compromiso, y las 
segundas a la realización misma, actual, del mismo. Ambos térm inos se re­
fieren al compromiso matrimonial de modo genérico: la esponsalidad hace 
referencia a los esponsa les (mutua promesa de casarse que se hacen y aceptan 
el varón y la mujer), del mismo modo que la nupcia lidad hace referencia a las 
nupcias (casamiento, boda). 

Mientras el símbolo nupcial parece centrarse más en el matrimonio, la es­
ponsalidad entendida corno cualidad impregna todo el proceso que va hasta el 
desposorio y el matrimonio y tiene por tanto una significación más amplia. Nos 
parece que el térm ino «esponsal» se adapta mejor al proceso espiritual sanjua­
nista y guarda una relación más adecuada con la distinción entre desposorio y 
matrimonio espiritual que establece Juan de la Cruz: lo nupcial se centra más en 
el matrimonio, lo esponsal alude tanto al desposorio corno al matrimonio. Juan 
habla ya de esposo/a desde el desposorio y antes que se produzca el matrimonio. 
Por el contrario, y en continuidad con el Cantar, la fecundidad no resulta un ele­
mento central del Cántico, y en su lugar está la plenitud de amor de los esposos y 
la transformación de uno en otro. 

El compromiso esponsal evoca una experiencia humana fundamental que se 
da en todas las culturas y religiones, con algunas características diferenciales, pero 
con una cierta identidad común que corresponde precisamente al genuino valor 
personal y auténticamente humano del compromiso unitivo que vincula radical­
mente al hombre y la mujer en una célula social4

• Una experiencia antropológica 
que nos sugiere la dimensión relacional del hombre y la mujer llamados a amarse 
mutuamente y a asumir el compromiso de la reciprocidad inherente a lo más 
profundo de su personalidad. 

Pasemos a conocer brevemente la costumbre del rilo social del matrimonio 
en la sociedad de la época de Juan de la Cruz, ya que puede ayudarnos a identifi­
car los elementos que el autor utilizará para desarrollar su simbología. 

diferente al que nosotros le atribuimos. En eiDRAE la «nupcialidad» es «número proporcional de nup· 
cías o matrimonios en un tiempo y lugar determinados». Se le atribuye, por tanto, una significación 
estadística, eso sí, referida al matrimonio. Pero ni «esponsal» ni «esponsalidad» aparecen en DRAE. 
Aunque el término ((esponsal» sí que aparece usado con cierta frecuencia, en castellano, en la traduc­
ción de textos de Von Balthasar y Ratzinger y en el magisterio eclesial de Juan Pablo 11. 

J CL SEBASTIÁN DE COVARRUBIAS, Tesoro de /a lengua castellana o española, (Madrid-México 
1984) p. 463. 

4 la diferenciación sexual no es algo específicamente humano sino común a infinidad de seres 
vivos. Pero podríamos afirmar que la «dimensión esponsal» apunta a una vivencia de lo sexual, de lo 
masculino y de lo femenino, en perspectiva radicalmente humana, concretada en vocación a unidad 
y compromiso de relaciones humanas, con fidelidad y responsabilidad. 

50 



El rito social del matrimonio en la España del siglo XVI 

En la sociedad española del siglo XVI la costumbre del matrimonio tenía una 
serie de momentos d istintos y sucesivos que podemos distinguir: 

Concierto// Venir a vistas// Desposorio// Matrimonio. 

Hay que tener en cuenta que en muchos casos los matrimonios eran pacta­
dos por los padres o tutores, aunque en otros podía realizarse por los mismos con­
trayentes. En primer lugar se daba el acuerdo de ambas partes que se ajustaban 
y conformaban. El Tesoro de la Lengua de Covarrubias (1611) define «concertar: 
lo mesmo que componer, ajustar, conformar»5. A continuación venía un tiempo 
de visitas mutuas en el que los novios iban conociéndose más personalmente y 
podían intercambiarse regalos. Dice Covarrubias: «ir a vistas, es propio de los que 
tratan casamiento, para que el uno satisfaga al otro, y no se diga lo que común­
mente anda en proverbio: el novio no vio, quando no ha visto la novia hasta que 
se la ponen delante, y fea o hermosa se ha de casar con ella»6• 

Después llegaba el desposorio, como un rito de compromiso en firme por 
parte de ambos miembros de la pareja. Incluía un momento de «darse las manos», 
como elemento central de la fiesta. Covarrubias define así: «Desposar. Esta dicho 

de esposar, a verbo latine spondere, prometer y dar palabra>>7
; «Esposa y esposo. 

Los que se han dado palabra de casamiento, o sea, de presente o de futuro. " La­
tine sponsa et sponsus" del verbo "spondeo des", por prometer»8. 

Por último estaba el rito del matrimonio, que podía ser un tiempo después, 
donde los esposos contraían matrimonio y empezaban a vivir juntos en la misma 
casa. Covarrubias nos dice: «Casado. El que ha contraído matrimonio, porque 

luego le obligan a poner casa y pucheros. Casada, la mujer que se casa. Casar, 
contraer matrimonio»9• Empieza por tanto, la mutua convivencia y el compartir 
todos los bienes. 

Esta estructura del rito del matrimonio social servirá de base para la simbología 
esponsal y muchos de los elementos que iremos viendo en el proceso espiritual se 
adaptarán a las formas propias de cada uno de los estadios sucesivos. 

S lb. p. 345-346. 
6 lb. p. 1000. 

' lb. p. 463. 

a lb. p. 558. Covarrubias da otra interesante definición que viene a iluminar el caso de los 
compromisos pactados por los padres: «Esposas. Cierto género de prisión con que atan ambas manos 
[ ... [ porque hacen juntar una mano contra otra estrechamente, como se juntan las de los desposados, 
aunque no con el contento que ellos sino con mucho pesar. A las desposadas llaman por otro nombre 
otorgadas y ay esta diferencia, que las tales no han dado la mano al esposo ni prometido casar con 
él, sino el padre de la donzella trata el matrimonio, y convenido en el dote y en lo demás, se hazen 
las escrituras y se otorgan; y en este punto se llaman otorgados los que han de contraer, porque los 
padres han dado sus palabras a otro»: lb. p. 558. «Darse las dice Covarrubias que es «señal de 
amistad, y entre los desposados, cerimonia esencial»: lb. p. 786. 

9 lb. p. 314. 

51 



Pero Juan de la Cruz d istingue radicalmente la espiritualidad esponsal aludida 
en el símbolo esponsal ·del matrimonio sociaP0 . Una vez usa el término «casado» y 
dos más «casamiento»11

, y todas ellas hacen referencia a realidades mundanas que 
siendo bienes (d. S 3, 18, 1) han de seguir el proceso de purificación sanjuanista. 
Por tanto, hay que aplicar al matrimonio la misma doctrina que afecta a todos 
los bienes creados. La vida matrimonial también tiene acceso a la espiritualidad 
esponsal, aunque no es su objetivo principal. 

Cronología sanjuanista 

Nos referimos aquí a conocimientos ya adqui ridos sobre la biografía y la 
obra de Juan de la Cruz a partir de los cuales vamos a desarrol lar nuestra inves­
tigación . Nuestro trabajo parte de una cronología básica de las obras de Juan12, 

considerando todo el estado actual de los datos e investigaciones y contrastan­
do los diferentes niveles de pruebas y argumentaciones, tanto externas como 
internas13. Evidentemente, no todos los datos tienen la misma validez ni certe­
za, pero sí podemos apl icarlos a las obras fundamentales, dejando en un aba­
nico mayor de posibilidades la datación de algunos poemas menores, como 
por ejemplo el Pastorcico, etc. La datación distinta de los poemas menores no 
afectaría sustancialmente nuestra investigación. 

En el cuadro siguiente relacionamos los hechos de su vida con la labor del 
escritor: 

1572: Teresa llama a Juan como confesor y vicario de La Encarnación (Ávila}. 

En La Encamación debió escribir los poemas menores: En treme donde no supe, 
Vivo sin vivir en mí. 

u) Juan de la Cruz hace muy pocas alusiones directas al matrimonio humano, pero estas son 
significativas. En una ocasión habla Juan de la Cruz del matrimonio afirmando el peligro de poner el 
corazón en el cónyuge y olvidarse de Dios (cf. S 3, 25,8). El matrimonio social es una realidad humana 
que también reclama un proceso catártico y purificador en el camino ele la espiritualidad. La espiritua­
lidad esponsal se refiere a la relación esencial que el ser humano ha de vivir con el Creador. Incluso 
en el calor humano de los cónyuges debe traslucirse el calor de Dios (cf. S 2, 22, 12). Se uniría así la 
espiritualidad esponsal a la relación conyugal que, por sí mismas, están bien diferenciadas. 

11 Cf. M. Á. LÓPEZ GARCÍA, «El léxico nupcial en los escritos de Juan de la Cruzll en ACTAS 
vol. 1 p. 340. 

12 Vamos a tener como base y referencia para nuestro Lrabajo una cronología de las obras de 
Juan de la Cruz tomada de San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998), 
importante obra de Eulogio Pacho que recoge numerosas investigaciones realizadas hasta el día de hoy 
y que consiguen una importante clarificación en cuanto a la vida y obra del autor. En un elemento nos 
hemos alejado de Eulogio Pacho: él pone el año 1586 como fecha clave para el fina l de la mayoría 
de las obras principales de Juan, todas, menos la LIB. A nuestro parecer son más convincentes en este 
punto las conclusiones de A. Fortes, que fiándose en testigos cualificados y coordinando datos diversos 
concluye que Juan esta aún escribiendo el CB en los años 1587-1588. Estos datos son más razonables 
y dan un mayor tiempo, necesario para justificar el cambio sustancioso que se produce del CA al CB: 
cf. A. FORTES, «Fecha de composición del "CánticoS" de san Juan de la Cruz», en MontCarm 707 
(1999) p. 39-76. E. Pacho parece asumir fina lmente esta nueva cronología en el DicSJC, voz «CánLico 
Espiritual» p. 250. 

13 Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 99-150. 

52 



1574: 

1577: 

1578: 

18 nov. Experiencia del matrimonio espiri tual de Teresa de jesús, te­
niendo a su lado a Juan. En marzo acompaña a Santa Teresa en la 
fundación de las descalzas de Segovia. 

En prisión escribe: Super flumina babilonis; La fonte; Romance de la Trinidad y 
el Poema del CA (31 estr.). 

La noche del 3 al 4 de diciembre es llevado a la cárcel de Toledo, en la 
que permanece hasta el 15-16 de agosto de 1578. Durante la octava 
de la Asunción, escapa a la madrugada. 

Octubre. Prior del Calvario Uaén). Antes de tomar posesión en el Cal­
vario visita brevemente La Peñuela y Beas de Segura y su priora, Ana 
de Jesús. Inicia una fecunda relación con la comunidad de Beas. 

A partir de 1578 inicia en Andalucía su fecundo magisterio espiritual con sus 
hermanos carmelitas y particularmente con las carmelitas de Beas de Segura. 
Escribe billetes espirituales, prepara el Monte de Perfección, Avisos, Cautelas y 
otros textos que después incorporará a sus grandes obras. 

1579/6: Rector del colegio de Baeza. 

1580: 

Aquí debió escribir el poema Noche oscura, no muy lejos de la salida de la pri­
sión (quizás a finales de 15 78 o principios del 79). Empieza a comentar las pri­
meras estrofas del CA, para responder a las cuestiones planteadas por los frailes 
y monjas que querían mayor comprensión de sus contenidos. Con los poemas y 
comentarios desarrolla su tarea de pedagogía espiriltlal. Simultáneamente reali­
za servicios y misiones comunitarios que se le asignan. 

Gregorio XIII autoriza la creación de una Provincia de descalzos. 
Año del catarro un iversal. Muere Catalina Álvarez, madre de Juan. 

1582/10: Muere Teresa en Alba de Torrnes. 

1583: 

1584: 

1585: 

1586: 

Mayo. Es reelegido prior de Granada. 

Noviembre. Se realiza el traslado a la sede definitiva de las Descalzas 
en Granada. Se establece una fecunda relación con las carmelitas de 

Granada. 

Entrega a Ana de jesús el Cántico A. 

Mayo. En Lisboa es elegido segundo definidor y en octubre le nombran 
vicario provincial de Andalucía, con residencia en Granada. 

Entre octubre 85 y abril del 87 escribe, en quince días, la LIA y la entrega a Ana 
de Peña/osa, seguramente antes de mayo del 86, ya que después inicia viajes 
ininterrumpidos. 

Febrero. Va a Caravaca. Muere la priora de Beas, Catalina de Jesús, 
sucesora de Ana de jesús. A partir de mayo hace las fundaciones mas­
culinas de Córdoba, Manchuela Uaén) y Caravaca (Murcia) . En julio 
acompaña a Ana de jesús a fundar en Madrid. 

53 



4/1587: Cesa de vicario provincial en el Capítulo de Valladolid, y le nombran 
por tercera vez prior de Granada. 

En los años 1587-1588 Juan está acabando de retocar los escritos del Cántico 
Espiritual B. A partir de agosto de 1588 se traslada a Segovia y escribirá sólo 
cartas: está muy ocupado con cuestiones de la Orden, aunque prosigue su tarea 
de dirección espiriltlal. 

1588: Junio. En el primer Capítulo General celebrado en Madrid es nombra­
do primer definidor general, prior de Segovia y tercer consejero de la 
consulta. 

1590: Junio. En el Capítulo extraordinario de Madrid se opone a las innova­
ciones del P. General N. Doria. 

1591: Junio. Asiste al Capítulo General en Madrid y cesa en todos sus cargos. 
En julio el P. Doria lo destina a Nueva España (México). Va a La Peñuela 
Uaén). Cae enfermo y viaja para curarse a Úbeda. 

En agosto-septiembre de 1591 en la soledad de La Peñuela hace los últimos 
retoques de la Llama (L/8). 

1591/12: Muere en Úbeda Uaén), a medianoche a los 49 años. 

1593: Mayo. Es trasladado su cuerpo de Úbeda a Segovia. 

1618: Primera edición de sus obras en Alcalá (sin el Cántico). 

1621/3: Muere en Bruselas la madre Ana de Jesús. 

1627: Beatriz de la Concepción publica en Bruselas el CA a partir de una 
copia que tenía Ana de jesús. 

Conviene tener en cuenta que la obra de Juan de la Cruz es una obra de 
madurez. A diferencia de Teresa, que escribió mucho a lo largo de su vida, y en la 
que se descubre un proceso espiritual de maduración hasta llegar definitivamente 
a las 7M (Séptimas Moradas), Juan escribe la mayor parle de la obra que conser­
vamos de él cuando ya ha asumido una síntesis personal y la va a poner al servicio 
de su tarea pedagógica espirilual. Curiosamente la época más fecunda de Juan 
coincide con la muerte de Teresa de Jesús, de 1582 a 1588, su época granadina, 
cuando empieza a recibir cargos de importancia en su Orden. Estas circunstancias 
históricas y biográficas van a acompañar algunas matizaciones y variantes de su 
pensamiento, en los últimos años. También conviene considerar que entre la obra 
del CA y el CB, Juan de la Cruz ha escri to tres graneles obras (5, N y LIA). Muchos 
elementos de estas obras dejan su huella en los cambios redaccionales del CB14

• 

Al mismo tiempo, queda justificada la aclaración de algunos ternas propios del CB 
con otros elementos de d ichas obras, escritas contemporánearnente y por tanto, 
con cierta relación, dentro del pensamiento unificado del autor. 

A partir de ahora seguiremos el recorrido genético-histórico del Cántico Es­
piritual: en la cárcel Juan escribe las 31 primeras estrofas del Cántico; al salir ele 
la prisión 8 nuevas estrofas y va escribiendo los comentarios hasta completar en 

" lo ha mostrado con toda claridad E. Pacho en CantB p. 77-320. 

54 



1584 el CA, la primera redacción del Cántico. Posteriormente, y mientras con­
tinúa escribiendo otras obras suyas vuelve sobre el Cántico, realizando diversos 
retoques, algunos de ellos sustanciales, hasta concluir una segunda redacción del 
Cántico, que consideramos finalizada en el año 158815. Sigamos el proceso. No 
nos va a interesar todos los resultados de los estudios literarios o poéticos, sino en 
la medida que nos sirven para iluminar la espiritualidad esponsal'6 • 

Contexto próximo histórico-religioso 

A partir de 1576 se va complicando la relación entre los Descalzos y los Cal­
zados, que empiezan a mirar con recelo la reforma teresiana. Después de cinco 
años como confesor de las monjas del monasterio de La Encarnación acompañan­
do a Santa Teresa, entre el 3 y 4 de diciembre de 1577, Juan de la Cruz, con su 
compañero Germán de san Matías, son apresados por los Calzados. Juan es con­
ducido en secreto a Toledo, y tras un proceso sumario es encerrado en la cárcel 
conventual, donde permanecerá 9 meses hasta evadirse de la prisión durante la 
octava de la Asunción {15-16 de agosto) . Los 9 meses de Toledo significarán una 
experiencia clave para el santo, tiempo de gestación de un genial poeta místico y 
un extraordinario mistagogo17

. De allí sacó los primeros escritos: 

Sacó el santo Padre, cuando salió de la cárcel, un cuaderno que estando en ella 
había escrito de unos romances sobre el Evangelio In principio erat Verbum, y unas 
coplas que dicen: «Qué bien sé yo la fonte que mana y corre, aunque es de noche» y 
las canciones o liras que dicen: te escondiste» hasta la que dice: «Oh ninfas 
de judea». Lo demás lo compuso el Santo estando después por rector del colegio de 
Baeza, y las declaraciones, algunas las hizo en Beas respondiendo a preguntas que las 
religiosas le hacían, y otras estando en Granada18

. 

15 Algunos autores han afirmado que el CB estaría terminado en 1586, según los datos aportados 
por la Noticia Cierta, escrito de 6 hojas hallado conjuntamente con el manuscrito de jaén: d. BMC 13 
p. 442-448; cf. Cántico Espiritual y poesías. Manuscrito de jaén, volll, Publicaciones del IV Centenario 
de San juan de la Cruz. junta de Andalucf<l, Turner (Madrid 1991 ). Pero nos parece más verosímil y 
lógico un plazo mayor para la versión definitiva de su obra cumbre. Nos inclinamos a dar la razón a A. 
Fortes cuando pone a Juan trabajando aún el CB en los años 1587-1588 durante su tercer priorato de 
Granada: d. A. FORTES, «Fecha de composición del "CánticoBN de san Juan de la Cruz» MontCarm 
"107 (1999) p. 39-76. 

1'' Los estudios literarios y poéticos de Colín P. Thompson, por ejemplo, ofrecen valiosas re­
flexiones sobre la gran riqueza de las imágenes, estructuras sintácticas, asociaciones de ideas y combi­
naciones de sonidos, con rimas internas y externas que caracterizan la misteriosa belleza de las obras 
sanjuanistas: cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la noche. Estudio sobre san Juan de la Cruz, Trotta 
(Madrid 2002) p. 140-165. 

17 Una interesante síntesis sobre el tema de los escritos de la prisión de Toledo, sus circunstancias 
y su génesis la encontramos en E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 99-150. 

16 Cf. Dicho de Magdalena del Espíritu Santo, BMC 13 p. 325. Se trata de una «Relación de la 
vida de Juan de la Cruz» entregada el año 1630 a jerónimo de San José. 

55 



Distingue este testimonio los poemas, escritos en prisión, y los comentarios o 
declaraciones, fuera de ella, junto a dos poemas más que es fácil identificar. Otros 
testimonios incluyen el poema escrito también en prisión Super Flumina Babilonis19

• 

Con el estudio crítico de los testigos hoy se acepta que Juan de la Cruz escribió allí los 
Romances de la Trinidad20, las 31 primeras estrofas de lo que será el Cántico Espiritual 
A y dos poemas más: La Fonte y Encima de las corrientes (Super Flumina .. .). 

Numerosos testimonios hablan de experiencias místicas frecuentes en Juan de la 
Cruz a lo largo de toda su vida. Ana de San Alberto escuchó a Juan decir «que de tal 
manera comunicaba Dios su alma acerca del misterio de la Santísima Trinidad, que 
si no le acudiese nuestro Señor con particular auxilio del cielo, sería imposible vivir, y 
así tenía muy acabado el natural»21 • Tanto este testimonio como otros confirman una 
frecuencia alta de comunicaciones divinas en diversas épocas y lugares de la vida del 
santo. Las referencias de Teresa de Jesús presentaban a Juan de la Cruz como una 
persona muy santa y cultivada, motivo por el cual solicitó su venida a La Encarnación 
para colaborar con ella como confesor de las monjas. También en Ávila, Juan debió 
tener experiencia místicas, algunas en relación con Teresa de jesús22 . 

Pero algunos testigos que trataron con el santo y después dejaron declaraciones 
sobre él confirman la importancia del acontecimiento histórico de Toledo en la vida 
de Juan de la Cruz, no sólo por el inicio de la obra escrita fundamental que nos ha 
legado, sino sobre todo, por el hecho de que allí se dio una experiencia espiritual de 
gran relevancia para iluminar toda su labor posterior de magisterio espiritual. En To­
ledo ocurrió algo especial que proporcionará nuevas luces, imágenes y doctrina, que 
Juan de la Cruz irá desarrollando a lo largo de toda su vida. El P. Quiroga dice: 

Estas canciones de materias místicas muy levantadas, que en la cárcel hizo, movi­
do y ayudado de divina influencia, conservó en la memoria (porque no tenía con qué 
escribirlas) y también una noticia que llaman los autores místicos, como por medio de 
un velo o niebla, de los misterios y sentimientos recibidos en la contemplación, para 
declararlos en otro tiempo, ayudado de nueva iluminación, y así lo hizo23• 

19 Testimonios de Ana de San Alberto, Magdalena del Espíritu Santo, María del Sacramento, 
María de la Cruz: cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., nota 25, p. 113. 

20 Los Romances de la Trinidad nos muestran el entramado teológico fundamental del pensa­
miento de Juan de la Cruz, presentándonos una visión global de su concepto de la Revelación divina 
trinitaria a la humanidad. Se trata de una obra poética que no tiene comentario, pero su contenido 
es muy importante, y allí aparece el símbolo esponsal de un modo complementario al del Cántico: 
aparece el Esposo identificado con Cristo, y la Esposa es la humanidad y la Iglesia. Para un estudio de 
los Romances: cr. M. Á. DÍEZ, «Nueve Romances. Glosa bíblica», MontCarm 99 (1991) vol. 3, p. 477-
555; cf. M. A. CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologfa de amor, Monte Carmelo (Burgos 
1980) p. 16-122; etc.; M. Á. Cadrecha estudia la obra de Juan de la Cruz a la luz del Romance de la 
Trinidad abriendo nuevas perspectivas hermenéuticas, más modernas y actuales, para profundizar el 
pensamiento del santo (lo señala J. Ratzinger en la presentación del libro, p. 7-10). 

21 Dicho ele Ana de San Alberto, BMC 14, p. 197. 
22 Como la célebre conversación en la fiesta de la Trinidad probablemente ele 1573, seguida por 

un arrobamiento de ambos: cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de 
la Cruz, EDE (Maclricl1989) p. 178; cf. BMC 14, p. 371-372. 

23 JOSÉ DE JESÚS MARÍA (QUIROGA). Vida de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 
1927) p. 265. 

56 



Las cuatro grandes obras de Juan de la Cruz, el Cántico, la Llama, la Su­
bida y la Noche parten de poemas cuyo origen e inspiración se encuentra en 
aquella «experiencia primordial», sobre la cual Juan volverá de una u otra 
manera, aunque tanto el poema Llama como el poema Noche Oscura fueron 
escrilos posteriormente. Por tanto, lo que llamamos «experiencia primordial» 
será una referencia importante que nos acompañará en el proceso de nuestra 
investigación24 • 

Quizás el testimonio más significativo sobre esta experiencia primordial es 
el de Francisca de la Madre de Dios, religiosa de Beas que habló personalmente 
con Juan de la Cruz al llegar de Toledo y le trató después muchos años, que en el 
proceso informativo de Beas dice: 

Y que en la dicha prisión había estado como nueve meses, y que era mucho el 
consuelo que tenía en aquella estrecha cárcel, porque le parecía estaba en el cielo, y 
que le visitaba Nuestro Señor, y que particularmente había comenzado a cantar aque­
lla canción que dice: Adónde te escondiste Amado y me dejaste con gemido, etc.; y 
que entonces le había parecido le había hablado Dios y dicho Él: «aquí estoy contigo, 
y yo te libraré de todo mal»25• 

Se trata de un testimonio clave de una persona muy cercana a Juan de 
la Cruz que describe el conten ido de la experiencia de comunicación divina 
del santo26 • Posteriormente jerónimo de San José parece recoger el mismo 
testi mon io2' . 

2• la experiencia primordial sanjuanista es una experiencia mística, pero también una experien­
cia de conocimiento íntimamente relacionada con los procesos de generación simbólica en el psiquis­
me humano. Se trata de una hipótesis de trabajo sobre la vivencia de la cárcel de Toledo, que explica 
los contenidos del Cántico -y se apoya en diversos testimonios-, que nos ayudará a profundizar los 
temas e intuiciones de la espiritualidad esponsal. 

21 BMC 14 p. 1 67-175. En el archivo de las carmelitas descalzas de Bruselas (Royal) hay un grupo 
de cartas suyas que ratifican y comentan los datos de esta declaración. Parece que los biógrafos sanjuanis­
tas Alonso de la Madre de Dios y Jerónimo de San )osé se fundaron en las declaraciones de esta religiosa, 
tan cercana a Juan, para poner en sus relatos biográficos la composición del Cántico en relación con una 
aparición sobrenatural: d . ALONSO M. D., Vida, virwcles y milagros ... o.c., p. 255-259. 

'" El talante sanjuanista en este tema es muy distinto al de Teresa de Jesús, que presenta nume­
rosas descripciones de locuciones o visiones divinas experimentadas, aunque fueron escritas por obe­
diencia a sus confesores. Juan de la Cruz, por el contrario, no relata ni describe su experiencia, aunque 
el rencjo de ellas se transmite en sus poemas y comentarios, con vestigios de la inefabilidad de lo 
experimentado. En el conjunto de sus obras, y sobre todo en la Subida Juan de la Cruz fija su doctrina 
espiritual en base a una metódica duda crítica en relación a las comunicaciones divinas sobrenaturales, 
aunque no las niega. En una época de credulidad, falsarios e iluministas, va a fijar unos criterios estric­
tos para discernir las experiencias místicas auténticas. En dicho contexto su propia experiencia mística, 
atestiguada por infinidad de testimonios fidedignos, parece ocultarse en el decurso de sus obras y es 
necesario rastrearla a través de sus símbolos. 

2' Cf. JERÓNIMO DE SAN JOSÉ (EZQUERRA), Hi.storia del venerable padre fray )uan de la Cruz, 
Junta de Castilla y León (Salamanca 1993) p. 309. E. Pacho señala que todos los modernos historiado­
res y crft icos de la poesía sanjuanista han seguido a este autor en este tema: cf. Historia de sus escritos, 
o.c., p. 129. 

57 



El Cántico presenta, rnás que cualqu ier otra obra, una característica espe­
cialfsirna: desborda creatividad lírica y expresiva. Tanto en lo formal como en 
lo poético manifiesta una energía particular distinta del resto de los poemas de 

la prisión28• Partirnos de la hipótesis de considerar que este desbordamiento ex­
presivo del Cántico tiene una relación más directa y cercana con la «experiencia 

primordial» de la prisión de Toledo, mientras que los otros poemas religiosos 
escritos en prisión o los comentarios a los otros poemas posteriores como Subida 
y Noche, aunque también contienen pedagogía espiritual, guardan una mayor 
distancia con dicha experiencia primordial. Así lo afirma también la declaración 

anteriormente expuesta del testimonio muy cualificado de Francisca de la Ma­
dre de Dios, que sólo cita este poema en relación con la experiencia sanjuanista, 
aunque también conocía los otros. Numerosas narraciones de los testigos que 

recogían los datos sobre la prisión de Toledo manifiestan una alternante apa­
rición de momentos de gracia y comunicación divina con otros de angustiosa 
soledad expectante29 : se trata de una alternancia ele ausencia-presencia que se 
corresponde perfectamente con la dinámica que hallaremos en el origen del 
poema del Cántico30. 

2. LAS 31 ESTROFAS DE CANCIONES DE LA ESPOSA 

Juan llega a Toledo en plena madurez de doctrina y pensamiento, gestada en 
comunión carismática con Teresa de Jesús en Ávila y con la base de las experien­

cias místicas que de ella ha conocido, y las que él mismo ha ido viviendo. Sigamos 
el proceso genético de la formación del Cántico Espiritual. 

El poema original del Cántico: 31 estrofas 

El estudio de los testigos ha delimitado con suficiente certeza que Juan com­

puso en la prisión de Toledo solamente el poema original con 31 estrofas, según el 
ordenamiento del CA, incluida la número 31, que comienza «Oh ninfas de Judea». 
La fuente más clarificadora sobre el tema está en la relación ele Magdalena del Es­

píritu Santo citada anteriormente (cap. 2Q nota 18), escrita a petición de Jerónimo 
de San José a fines de 1629 o principios de 1630, tomada de BMC 1 O p. 325. Es un 
texto clavé de un testimonio de pri mera mano para situar la datación de los escritos 
del santo, confirmado por las investigaciones histórico-críticas: d. Historia ele sus 
escritos, o. c., p. 1 06-150. Vamos a ver el contenido del poema en su forma primera, 

28 Tampoco parece ajustarse al contexto vivencia! del desarrollo de las obras de la Subida y la 
Noche, cuyos comentarios religiosos son más conceptuales y clásicos. 

29 Cf. BMC 13 p. 401; d. BMC 14 p. 95-96, 158-1 59, 164, 1 73-1 74, 388. 

Jo Una visión sintética completa del Cántico en su origen, desarrollo y fin la tenemos en ESJ vol. 
2, p. 259-31 o. 

58 



antes de recibir la interpretación (declaración) que el mismo santo le daría en el 
futuro. He aquí las 31 estrofas, en la página siguiente, bajo el título original: 

CANCIONES ENTRE EL ALMA Y EL ESPOSO 

1. lAdónde te escondiste, 
Amado, y me dejaste con gemido? 
Como el ciervo huiste, 
habiéndome herido; 
salí tras ti clamando, y eras ido. 

2. Pastores, los que fuere/es 
allá por las majadas al otero: 
si por ventura vierdes 
aquel que yo más quiero, 
decid/e que adolezco, peno y muero. 

3. Buscando mis amores, 
iré por esos montes y riberas; 
ni cogeré las flores, 
ni temeré las fieras, 
y pasaré los fuertes y fronteras. 

4. iOh bosques y espesuras, 
plantadas por la mano del Amado! 
iOh prado de verduras, 
de flores esmaltado! 
Decid si por vosotros ha pasado. 

5. Mil gracias derramando 
pasó por estos sotos con presura, 
e, yéndolos mirando, 
con sola su figura 
vestidos los dejó de hermosura. 

6. iAy, quién podrá sanarme! 
Acaba de entregarte ya de vero: 
no quieras enviarme 
de hoy más ya mensajero, 
que no saben decirme lo que quiero. 

7. Y todos cuantos vagan 
de ti me van mil gracias refiriendo, 
y tocios más me llagan, 
y déjame muriendo 
un no sé qué que quedan balbuciendo. 

8. Mas icómo perseveras, 
ioh vicia!, no viviendo done/e vives, 
y haciendo porque mueras 
las flechas que recibes 
de lo que ele/ Amado en ti concibes? 

9. ¿Por qué, pues has llagado 
aqueste corazón, no le sanaste? 
Y, pues me le has robado, 
¿por qué así le dejaste, 
y no tomas el robo que robaste? 

1 O. Apaga mis enojos, 
pues que ninguno basta a deshace/los, 
y véante mis ojos, 
pues eres lumbre del/os, 
y sólo para ti quiero tenellos. 

11. iOh cristalina fuente, 
si en esos tus semblantes plateados 
formases de repente 
los ojos deseados 
que tengo en mis entrañas dibujados! 

12. iApártalos, Amado, 
que voy de vuelo! 
Vuélvete, paloma, 
que el ciervo vulnerado 
por el otero asoma 
al aire ele tu vuelo, y fresco toma. 

13. Mi Amado, las montañas, 
los valles solitarios nemorosos, 
las ínsulas extrañas, 
los ríos sonorosos, 
el silbo de los aires amorosos, 

"14. la noche sosegada 
en par de los levantes ele/ aurora, 
la música callada, 
la soledad sonora, 
la cena que recrea y enamora. 

15. Nuestro lecho (forido, 
de cuevas de leones enlazado, 
en púrpura tendido, 
de paz edificado, 
de mil escudos de oro coronado. 

76. A zaga de tu huella 
las jóvenes discurren al camino, 
a/ toque de centella, 
al adobado vino, 
emisiones de bálsamo divino. 

59 



17. En la interior bodega 
de mi Amado bebí, y cuando salía 
por toda aquesta vega, 
ya cosa no sabía; 
y el ganado perdí que antes seguía. 

18. Allí me dio su pecho, 
allí me enseñó ciencia muy sabrosa; 
y yo le di de hecho 
a mí, sin dejar cosa: 
allí le prometí de ser su Esposa. 

19. Mi alma se ha empleado, 
y todo mi caudal en su servicio; 
ya no guardo ganado, 
ni ya tengo otro oficio, 
que ya sólo en amar es mi ejercicio. 

20. Pues ya si en el ejido 
de hoy más no fuere vista ni hallada, 
diréis que me he perdido; 
que, andando enamorada, 
me hice perdidiza, y fui ganada. 

21. De flores y esmeraldas, 
en las frescas mañanas escogidas, 
haremos las guirnaldas 
en tu amor florecidas 
y en un cabello mío entretejidas. 

22. En solo aquel cabello 
que en mi cuello volar consideraste, 
mirástele en mi cuello, 
y en él preso quedaste, 
y en uno de mis ojos te llagaste. 

23. Cuando tú me mirabas 
su gracia en mí tus ojos imprimían; 
por eso me adamabas, 
y en eso merecían 
los míos adorar lo que en ti vían. 

24. No qu{eras despreciarme, 
que, si color moreno en mi hallaste, 
ya bien puedes mirarme 

después que me miraste, 
que gracia y hermosura en mi dejaste. 

25. Cogednos las raposas, 
que está ya florecida nuestra viña, 
en tanto que de rosas 
hacemos una piña, 
y no parezca nadie en la montiña. 

26. Detente, cierzo mtlerto; 
ven, austro, que recuerdas los amores, 
aspira por mi huerto, 
y corran sus olores, 
y pacerá el Amado entre las flores. 

27. Entrado se ha la esposa 
en el ameno huerto deseado, 
y a su sabor reposa, 
el cuello reclinado 
sobre los dulces brazos del Amado. 

28. Debajo del manzano, 
allí conmigo fuiste desposada, 
allí te di la mano, 
y fuiste reparada 
donde tu madre fuera violada. 

29. A las aves ligeras, 
leones, ciervos, gamos saltadores, 
montes, valles, riberas, 
aguas, aires, ardores 
y miedos de las noches veladores. 

30. Por las amenas liras 
y canto de serenas os conjuro 
que cesen vuestras iras, 
y no toquéis al muro, 
porque la esposa duerma más seguro. 

31. Oh ninfas de judea!, 
en tanto que en las flores y rosales 
el ámbar perfumea, 
morá en los arrabales, 
y no queráis tocar nuestros umbrales. 

Conviene hacer una breve comparación del Cántico con la obra en la que se 
ha inspirado, el Cantar de los Cantares. 

60 



Una recreación del Cantar de los Cantares 

El Cántico Espiritual se inicia con el deseo ard iente del alma que sale a la 
búsqueda de Dios. Se trata de un poema extraordinariamente semejante en 
imágenes, elementos narrativos y descriptivos, incluso palabras, al Cantar de los 
Cantares, pero no es imitación sino una asunción creativa. La imagen del ciervo, 
con la que acaba el Cantar, es la que abre el Cántico, fe liz recurso literario para 
significar la actualización continua que el lector de la Palabra realiza, asumiendo 
y respondiendo a la palabra divina. Para escribir el Cántico Espiritual Juan ordena, 
selecciona, dinamiza e interioriza los contenidos del Cantar. Juan se ha sumergido 
en el ambiente de imágenes, sentimientos, naturaleza del Cantar y desde dentro 
lo ha recreado escribiendo el Cántico31 . El autor parece inmerso en unos textos 
que probablemente conocía de memoria en la versión de la Vulgata, y que va 
desbrozando, asimilados en su propia experiencia personal como un tapiz lleno 
de belleza, que abarca imágenes y sonidos32. Hay claras semejanzas como vemos, 
por citar un ejemplo, CA 1: 

¿Adónde te escondiste, 
Amado, y me dejaste con gemido? 
Como el ciervo huiste, 
habiéndome herido, 
salí tras ti clamando, y eras ido. 

Ct 2,9: Es mi amado una gacela, parecido al cerva­
tillo. 
Ct 2.17: Vuelve, amado mío, imita a una gacela o a 
un joven cervatillo 
Ct 3,1-3: Busqué al amor de mi alma, lo busqué y 
no lo encontré ... ¿Habéis visto al amor de mi alma? 
Ct 8, 14: íHuye, amado mío, imita a una gacela o a 
un joven cervatillo, por los montes perfumados! 

Numerosos temas e imágenes del cap. 12 del Cantar reaparecen en el Cán­
tico33. Podríamos continuar con los siete capítulos siguientes del Cantar, y nos 
encontraríamos el mismo estilo de relaciones. Llama la atención que se usan 

l l Cf. F. RUIZ, Obras completas de San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1980) p. 666; d . C. P. 
THOMPSON, El poeta y el místico. Un estudio sobre el Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz, Swan 
(Madrid 1985) p. 103. 

n Algunos autores descubren un cierto «paralelismo sinonímico-morfosíntáctico»: «el Cántico 
está saturado de palabras, expresiones y versos enteros del Cantar -hasta de parecidos fonemas y 
ritmos de construcción gramatical- , respira en todos sus versos el mismo espíritu del Canta m (F. CON­
TRERAS MOLINA, «El Cantar de los Cantares y el Cántico Espiritual», en SanjCruz 9 (1993) p. 63-64); 
cf. C. P. THOMPSON, Canciones en /a noche ... a.c., p. 153-154; d. A. BRENNER, The song of the 
songs, Sheffield Academic Press (Sheffield 1989). 

)J Los amores buenos como el vino de Ct ·¡ ,2 y Ct 1,4 nos recuerdan el adobado vino y emi­
siones de bálsamo divino de CA 17; las doncellas amantes de Ct 1,3, a las jóvenes que discurren al 
camino de CA 16; la doncella morena pero digna de amor de Ct 1,5-6 nos remite a la doncella morena 
de CA 24; el amado buscado de Ct 1,7 que sestea al mediodía nos recuerda la búsqueda de CA 1 y el 
descanso entre las Oores de CA 26; la amada que sigue los ganados y pastores de Ct 1,8 nos recuerda 
a los pastores interrogados por la esposa de CA 2; el cuello con adornos de Ct 1,1 O nos sugiere el 
«mirástele en mi cuello» de CA 23; los adornos plateados de Ct 1,11 nos evocan los <<Semblantes pla­
teados» ele CA 11; los olores y fragancias de Ct 1,1 2 nos hablan de «corran sus olores» de CA 26; el 
amado que reposa entre los pechos de la amada de Ct 1,13 nos evocan el <<allí me dio su pecho» de 
CA 18 y la amada que reposa «sobre los dulces brazos del amado» de CA 27; la viñas de Ct 1,14 nos 
hacen pensar en «la viria florecida» de CA 25; las palomas y ojos de Ct 1,1 S nos conducen a los ojos 

61 



imágenes y expresiones, a veces con un mismo sentido, pero en otros casos, de 
modo diverso. Son muy pocos los versos del Cantar que no encuentran alguna 
reminiscencia en el Cántico. Es evidente que Juan de la Cruz está empapado del 
contenido del Cantar, pero no lo copia, sino que lo recrea interiormente, conducido 
por su experiencia mística y adaptándolo a su propia inspiración poéticaJ4

• 

El poema del Cántico es una asimilación y desarrollo personal de la experien­
cia cristiana enmarcada a la luz del Cantar35• Juan ha sintonizado profundamente 
con las vibraciones de este libro y movido por ellas ha expresado de manera lu­
minosa su propia experiencia en el camino hacia la unidad con Dios36• El Cantar 
de los Cantares es la inspiración principal del Cántico, pero no sólo en cuanto a 
temas e imágenes, sino mucho más. Juan se sumerge en el esti lo del Cantar, en 
sus ritmos, en sus paralelismos visuales, morfológicos, incluso fonéticos, y después 
los usa de un modo extraordinariamente libre37

• Pero es difícil comprender esta 
obra fuera del ambiente en que se originó y de la siluación concreta vivida por 
su autor: la mente de un buen conocedor del Cantar en versión de la Vulgata (los 
testigos d icen que lo sabía de memoria), cuyos elementos elabora menlalmente 
en un ambiente onírico de la oscuridad de la prisión de Toledo. Este es el mobi­
liario espiritual que acompaña la conciencia de Juan de Yepes como marco para 
su vivencia interior, que se expresará mediante símbolos que revelan una expe­
riencia de conocimiento y una nueva conciencia, reflejada de modos diversos en 
sus escritos. Tanto Freud como C. G. jung han insislido en la relación que los sím­
bolos tienen con el inconsciente y con los sueños, en los que se manifiestan, con 
mayor claridad, arquetipos y símbolos un iversales. La función simbólica propia de 
la psique humana se levanta de la oscura noche toledana en busca de sentido y 
se sumerge en la intimidad del alma, llena de las imágenes del Cantar, en busca 
del Amado ausente. Y es aquí donde va a producirse el gran milagro. La lóbrega 
carcelilla se convertirá en tálamo nupcial, la noche se llena de luz y la soledad se 
transfigura encuentro y plenitud. Nos encontramos anle las huellas evidenles de 
unas experiencias simbólicas que podríamos relacionar con aquellas experiencias 

de CA 1 O y CA 11 y a la paloma de CA 12; la hermosura del amado y su lecho norido en Ct 1,16 nos 
recuerda el «vámonos a ver en tu hermosura» de CA35 y el «lecho Ooridol) de CA 15. 

34 Veamos las evocaciones, que en ciertos casos son imitación y paralelismo evidente: CA 1 
(Ct 2,9; 2, 17; 3, 1-3; 5,6; 8, 14), CA 2 (Ct 5,8), CA 3 (Ct 3,2), CA 4 (Ct 3,3), CA 15 (Ct 1, 16; 3, 1.4), 
CA 16 (Ct 1,2b-3, 8,2), CA 17 (Ct 2,4), CA 18 (Ct 7, 13b), CA 21-24 (Ct 1,4-5; 4,1; 6,4; 7,5-7), CA 
25 (Ct 2,15), CA 26 (Ct 4,16), CA 27 (Ct 2,6; 5,1), CA 28 (Ct 2,3; 2,5; 8,5), CA JO (Ct 2,7; 3,5; 
8,4; 8,9; 8,10). 

35 Cf. F. GARCÍA, «San Juan de la Cruz y la Biblia)) en RevEspir 1 (1942) p. 386-388. Pero no 
hay estricto paralelismo del Cantar, el Cántico y las etapas de vida espiritual como pretende). Guillén 
forzando los textos: cf. ). GUILLÉN, «La poética en el Cintico Espiritualll, RevEspir 1 (194 2) p.439-440. 

36 El Cantar se inicia con un beso y acaba con una ausencia; el Cintico invierte el recorrido, 
empieza con una ausencia y culmina con la unión plena esponsal. El Cántico asume la interpretación 
espiritual de aquella palabra divina del AT y la devuelve interiorizada, como respuesta humana de 
búsqueda y encuentro del Amado. 

37 Thompson analiza la riqueza de la pocsfa sanjuanista en paralelismos y estructuras subyacen­
tes, tanto en su tesis doctoral como en la última obra de revisión: cf. C. P. THOMPSON, Canciones en 
/a noche ... o.c., p. 140-165. 

62 



espirituales que M . L. Von Franz situaba en el origen de las religiones38• Son las 
huellas de la experiencia de Dios del Dr. Místico, que después él mismo interpre­
tará en clave teológica. 

El contenido del poema original 

Es interesante poder comprobar cuál es el contenido concreto de esta prime­
ra composición39

• Hagamos un resumen de ella. Primero hay que considerar el 
título : «Canciones entre el alma y el esposo» es el título reconocido, con algunas 
variantes, por los testigos más antiguos y consideramos, por tanto, una primera 
interpretación autorizada, desde el origen de su composición, que el mismo autor 
asume en la primera transcripción. Esto tiene su importancia, ya que la palabra 
«alma» no aparece citada dentro del poema. 

Empieza el texto con la queja de una doncella dirigida a su amado por su au­
sencia, que le dejó herida, y saliendo tras él no le halló (CA 1 ). Pide a los pastores 
que expresen al Amado, si le encuentran, el sufrimiento de ella (CA 2). Emprende 
ella la búsqueda de él por todos lados sin distraerse con cosas y sin temer los peli­
gros (CA 3). Pregunta a la naturaleza por el Amado (CA 4) y la naturaleza responde 
que el Amado dejó a su paso presuroso la huella de su belleza en lo creado, con 
su figura y su mirada (CA 5). Se queja el alma porque el Amado no se le da del 
lodo y porque los mensajeros no le dan la respuesta deseada (CA 6) y porque to­
dos le refieren gracias del Amado que aún la hieren y la hacen morir, pero que no 
acaban de satisfacerla (CA 7). Se queja el alma de una vida fuera del amor de él, 
muriendo por las heridas recibidas del Amado (CA 8). Increpa el alma al Amado 
por herirla ele amor y no llevarla con él (CA 9). Reclama al Amado le dé lo que le 
pide (la vista del Amado) alegando no esperar nada de ninguno fuera de él (CA 
1 0). En el reflejo de una fuente busca los ojos del Amado que desea (CA 11 ). Por 
el momento no hay nada ajeno a un drama amoroso pastoril. 

A continuación ocurre algo extraño: ahora pide que aparte los ojos y dice 
que <<Va de vuelo», a lo que responde el Amado al alma que vuelva de su vuelo, 
porque ya él llega a ella fresco (CA 12). La primera impresión es de ruptura de un 
ritmo. A continuación se hace una compleja descripción poniendo junto al Ama­
do una serie de elementos desiguales uno aliado de otro: realidades naturales con 
rasgos sugerentes y misteriosos (valles solitarios nemorosos, ínsulas extrañas, ríos 
sonorosos, ele.), sonidos ambiguos (silbo de los aires amorosos, etc.), elementos 
sociales sorprendentes (música callada, cena que recrea y enamora, etc.). Una 
mezcla de sensaciones mágicas que ocupa dos estrofas con unidad de contenido y 
de forma: una larga lista de sustantivos yuxtapuestos, con bastantes adjetivos (que 

38 Cf. cap. 1 o nota 68. 
39 Dado que en su origen fueron poesías exentas, es legítimo buscar el sentido primitivo original: 

cf. E. PACHO, ((lenguaje y mensaje» en MW, Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE 
(Madrid 1990) p. 68. 

63 



han aparecido de manera repentina) y sin ningún verbo (CA 13-14)40
• La magia 

parece continuar. Llega ahora una visión que parece onírica, y donde también 
se omite el verbo: un lecho de ambos, Amado y amada, cuevas de leones, color 
púrpura, mil escudos de oro (CA 15). Esta estrofa, junto con las dos anteriores, con 
su ausencia de verbos, comparte una construcción semejante que la emparenta 
literaria y expresivamente con las dos anteriores y que nos podría llevar a intuir 
un momento único, alargado, donde convergen todas las imágenes. Parece un largo 
sueño misterioso y bello, lleno de paz y plenitud. El poema nos ofrece un cono­
cimiento expresado en imágenes, con un orden misterioso que se escapa de un 
discurso racional, incorporando emociones. Estamos ante un tipo de poesía cercana 
a los poetas simbolistas franceses41

• 

Tras el Amado va un grupo de doncellas, hay rayos de luz, vino adobado, 
olores deleitosos (CA 16). La embriaguez parece impregnarlo todo. Se refiere una 
sustanciosa unión de la amada con el Amado en la bodega interior (ide mi Amado 
bebí!), que hace salir al alma descontrolada (CA 17). El Amado le dio su pecho y 
le comunicó ciencia sabrosa y el alma se entrega por completo a él como Esposa 
(CA 18). Es la primera estrofa en que se habla de «esposa». Ahora el alma emplea 
ya todo al servicio del Amado y nada la ocupa sino amar (CA 19). D ice no ir al 
ejido porque se perdió por amor y fue ganada para el amor (CA 20). Tejen él y 
ella gu irnaldas de amor con flores y esmeraldas unidas en un cabello de ella (CA 
21). Es aquel cabello que conquistó al Amado, el cual también se hirió de amor 
mirando el ojo de ella (CA 22). La mirada del Amado le agraciaba a ella y él la 
amaba aún más, y ella podía así adorarlo a él (CA 23). La mirada del Amado llenó 
de gracia y hermosura a la amada (CA 24). Es evidente que hemos vuelto al relato 
amoroso, asumiendo atrevidas expresiones que apuntan experiencias muy inten­
sas. Las estrofas 20-24 han mantenido un cierto tono semejante, dentro del grupo 
mayor que va describiendo ya la plenitud del encuentro, pero con la característica 
de presentar, desde la cumbre, una visión contemplativa de su situación. 

A continuación pide ayuda para que nadie se oponga al encuentro de amor 
(viña florecida) y no sean molestados mientras juntan rosas (CA 25). Pide cese el 
viento seco y venga el viento de primavera ele amor para remover los olores del 
huerto y que el Amado pueda reposar y alimentarse entre las flores (CA 26). La 
relación de intimidad amorosa de los amantes está en el centro del poema. 

La esposa ha entrado al huerto deseado y descansa a gusto en abrazo de 
amor con el Amado (CA 27). Le dice el Esposo a ella que bajo el manzano fue 

40 L. Baralt ha insistido en la extremada originalidad ele este uso del castellano, sin tradición en 
la época en que Juan de la Cruz escribe, y que sólo puede interpretarse como una imitación de la 
construcción hebrea del Cantar. Juan de la Cruz omite el verbo «sem en estas estrofas, y también en 
la estrofa siguiente CA 1 S («nuestro lecho florido ... »), otra estrofa fundamental del clímax interno con 
una construcción gramatical semejante: d. L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico Espiritual o el júbilo de la 
unión transformante», en AAW., San }van ele la Cnt7 anel Fray Luis ele León. lnLemational Symposium. 
November 7 4-'/6, 1991, Juan ele la Cuesta (Newark Delawarc 1993) p. 179-181. 

•• Cf. l. ELIZALDE, <6an Juan ele la Cruz: simbolismo metafórico)), en ACTAS vol. 1 p. 299. 

64 



desposada y se reparó el daño que allí se hizo a su madre violada (CA 28)42 . Hace 
después una llamada general y variada a animales (leones, ciervos, etc.), elemen­
tos de la naturaleza (montes, valles, riberas, etc.) y a sensaciones y sentimientos 
(ardores, miedos ... ), conjurándolos por las amenas liras y canto de serenas a que 
no molesten a la Esposa que duerme (CA 29-30). La alusión a las liras puede re­
ferirse al instrumento musical y asumiría aquí el valor de una imagen simbólica, 
pero también podría referirse al nombre de los versos que el mismo autor está 
usando en todo el poema. Es significativo que ponga los versos en relación con el 
conjuro, y nos está mostrando la función misma que debieron ejercer dentro de la 
prisión: actualizar y profundizar la huella de la luz divina, fortaleciendo la persona 
en contra de los enemigos. Por último, la última estrofa reclama que las ninfas 
queden fuera de la ciudad y no perturben el olor sabroso de las flores ni estorben 
el reposo ele la esposa (CA 31 ). Hasta aquí la visión general del primer poema del 
Cántico, salido de la prisión. La modernidad de Juan de la Cruz se hace patente, 
como ha señalado C. Bousoño43• 

Sorprende, en medio del poema, una ruptura de ri tmo en las estrofas 12 a 
14, con un movimiento extraño y unas imágenes poderosas pero irracionales que 
irrumpen en el escenario del drama interior. En el culmen de una búsqueda amo­
rosa irrumpe una naturaleza evocadora e intensa que llena de sosiego el anhelo 
desbordante de la amada. A partir de entonces cambia profundamente el con­
tenido, y donde antes había búsqueda y ausencia nos encontramos con el lecho 
amoroso del encuentro del amado y de la amada. Aunque después se hable de 
conjuros y peligros que hay que ahuyentar, el encuentro esponsal ha llenado todo 
el escenario y deja una huella indeleble. 

No es difícil reconocer aquí una experiencia vivida interiormente por Juan 
en la prisión de Toledo, en la que, partiendo de una situación terrible de soledad 
que está padeciendo, lleva a cabo un recorrido espiritual-místico inspirado en el 
Cantar de los Cantares que le conduce a una situación de paz y gozo interior, sin 
que hubiese concluido su penosísima situación externa, la cual sólo finaliza al huir 
ele la cárcel, el 15-16 de agosto del 1578. El desarrollo de la función simbólica 
creadora de pensamiento44 ha abierto nuevos caminos de conocimiento de Dios 
en el corazón y la mente de Juan. La experiencia espiritual sanjuanista muestra su 
virtual capacidad dadora de sentido para invertir situaciones adversas y transformarlas 
en ocasión de nuevos conocimientos divinos que iluminen la realidad, clarificando 
las sombras que se ciernen sobre las vicisitudes de la vida cotidiana. La búsqueda y 
encuentro de Dios iluminan toda la realidad, también el dolor y el sufrimiento, 

11 Encontramos aquí una evocación, clara en su época, de un sentido teológico cristiano (tema 
frecuente en la patrística de la redención cristiana en el «árbol de la cruz»), lo cual apunta, sin duda, al 
sentido genuino que el mismo autor está dando a su poema, y que le hace salir del ambiente alegórico 
amoroso y nupcial del tono general de las canciones. 

•• cr. C. BOUSOÑO, Teoría de la expresión poética, Credos (Madrid 6a edic. 1976} p. 361-387. 

•·• Cf. N. SILLAMY. Diccionario de Psicología, Larousse-Pianeta (Barcelona 1996) p. 203. 

65 



la soledad o la injusticia. Es evidente la presencia de la experiencia religiosa gene­
rando un lenguaje simbólico45

• 

Hemos visto el contenido del poema tal y como salió de la prisión de Toledo, 
donde se sustancia aquella experiencia de Dios que el santo había vivido en aque­
lla terrible situación. El contenido de la experiencia de Juan a la luz de su primera 
forma en el poema de 31 estrofas lo podríamos esquematizar así, asumiendo la 
identificación de la doncella con el alma: 

1. Salida del alma a buscar a su Amado: CA 1-5 BÚSQUEDA 

2. Quejas del amor no satisfecho del alma, que CA1-11 

aumenta su deseo: CA 6-1 O 

3. Va a la fuente cristalina: CA 11 

4. Encuentro con el Amado: CA 12 ENCUENTRO 

5. Sucesión de imágenes mágicas en torno al CA 12-1 5 

Amado: CA 1 3-14 

6. Lecho ele amor: CA 15 

7. Jóvenes doncellas en la fiesta del amor: CA 16 FIESTA DEL 

8. Sustanciosa unión en la bodega interior y AMOR: CA 16-24 

promesa esponsal del alma: CA 17-18 con doncellas, 

9. El alma se ocupa sólo de amar y del amor y ha 
y guirnaldas, etc. 

perdido lo demás: CA 19-20 

10. Hacen guirnaldas de amor y recuerdan 
el proceso del amor en que se embelleció 
la Esposa recibiendo gracia y hermosura 
del Amado: CA 21-24 

11. Que las raposas no dañen la viña flore- PIDE AYUDA 
cida del amor, el cierzo no la reseque Y PROTECCIÓN 
y el austro la renueve: CA 25-26 CA 25-26 

12. Reposa la Esposa en el huerto abrazada al ABRAZO iNTIMO 
Esposo: CA 27 AMADO-AMADA Y 

13. Desposada bajo el manzano, y allí fue reparada REDENOÓN MATERNA 

su madre: CA28 CA 27,28 

14. Conjuro a los enemigos por parte de él CONJURO A LOS 
{dos estrofas) y por parte de ella (una estro- ENEMIGOS DE LA 
fa) para que repose la Esposa: CA 29-31 ESPOSA: CA 29-31 

•s CL LUCIEN MARIE DE SAINT JOSEPH, «Expérience mystique et expresión symbolique chez 
Saint Jean de la Croix», en MW, La polarité du symbole, Eludes Carmclitaines (París 1960) p. 20-51. 

66 



También la forma poética del Cántico transmite su mensaje46 : en las primeras 
once estrofas no encontramos un solo adjetivo, y ello da un ritmo rápido y diná­
mico al poema, ya que la amada sale en busca del amado, y no se entretiene con 
nada, ni tan sólo con las criaturas (de las que reconoce su belleza en CB S, pero no 
se para en describirlas). Para llegar al objetivo Juan no se detiene por el cam ino: «ni 
cogeré las flores». Los adjetivos, sin embargo, se multiplican a partir de la estrofa 
12: el dinamismo se relaja y el texto reposa con la cercanía y el encuentro amado­
amada, que trae paz y armonía. Los amantes gozan de la creación. 

En la estrofa 11 aparece una misteriosa fuente donde parece que se prepara 
el encuentro con el Amado que llegará en la estrofa siguiente. Sabemos que es el 
mismo tema de otra poesía que escribió en la cárcel, la de la Fonte (Aquella eterna 
fonte está escondida, que bien sé yo do tiene su manida, aunque es de noche ... ). 

El encuentro y la plenitud que con lleva aparecen en dos grupos estróficos, 
CA 12-24, y CA 27-28, en total son quince estrofas, la mitad de la composición. 
El encuentro inicial con el Amado en CA 12 se realiza de manera extraña. En 
un primer momento aparece el miedo («apártalos amado ... »)47, que el mismo 
Amado parece apaciguar con su palabra. Después se da una sucesión misteriosa 
de imágenes sorprendentes y ricas en sensaciones (CA 13-14) que llevan hasta 
un lecho donde se ha de producir el encuentro amoroso. En las estrofas del 
encuentro (CA 13-15) apenas hay verbos, y los pocos que tenemos están en 
presente. De la estrofa 1 a la 12 habíamos ten ido un torrente de verbos, prin­
cipalmente en tiempo pasado y presente. En la estrofa CA 12 nos encontramos 
el relato del encuentro con 4 verbos en presente. De la estrofa 13 a la 15 sólo 
hay dos verbos en presente hacia el centro, usados para calificar a un sustantivo: 
«la cena que recrea y enamora». Parece que, de golpe, se ha parado el tiempo, 
y también ha desaparecido sin rastro las acciones y el movimiento precipitado 
que venía de atrás, y ahora sólo quedan imágenes simbólicas que lo llenan todo 
y que dejan una huella de placidez e inflamación, evocada por los verbos en 
presente. El escenario va de lo exterior a lo interior, de la naturaleza grandiosa 
(CA 13) a la intimidad de la alcoba nupcial (CA 15). Y son los verbos, donde se 
refleja la personalización humana de la experiencia, los que dan paso de uno a 
otro y conducen el movimiento externo hacia el drama interior. Analizaremos 
este tema más adelante. 

Otro detalle llama la atención. Dentro de las estrofas del encuentro con el 
Amado y la fiesta del amor aparecen unas misteriosas doncellas. Tras el «lecho flo­
rido» donde se unen el alma con el Esposo (CA 15), aparecen: «a zaga de tu huella 
las jóvenes d iscurren al camino» (CA 16). No deja de sorprender que, en la más 
profunda intimidad de la experiencia, entre el lecho nupcial (CA 15) y las atrevi­
das imágenes de amor íntimo de CA 17-18, aparezcan unas misteriosas doncellas 

••• Conviene leer los interesantes análisis que hace D. Alonso para descubrir los elementos poé­
ticos y literarios: cf. D. ALONSO, La poesía de San Juan de la Cruz (Desde esta ladera), Aguilar (Madrid 
4a edic.1966) p. 135-145. 

•• El miedo es una experiencia típica, característica del encuentro con lo trascendente, con el 
totalmente Otro, con lo numinoso: cf. R. OTTO, Lo santo, Alianza (Madrid 1980). 

67 



invitadas a la fiesta. En la más profunda intimidad de la experiencia de Dios de 
Juan de la Cruz, surgen doncellas, por el mismo camino («las jóvenes discurren 
al camino»), que participan de aquellas mismas experiencias que Juan describe 
(«al toque de centella, al adobado vino, emisiones de bálsamo divino»). lQuiénes 
eran aquellas doncellas? lQué otras almas compartían camino con Juan? Juan 
venía a Toledo de Ávila, donde había acompañado en la dirección espiritual a las 
carmelitas, con admirables frutos48• Podemos deducir que aquellas doncellas eran 
la madre Teresa y sus primeras seguidoras suyas, que había acompañado y animado 
hasta hacía muy poco. En cualqu ier caso, conviene destacar que, en aquella pro­
funda intimidad de la experiencia de Dios que Juan transmite hay otras personas, 
no está él sólo. Este dato tendrá un extraordinario interés más adelante y creemos 
que su importancia es grande, fijándonos, sobre todo, en el lugar principal en que 
encontramos dicha estrofa en la composición inicial del poema49 . 

La experiencia del encuentro en el segundo grupo estrófico CA 27-28 pa­
rece expresar algo más definitivo, cuando se refiere al descanso en el abrazo de 
amor y paz gozosa y a la redención materna, que ya está realizada. En el primer 
encuentro se remarcaba más, con sus imágenes llenas de esplendor oriental, 
la riqueza y profundidad de aquella experiencia, la sorpresa de una plen itud 
llena de sensaciones y matices. En CA 27 se ha alcanzado la paz, y en CA 28 
se da una visión de la unión ya realizada, pero en tiempo pasado. Tanto en la 
estrofa 18 como en la 28 aparece un término común y popular del lenguaje, el 
adverbio temporal «allí», usado cinco veces, que adquiere un sentido misterioso 
y se llena de connotaciones que parecen evocar el secreto de la comunicación 
amorosa. Juan parece conferir a este término el significado de lugar secreto del 
encuentro esponsa l50. 

Es significativa la última estrofa en que la esposa expresa que no tiene abso­
luta seguridad y desea conservar la paz experimentada. Podemos intuir en esta 
estrofa a Juan, tras varios meses de prisión, desnutrido y sin salud, que ha expe­
rimentado la presencia ele Dios, pero que está aún en situación humana crítica, 
tanto en lo personal como en lo que respecta a la reforma teresiana, cuya situa­
ción y perspectivas desconoce. 

, "8 El ambiente atractivo y humano de espiritualidad compartida que el santo engendraba en 
A vi la lo encontramos en ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 170. 21 O. 

" 9 Conviene subrayar la intuición primigenia del poema original. Además encontramos testimo­
nios biográficos que apoyan esta interpretación. Un famoso y fidedigno testimonio antiguo nos habla 
de un éxtasis común que tuvieron Santa Teresa y San Juan de la Cruz en el locutorio de La Encarna­
ción de Ávila: allí estaban los dos juntos, compartiendo experiencia mística ((al toque de centella, al 
adobado vino, emisiones de bálsamo divino»: cf. lb. p. 169-170."178. Si ariadimos las coincidencias de 
temas e imágenes con Teresa para explicar la propia experiencia mística, tenemos una confirmación 
de nuestra hipótesis. 

so Un término que ya aparecía en otro de los escritos de la prisión, el poema Cncima de las 
corrientes. Un interesante estudio sobre la recreación sanjuanista del Sal 137, Super flumina Babylo­
nis, que inspira el poema: cf. KEES WMIJMAN, <u\llí me hirió el amor. Estudio sobre la poesía Super 
flumina Babylonis de Juan de la Cruz», en StSpir 3 (1993) p. 200-212. 

68 



Primeras conclusiones: huellas de experiencia en poema original 

Recordamos las palabras de Von Balthasar cuando dice que Juan es más doc­
tor por sus poesías que por sus comentarios51, en el sentido de que ellas expresan 
mejor la belleza y el poder del misterio. Los testigos de los procesos y los biógra­
fos sanjuanistas refieren una especial comun icación divina vivida por el santo en 
la prisión de Toledo que iluminará su pedagogía espiritual, que hemos llamado 
«la experiencia pri mordial». Nos parece encontrar la huella clara de esta expe­
riencia52, en la misma poesía original, tal y como salió de la prisión . El análisis 
interno de los contenidos del poema nos lleva a confirmar la relación directa y 
próxima con aquella «experiencia» que encontramos en el testimonio cualificado 
de Francisca de la Madre de Dios. Encontramos las huellas nucleares de su expe­
riencia mística en los poemas CA 12-24, donde podríamos distinguir dos etapas: 
encuentro (CA 12-14) y fiesta del amor (CA 15-24). Descubrimos allí el núcleo de 
su experiencia primordial, que no habrá que perder de vista a lo largo de todo el 
proceso de elaboración y comentario que Juan va a hacer más adelante. En CA 
27-28 nos encontramos una reactualización de esa experiencia, que ha dejado 
una impronta indeleble en el alma de Juan y le comunica paz y gozo inefables, al 
lado de una primera reflexión implícita del autor, que expresa poéticamente su 
experiencia en línea redentora, según el estilo de la patrística antigua (CA 28). Las 
estrofas CA 25-26 y CA 29-31 expresan un fondo de inseguridad y temor ante los 
enemigos que, en el contexto vital de Juan podemos identificar con la situación 
difícil en la que aún se encuentra en la prisión de Toledo. El lugar privilegiado de 
la estrofa CA 16 en el poema original nos permite intuir que la relación con las 
carmelitas (unas «jóvenes que discurren al camino») forma parte de la experiencia 
mística que ha vivido el santo, como contexto esencial en el que ha madurado su 
propia existencia y su vocación carmeli tana. 

Asumiendo la nomenclatu ra de G. Durand podríamos defini r ya con el 
poema original el /maginario51 con el que Juan de la Cruz descifra los conoci­
mientos adquiridos sobre la vida espiritual como un gran camino de la Esposa 
en busca del Esposo divino, atravesando una naturaleza llena de seres anima­
dos e inanimados, de día y de noche, hasta alcanzar la presencia del Amado 
y unirse a Él. Una experiencia que parece completa y total en ciertos momen­
tos, pero que otras estrofas presentan con un talante no definitivo. Todos los 
elementos naturales y sensibles participan de este viaje interior del hombre 

s• Cf. H. U. VON BALTHASAR, Gloria. Una estética teológica. 3. Estilos laica /es, Encuentro (Ma­
drid '1987) p. 178. Y sin embargo, también los comentarios serán valiosos para hablar de lo inefable, 
con la conciencia de que sus explicaciones son apenas balbuceos de un misterio contemplado. 

s2 M. Ofilada estudia a Juan de la Cruz bajo las claves hermenéuticas de la experiencia y del 
conocimiento, puertas de acceso a su doctrina: cf. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido ex­
periencia/ del conocimiento de Dios. Claves para un acercamiento filosófico al santo Doctor, Monte 
Carmclo (Burgos 2002). 

" Es el conjunto de formas simbólicas y arquetipos con que el conocimiento humano descifra 
las estructuras de lo real, asignando claves simbólicas a las intuiciones sensibles: cf. C. DURAN O, La 
imaginación simbólica, Amorrortu (Buenos Aires 1971) p. 127-136. 

69 



hacia Dios. Pero el alma no va en solitario sino acompañada por otras que 
comparten experiencias y comunicaciones divinas. El símbolo esponsal ocupa 
el lugar central de la interpretación simbólica, aunque está acompañado de 
otras imágenes simbólicas diversas. 

3. COMPOSICIÓN DEL CA (39 EST.) Y COMENTARIO 

La terminación del Cántico EspirituafH 

Tras su venturosa salida de la prisión Juan será enviado a Andalucía donde 
parecía esta r más seguro de posibles persecuciones de los ca lzados. Estuvo 
primero siete meses y medio en el Calvario Uaén) y después es enviado a 
Baeza. Empieza a dirigir espi ritualmente a las carmelitas descalzas de Seas 
por encargo de Teresa de Jesús55

• Allí les lleva sus Canciones espirituales de la 
esposa. Las monjas empiezan a preguntarle el sentido de aquellas poesías tan 
hermosas, y Juan las complace elaborando una interpretación espirilual. Y va 
completando también el poema con nuevas estrofas. A los 31 poemas origina­
les Juan ha añadido 8 poemas más, que traemos a continuación y analizamos 
en sus contenidos: 

32. Escóndete, Carilla, En la estrofa 32 se pide al Ama- SILENCIO 
y mira con lu haz a las montañas, do ocultamiento, que mire las OCULTAMIENTO 
y no quieras decillo; montañas, guarde silencio y MIRADA DEL 
mas mira las compañas mire las acompañantes del alma AMADO: CA32 

de la que va por ínsulas extrañas. que va por ínsulas extrañas. 

33. La blanca palomica En la estrofa 33 se vuelve a ha- VUELVE LA 
al arca con el ramo se ha tornado blar de la paloma de CA 12, PALOMA 
y ya la tortolica identificándola con la paloma CON ÉXITO 
al socio deseado de Noé que vuelve al arca tras CA33 

en las riberas verdes ha hallado. encontrar pareja en 1,1 orilla. 

34. En soledad vivía, La estrofa 34 presenta con in- SOLEDAD 
y en soledad ha puesto ya su nido, sistente repetición un tema que ESENCIAL 
y en soledad la guía había aparecido en CA 1 4: la QUE GUIÓ AL 
a solas su querido, soledad del alma en la que le ALMA: CA 34 

también en soledad de amor herido. guió su Amado, también solo y 
herido de amor. 

s-< La composición del CA y la evolución al CB han sido muy estudiados por numerosos autores. 
Los resultados los recoge E. Pacho (cf. Bibliografía). Tienen interés especial sus ediciones críticas: CantA 
y CantB. Una síntesis de la elaboración del CA la encontramos en E. PACHO, Vértice de la poesía y 
de la mística. El Cántico Espiriwal de san Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1985) p. 13-40; cf. 
CantA p. 9-89. 

ss Teresa presenta a Juan de la Cruz con grandes elogios, como la persona ideal para dirigirlas: d. Cta 
a las Carmelitas Descalzas de Beas, octubre 1 578; d. Cta. a Ana de Jesús, nov. de 1578. 

70 



35. Gocémonos, Amado, 
y vámonos a ver en tu hermosura 
al monte 6 al collado 
do mana el agua pura; 
entremos más adentro en /a espesura. 

En la estrofa 35 invita el alma 

alborozada a su Esposo, al gozo 

del encuentro donde Él quiera, 

entrando en espesura. 

GRUPO 

ESTROFICO 

CON UNIDAD 
INTRÍNSECA: 

CA 35-38 

36. Y luego a /as subidas La estrofa 36 continúa el gozo, Es una invitación 

cavernas de /a piedra nos iremos, entrando en cavernas ocultas de la Amada al 

que están bien esconcliclas, y gustando en ellas mosto de Esposo a volver al 

y allí nos entraremos, granadas. gozo del encuen-

y el mosto de granadas gustaremos. tro en plenitud 

37. Allí me mostrarías En la estrofa 37 vuelve el térmi- ya experimentada 

aquello que mi alma pretendía, no ((allí», pero apunta ahora al antes. Se evocan 
y luego me ciarías futuro, esperando la repetición elementos ya co-

allí, tú, vicia mía, y fruición de un encuentro ya nocidos del autor: 

aquello que me diste el otro día: pasado. naturaleza hermo-
1------ ----- ---+------------l sa y serena y una 

38. El aspirar del aire, En la estrofa 38 se describe una llama sin pena. 

el canto de /a dulce Filomena, imagen bucólica de paz y armo-
e/ soto y su donaire, nía con aire, canto de ruise1ior, 

en la noche serena, naturaleza hermosa en una 

con //ama que consume y no da pena. noche serena, y con una llama 
consumidora y sin pena. 

39. Que nadie lo miraba, 
Aminadab tampoco parecía, 
y el cerco sosegaba, 
y la caballería 
a vista de las aguas descendía 

La estrofa 39 ofrece un silencio 

y una paz serenas, que relajan 

el ambiente, y sin nadie que 

mire, tampoco Aminadab (?). 

FINAL DE 

PAZ SERENA 

CA 39 

En un cierto momento, Ana de Jesús, que es la priora de Beas, y después en 

Granada, (a donde irá destinado también Juan a un monasterio masculino de la 
ciudad), le pide que haga un comentario completo por escrito de estos poemas. 

Este es el origen y el contexto del comentario a los poemas del Cántico Espiritual. 
Juan se lo entregará ya escrito en su primera versión (CA) en el año 1584, en 

Granada. El poema fue escrito bajo el impulso lírico y en el contexto de una ex­

periencia de Dios, pero la prosa tiene además otra motivación pedagógica, para 
ayudar a las carmeli tas a avanzar en el camino espiritual. Juan entrelaza en sus 
comentarios la explicación de los poemas con esquemas y materiales sobre espi­

ritualidad que él ha conocido y que utilizará para sus fines56• 

S6 Cristóbal Cuevas ha defendido la necesidad implícita de algunos poemas, entre ellos el Cán­
lico, por su misma naturaleza, de ser completados por una glosa que ilumine su contenido: cf. C. 
CUEVAS GARCÍA., «La li teratura, signo genérico. La literatura como signo de lo inefable: el género 
li terario de los escritos de San Juan de la Cruz», en MW., La literatura como signo, Playor (Madrid 
1981) p. 90-92. 

71 



Ante las nuevas estrofas que vienen a completar el CA podemos observar: 

- Las nuevas estrofas están perfectamente entroncadas, por temas, belleza y 
ritmo, con el conjunto anterior. El poeta no pierde inspiración. Podemos 
reunir las nuevas estrofas en dos grupos estróficos con cierta relación inter­
na: por un lado las tres estrofas CA 32-34 pueden formar un grupo, ya que 
la segunda y la tercera van unidas por el tema de la palomica, central en la 
33 y que aparece en la 34, mientras que esta última también se relaciona 
con la primera por el tema de la soledad y ocu ltamiento. Por otro lado ten­
dríamos las estrofas CA 35-39, donde las cuatro primeras tienen una cierta 
unidad de narración progresiva, mientras que la última sería una conclusión 
pacífica y sosegada del relato. 

- La estrofa 32 no deja de causar cierta sorpresa. Continuando la temática 
del CA, sin embargo, se requiere al Amado, a quien antes se pedía que se 
descubriese y se entregase, que ahora, en cambio, se esconda y guarde 
silencio. Corresponde, como ya sabemos, a una situación diferente de 
la del poema original. Ha cambiado el Sitz im lebem. Juan de la Cruz ya 
no está en prisión sino que habla a unas monjas carmelitas para iluminar 
su vida espiritual. En este nuevo ambiente la estrofa encaja bien y suena 
a una llamada a la soledad y al aislamiento con el Amado, conectando 
perfectamente con las dos estrofas posteriores, con las que formaría una 
unidad. Una duda surge sobre quiénes serán las compañas del alma. En 
el contexto del poema anterior podía referirse a «las jóvenes discurren al 
camino» de CA 16. Ello se ajustaría bien a las interlocutoras de sus nuevas 
estrofas. Así pudo haber sido en la redacción original de las tres estrofas 
sobre la soledad con el Amado, aunque no hay certeza de ello. 

- La estrofa 33 recoge la imagen de la paloma que ya había usado el san­
to en CA 12 y la usa para descri bir el éxito de su misión, a través de la 
imagen bíblica del Arca de Noé. Unida a esta estrofa, aunque cambia 
el tema, está la 34, porque en su segundo verso dice que «en soledad 
ha puesto ya su nido». Se refiere, por tanto, al mismo sujeto de la estro­
fa anterior, a la paloma, aunque en esta nueva estrofa se profund iza el 
tema de la soledad, como característica esencial del camino de la esposa, 
y también del amor del Esposo. Anteriormente dij imos que el alma no 
caminaba sola ante Dios sino que compartía experiencias con otras, las 
«jóvenes que discurren al camino» de CA 16. Aquí habla de la soledad 
en otro sentido57 • Las paradojas caracterizan el pensamiento simbólico 

57 Por un lado se da una soledad de cada persona ante Dios, indispensable en el camino hacia la 
unión. Pero esta soledad no excluye sino que se acompaña de experiencias convividas y compartidas 
con los hermanos en la comunidad de fe. La soledad del alma ante Dios es una espiritualidad personal 
vivída en comunidad cristiana eclesial. La espiritualidad esponsal tiene una importante dimensión 
comunitaria que excluye el individualismo espiritualista. Sobre la soledad del corazón: cf. BERNARDO 
DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares» en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 
1955), Serm. 40, n2 S, p. 282. 

72 



sanjuanista58• En el CA había ausencia inicial, pero llena de figuras en 
movimienlo: «pastores», «bosques», «espesuras», «los que vagan», aunque 
todos estos elementos no ayudaban demasiado en la busca del Amado. 
En CA 14, dentro de la experiencia del encuentro, aparece «la soledad 
sonora». Ciertamente, ya después no busca compañías y no aparece en 
«el ejido». Ahora, en CA 34 ha querido insistir aquí en la gran importancia 
de esta soledad del alma sola con el Esposo solo. La soledad y desnudez 
del alma es el espacio vacío que posibilita la llegada del Amado. 

- Las estrofas 35-38 marcan una unidad que nos devuelve a aquella expe­
riencia esencial de la unión de la que se había hablado en dos momentos 
anteriores del CA 12-24 y 27-28. Vuelven a aparecer aquí las expresiones 
«allí», que siempre aparecen al lado de los momentos culminantes del 
amor59: «y allí nos entraremos, y el mosto de granadas gustaremos. Allí 
me mostrarías aquello que mi alma pretendía y luego me darías, allí, tú, 
vida mía, aquello que me diste el otro día ... » (CA 36-37). Y aparece ahora 
otro término misterioso, «aquello», que hace referencia al deseo de vol­
ver a vivir una experiencia que se presenta como contemplación-visión 
(«me mostrarías aquello que mi alma pretendía») y como don («me darías 
aquello que me diste el otro día»). Se introducen, a continuación, unas 
imágenes que nos recuerdan aquella situación culminante del pasado («el 
soto y su donaire, en la noche serena»). Sin embargo aparecen otras imá­
genes con variantes («el aspirar del aire» ... Antes se había pedido al aus­
tro: «aspira por mi huerto», en CA 26) y otras imágenes nuevas: «el canto 
de la dulce filomena, las subidas cavernas ele la piedras, con llama que 
consume y no da penaé0. En conjunto podemos identificar, por la belleza 
y la profundidad del conjunto, una intuición poética que ha colocado al 
autor en situación de rememorar interiormente aquella rica experiencia 
interior que dio origen al Cántico, (quizás reproducirla de algún modo en 
la oración), de modo que la continuación no desmerece en absoluto a lo 
que ya teníamos. Solamente hay que remarcar que ahora el encuentro 
amoroso no se presenta como una experiencia acabada de realizar, sino 
como una invitación llena de Espíri tu a volver hacia aquella experiencia 
vivida en el pasado: gocémonos amado ... vámonos ... entremos, etc. Más 

.a Con una ambigüedad constitutiva abierta a lo trascendente que al mismo tiempo comunica y 
oculta (cf. M. LURKER, El mensaje de los símbolos, Herder (Barcelona 1992) p. 14), que se repite y va 
desvelándose ele mC1It iples modos y maneras, sin agotarse nunca, sin descifrarse completamente: cf. G. 
DURAND, La imaginación simbólica, o.c., p. 1 7). 

'" El adverbio «allf)) es una expresión que Juan va a usar en un sentido «técnico-místico>>, hacien­
do referencia al lugar de la comunicación divina. En este sentido aparece en las estrofas originales de 
Toledo (3 veces en CA 18, dos veces en CA 28), y luego vuelve a aparecer en las de nueva construcción 
posterior: una vez en CA 36, dos veces en CA 37. El adverbio aparecía también en Encima de lasCo­
rrientes 15, y en Entréme donde no supe 1. Y volverá a aparecer en el poema de la Noche, en la estrofa 
n2 6 (al/( quedó dormido 1 y yo le regalaba). 

60 La imagen de la llama parece continuación y variante del «fuego» del poema Encima de las 
corrientes. 

73 



propia, por tanto, de un camino pedagógico propuesto para un discipula­
do bien dispuesto61 . 

- Por último, el poema acaba (d. CA 39) en situación de paz serena y sosie­
go, sin nadie que amenace. Estamos ante una situación ya más definitiva, 
pero que se caracteriza por un apaciguamiento y sobriedad, lejana a todo 
triunfalismo. 

- Por tanto, encontramos una sustancial conexión y sintonía con el poema 
salido de la prisión. Algunos temas, como el de la soledad, se tocan ahora 
bajo perspectivas diferentes, lo cual apunta a un cambio de situación que, 
por otro lado, es evidente. La experiencia nuclear del poema, del pasado, 
se presenta ahora como invitación y como esperanza llena de certeza y 
augurio de bienes y deleites para un futuro indeterminado. 

Sabemos por el estudio crítico de las obras que Juan escribió las nuevas es­
trofas y sus comentarios entre 1578, en que salió de la cárcel y llegó a Andalucía, 
y 1584, en que entregó el CA con 39 estrofas comentadas por escrito a Ana de 
jesús. El testimonio fidedigno de Magdalena del Espíritu Santo, anteriormente ci­
tado, dice que las estrofas 32-34 pudieron ser escritas en la época en que el santo 
estaba de rector en Baeza62• Las estrofas 35-39 debieron ser escritas más bien en 
la época granadina del santo. Sin embargo, no cabe duda de que ambos grupos 
estróficos fueron escritos en relación con las carmelitas de Beas de Segura, a las 
cuales Juan tenía como misión de visitar y confesar con frecuencia, para lo cual se 
desplazaba desde su residencia, ya fuese del Calvario, de Baeza, o incluso desde 
Granada. Eu logio Pacho ha sugerido la relación de ambos grupos estróficos con 
algunas circunstancias concretas biográficas de relación de Juan con las carmelitas 
de Beas que tiene muchos visos de verosimilitud63 • 

En una ocasión que visita a sus predi lectas hijas de Beas, la cocinera, la inge­
nua Catalina de la Cruz, le preguntó al santo «que por qué, cuando ella pasaba 
por cerca de la balsa de agua que tenían en la huerta, las ranas que estaban fuera 
del agua, sintiendo ruido, se lanzaban en el agua y se escondían en lo hondo de 
la balsa». Al santo le hizo gracia la pregunta y le respondió: «que aquel era el lugar 
y centro donde tenían seguridad para no ser ofendidas y conservarse; y que así 
había de hacer ella, huir las criaturas e irse y zambullirse a lo hondo y centro que 
es Dios, escondiéndose en él»64 . Esta explicación recogida por el biógrafo antiguo 
Alonso, tiene su perfecta continuación en la explicación que el santo dará cuando 

61 La experiencia primordial y el conocimiento que se deriva de ella quedan fijados como meta 
simbólica del camino espiritual a la que el autor vuelve sus ojos posteriormente como propuesta peda­
gógica. El entramado simbólico se revive y actualiza como horizonte de sentido y plenitud que orienta 
e impulsa el movimiento. 

62 Incluye en esta época todas las estrofas, lo cual, para el resto de ellas, ha sido considerado 
inexacto con argumentos suficientes por E. Pacho: d. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus 
escritos, o.c., p. 188ss. Otra posibilidad fuera que todas las nuevas estrofas correspondan a Granada. 
Una cosa u otra no afectaría nuestras conclusiones. 

61 Cf. lb. 188-204. 
64 ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 284-285. 

74 



tenga que declarar, precisamente, esta estrofa 32. Podemos intu ir que todo el 
grupo estrófico se debe a una situación pedagógica semejante, porque habla del 
recogimiento y soledad, aunque en el centro se refiere plácidamente a la paloma 
que vuelve a casa con la misión cumplida. 

La datación y el lugar de las estrofas 35-39 cuentan con un testimon io aún 
más cualificado, el de la religiosa de Beas, M. Francisca de la Madre de Dios, que 
nos ofrece amplios detalles: 

Y asimismo, preguntándole un día (el santo) a esta testigo en qué traía la oración, 
le dijo que en mirar la hermosura de Dios y holgarse de que la tuviese. Y el santo se 
alegró tanto de esto, que por algunos días decía cosas muy levantadas que admiraban 
de la hermosura de Dios. Y así, llevado de este amor, hizo unas cinco canciones a 
este tiempo sobre esto, que comienzan: Gocémonos, Amado, y vámonos a ver en tu 
hermosura, etc. Y en todo mostraba haber en su pecho gran amor de Dios65. 

De lo que hemos dicho hasta aquí podemos deducir una consecuencia im­
portante. Si antes dijimos que en lo más profundo de la experiencia sanjuanista 
de Dios una misteriosa estrofa (CA 16) nos traía la presencia femenina al cora­
zón ele la mayor intimidad del alma y Dios, ahora nos volvemos a encontrar un 
dato ele naturaleza semejante: las carmelitas de Beas tuvieron una importancia 
fundamental para inspirar a Juan la culminación ele su poema y comentario del 
CA. Y sobre todo conviene resaltar que los mismos temas nuevos que aparecen 
provienen ele ellas, y Juan los ilumina y los desarrolla: la soledad, la hermosura de 

Dios, ele. Los temas enlazan perfectamente con el poema original, y aunque las 
tres primeras estrofas parecen no tener el dinamismo y la fuerza poética del prin­
cipio ello parece ser recuperado en las últimas, de gran belleza y energía. 

Si la poesía se ha considerado lengua materna del género humano e impulso 
comunicativo generador de nuevas formas expresivasGG, podemos considerar la 
obra sanjuanista como un valioso campo de investigación, donde la poesía y la ex­
plicación en prosa constituyen un primer mensaje transmitido, pero que funciona 
en sentido «dialógico». Ciertamente confluyen aquí la mística y la poesía67

, pero 
se añade un elemento peculiar de intercambio comunicativo ele reciprocidad in­
terpersonal (feed-back) que enriquece a lodos. 

Con el apoyo ele los estudios históricos de E. Pacho que sintetizan los datos 
biográficos, y en relación con el estudio de los textos mismos que realizamos, con­
sideramos probado que las carmelitas de Ávila, Beas, y también las de Granada, 
a cuya priora Ana de Jesús dedicará la obra del Cántico Espiritual, constituyeron 
el ambiente fundamental ele gestación y de acogida de la poesía sanjuanista del 

61 Dicho de Francisca de la Madre de Dios, BMC 14 p. 170-171; cf. ALONSO M. D., Vida, 
virtudes y milagros ... o.c., p. 287-288. 

64 cr. E. CASSIRER, Esenda y efecto del concepto de símbolo, FCE (México 1975), o.c., p. 106. 
1' 7 cr. G. DURAND, La imaginación simbólica, o.c., p. 155. 

75 



Cántico y su comentario posterior68
• Ellas consigu ieron hacer que el autor retoma­

se y concluyese su poesía de manera gen ial y obtuvieron de él la prim icia de un 
primer comentario global, que, aunque no agota su contenido, como él mismo 
dirá, será la pri mera huella de su labor pedagógica de espiritualidad esponsal. 
Estamos ante una conclusión de los datos obtenidos hasta el momento: las car­
melitas fueron para Juan una «ayuda adecuada» para que pud iese llevar a buen 
término la obra del Cántico. La espiritualidad esponsal sanjuan ista encuentra su 
ambiente adecuado en la relación del hombre con la mujer, evocándonos la ur­
dimbre simbólica de la esponsalidad, tal y como la encontramos en Gn 2,28: «No 
es bueno que el hombre esté solo. Voy a hacerle una ayuda adecuada». 

Una primera reflexión: el ambiente engendrador del CA 

Juan se encontró con un puñado de adelantadas seguidoras de Teresa de. 
Jesús, quien deseaba que sus hijas fueran esforzadas y dueñas de sí, valientes y 
emprendedoras (cf. C 7,96) en camino de autenticidad69 . Encontrarán en Juan 
el mejor pedagogo que sabrá darles el alimento que necesitan70 . Juan propone y 
suscita un camino amoroso radical de salida de uno mismo en busca del Amado, 
que es Dios-Amor: <<Andaban más las religiosas en Dios que en sí mismas, porque 
aquella fragua de amor que ardía en el santo, parecía siempre ardía en los cora­
zones de todas. Trataba con grande cu idado las almas y enseñábales a que todo el 
trato de las religiosas fuese en amor; y era tanto el cuidado que ponía en esto, que 

68 Aunque subrayamos la relación con las monjas no se niega su uso en la pedagogía con los 
frailes. La misma escritura de los originales del santo debió hacerse generalmente en los conventos 
masculinos del Calvario, Baeza y, sobre todo, en el de Granada. 

69 En una de las primeras visitas de Juan a Beas, poco después de salir de prisión, ocurrió un hecho 
significativo, que relata el P. Crisógono: «La priora, dando a la visita del maltrecho descalzo el aire de santa 
alegría tan característico de los locutorios de las hijas ele la madre Teresa, manda a dos monjas jóvenes, Lucía 
de San José y Francisca de la Madre de Dios, esta recién profesa, que consuelen a fray Juan cantando unas 
coplillas espirituales. Y en la penumbra del locutorio monji!, pequeño y enrejado, suena este cantar: «Quien 
no sabe ele penas 1 en este valle de dolores, 1 no sabe de cosas buenas, 1 ni ha gustado los amores, 1 pues 
penas es el traje de amadores». Fray Juan que, por su extremada debilidad física y más aún por su endiosa­
miento espiritual tiene que estar en un estado de aguda sensibilidad, se estremece hasta no poder soportar 
la emoción, y mientras con una mano se ase a una reja del locutorio, hace con la otra la señal ele que 
cese el canto que tanto le impresiona. No puede hablar. Las lágrimas brotan mansas y abundantes de sus 
ojos y se deslizan por sus mejillas pálidas. Se ase fuertemente con ambas manos a la reja y se queda inmóvil 
y silencioso. Así una hora. Cuando recobra su fuerza, habla de lo mucho que el Señor le ha dado a 
entender el valor del sufrimiento y pondera lo poco que se le ofrece sufrir por Dios. iY está consumidilo a 
fuerza de sufrimientos! Las monjas lo oyen con asombro y edificación». Encontramos en este texto la figura 
del autor del CA y el ambiente propicio en que desarrollará el sentido ele sus versos, de sintonía afectiva y 
espiritual con el santo: d. CRISÓGONO DE JESÚS, Vida y obras de san Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1 oa 
ecl. 1978) p. 155-156. 

70 Se reproduce el mismo ambiente que evoca el comentario de San Bernardo: «Todas [las 
doncellas y yo] correremos igualmente, todas correremos juntas, siendo yo excitada por el olor de tus 
ungüentos y ellas por mi ejemplo y exhortaciones, y así todas correremos al olor ele tus perfumes. La 
Esposa tiene, pues, imitadoras, así como ella lo es de Cristo; y por eso no dice correré, sino correremos 
(Ct 1,2)JJ: BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 21, n2 

9 p. 133. 

76 



en cualquier cosa que hacían, aunque fuese comer, beber, dormir o cosa semejantes, 
quería que se hiciese con deseos vivos y amor de Dios y por El»71 . 

Fue clave su relación con Teresa de Jesús, que enriqueció mutuamente a 
ambos72

• Juan se va a encontrar con una mujer en plena madurez espiritual y con 
profundas experiencias místicas que le enriquecerá profundamente. Por otro lado, 
las palabras de la santa nos ofrecen un retrato inequívoco de Juan73, cuyo testimo­
nio podríamos valorar más aún que los testimonios posteriores de los «procesos de 
bealificación», en los cuales siempre puede haber un tanto de idealización. Teresa 
recordará siempre a Juan como persona insustitu ible, porque «no he hallado en 
Castilla otro como él» {carta a Ana de Jesús)?" . La relación entre dos personas que 
buscan sólo la gloria de Dios ha preparado a ambos para poder vivir y expresar 
con madurez su experiencia de Dios, y realizar su misión carismática en la his­
toria75. No es casual que el encuentro de ambos, particularmente la convivencia 
mutua de aproximadamente cinco años en Ávila les preparara para la madurez 
espiritual (Teresa alcanza en Ávila la séptima morada, el matrimonio espiritual, 
precisamente con ocasión de una vivencia al lado de Juan). La reforma carmelita 
no hubiese sido ella misma sin esta comunión ínter-humana que ilumina la viven­
cia y la pedagogía de la entrada en la comunión intra-divina. Entre ambos santos se 
podría hablar de una mutua fecundación espiritual que va a dar lugar a uno de los 
mayores momentos de renovación de la espiritualidad cristiana a lo largo de toda 
su historia. 

Pero también hay que destacar el papel de Ana de Jesús, la destinataria de 
su Cántico Espiritual. En el prólogo del Cántico se insinúa que ella está al nivel 
de Juan, que ha superado la etapa de principiante, que escribe el libro por obe­
decerle76, y que sin conocer la teología escolástica, tiene el conocimiento de las 
experiencias místicas {d. CA pról 3). 

En cierta ocasión dice que Ana esta «enferma de amom77 identificándola con 
la voz del Cantar {d. Ct 2,5; 5,8) y, por tanto, está diciendo que ella es protago­
nista del Cántico Espiritual , aquella alma dibujada en el recorrido espiritual que 
allí aparece. Es lo mismo que, implícitamente, le está diciendo en la dedicatoria 

71 Dicho de María de la Cruz, BMC 25 p. 487. 
12 Rechazamos las posturas unívocas que hacen depender a uno de otro, como la de A. DONÁ­

ZAR, El hombre de las ínsulas extrañas, Monte Carmelo (Burgos 1 992) p. 1 51-163. 

·¡ Cf. T. ÁLVAREL, «la madre Teresa habla de fray Juan de la Cruz. Repertorio de textos teresia­
nos sobre el santo», en MW., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 401-459. 

74 Cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 282. 

'' El centro de la experiencia cristiana para ambos es la contemplación y participación en la vida 
de la Trinidad. Evidente en la obra de Teresa y también la de Juan de la Cruz, sobre todo en Romances, 
Cántico y Llama. 

11• Conviene recordar que Teresa de jesús escribió su obra principal, El Castillo interior o Las Moradas, por 
obediencia a Jerónimo Cradán, cannelita amadísimo por la santa. 

•• Cf. BERTOLDO l. DE SANTA ANA, Vida de la Madre Ana de jesús, coadjutora de Santa Teresa 
en la reforma del Carmelo y fundadora en Francia y Bélgica, Imprenta San José (Burgos 1901) vol 1, p. 
247. 

77 



del Cántico. El P. Crisógono recoge que en otra ocasión Juan d ijo de ella que era 
un serafín encarnado78• En el contexto de la misma obra podemos intuir lo que 
quiere decir al llamarla «serafín»: está diciendo implícitamente que ha recibido 
de ella gracias extraordinarias de conocimiento de D ios79• Las mismas gracias que 
le reconoce en el prólogo al asignarle el don del conocim iento místico y cuyos 
contenidos recogen las declaraciones de las canciones. 

Existen numerosos testimonios a favor de la santidad ele Ana de Jesús80. Ana 
ele San Bartolomé, secretaria de Santa Teresa, dijo que «era la religiosa tenida en 
España como la más perfecta por su caridad y su oración, superior a cualqu ier 
otra mujer»81

. El Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz, será dedicado a Ana de 
Jesús no por retórica, sino como expresión libre de intimidad y agradecimiento. 
Esta gran mujer será una de las principales continuadoras de la obra teresiana, que 
participa del alma de la fundadora y qu iere preservar el genuino espíritu en lucha 
con todos los obstácu los históricos, también dentro de la propia O rden. Es muy 
significativa la dedicatoria del prólogo por su contenido y porque expresa, no sólo 
la amistad y estimación que Juan le tiene, sino también, indudablemente, y como 
señalaba la primitiva biografía de Ángel Manrique, porque Juan está agradeciendo 
«lo mucho que recibía en ella de D ios»82. La dedicación a esta mujer de su obra 
fundamental es algo más que cortesía: es la personificación del núcleo de su vi­
vencia espiritual contemplada en los ojos de una mujer que Dios ha puesto frente 
a sí, y en la que Juan ve reflejadas sus experiencias más intimas de un ión con D ios. 
No creemos que sea posible alcanzar una «biografía definitiva» de Juan de la Cruz 
si no se recupera la memoria de Ana de jesús, sacándola ele la penumbra en la que 
las veleidades del tiempo la han arrinconado. Encontramos datos de una impor­
tante relación entre ambos, como aquella declaración de H ilario de San Agustín: 
«Como nuestro santo padre fray Juan de la Cruz la trató y confesó, no sé si siete 
años, me dijo (ella) que diversas veces le daba Dios a sentir y conocer el uno del 
otro lo que les pasaba en la oración, y cuando se veían, el uno se los manifestaba 
al otro, y hallaban era verdad»83. 

78 Cf. CRISÓGONO DE JESÚS, Vida y obras de San )uan de la Cruz, o.c., p. 109, nota 56 f; cf. 
SOEUR MARIE-ANNE DE JESUS, Anne de }esus. Fondatrice du Carmel en France et Belgique, Editions 
Lion de Juda (Burtin 1988) p. 70. 

79 En sus obras Juan explica cuál es la misión de los serafines: «la obra que hace aquel serafín, que 
verdaderamente es llagar y herir interiormente en el espíritu)) (LIS 2, 13). Lo dice en el contexto de una 
referencia implícita a Teresa de jesús, a quien Dios hirió por medio de un serafín (cf. LIS 2,12). En otro 
momento (cf. CB 7,5-1 O) Juan explica las heridas de amor y dice que el llagar y el morir lo causan las cria­
turas racionales que contemplan a Dios, y que pueden ser ángeles (por secretas inspiraciones) u hombres 
(por las verdades de la Escritura). Y en CS 7,8 añade: «Porque, en cuanto los ángeles me inspiran y los 
hombres de ti me enseñan, de ti más me enamoran, y así todos de amor más me llagan». 

80 Cf. SERTOLDO l. DE SANTA ANA, Vida de Madre Ana de jesús ... , o.c., vol 1, p. 30"1-309. 
6 ' Cf. lb. vol 2, p. 216. 
82 A. MANRIQUE, Vida de /a venerable madre Ana de Jesús, Lucas de Merbeeck (Bruselas 16321 

Libro 1'-" cap. VI p. 252. 

al Cf. CRISÓGONO DE JESÚS, Vida y obras de San Juan de la Cruz, o.c., p. 259, nota e; cf. SER­
TOLDO l. DE SANTA ANA, Vida de la Madre Ana de Jesús ... , o.c., vol 2, p. 348. Crisógono dice que 

78 



Personalmente creo que Ana y Juan intimaron en una profunda comunica­
ción de vida de dos seres privilegiados que, unidos al Señor, pueden entregarse 
mutua y totalmente, dentro del estado y la situación en que se encontraban, con 
la misión de llevar adelante el genuino espíritu teresiano en la vida carmelitana. 
Gracias a Dios, la historia se ha encargado de dejarnos claves suficientes para 
mostrar con claridad las líneas de una figura y una relación, a partir de <<Signos e 
indicios de una historia íntima compartida»84, gracias a los testimonios de terceros, 
que vienen a romper el enigmático silencio con que tanto Juan como Ana rodea­
ron su vida personal85

. Algunos problemas y disensiones en la Orden Descalza 
carmelitana86 han oscurecido el sentido de unas relaciones humanas que podrían 
aportar un importante mensaje para el hombre y la mujer de hoy. 

A lo largo de toda la vida de Juan de la Cruz encontramos una continua pre­
sencia femenina que va acogiendo, suscitando, y reclamando las aclaraciones de 
sus poesías y el sentido espiritual de las mismas. El diálogo y la relación con las 
carmelitas inspiraron el desarrollo de su obra, incluso de su poesía. El P. Andrés de 
la Encarnación se interrogaba sobre los misteriosos motivos que pudieron llevar a 
Juan de la Cruz a dejar inacabadas sus obras principales y a ded icarse a otras no 
tan necesarias67

• Se trata de un síntoma más de la situación paradójica e incom­
prensible en que se coloca la figura de Juan cuando desaparecen algunos elemen­
tos fundamentales de su contexto vital. Ciertamente que la empresa de elaborar 
un tratado como la Subida iba a reclamar de Juan más tiempo y dedicación ele lo 
que disponía. Pero tampoco habría que minusvalorar la constancia de los requeri­
mientos de dos mujeres, que pasarían por encima de la solicitud de sus hermanos 

este testimonio coincide plenamente con otro de Beatriz de la Concepción, compañera-secretaria de 
Ana de jesús en Francia y Bélgica, en su declaración. 

84 M. P. MANERO SOROLLA, «Ana de jesús y Juan de la Cruz: perfil de una relación a examen>>, 
en Bo/MenPel 70 (1994) p. 35. 

M Por parte de Ana son significativos los testimonios de Beatriz de la Concepción Zúñiga, (compañera 
ele Ana de jesús que se dedicó a promover su canonización, primero en Flandes, luego en España, con escaso 
éxito: d. BEATRIX DE LA CONCEPTION, Lettres choísies, présentées par Pierre Serouet, Desclée ele Brouwer, 
París 1967; d. E. PACHO, voz «Beatriz de la Concepción>> en DicSJC p. 218), Margarita de jesús Manrique, 
Marie ele la Trinité D'Hanivel. Algunos de ellos esperan su publicación, con el material para los procesos ele 
beatificación de Ana, tanto tiempo demorado, y no son fácilmente accesibles. Sobre la causa de beatificación 
ele Ana de )estiS: d. SERVAIS-MARIE DE SAINT-ANGE, La vénérable Arme de Jésus. Coadjulrice de Saínte Thé­
rese et Fondatríce du Carmel en rrance et en Belgique, Picard-Balon (Namur 1907) p. 223-225. 

"' Juan siempre sintonizó con las cannelitas y ellas querian proponerle para comisario general de ellas, 
con la oposición ele Doria y sus allegados: d. A. FORTES, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y declaraciones 
de los primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000), BMC 26 p. 226-227. Cuando Juan descubre 
cierta manipulación en contra de). Gracián y las carmelitas se opone a ello y, en último término, no desea asistir 
a las reuniones de la Consulta, donde ya no se le escucha (d. lb. p. 227-229). Juan «era arrojado a un rincón>>, 
tal y como había intuido y explicado a las carmelitas de Segovia: d. ALONSO M. 0., Vida, virtudes y milagros ... 
o.c., p. SQ0-501; d. Dicho de María de la Encamación, BMC 14 p. 218. Juan contemplaría, primero desde 
cargos ele responsabilidad, y después alejado ele ellos, las persecuciones de los responsables de la Orden contra 
defensoras del espíritu teresiano para las descalzas (en 1588 se iniciaban las dificultades para Ana de Jesús con 
la Consulta: d. A. FORTES, Actas de gobierno y declaraciones ... , o.c., p. 178). 

87 Cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia m(stica, Junta de Castilla y 
León (Valladolid 1991) p. 57-58. 

79 



masculinos de comunidad: Ana de Jesús y Ana de Peñalosa, a quien dedicará la 
Llama. Acertadamente resume l. Bengoechea: 

La mujer, que en Catalina Álvarez dio al mundo a Juan de Yepes, y en Teresa 
de Jesús salvó para el Carmelo a fray Juan de la Cruz y en las carmelitas descalzas 
descubrió al Padre y al Doctor, determinó finalmente en Ana de Peñalosa el destino 
último de los restos mortales del primer carmelita descalzo en su sepulcro-mausoleo 
de la ciudad de Segovia. Fue el signo providente de la mujer en la trayectoria hu­
mana desde la cuna hasta más allá de la tumba de este místico poeta de Casti lla y 
Andalucía88• 

Continuamos con un análisis completo de los tiempos verbales del poema 
del CA, que nos aportarán datos de interés para nuestra investigación. 

Análisis de los tiempos verbales en el poema del CA 

1. Pasado: te escondiste 
/me dejaste'salí!eras ido 

2. Condicional y presente: 
vierdesldecidle¡adolezco/peno/muero 

3. Futuro: iré/cogeré/temeré/pasaré 

4. Presente: decid 

5. Pasado: pasó/los dejó 

6. Futuro y presente: 
podrá sa narme//acaba/q u ieras/sa ben 

7. Presente: vagan/llagan/déjame mu­
riendo/quedan balbuciendo 

8. Presente: perseveras/vives/ 
mueras/recibes/concibes 

9. Pasado: has llagado/sanaste 
/has robado/dejaste/robaste 

1 O. Presente: apaga/basta/véante 
/eres/quiero tenellos 

11. Condicional y presente: formases//tengo 

BÚSQUEDA: CA 1-1 1 

Los tiempos verbales en pasado 
muestran la huella de una presencia 
divina conocida pero que está au­
sente (escondiste, dejaste). 

Los numerosos t iempos verbales en 
presente, predominantes, refieren 
situaciones de ansia, búsqueda, su­
frimiento, deseo. 

Los tiempos verbales en futuro anun­
cian una voluntad firme de búsqueda 
(iré, cogeré, etc.) y un horizonte de es­
peranza (podrás sanarme ... ). 

Dos formas verbales en condicio­
nal (CA 2.1 1) expresan inseguridad, 
al servicio de un anhelo y petición 
(vierdes, formases). 

88 l. BENGOECHEA, San Juan de la Cruz y la mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998) p. 50-51. Ana del 
Mercado y Peña losa, viuda benefactora de la fundación de Granada, fue dirigida espiritualmente por 
Juan de la Cruz, muy vinculada a él. Cuando Juan es trasladado como prior a Segovia, ella se va a vivir 
allá y colaborará con la nueva fundación con su patrimonio. Discípula íntima del maestro y destinata­
ria de diversas cartas suyas, consiguió el traslado de su cuerpo, una vez muerto en Úbeda en olor de 
santidad, hasta la iglesia carmelitana de Segovia, donde sería enterrada también ella con su marido. 
cr. OicSJC p. 1166-1167 

sq La futura estrofa CB 11 entronca bien en presente con CA 10: dcscubre/mátcme/mira/cura. 

80 



12. Presente: apártalos/voy/vuélvete/asoma/ 
toma 

13. Elipsis verbos de presente 

14. Elipsis verbos de presente: 
+ recrea/enamora 

15. Elipsis de verbos en presente 

16. Presente: discurren 

17. Pasado: bebí/salía/sabía/perdí 

18. Pasado: dio/enseñó/di/prometí 

19. Pasado y presente: ha empleado/guardo/ 
tengo/es 

20. Condicional, futuro y pasado: fuere vista/ 
cliréis/(estaba) anclando enamorada/hice/fui 
ganada 

21. Futuro: haremos 

22. Pasado: consideraste/mirástele/quedaste/ 
llagaste 

23. Pasado: mirabas/imprimían/ 
adamabas/merecían/vían 

24. Presente y pasado: despreciarme/ha­
llaste/ puedes mirarme/miraste/dejaste 

25. Presente: cogeclnos/está/hacemos/parezca 

26. Presente (S) y futuro (1): detente/ven/ 
recuerdas/ as pi ra/corran//pacerá 

27. Presente: ha entrado/reposa 

28. Pasado: fuiste/di/fuiste/fuera 

29. Elipsis de presente 

30. Presente: conjuro/cesen/toquéis/duerma 

31. Presente: perfuméa/morá/queráis 

32. Presente: escóndete/mira/quieras/mira/va 

33. Pasado: ha tornado/ha hallado 

34. Pasado y presente: vivía/ha puesto/guía 

ENCUENTRO PRIMORDIAL: 
CA 12-15 

Presencia exclusiva de tiempos pre­
sentes, algunos elípticos. 

FIESTA DEL AMOR: CA 16-24 

Los tiempos verbales en pasado, 
predominantes, hacen referencia, 
todos ellos, a la experiencia del en­
cuentro culminante ya ocurrido. 

Los tiempos verbales de presente y 
en futuro están en función de aquel 
pasado, aquella experiencia vivida 
que llena de bienes el presente (ya 
no guardo ganado, amar es mi ejer­
cicio) y augura un futuro hermoso de 
progreso (haremos las guirnaldas ... ). 

AYUDA Y PROTECCIÓN: CA 25-26 

Predominan tiempos verbales pre­
sentes que transmiten preocupación 
ante peligros que acechan la paz con­
seguida y reclama ayuda, aunque se 
mira al futuro con esperanza. 

ABRAZO ESPONSAL-REDENCIÓN: 
CA27-28 

Tiempos presentes y pasados. Se 
actualiza en presente la experiencia 
pasada. 

CONJURA ENEMIGOS: CA 29-31 

Tiempos presentes e imperativos ex­
presan la pugna por preservar los bienes 
recibidos ante las amenazas cercanas. 

SOLEDAD TRIUNFAL: CA 32-34 

Juego de tiempos presentes y pasa­
dos: los dos pretéritos perfectos de 
la estrofa central nos indican el éxito 
y final de la empresa. El pasado pri­
mordial vuelve a hacerse presente en 
interioridad personal. 

81 



35 . Presente: gocémonos/vámonos/entremos 

36. Futuro (3) y presente (1): iremos/ 
entraremos/están/gustaremos 

37. Condicional futuro y pasado: mostrarías/ 
pretendía /darías/diste 

38. Presente: consume/da 

39. Pasado: miraba/parecía/sosegaba/descendía 

INVITACIÓN AL GOZO-DELEITE 
PLENOS: CA 35-38 

Los tiempos pasados hacen referen­
cia a la experiencia primordial (aquello 
que me diste el otro día), el presente 
es invitación gozosa (gocémonos, en­
tremos) y los futuros apuntan a la pro­
mesa firme de plenitud (entraremos, 
gustaremos), aunque el condicional 
(mostrarías, darías) lo cifra en forma de 
esperanza que saciará los deseos del 
pasado. 

PAZ SERENA: CA 39 

Presencia exclusiva de tiempos 
pasados con sentido nuevo de ob­
jetivar la experiencia, mirándola a 
distancia. Las amenazas cercanas 
han desaparecido. 

A la luz de todo lo que dijimos anteriormente, el análisis de los tiempos ver­
bales en el poema original del CA apunta una vez más a una experiencia primor­
dial que podemos identificarla en la prisión de Toledo, que sirve a Juan de la Cruz 
como punto de referencia fundamental para hablar del tema de la unión esponsal 
del alma con Cristo-Esposo. Esta experiencia fundamental queda reflejada en las 
estrofas 12-15, que contienen una serie de tiempos verbales en temporalidad 
presente, en la que parece desaparecer la acción y el movimiento, lo cual queda 
expresado en la ausencia de verbos que quedan elípticos, pero que están mani­
festando una plenitud desconocida y misteriosa89. 

Cuando Juan de la Cruz entra en prisión ya había tenido anteriormente ex­
periencias de la presencia d ivi na y ello origina la dinámica de búsqueda en las 
primeras canciones. Pero en el núcleo del Cántico identificamos una experiencia 
que se produce durante el tiempo de la prisión y que ejerce un papel fundamental 
en el fondo del poema, identificada en CA 12-15. Incluso en aquellos momentos 
en que se desarrolla ampliamente la experiencia de la unión, en lo que hemos 
llamado la «fiesta del amor» (CA 16-24), o en la «invitación al gozo y al deleite 
plenos» (CA 35-38) los tiempos verbales pasados van remitiendo a aquella expe­
riencia primordial, de la cual parecen irse alimentando, en una vivencia de cierta 
lucha y oposición, que se manifiesta en CA 25-26 y CA 29-31 y que conduce a 
paz serena en CA 32-34 y CA 39. Hay una nueva experiencia de unión plena en 

69 Aquí el poeta «sufre» y «COmunica» la relampagueante iluminación intuitiva de una realidad 
trascendente e inefable que violenla el lenguaje, deleniendo la acción, y mostrando un mosaico de 
imágenes simbólicas que traslucen la experiencia mfslica. Una concatenación de elementos naturales 
se ofrecen «como un reflejo de la misma unidad divina»: d. R. GUÉNON, Sfmbolos fundamentales de 
la ciencia sagrada, Paidós (Barcelona 1995) p. 19. 

82 



CA 27-28, donde sin embargo, no se explica demasiado el contenido de la ex­
periencia como tal {cosa que sí se hacía, en cierto sentido poético e inefable, en 
CA 13-15), sino que más bien se expresa una plenitud de la unión {CA 27) y una 
interpretación explícitamente enfocada en sentido teológico cristiano {CA 28: la 
redención cristiana en el «árbol de la cruz»). La experiencia del CA 27-28 puede 
responder a dos circunstancias diferentes: puede ser una reactualización de la 
experiencia primord ial re-vivida, que confirma al alma en la plenitud de la un ión, 
o también podría ser una mirada contemplativa sobre la misma, descubriendo su 
d imensión teológica y su profundo alcance. 

Una visión de conjunto de los tiempos verbales nos lleva a descubrir que los 
tiempos pasados hacen siempre referencia a la experiencia de una presencia del 
Amado, al encuentro con Él, ya sea reclamada con ansia en las primeras estrofas o 
contemplada con satisfacción después. Parece que el autor ha borrado de su me­
moria todo aquello que no le hable de Dios. Los tiempos de futuro, nos presentan, 
por un lado, voluntad firme de avanzar e ir adelante, ya sea desde situaciones 
difíciles o desde una paz estable, y por otro lado, la promesa de bienes esperados: 
el futuro manifiesta siempre esperanza y deseo dirigido hacia lo alto. Esto ocurre, 
dentro del texto, tanto antes corno después del encuentro primordial. En el futuro 
no aparece el temor. El temor y las dificultades sólo están en el presente: ni se 
contemplan en el futuro ni se recuerdan en el pasado. También el presente es lu­
gar de intimidad gozosa, ciertamente, pero siempre está en tensión con el pasado, 
del cual se alimenta, y con el futuro, al cual tiende. El presente es el ámbito de la 
lucha de la fe, donde se dan las ansias de amor y las pruebas cotidianas90. 

Llama la atención que la estrofa final acabe con versos en tiempo pasado, 
y ello parece romper con la misma dinámica del poema que parecía reclamar el 
tiempo presente en paz completa. Entendernos este cambio por el siguiente moti­
vo. Juan asume la intención de terminar el poema. Para hacerlo ha de salir del am­
biente poético-expresivo-místico de las últimas estrofas y ha de mirar la situación 
con un cierto alejamiento y objetividad, que le hace percibir la experiencia desde 
fuera y presentarla en pasado. Al final, concluyendo, se presenta todo el poema 
como una un idad de experiencia realizada, que ocurrió en un pasado concreto y 
que se convierte en invitación para otros. Esta ruptura de la dinámica del poema 
no deja de ejercer un cierto efecto turbador y dinámico, no exento de misterio. 
Muy propio para el final de un poema rnístico91 . El final del poema en pasado 

'X> No es cierto que Juan de la Cruz sea un autor que se escape de la historia y sus condiciona­
mientos, como se1iala A. Donázar (cf. San Juan de la Cruz y el Verbo encarnado, Ediciones El Carmen, 
Vitoria 1998). Nadie como él sufrió las dificultades y persecuciones en su vida histórica y supo enfren­
tarse a ellas dejando una estela de luz y paz entre sus contemporáneos. Ni la cárcel de Toledo ni las 
dificultades de sus últimos años le roban la paz. Y precisamente es su obra la que nos transmite la clave 
de la estabilidad interior que los testimonios históricos confirman: la sinceridad del camino hacia la 
unión con Dios ilumina el camino, da sus frutos en la unión experimentada y alienta la esperanza de 
la gloria en medio del dolor y de las oscuridades del proceso. 

9• Se trata de una estrofa «antidimática» que rompe el ritmo y resulta enigmática, provocando 
atención y desconcierto en la conclusión del poema: cf. X. PIKAZA, El Cántico Espiriwal de san Juan de 
la Cruz. Poesía. Biblia. Teologfa, Paulinas (Madrid 1992) p. 398-401 . 

83 



parece sugerirnos que el relato está acabado y que ahora empieza otro presente 
donde se puede escuchar la misma vibración mística inefable: el presente del 
lector, invitado a otra experiencia, siempre nueva y esencial. 

Tengamos en cuenta que hasta aquí hemos ido anal izando todos los poe­
mas, pero no hemos usado todavía las interpretaciones que el mismo Juan les va 
a ir dando. La finalidad ha sido recoger la génesis redaccional del proceso, para 
poder d istingu ir y deslindar las posibles modificaciones del sentido a lo largo 
del mismo. Es sabido que Juan, escri tos los poemas, va a dar la expl icación de 
todos ellos. 

Ahora vamos a establecer en una serie de puntos lo que las explicaciones de 
Juan añaden o modifican a esta explicación in icial que nosotros hemos recogido, 
partiendo de los datos in iciales del poema y de sus circunstancias biográficas. 

Esquema del CA y visión global. Poema y comentario 

Partimos de un esquema resumido y global de todo el Cántico Espiritual en 
su primera redacción en función de sus contenidos, un iendo las estrofas de la 
prisión y las escri tas a continuación. Para ello hemos reagrupado y simplificado los 
esquemas anteriores. Quedaría así: 

PARTE ESTROFAS TEMA 

1. 1-11 Búsqueda del Amado 

2. 12-15 Encuentro de los Amantes-Desposorio espiritual 

3. 16-26 Fiesta nupcial. Conciencia de bienes y peligros 

4. 27-31 Matrimonio espiritual. Conjuro a enemigos 

5. 32-34 Intimidad de los esposos 

6. 35-39 Invitación al gozo en plenitud esponsal9 ' 

Todo el conjunto del poema queda brillantemente un ificado, sin fisuras que 
denoten su distinto origen y diversas situaciones. Los estudios crít ico-históricos 
datan la mayoría de los comentarios en el período granadino, aunque el santo ha­
cía tiempo que ya iba explicando los poemas y pudiera traer ya elaborada alguna 
explicación parcial de alguna estrofa o grupo estrófico92

• 

Juan de la ·c ruz asume en el conjunto de la interpretación que da en sus 
comentarios al poema el estilo exegético origen iano de interpretación del Cantar 
de los Cantares, donde el relato pastoril amoroso se transforma en un drama espi­
ritual del alma-esposa con Cristo-Esposo, y donde todos los elementos narrativos 

9 ' F. Ruiz define esta última parte como «Deseos y vislumbres de gloria», atendiendo al sen-
tido que aporta el autor en la declaración (cf. F. RUIZ, Introducción a san Juan de la Cruz. El hombre, 
los escritos, el sistema, BAC (Madrid 1968) p. 226-229). Comparando su esquema con el nuestro se 
remarcan diferencias importantes, como la colocación de la estrofa CA 16 en grupos distintos. 

91 Cf. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 204-228 

84 



del poema van adqu iriendo un sentido espiritual, al hilo de un discurso en el que 
se va trenzando la vida espiritual como búsqueda amorosa del Amado divino, 
concluyendo con la unión, con todos los goces y regalos que comporta. 

Las declaraciones sanjuanistas a los poemas siguen esencialmente la interpreta­
ción espiritual extraída del poema prevaleciendo un sentido del símbolo esponsal en 
clave personal, en línea con el título original (Canciones entre el alma y el esposo): la 
relación del alma-esposa con Cristo-Esposo. Ciertamente Juan conoce la interpreta­
ción comunitaria y eclesial del símbolo que aparecía en otra obra escrita en la prisión 
de Toledo, los Romances, y hallamos huella de ella en algunos momentos, por ejem­
plo, en CA 21,6 donde se refiere a la Iglesia-Esposa, pero este comentario resulta una 
isla en el conjunto de todo el poema y, continua la interpretación individual. 

Todo el imaginario simbólico del poema se completa y desarrolla en el co­
mentario, pero también sufre un proceso de alegorización, siguiendo el estilo 
patrístico93 , que hoy nos puede parecer arbitrario o poco adecuado, pero que 
conviene contextualizar en su época. 

El sentido general que en el texto literal era una búsqueda y un viaje en 
medio de la naturaleza y atravesando misteriosos ambientes de estilo oriental de 
la amada en busca del amado, se ha transformado en la declaración en un viaje 
interior, puramente espiritual, donde lo exterior parece ir perdiendo importancia 
progresivamente. Ello conduce el drama hacia el interior del alma, donde se en­
cuentra el Amado oculto y donde, finalmente, puede hallarlo. Hay un proceso y 
un recorrido hacia la unión, que ha de combatir enemigos, muchos de ellos en la 
propia interioridad de la persona y en sus mismas potencias. El universo físico ha 
dado paso a un universo simbólico94, generando un relato mítico95 que revela a los 
iniciados los senderos y las etapas del cam ino espiritual. 

El alma, herida de amor, sale a buscar a Dios, ha de <<Salir de las cosas» para 
buscar a un Esposo divino esquivo, que se esconde en el fondo de sí misma. Envía 
mensajeros y sus deseos, afectos y gemidos buscan al Amado. Padece en enten­
dimiento, voluntad y memoria. Pero tiene una firme resolución de buscarlo con 
virtudes asumiendo penitencias y mortificaciones, sin distraerse con las criaturas y 
sin miedo a los enemigos del alma: el mundo, el demonio y la carne96• Pregunta 
a las criaturas, racionales e irracionales, que muestran huellas de la belleza del 
Amado y hablan de él, pero nada satisface al alma si no es el Esposo y aumentan 
las heridas del amor que hacen insufrible la vida. El alma sólo tiene ojos para el 
Esposo divino. La fuente de la fe es la que ha de conducir hasta el Amado y este 
viene a ella, con cierto sufrimiento en el primer momento del encuentro, pero 

'H Cf. M. DIEGO SÁNCIIEZ, «La herencia patrfstica de Juan de la CruZ>l, en MW., Experiencia 
y pensamiento ... o.c., p. 91-92. 

,. Cf. E. CASSIRER, Anuopología filosófica. lntroelucción a una filosofía de la cultura, FCE (México 
p. 47. 

q, Con el sentido que le da C. DURAND, Las estructuras antropológicas de lo imaginario, Taurus 
(Madrid 1982) p. 56. 

"" La doctrina clásica de los enemigos del alma que aparece en espirituales: d. AGUSTÍN DE 
HIPONA, Confesiones, libro X cap. 30, 41, BAC minor (Madrid 1988) p. 346-347. 

85 



después llenando de gozo y regalos al alma, con deleite e inteligencia. Aunque al 
principio aún aparecen dificultades y enemigos que el alma teme, serán conjurados 
por el Esposo y alcanzará el alma la paz completa, con virtudes fuertes y amor per­
fecto que le hace igualarse al Amado y transformarse en Él, gracias al Espíritu Santo. 
El proceso del encuentro primero hasta la unión plena pasa por el desposorio y 
conduce al matrimonio, que es la meta final. En el matrimon io espiritual del alma 
con Cristo está la huella de la Redención, obrada en el árbol de la Cruz, que permite 
la vuelta al Paraíso, con un hombre redimido en todas sus potencias y capacidades. 
Comunica Dios su amor y sus secretos y regala su gloria al alma, que goza de la fi lia­
ción d ivina. Realiza su pretensión de igualdad de amor con Dios, capacitada por el 
E. S. que la transforma. El alma recibe la primicia de la gloria que tenía predestinada, 
asignada «en el principio», y que verá en plenitud en la otra vida, el «Otro día» de la 
eternidad de Dios, en la consumación escatológica. 

Conviene subrayar que el momento mismo de la revelación del Esposo que­
da implícito en el espacio intermedio entre las estrofas CA 12 y CA 13, pero no 
es relatado en sí mismo, sino más bien a través de sus frutos en el alma, que es lo 
que Juan de la Cruz comunica a partir de CA 13. El encuentro parece no poder ser 
descrito en sí mismo, sus efectos en el alma sí. Tanto el poema como el comenta­
rio respetan dicho misterio97. 

Juan tiene una gran tendencia alegorizante de hacer pasar los símbolos pri­
mordiales de los que parte, a una explicación concreta de todos los elementos, 
atribuyéndoles sentidos d iversos según las distintas circunstancias: el ciervo es 
Dios, los pastores son los apetitos, o también son los ángeles, los montes y riberas 
son virtudes y mortificaciones (CA 3) pero también pueden ser excesos y desequi­
librios de las potencias (CA 29), las flores primero son distracciones (CA 3), pero 
después son virtudes del alma (CA 21.25-26), las fieras son el mundo, los fuertes 
son el demonio y las fronteras son la carne (CA 3), etc. Además, Juan va remitien­
do los elementos poéticos en los que vertió su experiencia mística en Toledo a 
cauces pedagógicos espirituales, como los tres enemigos del alma, las tres poten­
cias del hombre, etc., de un modo bastante libre que, incluso, en ocasiones nos 
puede parecer arbitrario. En este proceso de traslado de significados se produce 
necesariamente una cierta pérdida de su riqueza original, pero al mismo tiempo, 
hay que valorar la primera interpretación autorizada realizada por el mismo autor 
de sus poemas, lo cual tiene también una gran importancia. Entran en juego nue­
vos elementos de pedagogía y de teología espiritual que se ponen al servicio de la 
interpretación pero que también están condicionando fuertemente su sign ificado: 
los estados de la vida espiritual (principiantes, aprovechados y perfectos)98, las 

97 Para encontrar una descripción de su experiencia mística (al estilo de las descripciones tere­
sianas) tenemos que acudir a los testigos, como el ya citado de Francisca de la Madre de Dios: cf. cap. 
22, nota 25. 

98 Un estudio clásico sobre los estados de la vida espiritual en la tradición cristiana: cf. R. P. 
CARRICOU-LACRANCE, Las tres edades de la vida interior, Palabra (Madricl8a 1999). 

86 



virtudes teologales (fe, esperanza y caridad)99, las potencias del alma (inteligencia, 
memoria y voluntad). Aparecen otros con escasa influencia en el contenido, como 
los dones del Espíritu Santo o los grados del amor (d. CA 17,2). 

Se aclaran con la explicación de Juan algunos elementos oscuros del poe­
ma. La fuente cristalina que prepara el encuentro resulta ser la experiencia de la 
fe, como camino hacia Dios. Las mágicas y espléndidas imágenes y sensaciones 
vinculadas al encuentro con el Amado resu ltan ser espléndidas comun icaciones 
divinas que llenan de gozo, conocimiento y amor al alma y le hacen contemplar 
visiones de una naturaleza transfigurada y divinizada. La figura ele Aminadab de 
CA 39 se interpreta claramente como el demonio. 

Juan mantiene la interpretación que ya expusimos sobre la presencia de 
las doncellas en CA 16. Comentando el verso «las jóvenes discurren al camino» 
dice: «Es a saber: las almas devotas, con fuerzas de juventud, recibidas de la 
suavidad de tu huella, discurren, esto es, corren por muchas partes y de muchas 
maneras (que eso quiere decir discurrir) cada una por la parte y suerte que Dios 
la da de espíritu y estado, con muchas diferencias de ejercicios y obras espiri­
tuales, al camino de la vida eterna que es la perfección evangélica, por la cual 
encuentran con el Amado en unión de amor después de la desnudez de espíritu 
y de todas las cosas» (CA 16,3). Por tanto, confirma nuestra interpretación de 
que en el más profundo seno de la experiencia mística Juan no está solo, sino 
que le acompañan almas devotas que caminan hacia Dios «por muchas partes 
y de muchas maneras». 

La interpretación que habíamos realizado sobre la culminación del momento 
de la unión en momentos concretos vividos se acepta en las declaraciones del 
CA y se apunta a una dimensión doble en esta vida y en la otra tras la muerte, en 
gloria. Ambas dimensiones de este encuentro son asumidas y coexisten. Llama la 
atención la afirmación sanjuanista de lo mucho que aún en esta vida se pueda 
alcanzar de esta plenitud, aunque del todo sólo será en la otra (d. CA 35-38). 
Sorprenden las alusiones a los misterios de la Encarnación que explica a partir de 
«las cavernas de la piedra» 100

. Impresiona la altura de la divinización 101 a la que 
el alma se dice que ha sido convocada y las extraordinarias experiencias de esta 

"" Sobre la importancia ele las virtudes teologales y su función en la doctrina sanjuanista: cf. F. 
RUIZ, Introducción a san Juan ele la Cruz ... o.c., p. 443-474. También insiste en la ¡mportancia de las 
virtudes teologales para ascender por la teología mística más allá de la teología discursiva J. CERSON, 
Teología Mística. Prima versione italiana commentata con testo latino a fronte a cura di Marco Vannini, 
Edizione Paoline (Milano 1992) p. 327. 

100 El símbolo de la caverna es de origen platónico, pero también aparece en Orígenes, y sobre 
todo, en Cregorio de Nisa para aludir al misterio de la cueva de Belén o de la encarnación del Verbo: 
cf. CRECORIO DE N ISA, Semillas de contemplación (Homilías sobre el Cantar de los Cantares. Vida de 
Moisés), BAC (Madrid 2001) p. XIX. 

w1 Que contin(M la concepción espiritual del hombre está llamado a la divinización y cuyo 
progreso espiritual está en función de este misterio, para llegar a ser «Capaces de Dios»: ORÍGENES, 
Homilías sobre e/ Éxoclo, Ciudad Nueva (Madrid 1992) p. 171; cf. 168-174. 

87 



unión, en relación con las personas de la Trinidad y movida por el Espíritu Santo. 
La dimensión escatológica propia del pensamiento simbólico cristiano aparece 
con fuerza102• 

El poema se iniciaba preguntando por el lugar donde el Amado se ocultaba: 
«Adónde te escondiste amado». Diversas estrofas, y sus respectivos comentarios, 
parecen responder a esta pregunta: son CA 17-18, CA 27-28 y CA 36. En CA 17-
18 el Amado se entrega a la amada en la interior bodega. En CA 27-28 ambos se 
encuentran en el huerto deseado, bajo el manzano. En CA 36 el alma pide reen­
contrarse de nuevo con el Esposo en las subidas cavernas de la piedra . Aunque 
también podíamos decir que «el lecho florido»103 de CA 1 S, justo a continuación 
de la explosión simbólica de CA 13-14 representa el mismo lugar donde el Amado 
vuelve a manifestarse en plenitud ante la Esposa. Todos estos símbolos se ponen al 
servicio de la simbología esponsal en el desarrollo del Cántico. 

Las incoherencias del CA 

Para caracterizar propiamente el camino esponsal aparecen términos nuevos, 
lomados del rito social del matrimonio, y establecidos como etapas del camino 
hacia la unión, el desposorio y el matrimonio espiritual, a parlir de los cuales se 
pretende hacer una categorización y estructuración del proceso. Ello va a resul­
tar problemático por una cierta ambigüedad con la que se usan los términos. En 
el conjunto de la redacción completa de los comentarios estróficos del CA nos 
encontramos con algunos detalles e incongruencias que denotan su original y 
variada composición, y la adaptación ele un impulso míslico-poético original al 
esquema más estructurado y estricto de un programa espiriluaJl().l. 

En la estructuración global del CA, las primeras estrofas se mueven en torno al 
binomio «ausencia-presencia», pero a partir de la estrofa n2 13 hasta el final se da 
un nuevo binomio orientador del dinamismo espiritual definido por «desposorio­
matrimonio». El símbolo esponsal concretado en esta doble etapa del ri to social 
del matrimonio pasa a constituirse como eje central del CA. Todo el poema se 
halla recorrido, sin embargo, por otro gran eje dinámico, que estaría definido por 
la lucha contra los enemigos y la tendencia hacia la unión. El binomio «presencia­
ausencia» es más claro, mientras que «desposorio-matrimonio» presenta impre­
cisiones y ambigüedades persistentes que, si bien no tenían mayor importancia 
en la originalida<;l expresiva de un poema, sin embargo, al pasarlo a generar una 
doctrina espiritual van a crear complejidades y dudas. 

102 la tensión escatológica que encontramos en el NT aparece en el Cántico. En relación con la 
<<experiencia primordial», se subrayan mucho los elementos de escatología realizada. 

10) El <decho» es símbolo del amor en la Edad Media, identificado con la litera de Salomón del 
Cantar, y donde Salomón es figura de Cristo: d. G. TAVARD, )ean de la Croix, poete mystique, Cer( 
(París 1987) p. 68. Para Orígenes, el lecho es el cuerpo del alma, donde viene el Verbo (d. ORÍGENES, 
Comentario al Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva, Madrid 1986, p. 194), y cuerpo de Cristo, que 
es lecho del alma con el Verbo (lb. p. 196). 

Este tema está muy trabajado en las obras de [. Pacho (p.e. CaniA) y aquí sólo traemos un 
breve resumen, poniéndolo en relación con los temas que vamos investigando. 

88 



En CA 1,1 nos encontramos la tensión escatológica de un alma que ansía salir 
de la carne para unirse con su Amado. Sin embargo, un poco más adelante, en 
CA 2,1 nos encontramos con un cambio de perspectiva, donde ya no se busca al 
Amado en la otra vida sino que se le va buscando en esta, a través de mediadores. 
Se da, por tanto, como una doble perspectiva, una más escatológica, y la otra 
más real, histórica. En el CA va a predominar esta segunda perspectiva, donde la 
búsqueda y el encuentro con el Amado se van a realizar en medio de esta vida 
mortal, sabiendo sin embargo, que sólo después en la gloria se conseguirá una 
realización plena y definitiva. Las estrofas 35-39 alimentan mucho los elementos 
de plenitud vivida en la historia105• Al final parece que ya no predomina tanto el 
<<Ver a Dios fuera de la carne» de CA 1 sino más bien la clara y esencial visión de 
Dios aquí. Para profundizar esta dimensión Juan usa algunos elementos como la 
pureza bautismal, la vuelta a la inocencia de Adán, con lo cual define el «aquello» 
para lo cual D ios predestinó al alma, etc. 

En CA 13-14, 1 se habla ya del desposorio espiritual como alto estado de 
unión. A lo largo de la explicación estrófica se distingue entre la celebración del 
día del desposorio (en este dichoso día) y el estado subsiguiente (estado de paz 
y deleite y de suavidad de amor). Y añade que en tal estado concluye todas las 
penas y ansias anteriores. Se está atribuyendo aquí al desposorio espiritual carac­
terísticas muy elevadas que parecen sobrepasar tal estado y corresponderían a un 
estado superior, el del matrimonio espiritual. El mismo autor parece percibirlo de 
alguna manera cuando en el párrafo siguiente añade que «en estas dos canciones 
se contiene lo más que Dios suele comunicar a este tiempo a un alma». Siguiendo 
el proceso de génesis literaria del poema, podemos intuir cómo Juan reconoce en 
aquellas estrofas la gracia especial de la prisión de Toledo con toda la intensidad y 
riqueza, y con tales connotaciones la está «declarando». En las estrofas siguientes 
continúa hablando de este alto estado de la unión tan cualificado, que alcanza 
un momento culminante en el CA 17, en la interior bodega, donde habla de 
matrimonio. A continuación, en la estrofa CA 18, la Esposa da su respuesta: «allí 
le prometí ele ser su esposa», y se vuelve a hablar de desposorio, manteniendo la 
terminología, pero con elevado contenido que sobrepasa tal estado y claramente 
corresponde al matrimonio. En CA 25-26 se baja el tono de la plen itud anterior, 
aparecen las raposas que amenazan la viña florecida del amor y hay que alejar el 
viento seco y convocar el viento fresco del espíritu para renovar el camino, prote­
gido de enemigos. El ambiente, por tanto, es distinto a la plenitud anunciada para 
este momento, y proyecta los problemas de una realidad no tan definitiva. 

En CA 27,2 se concreta el matrimonio como paz definitiva y el más alto 
estado al que se puede llegar, pero además el autor, en este punto se atreve a 

10; Llama la atención que estas estrofas, escritas lejos de la experiencia primordial de Toledo, 
en el contexto de las carmelitas de Beas, insista tanto en la actualidad de la realización de los bienes 
prometidos. Intuimos que el ambiente de Beas propicia el recuerdo actualizado ele la experiencia 
primordial, desarrollando su contenido e insistiendo en la posibilidad de unas vivencias extraordinarias 
de comunión divina dentro de la historia. 

89 



hacer una clasificación global de todo el proceso espiritual a partir de todas las 
canciones: 

- trabajos y amarguras de la mortificación: estrofas 1-5. 
- penas y estrechos de amor: estrofas 6-12. 
- desposorio espiritual: estrofas 13-26. 
- matrimonio espiritual: estrofas 27-39. 

Sin embargo, esta primera clasificación de Juan, tampoco acaba de definir 
cumplidamente la situación actual del conjunto de los poemas comentados, y 
poco después, al declarar las estrofas de CA 29-31, se presenta una situación es­
piritual que no corresponde a la paz imperturbable del matrimonio que se había 
anunciado anteriormente, con enemigos y peligros que hay que conjurar y con 
perturbaciones que conviene evitar de las potencias y las pasiones del alma, etc. 
El mismo autor al completar la redacción segu ida de los textos, advierte la incon­
gruencia y por eso ha de justificar su posición en CA 31 ,6. Implícitamente está 
señalando que la posición de este texto no es la adecuada dentro de la obra. Lo 
mismo podríamos decir de todo el grupo estrófico 29-31. Y tampoco se ajusta 
bien al esquema el otro grupo ya citado de CA 25-26. 

Estas incoherencias del conten ido del CA, que no se acaba de ajustar perfec­
tamente a los mismos esquemas espirituales que el autor qu iere implantar en esta 
obra, debieron constituir una motivación fundamental de la nueva redacción del 
CB. Los cambios de ordenación estrófica responden a la intención clarificadora de 
la doctrina del desposorio-matrimonio espiritual. 

4. DEL CA AL CB: NOVEDADES DE LA VERSIÓN DEFINITIVAHJ6 

Juan de la Cruz ha entregado el CA a Ana de Jesús el año 1584. Seguramente 
ese año Juan ya había iniciado la Subida, a instancias de sus hermanos carmelitas 
del Calvario. Pero la reflexión de la Subida no parecía haber interferido el desarro­
llo del CA, sino que han seguido caminos paralelos107 • Pocos años después comen­
zará a correr otra versión diferente del Cántico Espiritual que vamos a denominar 

106 Un buen sobre la evolución del CA al CB lo tenemos en CantB p. 77-320. 
107 El CA servía para i luminar a personas avanzadas en la vida espiritual (CA, pról.). La Subida, 

en cambio, según anuncia expresamente el subtítulo que se le ha colocado, «da avisos y doctrina, 
así a los principiantes como a los aprovechados». Frente a las 2 ocasiones en que aparece el término 
«principiantes» en el CA para señalar en el prólogo que no se dirige a ellos, la palabra aparece, signifi­
cativamente, en 12 ocasiones en la Subida, y en 20 ocasiones en la Noche, y también en 3 ocasiones 
nuevas en el CB. Y todas estas ocasiones, excepto las 2 del CA usan el término en sentido positivo de 
doctrina para personas que se inician en la vida espiritual. Por tanto, es evidente que el CA comunica, 
en el pensamiento original de Juan, el más próximo a su experiencia de Toledo, doctrina para personas 
avanzadas en la vida espiritual, mientras que, tanto la Subida como la Noche, incluso el CB, incluyen 
también doctrina para principiantes. Podemos deducir, por tanto, además, que uno de los elementos 
que Juan añade en los retoques del CB es precisamente una linea ele nuevos elementos doctrinales que 
los principiantes necesitaban conocer. 

90 



CB108. la primera, que estamos llamando CA (Cántico A) es la que Juan entregó 
originalmente a Ana de Jesús. Y la segunda, llamada CB (Cántico B) es una segun­
da redacción de Juan de la Cruz para adaptar mejor la primera versión al proceso 
pedagógico de la vida espiritual. Ponemos como fecha tope de finalización, el 
año 1588. Vamos a examinar el CB para analizarlo en continuidad con el CA y 
observar el proceso que sigue la simbología esponsal sanjuanista. De este modo 
podremos percibir mejor la común línea temática y los cambios importantes que 
se producen en esta obra. 

Fundamentalmente, las dos versiones son semejantes, aunque el CB cambia de 
orden algunas estrofas, y en el comentario añade más explicaciones y detalles, con algu­
nas matizaciones de contenido distinto al CA. Eulogio Pacho109 ha mostrado con cla­
ridad cómo la segunda redacción del Cántico responde a una intención pedagógica 
de ajustar su obra a un esquema espiritual más racional, deslindando más claramente 
el desposorio del matrimonio, que quedaban con anterioridad confusamente mezcla­
dos. Se advierte también una tendencia simplificadora, como la que lleva a eliminar 
las citas latinas, dejando sólo el texto en castellano. También añade, al final de cada es­
trofa, algunas «anotaciones para la canción siguiente>>, que es una especie de resumen 
del comentario que viene a continuación. Y también otras reflexiones aclaratorias de 
la nueva situación de las estrofas y su adecuación al progreso espiritual, o supresiones 
de elementos que ahora ya no se ven bien situados. 

Veamos los elementos nuevos que afectan al símbolo esponsal en CB, sinteti-
zados en torno a 4 novedades propias de la segunda redacción: 

- Una nueva estrofa. 
- Un nuevo talante escatológico. 
- Cambios para clarificar el desposorio y el matrimonio. 
- Aspecto catártico-purificalivo. 

Una nueva estrofa 

Uno de los aspectos que primariamente llaman la atención en el CB es la pre­
sencia de una estrofa nueva, con su consiguiente comentario. El CB consta de 40 
estrofas, en lugar de las 39 del CA. la nueva estrofa que no aparecía en el poema 
original es la n2 11, que se coloca justo antes de la estrofa Oh cristalina fuente, que 
antecede a la unión. Es la siguiente: 

Descubre tu presencia, 
y máteme tu vista y hermosura; 
mira que la dolencia 
de amor, que no se cura 
sino con la presencia y la figura. 

'"" Los códices más significativos de ambas versiones han sido publicados en facsímil: el de 
Sanlúcar de Barrameda (CA), con sus anotaciones al margen atribuidas a la pluma de San Juan de la 
Cruz, y el de Jaén CCB). 

Cf. CantA y CantO. 

91 



En esta estrofa, se reclama la presencia d ivina de modo pleno, con ansias de 
amor que aspiran a morir de amor. La referencia a «la hermosura» nos recuerda 
el ambiente del santo con las carmelitas de Beas y la estrofa CA 35. Una estrofa 
colocada en un momento clave, muy próximo a la experiencia primordial, que 
encontramos en las estrofas siguientes110• 

Vemos que esta estrofa está perfectamente trabada en su conjunto, continúa 
los elementos anteriores de la dolencia de amor y la deseada presencia, y vuelve a 
insistir en el «morir ele amom, e insiste en otro tema ya desarrollado en las últimas 
estrofas del CA sobre la hermosura, ampliado con brillantez en sus comentarios. 
En la declaración del santo encontramos además, la presentación de una visión 
global de las distintas presencias posibles de Dios en el alma, que corresponde 
muy bien a una situación catequético-espiritual de clarificación, en la que se ins­
cribe todo el proceso redaccionaP 11

. Resulta también un elemento propio de esta 
estrofa la vuelta a la d inámica escatológica futura, que parecía diluirse en el CA, 
pero que, sin embargo, se presenta ahora como línea de pensamiento subrayada 
en el comentario propio de esta estrofa . Vuelve con claridad la idea de desear la 
muerte como ansia de ver a Dios en la otra vida, y parece perderse la perspectiva, 
en todo el comentario a esta estrofa, de las realizaciones presentes de la unión. 
Vemos, por tanto, una perspectiva que ya estaba tenuemente presente en CA 1, 
pero que se aleja de la interpretación predominante de todo el CA y que ahora 
desplaza la plenitud de los bienes hacia fuera de la historia. 

No tenemos datos sobre la procedencia de esta estrofa y su comentario, pero 
podemos afirmar la fecha entre 1584, en que entregó la primera redacción de CA, 
y julio de 1588, fecha tope en que debió entregar la segunda. Queremos ofrecer 
una teoría. Juan escribiría este poema y su comentario a mediados o finales de 
1586112

, en torno a un hecho que ocurrió en febrero de 1586 y que se puede muy 
bien vincular con las enseñanzas recibidas por las carmelitas de Beas: el momento 
del tránsito hacia la casa del Padre de la priora de ellas, Catalina de Jesús, ocurrida 
el 24 de febrero. Ella había tenido una profunda vincu lación espiritual con Juan 
de la Cruz113, y algunos testigos dicen que se le apareció a Juan mientras estaba 

110 Para situar bien esta estrofa: d. ES) vol. 2 p. 219-242. 
111 En el comentario nos encontramos con una clarificación importante de un tema que Juan 

de la Cruz expone de diversos modos en sus obras, pero de manera algo imprecisa: las presencias ele 
Dios en lo creado. Aquí aparecen claramente definidas tres posibles presencias de Dios en el hombre: 
esencial, por gracia y por afección espiritual. Este tema Liene gran importancia porque sustenta teoló­
gicamente la simbología esponsal: la presencia de Dios tiene una gradación en la vida espiritual que 
culmina en la unión, que Juan ele la Cruz expresará con el símbolo esponsal y sus etapas. 

112 En torno a esta época debió escribir también el comentario a la Llama en dos semanas, 
aprovechando un momento muy rico de inspiración poética y mística: d. Dicho de Juan Evangelista, 
BMC 10 p. 341 -343. 

m Cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 372¡ 41 O. La vinculación sanjuanista 
con esta mujer queda subrayada por un hecho insólito: uno de los escasos nutógrafos sanjuanistas 
corresponde a una copia que hizo Juan de la Cruz ele la relación autobiográfica de esta mujer: d. 
Biblioteca Nacional de Madrid, ms. 5807; reproducción facsímil realizada por Eduardo de S. TeresiLa, 
Vitoria-Bilbao 1948. 

92 



este en Caravaca114. Ello explicaría la intensidad lírica de la estrofa, la alusión a la 
muerte que acompaña la plena manifestación divina, la referencia a la hermosura, 
que evocaba Beas. El poema y comentario leídos a la luz de esta hipótesis cobran 
resonancias especiales. 

No le puede ser al alma que ama amarga la muerte, pues en ella halla todas sus 
dulzuras y deleites de amor. No le puede ser triste su memoria, pues en ella halla junta 
la alegría; ni le puede ser pesada y penosa, pues es el remate ele todas sus pesadumbres 
y penas y principio de Lodo su bien. Tiénela por amiga y esposa, y con su memoria se 
goza como en el día de su desposorio y bodas, y más desea aquel día y aquella hora 
en que ha ele venir su muerte[ ... ). Razón tiene, pues, el alma en atreverse a decir sin 
temor: «Máteme tu vista y hermosura», pues que sabe que en aquel mismo punto que 
le viese, sería ella arrebatada a la misma hermosura, y absorta en la misma hermosura, 
y transformada en la misma hermosura, y ser ella hermosa como la misma hermosura, 
y abastada y enriquecida como la misma hermosura ((813,1 0). 

La muerte física es encuentro de plenitud con aquella hermosura divina que 
había aparecido en CA35 y que vuelve, con inspirado impulso místico a arre­
batar al poeta115• Se trataba de la muerte de una joven y santa mujer que había 
«d iscurrido hacia el camino» y que había sido arrebatada por la hermosura de 
Dios, aquella hermosura tan comentada por el santo y las religiosas de Beas en las 
Crltimas estrofas del CA. La noticia de la muerte de Catalina de Jesús conmueve al 
santo y remueve en él las raíces de una experiencia convivida con sus «preferidas 
de Beas»116, pero en un momento ele cambio de situación. Insistiremos en ello en 
un apartado nuevo. Del primer elemento, la estrofa nueva, encontramos una co­
nexión con el segundo, característico también de la segunda redacción: el acento 
de escatología futura117

. 

Un nuevo talante escatológico 

Llama la atención, precisamente, que una de las características propias de los 
retoques redaccionales del CB vaya precisamente en línea del nuevo talante que 

114 Cf. ALONSO M . 0., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 424-425; cf. «Catalina de jesús», en 
DicSJC p. 290. 

" 1 Luce López Baralt ha intuido en la unión-transformación de CB 11 la sintonía con aquella 
intuición universal de la unidad del eros y el tanatos, del amor y la muerte, porque «el ego se apaga 
cuando se transforma en el objeto amado»: L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico Espiritual o el júbilo de 
la unión transformante», MW., San Juan de la Crvz and Fray Luis ele León. lnlernational Symposium. 
NovemiJer 14-16,1991, Juan de la Cuesta (Newark Oelaware 1993) p. 162. Una intuición que también 
relacionamos con Ct 8,6: «el amor es fuerte como la muerte». Para este tema: d. G. RAVASI, 11 Cantico 
dei Cantici, EDB (Bologna 1992) p. 646-666. 

"" Testimonio antiguo recogido por Silverio de Santa Teresa: «a nadie amaba sino a las de 
Beas ... »: E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., nota 30 p. 203. 

111 Si confirmamos nuestra hipótesis de relacionar el nuevo acento escatológico de la estrofa 11 
y de todo el CB con el dato luctuoso de la desaparición de Catalina de jesús, encontramos un curioso 
paralelismo con un dato neotcstamentario: también el pensamiento paulino experimenta una evolu­
ción que va de la escatología inmediata de 1Te a la escatología futura de 2Te (proceso que continuará 
con otras cartas) en relación al tema de la muerte de los justos de la comunidad cristiana. 

93 



resurge con fuerza en CB 11 y que aparece también en los comentarios a otras 
estrofas, sobre todo, al final, de la CB 36 hasta la CB 40116

: la escatología presente 
cede paso a la escatología futura, en la otra vida119. 

Significativamente se va a remarcar el cambio de talante cuando se está ha­
blando de la un ión con la hermosura divina como meta del camino espirituaP20

. 

Muchos elementos con los que se desarrollaba el pensamiento de la realización 
histórica de la unión, corno la situación del alma en el estado de inocencia, en los 
párrafos de CA 31 ,S (y todo lo que hablaban de una situación del alma en unión 
con Dios - con absoluta concordia entre la parte superior e inferior del alma- pa­
rece desaparecer) o en CA 37,1 final y CA 37,4 final y en CA 37,5 son suprimi­
dos y/o sustituidos. Concretamente estos tres últimos párrafos se cambian por la 
aplicación directa de los versos al estado beatífico. El mismo sentido apuntan los 
textos añadidos en CB 38,1 y CB 38,4 al final, CB 38,5 y CB 38, 7-9. Se habla ya 
de «amor glorioso» que apunta a la otra vida. Por otro lado, es verdad que todo 
el CB 38 se está ajustando más a la interpretación literal de los versos, mucho 
más que CA 37, en su respeto al sentido de los tiempos verbales de la poesía. No 
es que Juan se esté retractando de su pensamiento, el cual, permanece de otras 
maneras, sino que más bien, en este segundo momento se remarca una nueva 
jerarquía de su pensamiento en la que va a primar, al final de su vida, el subrayado 
escatológico futuro. ¿cuál sería el motivo de este cambio? Anteriormente hemos 
dado ya las claves. ¿Podemos intu ir alguna desilusión en el santo, respecto a las 
realizaciones históricas de la vida del hombre unido a Dios en medio del mundo? 
Es posible. En cualquier caso, lo que sí podemos afirmar es que Juan realiza un 
giro en su última redacción, matizando el optimismo de escatología realizada que 
prevalecía en el CA y que las religiosas habían suscitado en él a partir del mismo 
poema y como desarrollo de su misma experiencia. Las mismas estrofas de CA 35-
38, cuyos comentarios sorprendían por su sintonía con la experiencia primordial e 
insistían en la realización actual de los bienes de la unión con Dios, ahora quedan 
sustancialmente modificadas en línea de escatología futura 121 • 

118 El cambio de perspectiva escatológica en las últimas estrofas del Cántico es un tema tratado 
por diversos autores, como E. PACHO, en Vértice de la poesía y de la mística, o.c., p. 195-221; C. P. 
THOMPSON, El poeta y el místico ... o. c., p. 61-92, 163-192; F. RUIZ, Introducción a san Juan de la 
Cruz ... o.c., p. 229-248. 

" 9 Ello se evidencia cuando comparamos, por ejemplo, un pequeño cambio que hace Juan 
en un párrafo ele CA 1,2 al pasar a CB 1 ,4. Aunque el texto es casi idéntico ha sustituido la palabra 
«gloria», que quedaba indefinida en el primer texto, por la palabra «Otra)) en el sentido de «Otra vida)) 
en el segundo, con lo cual consigue un juego ele palabras ele carácter inequívocamente escatológico, 
oponiendo la no certeza ni claridad de posesión del Esposo «en esta vida)) con el deseo de la presencia 
y visión «en la otra». 

120 Las mismas estrofas que en el CA mostraban la reaclualización de aquella experiencia pri­
mordial en un ambiente adecuado, pasan ahora a retocarse, alejándose de aquel «optimismo espiri­
tual» de perfección, y posponiendo los frutos de la unión a la otra vida. 

121 La nueva línea de CB la encontramos en el texto nuevo de CB 37, 1. El CB precisa que será 
en la gloria viendo a Dios «cara a cara,, mientras que en el CA se interpretaba más en esta vida. La 
diferencia es ostensible: el CB habla de conocer los misterios en la otra vida, mientras que el CA espera 
conocerlos en esta, pasados los trabajos. No traeremos más ejemplos de e!>le nuevo planteamiento que 

94 



Intuimos que el santo encuentra en esta época los signos de una nueva etapa, 
que cerraba aquella vivísima comunicación suya con sus hermanas carmelitas. El 
mismo Juan de la Cruz empezaba a tener nuevas responsabi lidades en la Orden, 
que modificaban su situación. El ciclo de Beas y Granada, en plena comunión 
con Ana de Jesús y con perfecta sintonía con sus dirigidas de Beas de Segura (y de 
Granada) tocaba a su fln122• Si tuviésemos que descubrir alguna influencia en su 
alma, sólo lanzaríamos la hipótesis de relacionar este cambio de ambiente de Juan 
de la Cruz con su cambio de perspectiva y con su vuelta hacia una dimensión más 
escatológica del tema de la unión con Dios y sus realizaciones en esta vida. A me­
dida que Juan se aleja de aquel círculo hermenéutico-espiritual de sus preferidas 
de Beas (con Catalina de Jesús) y de su apreciada Ana de Jesús, donde se había 
gestado la aclaración de la mística inspiración de Toledo, la doctrina sanjuanista 
es repensada, y se conducen progresivamente los bienes «actuales» de la unión 
a la otra vida. Cuando el hombre y la mujer se encuentran en este mundo en el 
amor de Dios, se regenera el Paraíso en medio de la historia. zAcaso no es esto 
lo que, implícitamente, parece transmitirnos Juan en el CA? En cambio, cuando 
las circunstancias alejan a estas almas privilegiadas que «discurren al camino» y se 
encuentran caminando juntas, el Paraíso parece alejarse de la historia, y queda 
desplazado hacia la otra vida. En el seno más profundo de la experiencia mística 
sanjuanista se encontraba la experiencia ele comunión con estas almas privilegia­
das, como ya hemos mostrado. El alejamiento va a enfriar la presencia activa y 
ardiente del sentimiento del amor de Dios que pasa del presente hacia un nuevo 
futuro de esperanza, que se aleja de la historia. A partir de mayo de 1585, en 
que Juan va a ser elegido Segundo Defin idor de la Consulta, nuevo órgano de 
gobierno creado por el general Nicolás Doria, empieza una nueva etapa de asu­
mi r responsabilidades en la Orden, que van ocupando cada vez más su tiempo y 
llevándole a continuos viajes, sobre todo a partir de mayo de 1586123

• En los años 

aparece muy claro en todas las últimas estrofas y que está bien estudiado en numerosos autores como 
E. Pacho: d. CantB parte, p. 284-295. 

112 De 1578 a 1582 Juan de la Cruz ha mantenido una relación muy estrecha con las carmelitas de 
Beas (á. DicSJC voz «Beas de Segura» p. 216-217): desde el Calvario, las visitaba semanalmente, desde 
Baeza, quincenal o mensualmente. En 1582 se hace la fundación de carmelitas de Granada donde va Ana 
de Jesús y él mismo va de prior al convento de Los Mártires. De 1582 hasta 1586 continúa muy ligado a las 
carmelitas de Granada, en sintonía con Ana, pero también mantuvo relación, más distante, con las carmeli­
tas de Beas, a las que continúa visitando de manera más salteada. 

' 1! El año clave, que a mi parecer muestra un cambio de situación vivencia! de Juan de la Cruz es, pre­
cisamente, 1586, donde coinciden tres fed1as muy significativas: en febrero de 1586 muere Catalina de Jesús 
(sucesora de Ana de Jesús como priora de Beas), en julio de 1586 se produce la fundación de las carmelitas 
en Madrid, donde irá Ana de Jesús (dejando Granada y a Juan que aún reside aiiO, y en noviembre de 1586 
tenemos una carta muy significativa de Juan a las carmelitas de Beas en la que responde a las quejas de estas 
de que el santo ya no las visita como antes ni se acuerda de ellas. Por tanto, 1586, seria el año dave, en que 
escribe la Uama, ya en un momento de cambio de situación vivencia!. El año anterior, 1585, Juan de la Cruz es 
nombrado definidor y vicario provincial de Andaluáa con residencia en Granada. A partir de este momento va 
saliendo poco a poco de aquel ambiente de comunión con las carmelitas y se encuentra con realidades más 
pobres a nivel de la Orden. Lo encontramos, por ejemplo, en la Vida de Alonso de la Madre de Dios, justo 
a continuación de los capítulos de Lisboa y Pastrana en 1585, en los que Juan sale como definidor y vicario 
de Andaluáa, se dice: <<Concluido este capítulo ... puso luego la mira en quitar algunas demasías que con la 

95 



1587-1588 continúa retocando el CB, pero lejos ya de la relación íntima y conti­
nuada con sus carmelitas preferidas. Va desapareciendo el ambiente de sintonía 
espiritual en que se había gestado el CA y ahora, los problemas y dificultades ele la 
Orden, a los cuales se ha acercado mucho Juan con sus nuevos cargos, configuran 
un nuevo contexto vivencia! que sugiere unas nuevas reflexiones y matices refle­
jados en los retoques redaccionales. Las huellas de este cambio de ambiente las 
encontramos también en la obra de la L/ama124 y en el Epistolario 125, coincidiendo 
con la misma época a la que nos referimos. Repasando los datos de la cronología 

ausencia y suavidad del padre Provincial pasado se habían introducido, comenzando por el recogimien­
to de los predicadores y confesores, que solían estar [ ... 1 fuera de sus conventos mucha parte del año 
[ ... 1. Y puso en esto grande esfuerzo, con no pequeño sentimiento de algunos predicadores lucidos que 
en aquella provincia había entonces, y después en el año 1591 ejercitaron harto la paciencia del santo 
Padre .. . » (ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 416). Estamos, por tanto, en los años 
1585-1586 en que Juan ejercita nuevos cargos de responsabilidad en su orden, con algunas dificultades 
y oposición de personas que, después, le harán sufrir mucho al final de su vida (en una alusión a Diego 
Evangelista, y otros). Si aceptamos que Juan de la Cruz ha entregado el CB en el año 1587 o 1588 (yo 
situaría los últimos retoques del CB de abril de 1587 a agosto de 1588) encontramos un plazo suficiente 
para diseñar la evolución del pensamiento sanjuanista, apoyado en elementos biográficos suficientemen­
te claros y objetivos. 

124 Encontramos otro argumento que corrobora nuestra hipótesis en el centro del libro de la 
Llama, con un largo «excursus»: LIB 3,27-67. Llama la atención el contexto, hablando de la vida en 
plenitud con las sabrosas unciones del Espíritu. Juan de la Cruz rompe abruptamente la línea discursiva 
y emplea más de 1/5 de toda su obra para ofrecer una doctrina urgente y necesaria, donde predomina 
la crítica a los falsos maestros que no saben acompañar a las almas, las manipulan y no dejan actuar 
a Dios en ellas, destruyendo la contemplación. Impresiona la autoridad y fuerza vehemente con que 
critica, dirigiéndose personalmente a ellos, a estos falsos guías del espíritu. Después retocaría esta obra 
pero no modificó estos elementos polémicos. Sabemos que Juan escribió la primera versión de esta 
obra (LIA) en quince días, «Siendo vicario provincial» de Andalucía, en la casa de Granada (d. Testimo­
nio de Juan Evangelista, BMC 1 O p. 341.343), seguramente entre octubre del 85 y julio del 86, ya que 
después tendrá muchos viajes y ocupaciones que impedirán mayor dedicación. Su nuevo cargo de 
vicario provincial le obliga a viajar y a descubrir, preocupado, una situación muy negativa y extendida 
por diversas comunidades: «Y con ser este daño más grande que se puede encarecer, es tan común y 
frecuente, que apenas se hallará un maestro espiritual que no le haga en las almas que comienza Dios 
a recoger en esta manera de contemplación» (LIB 3,43). 

m Del limitadísimo Epistolario de Juan de la Cruz, con 31 cartas conservadas, algunas fragmentadas, 
nos encontramos una de gran interés: laCta 7, a las Carmelitas de Beas. El año es significativo: noviembre de 
1586, cuando Juan era vicario provincial, y tenía viajes frecuentes a diversas comunidades. Hacía unos meses 
que había muerto en olor de santidad la priora Catalina de Jesús, sucesora de Ana de Jesús en Beas. El contexto 
de la carta es una respuesta de Juan a las quejas de la comunidad de Seas porque ya no las visita como antes ni 
se comunica tanto con ellas: «Pues yo iré allá y verán cómo no me olvidabaJ>. Juan aprovecha la ocasión para 
comunicar una síntesis ele aquel mensaje que él lleva transmitiéndoles desde hace años. Ellas son «coronaSl> 
de su Esposo que es Cristo (d. CA 21 ,6). También en la Cta 8 a las Carmelitas descalzas de Beas, 22-1 1-1587 
encontramos huellas de esta situación, con muchas ocupaciones que le han impedido incluso el escribirles 
nuevas cartas («El no haber escrito no ha sido falta de voluntad, porque de veras deseo su gran bien>>) y donde, 
al final, les reconoce un amor especial e incluso que ha recibido mucho de ellas («tengan por cierto que, con 
ser mi caridad tan poca, está tan recogida hacia allá, que no me olvido de a quien tanto debo en el Señom). 
En carta del 19-8-1591 escribe Juan a Ana de Peñalosa: <<Allí deáa cómo me había querido quedar en este 
desierto de La Peñuela, seis leguas más acá de Baeza, donde habrá nueve días que llegué. Y me hallo muy 
bien, gloria al Señor, y estoy bueno¡ que la anchura del desierto ayuda mucho al alma y al cuerpo, aunque el 
alma muy pobre anda. Debe querer el Señor que el alma también tenga su desierto espiritual>>. Está aquí Juan 
al fi nal de un proceso de alejamiento de aquel ambiente original y privilegiado que había generado el CA, 
experimentando el mismo santo un desierto y soledad, al final de su vida. 

96 



sanjuanista podemos considerar la validez de estas afirmaciones para una expli­
cación integral de todos los elementos que tenemos. Pasemos ahora a otro de los 
elementos fundamentales de la nueva redacción. 

Cambios para clarificar el desposorio y el matrimonio 

Dijimos que el conjunto redaccional del CA presentaba algunas deficien­
cias en la evolución del proceso espiritual, con algunas estrofas mal situadas. La 
solución que va a adoptar el CB va a ser la de trasladar aquellas estrofas que 
no estaban bien encajadas y reformar su comentario, para adaptarlas a la nueva 
situación. 

Las primeras estrofas 1-14 no cambian de orden y continúan expresando el 
mismo contenido de búsqueda y encuentro de unión con el Amado en Despo­
sorio, el cual queda explicado en las tres últimas estrofas (12-14). Añadiendo una 
nueva en el nº 11 . 

Todo el grupo estrófico de la estrofa 15 a la 24 es trasladado a continuación de 
las dos que anunciaban propiamente el matrimonio espiritual (CA 27-28) y a conti­
nuación de ellas quedan las siete últimas estrofas (CA 33-39) . Quedan así reunidas y 
bien trabadas todas las estrofas que se aplican al estado de unión plena, y que antes 
estaban d ispersadas entre el desposorio y el matrimonio espiritual. Ahora son un 
conjunto de 17 estrofas para el matrimonio espiritual. La estrofa 15 (Nuestro lecho 
florido ... ), sin embargo, unida a las anteriores 13-14 en un mismo tipo de cons­
trucción gramatical con verbo elíptico que evocaba la ruptura mística, ahora queda 
fuera de contexto y pierde la sinergia del conjunto en su lugar originaP26• 

Las estrofas CA 25 y 26 se ponen justo a continuación de las que anunciaban 
el desposorio, y ahora quedan mejor ajustadas al progreso espiritual porque no 
contrastan tanto con las que les antecedían. 

El grupo estrófico de CA 29-31, mal situado en su contexto, es dividido 
en dos partes. Por una parte, las estrofas CA 29 y CA 30, que presentaban un 
con juro a los enemigos de la unión por parte del esposo, pasan a colocarse 
justo antes ele las estrofas que anunciaban la unión definitiva del matrimonio 
espiritual (CA 27-28), pero la estrofa CA 31 se une a la primera de las nuevas, 
la CA32, y se colocan dentro del desposorio, a continuación de las CA 25-26 y 
justo antes ele las CA 29-30. A pesar de los cambios estróficos, se mantiene un 
diálogo semejante de Esposo y Esposa. La mayor parte del texto corresponde 
a la Esposa, pero el Esposo se hace presente en tres momentos: anunciando el 
encuentro («vuélvete paloma»), para describir la situación de la Esposa y conju­
rar a los enemigos (<<entrado se ha la esposa ... a las aves ligeras»), y por último 
para una visión final del proceso y resultado del cam ino espiritual («la blanca 
palomica ... en soledad vivía»). 

' 2r. Estos cambios hacen perder fuerza expresiva y poética al poema, como sei'lalan estudios 
literarios, como el ya citado ele D. ALONSO, La poesía ele San Juan ele la Cruz, o.c. 

97 



Esposa: CA 1-12a 
Esposo: CA 12 b 

Esposa: CA 13-26 
Esposo: CA 27-30 

Esposa: CA 31-32 
Esposo: CA 33-34 

Esposa: CA 35-39 

Esposa: CB 1-13 a 
Esposo: CB 13 b 

Esposa: CB 14-19 
Esposo: CB 20-23 

Esposa: CB 24-33 
Esposo: CB 34-35 

Esposa: CB 36-40 

La verdad es que con todos estos cambios se ha cumplido la misión de reunir 
las estrofas del desposorio y del matrimonio, pero aún conti nuarán ambigüedades 
e imprecisiones127• Aún quedarán algunas incoherencias sin corregir, y a pesar del 
esfuerzo revisionista de la nueva redacción, también encontramos algunas alusio­
nes y nuevos elementos que ya no se ajustan al nuevo orden de los textos. 

En CB 14-15,30 Juan de la Cruz define el nuevo sentido «lécnico» de des­
posorio, más adaptado al proceso espiritual, y considerando los «resabios» y mo­
lestias que aún sufrirá el alma en este estado, los cuales no concluirán realmente, 
hasta el matrimonio espiritual. Se va clarificando progresivamente la distinción 
entre el desposorio y el matrimonio. El primero corresponde a la prim icia de la 
unión, que no es perfecta y definitiva, y por tanto ha de soportar contradicciones, 
mientras que en el matrimonio ya no las hay128• 

Aspecto catártico-purificativo 

El CA sorprendía por una cierta ingenuidad mística en cuanto a su conteni­
do129. Un elemento distintivo de la nueva redacción sanjuanista es la incorpora­
ción de algunos elementos de purificación, ausentes del CA y que sin embargo, 

127 Algunas ya estaban en CA y no se han corregido. En CA 28,3, dentro del matrimonio espiri­
tual, Juan habla de «desposorio». Pero cuando rehace el CB no sólo conserva la expresión, sino que la 
repite en párrafo nuevo (cf. CB 23,6). 1\ esta «incoherencia persistente» se puede explicar si miramos 
el verso comentado, que usa explícitamente la palabra (<<fuiste desposada»). Vemos que Juan hace 
dos tipos de usos de la palabra «desposorio»: un uso técnico, adaptado al lenguaje espiritual y que 
se refiere a una etapa que ha ido definiendo progresivamente, y otro uso popular o vulgar, en el que 
desposorio es sinónimo de matrimonio. Este uso doble que el término tiene para designar al acuerdo 
matrimonial que antecede a las bodas y las bodas mismas es la fuente ele los equívocos terminológicos. 
Es evidente que aquí Juan está usándolo como sinónimo del matrimonio, y por ello ni él mismo perci­
be una contradicción. Esto explica que vuelva a usar el término en CB 27, 3.6. 9. Se refiere al sentido 
popular y común que identifica desposorio con matrimonio. 

' 28 Son evidentes las diferencias de matiz si comparamos este nuevo texto del CB con el texto 
que explicaba en la primera versión el contenido de las mismas estrofas: CA 13-14,1. 

•l'l Aunque Juan también transmitía los elementos catártico-purificativos en su magisterio oral y 
personalizado a las carmelitas de Beas. Ello está bien atestiguado históricamente y un claro referente 
de ello es el dibujo del Monte de Perfección que el santo regala a las monjas de Beas. Esta imagen, y 
la doctrina subsiguiente, la recibieron sus dirigido/as aunque después pasó a ser publicada dentro de 
la Subida. En cualquier caso, es indudable que este aspecto apenas aparece en el C/\, y sf irá entrando 
después en todas sus obras, CB incluido. 

98 



empiezan a salir en los nuevos elementos redaccionales añadidos al CB. Sin 
embargo no cabe duda de que estos elementos provienen de la pluma de 
Juan de la Cruz, ya que aparecen en el resto de sus obras, las cuales estaban 
siendo escritas simu ltáneamente, y seguramente fina lizadas (a excepción de 
LIB) antes de la conclusión del CB. Eulogio Pacho ha estudiado detalladamente 
las influencias que el libro de la Subida, la Noche y la Llama han dejado en el 
proceso de refundición del CA hacia el CB130. Juan ha asimilado en esta última 
obra suya los últimos elementos reflexionados en su proceso pedagógico y 
mistagógico, sobre todo lo que corresponde a la visión purificadora y catártica 
exigida por el camino espiritual, que él relaciona con dos grandes símbolos 
que coinciden con los nombres de sus grandes obras ya citadas: Subida y No­
che. De este modo, la aparente ingenuidad mística del CA, que encontraba 
su contexto en un ambiente privilegiado de comunión espiritual, queda «re­
direccionada» hacia un proceso de madurez y realismo cristiano, apto para 
todos los ambientes y situaciones. 

Recogidos ya los elementos sustanciales del cambio, en cuanto a lo que a 
nosotros interesa, podemos dibujar en un esquema los cambios de orden rea­
lizados. Para reconocer el proceso del paso de una redacción a la otra vamos a 
recoger la primera línea de cada estrofa, significándola toda ella, y así veremos 
esquemáticamente la reestructuración que se ha llevado a cabo. Corno es lógi­
co, toda la numeración estrófica queda profundamente alterada a partir ele los 
nuevos cambios. 

CÁNTICO ESPIRITUAL A 

1. tAdónde te escondiste, 
2. Pastores, los que fuerdes 
3. Buscando mis amores 
4. Oh bosques y espesuras, 
S. Mil gracias derramando 
6. Ay, quién podrá sanarme 
7. Y todos cuantos vagan 
8. Mas lcómo perseveras, , 
9. Por qué pues has llagado 
1 O. Apaga mis enojos, 
11. Oh cristalina fuente, 
12. Apártalos, Amado, 
13. Mi Amado, las montañas 
'14. la noche sosegada 

Las primeras catorce 
estrofas pasan al 

CB sin cambiar el 
orden, en primer 
lugar, con la inclu­
sión en el nl! 1 1 de 

una nueva, bien me-
tida en el conjunto. 
Búsqueda enamo­
rada del alma y el 
primer encuentro 

con el Esposo. 

CÁNTICO ESPIRITUAL B 

1 lAdónde te escondiste, 
2 Pastores, los que fuerdes 
3 Buscando mis amores, 
4 Oh bosques y espesuras, 
S Mil gracias derramando 
6 Ay, quién podrá sanarme 
7 Y todos cuantos vagan 

, 8 Mas tcómo perseveras, 
9 Por qué, pues has llagado 
1 O Apaga mis enojos, 
11 Descubre tu presencia, 
12 Oh cristalina fuente, 
13 Apártalos amado 
14 Mi Amado las montañas 
1 S la noche sosegada 

' 3° Cf. CanLB p. 77-320. Un estudio de las interpolaciones de talante catártico-purificativo en 
CB: cf. ESJ vol. 2 p. 173-198. 

99 



15. Nuestro lecho florido, 
16. A zaga de tu huella 
17. En la interior bodega 
18. Allí me dio su pecho, 
19. Mi alma se ha empleado 
20. Pues ya si en el ejido , 
21. De flores y esmeraldas 
22. En solo aquel cabello 
23 . Cuando tú me mirabas 
24. No quieras 

despreciarme 

25. Cogednos las raposas, 
26. Detente, cierzo muerto 

27. Entrado se ha la esposa 
28. Debajo del manzano 

29. A las aves ligeras, 
30. por las amenas liras 

31. Oh ninfas de judea 
32 Escóndete, (arillo 

33. la blanca palomica 
34. En soledad vivía, 
35. Cocémonos; Amado, 
36. Y luego a las subidas r 
37. Allí me mostrarías 
38. El aspirar del aire, 
39. Que nadie lo miraba 

En las estrofas CA 

16 Cazadnos las raposas, 
17 Detente, cierzo muerto 

15-24 desarrollaba 
el encuentro de . 

unidad plena con 
el Esposo. En la 18 Oh ninfas de Judea 

reorganización, se 
ponen al final (CB 

19 Escóndete, Carillo 

24-33), antes del 
último bloque. 

j 20 A las aves ligeras, 
21 Por las amenas liras 

Alerta vigilante 
lf 

contra enemigos de 
la unión. 

22 Entrado se ha la Esposa 
23 Debajo del manzano 

Actualización del V 
encuentro de amor. 
Redención humana. 

24. Nuestro lecho florido, 
25. A zaga de tu huella 
26. En la interior bodega 

Conjuro del Esposo 1 27. Allí me dio su pecho, 
a los enemigos. 1 28. Mi alma se ha 

empleado 
29. Pues ya si en el ejido 

Llamada al recogi- 30. De flores y esmeraldas 

miento y la soledad 31. En solo aquel cabello 

con el Amado. 32. Cuando tú me mirabas 
33. No quieras 

despreciarme 

Soledad contempla-
tiva y gozo y fruición 
del pleno encuentro 34. la blanca palomica con el Amado sitúan 

el final de ambos 35. En soledad vivía, 

poemas, aunque 
1--

36. Cocémonos, Amado, 
CA expresa más 37. Y luego a las subidas 
la actualidad del 38. Allí me mostrarías 

encuentro, mientras 39. El aspirar del aire, 
que el CB matiza 40. Que nadie lo miraba 
más en línea de 

plenitud escatológica 
en la otra vida. 

FIN DE LAS CANCIONES FIN DE LAS CANCIONES 

100 



Una sencilla comparación de los ritmos dinámicos de ambos poemas nos 
muestra interesantes conclusiones. Vamos a fraccionar el poema y mostrar la su­
cesión de los ritmos. Presentamos la característica de cada fragmento. 

Podríamos dibujar el ritmo del CA así: 

13-24 

1-32 

búsqueda 1 encuentro 1 alerta 1 encuentro 1 conjuro 1 recogimiento 1 plenitud de encuentro 

El ritmo teológico-místico en el CA es más lírico, expresivo, vivencia!: el encuentro ini­
cial es más pleno, pero al mismo tiempo, parece amenazado y no definitivo. 

En cambio, dibujaríamos el ritmo del CB así: 

13-15 24-40 

búsqueda 1 encuentro 1 alerta 1 recogimiento 1 conjuro 1 encuentro 1 plenitud de encuentro 

El ritmo teológico-místico en el CB es más equilibrado y pedagógico-doctrinal: el en­
cuentro de plenitud se pone al final de un proceso más pedagógico. El encuentro inicial 
es más frágil. 

En CA predomina la espontaneidad lírica y el «desorden genial»131
, mientras 

que en CB predomina la visión pedagógica y doctrinal132. Todo el ritmo poético en 
ambos poemas supone un camino apasionado de amor y de unidad, que alcanza 
la estabilidad con la experiencia unitiva del encuentro de la Amada y del Amado. 
Las bajadas no serían tanto retrocesos sino luchas, contrastes, oposición. 

13' Cf. F. RUIZ, Obras completas de San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1980) p. 566. 

m J. L. Aranguren contrapone el esquema del CA (bosquejado como búsqueda-unión-conmemora­
ción del lecho y ele la unión misma-proyectos de la amada-segunda unión) con el del CB (búsqueda-unión­
matrimonio-rememoración del lecho y de la unión-segunda unión): cí. j. L. ARANGUREN, «San Juan de la 
CruZ>> en Estudios literarios, Credos (Madrid 1976) p. 14-19. 

101 



En el CA destaca el arrebato místico y lírico de plenitud que abarca toda 
la primera mitad del poema; después se superan las dificultades y se accede al 
encuentro definitivo. En el CB nos encontramos con un traslado de las d ificulta­
des y su superación hacia la primera mitad del poema, mientras que casi toda la 
segunda parte, desde la estrofa 22, correspondería a la última etapa de plenitud 
que se da con el matrimonio espiritual; de este modo se sitúa más claramente la 
etapa del desposorio al principio (12-14), cuando aún caben enemigos para una 
consumación no realizada. Es bastante obvio que la redistribución de las estrofas 
está obedeciendo a una intención pedagógica de organizar mejor el proceso de 
la vida espiritual hasta llegar a la unión con Dios, la cual, una vez conseguida en 
plenitud {con el matrimonio espiritual) ya no podría verse afectada w . 

El camino del símbolo esponsal conoce un proceso de transformación deriva­
do de la adaptación de la poesía mística original a la función pedagógica posterior 
a la que se aplica. Este proceso obliga al santo a una mayor precisión terminológi­
ca y temporalización de los procesos que, sin embargo, no consigue eliminar una 
cierta ambigüedad en los textos. Los esquemas espirituales no dejan de transmitir 
un cierto convencionalismo a su experiencia mística y no pertenecen esencial­
mente a ella, por lo que en cierto sentido, pueden oscurecerla. En el proceso 
de gradación de etapas y progresos espirituales cobran especial importancia dos 
momentos, tomados de la imagen de las celebraciones humanas, como son los 
esponsales, o compromisos de boda, y las bodas mismas. Ambos momentos, de­
finidos como desposorio y matrimonio pasarán a ser dos etapas distintas y culmi­
nantes del proceso de un ión con Dios. M ientras que en CA estaban confusamente 
mezclados, en CB se procura deslindarlos con mayor claridad134

• El conjunto de 
las etapas de desposorio y matrimonio espiritual ocupan la mayoría del Cántico: 
27 estrofas, frente a 12 en el CA (13 en el CB) que son de preparación para llegar 
a este estado. El Cántico, por tanto, se ocupa especialmente de las experiencias 
culminantes del proceso de la unión con Dios. 

El CB supone la síntesis global definitiva, teniendo en cuenta tres motiva­
ciones fundamentales que motivaron los retoques y cambios redaccionales: a) 
clari ficar y distinguir entre el desposorio y el matrimonio espiritual); b) añadir 
los aspectos purificalivo-catárticos que apenas aparecían en CA; e) desplazar las 

m Ciertamente, el cambio del orden original de las estrofas resta energía a la composición inicial: 
es evidente que las estrofas CA 15-24 casan mejor, en cuanto expresividad y fuerza poélica, a continua­
ción del encuentro inicial, que no en su lugar final, colocadas como CB 24-33. Por ello D. Alonso habla 
de inferior calidad literaria del CB: d. D. ALONSO, IJJ poesía de San Juan de la Cruz, o.c., p. 155. 

•l4 Por otro lado, el CB pierde algunos elementos de gran expresividad: la ya comentada unidad 
de todo el grupo CA 15-24 a continuación de la experiencia primera de la unión, el conjuro a los 
enemigos puesto a continuación del encuentro en «el huerto deseado», etc. Se rompe, además una 
hermosa inclusión que iría desde tres estrofas seguidas que inician un lema de mirada recíproca bus­
cada y hallada, con los ojos de ambos (CA 10-12: (<Vean te mis ojos ... formases ... los ojos que tengo en 
mis entrañas dibujados ... apártalos amado»), hasta la mirada final con los frutos conseguidos al final de 
la experiencia total en otras tres estrofas (CA 22-24: «y en uno de mis ojos te llagaste ... cuando tú me 
mirabas ... después que me miraste, que gracia y hermosura en mi dejaste). Todo el encuentro inicial 
estaba enmarcado por la búsqueda de los ojos y la mirada recíproca de ambos. 

102 



expectativas de la participación personal del alma en la gloria y plenitud divinas, 
que en el CA parecían expresarse como una participación actual dentro la histo­

ria, hacia un plano más escatológico, fuera de la historia. 

En líneas generales podemos establecer que el CB «amplía y modifica lo escri­
to en el primer Cántico (CA o primera redacción}, integrando e incorporando a su 

texto lo escrito en la Noche y la L/ama»135• Lo que en sintonía afectiva y comunión 
espiritual gestó la primera redacción del CA pasa a constituir en la segunda redac­

ción, una línea más pedagógica y «equilibrada». El desbordamiento expresivo del 
CA, que tan bien casaba con la inspiración original de las 31 primeras estrofas, se 
modera y se hace más racional y más realista, aplicado a ofrecer «normas gene­

rales» de progreso espiritual tanto para adelantados como para principiantes136• 

Un esquema resumido y global de todo el Cántico Espiritual en su segunda 
redacción en función de sus contenidos137, sería el sigu iente: 

PARTE ESTROFAS TEMA 

1 1-1 2 Búsqueda del Amado 

2 13-15 Encuentro de los Amantes-Desposorio espiritual 

3 16-21 Dificultades y conjuro a los enemigos de la unión 

4 22-23 Matrimonio espiritual 

5 24-35 Fiesta nupcial. Reflexiones sobre los bienes recibidos. 

6 36-40 Invitación al gozo en plenitud esponsal-Visos de gloria 

El lenguaje ha culminado una operación representativa en la que la presen­
tación de un contenido en otro y por med io de otro resulta una función huma­

na esencial para la construcción del conocimiento, pasando de las sensaciones 

m Cf. ESJ vol. 2 p. 219. 
11" No quiero dejar de subrayar la importancia de la nueva perspectiva del CB, asumiendo y mo­

dificando el CA. Creo que la poca consideración del contenido espiritual del Cánlico ha sido la causa 
fundamental de una percepción errónea de la doctrina sanjuanista en dos sentidos: por un lado, la 
ausencia del Cántico nos sustrae el núcleo de su experiencia y su doctrina, expresada con la simbólica 
esponsal. Pero por otro lado, las dudas sobre la autenticidad del CB también han deformado el pensa­
miento sanjuanista, ya que han mostrado unívocamente la visión ingenua y optimista del CA. Ello ha 
motivado críticas de autores tan importantes como Von Balthasar: cf. H. U. VON BALTHASAR, Gloria. 
Una estética teológica. 3. o.c., p. '115-'178. Insistir en el «ya si)) escatológico sin mostrar claramente el 
«pero todavía no)) conduce a una visión equívoca. La doctrina mística sanjuanista se caracteriza por 
la impronta experienciill y por su tendencia escatológica que parece querer alcanzar la ruptura de la 
mediación alcanzando la divinidad, pero ha de ser matizada con los retoques del CB, que nos hacen 
salir del entusiasmo de la experiencia vivida y contemplar la objetividad de un realismo teológico más 
equilibrado. Compartimos la reflexión que hace X. Pikaza en relación a Von Balthasar sobre este tema: 
d. El Cántico espiritual de San Juan de la Cruz ... , o.c., en la nota 28, p. 134-135. 

' 37 Compararlo con el esquema que hemos ofrecido anteriormente del CA en la pág. 84. 

103 



a las representaciones, conceptos y formas simbólicas138
• Ciertamente que se ha 

producido aquel proceso simbólico que funciona «como una corriente unitaria de 
vida y pensamiento que surca la conciencia produciendo en ese móvil flujo la mul­
tiplicidad y cohesión, riqueza, continuidad y constancia de la conciencia»139• Se ha 
generado un universo simbólico propio a la luz del cual cabe interpretar toda la vida 
humana como un camino espiritual de encuentro y unión con Dios. 

Hemos seguido el proceso de continu idad temática y la evolución entre el 
CA y el CB. Nos faltaría un análisis pormenorizado y completo de la esponsalidad 
en el CB, descubriendo en él la síntesis global del pensamiento de su autor. 

La visión diacrónica del Cántico nos ha mostrado con toda claridad la pre­
sencia de unas experiencias humanas personales y comunitarias generadoras de 
símbolos en el trasfondo de la doctrina espiritual que esta obra nos quiere trans­
mitir, que van motivando una deriva de su pensamiento, adaptándolo a nuevas 
situaciones, reenfocando la primera formulación y las primeras intuiciones, que 
no son rechazadas sino matizadas para aplicarlas en contextos diversos. Pasemos 
a continuación a dar una visión sincrónica del texto definitivo del CB, y vamos a 
centrarnos, en primer lugar, en el pensamiento simbólico que contiene en torno 
al símbolo esponsal. 

11. El RECORRIDO DEL SÍMBOLO ESPONSAL EN CB 

A continuación vamos a dar una visión completa de cómo va funcionando 
el símbolo esponsal a lo largo de todo el Cántico Espiritual 8, estrofa por estrofa, 
distinguiendo el contenido del poema del comentario en prosa. Empecemos por 
el Título, el Prólogo y el Argumento, y la Anotación primera, que constituyen una 
introducción general del autor. 

1. LA INTRODUCCIÓN Al CÁNTICO 

Ya en el título general nos presenta datos esenciales: «Declaración de las can­
ciones que tratan del ejercicio de amor entre el alma y el Esposo Cristo, en la cual 
se tocan y declaran algunos puntos y efectos de oración, a petición de la madre 
Ana de jesús, priora de las descalzas en san José de Granada. Año de 1584». El 
título general de «Declaración de las canciones que tratan del ejercicio de amor 
entre el alma y el esposo Cristo», asignado por Juan y más antiguo, resulta el más 
apropiado para expresar su dimensión esponsal en el centro del pensamiento y de 
la experiencia mística que nos quiere transmitir. Más tarde, Jerónimo de San José 

104 

118 Cf. E. CASSIRER, Filosoffa de las formas simbólicas, vol.3, FCE (México 1971 ), p. 29. 

1l? lb., p. 239. 



llamaría a esta obra, en su edición, Cántico Espiritual140
, y ese nombre ha calado 

profundamente como identificativa de la obra, pero no es propio del santo. Sien­
do un título acertado, corto y atractivo, oculta el núcleo esponsal de su contenido 
espiritual. Toda la obra se presenta a sí misma como una obra de talante espon­
sal, donde la esposa es el alma, personificación en femenino del ser humano, y 
donde el Esposo es el Verbo encarnado141

. Se enmarca esta relación en un ámbito 
espiritual de oración. Sobre la importancia de la dedicatoria a Ana de jesús y las 
referencias posteriores, que ya hemos comentado, no es necesario insisti r. A con­
tinuación en el prólogo, el autor relativiza el valor de la explicación que él mismo 
da de su poesía (cf. Pról. 2) . 

El mismo Juan reconoce una experiencia mística iluminativa, en el origen del 
poema, que dificulta una explicación racional. Se trata de inteligencia mística: 
secretos misterios, inefables, que brotan del espíritu, que no se explican con pa­
labras ni se demuestran con razones. Parecen tonterías, si no se leen con sencillez 
de espíritu y con el mismo espíritu (la inteligencia) que ellos llevan142

• El prólogo ya 
nos ha presentado la clave esencial del CB, como una obra de inteligencia mística, 
que participa del misterio de lo inefable divino, al que se accede por el camino 
de la fe y del amor143

• Con este contexto, la alusión al Cantar nos da la referencia de 
las imágenes y el estilo que usará para expresar «misterios en extrañas figuras y 
semejanzas» (cf. Pról. 1 ). 

Es evidente que toda la presentación que el autor hace de su obra se confi­
gura con los elementos del pensamiento simbólico, como una forma pre-lógica 
de pensamiento, una «expresión elemental de las asimilaciones propias de los 
esquemas afectivos»144, donde se combinan esquemas afectivos e intelectuales. 
Las «extrañas figuras y semejanzas» nos evocan los signos sensibles usados para 
comunicar el misterio de lo espiritual y trascendente. Los signos no son lo que 
parecen y han ele ser comprendidos con el espíritu que llevan, y no ele un modo 
nalural o pu ramente racional. Las imágenes no corresponden al simple reflejo 
de unos elatos empíricos sino que contienen formas simbólicas que les atribuyen 

140 F. Ruiz ha serialado que ya el biógrafo Quiroga nombraba la obra con dicho título en sus 
escritos: F. RUIZ, Introducción a Sa.n Juan de la Cruz ... o.c., nota 1, p. 214. 

141 Dentro de la tradición conventual que recibe el texto, está clara la continuidad con la exége­
sis origeniana monástica y los elementos comunes con la obra de Teresa de Jesús. 

142 Una caracterfstica del lenguaje simbólico sanjuanista es que, en cierta continuidad con el 
estilo de las parábolas de Jesús, contienen un lenguaje velado que se revela a los sencillos y se oculta a 
otros muchos (cf. Mt '13, 1-23). Como reconocfa un testigo de la vida del santo: «En viendo los dichos 
libros personas que por acá se tienen por bien entendidas, no siendo espirituales, no lo entienden, y 
en leyéndolos personas de humilde entender, en estando tocados de Dios, les parece lenguaje llano el 
de los dichos libros» (Dicho de Simón de la Concepción, BMC 24 p. 422). 

143 Constituye un buen contexto en sintonía con el prólogo, las consideraciones que hace J. 
Gcrson al principio de su obra: d. J. GERSON, Teologia Mistica ... o.c., (<AIIcuni preamboli a la teología 
mística», p. 63-81. También las diferencias de la teología mística con la teología especulativa (que Juan 
ele la Cruz escolástica): cf. lb. p. 149-175. Sobre todo en Tractalus Primus, Consiclerazione 
XXXI, p. 157-159. 

144 J. PIAGET, La formación del símbolo en el niño: imitación, juego y sueño, imagen y represen­
tación, FCE (México 1973) p. 290. 

105 



unos significados propios, dentro de una dinámica interna personaP45 • Los signos 

exteriores asumen un contenido espiritual constituyendo formas simbólicas a tra­
vés de las cuales nuestra conciencia interpreta el mundo en que vive y encuentra 

solución a sus conflictos y necesidades146
• 

Después viene el Argumento. Tras el prólogo añade este texto nuevo del CB, 
que muestra precisamente la motivación de la nueva redacción : se trata de adap­

tar más el comentario al camino espiritual, de ajustar mejor lo que en principio 
fue explicación de unos versos rebosantes de mística exultante a las necesidades 
pedagógicas de un itinerario espiritual que ayude a recorrer un cam ino completo 

de vida espiritual de principio a fin: «desde que un alma comienza a servir a Dios 
hasta que llega al último estado de perfección, que es matrimonio espiritual» (Arg 
1 ). Y a continuación hace una clasificación de las etapas, asumiendo las categorías 

clásicas de vías y la de los estados (d. Arg 2)147
• La alusión aquí al estado beatífico 

es también novedad del CB y corresponde a la nueva línea de escatología futura, 
relativizando un poco la experiencia humana histórica que parecía desbordar en 

la primera redacción. 

La inclusión de la Anotación primera, que es también nueva, se ajusta a la 

nueva finalidad pedagógica y doctrinal y su contenido presenta la actitud básica 
inicial para el recorrido espiritual. Aunque el lenguaje sea algo estereotipado no 
deja de presentar un mensaje perenne. La persona ha de partir de un desengaño 

de las falsas ilusiones de todas las cosas y de un deseo sincero de un encuentro 
personal con el Creador: se busca a Dios como Persona148

• Juan no escribe para 
adoctrinar a las masas sino para iluminar el camino de los que han tomado con­

ciencia de ser llamados por D ios y quieren responder con generosidad. Tiene la 
íntima seguridad de que es fundamental educar a fondo estas almas generosas149

, 

que le han sido encomendadas por la fundadora Teresa de jesús. 

Pasamos, propiamente, a seguir, estrofa por estrofa, el pensamiento simbólico 
sanjuanista en torno al símbolo esponsal. 

141 E. CASSIRER, Antropología filosófica. Introducción a una filosofía de la cultura, FCE (México 
1951) p. 9-10. 
146 Sobre las formas simbólicas: d. E. CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de símbolo, FCE 

(México 1975) p. 163. 
147 Aunque dichas categorías no se ajustarán del todo al desarrollo de la obra, ya que presenta­

rán usos variables y oscilantes en la terminología y en cuanto al contenido: vía purgativa-principiantes; 
vía iluminativa-aprovechados; vía unitiva-perfectos; estado beatífico. 

148 La mayor tentación del cristiano es encerrarse en uno mismo de manera egocéntrica o dis­
traerse con las criaturas; en cambio, la vocación cristiana teologal le impulsa siempre a salir en busca 
del Otro, del Amado: cf. M. I IERRÁIZ, «La oración, experiencia teologahl, en MW., Experiencia y 
pensamiento ... o.c., p. 220. 

149 Cf. JUAN JOSÉ DE LA INMACULADA, La psicología de San Juan de la Cruz, Edil. Sagrado 
Corazón de Jesús (Santiago de Chile 1944) p. 51-53. Pero tampoco nos parece justo tachar a Juan de la 
Cruz de clasista o elitista. Él simplemente ha dedicado su vida a cumplir escrupulosa y brillantemente 
la misión recibida. 

106 



2. LAS 40 ESTROFAS DEL CÁNTICO B 

Iremos separando, en cada estrofa, el poema propiamente dicho, y su co­
mentario a continuación. Se trata de desglosar, por una parte, los elementos e 
imágenes utilizados, y por otra, los sentidos simbólicos o alegóricos que se le 
asignan en los comentarios. 

El Amado escondido, el ciervo huido 

CB 1 ¿Adónde te escondiste, Amado, y me dejaste con gemido? 
Como el ciervo huiste, habiéndome herido; salí tras ti clamandq y eras ido. 

El poema se inicia con la imagen evidente de la Amada en busca del Amado, 
propia del Cantar. Es una escena que no repite sino que continúa la acción, allí 
donde el Cantar parecía que terminaba su relato. Ct 8,14 concluye con la mis­
teriosa expresión de la Amada: iHuye, amado mío, sé como la gacela o el joven 
cervatillo, por los montes de las balsameras! El Cántico se inicia, precisamente, en 
este momento, pero ahora la Amada desea y añora la presencia del Amado huido 
por las montañas bajo la figura de un ciervo150

. Un inicio misterioso y lleno de 
dinamismo151• 

En el comentario en prosa, nos encontramos con una primera paradoja: el 
alma está «enamorada del Verbo Hijo de Dios», pero resu lta que este es ya deno­
minado «su Esposo» (d. CB 1,2). La esposa desea unirse a él, que se halla ausente, 
pero parece que él ya se ha desposado con ella. Y además el alma aspira a que su 
Esposo la reúna consigo «desatándola ya de la carne mortal para poderle gozar en 
gloria de eternidad» (CB 1,2)152• Es evidente, por tanto, que el comentario hace 
una trasposición espiritual a la imagen esponsal desde el primer momento, mucho 
antes de que se prevea el matrimonio. No deja de ser curioso también que este 
texto ya apareciese redactado así en la primera versión del Cántico, manifestando 
que la dimensión de escatología futura ya estaba presente allí, aunque después no 
tuviese una importancia central en CA. 

Pero este deseo de morir para un irse al Amado se transforma a continuación, 
en un deseo distinto, de encontrarse con el Amado escondido, aunque el comen­
tario se sitúa a un nivel teológico: se trata de buscar la esencia divina en el seno 
del Padre, desconfiando incluso de las comunicaciones divinas ya recibidas (d. CB 
1,3). El Esposo se ha convertido en figura simbólica de ciervo huidizo, desarrollada 

' 50 El ciervo y la herida nos evocan una «CaZa amorosa»: d. D. YNDURAIN, Aproximadón a san Juan 
ele la Cru¿. Las letras del Cátedra (Madrid 1990) p. 85-14 2. Pero este ciervo es peculiar, porque no es 
herido, sino que es quien hiere: se altera la tradición literaria del tema. 

'" El dinamismo de movimiento, huida y extra1'1eza parece evocar el ambiente de los sueños, 
tan cercano a los símbolos y al subconsciente: cf. R. DUVIVIER, Le dynamisme existentielle dans la 
poésie de )ean de la Croix, Didier (Paris 1973) p. 91. 

m La alusión al Amado en CB1 tenía ya un sentido cristológico en la época, como consta en 
la obra ele fray Luis de León, De los nombres de Cristo, en Obras completas castellanas, BAC (Madrid 
1951) p. 713-734. 

107 



en CB 1,15-18. Tras el «excursus» teológico, en CB 1 ,5-14, vuelve a la imagen del 
ciervo huidizo (el amado), que visita al alma y vuelve a desaparecer, haciendo 
«toques de amor», provocando un aumento del deseo, produciendo «heridas de 
amo m 153 que inflaman el alma (CB 1, 16-17) y generan ansia y tormento, sufri­
miento de amor (d. CB 1, 18), moviendo el alma a salir de sí en busca de Dios (d. 
CB 1, 19-20), experimentando una dolorosísima ausencia por haber dejado todo 
y no tener aún a su Amado (cf. CB 1 ,21-22). 

CB 2 Pastores, los que fuerdes 154 
••• 

Continúa el ambiente de naturaleza, y ahora pregunta a los pastores si le 
saben dar noticia del Amado ausente155• En el comentario del poema, se aprecia 
una alegorización que tiende a dar un significado concreto a los elementos, pero 
de modo variable y nada fijo, mostrando el talante de interpretación que Juan 
de la Cruz usa para sus propios escritos. Los pastores pueden ser tanto deseos o 
afectos personales que salen en busca de Dios, como ángeles. Se trata de figuras 
reales o imaginarias que funcionan como intermediarios que el alma qu iere usar 
en esta búsqueda156

• Las majadas son coros angélicos y el otero es Dios. El alma 
«se quiere aprovechar de terceros y medianeros para con su Amado» (CB 2,1 ), ya 
sean los propios deseos y gemidos (n .2) u oraciones a los ángeles (n.3) para llegar 
a su Amado. Se va constatando una progresión del deseo d irigido en exclusiva 

os¡ Sobre «las heridas de amom en contexto semejante: d. ORÍGENES, Comentario al Can­
tar, o.c. p. 45; p. 219-221; d. ORÍGENES, Homilías sobre el Cantar de los Cantares, Ciudad Nueva 
(Madrid 2000) hom. 2, p. 90-100; cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar de Jos Cantares, 
Sígueme (Salamanca 1993) hom. 4, 12 y 13. Orígenes aporta el sentido espiritual y cristológico y un 
conjunto de citas de apoyo, que después asume el Niseno, recreando el símbolo. Para el Niseno el dar­
do es la fe que actúa por medio del amor (hom. 13 p. 203-205). Juan de la Cruz recoge los elementos 
y los amplia y estructura como una doctrina de las heridas de amor: heridas, llagas y llaga afistulada 
(d. CB 7, 2-4). Este tema aparece en CB 1, 16-22; 7, 1-9; 9, 1-4; 35,7. La última versión la tenemos en 
U B 2,1-2 bajo forma trinitaria, y asignando un papel importante al Espíritu Santo. En Teresa de jesús 
encontramos este tema en Rel 5,17-18; Vida 29,1 1; M 6,1 ,1; 6,9,2. 

•s• Juan usa aquí expresiones variadas, que no repite después en su prosa, en función de las 
rimas y ritmos de sus poemas: formas sincopadas como «fuerdes>> Cfueredes) i wierdes>>, cultismos 
como «de vero», latinismos como «nemoroso» o «adamabas», arcaísmos como «compañas», etc. Uso 
muy libre del lenguaje en función de la expresividad poética. Para una relación ele estos elementos: 
d. CantA. Sobre los arcaísmos: cf. M. J. MANCHO DUQUE, «Notas sobre arcaísmos en el Cántico 
Espiritual», en SanjCruz 20 (1997) p. 225-240. 

''' La tradición pastoril amorosa es frecuente en la poesía renacentista, pero también podemos 
relacionarla con el ambiente propio del Cantar. Juan de la Cruz usa también la imagen pastoril en el 
poema del Pastorcico: cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la noche ... o.c., p. 104-108. En aquel poe­
ma el pastor no es un mediador, como aquí, sino el esposo mismo, pero coincide el ambiente profano 
amoroso aplicado al camino espiritual. 

w. Nos encontramos un ambiente semejante del Dios-Esposo escapado por montes y collados 
y de la Esposa que busca, en medio de ángeles y otros espíritus superiores: cf. BERNARDO DE CLA­
RA VAL, ccSermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 53, p. 351-356. La confluencia de 
pensamiento es evidente, pero con aportaciones propias de Juan de la Cruz, como la interpretación 
que hace de las ccriberas» entendidas como mortificaciones (San Bernardo no hace tal interpretación 
y, sin embargo, en el nll 8, p. 355-356, encontramos la humillación del Verbo, que parece sugerir el 
desarrollo sanjuanista sobre dicho tema). 

108 



hacia el Amado, concentrándose en «Aquel que yo más quiero» (cf. CB 2,5) . 
La concentración incluye y abarca todas las capacidades y potencias del alma157: 

memoria, entendimiento y voluntad (cf. CB 2,6). 

CB 3 Buscando mis amores, iré por esos montes y riberas ... 
La amada expresa aquf su determinación de salir en busca del Amado (y no 

sólo pedir a otros), atravesando dificultades, sin detenerse en cosas bellas, sin 
temores. El comentario hace una interpretación marcadamente religiosa y moral 
de una estrofa que de suyo no lo parecía, debido, por ejemplo, a que Juan de 
la Cruz hace un uso atrevido de algunos térm inos, como por ejemplo «amores», 
extrayéndolos del uso popular y vulgar profano de su época. Las dificultades son 
los enemigos del alma: mundo, demonio y carne (d. CB 3,1.6-1 0). Se valora muy 
positivamente la «determinada determinación» (que diría Santa Teresa: cf. C 21,2) 
para salir a buscarlo: «ha de ir ejercitándose en las virtudes y ejercicios espirituales 
de la vida activa y contemplativa; y que para esto no ha ele admitir deleites ni 
regalos algunos, ni bastarán a detenerla e imped irla este cam ino todas las fuerzas 
y asechanzas de los tres enemigos del alma, que son: mundo, demonio y carne» 
(CB 3,1). Continua con la alegorización de los elementos: montes son virtudes, 
riberas son mortificaciones (CB 3,4); las flores son gustos y deleites temporales, 
sensuales o espirituales que ocupan el corazón e impiden la necesaria desnudez 
(cf. CB 3,5). El camino reclama humildad y mortificación (cf. CB 3,9) constancia, 
valor, ánimo, fortaleza (d. CB 3,1 0). 

CB 4 iOh bosques y espesuras, plantadas por la mano del Amado! 
[ .. . /. Decid si por vosotros ha pasado. 
La búsqueda continúa en medio de la naturaleza, contemplada como huella 

del paso de Amado. El comentario aclara que se trata de conocer a Dios en las 
criaturas: todos los elementos que constituyen el mundo material (tierra, agua, 
aire y fuego) y las criaturas inferiores, los animales irracionales, con tales diferen­
cias y grandezas que son reflejo de su Creador (cf. CB 4,3), también los cuerpos 
celestiales158 (cf. CB 4,5). Sigue una pregunta retórica a lo creado para que mues­
tre el camino que lleve a recibir mayor noticia del amado. 

•s' Diversos autores espirituales desarrollan un camino espiritual de unión con Dios en referen­
cia a las potencias del alma, como San Bernardo (citado por San Buenaventura: BONAVENTURA, Soli­
loqui i a/tres escrils, Classics del Cristianismo, Edicions Proa, Barcelona 1994, p. 60.). También para jan 
Van Ruusbroec el proceso hacia la unión del hombre interior con Cristo actúa sobre las tres potencias 
del alma, adornándolas, enriqueciéndolas e iluminándolas: d. ). V. RUUSBROEC, L'ornament de les 
noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Edicions Proa (Barcelona 1993) p. 149-1 57. 

, o;a La aplicación al cielo de imágenes norales nos parece forzada, pero responde a una tradición 
cristiana de autores como Fray Luis de Granada, que asf lo usaban: d. C. P. THOMPSON, Canciones en 
la noche ... o.c., p. 222. Thompson considera que las estrofas CB 4-5 están inspiradas en las Confesiones 
de San Agustfn: cf. C. THOMPSON, El poeta y el místico ... o.c., p. 99. Ciertamente hay dos alusiones 
al santo en ambas estrofas, pero no creemos que haya una relación directa, sino una innuencia recibida 
del ambiente de espiritualidad, que habfa asimilado las ideas agustinianas. Encontramos el mismo tema 
en otros autores como Hugo y Ricardo de San Vfctor, San Buenaventura. Pone, por ejemplo, este autor 

109 



CB 5 Mil gracias derramando ... vestidos los dejó de hermosura. 

Esta estrofa representa la respuesta de la naturaleza, que afirma la huella del 
Amado que ha pasado por ella y ha dejado rastro de su hermosura. El comenta­
rio concreta que se trata de la respuesta de las criaturas al alma que confirman 
la huella de gracias y virtudes que dejó en ellas el Creador al crearlas mediante 
la Sabiduría del Verbo (cf. CB 5,1 ). Este principio fundamenta la necesidad del 
pensamiento simbólico en la teología cristiana por su relación a Cristo, causa final 
de todas las cosas159. 

En el comentario contemplamos el paso de la inspiración poética, que bien 
pudiera considerarse exenta, a la interpretación espiritual cristiana, con una clara 
carga doctrinal que, sin embargo, resulta el primer contenido que el autor propo­
ne a sus lectores, en el marco teórico de su cosmovisión teológica. En CB 5,4 ya 
señala claramente un eje fundamental de su pensamiento: que Dios ha creado 
todo y lo llena de su hermosura en función del misterio de la Redención, al asumir 
la humanidad del hombre con la Encarnación, y al exaltarla con la gloria de su 
resurrección 160. Las gracias naturales son sólo huellas de aquella fuente de hermo­
sura a la que apuntan y en la que se realizan, que es Cristo, el Esposo. 

CB 6-10: iAy, quién podrá sanarme! Acaba de entregarte ya de vero ... 

En las estrofas siguientes vemos el progreso del deseo de la Amada por su 
Esposo. Se queja el poeta de que las noticias que recibe no le sacian y antes más 
aumentan su deseo de una presencia real. El comentario desarrolla la idea de que 
la noticia aumenta el amor y el deseo del alma de un conocimiento más pleno 
de su Amado divino y el alma no qu iere otra cosa sino a él; aumenta así el amor, 
haciendo insoportable la espera (cf. CB 6,2-7). El deseo va aumentando progresi­
vamente y el alma se impacienta 161 • 

en boca del alma estas palabras: (<La hermosura y dignidad de las criaturas ha enga11ado mis ojos y no 
he notado que vos sois más hermoso que todas ellas, en las cuales comunicasteis una gota de vuestra 
incalculable belleza>>: BONAVENTURA, Solilcx¡ui i altres escriiS, o.c., p. 66. 

•sq La creación de todo en función del Verbo es un tema patrístico importante (cf. SAN ATA­
NASIO, Sermón contra los gentiles, 40·42, citado en TexPat p. 56-57). La figura de Cristo alimenta 
secretamente toda la realidad creada: d. KARL RAIINER, ((Para una teología del símbolo», en Escritos 
de teologfa v. IV, Taurus (Madrid 1962) p. 305. 

' 60 Una idea muy presente en el pensamiento patrístico, San lreneo, etc., aunque su origen lo 
encontramos en San Pablo: cf. Col 1, 15·20; Ef 1, 1-5. Estas citas no las recoge Juan de la Cruz y pode­
mos intuir que su fuente corresponde más bien a lecturas patrísticas. 

Orígenes parece referir la misma situación: ((que tengas compasión de mi amor y al fin me lo 
envíes, para que no me hable ya más por medio de sus servidores, los ángeles y los profetas, sino que 
él mismo venga en persona y me bese con los besos de su boca» (ORIGEN ES, Comentarios al Cantar, 
o.c., p. 76). También encontramos sintonía de tono y contenido con la doctrina del Kempis: «No me 
hable Moisés, ni alguno de los Profetas; sino bien háblame Tú, Señor Dios, inspirador y alumbrador de 
todos los Profetas: pues Tú solo sin ellos me puedes enseñar perfectamente; pero ellos sin Ti ninguna 
cosa aprovecharán. Es verdad que pueden pronunciar palabras; mas no dan espíritu. Elegantemente ha­
blan; mas callando Tú no encienden el corazón. Dicen la letra; mas Tú abres el sentido»: TOMÁS DE 
KEMPIS, Imitación de Cristo, lib. 11 1 cap. 2, 1-2, Editorial TOR (Buenos Aires 1957) p. 66. 

11 o 



En CB 7 continúa la queja porque las noticias recibidas de terceros aumentan 
el deseo y hieren, hasta casi parecer que llevan a la muerte del amante. El poema 
en sí podría ser una repetición de lo dicho anteriormente, pero el comentario insiste 
en una progresiva gradación, atribuyendo sentidos especiales a los términos de la 
estrofa. Antes eran las noticias de las criaturas irracionales, ahora son las raciona­
les. Antes era herida, ahora se ha vuelto llaga . Estaba en enfermedad pero ahora 
parece estar al borde de la muerte. El comentario llega a elaborar una doctrina del 
camino del amor como si de una enfermedad se tratase, que progresa desde las 
heridas de amor, hasta las llagas, y el morir, que relaciona con la llaga afistulada (d. 
CB 7,2-9). Aunque «esto creo no lo acabará bien de entender el que no lo hubiere 
experimentado»162

. Es evidente que Juan de la Cruz se interna en un pensamiento 
metafórico, que a veces puede decaer con elementos acomodaticios, pero que va 
profundizando en una visión simbólica del amor proyectada en contenidos suge­
rentes y profundos: el amor es enfermedad, herida, muerte, etc. Las noticias que 
el alma recibe sobre Dios, provenientes de otras criaturas racionales incitan más el 
amor pero no le satisfacen plenamente. Y el deseo aumenta163. 

En CB 8-9 recoge dos preguntas retóricas: lCómo se puede vivir así, en una 
vida sin el Amado? lPor qué el Amado no da satisfacción a su amada y consuma 
su obra, llevándosela consigo? Se ha de quejar el alma de esta insoportable si­
tuación que le lleva a desear morir (d. CB 8,2). En el comentario se espi ri tualiza 
el contenido. Se trasluce aquí la formación de tipo neoplatónico que Juan ha 
recibido, al confrontar de manera abrupta la vida natural en el cuerpo y la vida 
espiritual en Dios (d. CB 8,3). Aunque ya aquí se apunta la vía de solución: es el 
amor el que saca al alma de la prisión del cuerpo y la conduce fuera de sí, a su 
Amado, porque «el alma más vive donde ama que en el cuerpo donde anima» 
(CB 8,3)164. En CB 9,1 vuelve a retomar la imagen simbólica del ciervo, pero 
ahora no representa al amado sino a la amada misma165

, que continuando el 
tema de la enfermedad de amor, se ha envenenado con yerba de amor y busca 
por todos lados remedio y no lo halla hasta que ha de volver a aquél que la hi­
rió. Pero nada consuela al amor impaciente del alma (d. CB 9,2) que se siente 
vacía, hambrienta, sola, llagada y suspendida en el aire (cf. CB 9,6) y nada la 

162 ). Gerson habla de manera semejante: «Pero aquellos que no han hecho esta experiencia 
interior no podrán saber nunca íntima y directamente que cosa sea, como quien no hubiese amado 
nunca no podría decir, con perfecto conocimiento íntimo qué cosa es el amol")): d. ). GERSON, Teo­
logic1 Mística ... o.c., p. 65. 

16, Encontramos también el progreso hacia la unión con Dios como una experiencia de deseo vehe­
mente que va aumentando a medida que se va ejercitando, en otros autores como San Agustín o Gregorio 
Magno (d. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 116-"117) o en j . V. RUUSBROEC, «La pedra 
brillant», en L'omament de les noces espiri!llals, o.c., p. 268-269. 

1M El mismo contenido ele esta estrofa lo encontramos en un poema sanjuanista titulado Vivo 
sin vivir en mí (semejante a otro ele Santa Teresa con el mismo título) que puede encontrarse en las 
Obras Completas. 

16s Los papeles se intercambian en ambiente mágico, onírico, enfebrecido de amor. El deseo del 
amado lleva a cambiarse por él: el ciervo huido del CB1 era el amado, ahora el ciervo herido de CB 
9,1 es la amada. 

111 



consuela mientras espera la perfección del amor. Late en el fondo la imagen de 
Cupido, usada de modo muy original, conduciendo la imagen profana al sentido 
religioso y místico166 . Estamos ante un proceso de enamoramiento que va «in 
crescendo» precisamente al ritmo de las noticias que le llegan de las criatu ras, 
que van inflamando aún más el deseo del alma. 

La fidelidad de la amante está concentrada en el Amado y sólo con él busca 
el consuelo y la satisfacción, esperando contemplarlo (d. CB 1 0) . El comentario 
explica que, cuando el alma llega a este estado busca en todo al Amado, ha per­
dido el gusto de las cosas, que le resultan molestas y enojosas, y sufre con otros 
tratos y negocios (d. CB 1 O, 1-3). La concentración del deseo del alma en Dios 
prepara la venida del Amado (cf. CB 1 0,4), porque «está Dios bien presto para 
consolar al alma y satisfacer en sus necesidades y penas, cuando ella no tiene ni 
pretende otra satisfacción y consuelo fuera de él» (CB 1 0,6) . Han aparecido los 
ojos, que conducen al tema de la mirada, que tendrá gran importancia en d iversas 
estrofas167. La esposa pide al Esposo que «le puedan ver los ojos del alma» (CB 
1 0,4) . Se trata de que los sentidos no tengan sólo una percepción natural y pasen 
a recibir un conocimiento espiritual que conduzca al Amado. 

Presencia del Amado 

CB 11: Descubre tu presencia ... 

La estrofa nueva CB 11 queda perfectamente ensamblada, en una progresión 
de amor ele la amante enfebrecida que desea la venida del amado, con cierto 
paroxismo que la pone al borde del abismo y de la muerte. El comentario del 
poema espiritualiza el deseo del alma que qu iere morir por ver la esencia d ivina, 
que se le esconde en medio de la historia (cf. CB 11 ,2). Un amor que lleve hasta 
la muerte es un argumento socorrido de la literatura amorosa, que el poeta aquí 
asimila y adapta en sentido teológico (ya el AT afirmaba que no se podía ver a D ios 
sin morir: Ex 33,20 citado en CB 11 ,5) sin perder en ningún momento su valencia 
humana y poética168 • 

1
6(' La flecha divina y el arquero amoroso son temas que aparecen en Orígenes (ORÍGENES, 

Comentario al Cantar, o.c., p. 42.219-221; ORÍGENES, Homilías sobre el Cantar ... o.c., hom. 2, p. 99) 
y en Gregorio de Nisa (GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar ... o.c., hom. 4 p. 77-78.82; hom. 
12 p. 198; hom. 13 p. 203-205), que recogerá Teresa de Jesús: cf. B. ARMINJON, La cantata del amor. 
Lectura seguida del Cantar de los Cantares, DDB (Bilbao 1997) p. 148-149. 

1
G
7 Los ojos adquieren a lo largo del poema una importante dimensión simbólica, con sentido ele bús­

queda y visión del amado ausente. Ya Orígenes hablaba de los ojos de «paloma>> que aparecen en Ct 1,15: 
«anteriormente no le había alabado los ojos; creo que la razón es esta: porque su progreso no alcanzaba 
todavía hasta la visión propia de la comprensión espiritual; por eso ahora dice: !Tus ojos, palomas! ( ... ] Tus 
ojos, palomas, como si dijera: tus ojos son espirituales, pues ven espiritualmente y comprenden espiritual­
mente( ... ] en modo alguno puede parecer absurdo el decir que son Espíritu Santo los ojos de aquellos que 
comprenden y que juzgan espiritualmente, según el hombre interior»: ORIGEN ES, Comentarios a/ Cantat; 
O.C., p. 191 SS. 

168 Evidentemente Juan de la Cruz tiene aquí muy presente la muerte de jesús en la cruz, a quien 
cita en CB 11, 8-9. 

112 



AquC sin embargo, parece volver a cobrar mucha importancia la misma 
muerte física, como final y culminación del camino del alma hacia su encuentro 
con el Amado d ivino. Por tanto, se revaloriza una escatología futura que atra­
viesa la muerte (d. CB 11 ,1 O) para conseguir la plena unión con el Amado, que 
la arrebatará transformándola en su hermosura. En CB 11,11 encontramos otro 
ejemplo evidente de la libertad interpretativa del santo al afirmar que el amor no 
es sólo enfermedad sino también salud: la enfermedad de amor del alma encuen­
tra curación con el amor de Dios, que es su salud. El amor perfecto empareja a 
los amantes y transfigura uno en otro (d. CB 11, 12). No ve el santo problema en 
presentar elementos paradójicos o aparentemente contradictorios. El pensamien­
to simbólico asume aquí la función de superar las contradicciones en un relato 
unificado que da sentido a toda la realidad, unificando los opuestos169• 

En CB 12 el poeta se acerca a una cristalina fuente170 y busca en el reflejo del 
agua los ojos171 y la figura del amado172• Esta imagen nos recuerda al pastor Polife­
mo de Garcilaso, que también se miraba en una fuente, aunque aquél se miraba 
a sí mismo y este busca al Amado173

• Llama la atención la presencia de adjetivos, 
que en todas las estrofas anteriores brillaban por su ausencia. Se percibe un cam­
bio del movimiento poético, frenético hasta aquí y que ahora parece apaciguarse 

16' Las imágenes simbólicas son multivalentes y asumen la complejidad, multiplicidad y con­
tradicción de significados en torno a un objeto: ((la Imagen en cuanto ta l, en tanto que haz de sig­
nificaciones, es lo que es verdad, y no una sola de sus significaciones o uno solo de sus numerosos 
planos de referencia. Traducir una Imagen a una terminología concreta reduciéndola a uno solo 
de sus planos de referencia, es peor que mutilarla, es aniquilarla, anularla en cuanto instrumento de 
conocimiento»: cf. M. ELÍADE, Imágenes y sfmbolos. ensayos sobre el simbolismo mágico-religioso, 
Taurus (Madrid 1955) p. 1 S. 

170 El agua, donde uno va a saciar su sed es símbolo de satisfacción del deseo: (rtodo lo que el 
corazón desea puede reducirse simplemente a la figura del agua, en mayor de los deseos, el don divino 
verdaderamente inagotable»: G. BACHELARD, El agua y los suetios. Ensayo sobre la imaginación de la 
materia, (México 1978) p. 227. Sobre el simbolismo del agua: cf. M. ELIADE, ((Las aguas y el simbo· 
lismo acuático», en Tratado de historia de las religiones. Morfologfa y dialéctica de lo sagrado, (Madrid 
1981) p. 200-226. 

171 Analiza el tema relacionado con CA 11 (CB 12): cf. J. LARA GARRIDO, ((La mirada divina y 
el deseo. Un símbolo complejo en san Juan de la CruZJ>, en MW., Simposio sobre san Juan ele la Cwz, 
Secretariado diocesano teresiano-sanjuanista (Ávila 1986) p. 69-97. 

171 Encontramos también en Gregario niseno la alusión a una fuente donde la esposa quiere 
saciarse: cf. GREGORIO DE NISA, Comentarios al Cantar ... o.c., hom. 1 p. 24; hom. 8 p. 136-1 37. 
La idea de que la imagen de Dios es el alma, como un espejo donde Dios se reOeja es propia de san 
Gregorio, y se acerca mucho a la que aquí nos encontramos: cf. GREGORIO DE NISA, Semillas de 
contemplación ... o.c., p. XXII. 

17
l D. Alonso ve una relación con la fuente ele la segunda Égloga de Scbastián de Córdoba donde un 

pastor y una pastora ven renejaela la figura del crucificado: d. D. ALONSO, La poesía de Scln Juan ele la Cruz, 
o.c., p. 33-34. Otros la relacionan con textos de poesía árabe: d. M. ASÍN PALACIOS, Huellas ele/Islam. Santo 
Tomás de Aquino, Tum'leda, Pascal, San Juan de la Cruz. Espasa-Calpe (Madrid 1941) p. 459. M. Pidal había 
relacionado el tema con el romance de Fontefrida: d. RAMÓN MENÉNDEZ PIDAL, Flor nueva ele romances 
viejos, Espasa Calpe (Buenos Aires 1938) p. 80-83. Otros autores lo relacionan con temas evangélicos y bíblicos 
(d. J. L. MORALES, C/ Cántico Espiritual ele San Juan de la Cruz: su relación con el Cantar de los Cantares y otras 
fuentes literarias, EDE (Madrid 1971) p. 139-142). Juan de la Cruz cita explícitamente en CB 12,3 a la (<fuente 
ele la fe» de la samaritana (d. Jn 4). No podemos olvidar, sin embargo, que Juan de la Cruz escribe también en 
prisión el poema de La ('Qilte, con el cual estaría en íntima relación esta estrofa. 

11 3 



para entrar en otro estado de conciencia, más contemplativo. El comentario del 
poema modifica sustancialmente una interpretación literal en sentido religioso: la 
fuente es la fe 174, los semblantes plateados son los artículos de fe (d. CB 12,2-3). 
Se percibe con claridad el estilo interpretativo origeniano al explicar los motivos 
elegidos relacionándolos con otros que no corresponden en absoluto al texto (la 
fe es plata, las verdades enseñadas son oro: d . CB 12,4175; la fe es dibujo, la clara 
visión será pintura: d . CB 12,6) cayendo en un alegorismo puesto al servicio de la 
doctrina teológica. En CB 12,7 nos encontramos la explicación de la unión de amor, 
la realización del contenido profundo del símbolo esponsal: 

[ ... ]en la unión y transformación de amor el uno da posesión de sí al otro, y cada 
uno se deja y trueca por el otro; y así, cada uno vive en el otro, y el uno es el otro y 
entrambos son uno por transformación de amor {CB 12,7). 

Significativamente, antes de alcanzar el encuentro con el Amado ausente, se 
diseña aquí ya el encuenlro definitivo, con la experiencia contenida y sus frutos. 
La unión esponsal significa posesión y transformación mutua, viviendo cada uno 
dentro del otro176• La referencia a la cita de Ga 2,20 ayuda a explicar el contenido 
y el fruto de la unión como «Un vivir dentro del otro», de Cristo en el alma. Una 
experiencia que se vivirá perfectamente en el cielo, pero que también se puede 
vivir aquí en la tierra cuando «llegue el alma a tal transformación de amor que 
sea en matrimonio espiritual, que es el más alto estado a que se puede llegar en 
esta vida» (d. CB 12,8). La escatología futura no excluye la escalología presente, 
aunque sí la realizará en plenitud. Es la primera vez que ha aparecido en el texto 
la mención explícita del matrimonio espiritual. La anotación para la canción si­
guiente, nueva en el CB, remarca aquí la purificación tan fuerte que ha de vivir el 
alma en este momento, definiéndola como «vacío de Dios y gravísimas tinieblas 
en su alma, con fuego espiritual que la seca y purga» (CB 13, 1)'77 • 

En CB 13 (iApártalos, Amado ... !) el poema presenta un cambio de siluación 
en esta nueva estrofa178. Parece que contempla por un momento esos ojos deseados 

"' Juan de la Cruz define la fe en CB 12,2 como <<hábito oscuro»: d. ST 2-2,1,4; 2-2,4-5. 

175 Tanto Orígenes como Gregorio de Nisa hacen renexiones alegórico-simbólicas sobre la 
plata y el oro. Gregorio se acerca más al pensamiento sanjuanista cuando sugiere una identificación 
de la plata con la fe (d: GREGORIO DE N ISA, Comentarios al Cantar ... o.c., hom. p. 54-55) que Juan 
de la Cruz expresa explícitamente en CB 12,4, y que después repetirá en otros lugares como en CB 
20,2 y en S 2,8,5. 

176 Encontramos ideas semejantes en la mística flamenca: «Dios es nuestra propiedad y nosotros 
somos propiedad de Dios y nos sumergimos, nosotros mismos, eternamente y sin retorno, en nuestra 
propiedad que es DiOSl>: d. J. V. RUUSBROEC, «La pedra brillant», en L'ornament de les noces espiri­
tuals, o.c., p. 264. 

"' De modo semejante, para Gregorio de Nisa, se dan unas tinieblas en el alma como fruto del 
deslumbramiento de las facultades espirituales por la inmensa luz de Dios: d. GREGORIO DE NISA, 
Semillas de contemplación ... o.c., p. XXI. Una idea que hereda después Dionisio Aeropagita. 

118 Encontramos cierta continuidad del contenido de esta estrofa con el poema sanjuanista Tras 
un amoroso lance, con una concepción semejante de una experiencia extática espiritual, descrita 
como «vuelo místico». Remitimos a las semejanzas comentadas con Teresa de Jesús. 

114 



y, al mismo tiempo, quizás con un repentino temor, pide que los aparte para ir 
volando tras él. La amada se convierte en paloma que sale de síl 79 • Pero justo aquí 
vuelve el amado en forma de ciervo vulnerado, por la cima de la montaña180. 

Viene herido. Parece que ha llegado movido por la brisa del vuelo de ella y refres­
cándose con el aire. El comentario aprovecha para referirse a las visitas y comuni­
caciones que hace Dios, primeramente con arrobamientos y éxtasis181 que hacen 
sufrir la condición natural de la persona (cf. CB 13,3-7) pero satisfaciendo profun­
damente su espíritu enamorado. Finalmente recibe la visita esperada, la cual, ele 
nuevo le reconduce a la carne (Vuélvete, paloma: cf. CB 13,8)182• Se retoma la 
imagen del ciervo que viene de lo alto, oye quejarse a la consorte y va a regalarla 
(cf. CB 13,9)183• Prosiguen las atribuciones alegóricas: el vuelo es contemplación 
del alma (d. CB 13,1 0), el «aire de su vuelo» es el espíritu de amor que le mueve 
que refrigera al Esposo, porque «amor del alma hace venir al Esposo corriendo a 
beber de esta fuente de amor de su Esposa, como las aguas frescas hacen venir al 
ciervo sediento y llagado a tomar refrigerio» (CB 13,1 1 ). 

El Amado y las montañas 

CB 14-15: Mi Amado, las montañas ... 

Si en la estrofa anterior ya se advertía un cambio de dinamismo, que se 
ralentizaba, nos encontramos ahora con un cambio radical. El ritmo del poema 
parece detenerse por completo, con una sucesión de sustantivos, con numerosos 
adjetivos, y con la única aparición de dos verbos en el último verso, pero que 
vienen en una oración subordinada, malizando la significación de otro sustantivo. 

1"9 La imagen de la paloma referida al alma en viaje espiritual fue muy usada por Orígenes, Gre­
gario de Nisa en sus comentarios al Cantar, y después por muchos otros, por ejemplo, Hugo de San 
Vfctor (De Arca Noe) o Gregario Magno (In Ezech., Hom. XV/): d. J. C. ARINTERO, Mística del Cantar 
de los Cantares, o.c., p. 258. 

' 80 Encontramos aquf otro cambio ele papeles. En CB 1 el esposo era ciervo, en CB 9,1 la esposa 
es ciervo herido, ahora el esposo se presenta como ciervo herido (cf. CB 13,2). Los papeles se inter­
cambian: «el amado vive en el amante y el amante en el amado» (d. CB 12,7). 

181 Se trata de experiencia espirituales con influencia somática, que no hay que confundir con 
las heridas de amor, que hacen más referencia a experiencias interiores de tipo afectivo que Teresa de 
Jesús explica más detalladamente: cf. V 20; cf. Rel 5. 

182 Encontramos una gran relación entre esta estrofa y el Sermón 74 de San Bernardo, «Visitas 
ocultas del esposo al alma»: cf. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Can­
tares, o.c., p. 494-501 . Consideramos que este sermón era conocido del santo y ciertos elementos le 
servirán para construir su propia obra personal: el tono experiencia! de su contenido, la concentración 
en el deseo del alma que será atendido (d. no 2) el uso del «vuélvete paloma)) del Cantar como clave 
que abre la comunicación divina (cf. n2 1-4), la dimensión de interioridad del encuentro (cf. no 5), la 
presentación del Esposo en forma de cervatillo pacifico (cf. n2 11 ). Juan ha interiorizado el contenido 
y lo rehace personalmente. 

181 En la Eneida de Virgilio ya nos encontramos con una «cierva vulnerada» herida por la flecha 
del amor: cf. CRISTÓBAL CUEVAS GARCÍA, «El Bestiario simbólico en el Cántico Espiritual de San 
Juan de la Cruz», en M VV., Simposio sobre San Juan ele la Cruz, o.c., p. '184. En el Physiologus (cf. 
MW., Bestiario Medieval, Siruela, Madrid 1986) se presenta al ciervo como figura del cristiano, pero 
también de Cristo. Juan de la Cruz presenta al ciervo con dos sentidos simbólicos, el del alma y del 
Esposo divino. 

115 



La lista se abre con el amado, pero a continuación parece que la naturaleza llena 
toda la conciencia, con una riqueza de misteriosas sensaciones que nos inundan. 
Se intuye la satisfacción plena del deseo, que impacientaba la búsqueda del alma 
enamorada, expresada con extraordinarias imágenes poéticas, llenas de miste­
rio184 y de romanticismo. La primera estrofa comienza con el Amado, pero tanto 
la primera como la segunda terminan con signos de amor (e/ silbo de los aires 
amorosos, la cena que recrea y enamora). El Amado y el amor enmarcan toda una 
naturaleza transfigurada y llena de sentidos escond idos que ahora se desvelan. La 
«noche sosegada» nos evoca el otro gran símbolo sanjuanista, que dará origen al 
poema de la Noche oscura, y a sus dos comentarios, de la Subida y la Noche165. 
Parece que toda la situación de soledad-ausencia o <<noche» reflejada en las estro­
fas anteriores da paso a la luz de la alborada 186

• 

Juan comenta conjuntamente esta doble estrofa, manifestando que en esta 
etapa, que se abre con el <<Vuelo espiritual», estamos ante un momento nuevo, 
que se denomina «desposorio espiritual con el Verbo hijo de Dios» (CB 14-15,2). Y 
para caracterizarlo hace uso de distintos elementos del rito social del matrimonio. 
Aparece claramente el día del desposorio, en que el Amado divino se comunica 
grandemente, con dones y regalos que hermosean al alma187

• Se distingue un primer 
momento del compromiso esponsal, con regalos que lo acompañan, y queda implí­
cita una segunda etapa que podíamos denominar de estado de desposorio, la cual 
abarcaría desde aquí hasta el momento mismo del matrimonio espiritual. 

Señala también que, en esta canción y comentario explica lo propio de esta 
etapa, pero incluyendo todo lo que puede recibir aquí, porque el alma «ve y conoce 
allí todos los manjares, esto es, todas las grandezas que puede gustar el alma, que 
son todas las cosas que se contienen en las dos sobredichas canciones» (CB 14-
15,3). En CB 14-15,4-5 encontramos una síntesis de todos los bienes recibidos, y 
una primera interpretación del sentido que Juan de la Cruz atribuye a este desposo­
rio, como experiencia humana y espiritual. Hay que remarcar que este desposorio 
no trae solamente la alegría del encuentro, descanso y consuelo de una presencia, 
sino mucho más: trae abundancia de bienes, profunda sabiduría de todas las cosas. 
El Amado no viene solo sino que trae todas las cosas, en las cuales se descubre la 

las <<ínsulas extrañas» por ejemplo, que aparece en CB 14 y en CB 19 es un latinismo con una 
evocación a las nuevas tierras descubiertas en América, y a todo el «imaginario» que en torno a ellas 
desarrollaba el pueblo: d. J. M. de COSSÍO, «Rasgos renacentistas y populares en el Cántico espiritual 
de san Juan de la CruZ>> en Escorial 25 (1942) p. 216. 

185 También lo relacionamos con otro poema escrito en prisión, La Fonte, con un verso redun­
dante que confirmaba machaconamente: «aunque es de noche». 

' 16 «El alba o amanecer anuncia que la noche ha pasado, pero no muestra todavía la íntegra 
claridad del día, sino que, por ser transición entre la noche y el día, tiene algo de tinieblas y de 
luz al mismo tiempo. Por esto, los que en esta vida vamos en seguimiento de la verdad somos 
como el alba o amanecen>: GREGORIO MAGNO, Tratados morales sobre el libro de Job, 29,2-3, 
citado en TexPat p. 416. 

137 El ornato de la Esposa que se allega a su Esposo para la unión, es un tema importante en San 
Bernardo: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 
27, p. 182-193. 

11 6 



presencia divina: «en aquella posesión siente serie todas las cosas Dios» (CB 14-
15,5). Juan expresa que en la experiencia de Dios contenida aquí, el alma experi­
menta el sumo bien divino con toda su grandeza, mediante las imágenes de todos 
los bienes y bondades divinos que la naturaleza esconde (Y vio Dios que era bueno: 
d. Gn 1) pero que se revelan finalmente en la visita del Amado al alma. No es tanto 
que la naturaleza revele al Creador, sino que el alma purificada experimenta a Dios 
con aquella plenitud de hermosura divina que lo creado antes le mostraba como 
noticia y ahora descubre como posesión. Es evidente que nos encontramos ante 
una de las estrofas fundamentales, si nos centramos en la búsqueda del rastro de la 
experiencia sanjuanista. Se muestra claramente una experiencia simbólica que se 
origina por «una transformación, en cuya virtud se toma una determinada impre­
sión, de la esfera de lo corriente, cotidiano y profano y se eleva al círculo de lo sagra­
do, de lo mítico y religiosamente significalivo»188• Podríamos identificar aquí lo que 
Cassirer llama una «intensificación de la intuición sensible»189

. Habremos de volver 
sobre ella más adelante. Dios se ha mostrado con riqueza y profundidad, pero tam­
bién de manera sutil apuntando una misteriosa sabiduría ligada a una experiencia 
espirituaP90. La alusión a Dionisio Aeropagita y su «rayo de tiniebla» nos recuerda el 
contenido de teología mística inefable y contemplación oscura con el que Juan de 
la Cruz interpreta la experiencia1

q
1

• 

La distinción entre el día y el estado de desposorio no es excesivamen­
te clara. Aunque los dones y regalos se continuarán gozando, parece que en 
el estado de desposorio vuelven a aparecer algunas contradicciones para unos 
bienes que, en el «día del desposorio» parecían superadas. Ciertamente en el 
día del desposorio se pone y se comenta «lo más que se puede recibir» (cf. CB 
14-15,30) pero dentro del estado como tal, se modera la ilusión de lo defin itivo 
del encuentro, para reconocer aún ciertas dificu ltades, que no acabarán hasta la 
etapa definitiva del matrimonio. 

CB 16-21: Cazad nos las raposas ... 

En CB "16-18 reaparecen los enemigos de la unión que parecía ya definiti­
va. En ambiente florecido e idílico, el poeta-amante quiere gozar a solas con su 
amado del encuentro conseguido. El sentido alegórico atribuido continúa la inter­
pretación espiritualizada. La interpretación espi ritual del comentario reconoce las 
virtudes conseguidas por el alma que esta presenta en el encuentro con el Amado 
(d. CB 16,1 ), aunque aún existen molestias a nivel sensitivo (imaginaciones, 

188 E. CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de sfmbolo, o.c., p.147. 
1.,, Cf. lb. p. 105-139. 
1"" Son oportunas aquí palabras del santo: «el que la leyere habrá menester advertencia, porque, 

si no tiene experiencia, quizá le será algo oscura y prolija, como también, si la tuviese, por ventura le 
sería clara y gustosa» (LIB 3,1; cf. LIB 1 ,5). 

191 La mística de las tinieblas madura con Gregorio de Nisa: cf. DicPat vol. 1 p. 1458. 

117 



apetitos sensitivos) y espiritual por parte del demonio para turbarla: raposas192 (d. 
CB 16,2). El alma es viña florida193, una imagen simbólica que suele relacionarse 
con el amor y con la fecundidad. Y el alma también goza en este estado deleitán­
dose con su amado, y las virtudes de ella están en flor y ella las junta (hacemos 
una piña: junta de virtudes) y las ofrece con ternu ra de amor a su Amado, y el 
Amado le ayuda a hacerlas (d. CB 16, 8-9). El «no parezca nadie en la montiñ;m 
significa el vacío total que se necesita en los sentidos y potencias para que el alma 
pueda mantenerse y progresar en la un ión (d. CB 16,10-11 ). La anotación para 
la canción siguiente rebate otra vez la plenitud definitiva del día del desposorio, 
y señala que «las ausencias que padece el alma de su Amado en este estado de 
desposorio espiritual son muy aflictivas, y algunas son de manera que no hay pena 
que se le compare» (d. CB 17,1 ). 

En CB 17 (Detente cierzo muerto ... ) la naturaleza amable y romántica que 
rodeaba los primeros momentos de la un ión parece que cambia y ahora llega un 
viento frío del invierno (cierzo) que viene a importunar la relación de los amantes. 
El poeta invoca al viento primaveral que evoca el tiempo de los amores (austro o 
ábrego194), y que acompaña a una naturaleza florecida en torno a ellos. El huerto 
es también una imagen simbólica amorosa de larga tradición. Nos remite a una 
cierta imagen paradisíaca de flores (tanto en CB 17,1 O como después en CB 24,6) 
y animales (el Amado es ahora un herbívoro, quizás el mismo ciervo, paciendo 
dulcemente en un prado florido), con vivos olores que comunican suavidad. El 
comentario alegoriza el texto y el cierzo pasa a ser sequedad de espíritu, el austro 
es Espíritu Santo invocado con oración y devoción, y el huerto es el alma, con per­
fecciones y virtudes plantadas en ella (d. CB 17,2-5). Una y otra vez reaparecen 
las alusiones del Cantar, fuente de inspiración, que también habla de estos vientos 
en Ct 4,16 (d. CB 17,9). 

192 En CB 16,7 se alude a Ct 2, 15, donde aparecen las mismas raposas en sentido semejante de 
peligros para el bien ya conseguido. Las raposas parecían dormidas, ahora se levantan contra el espí­
ritu (cf. CB 1 6,5). No podrá librarse el alma de ellas sin ayuda divina. Para Juan de la Cruz son, sobre 
todo, enemigos interiores del alma misma, «apetitos y movimientos sensitivos» (CB "16,5) o «maliciosos 
demonios)) (CB 1 6,6). Orígenes lo expresa en la misma línea: «las potestades enemigas y los demonios 
malvados ( ... ] que exterminan en el alma la flor de las virtudes» (ORÍGENES, Comentario ,11 Cantar, 
o.c., p. 278). Para muchos Santos Padres antiguos, como el mismo Orígenes, San Agustín, Cregorio 
Magno, Casiodoro, Beda el Venerable, etc. son también figuras de los herejes que destruyen la Iglesia: 
cr. J. C. ARINTERO, Mística del Cantar de los Cantares, o.c., p. 276. 

19
} C. de Nisa interpreta la viña como la naturaleza humana preparada para dar fruto: GRE­

GORIO DE N ISA, Comentario al Cantar, o. c., p. 81-98. Para Bernardo la viña es la propia vida que 
hay que cultivar y proteger con sabiduría y virtud, y las raposas pueden ser detractores o adulado­
res que dañan a los principiantes, o tentaciones que atacan a los adelantados: cr. BERNARDO DE 
CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 64-65, p. 416-426. Hugo de 
S. V. dice que «las viñas floridas son las fecundas potencias y capacidades del alma contemplativa>>: 
HUCO DE SAN VICTOR, De Arca Noe, 7.2,c.ult.,citado en ].C. ARINTERO, Mística del Cantar de 
los Cantares, o.c., p. 263. 

' 9' Las alusiones al cierzo y al ábrego son significativas. Sólo la segunda corresponde al Cantar, 
pero ambas aparecen en las homilías de Cregorio de Nisa: d. CRECORIO DE NISA, Comentario al 
Cantar, o.c., hom. 1 O, p. 159-168. También el niseno identifica el austro con el ES, como hace Juan 
de la Cruz en CB 17,3-4. 

118 



La anotación para la canción siguiente vuelve a insistir en grandes padecimientos 
de un modo más incisivo que los comentarios mismos de las canciones195, resaltan­
do la dimensión purificativa-catártica del camino espiritual, en este caso, dentro del 
estado del desposorio y antes del matrimonio espiritual. Para expresarlo reaparecen 
imágenes de la tradición neoplatónica: «está en el cuerpo como un gran señor en la 
cárcel, sujeto a mil miserias y que le tienen confiscados sus reinos, e impedido todo 
su señorío y riquezas, y no se le da de su hacienda sino muy por tasa la comida» 
(CB 18,1 )1 96. 

En CB 18 el poeta se dirige a las ninfas de }udea197, figuras m itológicas de los 
bosques, para que no perturben el ambiente pacífico y perfumado de la pareja 
enamorada196

. El comentario explica que la esposa-alma, que recibe tantos dones 
a nivel espiritual, qu iere sosegar las potencias y movimientos ele la porción infe­
rior, sensible (d. CB 18,3). La alegorización es completa: las «ninfas de Judea» son 
imaginaciones y fantasías sensitivas que pueden d istraer al alma (d. CB 18,4.7); 
las flores son virtudes199 y los rosales, las potencias del alma pacificadas, memoria 
inteligencia y voluntad (d. CB 18,5); el ámbar es el divino espíritu del Esposo (d. 
CB 18,6); los arrabales son la porción inferior o sensitiva del alma, mientras que 
la ciudad implícita sería la parte racional (d. CB 18,7). Acertadamente señala E. 
Pacho200 que la imagen de la ciudad que aparece aquí sugerida tiene una gran 
semejanza con la imagen simbólica del casti llo teresiano si lo comparamos con los 
textos de M 4,1,9; M 4,3,2; M 7,4,1. El «ámbar perfumea» nos evoca el recuerdo 
de una presencia201 . 

El poema pide en CB 19 (Escóndete, Carilla ... ) al amado que se oculte y 
contemple de nuevo las montañas, qu izás aquellas montañas que aparecieron en 
el momento clave del encuentro (Mi amado, las montañas, etc.) y que guarde si­
lencio. Acaso, después ele ver que hay cierzo y raposas, quiere concentrarse en un 

195 Las anotaciones nuevas que va haciendo a estas estrofas 16, 17,18,19 remarcan de manera 
clara el aspecto negativo, doloroso, dificultoso de la situación en que se encuentran, más que las estro­
fas mismas, segCm la nueva perspectiva incorporada en la segunda redacción. 

19(' La misma imagen del alma encerrada en el cuerpo, como una cárcel, la encontramos en 
Santa Teresa: cf. Rel S, 12: Poema Vivo sin vivir en mí, est. 4a. 

197 La conjunción de lo profano y lo sagrado en el estilo sanjuanista da lugar a expresiones 
extrañas, como «las ninfas de Judea», donde el primer elemento remite a la tradición poética renacen­
tista, mientras que el segundo elemento alude a la cultura judeo-cristiana. la conjunción de ámbitos 
superpuestos genera un mundo virtual donde la realidad se abre a nuevos significados. Es el ambiente 
propicio para el símbolo. 

198 La forma «morá» es una apócope de «morad». Sobre la figura literaria de las ninfas: cf. D. 
YNDURÁIN, San Juan de la Cruz. Poesía, Cátedra (Madrid 3a ed. 1987) p. 111-112. 

199 La identificación de flores con virtudes ya aparece en Orígenes: cf. ORÍGENES, Comentario 
al Canta¡; o.c., p. 263-265. Y reaparece en Gregorio de Nisa: «Los ornamentos, collares y joyas se 
refieren a las virtudes» ele la esposa: GREGORIO DE N ISA, Comentarios al Cantar ... o.c., hom. 2 p. 53. 

200 Cf. CantA p. 937-938. 
201 «El olor de los perfumes que se van con él es una cierta impresión, persistente en la memo­

ria, de la suavidad que huye, y entre los pensamientos que sobreviven, una memoria en fiesta por el 
recuerdo del consuelo experimentado»: GUILLERMO DE SAINT-THIERRY, Exposé sur Cantique des 
Cantiqves (cf. SC 82), Cerf (Paris 1966) p. 131. 

11 9 



refugio oculto y silencioso para gozar de nuevo la presencia intensa del Amado. La 
alegorización del comentario afecta todo el poema: Carillo es el esposo divino20 2 

y su haz es la divinidad, las montañas son las potencias del alma, y las compañas 
son virtudes, dones y perfecciones que ha puesto Dios en el alma (cf. CB 19,2-6). 
El contenido espiritual pasa a ser una llamada al recogimiento con el Esposo Cristo 
en lo más profundo, donde no pueda ser asaltada por enemigos exteriores, en la 
sustancia del espíritu203 . Todo es un camino del alma de limpieza y puri ficación 
para poder llegar al matrimonio espiritual (d. CB 20-21,1 ), que reclama pureza, 
fortaleza de virtudes y amor perfecto (cf. CB 20-21 ,2). Sólo así el Espíritu Santo 
vendrá a ella y el Esposo concluirá el trabajo (cf. CB 20-21,2-3). El término «cari­
llo» nos evoca un dato recogido de los testigos, que hablan de una letrilla que el 
santo pudo oír en la prisión y que pudo conmoverle204

• Pero aquí estamos en un 
momento posterior y en un contexto distinto. 

Las dos estrofas CB 20-21 (A las aves ligeras ... ) tienen una unidad interna205 . 

El poeta se d irige a una gran lista de an imales y elementos naturales. Parece 
blandir los mismos versos del poema (Por las amenas liras) y el canto musical 
de las sirenas para que los enemigos (animales y elementos) no molesten la paz 
conseguida por la Esposa. Es un gran conju ro a todos los que pueden distraer la 
unión amorosa. La alegorización de los elementos es grande en el comentario 
espiritual, donde todo esto es puesto en boca del Esposo: las aves ligeras son 
digresiones de la imaginación (cf. CB 20-21 ,5); los leones son impulsos de la 
potencia irascible, los ciervos y gamos saltadores de la concupiscible (d. CB 20-
21 ,6-7); montes, valles, riberas son actos desordenados de las tres potencias del 
alma (d. CB 20-21 ,8); aguas, aires, ardores y miedos de las noches veladores son 
las afecciones de las cuatro pasiones, dolor, esperanza, gozo y temor (cf. CB 20-
21 ,9)206

. Todo ello es conjurado por D ios y así nada afecta al alma: ni dolores ni 
esperanzas ni gozos ni temores, porque ella ya tiene todo en sí, más que lo que 
recibe (d. CB 20-21,1 0-15). Las amenas liras207 son la suavidad que da el Esposo 

202 Diminutivo muy usado por los clásicos de «caro o querido»: cf. C. FONTECHA, Glosario de 
voces comentadas en ediciones de textos clásicos, CSIC (Madrid 1941) p. 71. 

lOl Pedagogía espiritual para las monjas de Bcas, como queda claro en la reconstrucción históri­
ca que hace E. PACHO, Vértice de la poesía y de la mística, o.c., p. 26-27. 

2()4 Encontramos la anécdota en E. PACHO, San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, o.c., p. 
128-133. 

ros La inspiración viene de Cl 2,7; 3,5 y 8,4. 
101

• Por su propia naturaleza el símbolo «Crea o instaura un sentido, un ámbito de significación 
que emerge a través de él»: ). M. G. ESTOQUERA, «Símbolo>>, en M VV., Diccionario de 1-/crmenéuti­
ca, Universidad de Deusto (Bilbao 2004) p. 518. Llama la atención la diversidad e incluso oposición 
de interpretaciones dadas a las mismas imágenes. Se trata de la ambigüedad constitutiva propia del 
símbolo, abierto a lo trascendente y generador de múltiples significados. El símbolo se repite cons­
tantemente sin agotarse, comunicando su opacidad y su valor epifánico, desvelándose ele múltiples 
modos y maneras, y así va perfeccionándose: d. C. DURANO, La imaginación simb6/ic,1, o.c., p. 17. 

207 Sobre las figuras literarias de las liras y de las sirenas como elementos mitológicos griegos que 
perviven en !a tradición cristiana: d. D. YNOURAIN, San Juan de la Cruz ... , o.c., p. 123-131 ¡ d. ). 
M. de COSSIO, «Rasgos renacentistas y populares en el Cántico espiritual de san Juan de la CruZ>> en 
Escorial25 (1942) p. 218-219. 

120 



al alma, y el canto de sirenas208 es el deleite que ella posee (cf. CB 20-21, 16); el 
muro es el cerco de paz y vallado de virtudes con que el alma se protege (cf. CB 
20-21,17). Todo es preparación para la plena unión. 

Con la Esposa en el Jardín 

CB 22-23 : Entrado se ha la Esposa en el ameno huerto deseado ... 

Las estrofas CB 22-23 nos traen un cambio de situación. Tras la conjura de los 
enemigos que hizo en la estrofa anterior, ahora vemos a la Esposa entrar en paz y 
gozo en el huerto209, que simboliza el lugar del encuentro amoroso, donde puede 
descansar ya a gusto, abrazada a su Amado210

. Los últimos tres versos de CB22 nos 
evocan el mismo ambiente de las tres últimas estrofas del poema de la Noche. 

El comentario asigna a esta estrofa el paso defin itivo con la llegada al ma­
trimonio espiritual propiamente dicho (cf. CB 22,2). En CB 22,3, al llegar al mo­
mento culminante, el autor da una visión retrospectiva de todo el camino del 
alma hasta este momento, distinguiendo 3 fases de la vida espiritual en torno a 
las cuales organiza el camino espiritual y d istribuye las estrofas del poema211 . En­
contramos aquí también la distinción propia entre desposorio y matrimon io y lo 
específico de este, que es la unión total, la transformación y divin ización del alma 
(cf. CB 22,3; cf. CB 22,5). 

El comentario insiste en que no sólo el deseo de Dios, sino que también el 
deseo del alma, en lo más profundo, es el matrimonio espiritual (cf. CB 22,6). Allí 
vive vida de D ios y goza deleite de gloria divina212 . Durante el comentario conti­
núa usando asignaciones alegóricas espiritualistas para desarrollar su doctrina: el 
huerto es D ios mismo, el cuello es la fortaleza del alma, los brazos del Amado son 
la fortaleza d ivina, etc. 

2011 Tanto el canto de sirenas, como el acoso de animales, de los que el alma aquí quiere libe­
rarse, aparecen también como pasiones de la naturaleza corporal que la arrastran y esclavizan en la 
tradición platónica: cf. ]. DANIELOU, Platonisme eL théologie mystique, Aubier (Paris 1944) p. 71-83 . 
Juan de la Cruz usa el canto de sirenas en sentido positivo. 

209 El huerto es también símbolo de Israel en la tradición bíblica (cf. ls 58,1"1; 62,1-5, etc.), pero 
la imagen sanjuanista está tomada de Ct 5,1. 

2 '0 Dice Bernardo: ((el alma busca al Verbo para gozar de su unión y de las dulzuras de esa unión» 
(BERNARDO DE CLARA VAL, <!Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 85, nº 13 p. 572). 
El huerto puede significar también la intimidad del alma, donde ella ha entrado y donde se encuentra al 
Esposo. Este sentido ha sido asumido por autores como Lorenzo ]ustiniano (Serm. S. Lucae) o San Grega­
rio Magno (h. 1): cf. ]. G. ARINTERO, Mística del Cantar de los Cantares, o.c., p. 407. 

211 En CB 22,3 nos encontramos ya con una distribución del proceso espiritual procedente de 
la primera redacción de CA 27,2, que considerarnos importante: CB 1-5, son trabajos y amarguras de 
mortificación y meditación de las cosas espirituales; CB 6-13, es vía contemplativa, con vías y estrechos 
de amor, donde se hace el desposorio espiritual; CB 14-22 es ya vía unitiva, donde recibe grandes 
comunicaciones, visitas y dones y joyas del Esposo (regalos del desposorio: d. rito del matrimonio), 
perfeccionando el amor en el matrimonio espiritual. Las estrofas que faltan continuarán el matrimonio 
espiritual (cf. CB 23-40). 

212 La gloria del hombre es Dios y la contemplación divina: cf. IRENEO DE LYON, Contra las 
herejías 3, 20,2, citado en TexPat p. 65-66. 

121 



El poema parece continuar en CB 23 (Debajo del manzano ... ) la imagen 
del huerto, pero si antes lo describía en presente ahora se desplaza, mirando 
el encuentro como algo pasado213 • El encuentro en sí no se describe, y ahora 
sólo se recuerda: un dar la mano (cf. ritual social del matrimonio), bajo un 
manzano214, pero «reparando una injuria del pasado» sufrida por la madre de 
la esposa. El comentario de esta estrofa va a ser muy importante para expresar 
la vinculación del matrimonio espiritual (ME) a que ha llegado el alma, con el 
tema de la Encarnación . En este estado de ME recibe el alma grandes comuni­
caciones divinas sobre los misterios de la Encarnación y los modos y maneras de 
la redención humana (d. CB 23,1 }. La interpretación teológica que subyace al 
comentario es intensa e importante. De fondo se encuentra el tema del Paraíso 
y del pecado original, donde se consumó la ruptura del hombre con Dios (don­
de tu madre fuera violada}, a la que se superpone el nuevo árbol de la cruz (el 
manzano) en el que se real iza la Redención (y fuiste reparada): cf. CB 23,2. Se 
trata de un tema frecuente e importante en la tradición patrística, que Juan irá 
retomando en diversos momentos de sus obras. El Esposo ya realizó su entrega 
plena y defin itiva al entregarse en la cruz, y allí desposó la naturaleza humana y 
a cada alma, y allí también dio la capacidad para poder responder al desposorio 
y unirse también ella a él, del mismo modo que él ya se ha unido a ella para 
siempre215• El contenido teológico es rico y sugerente216, pero Juan no se detiene 
en desarrollarlo, lo da por supuesto217• 

También es importante y significativo el texto de CB 23,6, ya que añade unas 
matizaciones de gran interés que denotan hacia dónde se está moviendo el pensa­
miento sanjuanista. Aquí se distingue claramente dos desposorios, el de Cristo en la 
cruz, que ya está todo hecho y se hizo de una vez (que se expresa en el bautismo 
donde el alma recibe la primera gracia), y el del alma, que se hace poco a poco, 

m La estrofa tiene un paralelismo en forma y contenido, verso a verso, con Ct 8,5: cf. F. CON­
TRERAS, «El Cantar de los Cantares y Cántico Espiritual)), en SanjCruz 9 (1993) p. 59. 

214 Santa Teresa comenta esta imagen del Cantar en su comentario, donde la sombra del man­
zano de Cristo es lugar en que el alma descansa <<al amparo del Señor» gustando ele él subida mente: 
«estando el alma en el deleite que queda dicho, que se siente estar toda engolfada y amparada con 
una sombra y manera de nube de la Divinidad, de donde vienen influencias al alma y rocío tan de­
leitoso, que bien con razón quitan el cansancio que le han dado las cosas del mundo. Una manera 
de descanso siente allí el alma, que aun la cansa haber de resolgar; y las potencias tan sosegadas 
y quietas, que aun pensamiento, aunque sea bueno, no querría entonces admitir la voluntad»: cf. 
CAD 5,4. 

m La conexión de la Redención del árbol de la cruz con nuestro camino espiritual hacia la 
unión con Dios se hace evidente cuando se afirma que «debajo del favor del árbol de la Cruz, que aquí 
es entendido por el manzano, donde el Hijo de Dios redimió y, por consiguiente, desposó consigo 
la naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, dándola él gracia y prendas para ello en la 
Cruz» (CB 23,3). 

m El Verbo encarnado restaura la imagen y semejanza divina del hombre, es principio de unión 
restaurada. Una idea central de San Gregorio: cf. GREGORIO DE N ISA, Semillas ele contemplación ... 
o.c., p. XXIII-XXIV. 

217 Buenaventura tiene una obrita titulada «El árbol de la vida» que desarrolla una reflexión sobre 
Cristo y su experiencia en la cruz, iluminando el camino espiritual hacia la gloria: cf. BONAVENTURA, 
Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 171-213. 

122 



por sus términos, al paso del alma. A continuación pone el texto ya comenta­
do de la parábola profética de Ezequiel 16,5-14, que remarca, precisamente, el 
camino de reconstrucción que el alma ha de seguir para alcanzar la unión con 
el Esposo218 . Así como en CA parecía contemplarse un único misterio esponsal 
al que concurren Dios y hombre, ahora se remarca dos cam inos d istintos, uno 
ya realizado y otro por realizar, que depende de la voluntad y la fidelidad del 
alma personal. La primera concepción reflejaba una cierta ingenuidad sanjuanista, 
mientras que ahora se d istingue y remarca la necesaria y poco frecuente fidelidad 
del hombre. Juan de la Cruz también deja entrever la unidad fundamental de 
ambos planos cuando señala, en medio del texto, «que, aunque es todo uno, la 
diferencia es que el uno se hace al paso del alma, y así va poco a poco; y el otro, 
al paso de Dios y así hácese de una vez» (CB 23,6)219• 

El lecho florido 

CB 24-25 Nuestro lecho florido ... 

En CB 24 el poema parece volver de nuevo al tiempo presente, con la des­
cripción de un lecho nupcial, lleno de flores, con escudos, cuevas y colores regios. 
Por un momento parece que el huerto se convierte en una alcoba de palacio real, 
con blasones y escudos y un efecto de elegante belleza y protección220 . Causa ex­
trañeza la cueva de leones aliado del lecho, que procede de Ct 4,8 : «de cubilibus 
leonum». El comentario explica que el lecho es D ios mismo221 y es florido por las 
flores de las virtudes y el amor divinos (cf. CB 24,3)222 que ahora son también del 
alma (las virtudes del alma son ya perfectas y heroicas); las cuevas de leones son 
las virtudes del alma unida a Dios, que la protegen con el poder del Esposo Cristo, 
a qu ien dentro contienen, y que hacen temer al demonio (cf. CB 24,4); la púrpura 
es caridad de amor divino que envuelve las virtudes (d. CB 24,7) y la lleva a amor 

Teresita de Lisieux, gran discípula de Juan de la Cruz, subrayó el texto de Ez 16 en su copia 
del Cántico y escribió al margen que aquello era lo que el Se1ior había hecho con ella. 

>•9 Es evidente la relación y complementariedad de esta estrofa con el poema del Pastorcico, en 
la figura del pastor que sube al árbol y muere por su amada. 

22° Cf. G. TAVARD, }ean de la Croix, poete mystique, o.c., p. 67, nota 8. 
221 Gregario nisano identifica el lecho con Cristo, donde el alma se une a Dios: «La esposa llama 

lecho, metafóricamente hablando, a la naturaleza humana unida con la divina [ ... ). Por esta sacramen­
talidad el alma llama lecho a la amistad y unión con Dios. No habría sido posible si Cristo no se hubiera 
encarnado»: GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 4, p. 67. San Agustín y Gregario 
Magno identifican el lecho florido del Cantar con el seno de la Virgen María, donde se han unido las 
dos naturalezas del Verbo en la persona de Jesucristo (cf. B. ARMINJON, La Cantata del Amor, o.c., 
p. 130). Esta idea debió ser conocida por Juan de la Cruz porque aparece al final ele sus Romances 
como culminación de la historia de salvación (cf. R 9, 287-310), aunque no aparece explícitamente 
en el Cántico. 

2u En CB 24,6, y anteriormente en CB 17,1 O se alude a las flores como lirios, siguiendo la cita 
de Ct 6, 2, interpretados como virtudes y perfecciones de la Esposa, recibidas del Esposo, de modo se­
mejante a como lo hace BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., 
Serm. 70, n!l8, Serm. 71, nº 1-2, p. 468-471. Concluyendo en el Serm. 72 nll 11 p. 477: «El Esposo es 
el que se apacienta con las virtudes de los candidatos, siendo Él todo virtud y candom. 

123 



perfecto, y a tener paz, mansedumbre y fortaleza, con lo que vence a sus enemi­
gos: mundo, demonio y carne (cf. CB 24,8); los escudos son las virtudes y dones 
del alma que además de embellecer, como flores, la coronan y protegen como 
escudos (cf. CB 24,9). Goza el alma de paz y gozo estables, movidas las virtu­
des fuertes del alma por el E.$. (cf. CB 24,6): tiene gozo, descanso, protección, 
sabiduría misteriosa, etc.223• Para explicar esta plenitud, el comentario, llegando 
a «nuestro lecho florido de cuevas de leones enlazado», vuelve a repetir las 
imágenes que vimos en las estrofas CB 14-15 (d. CB 24,6). No es extraño, dado 
que en CA esta estrofa iba justo a continuación de dichas estrofas (CA 13-14) 
y unida temáticamente a ellas. En cualquier caso, y con algunas matizaciones, 
descubrimos que las comun icaciones y dones divinos mantienen en la versión 
definitiva del CB una cierta continuidad a lo largo de todo el proceso que va 
desde la entrada en el desposorio hasta el matrimonio espiritual. La esposa está 
en la cámara del Rey-esposo224

. 

En torno al lecho nupcial, hermoso y lleno de poder, aparece un coro de 
doncellas (CB 25: A zaga de tu huella) que participan de la fiesta esponsal, en 
ambiente de alegría : amigas de la Esposa, que comparten la alegría de esta y 
se unen también en el amor al Esposo, como una corte oriental225• El texto se 
inspira en Ct 1,2b-3. El comentario aclara que estas jóvenes son otras almas que 
también van avanzando y reciben mercedes en el camino hacia la unión con 
Dios (d. CB 25,2). El alma no sólo se alegra de lo que Dios hace en ella, sino 
también de lo que hace en otras almas «las cuales, por experimentarlas ella en 
este estado, hace aquí de ellas mención» (CB 25,2). Las mercedes que estas 
almas reciben (suavidad, camino rápido a la perfección, visitas de amor que las 
inflaman de amor, abundancia de caridad: cf. CB 25,2) nos hacen pensar que se 
trata de almas aprovechadas226

• El comentario clarifica que se representa aquí a 
muchas almas devotas que caminan ligeras hacia la unión con Dios227 . Llama la 
atención el gran abanico de posibi lidades que contempla (por muchas partes y 

m Nos parece encontrar una relación a nivel de ambiente e imágenes del CB 24 con GREGO­
RIO DE N ISA, Comentarios al Canlar ... o.c., hom. 6 p. ·11 1-112, con seguridad y protección militar, en 
torno al lecho real. También encontramos cierta relación, a nivel de imágenes de fieras, leones, cuevas 
y guaridas con la hom. 8 p. 138-139. 

220 G. Magno dice que la Iglesia entra en la casa del Rey-Cristo, que es la Iglesia, por la fe, y se 
mueve en ella hacia lo alto por la esperanza, discurriendo por las salas de banquetes con la caridad: cf. 
GREGORIO MAGNO, Comentario al Cantar de los Cantares, 26, citado en TexPat p. 414. 

, m El mismo ambiente de las doncellas que corren en pos del Esposo Cristo lo encontramos en 
ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 90-93.102. Incluso encontramos, en la p. 93, una cita muy 
querida por Juan ele la Cruz: jn 17,21. 

226 Cuando Juan de la Cruz escribió el poema en Toledo, no había confraternizado con Ana de 
Jesús ni con las carmelitas de Beas. El poema debió tener presentes a las carmelitas de la Encarnación 
de Á vi la y Teresa de Jesús, mientras que el comentario sugiere una referencia añadida a sus dirigidas 
de Beas, encabezadas por su priora Ana. 

m Encontramos semejanzas claras con el comentario de Orígenes. «Corren, pues, las donce­
llas en pos de él y a su olor, cada cual sus fuerzas, una más rauda, otra algo más tarda, otra 
aún más lenta que el resto, en el último lugar, y otra en el primero»: ORIGENES, Comentario al 
Cantar, o. c., p. 103. 

124 



de muchas maneras ... con muchas diferencias de ejercicios y obras espirituales ... 
cada una por la parte y suerte que Dios le da de espíritu y estado)22s. 

Siguiendo las atribuciones alegóricas propias de su estilo de comentario, el 
toque de centella son toques del Amado al alma, que la encienden en amor, las 
emisiones de bálsamo divino son respuestas agradecidas del alma que alaba, en­
grandece y reverencia en amor al Amado (d. CB 25,5); el adobado vino229 es otra 
merced mayor que hace Dios al alma aprovechada, embriagándola en amor, y 
con deseos de hacer y padecer por él (d. CB 25,7), durando sus efectos más que 
la centella, aunque la huella de ambos en el alma (emisiones de bálsamo divino) 
duran mucho y a veces la de la centella es más encend ida230. Añade a conti­
nuación una doctrina sobre el amor, d istinguiendo viejos y nuevos amadores, en 
original comparación con los vinos viejos y nuevos, siendo mejores los primeros 
porque están más curados y son más serenos y gustosos, purgados y adobados (cf. 
CB 25,9-11)231 • 

La bodega interior 

CB 26-30: En la interior bodega ... Allí me dio su pecho ... 

La estrofa CB 26-27 impresionan por su audacia expresiva, llena de ero­
tismo. La amada se sacia en el encuentro con su Amado y esto la descontrola 

228 Encontramos también en Bernardo el subrayado de los diversos modos y maneras en que el 
alma puede experimentar la presencia divina, según sus circunstancias: cf. BERNARDO DE CLARA­
VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 31, p. 220-228 

229 «El adobado vino, emisiones de bálsamo divino». Se trata de «cultismos» recogidos por el 
autor: CantA p. 594-595. F. de Osuna habla también del «adobado vino» y de «mosto de granadas», 
ele modo semejante a Juan de la Cruz: FRANCISCO DE OSUNA, Abecedario espiritual, trat. 12, cap. 
2, p. 379-380, citado en CantB parte 2a p. 286. 

230 El comentario que Juan hace de la centella en CB 25,6 tiene un marcado paralelismo con los 
textos donde Teresa habla del mismo fenómeno místico que ella llama centell ica. Puede compararse 
este texto y otros, como LIB 1,33, con todas los pasajes de Teresa que hablan del mismo tema: cf. V 
15,1.4; C 28,8; 47,4; 62,1; M 6,1, 11 ¡ 6,2,4¡ 6,4,3; 6,7,11. En los versos siguientes se hace referencia 
a una gracia que se explica como embriaguez divina. La «embriaguez divina» es un tema que surge de 
la interpretación simbólica del Cantar y que reaparece en muchos autores como Orígenes (ORIGENES, 
Comentario al Cantar; o.c. p. 79-80,82-85,207-208; también en su Comentario al evangelio ele Juan 
1, 30, PG 14, p. 76-78 y en su Homilía jeremías, 11, 8, PG 13, p. 277-282, donde la embriaguez es la 
experiencia de ser invadidos por Dios), Gregorio ele Nisa (habla de una sobria ebriedad como camino 
hacia la virtud: GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar; o.c., hom. 5 y hom. 1 O, p. 91.164-167), 
San Bernardo (cf. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 
49, n. 1-4, p. 328-330) o San Buenavenl'llra (cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 102-
1 03). La sintonía con Teresa de Jesús es muy evidente en la declaración de la estrofa y se corresponde 
con experiencias que Teresa vivió y que explica en sus obras: cr. V 16, 16; Rel 5, 17-18, CAD 4,4-5; 
3,4 etc. En otros momentos hablará también del vino bebido en la interior bodega en M S, 1, 12; 
5,2, 12;7,4, 11, con expresiones que se acercan a los temas sanjuanistas. Juan desarrolla la interior 
bodega en la estrofa siguiente. 

23' También Orfgenes hace una larga reflexión sobre el vino comentando Ct 1,2-3, que nos 
evoca las reflexiones sanjuanistas: cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 77-85. En la bodega es 
«donde desea entrar la Iglesia o toda alma que busca lo perfecto, para disfrutar de las doctrinas de la 
sabidurfa y de los misterios de la ciencia»: lb. p. 208. 

125 



profundamente, no pud iendo actuar como antes. La interpretación del comenta­
rio habla de una merced soberana recibida por el alma, que es la unión o trans­
formación de amor en Dios, con la que se olvida de todas las cosas y mortifica 
totalmente gusto y apetitos (cf. CB 26,2). Se trata de algo indecible, «el último 
y más estrecho grado de amor en que el alma puede situarse en esta vida» (CB 
26,3). La referencia a los 7 grados o bodegas de amor nos evoca las 7 moradas 
del Castillo Interior de Santa Teresa, y también la referencia al matrimonio espi­
ritual que corresponde a la última de ellas (cf. CB 26,3-4). El contenido de esta 
transformación se explica al comentar «de mi Amado bebí» diciendo que «bebe 
el alma de su Dios según la sustancia de ella y según sus potencias espirituales. 
Porque según el entendimiento, bebe sabiduría y ciencia; y según la voluntad, 
bebe amor suavísimo; y según la memoria bebe recreación y deleite en recorda­
ción y sentimiento de gloria» (CB 26,5). Las potencias del hombre, que antes se 
vaciaron, se llenan ahora de contenidos divinos232 . El autor busca citas bíblicas 
para atestiguar unas afirmaciones tan atrevidas en los núm. 5-7, y en el núm. 8 
explica cómo amor y entendimiento no siempre van juntos y que no por fuerza 
el comprender ha de pasar primero. Es unión continua en la sustancia, aunque 
las potencias no siempre están «bebiendo» (cf. CB 26,11 )233• Gustada la sabiduría 
divina no sabe a nada la del mundo (ya cosa no sabía: d . CB 26,13)234 . El alma 
embebida en amor divino no puede advertir ciertas cosas del mundo ni de sí 
misma, ha tornado a la inocencia de Adán, y no comprende el mal ni juzga a mal 
(d. CB 26,14), no se entromete en lo ajeno (d. CB 26,15). No es que pierda sus 
conocimientos anteriores sino que se perfeccionan con la ciencia sobrenatural 
(d. CB 26,16). Solo al llegar a esta bodega interior235 acaba el alma ele perder del 
todo sus apetitos, gustos e imperfecciones del entendimiento, la voluntad o la 
memoria (d. CB 26,18), y se libera completamente de esperanzas, gozos, dolores 
y temores inútiles el alma (d. CB 26,19). 

212 La experiencia de unión mística con Dios que alcanza las potencias del alma es una doctrina 
que ya aparece, recogiendo autores anteriores, en San Buenaventura: «Los bienaventurados dirigen el 
rayo de la contemplación hacia lo que tienen por encima de ellos y gozan del Bien supremo perfec­
tamente, y según las potencias del alma>>: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 132. 
También hay sintonía con el pensamiento de Ruusbroec: cf. J. V. RUUSBROEC, l.'ornamenL de les naces 
espiritua/s, o.c., p. 154-155. 

211 Juan de la Cruz habla de esto también en S 2,5 y en LIB3,3. 
21

• Esta reflexión sobre la ignorancia del mundo ante la sabiduría de Dios, de origen paulino, es 
propia del CB y Juan de la Cruz la desarrolla siguiendo las pautas de las anotaciones que hizo al CA de 
Sanlúcar de Barrameda: cf. CantB parte 20 p. 302 nota 19. 

m El tema de la «bodega interior» Juan lo toma de Ct 2,4. Traducido al latín como «cela vina­
ria», será usado en primer lugar por San Bernardo: cf. BERNARDO DE CLARA VAL, sobre 
el Cantar de los Cantares>>, o.c., Serm. 49, p. 328-333. Este tema lo usó también E. lierp antes de 
pasar a Juan de la Cruz. Este texto bermardiano es inspiración directa para CB 26-27 que empieza «en 
la interior bodega de mi Amado bebí>>, y también podernos relacionarlo con CB 22-23 hablando del 
«ameno huerto deseado>>. Sin embargo, este texto Juan de la Cruz lo usa a un nivel espiritual superior, 
de amor-unión plena con Dios, mientras que San Bernardo lo emplea para reclamar la vida de amor 
de caridad en la convivencia cotidiana, superando las dificultades de la misma (en esta línea continúa 
también el Serm. 50 p. 334-339). La concepción es la misma, pero el tono y el uso, distintos. 

126 



La anotación de la canción sigu iente anuncia la grandeza incomparable del 
amor de D ios que supera el maternal, el fraterno o la amistad, llegando a ser sier­
vo del alma (d. CB 27,1). 

La entrega total, íntima y sabrosa del Amado236, an ima la correspondencia de 
la amada, que también se entrega a él totalmente, con un comprom iso de fidelidad 
esponsal perenne. Curiosamente, aquí es el pri mer momento del poema que habla 
propiamente de la Esposa y del compromiso realizado. Sin embargo, el comentario 
ha hablado de la Esposa desde el principio (cf. CB 1,5) y ha colocado propiamente 
el matrimonio espiritual en la estrofa 22. Tampoco significa una contrad icción, ya 
que el ritmo poético sigue su propio curso y siempre puede contener mucho más 
de lo que d ice explícitamente. El comentario sigue la línea espiritual de las estrofas 
anteriores, insistiendo aquí en que, recibiendo la sabiduría divina en la interior 
bodega, ahora el alma puede responder adecuadamente y entregarse totalmente 
a Dios, porque en tal unión Dios mismo le ha comunicado la pureza y perfección 
que necesitaba para poder responder (cf. CB 27,6). Toda la interioridad del alma 
está hecha divina, de manera que ya no puede faltar a Dios e incluso «en los pri­
meros movimientos de ordinario se mueve e inclina a Dios» (CB 27,7) . Esta un ión 
renueva completamente la persona, su psicología, incluso su subconsciente, y ya 
todo en sus potencias y en sus acciones y movimientos es puro amor, y en todas las 
cosas sabe encontrar el amor que hay en ellas (cf. CB 27,8). 

En CB 27,5 d ice que lo recibido del Amado «es la teología mística, que es 
ciencia secreta de Dios, que llaman los espirituales contemplación, la cual es muy 
sabrosa, porque es ciencia por amor» (d. CB 27,5)237• Esto nos recuerda las pala­
bras del prólogo con la dedicatoria a la priora de Beas Ana de Jesús (cf. CB pról. 
3) . Es evidente que en ambos casos habla de lo mismo. Por tanto, descubrimos 
que el vate carmelitano está relacionando las experiencias aquí contenidas con la 
mujer a la que dedica el Cántico. 

En la anotación para la canción siguiente parece explicar porqué el amor es tan 
importante: Dios no necesita nuestras obras ni trabajos, y lo único que quiere es en­
grandecer al alma y por eso quiere que le amemos como Él nos ama. Y de este modo, 
el amor iguala a los amantes y así nos comunica sus bienes y regalos (d. CB 28,1 ). Sólo 
en el amor puede el alma pa1ticipar de todos los bienes divinos. 

236 La imagen del pecho aparece en el Cantar («ibis dabo tibi ubera mea»: Ct 7,12b), pero la del 
Esposo-Cristo que da su pecho a la Esposa, no. Las primeras traducciones del Cantar traducían en Ct 
1,2-3 y Ct 1,4 por «pechos» lo que hoy se traduce por «amores»: constituye un precedente usado por 
Orígenes (ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 1 04) y después asimilado por Juan de la Cruz en 
sus consideraciones de CB 27. Una referencia genérica a «los pechos del Esposo, mejores que el vino» 
comentando Ct ·1,2-3 la encontramos en Orígenes (d. lb. p. 83-85), cercana a la doctrina sanjuanista. 
Pero aún más afín, la encontramos en San Bernardo (cf. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre 
el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 9, p. 46-53) y después en sus seguidores, como Guillermo de 
Sainl Thierry. 

237 Tanto para Juan de la Cruz como, por ejemplo, para San Buenaventura, el paso a la contem­
plación significa una nueva etapa de madurez y de iluminación. Se puede comparar N 1, 1-7 con «La 
triple vía»: d. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 139-169. 

127 



La nueva estrofa CB 28 (Mi alma se ha empleado ... ) desarrolla la idea de que, 
tras la unión, la amada sólo vive para amar238 • El comentario explica la renov?ción 
total de las potencias que se han puesto al servicio del Amado, y sólo en El en­
tienden, quieren y recuerdan (entendim iento, voluntad y memoria). Y los sentidos 
exteriores e interiores y las pasiones del alma (gozo, esperanza, temor y dolor)239 

se encaminan sólo a Dios en todos sus movimientos (cf. CB 28,3-5). Ya no pierde 
el tiempo con palabras, pensamientos y obras inútiles (ni ya tengo otro oficio: cf. 
CB 28,7), y todo se pone al servicio del amor: «todo se mueve por amor y en el 
amor, haciendo todo lo que hago con amor y padeciendo todo lo que padezco 
con sabor de amor» (CB 28,8). 

En la anotación para la canción siguiente revaloriza la contemplación y su 
eficacia (cf. CB 29,2) y critica los activismos (cf. CB 29,4). Quiere remarcar la exi­
gencia de la plegaria contemplativa, que edifica la persona sobre la roca del amor 
de Dios y da eficacia a sus actividades240

. 

La amada ya no va a distraerse con los pastores en el ejido (cf. CB 29), como 
hacía cuando no estaba desposada. Enamorada pierde cosas, pero gana al Amado 
que la ganó para sí. El ejido representa al mundo con sus pasatiempos que ya no 
atraen al alma (d. CB 29,6). Enamorada ella del Amado no se avergüenza de lo 
que hace por él (cf. CB 29,7). Comenta Juan que pocos espirituales llegan hasta 
aquí, porque muchos no pierden todo por Cristo (d. CB 29,8.1 0). 

En la anotación para la canción siguiente (d. CB 30,1) nos encontramos con 
el trasfondo del rito social del matrimonio, donde el amado y la amada traen sus 
joyas y regalos para agradarse y deleitarse mutuamente241 en una fiesta del dfa de 
desposorio (propiamente se refiere al matrimonio) con aquella imagen del Ct 6,2: 
Yo para mi Amado, y mi Amado para mí. La esposa trae todas «SUS joyas y gracias 
a luz» para agradar al Esposo y este a su vez «todas sus riquezas y excelencias le 
muestra» comunicándose ambos los bienes y deleites del amor242

. 

La estrofa CB 30 (De flores y esmeraldas ... ) del poema expresa el deseo de la 
amada de una fiesta amorosa primaveral y campestre en torno al Amado. El co­
mentario atribuye a cada imagen concreta un contenido espiritual específico: las 
flores son virtudes del alma y las esmeraldas dones divinos, y las guirnaldas son las 

214 El <t:ya no guardo ganado» recuerda un tema propio de la poesía pastoril que Garcilaso utiliza: 
el pastor enamorado descqida su rebaño. En el Cantar nos encontrábamos que la «pastora» descuida 
sus viñas (Ct 1 ,6). 

2
J9 También habla en semejante contexto ele las cuatro pasiones del alma: cf. J. CERSON, Teolo­

gia MisLica ... o.c., Tractatus Primus, Considerazione XXXIV p. 173-175. 
240 Y pone el ejemplo de María Magdalena, siguiendo la tradición que aparecía en las hagiogra­

fías de la época y la liturgia: cf. CantB parte p. 326 nota 2. 
14 1 También el co!"entario de Orígenes insiste mucho en las arras y regalos de los esponsales, 

dote de la boda: d. ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 73-74. 
242 la misma imagen la encontramos en Llama: «Y así, entre Dios y el alma está actualmente 

formado un amor recíproco en conformidad de la unión y entrega matrimonial, en que los bienes 
de entrambos, que son la divina esencia, poniéndolos cada uno libremente por razón de la entrega 
voluntaria del uno al otro, los poseen entrambos juntos» (LIB 3,37). 

128 



agrupaciones de todo ello adornando el alma; el cabello es la voluntad del alma, 
en la cual se f ijan las virtudes (d. CB 30,9); las frescas mañanas sign ifican t res co­
sas muy d iversas: el tiempo de juventud donde se forjaron las virtudes, los actos 
de amor en que se adquieren dichas virtudes (d. CB 30,4), y las obras hechas en 
sequedad y dificu ltad de espíritu (d. CB 30,5). 

Vemos cómo Juan de la Cruz asigna unas atribuciones alegóricas de tipo es­
piritual de modo acomodaticio según le interese en el ritmo de su doctrina, pero 
también comprobamos la flexible interpretación que él mismo les da, abriendo 
un amplio abanico de sugerencias para nuevas interpretaciones. Y sigue con las guir­
naldas, hechas por el alma y Dios conjuntamente, «porque las virtudes no las puede 
obrar el alma ni alcanzarlas a solas sin ayuda de Dios ni tampoco las obra D ios 
a solas en el alma sin ella» (CB 30,6). Es el amor de Dios lo que las hace florecer 
(en tu amor florecidas: cf. CB 30,8), pero no podrían quedar asidas al alma sin la 
voluntad purificada ele ella para recibirlas y conservarlas (y en un cabello mío en­
tretejidas: cf. CB 30, 9) . La gracia necesita la colaboración humana. 

En CB 30,7 hay un salto de perspectiva: Juan de la Cruz aplica el símbolo 
esponsal, no ya al alma y a Dios, como viene haciendo, sino a la Iglesia y Cristo243

• 

Y aquí los mismos elementos alegóricos pasan a tener sign ificados distintos, siendo 
las guirnaldas todas las almas santas engendradas por Cristo en la Iglesia, y pueden 
ser de tres tipos de guirnaldas o !aureolas: de vírgenes, doctores o mártires244

• Y 
todas ellas adornan al Esposo Cristo24s. 

En la anotación para la canción sigu iente CB 31,1 nos dice que las flores 
representan a Dios (antes eran las virtudes del alma), y comprobamos de nuevo la 
variable libertad con que Juan interpreta sus propios poemas. 

Miradas de amor 

CB 31-33: En solo aquel cabe/fa .. . 

La siguiente estrofa CB 31 nos presenta la mirada de amor del esposo que 
quedó prendado de ella, en el vuelo del cabello y en el ojo246

. En el comentario 
explica las imágenes alegóricamente. Si antes el cabello247 era la voluntad del 
alma, ahora es el amor del alma, un amor puro y fuerte, sin otros amores (por eso 

243 Esta interpretación del símbolo esponsal ya la hemos encontrado en los Romances sanjuanis­
tas, aunque en el desarrollo del Cántico resulta una novedad. 

2•• San Bernardo presenta en su comentario al Cantar tres tipos de flores de la Esposa Iglesia que 
adornan al Esposo Cristo: las vírgenes, los mártires, y las buenas obras (d. BERNARDO DE CLARA VAL, 
«Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 47, p. 316-321). 

2•s Esta misma imagen la volvemos a encontrar en la Cta 7 a las Carmelitas de Beas, donde las 
presenta como corona o laureola del Esposo-Cristo, animándolas a no perder identidad, aunque él no 
pueda visitarlas ya. Esta doctrina del Esposo-Cristo adornado con !aureolas la encontramos en ISAAC 
DE ESTELLA, Sermo 51, PL 194, p. 1862-1865 (citado en CantB parte 2a p. 341 nota 14). 

2' 6 La herida ele amor vinculada al ojo y al cabello es un tema ele Ct 4,9. 

m El tema del cabello femenino que atrae al varón, tomado del Cantar, también es tratado 
por FRAY LUIS DE LEÓN, Respuesta estando preso en la cárcel, en Obras completas castellanas, BAC 
(Madrid 1951) p. 201-206. 

129 



es solo aquel cabello: d. CB 31,4); el cuello es la fortaleza del alma, necesaria 
para asir las virtudes (d. CB 31,4-5), y el ojo es la fe, que también ha de ir solo, sin 
mezcla de respeto o cumplimiento (por ello es en uno de mis ojos248

: d. CB 31,9). 
El amor sólo con virtudes en fortaleza es lo que ha conquistado al Amado: d. CB 
31,6. Sobre este tema se hace una auto-cita para su obra de la Llama (LIA), escrita 
en el intermedio entre el CA y el CB y que recogería algunos elementos catárticos 
que aquí va subrayando en la segunda redacción (d. CB 31,7). 

Dios quedó enamorado del alma al contemplar su amor fuerte, pero «Si él por 
su gran misericordia no nos mirara y amara primero[ ... ) y se abajara, ninguna presa 
hiciera en él el vuelo del cabello de nuestro bajo amor» (d. CB 31,8). Por tanto, la 
iniciativa es siempre del amor divino, y el hombre no hace sino responder a aquél. 
Pero lcuándo se bajó a mirarnos y a provocar el vuelo y levantarlo de nuestro amor, 
dándole valor y fuerza para ello? Dentro del mismo comentario al Cántico nos ha 
dado la respuesta: «debajo del favor del árbol de la Cruz, que aquí es entendido por 
el manzano, donde el Hijo de Dios redimió y, por consiguiente, desposó consigo la 
naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, dándola él gracia y prendas 
para ello» (d. CB 23,3). De diversas maneras nos encontramos con el sustrato fun­
damental de su pensamiento teológico en el desarrollo del texto. Y también vuelve 
a repetir otra idea que ya enunció al principio de la obra: el entendimiento se une 
a Dios por fe y la voluntad lo hace por amor249

. 

Juan se ha permitido asignar muy distintas atribuciones alegóricas para ex­
plicitar el sentido de sus poemas. Esta diversidad está salvando el contenido pro­
fundo de los símbolos, que hacen presente su mensaje de modos diversos y no 
pueden reducirse a un solo sentido. El símbolo se define en abierta oposición a 
la alegoría250

, donde ambas hacen referencia a realidades espirituales, pero la 
alegoría ilustra una relación unívoca de semejanza, mientras que el símbolo tras­
ciende la imagen misma y asignando un sign ificado que no puede ser percibido 
de manera directa, como mediador de lo trascendente en lo inmanente, del in­
consciente en lo conscienle251

• Nos parece que la alegorización que el comentario 
hace de los contenidos del poema no afecta al pensamiento simbólico del autor: 
lo salva, precisamente, asignando múltiples sentidos y relativizando sus propias 
explicaciones. 

La anotación siguiente nos trae una afirmación impresionante: «Dichosa el 
alma que ama, pues tiene a Dios por prisionero, rendido a todo lo que ella qui­
siere. Porque tiene tal condición, que, si se le llevan por amor y por bien, le 

2
'
8 «Está ciego en realidad aquél que tiene muchos ojos para mirar las cosas vanas. Tiene vista 

aguda y perspicacia aquél que, con un solo ojo, mira al único bien»: CRECORIO DE N ISA, Comentario 
al Cantar ... o.c., hom. 8 p. 141. 

249 Comparar CB 31,10 con CB 1 ,11. 
150 Cf. C. DURANO, La imaginación simbólica, o.c., p. 10-43. 
25

' El sfmbolo evoca «algo imposible de percibim de otro modo»: C. DURAN O, Oe la mitocrítica al 
mitoanálisis, Anthropos (Barcelona 1993) p. 18. El sfmbolo es mediador entre dos realidades en tensión 
dialéctica percibidas e interpretadas en la psique personal, en una experiencia subjetiva de conocimiento 
que reclama libertad personal: d. C. DURAND, La imaginación simbólica, o.c., p. 43. 

130 



harán hacer cuanto quisieren; y si de otra manera, no hay hablarle ni poder con 
él aunque hagan extremos; pero, por amor, en un cabello le ligan» (cf. CB 23,3). 
Por el cam ino del amor se puede conqu istar a Dios y «obligarle», pero sin amor 
es imposible. 

La estrofa CB 32 (Cuando tú me mirabas ... ) nos presenta la mirada de los 
amantes, que comunica íntimamente las riquezas que ambos comparten por ini­
ciativa de él. El comentario señala que el alma qu iere aquí deshacer cualquier 
posible engaño que parezca que ella puede atribuirse a sí misma algún valor o 
merecimiento sino sólo a Dios (cf. CB 32,2) . Comentando el verso «Su gracia en 
mi tus ojos imprimían» d ice: «Por los ojos del Esposo entiende aquí su D ivinidad 
misericordiosa, la cual, inclinándose al alma con misericordia, imprime e infunde 
en ella su amor y gracia, con que la hermosea y levanta tanto, que la hace con­
sorte de la misma Divinidad (2 Pe 1, 4)» (CB 32,4). Este texto de Pedro agrada a 
Juan de la Cruz y lo usará en varias ocasiones para iluminar la un ión252 . La mirada 
amorosa de Dios es la que imprime amor, gracia y hermosura en el alma (d. CB 
32,4), haciéndola digna de un mayor amor (por eso me adamabas253 : cf. CB 32,5) : 
«amar Dios al alma es meterla en cierta manera en sí mismo, igualándola consigo, 
y así, ama al alma en sí consigo con el mismo amor que él se ama» (CB 32,6). Y 
sólo así las potencias del alma merecen ver las grandezas d ivinas, con sus dones, 
etc. (cf. CB 32,8). Y afirma en CB 33,1 los cuatro bienes que hace la mirada de 
Dios al alma: limpiarla, agraciada, enriquecerla y alumbrarla. Y ya nunca le echará 
en cara su antigua fealdad y pecado, aunque a ella le convenga recordarlo para su 
humildad, agradecer y confiar más (y para recibir más). 

En CB 33 (No quieras despreciarme .. . ) recuerda la amada un pasado hu­
milde que se ha llenado de dicha con el encuentro con el amado, comunicando 
dignidad y autoestima. El comentario pone en boca del alma un atrevimiento 
para dirigirse a Dios pid iendo no la desprecie por las cu lpas del pasado, ya que 
su mirada la renovó, que vuelva a mirarla y hermoseada aún más (cf. CB 33,3). 
La mirada amorosa de Dios dignificó y embelleció al alma y el amor va creciendo 
(cf. CB 33,6-7). La tez morena de la esposa se ha vuelto resplandor254

. Admirable 
misterio de cómo Dios engrandece al alma que le agrada: da más a quien más 

m En CA 23,3; CA 38,4; CB 32,4; CB 39,6: d. Concordancias p. 2069. 

lSl El mismo Juan de la Cruz lo define: <u\damar es amar mucho, es[ ... ) amar duplicada mente»: 
CB 32,5. El diccionario de Covarrubias señala que <<adamar» es un término «que usan los romances 
viejoS>>: cf. SEBASTJÁN DE COVARRUBIAS, Tesoro de la lengua castellana o española, (Madrid-México 
·¡ 984) p. 11 O. Comenta este vocablo ÁNGEL HERRERO, «El adamar y la voz femenina en el Cántico 
Espiritual», en Hispanic Review, Vol. 66, No. 1 (1998) p. 21-34. Rufino de Aquileya, en su traducción 
latina del comentario del Cantar de Orígenes traduce la referencia al amor de Eros por «amar, amare y 
adamare»: cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 43, nota 48. El amor al que Juan se refiere es 
apasionado, asume toda la persona, todo su anhelo humano, todo su ser. 

ls·• Numerosos Santos Padres interpretan la «negrura>> de la esposa aplicada a la Iglesia, con sus 
debilidades y pecados, en oposición a la vida luminosa que reciben del Verbo: B. ARMINJON, La Cantata 
del Amor, o.c., p. 93-95. Tanto Orígenes (cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar; o.c., p. 11 Oss.) como 
Gregario de Nisa (d. GREGORIO DE NISA, Comentario a/ Cantat; o.c., hom 2, p. 31-45) completan la 
vinculación eclesial con la personal, donde el alma contempla su pasada condición pecadora. 

131 



tiene (cf. CB 33,8). La anotación nos habla de la respuesta que Dios dará en la 
canción siguiente, enalteciendo a quien se acaba de humillar, regalo del esposo 
hacia la esposa con alabanzas de amor divino. 

Paloma sol itaria 

CB 34-35 La blanca palomica, al arca con el ramo se ha tomado ... 

Desde la estrofa 13, en que la esposa era presentada como paloma y el es­
poso como ciervo, en las estrofas subsiguientes255 predominó la imagen humana 
y pastoril de él y ella, la amada y el amado. Pero ahora ambos vuelven a asumir la 
personificación de una paloma y un palomo. De hecho el texto pierde vehemen­
cia, y se pone en boca del Esposo esta estrofa y la que sigue, como una reflexión 
retrospectiva y laudatoria. El esposo evoca a su amada como blanca paloma que 
ha vuelto al arca256, con un ramo (seña l de que el diluvio ha terminado, según 
la imagen bíblica del Arca de Noé: Gn 9) y que ha hallado ya una pareja para 
sí en tierra 257• El comentario pone en boca del Esposo un canto a la pureza del 
alma y un anuncio de su d icha al alcanzar la unión con su Esposo y realizar sus 
deseos (cf. CB 34,2). El alma con la figura de la paloma del arca de Noé vuelve 
triunfante con el ramo de olivo, mostrando que la vida vuelve a crecer en la tierra 
tras el diluvio (cf. CB 34,4). Y se canta el fin de sus fatigas y el cumplimiento de 
sus deseos (cf. CB 34,6). 

La estrofa CB 35 (En soledad vivía .. .) contrasta un poco dentro del poema, 
porque parece responder a una situación distinta a las estrofas anteriores (incluso 
a las posteriores). Sorprende la insistencia en la soledad, y también una nueva 
referencia al amor herido, que ya parecían superados desde el momento del 
encuentro esponsal. Esta estrofa expresa un amor en soledad y lleno de esperan­
za, pero no parece referirse a la plenitud que las estrofas anteriores clenotaban258• 

En el comentario Juan de la Cruz explica cómo por la soledad llegó el alma a 
paz estable y bienes inmutables y cómo en la quietud de amor del Esposo ya no 
necesita otros maestros que la guíen sino sólo a Dios (d. CB 35,1 ). Dios alaba 
la soledad del alma sin arrimo a criaturas que le ha conquistado y le lleva a ser 
Él mismo guía de ella, sin intermediarios (cf. CB 35,2.6): «herido de ella por la 
soledad que por él tiene, viendo que no se contenta con otra cosa, él solo la guía 
a sí mismo, atrayéndola y absorbiéndola en sí» (CB 35,7). La anotación de la can­
ción siguiente añade otra consideración para justificar aquí el tema de la soledad, 

255 Con la excepción de dos breves momentos en CB 9,1 y en CB 17. 

Para la imagen de la paloma-tortolica: cf. J. M. de COSSÍO, «Rasgos renacentistas y populares 
en el Cántico espiritual de san Juan de la Cruz» en Escorial25 (1942) p. 205-228. 

257 los comentarios la tortolica fiel a su consorte son semejantes a los de Orígenes co­
mentando Ct 1,10: cf. ORIGENES, Comentario al Cantar ... o.c., p. 166. También Gregorio nisano lo 
recoge: d. GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar .. . o.c., hom. 2 p. 51. 

253 la explicación la tenemos en el origen distinto de esta estrofa en relación con la comuni­
dad de Beas y en su finalidad pedagógica particular en aras de fomentar la plegaria personal con­
templativa de las carmelitas. 

132 



diciendo que los amantes se gozan más ellos estando solos y juntos, porque se 
comun ican mejor (cf. CB 36,1 ). 

De la espesura a las subidas cavernas de la piedra 

CB 36-38: Cocémonos, Amadq y vámonos a ver en tu hermosura .. . 

De nuevo toma la palabra la Esposa. La nueva estrofa vuelve al ambien­
te gozoso y festivo de la fiesta amorosa, presentando en tiempo presente una 
invitación que ella le hace a él para disfrutar conjuntamente, en medio de un 
idílico pa isaje. La hermosura del Amado es el lugar de encuentro de ambos259 • El 
comentario señala que aquí el alma pide tres cosas a Dios: saborear el gozo del 
amor, hacerse semejante al Amado y conocer sus cosas y secretos (cf. CB 36,3). 
Todo el comentario de esta estrofa alcanza altas cotas de lirismo e inspiración, 
reflejando un ambiente o proceso de elaboración que ayudó al autor a revivir y 
recrear los más bellos momentos de la inspiración original del poema. Lo perci­
bimos en CB 36,5. Juan señala que, en la experiencia definida corno «unirnos 
a Dios en su hermosura», vive el alma la fi liación divina, participando de todo 
lo que Cristo-esposo ya posee. Reaparece aquí la fugaz alusión al desposorio 
Cristo-Iglesia que está en el fondo de su pensamiento, completando y sostenien­
do toda la apl icación espiritual del símbolo a la unión del alma con Cristo: «Y así 
lo dijo él, no sólo por sí, que es la cabeza, sino por todo su cuerpo místico, que 
es la Iglesia¡ la cual participará la misma hermosura del Esposo en el día de su 
triunfo, que será cuando vea a Dios cara a cara» (CB 36,5). El triunfo pleno se 
vislumbra más allá de la historia, en la otra vida. 

Se detallan también las asignaciones alegóricas de las imágenes del poema: 
el monte es noticia matutina o esencial de Dios, mientras que el collado es noticia 
vespertina o sabiduría en lo creado (al monte y al collado: cf. CB 36,6). El alma 
desea visión clara de Dios, pero también noticia de las criaturas (cf. CB 36,7-9), 
ansiando penetrar la espesura de la sabiduría y ciencia divinas (d. CB 36,1 0), 
estando dispuesta a entrar en los aprietos y trabajos del mundo para conseguirlo 
(cf. CB 36,1 1-12). A continuación añade unos contenidos con tono emotivo y 
sapiencial, como huella ele experiencias personales del autor: «porque el padecer 
le es medio para entrar más adentro en la espesura de la deleitable sabiduría de 
Dios; porque el más puro padecer trae más íntimo y puro entender, y, por consi­
gu iente, más puro y subido gozar, porque es de más adentro saber» (CB 36,12; cf. 
CB 36,13). El alma desea, sobre todo, conocer los profundos secretos y misterios 
de la encarnación (cf. CB 3 7,1 ). 

2S9 La hermosura ele Dios es un tema importante en la tradición patrística: «cuando el alma 
llama al Verbo su Amado y proclama que es hermoso, atribúyele sincera y humildemente la gracia 
que ha recibido ele amarle y ser ele El amada, admirándose de tan gran bondad y pasmándose de 
recibir tan gran merced. La hermosura del Esposo no es sino su amor, tanto más excelso cuanto es 
más preveniente»: BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., 
Serm. 45, n2 8, p. 309. 

133 



La estrofa CB 37continúa con un juego de enamorados que corren por 
laderas y entran en cavernas, donde degustan frutos exquisitos. Las alusiones 
amorosas son evidentes, tanto aquí como en otras estrofas. El poeta las conoce 
y las asume sin temores, protegida su conciencia en la interpretación espiritual 
que va a asignarle. El comentario va concretando los sentidos alegóricos: las 
subidas cavernas de la piedra260 son «los subidos y altos y profundos misterios de 
sabiduría de Dios que hay en Cristo sobre la unión hipostática de la naturaleza 
humana con el Verbo divino, y en la respondencia que hay a esta de la unión 
de los hombres a Dios y en las conven iencias de justicia y misericordia de Dios 
sobre la salud del género humano en manifestación de sus juicios[ ... ) con mu­
chos senos de juicios suyos ocu ltos de predestinación y presciencia en los hijos 
de los hombres» (CB 37))261

. Podríamos resumir que se trata del misterio ele la 
Encarnación redentora, oculto en el seno de Dios262, al cual no llega el alma «sin 
haber padecido mucho y recibido muchas mercedes intelectuales y sensitivas de 
Dios» (cf. CB 37A). Es un conocimiento nuevo que transforma al alma: «subi­
dísima y estrechísimamente se transforma el alma en amor de Dios según estas 
noticias, agradeciendo y amando al Padre de nuevo con grande sabor y deleite 
por su Hijo Jesucristo» (CB 37,6). 

Las granadas263 significan «los misterios de Cristo y los juicios de la sabiduría 
de Dios y las virtudes y atributos de Dios» (CB 37J) y el mosto es la fruición y 
deleite de amor de Dios que redunda en el alma (CB 37,8)264 : un bebida rega­
lada mutuamente y compartida entre los dos esposos (d. CB 37,8). Las diversas 

260 El tema de la caverna también lo ha tomado Juan de la Cruz de Ct 2,13-14, pero le asigna un 
contenido propio y personal. Después volverá a asumir esta imagen, más desarrollada y explicada en la 
Llama. Sobre el simbolismo religioso de la caverna: cf. E. NEUMANN, La grande Madre, Astrolabio (Roma 
1981). En la tradición espiritual, la piedra representa a Cristo: «la peña era Cristo. Por eso, si el alma se 
protege y cubre con la doctrina y la fe de Cristo, puede con toda seguridad llegar al lugar secreto donde 
a cara descubierta podrá contemplar la gloria del Señom: ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 271; 
cf. 272-273. Cf. GREGORIO DE NISA, Sobre la vida ele Moisés, 220ss., BibPat 23, Ciudad Nueva (Ma­
drid 1993) p. 200ss. Los cristianos de influencia platónica han cristianizado el tema de las cavernas del 
Cantar, identificándolas con la figura bíblica de Moisés en el Éxodo, y lo han puesto en relación con la 
contemplación divina y la humanidad de Cristo. Aquf para Juan de la Cruz las cavernas son los misterios 
divinos, en cambio, en LIB 3, 18-22 las cavernas son las potencias del alma. 

261 Y sigue, que tiene «muchos senos de juicios suyos ocultos de predestinación y presciencia 
en los hijos de los hombres)). La doctrina del juicio final donde comparecerán justos y pecadores, con 
grandes penas para estos últimos, tenfa una tradición espiritual muy importante (la vemos en Bue­
naventura: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 1 06-117). Juan de la Cruz la da por 
supuesto y se hace eco de ella, aunque parece apuntar más bien a los designios de salvación y de gloria 
para los justos. Sobre la presciencia divina: cf. ST 1,14,8, 1m; 1 ,23,5,1 m; 2-2,171 ,6,2m; 3,1, 1 ,4m; 
3,46,2c; TOMÁS DE AQUINO, Summa contra Gentiles 3, cap. 149-150.163-164, Typographia Forzani 
(Roma 1927) p. 517-519. 537-538. 

242 San Bernardo recoge la relación entre el tema del Ct de los agujeros de la peña, con los 
agujeros de las llagas de Cristo, conectando con la cruz redentora: d. BERNARDO DE CLARAVAL, 
«Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 61, no 3-6, p. 405-407. 

2
•

1 Usa la imagen de la granada en sentido espiritual r. de Osuna: cf. FRANCISCO DE OSUNA, 
Tercer Abecedario espiritual, BAC (Madrid 1998) p. 163. Y L. de Granada: FRAY LUIS DE GRANADA, 
«Introducción al sfmbolo de la re», Ed. ). Cuervo (Madrid 1908) p. 103-105. 

zr.o El mosto de granadas aparece en Ct 8,2. 

134 



imágenes sirven para hablar del mismo misterio, y la relación con el Cantar se 
cita una y otra vez. 

Y el contenido de esta estrofa lo resume diciendo que ha ido cantando la 
Esposa los bienes que le ha de dar el Esposo en aquella felicidad eterna. La meta 
es la unión con el Verbo encarnado, conocim iento de Dios, transformación en su 
hermosura (cf. CB 38,1). 

En la estrofa CB 38 (Allí me mostrarías ... ) concreta la amada su pretensión en 
aquellas cavernas escondidas, que es conocer lo que desea del amado y recibir 
aquello que ya recibió de Él en otra ocasión. Estas estrofas presentan la invitación 
a una experiencia, pero aparece aquí de nuevo la referencia a un don recibido en 
un pasado concreto de la historia, que ciertamente podemos identificar con la En­
carnación redentora de Cristo que aparecía en CB 23,3, pero que no excluye una 
implícita alusión en el cuerpo del poema, a la experiencia primordial, de cuyo eco 
interior brota la vehemencia de su autor, destilando autenticidad. Significativa­
mente aparecen aquí dos veces cada uno de los términos que hemos relacionado 
con la experiencia mística sanjuanista: 2 veces «allí», 2 veces «aquello». 

Persiste el erotismo latente y la interpretación amatoria se hace evidente, en 
el contexto de todo lo anterior. El comentario explica en clave espiritual que aquí 
el alma está reclamando la consumación del amor con Dios, con sus dos mayores 
aspiraciones: que D ios le enseñe a amarle tal como Él la ama a ella, y que le dé la 
gloria esencial con que la predestinó (cf. CB 38,2). El amante no está satisfecho si 
no ama cuanto es amado265, cosa que sólo puede hacer «con voluntad y fuerza del 
mismo Dios» por el Espíritu Santo (d. CB 38,3). Enseña Dios a amar pura y libre­
mente, pero también le capacita para amar con la fuerza que él ama, transformán­
dola en amor (cf. CB 38,4). En el matrimonio espiritual se da una viva imagen de 
aquella perfección de amor glorioso que sólo se dará en el cielo (cf. CB 38,4)266

• 

Pero además el alma pretende también gloria esencial, que consiste en ver el ser 
de Dios267, y que queda simbolizada por aquello c¡ue me diste el otro día (cf. CB 
38,5). Porque «aquello para que Dios la predestinó sin principio vendrá ella a po­
seer sin fin. Y esto es aquello que dice le dio el otro día, lo cual desea ella poseer 
ya manifiestamente en gloria» (CB 38,6). Y el comentario no sabe explicar bien el 

265 Entramos aquí en el terna de la igualdad de amor, muy querido también por San Bernar­
do: «procura [el alma] semejarse a Él por su voluntad, amándole como por Él es amada [ ... ]. Todo 
ello constituye un verdadero contrato de matrimonio espiritual ( ... ]. Abrazo ciertamente, cuando un 
mismo querer, un mismo no querer, hace de dos espíritus uno solo» (d. BERNARDO DE CLARA VAL, 
<<Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 83, nll 3 p. 554-555). 

2(.6 Juan de la Cruz parece conocer las renexiones origenianas sobre el amor de Dios, comple­
tándolas con sus aportaciones personales. Conviene comparar CB 38,3-4 con ORÍGENES, Comentario 
al Cantar, o.c., p. 209-216. Juan ele la Cruz hace una más profunda elaboración teológica, asimilando 
innuencias de otras obras, como el opúsculo De Beatitudine. Encontramos el texto de esta obrita en 
M. Á. DÍEZ CONZÁLEZ, Lecturas medievales de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1999) 
p. 262-319. 

l
67 La doctrina tomista sobre la gloria esencial y la visión divina de los bienaventurados: cf. ST 

1, 1,4c; 1,23,7,3m; 1,58,1 e; 2-2,9,4,3m; etc. Aunque el autor se inspira mucho en De Beatitudine, 4, 
p. 309-311 , etc. 

135 



«aquello» sino con nuevas imágenes y símbolos tomados de la palabra de Dios (so­
bre todo del Apocalipsis268 y de los salmos), ya que es desconocido, sin nombre: es 
fruto del árbol de la vida, es corona, es maná escondido, es poder sobre las gentes, 
un vestido blanco, columna en el templo de Dios y un lugar junto al trono de Cristo, 
es torrente de deleite, bendiciones y felicidad (cf. CB 38,7-9). Pero como parece 
que el autor aún no cree haber acabado ele explicar bien el «aquello», anuncia que 
continuará haciéndolo en la siguiente estrofa (d. CB 39,1 ). 

El canto de la dulce filomena 

CB 39: El aspirar del aire, el canto de la dulce filomena, el soLO y su donaire, 
en la noche serena, con llama que consume y no da pena. 

Una nueva imagen paradisíaca surge en esta nueva estrofa, con una natura­
leza animada, una brisa en movimiento, el canlo de ruiseñor, en medio de una 
noche tranquila y en torno a un amable fuego encendido en medio de la escena. 
La atribución alegórica de la declaración presenta un sentido espiritual a cada 
elemento: el aspirar del aire269 es del Espíritu Santo (cf. CB 39,3), el canto de filo­
mena, que es el ruiseñor270, significa la voz del amado en el fondo del alma (cf. 
CB 39,8), el soto y su donaire es toda la creación recobrada con la sabiduría d ivi­
na (d. CB 39,11 ), la noche serena es la contemplación mística en la que el alma 
ha entrado (cf. CB 39,12), y la llama es amor del Espíritu Santo (cf. CB 39,14)271 • 

Algunos autores encuenlran vínculos con la poesía profana272• 

El comentario explica que el alma declara aquí lo que el Esposo le ha de dar 
en la transformación bealífica (d. CB 39,2). Son elementos que de un modo u otro 
han salido anteriormente, fruto de la unión, pero que ahora se vuelven a recoger 
y comentar, con matices de interés. La aportación más novedosa del comentario 

268 El comentario al texto del Ap es propio del CB, siguiendo las indicaciones del manuscrito 
sanluqueño: d. CantB parte p. 406 nota 10. 

269 «En nuestro caso la palabra aspirar denota la maravillosa anuencia del espíritu que invadirá 
impetuosamente todo nuestro ser ... »: d. B. DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar ele los Canta­
res», o.c., Serm. 72, nQ 6 p. 465. 

270 Sobre la filomena: d. J. L. MORALES, El Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz ... o.c., p. 
227-231. 

271 Aparecen aquí juntos otros símbolos sanjuanistas fundamentales, el símbolo ele la noche, ori­
gen de Subida y Noche y otro símbolo fundamental, la llama, que dará origen al poema y comentario 
de la Llama de amor viva. 

272 Hay una serie de coincidencias entre San Juan y Garcilaso, en base al libro publicado en 
1575 Obras de Boscán y Garcilaso, trasladadas a malerias crislianas y religiosas de Sebastián de Cór­
doba. Por ejemplo: « ... el aspirar el aire,/ el canto de la dulce Filomena ... >> es semejante a «. .. el viento 
espira,/ filomena sospira en dulce canto ... ». Juan de la Cruz pudo recibir la huella literaria de dicha 
obra. Pero también encontramos cierto ambiente semejante en Gregario Niseno: <4 EI Esposo! la indu­
ce a gozar de las delicias del tiempo de primavera, cogiendo flores 1 ... ), la invita a disfrutar del canto 
de las aves»: (d. GREGORIO DE N ISA, Comentario a/ Canlar ... o.c., hom. 6 p. 1 02)¡ «Lo mismo que 
es llamado aquí cavidad de la piedra en otros lugares es llamado jardín de felicidad, tienda eterna, 
morada cabe el Padre, seno del Patriarca, etc.» (GREGORIO DE NISA, Sobre la vida de Moisés, ll, 247, 
o.c., p. 210). Se trata aquí la recompensa celestial, muy en línea con lo que dice Juan en esta estrofa. 

136 



a esta estrofa es la insistencia que se hace de la participación del alma en la vida 
divina, como entrada en la dinámica trinitaria. El alma entra a participar en la as­
piración del Espíritu Santo de Dios a ella y de ella a D ios273• Y hace una arriesgada 
afirmación: «no sería verdadera y total transformación si no se transformase el alma 
en las tres personas de la Santísima Trinidad en revelado y manifiesto grado» (CB 
39,3)274

. Intuimos que debe tratarse de una participación de la intimidad trinitaria 
divina, donde el alma experimenta entrar, dejándose mover, en sus potencias, por 
aquel mismo espíritu que se comunica allí275 • Y defiende la posibilidad de esta ex­
periencia por el poder divino y porque esta divinización es precisamente la meta 
de la creación del ser humano a imagen y semejanza divina: «para que pudiese 
ven ir a esto la crió a su imagen y semejanza (Gn 1, 26)» (CB 39,4). Esta d ivinización 
es el contenido de la filiación divina que el Hijo nos ha conseguido y que Él mismo 
pidió al Padre para sus discípulos en Jn 17 (cf. CB 39,5)276

• Lo que Dios tiene por 
naturaleza lo tendrá el alma por participación en la unión de amor (cf. CB 39,5-6). 
Se reafirma la posibilidad de estas experiencias dentro de la historia, como huella 
de una plenitud mayor fuera ele ella, aunque sea inefable: «Lo cual, aunque se 
cumple perfectamente en la otra vida, todavía en esta (cuando se llega al estado 
perfecto, como decimos ha llegado aquí el alma) se alcanza gran rastro y sabor de 
ella» (CB 39,6; cf. CB 39,1 0). Por tanto, la escatología futura que CB subraya, no 
elimina la presente, porque también aquí se puede gozar de la promesa divina y 
«se alcanza gran rastro y sabor de ella». 

Una experiencia espiritual que llena al alma ele gozo y júbilo exultante (cf. 
CB 39,8), fin de males y principio de todos los bienes, dulce gozo y alabanza de 
alma y Dios unidos (cf. CB 39,9)277. Y ha de recibir también la sabiduría de todo 
lo creado y de sus relaciones mutuas, tanto de las criaturas superiores como de 

2' 3 El comentario aplica al término aspiración, tanto la procesión trinitaria que el Hijo procede 
eternamente del Padre, como a la acción del Espíritu Santo en el alma: cf. ST 1,27,4,3m; 1,28,4c; 
1 ,36, 1 e; 1 ,37, 1 e; 1 ,43,2c, etc. Este escenario espiritual corresponde también al poema y al comen­
tario de la Llama. 

2'- La obra de la Trinidad es unitaria: «el Padre hace todas las cosas por el Verbo en el Espíritu, y 
es así como la unidad de la Santa Trinidad se salvaguarda, de manera que en la Iglesia es anunciado un 
solo Dios que está sobre todos y obra por todos y en todos (Ef 4,6)»: SAN ATANASIO, Carta a Serapión 
4,6, citado en TexPat p. 39. La transformación divina del alma es una participación misteriosa en las 
peculiaridades personales intratrinitarias. 

275 También Santa Teresa parece contemplar la vida trinitaria de amor y conocimiento: «iOh 
ánima mía! considera el gran deleite y gran amor que tiene el Padre en conocer a su Hijo, y el Hijo 
en conocer a su Padre, y la inflamación con que el Espíritu Santo se junta con ellos, y cómo ninguna 
se puede apartar de este amor y conocimiento, porque son una misma cosa. Estas soberanas Personas 
se conocen, estas se aman y unas con otras se deleitan. Pues ¿qué menester es mi amor? ¿Para qué le 
queréis, Dios mío, o qué ganáis?»: E 7,2. 

m. Al final del CB encontramos alusiones a jn 17. También al final del Comentario niseno te­
nemos una ci ta semejante, con alusiones a «la gloria que tú me diste)) y al «que todos sean uno»: d. 
GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar ... o.c., hom. 15 p. 249. Las citas de jn 17 son frecuentes 
también en De Beatitudine. 

277 La meta final de conseguir los gozos celestiales al final de un camino de contemplación, tras 
una intensa purificación, aparece con frecuencia en los maestros espirituales. Lo encontramos desa­
rrollado en San Buenaventura: cf. BONAVENTURA, Soli/oqui i altres escrits, o.c., p. 11 7-138. Pero en 

137 



las inferiores (d. CB 39,11 ). Toda esta sabiduría de Dios secreta y escondida la 
recibe el alma en contemplación oscura, que es un «entender no entendiendo»278

, 

recibiendo una inteligencia desnuda de imágenes (cf. CB 39, 12-13). El amor del 
Espíritu Santo ha de consumar esta obra (cf. CB 39, 14) y siempre queda en el alma 
un anhelo de la vida beatífica en que estará ya en plenitud y sin sufrir, «con llama 
que consume y no da pena>>. 

Final pacífico 

CB 40: Que nadie lo miraba ... 

La última estrofa resulta misteriosa dentro del poema, y no resulta fácil atri­
buirle un sign ificado con sentido dentro del conjunto del texto en su literalidad. 
Habla el poeta de alguien en tercera persona, sintiéndose inadvertido, dice que 
no está Aminadab (personaje oscuro citado en Ct 6,11 ), se afloja el cerco (como si 
hubiese habido una batalla) y la caballería desciende (quizás de sus posiciones de 
batalla), mirando las aguas de un río o volviendo tras una inundación279

• Aquí, más 
que nunca, las atribuciones espirituales del autor darán un sentido al conjunto del 
poema: el que habla es el alma (d. CB 40, 2), Aminadab es el demonio280 (cf. CB 
40, 3), el cerco son las pasiones y apetitos del alma que ya no la ahogan (d. CB 40, 
4), la caballería son los senlidos corporales y las aguas son los bienes espirituales 
que goza el alma (d. CB 40,5). El sentido global es que el alma está ya desasida de 
todo, el demonio está vencido, las pasiones y apetitos mortificados, y la parte sen­
sitiva e inferior purificada y conformada con la espiritual y puede recibir aquellos 

toda la canción, junto a la anterior, se advierte una fuerte influencia del apócrifo De Beatitudine, en 
temas, ideas y expresiones. 

278 Relacionamos esta contemplación oscura con la experiencia mística que aparece en el poema 
sanjuanista Entréme donde no supe. Se trata de una sabiduría misteriosa, en línea con autores como 
el PSEUDO-DIONI$10. Es notable la afinidad con Taulero (Temas de oración 2, 21 3; 3) y). Ruusbroec 
(Bodas del alma 11, 54), citados en CantA part. 2a p. 419. C. Bernard relaciona la luz de la contempla­
ción con la presencia activa del E.$. en la intimidad del alma, que influye en el entendimiento, pone en 
noche los conocimientos naturales, vacía la voluntad y los afectos desordenados y da una inteligencia 
sobrenatural sobre las situaciones y un conocimiento profundo de la fe: C. A. BERNARD, Teología Espi­
ritual. /·lacia /a plenitud de la vida en el Espfritu, Atenas (Madrid 1994) p. 499. 

m Intuimos en las imágenes del final del poema, un trasfondo semejante al que aparece en la 
homilía 2 del nisano (d. CRECORIO DE N ISA, Comentario al Cantar ... o.c., hom. 2 p. 49-50), según 
el cual, estamos ante un escenario espiritual en el que la esposa se ha enfrentado a las caballerías del 
demonio, los carros del faraón, que han perseguido a Israel en el paso del Mar Rojo y han sido derro­
tadas, abandonan la persecución y dejan en paz a la Esposa que, a ejemplo de Moisés, ha reali zado 
su Éxodo. La caballería se aleja y el agua desciende, tras la acción de Dios que ha liberado a Israel. La 
esposa ALMA (e IGLESIA) triunfa. 

,.., La identificación de Aminadab con el demonio aparece también en N 2,23,5. Sobre la figura 
de Aminadab: cf. C. _P. THOMPSON, «Aminadab tampoco parecía: presencia y ausencia en el Cántico 
y en el Cantan>, en lnsula 537 (1 991) p. 10-1 1. Aminadab ya aparecía en la Theologia Mystica de E. 
Herp como figura de la sensualidad desordenada del alma que le impide el discernimiento espiritual: 
O'REILLY, TERENCE, «La figura de Aminadab en los escritos de San Juan de la Cruz», en SanjCruz 
31-32 (2003) p. 193. Hay un testimonio aislado de interpretación antigua de Aminadab-demonio en 
TEODORETO DE CIRO en su lnterpretatio in Canticum Canticorum, Lib. IV, PC 8, p. 178-182, citado 
en CantA parl. 2ª p. 425 nota 3. 

138 



bienes espirituales de Dios (d. CB 40,1 ). Y Juan de la Cruz aclara que aunque la 
parte sensitiva e inferior no tiene capacidad para gustar los bienes espirituales que 
Dios qu iere dar al alma, sí queda influida por ellos281 • 

Y todo el comentario acaba con una invocación a Jesús, Esposo de las almas, 
y una afirmación del deseo del alma «de ser por él trasladada del matrimonio 
espiritual, a que Dios la ha querido llegar en esta Iglesia militante, al glorioso 
matrimonio de la triunfante» (d. CB 40,6). Acabado el proceso del alma-esposa, 
el autor retoma la imagen de la Esposa-Iglesia, culm inando su camino de unión 
fuera de la historia. 

Hemos hecho hasta aquí un recorrido lineal, estrofa por estrofa, del símbolo 
esponsal, contemplando las imágenes, los símbolos y las atribuciones alegóricas 
que el autor asigna a lo largo de todo el comentario, con una prim icia de su inter­
pretación es pi ritual. 

Hacemos ahora una reflexión sobre el uso de las imágenes simbólicas tal y 
como han aparecido en el Cántico. 

3. CONCLUSIONES SOBRE EL RECORRIDO DEL SÍMBOLO 
ESPONSAL EN EL CB 

l as imágenes del CB: lenguaje simbólico y mística cristiana 

Muchos estud ios sobre el Cántico Espiritual han investigado de manera par­
cial o completa las imágenes y los símbolos282, aunque sus resultados han sido 
con frecuencia contradictorios, por preju icios o visiones deformadas, atribuyen­
do a Juan de la Cruz elementos que no responden al conjunto de su doctrina y 
pensamiento283• Nuestro estudio no pretende un análisis global de los aspectos 
literarios284, sino en aquellos elementos que nos pueden ayudar a profundizar la 

281 «Por cierta redundancia del espíritu reciben sensitivamente recreación y deleite de ellos, por 
el cual deleite estos sentidos y potencias corporales son atraídos al recogimiento interior, donde está 
bebiendo el alma las aguas de los bienes espirituales»: CB 40,6. De manera semejante nos habla Cer­
son cuando afirma que «ocurre entonces que el cuerpo, inAuenciado así, asume y se reviste de ciertas 
propiedades del mismo espíritu, abandonando o manteniendo casi inactivas las suyas propias»: d. J. 
CERSON, Teologia Mistica ... o.c., p. 199. 

282 Una sucinta elaboración sobre simbología sanjuanista: d. M. C. BOBES NAVES, «Simbolo­
gía sanjuanista», en DicSJC pp. 1320-1334. Una visión desde una perspectiva psicoanalítica: cf. C. 
BAUDOUIN, Psychanalyse du symbole religieux, Fayard (Paris 1957) p. 234-267. Una obra clásica: 
cf. C. MOREL, Le sens de l'existence selon Saint }ean de la Croix, vol. 3, Symbolique, Aubier (Paris 
1960-1961 ). 

m En la actualidad son muchas y muy divergentes las interpretaciones: «Se percibe cierta hostili ­
dad entre los estudiosos del lenguaje o del arte y los exegetas del mensaje, de la enser'lanza sanjuanista. 
Como si fuese imposible tender un puente entre ambas vertienteS>>: ESJ vol. 1 p. 704. Juan de la Cruz 
es reivindicado desde diferentes posturas dentro y fuera de ambientes eclesiales: cf. D. YNDURÁIN, 
San Juan de la Cruz. Poesía, o.c., p. 13-33. 

284 Hay estudios muy buenos a este nivel (cf. obras citadas de Yndurain o Dámaso Alonso en 
poesía o Hatfeld en prosa); también artículos que profundizan los recursos literarios, como el de M. 

139 



espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista. Juan de la Cruz domina numero­
sas técnicas poéticas y artificios retóricos que amplifican su rica expresividad285

• 

Aunque se dan algunas influencias de la poesía popular y culta renacentista en el 
Cántico no tienen tanta importancia como las influencias bíblicas y patrísticas266• 

Colin P. Thompson ha mostrado cómo muchas expresiones o imágenes usadas por 
Juan son frecuentes en la poesía amorosa popular o culta de su época287

: asociar 
el amor con sufrir, heridas y muerte, el ambiente pastoril, pájaros y animales, los 
nombres de «carillo» o «palomica» en diminutivo, términos como «amores», mon­
tañas (también montiña), ríos, flores, riberas, pastores, ruiseñor, fuentes (también 
fonte), noches y albadas, lamentos amorosos, los ojos y las miradas de los aman­
tes, etc. son elementos que ya aparecen en el Cancionero de su época. Es eviden­
te que el poeta carmelita conoce estas fuentes pero que su principal inspiración 
está en la Biblia, donde también ha encontrado estos elementos, asumiéndolos 
en sentido simbólico o alegórico288. Hemos constatado también las semejanzas 
e influencias de autores patrísticos y medievales, rastreando muchos elementos 
comunes con Orígenes, Gregorio de Nisa, San Bernardo, Dionisio Aeropagita, 
San Buenaventura, etc. Pero Juan toma de ellos libremente temas e imágenes, 
sin ligarse del todo a nadie, y rehaciendo una doctrina de espiritualidad esponsal 
con numerosos elementos recibidos de la tradición monástica y espiritual con una 
gran originalidad y variedad de usos y resortes. 

En CB se da un amplísimo uso de imágenes, adoptadas de modos muy dis­
tintos, a veces opuestos. En CB 14,8 las ínsulas extrañas se refieren al Amado, en 
CB 19,2 al alma. El ciervo aparece en CB 1 y n CB 13,9 referido al Amado, pero 
en CB 9,1 se refiere al alma, y en 20-21,16 se aplica a la facultad concupiscible 
del alma. Las flores son las virtudes del alma en CB 17,1 O; 18,5; 30,3), aunque en 
CB 3, S representan sus apetitos, y en CB 4,6 a ángeles y almas santificadas. En 
CB 20-21 el agua es aflicción, pero en CB 36,9 es conocimiento de Dios y en CB 
40,5 son deleites espirituales. Las montañas son virtudes en CB 3,4, se identifican 
misteriosamente con el Amado en CB 14-15,6, y representan la armonía de los 

C. Sobes Naves, «Lecturas del Cántico Espiritual desde la teoría de la recepción>>, en MW., Simposio 
sobre san Juan de la Cruz, o.c., p. 15-50. 

28s Lo muestra con claridad el cap. 52 de la obra de C. P. THOMPSON, El poeta y el místico ... 
o.c., p.119-160. 

266 Thompson llega a afirmar que el Cántico es la obra sanjuanista que tiene una menor innuen­
cia de la poesía secular: cf. lb. p. 113. 

287 Cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la noche ... o.c., p. 158-163. 
286 Quizás el autor que haya estudiado más a fondo el tema del símbolo en San Juan de la Cruz 

haya sido C. Morel, que dedicó el tercer volumen de su obra ya citada Le sens de l'existence selon 
Saint )ean de la Croix, titulado Symbolique a una profunda visión del símbolo. Sin embargo hay que 
achacar a la obra de Morel, valiosa por su intento de poner la doctrina sanjuanista en diálogo con las 
inquietudes y angustias del pensamiento contemporáneo, una cierta interpretación parcial del sanjua­
nismo desde una óptica hegeliana, que oscurece la fuente bíblica y espiritual de su autor. Interpretar la 
catarsis purificadora desde la dialéctica de los opuestos y las negaciones sanjuanistas como etapa del 
proceso que ha de conducir a la síntesis superadora de conOictos, y en último término, al Absoluto, 
es una sugerenle e interesante interpretación del sanjuanismo pero que no acaba de penetrar en el 
corazón de su pensamiento y su doctrina, que no es filosófica sino espiritual. 

140 



sentidos y las facultades del hombre en CB 16,1 O, y también los actos desordena­
dos del alma en CB 20-21,8; pero una vez más representan el conocimiento de 
Dios en CB 36,6. El alma, por su parte, es representada con muchas imágenes del 
poema: vida, esposa, huerto, paloma, tortolica. El Amado es representado por el 
ciervo, montañas, valles, ínsu las, ríos, silbo, noche, música, soledad, cena, arca, 
Filomena, lecho, fuente. No todas las imágenes son claramente simbólicas, ya que 
el texto también usa comparaciones o alegorías, pero el simbolismo impregna 
todo el relato. El texto sanjuan ista va de la poesía al comentario, usando símbolos 
y alegorías, mezclando una vaga paráfrasis con exégesis de la Escritura. 

Se da, por tanto, una multiplicidad cambiante de imágenes que apun­
tan misteriosos sign ificados que eluden un sentido único o una interpretación 
racionalista289 . La sugerencia y el contraste nos llevan a buscar el mensaje a 
un nivel trascendente donde las palabras insinúan pero no definen. Sólo la 
experiencia alcanza su objetivo que, por otro lado, es inexpresable, pero que 
puede evocarse mediante símbolos. Un signo visible nos puede evocar múlti­
ples sign ificados invisibles, por lo que comprobamos que la función simból ica 
es humana y que no reside en los objetos mismos sino en sus evocaciones 
subjetivas o arquetípicas. Los símbolos expresan el misterio de la vida, aquello 
más profundo del ser humano que la razón no alcanza a comprender. Expresan 
realidades del corazón, del centro interior y personal del hombre. Los símbolos 
despiertan el interior del hombre y nos capacitan para expresar lo más íntimo, 
constituyen el «lenguaje del corazón»290. 

La poesía y el comentario actúan complementariamente pero se ri nden ante 
el misterio que al final se inclina ante un «aquello» que se dio en tiempo pasado 
y en un oculto allí: «aquello que mi alma pretendía» y «aquello que me diste el 
otro día». Misterioso pero real, para cuya expresividad va a tener un papel fun­
damental el símbolo291• Podemos identificar a Juan de la Cruz como uno de los 
mayores representantes de la teología simbólica292 que, más que querer dar una 
explicación racional de las cosas pretende mostrar su razonabilidad, pero respe­
tando el misterio de la Revelación y la distancia insalvable del hombre con Dios 
que sólo puede ser salvada por Él mismo. Juan nos invita con su obra a entrar 
en el misterio de una palabra que va más allá de su significado literal, una «pala-

289 Una buena visión global sobre el juego de las imágenes en Cántico, los recursos expresivos 
utilizados y las fuentes literarias nos la presenta Thornpson: cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la 
noche ... o.c., p. 140-.165. 

29° Cf. X. QUINZÁ LLEÓ, «Los lenguajes de la fe», en Historia de la acción educativa de la Iglesia 
en Espaiia. l. BAC (Madrid 1995) p. 36. 

29
' F. Ruiz ha hablado de una dimensión simbólica, que junto a la antropológica y la teologal 

constituyen los pilares fundamentales de la interioridad sanjuanista: cf. F. RUIZ, «Interioridad psfquica 
y espiritualidad sanjuanista», en MW., Dottore mistico ... o.c. p. 52-55. 

292 Cf. C. GARCÍA CUEVAS, «El Bestiario simbólico en el Cántico Espiritual de San Juan de la 
Cruz», en MW., Simposio sobre San Juan de la Cmz, o.c., p. 198; cf. l. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: 
simbolismo metafórico», o.c., p. 308. 

141 



bra trascendida»m que apunta hacia el misterioso designio escondido en todo lo 
creado. El símbolo permite hablar de Dios, respetando la infinita distancia con el 
hombre, a partir de imágenes, sugerencias, evocaciones que hablan al corazón y 
no sólo a la razón discursiva294

• Y es precisamente la humanidad de Cristo la que 
nos revela la clave del simbolismo cristiano295

: es la doctrina de CB 37. 

En el fondo, los escri tos sanjuanistas reflejan un viaje in terior296
, una expe­

riencia mística que reclama la expresividad del símbolo: «el lenguaje simbólico 
se aproxima a una realidad que lo desborda»297 . Es muy apropiado hablar de la 
«experiencia simbólica» como hace Baruzi: «El verdadero símbolo se adhiere 
a la experiencia. No es la figura de una experiencia. Y así, es, en último análisis, 
corno el simbolismo se diferencia del alegorismo»298• La Mística es un contacto 
«experiencia!» con la realidad última, con el misterio de Dios, misterio que es ori­
gen, trascendente-inmanente, que no se puede manipular, objetivar. El lenguaje 
puede apuntar hacia el misterio pero nunca llegará a agotarlo. La mística choca 
siempre con el problema de la inefabilidad299

• Para salvar esta distancia, nada 
mejor que la poesía, con el símbolo y la metáfora que inventan aquello que hay 
que decir, y para lo cual no hay palabra300• Y la poesía sanjuanista se convertirá en 

l'll Cf. M. ALVAR LÓPEZ, ««la Palabra trascendida de San )uan de la Cruz», en MW, Simposio 
sobre San Juan de /a Cruz,» o.c., p. 207-229. 

2')< La teología tomista aflrmaba la existencia del elemento simbólico en la base de todas nuestras 
expresiones de lo espiritual ya que la inteligencia no puede acceder directamente y necesita media­
ciones del conocimiento sensible: d. BOUYER, lOUIS, <<Símbolo>>, en Diccionario de Teología, Herder 
(Barcelona 1973) p. 611. También Nicolás de Cusa había descrito el método cognoscitivo de la «docta 
ignorancia» para acceder al conocimiento de lo desconocido e inflnito a partir de lo conocido y lo 
flnito, buscando relaciones simbólicas: cf. M. C. SOBES NAVES, «Simbología sanjuanista>>, en DicS)C 
p. 1326-1327. 

29s La humanidad de Cristo es símbolo real de Dios, es «la automanifestación del Lagos mismo»: 
d. K. RAHNER, «Para una teología del símbolo», o.c., p. 301-304. Lo explica C. Niseno: «[la esposa 
a las doncellas! les lleva de la mano mostrándoles el camino de Dios hecho hombre 1 ... ]. Todas estas 
cosas, por las cuales se describe la hermosura del Esposo no se refleren directamente a la divinidad. 
Son cualidades que hemos podido contemplar a su paso por la tierra, hecho hombre y conviviendo 
somo uno de ellos. A través de lo visible, por decirlo con palabras del apóstol, podemos ver lo que en 
El es invisible». Y después «en este mundo lo contemplamos por medio de la Iglesia[ ... ]. La iglesia es 
el cuerpo del Esposo, que muestra peculiar hermosura por cada uno de sus miembros»: GREGORIO 
DE N ISA, Comentario al Cantar ... o.c., hom. 13 p. 206-207. 

2'1
6 Cf. C. P. THOMPSON, El poeta y el místico ... o.c., p. 66-67; d. BMC 13 p. 213. 

197 Cf. J. SANZ MONTES, «lllum totaliter (3EpAg 15). La simbologra esponsal como clave 
hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asís, Pontificium Athenaeum Anlonianum (Roma 2000) 
p. 35. 

298 J. BARUZI, San Juan de la Cru1 y el problema de la experiencia mfslica, o.c., p. 334. 
299 Cf. R. PIÑERO MORAL, «la inefabilidad mística: oráculo para la metafísica)), en ACTAS vol 

3. p. 351-363. Juan de la Cruz insiste en la dificultad de expresar las experiencias vividas (d. Cánti­
co, pról., 1; 12,9; 20,15 y 39,12). Un tema muy frecuente en autores espirituales y místicos como 
Gregario de Nisa (GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 12, p. 183-198) o Dionisia 
Aeropagita (cf. Los Nombre Divinos, cap. 7). 

lOO Cf. C. P. THOMPSON, «El mundo metafórico de San Juan», en ACTAS vol. 1 p. 75-93; d. ). F. 
SANTARRUFINA ALCAIDE, <<lSan Juan de la Cruz puede dialogar con el hombre moderno?», en SanjCruz 
2 (1984) p. 35. Cf. l. ELIZALOE, <<San Juan de la Cruz: simbolismo metafórico)), o.c., p. 296-297. 

142 



el med io más adecuado para transmiti r lo indecible301 porque «con figuras, com­
paraciones y semejanzas, antes rebosan algo de lo que sienten y de la abundancia 
del espíritu vierten secretos misterios» (CB pról. 1 ). Todas las imágenes se recla­
man mutuamente y en conjunto nos muestran un mosaico extraordinariamente 
variado que conserva y transmite la riqueza de la vida espiritual, con su misterio, 
con sus contrastes, con sus matices. 

De la poesía exenta al comentario simbólico-alegórico 

Es evidente a lo largo de toda la obra del CB una clara distinción entre el sen­
tido literal del poema, considerado en sí mismo, y el comentario de t ipo espiritual 
y moral que el autor le atribuye302

• El sentido literal del mismo es claro y evidente 
como poema amoroso, perfectamente entroncado con el estilo del Cantar de los 
Cantares. Ciertamente, el estilo de exégesis alegórico-espiritual alejandrino que 
Juan de la Cruz ha conocido es el conductor de la explicación pedagógico-moral 
que el mismo autor va a realizar, cayendo en una alegorización pormenoriza­
da de los elementos propios del poema al servicio de una finalidad pedagógica 
espirituaP03. Aunque el mismo autor no quiere absolutizar sus interpretaciones, 
como ya hemos comprobado, ya que asigna en ocasiones a los mismos elementos 
sentidos distintos, sin preocuparse de justificarlo. Ya en el Prólogo afirmó que no 
hay que atarse a la interpretación que él da sino que pueden caber otras: «Y así, 
aunque en alguna manera se declaran, no hay para qué atarse a la declaración» 
(Pról. 2). En cualquier caso es evidente que su interpretación sí tiene un cierto 
carácter prototípico, porque nos muestra las líneas fundamentales de su pensa­
miento, dentro de las cuales caben otras interpretaciones, pero que sí exclu irían 
cierto tipo de explicaciones con mentalidades que no compartan sus presupuestos 

30' No veo clara la división que hace ). Manuel Martín Portales, entre «experiencia mística» y 
«experiencia poética», atribuyendo a Juan de la Cruz esta última, en su artículo «Mística y expresión», 
en SanJCruz 30 (2003) p. 197-225, donde critica el libro de M. NORBERT UBARRI, Las categorías 
de espacio y tiempo en san Juan de la Cruz. La articulación de lo inefable, Editorial de Espiritualidad 
(Madrid 2002). Tal distinción debería situarse en un marco más general de Teoría de la Comunicación 
(o de la Poesía, como él señala) para poder iluminar mejor el tema. Aunque no sea apropiado separar 
ambos momentos como hace M. Norbert Ubarri, no podemos olvidar que lo propio de Juan de la 
Cruz es la experiencia mística que se comunica en un corazón de poeta. A Juan no le sacó del ostra­
cismo carcelario la irrupción en su mente de unos juegos de palabras llenos de bellas evocaciones y 
sentimientos. Hubo algo más, un no sé qué: una experiencia inefable que, en su interior, dinamiza la 
poesía. Es interesante para clarificar este tema la diferencia que se establece entre el proceso místico y 
el éxtasis poético: cf. E. WILHELMSEN, Process of Knowledge and Process of Communication in John of 
the Cross, Ann Arbor, University Microfi lms lnternational, (Michigan 1985) p. 306. 

302 Es propio del símbolo establecer una «relación entre el mundo físico y el mundo moral»: G. 
M ICHAUD, Le message poétic¡ue du symbo/isme, Nizet (París 1966). 

303 En la obra sanjuanista convive la genialidad simbólica con un cierto alegorismo didáctico 
poco brillante: cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o. c., p. 357. 
Ciertamente habrá que tener siempre en cuenta que Juan va más allá con su poesía que con su ex­
plicación didáctica, y precisamente en aquella encontraremos lo más valioso de su pensamiento sim­
bólico: «la imaginación simbólica le conduce a las profundidades de su pensamiento y a su auténtica 
intuición del mundo» (cf. lb. p. 361). 

143 



fundamentales3
().1. La obra escrita de Juan se caracteriza por su riqueza significati­

va, abierta a múltiples significados, por una constitutiva ambigüedad305. Algunos 
autores han hablado de «lenguajes infin itos»306 abiertos a múltiples interpreta­
ciones, que denotan la absoluta libertad expresiva con la que el autor hace uso 
del lenguaje307. La obra sanjuanista trasluce la energía de la experiencia mística 
vertida en lenguaje simbólico. 

Una característica esencial del lenguaje místico sanjuanista es la transgre­
sividad308: se realiza una cierta violentación del lenguaje que extiende y multi­
plica los sentidos propios y naturales en sentido simbólico, para apuntar a los 
misterios inefables que pretende describir109• El simbolismo asume en Juan de la 
Cruz el carácter de forma expresiva del conocimiento místico310, prolongada en 
alegorías. Con frecuencia, la abundancia de atribuciones alegóricas acomodaticias 
hace perder la fuerza expresiva que el poema sí tiene en sí mismo, y los geniales 
simbolismos del autor quedan desdibujados al i r lransfiriendo unos significados 
tan concretos a los elementos que van apareciendo y querer elaborar en base a 
ellos una doctrina espiritual sistematizada. Por otro lado, este estilo de escrito e 
interpretación hay que valorarlo dentro de su época y con sus condicionamientos 
históricos y culturales. En ocasiones se juzga a Juan de la Cruz como un poeta 
moderno sin considerar que escribió sus obras hace más de cuatro siglos. 

Podríamos decir que el símbolo encuentra su lugar justo en la poesía311 y 
sirve para expresar los elementos fundamentales de la experiencia mística san­
juanista mientras que la alegoría se desarrolla más en el comentario y sirve para 
la transmisión de un contenido doctrinal específico, ascético, ético y moral: una 
pedagogía espiritual al servicio preferente de las carmelitas. La atribución alegó­
rica de sentidos a todos los elementos sirve para desmenuzar una doctrina espi­
ritual que reclama matices y explicaciones, para los que no quiere alejarse de las 

304 <<Utilizar su propio enfoque flexible como justificación para alejarse de esa interpretación 
espiritual constituiría un grave error de interpretación de Juan de la Cruv>: C. P. THOMPSON, El poeta 
y e/ místico ... o.c., p. 187. 

305 Lo muestra claramente el análisis de M. C. BOBES NAVES, «lecturas del Cántico Espiri tual 
desde la estética de la recepción», en MW, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 30-45. 

306 Cf. L. LÓPEZ BARALT, «los lenguajes infinitos de san Juan de la Cruz en lbn de Murcia» 
en Actas del VI Congreso Internacional Hispanistas (Toronto 1980) p. 173-177. 

30
7 Cf. ESJ vol. 1 p. 743-752. 734. 

l<ll Sobre este elemento del lenguaje místico: cf. J. MARTÍN VELASCO, El fenómeno míscico. 
Eswdio comparado. Trotta (Madrid 1999) p. 53-64. 

3<>9 Cf. C. CUEVAS CARCÍA, <<San Juan de la Cruz y la trasgresión de la norma expresiva», en 
ACTAS vol. 1 p. 49-73. 

31° F. Ruiz distingue entre símbolos especulat ivos y símbolos intuitivo-visuales: F. RUIZ, «Símbo­
lo», en M VV. (coord. Ermanno Ancilli), Diccionario de Espiritualidad vol. 3, Herder (Barcelona 1984) 
p. 394. Los símbolos sanjuanistas se ajustan más a la segunda categoría, relacionados con procesos 
expresivos (y poéticos), que captan e interpretan la realidad y asumen una clave iluminadora comu­
nicativa, aunque inefable. 

311 «incluso para teólogos y doctrinales, es la poesía el texto más rico»: D. YNDURÁIN, «San Juan 
de la Cruz, Doctor de la Iglesia», en Ínsula 537 (1991) p. 20. 

144 



imágenes de la poesía, aunque a veces esté forzando las interpretaciones. Ello no 
resulta ningún problema para el autor, que sigue los cánones propios de un estilo 
exegético patrístico, y abre el campo de las posibles interpretaciones distintas312• 

En una época en que no estaban tan claramente discriminados la alegoría y el sim­
bolismo, la posición sanjuanista de no absolutizar sus propias imágenes nos está 
afirmando la importancia de sus valores simbólicos, abiertos a múltiples sentidos, 
como manifestación de los misterios espirituales y divinos a los que aluden313. 

Siguiendo lo dicho podemos afirmar que en el Cántico Espiritual se recoge 
un mensaje simbólico, como experiencia peculiar de conocimiento, y que esa 
dimensión queda más claramente reflejada en el poema, mientras que el co­
mentario resulta un estrechamiento de su riqueza constitutiva y de las múltiples 
posibilidades que contiene. Las explicaciones alegóricas tienden a ahogar la abun­
dancia del misterio pero el autor las utiliza para mostrar las huellas de los múltiples 
sentidos que se ocultan en aquellas imágenes. Por tanto, conviene conocer las 
interpretaciones de los comentarios, pero al mismo tiempo también relativizarlas 
para poder entrar en un misterio de gratuidad y sabiduría que se regala a qu ie­
nes se acercan a él desapegados de todo y d ispuestos a vivir una experiencia. 
Para explicar el misterio Juan de la Cruz usa los conceptos, criterios e imágenes 
que posee314

, pero el misterio en sí, que es lo importante, está siempre más allá, 
y nadie como Juan nos da testimonio de ello con sus abundantes alusiones a la 
imposibilidad de expresarlo. El contenido místico queda protegido por el lenguaje 
simbólico. Pero también hay que señalar que el lenguaje simbólico ofrece d iversas 
posibilidades, mostrando la vitalidad comunicativa de un mensaje que establece 
una relación d inámica y personal con cada lector. 

El simbolismo de una naturaleza transfigurada 

Pero lqué conocimiento y qué experiencia nos ofrecen las imágenes y sím­
bolos del Cántico que acompañan al símbolo esponsal? Podríamos hablar del sím­
bolo de la brisa, que aparece comentando los «silbos de los aires amorosos» (CB 

3 12 Hemos comprobado la atribución en Cántico de diversos significados a las mismas imágenes. 
También ocurre lo mismo en S y N. Juan da tres in terpretaciones distin tas a la primera estrofa del poe­
ma de la Noche, en S 1, N 1 y N 2. Esta ci rcunstancia tiene mucho valor para mostrarnos el estilo del 
comentario sanjuanista, abierto a diversas posibilidades. Caben, por tanto, las disertaciones doctrinales 
variadas, sin excluirse ni agotar el sentido original. Esto nos muestra la mentalidad abierta de Juan de 
la Cruz ante su propia obra: cf. ESJ vol. 1 p. 648. 

m En este tema estamos de acuerdo con C. P. Thompson cuando afirma que «muchas de las 
imágenes del poema no tienen una interpretación única y se aproximan a una forma simbólica del 
lenguaje»: C. P. THOMPSON, El poeta y el místico ... o.c., p. 137. O también: «El mundo poético 
del Cántico es un mundo donde lo famil iar puede ser hallado extraño y lo extraño volverse famil iar. 
Ofrece una nueva lectura de su materia prima, las palabras, de manera que hablan con un poder 
desacostumbrado y comunican a través de culturas y siglos. En términos cristianos, este renacimien­
to del lenguaje t iene una cualidad pentecosta l y sacramental»: C. P. THOMPSON, Canciones en la 
noche ... o.c., p. 164. 

31
"
1 Por otro lado Juan ele la Cruz nos presenta la necesaria comunicación dentro de la tradición 

cristiana de la experiencia de Dios, vertida en los conceptos y doctrinas que han modelado la cosmo­
visión cristiana de una época. 

145 



14), el cierzo y el austro (CB 1 n los aires (CB 20) y el «aspirar del aire» (CB 39). 
El contenido de este símbolo alude a los movimientos etéreos del espíritu, cuyo 
contenido teológico era muy evidente para el autor, Lal y como los comentarios 
reflejan. Aunque tiene un sentido ambivalente: positivo en los algunos casos (sil­
bos, austro, aspirar del aire), y negativo en otros (cierzo, aires). 

También encontramos un valor simbólico para la montaña, el agua, las ca­
vernas de la piedra, etc. La naturaleza ocupa un lugar principal y se revela como 
fuente de símbolos que, transcendiendo su sentido natural y básico, se llenan de 
contenidos nuevos y profundos, generadores de un conocim iento original que 
funciona a diversos niveles. La naturaleza que aparece en el Cantar es muy distinta 
de la que encontramos, por ejemplo, en Garci laso y otros poetas de su época315

• 

Mientras que en aquellos era un espejo que reflejaba las emociones humanas, en 
el Cántico participa activamente del drama como un concursante activo del desa­
rrollo del relato. Es una naturaleza viva a la que se pregunta y que responde (CB 
4-5), en la que el Amado se oculta (CB 1-4) y se hace presente (CB 13-14). Ello se 
explica a la luz del comentario por la huella divina puesta en la creación, que da 
testimonio de su presencia en todas las cosas. En CB 14-15 nos encontramos con 
otra cosa aún más sorprendente. Para caracterizar el fruto del encuentro con el 
Amado se junta una multiplicidad de imágenes ele la naturaleza, pero se ponen al 
lado otros elementos. La suma de todo, parece decirnos la estrofa doble, presenta 
el fruto del encuentro. 

El núcleo de la experiencia simbólica aparece representado como una ex­
plosión simbólica que un ifica la persona y sacia los anhelos de unidad, de amor 
y de conocimiento, del ser humano vulnerable. Se expresa así lo más misterioso 
de la existencia sin sentirnos separados de ella, gracias a los símbolos: «El pensa­
miento simbólico establece la conexión entre las dos mitades del mundo que son 
el dentro y el fuera; el propio yo se convierte en la imagen reflejada del universo 
(se convierte en un microcosmos), y este a su vez, en la imagen agrandada del yo 
personal (se convierte en un macrocosmos) [ ... ). El símbolo actúa a la manera de 
pinza, que conecta aquello que le llega al hombre de fuera con aquello que ya 
tiene, gracias a las formas y posibilidades preformadas anteriormente»316 . 

Se hace presente algo que está oculto, que no es accesible en sí mismo y 
que, sin embargo se muestra, en virtud del dinamismo simbólico. El significado 
oculto se muestra, se da a conocer epifánicamente, como aparición de lo inefable 
que se muestra en el significante y que apunta hacia lo no sensible en todas sus 
formas: inconsciente, metafísico, sobrenatural, artístico etc. El símbolo es epifanía 
del misterio y apunta a la totalidad. El pensamiento simbólico es inexpresable y 
por ello necesita expresarse mediante analogías, relaciones y síntesis, mediante la 
yuxtaposición de elementos racionales e irracionales. Y así los símbolos pueden 
convertirse en el mensaje de la totalidad del ser, de un mundo universal y puro, 
siempre en continua renovación. 

146 

315 Cf. C. P. THOMPSON, El poeta y el místico ... o.c., p. 139. 

116 M. LURKER, El mensaje de los símbolos, o.c., p. 24. 



Por último, en CB 16-17 nos encontramos una confrontación de criatu ras 
que parecen luchar en campos enemigos (las raposas contra la viña, el cierzo con­
tra el austro) y más adelante, en CB 20-21, una nueva conjunción de imágenes de 
naturaleza, con animales, etc., sirve para representar los enemigos de la plenitud 
experimentada que ahora han de ser conjurados. La naturaleza es el campo de 
batalla del Creador con el Espíritu del mal, y es al mismo tiempo el lugar adverso 
y favorable para el encuentro de los amantes. Los mismos elementos, como por 
ejemplo las montañas, parecen estar a ambos lados de la batalla: revelan los frutos 
del encuentro en CB 13-15 pero son conjurados como enemigos en CB 20. La 
Creación es el escenario dramático de la búsqueda del Amado. 

La presencia de los animales también adquiere un valor simbólico importan­
te : el bestiario317 sanjuanista participa de la lucha espiritual del alma. El Esposo 
que desaparece es un ciervo318 (CB 1; CB 13) y el alma es paloma319 (CB 13; CB 
34) . Pero en toda la primera parte del recorrido, incluso dentro del desposorio, 
los animales parecen luchar con el alma para imposibilitar la un ión: por eso ella 
ha de armarse de valor (no temeré las fieras ... : CB 3); aún después del desposorio 
el alma ha de pedir protección frente a ellos (cazadnos las raposas ... : CB 16) y 
el Esposo los ha de conjurar para alcanzar la unión definitiva (A las aves ligeras, 
leones, ciervos, gamos saltadores ... : CB 20-21 ). En cambio, al final del proceso 
espiritual todo el bestiario parece haber sido domesticado y transformado en una 
naturaleza pacificada y se une al gozo de la unión simbolizado en e/ canto de la 
dulce filomena: CB 39. Todos los animales desaparecen ante la paloma que ya ha 
encontrado a su consorte (después del Diluvio: CB 34) y parecen unirse a la voz 
del ruiseñor. Teniendo en cuenta que se trata de un combate espiritual y de un 
drama interior, lo animal evoca la «vida en el sentido» de los instintos y apetitos 
ciegos, condición primaria del hombre opuesta a la vida en el espíritu, mientras 
que el camino espiritual significa una progresiva «domesticación» de la condición 
animal del hombre influenciada por la «animalidad» que le rodea, que se deja go­
bernar por el espíritu y es conducida y orientada hacia su perfección, que asume 
lo an imal-humano y lo transfigura en humano-divino. 

Es evidente que en todo este proceso los seres creados no están sign ificando 
el mundo natural, sino que se trata de una naturaleza recreada simbólicamente 
para comunicar el mensaje del drama interior del hombre que busca a D ios en 
todas las cosas y en sí mismo. La naturaleza se pone al servicio del camino interior 
ele la espiritualidad. 

El símbolo, en sí mismo, y en cuanto que aúna elementos dispersos, mani­
fiesta un cierto talante esponsal o unitivo. El símbolo se muestra como lenguaje 

317 Para este terna: cf. C. CUEVAS GARCÍA, «El Bestiario simbólico en el Cántico Espiritual de 
San Juan de la Cruz», en MW., Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 181-203. 

3'8 Símbolo de rapidez y agilidad en la dinámica presencia-ausencia. Aunque también es un 
tópico de la hermosura masculina y del amado en la poesía hebrea y en la árabe: cf. L. LÓPEZ BARALT, 
«El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transforman te», a.c., p. 176. 

319 Símbolo particularmente apropiado para evocar el «vuelo místico» del alma, que tiene ante­
cedentes ele ascendencia platónica: cf. Fedro, 246. 

147 



que permite a la Realidad transparentarse en las realidades, como puerta de 
acceso a lo Trascendente320. Tanto el poema como el comentario muestran el 
uso de imágenes comunes de la naturaleza, de la tradición bíblica, de la lírica 
renacentista, ensamblados en un misterioso mundo unificado con relaciones 
inesperadas entre ellos generando la creación de un cosmos renacido con un 
lenguaje renovado donde las cosas son mucho más de aquello que aparentan: 
«la creación es afirmada y transfigurada»321 • Es la maravi lla de la con lemplación 
de una naturaleza creada por Dios y redimida por Cristo que ante los ojos pu­
rificados del alma se revela como lugar de encuentro humano-d ivino, imagen 
clarificada de su Origen, presencia participada del Sumo Bien322

• Se produce 
aquí la culminación de un proceso de espiritualización de las criaturas323 que, 
si bien se podía observar también en otros autores como fray Luis de León, en 
Juan va a alcanzar un nivel distinto324• 

la función de los símbolos sanjuanistas del Cántico 

En base a todo lo que vamos diciendo, ya hemos empezado a responder 
a la pregunta: Kuál es la función del símbolo, y particularmente del símbolo 
esponsal, dentro del Cántico Espiritual y de la doctrina sanjuanista? Los símbolos 
sanjuanistas realizan la misión de superar la inefabilidad para poder comunicar 
ciertos conceptos y experiencias que no serían comprensibles en absoluto de otro 
modo325• Juan es un gran creador de lenguaje326, un míslico con alma de poeta. El 
símbolo, tal y como lo concibe el poeta, está mostrando un conocimiento espe­
cífico de la realidad desde la vertiente más genuinamente humana, unificando al 
conocimiento mismo de lo real la emoción suscilada en el sujeto327• El símbo lo es 

120 «Experiencia mística y símbolo están estrechamente unidos para intentar superar y cruzar el abis­
mo de lo inefable por el amor, haciendo del lenguaje un ámbito simbólico revelador de Luz»: R. PIÑERO 
MORAL, «La inefabilidad mística: oráculo para la metafísic:aJ>, en ACfAS vol 3. p. 358-359. 

m C. P. THOMPSON, Canciones en la noche ... o.c., p. 149. 
122 Por ello se puede hablar de una profunda vivencia ecológica de Juan de la Cruz, sabe 

recuperar la grandeza de lo creado esbozada en la intención divina original: d. J. V. RODRIGUEZ, 
«Juan de la Cruz y la ecología», en RevEspir 46 (1987) p. 109-133. 

m Cf. E. OROZCO, Poesía y mística, Guadarrama (Madrid 1954) p. 217-228. 

n• Juan llega a decir que no sólo está Dios en las criaturas, sino que «estas criaturas son Dios». 
Es la revelación plena de la huella divina en todo lo creado, cuando el hombre se ha purificado para 
captar la realidad con los ojos de Dios, con la inocencia del Paraíso (d. CA 13-14,5). 

m La función de los símbolos, aliado de otros recursos literarios, es la de servir la construcción 
de un «universo ficcional» al servicio del mensaje: d. M. C. BOBES NAVES, «Simbología sanjuanista», 
en DicSJC p. 1320. Un universo simbólico profundamente humano (d. E. CASSIRER, Anlropologfa 
filosófica ... , o.c., p. 47), capaz de dar sentido espiritual a todos los elementos y circunstancias del 
mundo físico y guiar a través de ellos. 

126 Cf. M. J. MANCHO DUQUE, Recursos léxico-semánticos en los escritos de San Juan de la 
Cruz, Centro Internacional Teresiano-sanjuanista (Ávila 1988) p. 22. 

127 «Los símbolos, en arte y religión, en el mito y en el sueño, no son simples reproducciones de 
la realidad sino que revelan una manera de ser, que escapa a la experiencia inmediata»: M. LURKER, 
El mensaje de los símbolos, o.c., p. 15; d. M. C. SOBES NAVES, vocablo ((Simbología sanjuanista», en 
DicSJC p. 1328. 

148 



el camino para un conocimiento no racional sino intu itivo, elemento fundamental 
para la comunicación de lo nuevo y lo desconocido, a partir de los elementos aná­
logos prestados de otras realidades ya conocidas o asimiladas con anterioridad. El 
símbolo es una estructura fundamental del conocim iento humano, que va a servir 
de manera privilegiada para comunicar la experiencia mística sanjuan ista y el co­
nocimiento experiencia! y teológico de su autor328• Dicho conocim iento siempre 
asume una característica peculiar al querer expresar aquello que el autor quiere 
comun icar en los esquemas siempre limitados del lenguaje recibido en su propia 
tradición. La extraordinaria virtud poética de San Juan de la Cruz le ayudará a pe­
netrar lo inefable con valentía y agudeza, mostrando nuevas sendas de experien­
cia y conocimiento espiritual que permiten progresar en las formas expresivas de 
la espiritualidad cristiana, que Juan de la Cruz asume, renueva y multiplica, gracias 
a los símbolos. El símbolo sanjuanista es la huella de su experiencia mística, que 
unifica lo vivido y lo sabido (como experiencia humana asumida y contemplada 
dentro de un parad igma de pensamiento de su época y ambiente) e intenta trans­
mitirse a personas escogidas cercanas al autor. 

Conviene distingu ir también lo que C. Castro define como «símbolos 
descriptivos»329, que no son tan claros como los símbolos dominantes (noche, 
llama, desposorio, etc.) ni tan extáticos, y sirven para completar los aspectos 
experienciales: el vuelo330, el viaje o camino espiritual, la ausencia o la pre­
sencia331. Sobre todo, yo subrayaría las «sensaciones espirituales». Nos parece 
evidente que las sensaciones espirituales son vivencias simbólicas, en las que el 
elemento sensible de una sensación humana se pone al servicio de representar 
experiencias inefables de comun icación divina: los toques, los olores, las heridas, 

328 F. Ruiz define el símbolo cristiano como «cosa o signo que tiene, por su vinculación con una 
experiencia de fe una función expresiva y revocadora de la obra de salud en Cristo»: F. RUIZ, Voz 
«Sfmbolo», en MW., Diccionario ele Espíritualidad, a.c., vol. 3, p. 393. 

129 Cf. G. CASTRO MARTINEZ, «ll simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesu 
e in San Giovanni della della Croce», en MW., Mistica e mistica carmelitana, o.c., p. 208-210. 

130 Tanto C. Jung como M. Elíade señalan que la presencia del símbolo del ave como puerta de 
acceso a una experiencia extática del alma tiene un carácter universal: cf. L. LÓPEZ BARALT, Huellas 
clellslam en la literatura española, Hiperión (Madrid 1989) p. 59-72. 

13 ' Sería de gran interés un análisis de los símbolos sanjuanistas a la luz del estudio del símbolo, 
sus clases y sus estructuras, tal y como lo organiza un autor moderno como G. Durand en su obra Las 
estructuras antropológicas de lo imaginario, Taurus (Madrid 1982). Durand distribuye todo el material 
simbólico en dos grandes estructuras: la diurna, ligada al gesto postura!, y la nocturna, ligada a los 
reflejos digestivo y sexual. Se podría establecer un paralelismo con los dos grandes símbolos sanjua­
nistas, el símbolo esponsal, que relacionaríamos con la estructura diurna, y el símbolo de la noche, 
con la nocturna. Esta investigación, que pondría en relieve las influencias de la experiencia mística 
sanjuanista y sus procesos en el psiquismo humano, sobrepasa el ámbito de nuestra investigación. El 
alma-esposa sanjuanista asume en cierto modo el arquetipo del héroe que recorre un camino y alcan­
za el éxito, pero también representa el otro aspecto de pasividad femenina, vientre materno, irrupción 
de la gracia: «más que un héroe en busca de sí mismo, «self made man», el místico acaba siendo una 
Esposa que recibe: el símbolo de la humanidad es una mujer. Dentro de la pasividad se coloca toda 
la simbólica de la vehemencia y de la irrupción, de la rapidez y de la fugacidad de la visita místiCa>>: 
G. CASTRO MARTINEZ, <cl l simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesu e in San 
Giovanni della clella Croce», o.c., p. 214. 

149 



la centella, la ebriedad, el gozo y la fruición, la sensación de ausencia o la percep­
ción de la presencia, la plenitud. Incluso las imágenes oníricas que a veces mez­
clan contenidos diversos que normalmente van separados, adquieren un sentido 

simbólico: los valles solitarios nemorosos, el lecho florido de cuevas de leones 
enlazado, las ninfas de judea en los arrabales de la ciudad, las jóvenes d iscurren 
al camino al toque de centella, las subidas y ocultas cavernas de la piedra donde 
se ocultan él y ella, la caballería que desciende contemplando las aguas. Se trata 
de sensaciones y sentimientos de la experiencia humana que se llenan de nuevos 
contenidos inefables332, que hacen presente la experiencia de lo Trascendente en 
sus múltiples matices: la inmensa creatividad de mensajes misteriosos que la Es­
posa recibe y donde el Esposo se le hace presente, infundiéndole un nuevo cono­
cimiento de sabiduría divina (allí me enseñó ciencia muy sabrosa), y un amor que 
la transforma completamente (ya sólo en amar es mi ejercicio). El Esposo divino 
es una presencia que se revela en conocimiento y amorm , que llena los anhelos 
de la Esposa y la satisface plenamente, transformándola e igualándola a sí mismo 
con sabiduría y amor divinos, que vienen a completar la asunción que Él m ismo 
hizo de la condición del alma en cuanto humanidad al principio del proceso. La 
revelación divina, sin negar su trascendencia, se comunica de manera profunda­
mente humana, por lo cual puede expresarse en percepciones de los sentidos 
espirituales334

, aunque su peculiaridad les hace indicar unos contenidos que se 

m Ya hemos visto que en la primera parte del proceso, CB 1-11, las sensaciones remarcan los 
aspectos carenciales de ausencia, soledad, desfallecimiento, queja, incluso angustia, mientras que a 
partir de CB 12 son sustituidas por otras de admiración, cercanía, gozo, alegría, plenitud, fruición (pla­
cer), paz y sosiego, que aumentan su peso progresivamente. Durante el desposorio también aparecen 
elementos circunstanciales de inquietud y lucha (cf. CB 16-21 ), pero ya llegados al matrimonio (CB 22) 
desaparecen, para mostrar un estado de paz y plenitud estable, alternando momentos pacíficos (CB 
34-35; CB 40) y otros de gozo exultante (CB 24-30; CB 36-38). El dolor aparecía en la primera parte, 
pero también continúa al final, con un sentido distinto: al principio era dolor angustiado, al final es 
dolor gozoso en unidad con el Amado. No deja de sorprender el uso chocante y paradójico que hace 
de las experiencias humanas, que rompe con una posible interpretación puramente natural. El amor 
es gozoso y alegre, y trae plenitud de vida (cf. CB 28), pero también es enfermedad GAy, ¿quién podrá 
sanarme?: CB 6) herida, llaga y muerte (d. CB 7,2-5). 

m Juan de la Cruz insiste en la experiencia de un conocimiento amoroso que nos evoca la con­
templación. En la tradición patrística estaría muy relacionado con el tema de la gnosis que para Orígenes 
es conocimiento divino intelectual y afectivo (In MaL XV, 30, PG 13, p. 1341-1344), es amor espiritual (/11 
Prov. 6, PG 13, p. 29-32) y es unión y comunión (cf. In /oh XIX, 4,22, PG 14, p. 523-572). 

JI• Se trata de «sentidos interiores» que descubren contemplativamente la belleza del Esposo­
Cristo. Es la recuperación de la dimensión espiritual de lo creado a través de una psique purificada, 
capacitada para descubrir la realidad diseñada por Dios. En CB 14-15,13 nos encontramos un texto 
sanjuanista que lo explica: !<V así como el toque del aire se gusta en el sentido del tacto y el silbo del 
mismo aire con el oído, así también el toque de las virtudes del Amado se sienten y gozan con el tacto 
de esta alma, que es en la sustancia de ella, y la inteligencia de las tales virtudes de Dios se sienten 
en el oído del alma, que es el entendimiento». Los sentidos espirituales es un tema tradicional en la 
patrística, del que nos hablan, Orígenes (cf. Comentario a/ Cantar, o.c., p. 38-39.94.183), Gregario 
de Nisa (cf. Comentario al Cantar, o.c., hom. 1 p. 25-27, hom. 10 p. 167-168), o San Buenaventura, 
en el contexto de un conocimiento que parte de los vestigios de Dios en la Creación hacia la imagen 
y semejanza del Creador: cf. BUENAVENTURA, Obras, «Breviloquio» p. 11, cap. 12, BAC 6 (Madrid 
1945) p. 283-287. 

150 



evocan pero que, al mismo tiempo, escapan de una consideración puramente 
humana, material o histórica, y se extienden más allá. 

Llega un momento en que la comun icación divina parece superar la media­
ción de los sentidos espirituales y realizarse de manera inmediata en lo más pro­
fundo del alma, en la sustancia del alrna335, sin más mediaciones (CB 14-15, 12-13; 
CB 26-27) . En este sentido hay que entender también las alusiones nuevas a la 
soledad que aparecen dentro del matrimonio espiritual (CB 34-35) que, aunque 
por un lado nos evocan el camino espiritual que ciertamente ha seguido el alma 
en todo el proceso, también hacen referencia, en último térm ino, a la profunda 
intimidad en la que Dios y el alma-esposa se comunican frente a frente, en la 
última etapa del proceso. Esta última etapa, en la que parecen desgarrarse las 
mediaciones simbólicas para dar paso a la Realidad misma, intensifican el carácter 
escatológico de la experiencia mística sanjuan ista : es un <<ya pero todavía no» que 
tiende irreversiblemente hacia la plenitud que sólo puede venir de la visión de 
Dios cara a cara y que parece adelantar el fin de la historia como deseo ardiente 
de vida eterna. 

El arte del simbolismo convierte a Juan de la Cruz es un «maestro de 
paradojas»336• En Juan de la Cruz tienen mucha importancia las antítesis corno 
elemento comunicativo que nos permite el acceso al misterio de la experiencia 
de Diosm . En el fondo está un principio filosófico de contrariedad, en el sentido 
de que los contrarios se iluminan mutuarnente338. Usa antítesis como luz-tinieblas, 
vida-muerte, espíritu-carne y hombre nuevo-hombre viejo. San Juan de la Cruz 
conocía el principio tomista de la imposibilidad de darse dos formas opuestas en 
un mismo sujeto339 y se hace eco de él en d iversos momentos afirmando que no 
caben contrarios en un sujeto3·' 0 . Pero va a ser la experiencia mística y su expresivi­
dad simbólica, unificadora de opuestos, la que le va a permitir acceder a la armo­
nización de contrarios propia de su doctrina, que supere las incompatibilidades 
del razonam iento lógico341

• Si el hombre y Dios son máximos opuestos, porque 
Dios es totalmente Otro y tota lmente inasequible, la experiencia mística que con­
duce hacia la unión con Dios, y por tanto que consuma la unidad de los opuestos, 
reclamará el lenguaje simbólico como lenguaje adecuado. Y precisamente es el 
símbolo esponsal el que nos transmite la significación unitiva del símbolo que 
redundando en su imagen alcanza en misterio de gratuidad lo inalcanzable. La 

335 Las expresiones que refieren la unión en la sustancia del alma aparecen en Cántico y son 
abundantes en la Llama, como referencia a aquellas experiencias profundas de comunicación divina: 
cf. LIB 4,4ss. 

336 Cf. j. C. NIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988) p. 132. 

m Esto corresponde a la naturaleza de la función simbólica que «hace su aparición justamente 
cuando hay una tensión de contrarios que la conciencia no puede resolver con sus solos mediOS>>: j. E. 
CIRLOT, Diccionario de símbolos, Labor (Barcelona 3ª ed. 1991) p. 30. 

m «Por un contrario se da luz del otrO>>: LIB 3, 18. 
339 Cf. ST, 1, q. 85, art. 4 . 
34° Cf. S 1,4,2; 1 ,6, 1.3; N 2,5,4; 2,9,2; CA 8,3; LIA 1,19 etc. 
341 Cf. G. TAVARD, jean de la Croix, poete mystique, o.c., p. 107-130. 

151 



función unificadora del símbolo esponsal se comunica por un lado, en cuanto símbo­
lo, por otro lado, en cuanto esponsal. Tanto la función simbólica como el contenido 
mismo del símbolo apuntan a un misterio de Unidad3"2, que se desvela en el seno del 
hombre (el más profundo centro del alma) donde habita la más profunda intimidad 
de vida divina inhabitación divina) que revela un conocimiento místico de la real idad 
y que provoca un viaje espiritual del alma hacia el seno de la Trinidad. 

El símbolo esponsal en el CB 

El símbolo esponsal, con sus etapas culminantes del desposorio y el matri­
mon io espiritual, d inamiza todo el proceso espiritual del Cántico, como eje ver­
tebrador del mismo y al servicio del cual está todo el dinamismo espiritual y todo 
el resto de las imágenes. Las once primeras estrofas están estructuradas en torno 
al binomio ausencia-presencia, como movimiento apasionado del deseo que se 
proyecta en busca del amado. Es la preparación para el encuentro esponsal. A 
partir de la estrofa 12 en que se produce el encuentro, y con él, según la termino­
logía sanjuanista, el desposorio espiritual, será el binomio desposorio-matrimonio 
el que sustituye al anterior y marca los hitos del proceso espiritual. La tres cuartas 
partes de la obra están centradas en las etapas unitivas de la vida espiritual: se tra­
ta de una obra para personas maduras en la vida espiritual, como el mismo autor 
apunta en el prólogo. 

Los elementos del rito social del matrimonio aparecen, con cierta frecuen­
cia, al servicio del símbolo nupcial, aunque a veces someten el comentario a un 
ritmo que le hace perder belleza poética, o incluso añaden confusión por un uso 
impreciso de la terminología. También resulta significativo que, dentro de la es­
ponsalidad sanjuanista no tiene gran importancia la fecundidad o la generación343, 

y en ello continúa el mismo estilo y espíritu del Cantar. La espiritualidad esponsal 
sanjuanista se centra en la relación entre Él y Ella y su «transformación», y no tanto 
en la dimensión de la fecundidad (física o espiritual) de la parejaH4• 

Los sentimientos de ausencia, búsqueda y deseo del Amado (cf. CB 1-12) y 
los gestos del cuerpo en la relación humana (el abrazo con el cuello reclinado 
sobre los brazos del amado en CB 22; la mirada en CB 31-32; el beso34s), la 

Esta unidad queda expresada con la ftgura del oxímoron !contradicción de significados en 
el interior de un sintagma), recurso literario que Juan de la Cruz usa con frecuencia y extraordin¡¡rio 
acierto: cf. M. C. BOBES NAVES, «La lírica de san Juan de la CruZ>>, en Poesía y teología, Monte Car­
melo (Burgos 1990) p. 127-161. 

JAl La fecundidad-maternidad espiritual de la Iglesia unida a su Esposo Cristo no están en el 
centro de atención de Juan de la Cruz ni son desarrollados en su doctrina, aunque están incluidos 
implícitamente en ella . 

... «El Seno místico es más nupcial que materno, En la tradición carmelitana se habla más de 
secreto, de intimidad, de encuentro y de espera, ele presencia íntima, solitaria o exclusiva y tota l, 
que de generación o de nuevo nacimiento»: G. CASTRO MARTINEZ, «11 simbolismo místico. Simboli 
ricorrenti in Santa Teresa di Gesu e in San Ciovanni della della Croce>>, en AAW., Mislica e mística 
carmelitana, o.c., p. 210-211 . 

.. , No aparece directamente en el poema sanjuanista, pero sí citado en el comentario en CB 22, 
8, CB 24,5 y en CB 26,6. San Bernardo habla del beso del Cantar con un contenido muy semejante 

152 



soledad como expresión de intimidad de los amantes (cf. CB 35) y los momentos 
culminantes de la unión, más sugeridos que descritos (e//echo florido de CB 24; 
en la interior bodega de mi Amado bebí, en CB 26; allí me dio su pecho, en CB 27; 
gocémonos Amado en CB 36; y el mosto de granadas gustaremos en CB 37), todo 
se pone al servicio del símbolo esponsal. La espiritualidad asume el ropaje de las 
relaciones humanas bajo la dinámica del deseo y la pasión. Se toma el lenguaje 
del Eros en la dinámica de la espiritualidad346, como camino vehemente y gustoso del 
itinerario hacia Dios, en el que se realizan los más profundos anhelos humanos. 
Las alusiones a la «consumación sexual» son claras y evidentes en las referencias 
al/echo nupcial de CB 24, y en relación con él, en el conjunto de las estrofas que 
lo rodean. El contenido del encuentro esponsal queda descrito con imágenes pro­
fundamente eróticas: «en la interior bodega de mi amado bebí», «allí me dio su 
pecho». Es una experiencia que transforma profundamente a la amada, que ya no 
puede volver a hacer lo que hacía (<<ya no guardo ganado»). A partir del encuentro 
su dedicación plena será el amor, la relación con el amado (<<ya sólo en amar es mi 
ejercicio») . Se alejará del mundo de las distracciones y pasatiempos («si en el ejido 
de hoy más no fuere vista ni hallada»), no le preocupa el qué dirán («dirán que me 
he perdido»). Vivirá concentrada en la relación personal con el amado: gozará con 
él haciendo guirnaldas «de flores y esmeraldas», fija en la mirada del Amado y en 
devolver una mirada amorosa, agradeciendo lo que ha recibido («ya bien puedes 
mirarme ... que gracia y hermosura en mí dejaste»). Ahora quiere vivir sólo para el 
amado («gocémonos amado ... ») y retornar al gozo y la plenitud ya experimentadas 
(«aquello que me diste el otro día») que iluminan todo lo creado («el aspirar del 
aire, el canto de la dulce filomena, el soto y su donaire ... »). 

El símbolo esponsal es acompañado y completado por otros símbolos347
. El 

Esposo es también ciervo herido que aparece en la montaña, es montaña, valle, 

a la doctrina sanjuanista: se trata del amor comunicado por el Padre y el Hijo, que se comunica en el 
Espíritu, ilustrando con sabiduría divina y llenando de caridad: cf. B. DE CLARA VAL, «Sermones sobre 
el Cantar de los CantareS>>, o.c., Serm. 8, p. 40-45; d. lb. Serm. 2, etc. 

146 También Orígenes distingue un amor carnal que llama eros, siguiendo una tradición pla­
tónica recogida en el cristianismo, y otro amor espiritual, ágape. El primero corresponde al hombre 
terreno-exterior, mientras que el segundo corresponde al hombre celestial interior. Sin embargo, su 
interpretación del Cantar, en sí misma, pone en contacto ambas dimensiones del amor y explica la 
espiritual con el mismo lenguaje de la natural, por ello encontramos, dentro de la obra origeniana, 
las perspectivas de una armonización del eros (traducido como «deseO>>), con el ágape-amor: d. 
ORIGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 45-47. El mismo tema lo encontramos en Gregorio de 
Nisa: «Por eso se expresan las verdades con el símbolo del amor (erotiké páthos o pasión de amor­
amor erótico), tan impetuoso al impulso del placer. De ahf aprendemos a fi jar los ojos del alma en 
la hermosura de la naturaleza divina. Incl inarnos a amarla no es tan fáci l como dejarnos llevar de 
lo corporal de que estamos hechos. Hay que pasar de la perturbación de lo pasional a la serenidad 
imperturbable, hasta liberarnos plenamente de toda afición corporal. Nuestra alma ha de estar amo­
rosamente inflamada en el fuego con que el Se1ior vino a encender la tierra»: GREGORIO DE N ISA, 
Comentario al Cantar ... o.c., hom. 1 p. 21. 

u- Juan de la Cruz ha hecho su elección, que no excluye, sino que acoge y asume también 
las otras imágenes que nos hablan del Misterio: «De las diversas relaciones en que el hombre puede 
sentirse ante Dios: como efecto frente la causa, como creatura frente al Creador, como sujeto frente 
al Señor, como hijo frente al Padre, como esposa ante el Esposo, San Juan de la Cruz, prolongando los 

153 



río, noche, silbo, cena, música, etc. En el momento del encuentro parece que el 
Esposo lo llena todo y se hace presente en todo: todo habla de Él, todo es símbolo 
de Él. Algunos símbolos parecen referir elementos esponsales, como el ciervo que 
aparece en busca de la cierva, pero otros se alejan y de este modo yuxtaponen 
matices nuevos, bien d istintos, que añaden una misteriosa belleza que apunta a 
una trascendencia de aquello que la imagen misma nos presenta. La esposa es pa­
loma solitaria o «tortolica» en busca de pareja, pero también parece identificarse 
con la viña, el huerto (donde el Amado pacerá entre las flores) y ello nos evoca 
numerosas connotaciones erótico-sexuales que completan la vivencia esponsal. 
Evidentemente, el símbolo del lecho nupcial348 es muy claro y refiere la unión 
amorosa de los amantes en un ambiente elegante, sensual, espléndido. El lugar 
del encuentro nupcial es lecho, pero también huerto, viña florida, interior bodega, 
subidas cavernas de la piedra. El contenido mismo de la unión esponsal queda 
descrito como recibir «ciencia muy sabrosa», «beber del pecho del amado», y en 
el futuro será «gustar el mosto ele granadas», contemplar «aquello que mi alma 
pretendía» y recibir «aquello que me diste el otro día». Y todo completado con 
una imagen paradisíaca que parece devolvernos en CB 39 la naturaleza plena y 
sustancial de CA 13-14: «el aspirar del aire ... el soto y su donaire ... ». 

Toda la dinámica del símbolo esponsal va íntimamente unida a otra simbólica 
que podíamos denominar de la fiesta, de la alegría, y del juego, como experien­
cias de plenitud humana que alcanzan la felicidad, con una rica percepción de 
la sensibilidad que se llena de impresiones satisfactorias: algazara de las amigas 
de la Esposa (A zaga de tu huella las jóvenes discurren al camino, en CB 25), vino 
y ebriedad alegre (a/ adobado vino, emisiones de bálsamo divino, en CB 25; el 
mosto de granadas en CB 37), ambiente pastoril de flores y guirnaldas (De flores y 
esmeraldas ... haremos las guirnaldas, en CB 30), aromas y olores (en tanto que en 
las flores y rosales el ámbar perfumea, en CB 18), comunicación plena y secreta 
(En la interior bodega de mi Amado bebí, en CB 26), inlimidad compartida (el cue­
llo reclinado sobre los dulces brazos del Amado en CB 22), comida y banquete349 

(/a cena que recrea y enamora en CB 14-15). Es como un gran banquete de bodas 
idílico, primaveral y campestre, de tipo renacentista, pero en perfecta continuidad 
con el ambiente del Cantar. 

textos bíblicos ha elegido el último paradigma: esposa-esposo, por ser aquel en el que la intensidad 
de la relación y amorosa puede encontrar su forma suprema y totalizadora de espíritu y de 
sentidos)): O. GONZALEZ DE CARDEDAL, «Memoria, misterio y mística en San Juan de la Cruz)), en 
ACTAS vol. 3 p. 438. 

H8 L. Barall ha insistido en que la imagen del lecho nupcial protegido por un muro o cerco está 
muy presente en la mística sufí y por tanto pudo !>Cr una inOuencia cercana al pensamiento de Juan 
de la Cruz: d. L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transformanle)), o.c ., p. 
186-189. 

Wl El tema del banquete mfstico, recibiendo bienes y virtudes de Dios, aparece en Orígenes 
con un trasfondo del Banquete de Platón («en este banquete el puesto principal lo ocupa el amom: 
ORIGENES, Comentarios al Cantar; o.c. p. 180). Para Ricardo de San Víctor comer es meditar, y beber, 
contemplar: d. J. C. ARINTERO, Mfstica del Can1ar ele los Cantares, o.c., p. 450. 

154 



La presencia del amor late en todas las páginas del Cántico. La espiritualidad 
esponsal sanjuanista es una espiritualidad del amor, donde el símbolo esponsal 
expresa la meta y culminación del amor, en la experiencia de unidad y trans­
formación. El símbolo esponsal está en el fondo de toda la obra, pero al mismo 
tiempo, ha de atravesar diversos niveles y modos de simbolización que lo hacen 
más complejo y lo enriquecen. Junto a la imagen explícita del amado y de la 
amada, cuya trasposición simbólica al plano trascendente del alma y Dios sería 
clara y evidente, aparecen otros símbolos e imágenes, que salvando la primera 
interpretación humana o natural, aluden, en un segundo nivel, intermedio, a 
una simbolización de una relación amorosa personal, en diversos aspectos350. 

La amada y el amado se presentan como ciervos, paloma, tórtola, viña, mon­
taña, etc. Y las vicisitudes del amor y las condiciones de los amantes aparecen 
misteriosamente como soledad, camino, búsqueda, heridas, vientos invernales 
o primaverales, cuevas, leones, etc. Late en el fondo de toda la composición la 
imagen profunda del amor, y la relación del amante y del amado, como núcleo 
de la espiritualidad, como médula ele la vida cristiana, en torno a la cual giran 
todas las imágenes poéticas, y las ideas teológicas, para su explicación. 

La d inámica fundamental del poema es el amor, que va de la ausencia a la 
presencia, del compromiso de unión (desposorio) a la unión plena (matrimonio), 
donde se resumen todos los deseos y necesidades de la amada. En torno a la 
unión esponsal se van trenzando diversos temas teológicos que Juan no explica 
propiamente, pero que inserta en su camino espiritual de un modo significativo, 
mostrándonos, implícitamente, el pensamiento de su autor: la encarnación, la 
redención cristiana, la humanidad de jesús, la divinización del hombre, la filia­
ción divina, la participación en la vida trinitaria, etc. Hay que rechazar la opinión 
baruziana de que el tema del matrimonio espiritual corresponde a un simbolismo 
no verdadero, frente a otros, como el de la noche, o la //ama3s1

. Contrariamente 
creemos que el simbolismo esponsal es el símbolo primordial y fundamental de 
san Juan de la Cruz, y que a través de él se puede penetrar en el misterio de la 
experiencia mística a la que apunta352• Este símbolo fundamental Juan lo toma de 
la Biblia, y quizás también de Teresa de jesús, aunque sea él quien vaya a desa­
rrollarlo como nadie antes lo había hecho. Juan no copia motivos del pasado, sino 

1so M. Purificación Castaño Moreno ha señalado la existencia de tres niveles en diversas imáge­
nes alegórico-simbólicas sanjuanistas: elemental, intermedio y profundo. Por ejemplo, la imagen del 
ciervo (a nivel elemental, un animal) representa al amado (nivel intermedio, objeto de una relación 
amorosa), pero en último término se está refiriendo a Dios (realidad definitiva en la que confluye el 
comentario): M. P. CASTAÑO MORENO, «El simbolismo animal en el Cántico Espiritual de San Juan 
de la Cruz)), en SanjCruz 8 (1999) p. 235-253. lo mismo ocurre con muchas otras imágenes. En otros 
casos desaparece el nivel intermedio. 

Cf. ). BARUZI, Sainl}ean de la Croix elle probléme ... o.c., p. 323ss. Muchos autores siguieron 
a Baruzi: d. D. ALONSO, La poesía de San Juan de la Cruz, o.c., p. 159-161. 

m Juan de la Cruz debió asumir y profundizar dicho símbolo bíblico en su etapa avilesa aliado 
de Teresa de jesús, y quizás también tuvo allí alguna experiencia mística vivida por él en clave espon­
sal, pero será en la noche de Toledo donde se fragua la madura experiencia espiritual sanjuanista que 
iluminará después su vida y su misión. 

155 



que los revive y los actualiza, conectando con aquel misterio arquetípico que está 
en el origen de ellos, y asumiendo una experiencia simbólica genuina353

• 

Todo el poema con su comentario muestra una doctrina espiritual sanjuanista 
que podemos definir con toda claridad como una espiritualidad del deseo huma­
no y una espiritualidad del amor que alcanzan la meta en la un ión con Dios354

• El 
matrimonio espiritual define el mayor deseo del alma, realizando aquella voca­
ción original que se reflejaba en la Creación y la imagen y semejanza divinas (Gn 
1-2). El camino espiritual, presentado en el Cántico, aunque también menciona 
sufrim ientos, soledades y purificaciones, destaca por su valencia positiva y la ri­
queza de dones, gracias y bienes que el alma recibe, culminando con una divi­
nización que sorprende por su osadía. Muestra así un camino lleno de exigencia 
pero, sobre todo, lleno de belleza y atractivo355 que, considerada como doctrina 
de un doctor de la Iglesia, abre campos extraordinarios ele apostolado y de diálo­
go con la cultura. A la luz del símbolo esponsal, la meta del camino espiritual es 
la unión con Cristo-Esposo, que diviniza al hombre y realiza sus más profundos 
anhelos356• La espiritualidad sanjuanista nos introduce en la experiencia que el NT 
nos propone y que los SSPP recogieron, y que podemos resumir brevemente con 
estas palabras: Dios se ha hecho hombre para que el hombre sea Dios, por gracia 
y participación. Aquí en esta vida, como primicia de aquella gloriosa vida eterna 
a la que Dios predestinó a sus hijos a su lado, y ya para siempre. Decir algo, con 
palabras e imágenes humanas, de este misterio inefable es la val iente pretens ión 
del Cántico Espiritual. 

El símbolo del Paraíso 

Pero hay otro símbolo que nos parece que tiene una importancia especial en 
Cántico, dando soporte al simbolismo esponsal. Vale la pena que nos detengamos 

m Es verdad que otros símbolos, como la noche o la /lama, que también son bíblicos, son de­
sarrollados ele manera más original, adaptándose a su propia experiencia y resaltando más lo personal 
en su declaración. En cambio el simbolismo esponsal está más extendido y puede referirse a él de un 
modo más clásico y doctrinal. 

ls• También en Gregario de Nisa encontramos una espiritualidad del deseo, pero mientras que 
con él el deseo no se acaba de saciar nunca y siempre va en aumento («El deseo del que sube mmca 
se satisface con lo andado, sigue el alma subiendo de deseo en deseo, de lo más algo a lo infinito»: 
GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar ... o.c., hom. 8 p. 136; d. GREGORIO DE N ISA, Sobre /a 
vida de Moisés, 11, 220ss., o.c., p. 200ss.), para Juan de la Cruz el deseo alcanza su objetivo, y aunque 
está a la espera de la plenitud en gloria eterna, subraya y expresa la abundancia de lo obtenido en la 
experiencia de la unión de la historia (sobre todo en el CA) quizás más que ningún otro autor. 

m Una obra interesante para profundizar la experiencia de la belleza en la doctrina sanjuanista 
(comparada con la teresiana) es la de R. PRADO ROVELLA, Belleza y experiencia mística. Impulso 
amoroso y experiencia estética en Santa Teresa de jesús y San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 
2001) p. 162-241. 

1''(' Encontramos sintonía de la doctrina sanjuanista con la bernardiana: «Esta conformidad 
(en la caridad de Diosl desposa al alma con el Verbo, cuando, siéndole ella semejante por su natu­
raleza, procura semejarse a Él por su voluntad, amándole como por Él es amada. Luego, si le ama 
perfectamente, despósase con El» (d. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los 
Cantares)), o.c., Serm. 83, n2 3 p. 554). 

156 



un momento en él. Se trata de un símbolo universal: el Paraíso357 . Conviene re­
cordar que en la Biblia nos conduce al relato del Génesis, donde encontrábamos 
lo que en el primer capítulo denominamos la urdimbre simbólica de la esponsali­
dad: la creación del hombre y la mujer, imagen de Dios, llamados a ser una sola 
cosa (d. Gn 2,24)358

. Por otro lado, dentro del AT, el Cantar ha sido considerado 
por numerosos autores espirituales, una evocación del Paraíso original en la ino­
cencia de la pareja humana359

. La recreación sanjuanista del Cantar en Cántico 
también es una vuelta al Paraíso. 

Con los comentarios a todas las estrofas del Cántico se da forma a un tema 
que venía del poema del Cántico original, pero que adopta una forma simbóli­
ca importante: el Paraíso representa el final del camino y la vuelta a la armonía 
perdida entre Dios y el hombre360• Este símbolo está de trasfondo en las «estrofas 
allí» del Cántico, aquellas que definen el momento culminante de la experiencia 
primordial sanjuanista361

• Por otro lado, la imagen del Paraíso acompaña la figura 
de un Adán redimido, que redescubre la inocencia362 y que contempla toda la 
creación con la mirada limpia ante la hermosura que Dios puso en ella, reflejo del 
ser divino (d. CB 26, 14). Conviene analizar la dialéctica de la imagen del paraíso 
en relación con el lugar y el tiempo: en las estrofas 22, 26 y 37 del CB se llega al 
lugar de los amores, mientras que en la 23, 27 y 38 se explícita el contenido del 
Paraíso, el don. Sin embargo, constatamos que en CB 23 y CB 27 nos encontra­
mos con tiempo pasado, mientras que el CB 37 se trata de futuro. Nunca se da 
aquí el Paraíso con el presente, sino que siempre se presenta como movimiento 
temporal. También se da una referencia al término «el otro día», vinculada al 

ls; M. Elíade habla del paraíso como imagen simbólica en muchas culturas, sustrato 
de un anhelo universal que aflora en el psiquismo humano: d. M. E LIAD E, Imágenes y símbolos ... , 
o.c., p. 11-12; 17-18; 180. La búsqueda del paraíso perdido es una referencia fundamental para la 
espiritualidad monástica, como recuperación en Cristo de la integridad y belleza del hombre original 
creado a imagen de Dios antes del pecado original: d. M. GARCÍA COLOMBÁS, El monacato primitivo 
vol. 2, La espiritualidad, BAC (Madrid 1975) p. 141-144; 278-314. 

m Juan de la Cruz explica el símbolo esponsal en CB 22,3 con esta cita. 

m El Paraíso sería entonces la evocación de la feliz realización de los deseos de la humanidad, 
puesta aquí al final del camino espiritual. Dir,1 San Bernardo: «feliz el alma que se viste de belleza tan 
pura y del candor celestial de la inocencia, por el cual adquiere una conformidad gloriosa, no con el 
mundo, sino con el Verbo, de quien está dicho que es el resplandor de la luz eterna y vivo retrato de 
la sustancia de Dios»: d. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», 
o.c., Serm. 85, nll11 p. 570. 

'"" Un tema clásico de espiritualidad con raigambre patrística: «El camino espiritual es un retor­
no al don de la integridad y al estado paradisíaco de Adán»: S. G. Teología Spiritualis. El 
camino espiritual del seguimiento a }estís, vol. ·¡, Publicaciones de,la Universidad Pontificia de Comillas 
(Maclricl1 989) p. 101 . Pero que no está en el pasado: «no es mas que el fruto a obtener en el futuro 
por la acción de la gracia» (lb. p. 1 02). 

'"' El Paraíso simboliza en el Cántico la esperanza de alcanzar en plenitud la gloria contemplada 
y pregustada en la experiencia primordial. 

S 1 ,9, 1 definía la imagen afeada del hombre apegado a las criaturas como grandes manchas 
que desmerecen la imagen divina en el hombre. En N 2,24 se define las características del estado de 
inocencia de Adán como la situación pacificada, ordenada y reformada de la parte sensitiva y la espi­
ritual (las dos porciones del alma). 

157 



Paraíso. Por tanto, se constata que aunque el Paraíso no está directa y actualmente 
presente, estructura como pasado y futuro el tiempo y el movimiento en el espacio. 
El Paraíso es la meta del espacio, tal y como apunta la novia en CB 1 y el novio en CB 
13363• Se da una íntima conexión entre el simbolismo del Paraíso y el nupcial, donde 
la imagen paradisíaca ejerce un papel paradigmático y, a la vez, huidizo364 • 

Por tanto vemos cómo la imagen del Paraíso juega un papel importante en el 
interior de la obra sanjuanista, presentado como profundo deseo interior de Dios 
hacia el hombre y del hombre hacia Dios, que no alcanza su plena y definitiva 
realización en la historia, y por ello empuja como motor de la misma: es añoranza 
de un pasado en el origen de Dios, y es vocación de un futuro nuevo, que aspira 
a realizarse sólo y definitivamente en Dios. Mientras tanto, mueve y motiva la his­
toria de salvación, donde va dejando sus huellas esponsales por los caminos de las 
noches, en la luz y en el calor ele la llama ard iente del amor. El Paraíso representa 
la realización de los deseos humanos, como símbolo de una vocación de plenitud 
y eternidad en medio de la historia365, sin llegar nunca a identificarse plenamente 
con ella. Esta tensión para la realización de los deseos marca los ritmos de la tem­
poralidad. Pero Juan sabe que el Paraíso no está en el pasado, más bien está fuera 
del espacio y del tiempo, en la intención divina sobre la humanidad. Cuando el 
hombre se encuentra a sí mismo en Dios se libera del espacio y el tiempo, ya no 
está sometido a éP66. El símbolo del Paraíso ilumina la huella de la experiencia 
primordial vivida y nos permite intuir su contenido de gloria futura. 

1"3 «las heridas de amor de ambos constituyen la energía negativa del drama pero la dirección 
del viaje por espacio y tiempo es determinada por el Paraíso: allí está el Amado y allí los dos se encon­
trarán. Así el Paraíso( ... ) programa el movimiento de los dos( ... ). justo esa es la dialéctica del símbolo: 
como principio y fin hace la historia, pero no se deja identificar actualmente con ella. Es el recuerdo y 
la meta, que suscita la fuerza negativa del deseo y le indica su dirección»: d. W. C. TllMANNS, «Das 
Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse eles Cántico», en AAW., Juan de la Cruz, 
espíritu de llama: Estudios con ocasión del cuarto centenario de su muerte (1591-1991), lnstitutum 
Carmelitanum (Roma 1991 ) p. 438. Fuerza «negativa» en el sentido ele remarcar una necesidad, una 
ausencia. 

164 «En este viaje, el Paraíso está en el centro, como motivo y meta ele todo movimiento[ ... ). El 
Paraíso, sin embargo, no se presenta nostálgica mente. la (<herida» no hace volver al pasado, no es re· 
gresiva, sino progresiva. Incluso la declaración sobre la herida en la prosa es un proyecto hacia delante. 
Llama la atención que este paraíso nunca coincida con el «ahora>> del momento, no hay una eternidad 
del placer, el paraíso se escapa de la solución ele la pregunta por la identidad: no hay una fusión, no 
hay unión que, en su fuerza super-dominante impusiera silencio al hablar y al desear. El Paraíso es una 
fuerza negativa, que por la permanente diferencia con la realización del deseo, mantiene el viaje en 
movimientm>: d. lb. p. 446-447. 

'6s Cf. l. M. ARMENDÁRIZ, J-lomhre y mundo a la luz del Creador, Cristiandad (Madrid 2001) 
p. 202-203. 

166 Cf. l. lÓPEZ BARAlT, ((El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transformante>>, o.c., p. 
161. Toda la obra sanjuanista no puede comprenderse si no se tiene en cuenta esta referencia continua 
al momento primordial del encuentro del hombre con Dios en la voluntad divina, en la unidad trinita· 
ria, que libera de todos los condicionamientos espacio-temporales conduciendo al momento único y 
eterno, unitivo, con Dios: fuente en la noche, llama en la oscuridad, cumbre del monte de perfección, 
utopía realizada que alimenta la historia humana. la experiencia mística conecta con el origen y el 
final, con el destino y la vocación del hombre unificado. 

158 



Resulta significativo también que el uso de la imagen paradisíaca también 
se vea afectado por el cambio de subrayado escatológico que va de lo histórico 
y presente a lo futuro fuera de la historia. El Paraíso está más cercano a la historia 
en el CA y en cambio se aleja de ella en el CB, sin desaparecer completamente. 
Si comparamos, por ejemplo, CA 37,5 con su paralelo de la segunda redacción, 
CB 38,5-9, descubrimos sustanciales Si relacionamos el cambio de 
perspectiva escatológica con el trasfondo que hemos mostrado del ambiente ori­
ginal de creación del Cántico podemos extraer una conclusión : el proceso gené­
tico del Cántico Espiritual nos permite deducir que la evocación sanjuanista del 
Paraíso, como lugar de encuentro y plenitud del hombre con Dios y con todo lo 
creado, se hace mucho más presente en la historia y en la vida cotidiana en la 
medida en que es vivido en ambiente de espiri tualidad compartida y comunión 
de vida. Cuando hay comunidad viva, la espiritualidad esponsal acerca el Paraíso 
a la historia. Pero cuando las circunstancias históricas complican la vivencia comu­
nitaria de la espiritualidad, y de manera particular, cuando alejan al hombre de la 
mujer en el cam ino hacia Dios, la espiritualidad esponsal ha de esperar más en 
«la otra vida» aquella plenitud que ha empezado a experimentar y que su corazón 
anhela. Evidentemente, en este segundo caso, hay un peligro mayor de caer en 
espiritualismos. 

Hemos hecho hasta aquí un recorrido lineal, estrofa por estrofa, del símbolo 
esponsal en CB, ciñéndonos a las imágenes simbólicas y las atribuciones alegóricas 
del poema y su comentario. Pero nos falta una visión global del contenido de la 
espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista en el CB. Para ello tendremos que 
retomar algunos elementos que han ido apareciendo y recoger otros nuevos. Lo 
vamos a hacer a continuación, intentando responder a las siguientes preguntas 
que el análisis nos lleva a plantear: zQué etapas hay en la espiritualidad esponsal 
del CB y qué características tienen? zCuál es la experiencia humana que está en 
el fondo de la espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista? zCuál sería el con­
tenido de la «experiencia primordial»? zQué relación tiene esta experiencia con 
todo el camino espiritual? El siguiente capítulo va a centrarse en el contenido de 
la espi ritualidad del símbolo esponsal en el CB, dejando de lado la imagen 
misma, que ya hemos analizado con detalle. En el fondo se trata de clarificar 

w En CA 37, S se identifica el «aquello)) que recibió y ha de recibir de nuevo el alma con 
«el otro día al estado de la justicia original, en que Dios le dio en Adán gracia e inocencia, o al 
día del bautismo, en que el alma recibió pureza y limpieza tota l, la cual dice aquí el alma en 
estos versos que luego se la daría en la misma unión de amor». Se identifica los bienes que ha de 
recibir con la plena realización del bautismo. En cambio, si miramos el texto modificado de CB 
38,5-9, ya no se habla del bautismo, sino que se explica el «aquello)) con textos bíblicos, sobre 
todo de Ap, donde se refleja el drama, el misterio y la lucha de la vida espiritual. A una aparente 
sencillez ha sustituido el combate dramático del misterio redentor. El don divino («aquello))) remi­
te a la Creación y ahora espera consumarse como plena unión esponsal en la otra vida: «Cuando, 
desatándome de la carne y entrándome en las subidas cavernas de tu tálamo, transformándome 
en ti gloriosamente ... >> (CB 38,9). Ya no se trata de plenitud del bautismo, sino de la gloria eterna 
predestinada, en otra vida. 

159 



la experiencia y el conocim iento que subyacen a la espiritualidad del símbolo 
esponsal sanjuanista, con los dos ámbitos imbricados que la acompañan366: 

a) El ámbito de la relación personal, donde cabe toda la dinámica amorosa, 
la ausencia y la presencia, y los pasos sucesivos del desposorio y el matri­
monio que conducen a la un ión plena y a la transformación (plenitud de 
la relación). 

b) El ámbito del conocimiento, que sigue un proceso paralelo, y que pasa 
por la fe y cu lmina con un conocimiento místico y profundo de Dios y de 
las criaturas. 

Toda esta primera parte nos ha servido, no sólo para descubrir el proceso del 
Cántico hasta culminar en el CB, desde su propia génesis interna en la vida de 
Juan de la Cruz y del Carmelo teresiano, sino también para descubrir las huellas 
que aparecen en Cántico de la tradición espiritual cristiana, monástica y espiritual. 
Hemos encontrado numerosas imágenes recibidas y usadas ya por otros autores, 
hemos podido rastrear las influencias y recoger una visión general del Cántico 
como fusión de elementos recibidos. Ahora vamos a buscar el contenido de la 
experiencia y el conocimiento de la espiritualidad esponsal del Cántico. 

Los dos ámbitos reclaman el auxilio de dos mozos de ciego para el camino espiritual: la fe 
que ha de iluminar el entendimiento y el amor que guiará la voluntad (cf. CB 1,11 ). 

160 



CAPÍTULO TERCERO 

ANÁLISIS DE LAS ESTROFAS DEL CB 

El contenido de Cántico Espiritual: 
doctrina y experiencia 





l. ETAPAS Y PRINCIPIOS SANJUANISTAS DEL CB 

Después de hacer un recorrido lineal en el CB y entresacar las imágenes y 
símbolos al servicio de la espiritual idad esponsal vamos a hacer un estudio de 
sus etapas, como partes constitutivas de un camino espiritual y dar una visión 
global de su contenido. Lo haremos teniendo en cuenta, particularmente, los dos 
conceptos fundamentales que van a estructurar todo el sistema de pensamiento 
sanjuanista en torno a la esponsalidad. Se trata del desposorio y el matrimonio 
espiritual. Empecemos por clarificar las etapas distintas del proceso1. 

1. LAS ETAPAS DE LA VIDA ESPIRITUAL 

Veamos la clasificación que el mismo santo hace en CB Arg 1-2, donde dice: 

El orden que llevan estas canciones es desde que un alma comienza a servir a 
Dios hasta que llega al último estado de perfección, que es matrimonio espiritual. Y 
así, en ellas se tocan los tres estados o vías de ejercicio espiritual por las cuales pasa 
el alma hasta llegar al dicho estado, que son: purgativa, iluminativa y unitiva, y se 
declaran acerca de cada una algunas propiedades y efectos de ella. El principio de ellas 
trata de los principiantes, que es la vía purgativa. l as de más adelante tratan de los 
aprovechados, donde se hace el desposorio espiritual, y esta es la vía iluminativa. 
Después de estas, las que se siguen tratan de la vía unitiva, que es la de los perfectos, 
donde se hace el matrimonio espiritual. La cual vía unitiva y de perfectos se sigue a 
la iluminativa, que es de los aprovechados. Y las últimas canciones tratan del estado 
beatífico, que sólo ya el alma en aquel estado perfecto pretende. 

Se trata de un texto completamente nuevo del CB que parece defin ir la visión 
última que el santo quiere transmitir de la vida espiritual, después de los cambios 
y ordenamientos del poema. Se toma como referencia las etapas clásicas de la 

1 La doctrina espiritual sanjuanista es valorada universalmente, y su itinerario espiritual es un re­
ferente para casi todos los tratados de espiritualidad. Juan de la Cruz asume unas etapas ya dadas, pero 
admite muchas variaciones y diferencias individuales, mientras que su clasificación es tomada por los 
autores espirituales de manera bastante rígida: cf. C. A. BERNARD, Introducción a la Teología Espiriwal, 
Verbo Divino (Estella 1997) p. 139-144. Nos parece importante, por ello, clarificar este tema. 

163 



vida espiritual2• Pero después, en CB 223 parece que el santo presenta una orde­

nación que parece contradecir lo expuesto: 

Para declarar el orden de estas canciones más distintamente y dar a entender el 
que ordinariamente lleva el alma hasta llegar a este estado de matrimonio espiritual, 
que es el más alto de que ahora, mediante el favor divino, habemos de hablar, es de 
notar: que, antes que el alma aquí llegue, primero se ejercita en los trabajos y amarguras 
de la mortificación, y en la meditación de las cosas espirituales: que al principio dijo 
el alma desde la primera canción hasta aquella que dice: Mil gracias derramando. Y 
después entra en la vía contemplativa, en que pasa por las vías y estrechos de amor que 
en el suceso de las canciones ha ido contando, hasta la que dice: Apártalos, Amado, 
en que se hizo el desposorio espiritual. Y demás de esto, va por la vía uniliva, en que 
recibe muchas y grandes comunicaciones y visitas y dones y joyas del Esposo, bien así 
como desposada, se va enterando y perfeccionando en el amor de él, como ha cantado 
desde la dicha canción donde se hizo el dicho desposorio, que dice: Apártalos, Amado, 
hasta esta de ahora, que comienza: Entrado se ha la Esposa, donde restaba ya hacerse 
el matrimonio espiritual entre la dicha alma y el Hijo de Dios (CB 22,3). 

En esta segunda explicación sitúa el desposorio espiritual en la vía unitiva, 

mientras que en la primera lo situaba dentro de la vía iluminativa. Esta aparen­

te contradicción ha llevado a diferentes esquematizaciones del proceso. Para 

establecer un esquema del cam ino espiritua l clásico, a partir de las estrofas del 

Cántico, los diferentes autores lo concretan de diferentes modos4 • A continua­

ción, presentamos dos clasificaciones posibles. 

• PRINCIPIANTES (VIA PURGATIVA): 
• APROVECHADOS (VIA ILUMINATIVA): 
• PERFECTOS (VIA UNITIVA) 

- Desposorio 
- Matrimonio espiritual 
- Visos de gloria 

• PRINCIPIANTES (VIA PURGATIVA): 
• APROVECHADOS (VIA ILUMINATIVA): 

- Desposorio 
• PERFECTOS (VIA UNITIVA) 

-Matrimonio espiritual 
- Visos ele gloria 

CB 1-5 
CB 6-12 

CB 13-21 
CB 22-35 
CB 36-40 

CB 1-12 

CB 13-21 

CB 22-35 
CB 36-40 

2 Se trata de una clasificación muy difundida en la espiritualidad y autores como Gregario de 
Nisa o San Agustín también la recogieron. Encontramos las tres mismas etapas en la obra de San Bue­
naventura «La triple vía o el incendio de amor»: cf. BONAVENTURA, So/i/oc¡ui; altres escrics, Classics 
del Cristianisme, Edicions Proa (Barcelona 1 994) p. 139·169. A. Boadas ha señalado que esta obr<1 está 
muy inOuiela por San Bernardo y Guillermo ele San Thierry: lb. p. 36. 

l No conviene olvidar que esta clasificación es más antigua y provenía del CA. 

• Cf. E. SÁNCHEZ SOLANA, <<Ciclo de conferencias. XII Semana sanjuanista ele Úbcda» en San­
jCruz 6 (1990) p. 96; para una visión más amplia del progreso espiritual: cf. E. PACHO, «Camino es­
piritual» en DicSJC p. 239-244; cf. F. RUIZ SALVADOR, Obras completas de San Juan de la Cw7, EDE 
(Madrid sa ed. 1999) p. 571-572. 

164 



En el Cántico se muestra un alma embriagada en amor que parece no atinar 
en muchas precisiones cuando se trata de explicar la visita del Esposo. Ello motiva 
cierta ambigüedad terminológica en muchos momentos, que afecta a la división 
de las etapas de la vida espiritual, con diversas clasificaciones, no siempre fáciles 
ele compaginar5. En cualquier caso, también hay que tener en cuenta que para 
Juan, su descripción del itinerario espiritual es aproximada, y puramente orienta­
tiva para las diferentes personasr•, por lo cual no se puede aplicar con categorías 
absolutas, sino como una descripción iluminadora y pedagógica sobre el tema: 
pretende «dar alguna luz general» (CB pról. 2). Personalmente nos parece que la 
segunda clasificación se ajusta más al conjunto de su visión global, tal y como se 
va describiendo en el conjunto de sus obras. 

L. Zabalza realizó un esfuerzo por clarificar las clasificaciones sanjuanistas 
y el lugar de las diversas noches dentro del camino espiritual, concluyendo que 
la noche pasiva del Espíritu, que es el contenido fundamental que Juan quiso 
desarrollar en su obra Noche Oscura, prepara el último y definitivo paso de la 
un ión perfecta7 . Podríamos situarla, por tanto, en el último estadio del desposorio, 
cuando el alma, probada con nuevas y dolorosísimas perturbaciones y sequeda­
des, pide y alcanza las últimas visitas de Dios que la preparan para la un ión del 
malrimonio espiritual8. 

Sin embargo, dado que consideramos estas clasificaciones generales de vías 
y estados como superpuestas al sistema doctrinal del santo, tal y como este lo ha 
ido desarrollando, vamos a centrarnos en una clasificación distinta, aceptando 
la primera que daba el santo en CA 27,2 (que pasa a CB 22,3) y completándola 
con la distinción de las partes que nacen del desarrollo genético de sus obras. Y 
atendiendo, por supuesto, a la progresiva necesidad de ir clarificando el proceso 
espiri tual en torno a los dos grandes momentos del desposorio y del matrimonio. 
Nos parece que esta es la clasificación más adecuada para penetrar la espiritua­
lidad esponsal sanjuanista, y la que puede ayudarnos mejor a comprender sus 

s Un buen estudio de las diversas terminologías y clasificaciones de las etapas de la vida espiri­
tual en Juan de la Cruz, con su problemática en l. ZABALZA, El desposorio espiritual según San Juan 
de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 196-1) p. 113-140. Juan toma prestados los esquemas y la termino­
logía clásica de manera abierta, sin asumirlos rígidamente. 

• la misma indefinición y variaciones presentadas nos muestran que Juan utiliza los esquemas 
de su época, los asume y los desarrolla en función de su propia experiencia, pero tampoco los consi­
dera absolutos, ya que no todas las personas son iguales y «porque a cada una lleva Dios por diferentes 
caminos, que apenas se hallará un espíritu que en la mitad del modo que lleva convenga con el modo 
del otro» (LIS 3,51 ). 

' Para un estudio pormenorizado de este Lema: cf. ZABALZA, l, El desposorio espiritual según 
Juan de la Cruz, o.c., p. 95-103. 

8 la tesis de Zabalza ayuda a descubrir las conexiones de la visión sanjuanista esponsal del Cán­
tico con la visión catártica de la Noche. Aunque las noches no se corresponden exactamente con los 
estadios de la vida espiritual, podemos decir, en sentido general, que las noches activas, del sentido y 
del espíritu corresponden a los principiantes, y a la vía purgativa, mientras que la entrada en la noche 
pasiva del sentido se relaciona con la contemplación y la vía iluminativa, que corresponde al estado 
de aprovechados. Al final del estado de aprovechados, estaría el desposorio, y como etapa final del 
mismo tendríamos la noche pasiva del espíritu, que abre paso al matrimonio espiritual. 

165 



aportaciones, contemplando el fondo de la experiencia humana que contiene. 
Vamos a considerar las estrofas en torno a los siguientes grupos estróficos. Con­
viene no perder de vista este esquema de las etapas sanjuanistas, porque estará 
siempre presente en el fondo de nuestra reflexión: 

• La estrofas de la etapa previa al desposorio: CB 1-12 
- Meditación y trabajos y amarguras de mortificación (CB 1-5) 
- Contemplación y vías y estrechos de amor (CB 6-12) 

• Las estrofas del desposorio : CB 13-21 
- el encuentro-momento del desposorio (CB 13-15) 
- Estrofas de la etapa del desposorio (CB 16-21 ) 

• Las estrofas del matrimonio espiritual: CB 22-40 
- Estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23) 
- Estrofas descriptivas de la experiencia fundante (CB 24-33), que en el 

CA formaban parte del desposorio . 
- Estrofas de Seas-Granada (CB 34-40). 

Nos parece que esta clasificación es la que mejor se adapta al pensamiento 
sanjuanista como fruto de su propia experiencia mística, la cual, sin embargo, 
queda un poco más difuminada al querer adaptar sus enseñanzas a modelos y 
esquemas de espiritualidad preconcebidos recibidos de la tradición espiritual. Pa­
saremos a dar una visión global de la espiritualidad esponsal sanjuanista en torno 
a dichos grupos. 

Ya comentamos la peculiar visión del encuentro esponsal ya realizado, que 
subyace a todo el camino, desde su origen. El autor, que habla de un alma que ini­
cia el camino de la vida espiritual, sin embargo ya la define como «enamorada del 
Verbo Hijo de Dios, su Esposo, deseando unirse con él por clara y esencial visión» 
(CB 1 ,2). Juan de la Cruz manifiesta una visión ya realizada de la unión (el Verbo 
ya es el Esposo), aCm en el mismo momento del principio del camino espiritual9• 

Esta actitud de «empezar por el final>>, responde al carácter radical y esencialista 
del santo, y también a la huella que ha dejado el poema espiritual místico con la 
experiencia contenida en él en todo el recorrido del proceso. Pero además, en 
sentido teológico, responde muy bien a una doble visión del desposorio: el alma 
aparece como «enamorada», mientras que su amado ya es el «Verbo Hijo de Dios, 
su Esposo». El Esposo ya realizó su desposorio, pero la esposa, que es el alma, ha 
de hacerlo todavía, y es sólo «enamorada»10• Por tanto, la perspectiva esponsal en 
línea personal alma-Dios, es atípica, ya que los dos elementos del símbolo parten 

' Encontramos la misma actitud al inicio del libro de la Noche donde dice explfcitamente que 
estas canciones «el alma las dice estando ya en la perfección, que es la unión de amor con Dios, ha­
biendo ya pasado por los estrechos trabajos y aprietos ( ... J por el cual camino ordinariamente pasa para 
llegar a esta alta y dichosa unión con Dios» (N pról.). 

10 Esta distinción se desarrollará claramente en CB 23 con el desposorio de la redención. Se ha 
centrado en esta diferencia la obra de A. NAVARRO, Al paso de Dios, al paso del hombre. Pedagogía de 
la experiencia cristiana en San Juan de /a Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2000). Juan de la Cruz escribe 
CB 1 asumiendo CB 23. 

166 



de situaciones muy d istintas: mientras que el esposo ya ha realizado el itinerario 
simbólico la esposa está comenzando. 

Juan de la Cruz tiene interiorizado un camino de toda la vida espiritual con 
unos principios fundamentales, que va comentando en d iversos momentos del 
proceso, pero que por motivos de claridad nos conviene sacar de su lugar para 
presentarlos aparte, cosa que vamos a hacer aquí. Los denominamos principios 
sanjuanistas para la vida espiritual. Juan los va mostrando en diversos momen­
tos de su comentario a las estrofas, pero no corresponden tanto a elementos de 
una etapa sino a la visión global que el autor tiene y que se hace presente como 
máximas o reflexiones, a lo largo de todo el camino. Podríamos resumir todos 
estos principios en torno a la experiencia del amor. Toda la espiritualidad esponsal 
sanjuanista es una espiritualidad del amor. 

2. PRINCIPIOS SANJUANISTAS: CENTRALIDAD DEL AMOR 
EN LA VIDA ESPIRITUAL 

Un camino de interioridad en fe y amor 

Casi al principio del recorrido, Juan de la Cruz hace una síntesis de las claves 
de su recorrido espiritual, en CB 1,5-1 4: se trata de una visión global del camino 
puesta al in icio de este. Se desvela la identidad del Esposo, que es el Verbo en­
carnado: el Padre está ocu lto en el Verbo (cf. CB 1,5), pero el Verbo está oculto 
en el interior del alma, donde se esconde la Tri nidad (cf. CB 1 ,6.9)11

. Se da una 

11 La idea de buscar a Dios oculto dentro del alma es agustiniana («tú me eras más íntimo que 
mi propia intimidad y más alto que lo más alto de mi ser»: SAN AGUSTÍN, Confesiones, Lib. 111, 6, 7 7, 
BAC minor (Madrid 2a 1988) p. 82. El mismo autor lo reconoce al citar a Agustín en CB 1 ,6. Sigue un 
tema helénico que remonta al Oráculo de Delfos y su «conócete a ti mismo», que también está en Orí­
genes (d. ORÍGENES, Comentario al Cantar, Ciudad Nueva, Madrid 1986, p. 179-180; d. ORÍGENES, 
Homilías sobre el Cantar de /os Cantares, Ciudad Nueva, Madrid 2000, hom. 1, n9 7, p. 68-70) y en 
Gregario de N isa (d. GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar de los Cantares, Sígueme, Salaman­
ca 1993, hom. 2 p. 44). Fue refundido por numerosos espiritua les de la Edad Media como Gregario 
Magno (cf. GREGORIO MAGNO, Moralia in Job 5,6: PL 75, p. 783), Hugo y Ricardo de San Víctor, 
Bernardo de Claraval (cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares» 
en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955), Serm. 74, p. 494-501), Guillermo de Saint-Thierry 
(GUILLAUME DE SAINT-THIERRY, Exposé sur le Cantique des Cantiques, SC 82, Cerf, París 1962, p. 
369), San Buenaventura, etc. Este último autor hace en su Soliloquio una presentación del alma que 
recibe en su interior la Trinidad, con cita agustiniana incluida, que podría ser fuente sanjuanista, sin 
tener que allegarse el santo a la primitiva obra de Agustín: cf. BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, 
o.c., p. 61-62. También E. Herp dice: <<Vaca a sólo Dios y descansa en El. Entra dentro de ti mismo y 
arroja de tu alma todo lo que no sea Dios, o no te ayude a buscarlo en sabrosa contemplación»: E. 
HERP, Theologia Mystica, 1.1, c. 49, Melchioris Novesiani (Col?nia 1538). Y Taulero insiste: «Debemos 
buscar a Dios en nuestra alma, sentirle presente y confiar en El. Cuantas veces uno se haya destituido 
de la divina presencia, que de ning(m modo la siente, no sosiegue hasta que merezca sentirla( ... ). 
Suele muchas veces el Señor como esconderse; y si entonces buscamos en otra parte consuelo y no 
cuidamos de su Majestad, se retira más lejos[ ... ). Él sólo pues ha de ser buscado y pretendido»: lnst. 
c. 34, citado en j. G. ARINTERO, La evolución mística, en el desenvolvimiento y vitalidad de la Iglesia., 
BAC (Madrid 1952) p. 403. Juan Clímaco afirma: «Si alguna vez, después de haber amanecido ya en 
nuestra alma el verdadero Sol de justicia, se viene a poner en nosotros, escondiéndonos su graciosa 

167 



influencia clara de la teología negativa o apofática12 con resonancias claras de la 
trad ición espiritual: «ha de ir ejercitándose en las virtudes y ejercicios espirituales 
de la vida activa y contemplativa» (d. CB 3,1 )13. 

Define el recorrido del camino de vida espiritual en CB 1 ,6 como un camino 
de introspección (y desapego de todas las cosas), motivado por la inhabitación 
de Dios en el alma 14

: «es de notar que el Verbo Hijo de Dios, juntamente con el 
Padre y el Espíritu Santo, esencial y presencialmente está escondido en el íntimo 
ser del alma; por tanto, el alma que le ha de hallar conviénele salir de todas las 
cosas según la afección y vo luntad y entrarse en sumo recogi miento dentro de sí 
misma, siéndole todas las cosas como si no fuesen»15• Esta idea tiene una fuerte 
evocación del cuarto evangelio, aunque está en todo el NT, como bien muestra 
Juan al citar en CB 1,7 dos citas distintas: Le 17,21 y 2 Co 6,16. En CB 1,11 anu n­
cía también cómo ha ser esta búsqueda interior: «es buscarle en fe y en amor, sin 
querer satisfacerte de cosa, ni gustarla ni entenderla más de lo que debes saber; 
que esos dos son los mozos del ciego que te guiarán por donde no sabes, allá a 
lo escondido de Dios»16. La fe es el único medio adecuado para conocer a Dios 
porque «es Dios inaccesible y escondido» (CB 1, 12)17• Y el amor es el camino 

presencia y la luz de su consolación, de aquí se siguen tinieblas en el alma y se hace noche; porque 
en el tiempo de esta ausencia todo lo halla el hombre oscuro y cerrado, y por ninguna parte le parece 
que se le descubre la luz)): JUAN CLÍMACO, Escala espiritual, c. 26, no IV. citado en J. G. ARINTERO, 
Mística del Cantar de los Cantares, Editorial Fides (Salamanca 1958) p. 309. Vemos que se trata de 
un tema muy presente en la tradición patrística y medieval. 

11 <<Es Dios inaccesible y escondido, como también habemos dicho, aunque más te parezca que 
le hallas y le sientes y le entiendes, siempre le has de tener por escondido y le has de servir escondido 
en escondido» (CB 1,12). Sigue a DIONISIO AEROPAGITA, De Mystica theologia 1 ,2, PG 3, p. 1000. 

1¡ Otro tema presente en muchos autores. Por ejemplo, en E. 1 lerp, cuya obra Theologia Mysti· 
ca, o.c., sigue este esquema pedagógico que distingue ambas dimensiones. 

" «¿Qué es eso de venir al alma el Verbo. Instruirla en sabiduría. Y el efecto de la morada del 
Padre en el alma, lCuál es? El infundir en ella amor entrañable a la sabidurfa, hasta poder decir que 
se ha enamorado de su hermosura»: BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los 
Cantares)), o.c., Serm. 69, p. 458. 

•s Juan de la Cruz completa la doctrina de la in habitación del Espíritu santificador con la de la 
inhabitación trinitaria al esti lo de los SSPP: «Al venir el Espíritu Santo a nosotros, vendrán el Padre y el 
Hijo, y harán morada en nosotros (cf. Jn 14,23). En efecto, es indivisa la Trinidad y única en su divini­
dad, y un solo Dios, que está sobre todos, por todos y en todos (d. Ef 4,6)» (ATANASIO, A Serapi6n, 
3, 6, PG 26, p. 633). 

16 La fe es el único medio apropiado para alcanzar la unión divina (d. S 3, 4, 2-6), ya que las 
fuerzas humanas son inapropiadas para salvar la inmensa distancia de la criatura con Dios (cf. S 2,8). 
Para llegar a la unión divina «el entendimiento ha de ser ciego y a oscuras en fe solo)) (d. S 2, 1, 2; S 
2, 3; LIB 3,48-49); «cuando el alma va aprovechando más va a oscuras y no sabiendo» (d. N 2, 16). 
Llegado cierto momento, la razón resulta inútil, se ha de desechar y ponerse a oscuras, y dejarse guiar 
por la fe (cf. S 2, 4, 3). Sobre este tema, J. CASERO, «El Espíritu Santo, agente principal en la dirección 
del alma (Estudio a partir de San Juan de la Cruz)>), en TeoiEsp 23 (1979) p. 155. También para San 
Agustín la fe es el camino para el conocimiento verdadero: cf. E. VILANOVA, Historia de la teología 
cristiana, vol 1, Herder (Barcelona 1984) p. 169. 

17 Tanto en CB 1,12 como en S 2,6,4 encontramos un grupo de citas bíblicas en relación con la 
experiencia de la noche mística, que emparentan con los textos de Gregario de Nisa en su obra Sobre 
la vida de Moisés, BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993). 

168 



porque «cuando Dios es amado, con gran facilidad acude a las peticiones de su 
amante [ ... ) porque de Dios no se alcanza nada si no es por amor» (CB 1,13)18 . 

Pero también se requiere sinceridad, pobreza y desnudez: «en esto se conocerá 
el que de veras a Dios ama, si con nada menos se contenta [ ... ] porque la satis­
facción del corazón no se halla en la posesión de las cosas, si no en la desnudez 
de todas ellas y pobreza de espíritu» (CB 1,14). Conseguir esta total desnudez 
o pobreza de espíri tu es fundamental para avanzar en el camino de la unión 
con Dios19

. Se reclama una «pobreza de solemnidad», una total expropiación 
no sólo de lo material sino también de lo espiritual2°. El conocimiento y la pre­
sencia divinas se reciben «en la verdadera imitación de la perfección de la vida 
del Hijo de Dios, Esposo del alma», hasta «que se una y transforme por amor en 
el dicho Hijo de Dios, su Esposo» (CB 1,1 0). El camino espiritual es, por tanto, 
imitación de Cristo21 . 

Llama la atención la perspectiva positiva que Juan de la Cruz asume a lo largo 
de todo el proceso espiritual. Ya dijimos que Juan de la Cruz no sigue la espiritua­
lidad esponsal profética, que insistía en la infidelidad de Israel: incluso aquellos 
detalles de la exégesis patrística del Cantar que fueron interpretados en línea de 
corrección a la Esposa, no son asumidos por Juan de la Cruz22. 

El camino de interioridad aparece ya diseñado desde el principio, y sin em­
bargo, Juan va a dar un rodeo, siguiendo la declaración de las canciones, para 
seguir buscando, no dentro de sí sino por fuera, entre las criaturas, a partir de la 

' 8 Juan de la Cruz está en profunda unidad con la tradición del Cuarto evangelio, que resume 
el mensaje de Jesús con el mandamiento nuevo: «amaos los unos a los otros como yo os he amado». 
Es la medida del amor, la referencia propia del cristiano. Ese «Como yo os he amado» es lo propio y 
característico del amor ele Dios revelado en Cristo: morir de amor (cf. Pas10rci10; d. CB 23). El amor 
cristiano queda calificado con la longitud divina y no la humana: «Aprende a amar como Dios quiere 
ser amado y deja tu condición» (d. D 60). 

,q El maestro Echkart insistía en la importancia de la experiencia de desprendimiento (Abges­
chieclenheit): d. MAESTRO ECKHART, El fruto de la nada, y otros escritos, Siruela (Madrid 1998) p. 
125-136. Hay una sintonía en la doctrina de este autor con Juan de la Cruz, sobre todo en el terna de 
la necesidad de una purificación radical que aniquila el ego para poder dar paso a la divinidad, la nada 
que se abre al todo; d. LÓPEZ CASTRO, ARMANDO, «El viaje al corazón de la nada: Eckhart y Juan 
de la CruZ>>, en SanjCruz 23 (1999) p 5-21. 

2ll Los testigos insisten mucho en contemplar esta característica de su doctrina en su propia 
vida: d. Dicho de Lucía de San Alberto, BMC 24 p. 575; d. Dicho ele Juan Evangelista, BMC 23 
p. 46-47. 

21 Encontramos aquí elementos de conexión con la obra de Kernpis y la «devotio moder­
na», que nos explicitan algunas coincidencias con otras espiritual idades de su época, corno la 
ignaciana, de las que también Juan de la Cruz participa, pero que son poco explícitas en otros 
pasajes de su obra. 

,, Un ejemplo claro lo tenemos en Ct 1,8 («Si no lo sabes, ioh la más bella de las mujeres!, sigue las 
huellas de las ovejas>>), que tiene una interpretación más negativa respecto a la Esposa, tanto en Orígenes 
donde se presenta como una corrección (ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 14 7ss) como en san 
Bernardo donde se trata de una dura reprensión (d. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el 
Cantar de los Cantares>>, o.c., Serm. 35, p. 252-258). Juan de la Cruz no cita el versículo ni recoge la 
interpretación, centrándose en el elemento positivo, aunque tenga que aceptar también procesos de 
purificación y catarsis. 

169 



estrofa CB 2. Y sólo en CB 12, después del rodeo por lo creado, volverá al camino 
de la fe representado en la fuente cristalina23• 

Una vez el alma ha alcanzado el matrimonio espiritual (estrofas CB 22-23), 
en las estrofas siguientes, que denominaremos Estrofas descriptivas de la experien­
cia {undante o primordial {CB 24-33), nos encontramos diversas exposiciones de 
principios sanjuanistas en relación con el tema del amor, central en su visión espi­
ritual, que ha llenado completamente los anhelos del alma24

• Juan especifica que 
conocim iento y amor no van siempre juntos, ya que muchos espirituales «muchas 
veces se ven arder en amor de Dios sin tener más distinta inteligencia que antes: 
porque pueden entender poco y amar mucho, y pueden entender mucho y amar 
poco» (CB 26,8). Para Juan, sin embargo, la primacía del camino espiritual está en 
el amor, siguiendo a San Pablo25• 

En la declaración de la canción 29 enuncia un principio del alma enamo­
rada: «el que anda de veras enamorado, luego se deja perder a todo lo demás 
por ganarse más en aquello que ama» {CB 29, 1 O). Resuena, evidentemente, el 
principio evangélico de Me 8,35 donde jesús alaba la actitud de quien «pierda la 
vida» por él. Y sigue un nuevo resumen de la experiencia contenida en la canción 
CB 29,11: cuando el alma ha perdido toda forma natural de trato con Dios, con 
ideas, razones y sentimientos {a nivel del sentido) y sólo accede a él por fe y amor, 
está cerca de Dios. Es una buena síntesis de la doctrina sanjuan ista: perd iéndolo 
todo por fe y amor a D ios se alcanza a Dios. El amor de Dios no reclama que 
vayamos sumando méritos o bienes, sino que vayamos restando, para quedarnos 
sólo con Él. Entonces Él viene. Está echando una mirada retrospectiva y hace una 
valoración de su exitoso camino, conducida por los dos mozos de ciego que la 
han guiado hasta la unión por la pobreza total de todas las cosas (d. CB 1,11 ) 
hasta la meta conseguida. El mismo principio aparecerá de otra manera en CB 

21 En términos de teología clásica se podría decir que la <<analogía entis>> no es camino adecuado 
para alcanzar el conocimiento divino, que sólo podemos recibir gracias a la <mnalogía fideill, donde la 
fe nos va descubriendo los misterios divinos que se esconden en la creación: cf. l. VIVES, Examen de 
amor. Lectura de San Juan de la Cruz, Sal Terrae (Santander 1978) p. 1 OO. Renexionar sobre las criaturas 
no nos conduce hacia Dios, si no somos guiados por el lazarillo de la fe. 

1
' La centralidad del tema del amor es patente a lo largo de todo el proceso sanjuanista, pero 

aún más, llegados a estas etapas de madurez espiritual. El tono, las expresiones, el apasionamiento, nos 
recuerda, en muchos momentos, expresiones e ideas semejantes de San Bernardo. Compc1remos, por 
ejemplo, el «iGrande es el poder del amor!ll (BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar 
de los Cantaresll, o.c., Serm. 79, nº6 p. 531; cf. p. 527-532), con el <<Grande es el poder y la porfía del 
amor, pues al mismo Dios prenda y ligall de CB 32,1 y todo su contexto. Nos parece muy evidente que 
Juan de la Cruz ha conocido estos sermones, pero que los asimila y desarrolla libre y personalmente. 

Todas las renexiones sanjuanistas sobre el amor tienen muchos elementos en común con 
textos agustinianos. Encontramos expresiones semejantes en ambos. Por ejemplo, al comparar CB 
32,2 (<<esto aun en los amores bajos lo hay, cuánto más en el de Diosll), con AGUSTÍN, La Trinidad, 
VIII, 10, 14, en Obras completas, BAC 39 (Madrid 2d 1964) p. 435-436 («lQué es el amor, sino vida 
que enlaza o ansfa enlazar otras dos vidas, a saber, el amante y el amado? Esto es verdad, incluso 
en los amores externos y carnales; pero bebamos en una fuente más pura y cristalina y, hollando la 
carne, elevémonos a las regiones del almall). Todo el contexto agustiniano conecta el amor humano, 
como experiencia de introspección psicológica, con la vida trinitaria, de manera muy rica y cercana 
al pensamiento sanjuanista. 

170 



10,6: «está Dios bien presto para consolar al alma y satisfacer en sus necesidades 
y penas, cuando ella no tiene ni pretende otra satisfacción y consuelo fuera de él. 
Y así, el alma que no tiene cosa que la entretenga fuera de Dios, no puede estar 
mucho sin visitación del Amado» (CB 1 0,6). Pero el amor del alma ha de ser un 
amor fuerte y ha de estar sólo, sin apoyos26, con pureza y entereza de fe, y es por 
ello que viene Dios a ella (cf. CB 31 ,3). 

El amor sanjuanista del Cántico es amor del Esposo y de la Esposa, amor es­
ponsal: no se habla en sentido genérico o común, no se trata del amor de amistad 
o del paterno-materno-filial. Es un amor peculiar que va a ir revelándose27• 

Solo el amor engrandece el alma igualando a Dios 

Para introducir la canción 28 «Mi alma se ha empleado ... » va a explicar Juan 
por qué el amor es el único camino que Dios busca en el alma: 

porque todas nuestras obras y todos nuestros trabajos, aunque sea lo más que pue­
de ser, no son nada delante de Dios; porque en ellas no le podemos dar nada ni cumplir 
su deseo, el cual sólo es de engrandecer al alma. Para sí nada de esto desea, pues no lo 
ha menester, y así, si de algo se siNe, es de que el alma se engrandezca; y como no hay 
otra cosa en que más la pueda engrandecer que igualándola consigo, por eso solamente 
se sirve de que le ame; porque la propiedad del amor es igualar al que ama con la cosa 
amada. De donde, porque el alma aquí tiene perfecto amor, por eso se llama Esposa 
del Hijo de Dios, lo cual significa igualdad con él, en la cual igualdad de amistad todas 
las cosas de los dos son comunes a entrambos (CB 28,1 ). 

Han entrado aquí principios sanjuanistas de gran interés: la intención de D ios 
es «engrandecer el alma», y aquí radica el designio ocu lto sobre la humanidad28 

que cu lmina con la Encarnación del Verbo para que pueda el alma llegar a parti­
cipar de la vida divina29. La lógica sanjuan ista aparece en este texto expuesta de 
manera d iáfana. Para consegu ir la realización del designio divino, el ún ico camino 
es el amor, porque el amor iguala a los amantes30, y sólo a través de él se podrá 

26 El contenido coincide con el que aparece en su poema titulado Sin arrimo y con arrimo. 
27 Las reflexiones origenianas son un buen contexto para la doctrina sanjuanista: cf. ORÍGENES, 

Comentario al Cantar, o.c., p. 45-46. Este texto, por ejemplo, tiene en su trasfondo 6 citas bíblicas On 
1 0,30; 1 jn 4, 12; Jn 14,23; 1 Ti m 6, 16; Jn 17,3; le 1 0,27), y las 6 aparecen diseminadas en las obras 
sanjuanistas, aunque Juan de la Cruz las usa de modos diversos. Se trata de un cierto parentesco de 
fuentes bíblicas que Juan conocerá y usa libremente en el desarrollo de su propio discurso. Sobre el 
orden del amor: lb. p. 209ss. 

2B El camino de purificación sanjuanista no conduce, por tanto, a la anulación o la deshumaniza­
ción del hombre sino todo lo contrario, a la plenitud de lo humano, que sólo se alcanza en la unidad 
con Cristo-Esposo, de quien recibimos todos los dones que Dios quiere comunicar al hombre. Resuena 
la idea patrística de que Dios se ha hecho hombre para que el hombre llegue a ser Dios. Y Juan de la 
Cruz a1iade: ipor el amor! 

29 Con palabras de los Romances, cuando el Esposo-Cristo tenga una Esposa-Iglesia digna de él: 
«que por tu valor merezca 1 tener nuestra compaliía» (R 77). 

Jo Axioma fundamental del pensamiento del santo de que «la propiedad del amor es igualar al que 
ama con la persona amada¡¡ (CB 28,1; cf. 1 S 4,3). Esta doctrina es tradicional de la antigüedad clásica greco­
latina (cf. SAN JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, e<lic. de Eulogio Pacho, Monte Cannelo, Burgos 7aed. 

171 



realizar la igualdad del alma con Dios y ella podrá ser engrandecida y vivir «vida 
divina». No hay otro camino, porque todas las obras humanas no le añaden nada 
a D ios ni le alcanzan. El amor esponsal es el que conduce a la igualdad, y el que 
propiamente permite llamar verdaderamente al alma, «esposa de Dios». La es pi ri­

tualidad esponsal conduce al amor perfecto y la igualdad con Dios. 

El efecto del amor es igualar a los amantes y Juan compara el ejemplo de la 
amistad de David y jonatán con aquella otra relación muy superior del alma y 
del Esposo (cf. CB 31,2)31

• El alma necesita ser movida por el Espíritu Santo para 
poder ejercer obras y virtudes de su amor (CB 31 ,4)32

, en cuyo ejercicio atraerá al 
Esposo a la plena unión. Cuando el alma llega a estar sola en ese solo amor, viene 
el Esposo a ella (cf. CB 31 ,6) y se iguala con ella. 

Si bien la fe es el único medio para el conocimiento de Dios, el amor es el 
ún ico camino para igualarse a Dios y transformarse en Él33• Se comprende así que 
la caridad sea la esencia y la medida de la perfección cristiana34 • Porque ese amor 
«más provecho hace a la Iglesia, aunque parece que no hace nada, que todas esas 
otras obras juntas» (CB 28,2) . El alma se ha de dedicar única y exclusivamente al 
ejercicio de amor a Dios (cf. CB 28,2) plenamente al servicio del Esposo. Y explica 
la completa transformación de una psicología que ahora tiene todas sus capacida­
des al servicio del amor: 

toda la habilidad de mi alma y cuerpo, memoria, entendimiento y voluntad, sen­

tidos interiores y exteriores y apetitos de la parte sensitiva y espiritual, todo se mueve 
por amor y en el amor, haciendo todo lo que hago con amor y padeciendo todo lo 
que padezco con sabor de amor ( ... ] y hasta el mismo ejercicio de oración y trato 
con Dios que antes solía tener en otras consideraciones y modos, ya todo es ejercicio 

de amor[ .. . ). Amado mío, todo lo áspero y trabajoso quiero por ti y todo lo suave y 
sabroso para ti (CB 28,8-1 0). 

2000, p. 170-171, nota 4), y fue incorporada al pensamiento cristiano por San Agustín primero (d. SAN 
AGUSTiN, Enarraciones sobre los salmos, BAC, Madricl1965, p. 60-101) y de.pués por Santo Tomás (d. 
ST 2-2, q. 23; también en la Suma contra los Gentiles 11, BAC, Madrid 1953, libro 3, q. 95-96, p. 354-361; 
q. 124, p. 443-445. Este concepto tiene gran importancia en Juan ele la Cruz que lo asume y lo integra en 
su propia visión antropológico-teológica del hombre y de la unión espiritual con Dios. También es muy 
frecuente en la tradición neoplatónica y en la poesía amorosa renacentista: L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico 
Espiritual o el júbilo de la unión transformante)), en MW., San Juan de la Crw: and Fray Luis de León. ln­
ternational Symposium. November ·ttl-16, 199·1, Juan ele la Cuesta (Newark Delaware 1993) p. 148-149. 

11 Juan de la Cruz descubre en una relación ínter-humana tomada de la Biblia la huella de aque­
lla relación que el alma está llamada a vivir con Dios, de unidad plena. 

32 La identi ficación del E.S. con el amor es frecuente en la tradición patrística tras San Agustfn: cf. 
G. PONS, El Espíritu Santo en los Padres de la Iglesia. Textos patrfsticos, Ciudad Nueva (Madrid '1998) 
p. 104-106. 

33 El amor «rapta, une, llena de satisfacción. Sobre todo el amor rapta hacia el amado y asf pro­
duce el éxtasis. En segundo lugar el amor une con el amado y le hace ser casi una sola cosa con él»: 
cf. J. GERSON, Teología Mística. Prima versione italiana commentata con testo /atino a fronte a cura di 
Marco Vannini, Edizione Paoline (Milano 1992) p. 177-179. 

34 «Mediante el amor se une el alma con Dios; y así, cuantos más grados de amor tuviere, tanto 
más profundamente entra en Dios y se concentra con él» (LIB 1, 13). 

172 



Un amor que asume el sufrimiento 

Llama la atención en tres números d istintos y seguidos (CB 28, 8.9.10) que 
aparece una misma mención, aparentemente accesoria en el contenido del texto, 
pero repetida sucesivamente, sobre el deseo de padecer por el Amado. En toda 
la primera parte del CB 1-13 se habla de los sufrimientos y ansias de amor por la 
ausencia del Amado. Después parece que todo aquello cesa y predomina el gozo, 
deleite y plenitud de la unión35, que aunque amenazados en el desposorio, van 
poco a poco ganando el alma en fortaleza y virtudes que apuntan a un sosiego y 
paz definitivos, que se consiguen con el matrimonio. Sin embargo, nos encontra­
mos aquí, ya en pleno matrimonio, con la presencia insistente que se van intro­
duciendo, de la experiencia de padecer por el Amado, como una componente 
más de la unión plena con el Esposo y de la identificación con Él. El sufrimiento 
adquiere aquí por tanto una nueva dimensión, un ida al amor, y que no se contra­
dice con el gozo y con la plenitud de la unión, sino que parece ser asimilado de 
manera misteriosa. Antes (d. CB 1-12) se hablaba de deseo de sufrir y de morir 
de amor por conseguir la presencia definitiva del Amado. Ahora, el alma unida a 
su Amado quiere sufrir como dimensión del amor perfecto que se transforma en 
el Amado y quiere asumir los sufrimientos de este, en su lugar. El sufrir, tanto al 
principio del camino espiritual como al final de el, sólo tiene sentido en relación 
con el amor, al servicio del amor, que es el único principio y fin de todo. Existen, 
por tanto, dos tipos de sufrimiento espiritual: uno corresponde a la purificación 
catártica de la búsqueda del Amado y está preparando el encuentro con Él36; el 
otro, una vez consumada la unión, procura asumir la cruz del Amado por la iden­
tificación y transformación que el alma vive con ÉP7

• 

Juan escribe todas sus grandes obras desde una madurez humana y espiritual 
que le lleva a tener una síntesis completa iluminada por su experiencia mística. 
Es importante conocer el pensamiento integral del autor para poder interpretar 
bien todas las expresiones de su doctrina. Por ejemplo, sólo la visión del amor 
que aquí estamos presentando puede justificar y explicar bien el contenido de 
muchas páginas de la Subida o de la Noche Oscura, las cuales, fuera del contexto 
completo de la mentalidad de su autor, pueden fácilmente ser malinterpretaclas. 
Sólo un corazón «inflamado de amor» puede asumir e incluso buscar o preferir 

)S Aunque también es cierto que los retoques redaccionales del CB iban introduciendo clara­
mente los elementos purificativo-catárticos que acompañaban todo el progreso espiritual. 

l 6 Su finalidad es liberadora: «Se expresan las verdades con el símbolo del amor, tan impetuoso 
a impulso del placer ( ... 1. Hay que pasar de perturbación de lo pasional a la serenidad imperturbable, 
hasta liberarnos plenamente de toda aficción corporal. Nuestra alma ha de estar amorosamente infla­
mada en el fuego con que el Señor vino a encender la tierra»: GREGORIO DE N ISA, Comentario al 
Cantar .. . , o. c., hom. 1 p. 21 . 

17 «Y cuando el alma ha recibido la gracia del Espíritu y se ha adherido ya al Señor hecha un 
espíritu con Él cumple con facilidad las obras de la virtud, que le es ya familiar, y ni siquiera tiene 
que luchar ya contra el enemigo, por encontrarse más fuerte que sus maquinaciones. Y lo que es 
más grande que todo esto: toma sobre sf misma los padecimientos del Salvador y se deleita en ellos»: 
GREGORIO DE N ISA, Sobre la vocación cristiana, Ciudad Nueva (Madrid 1992) p. 123-124. Perfecta 
sintonía con el pensamiento sanjuanista. 

173 



los sufrimientos (la cruz de Cristo), las purificaciones y las noches36• Si falta esto 
sería masoquismo. Esta experiencia de amor es lo que llena de verdad al alma, y 
por eso el alma desea más amor, sin poder contentarse con otra cosa: «el salario 
y paga del amor no es otra cosa, ni el alma puede querer otra, sino más amor, 
hasta llegar a perfección de amor; porque el amor no se paga sino de sí mismo» 
(CB 9, 7)39. 

Un amor contemplativo que da fruto 

Para introducir la CB 29 escribe una larga «anotación para la canción si­
guiente» con una tendencia dialéctica y polémica, que expresa su clara postura 
a favor de la prevalencia de lo contemplativo sobre lo activo y que incluye una 
advertencia: 

Adviertan, pues, aquí los que son muy activos, que piensan ceñir al mundo con 
sus predicaciones y obras exteriores, que mucho más provecho harían a la Iglesia y 
mucho más agradarían a Dios, dejado aparte el buen ejemplo que de sí darían, si 
gastasen siquiera la mitad de ese tiempo en estarse con Dios en oración, aunque no 
hubiesen llegado a tan alta como esta. Cierto, entonces harían más y con menos tra­
bajo con una obra que con mil, mereciéndolo su oración, y habiendo cobrado fuerzas 
espirituales en ella; porque de otra manera todo es martillar y hacer poco más que 
nada, y a veces nada, y aun a veces daño. Porque Dios os libre que se comience a 
envanecer la sal (Mt. S, 13), que, aunque más parezca que hace algo por de fuera, en 
sustancia no será nada, cuando está cierto que las obras buenas no se pueden hacer 
sino en virtud de Dios (CB 29,3). 

Evidentemente, cuando Juan de la Cruz habla del amor, que es todo el ejer­
cicio del alma unida a Dios, no se está refiriendo a un sentimiento emotivo o una 
entelequia espiritualista. Se trata de un amor encarnado, vivido corporalmente, en 
palabras, gestos y movimientos. Es vida en medio de la historia, aunque parezca 
que no se deje someter por los condicionamientos de esta. Pero en esta estrofa 
Juan va a completar el sentido que tiene este amor, y va a separarlo del activismo•0. 

Estamos ante otra interesante compilación de principios sanjuanistas donde se 
descubre su valoración extraordinaria de la d imensión contemplativa como fuente 
de la vida activa: las obras, por sí mismas, no tienen ningún valor si no está Dios 

18 También la Subida afirma que no se puede recorrer el camino espiritual, con sus «subidas», 
«noches» y «nadas», si no se vive el amor enamorado, en perfecta sintonía con aquel amor esponsal 
de Dios, del Esposo, que produce en el alma una «inflamación mayor» que la de los bienes creados 
(cf. S 1,14,2). 

19 «El amor basta por sí, agrada por sf, y por causa de sí. Él es para sí su mérito, él su premio. El 
amor no requiere causa además de él, sino fruto. Su fruto es su uso. Amor porque amo, amo por amar» 
(cf. BERNARDO DE CLARA VAL, <<Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 83, n!! 4 p. 
555-556). O también: «la única paga que exige lel Señor! es que lo amemos por todo lo que nos ha 
dado>>: SAN BASILIO MAGNO, Regla Monástica Mayor, 2,2-4, citado en TexPal p. 241. 

40 Los datos biográficos confirman que Juan de la Cruz tuvo que corregir algunos carmelitas 
por salir demasiado para predicar, etc. Uno de ellos fue Diego Evangelista que, unos años después, 
capitanearía dentro de la Orden las persecuciones contra el santo: cf. ALONSO M. D., Vida, virtudes y 
milagros del sanLo padre Fray Juan de la Cruz, EDE (Maclricl1989) p. 416. 

174 



presente en ellas, ya que pueden provocar efectos contraproducentes41 • Sólo en 
D ios está la fuente del obrar porque <das obras buenas no se pueden hacer sino en 
virtud de Dios» (CB 29,3) 42. 

En CB 32,8 se dice que «poder mirar el alma a Dios es hacer obras en gracia 
de Dios, y así [ ... ] adoraban en gracia de su Dios, en la cual toda operación es 
meritoria». La contemplación de Dios no es una mirada desencarnada a un Dios 
idealizado y espiritualista, sino que abarca toda la vida humana43: se trata de 
vivir y actuar en gracia de Dios. La identificación del alma con el Amado llevó a 
Teresa de Jesús, en la última etapa de su vida y dentro del matrimonio espiritual, 
a derrochar toda su energía en sus fundaciones, con un sentido profundamente 
apostólico44

• Aunque es evidente que Juan tenía un talante distinto también aquí 
aparece en él la necesidad del «ejercicio de amar afectiva y actualmente, ahora 
interiormenle con la voluntad en actos de afición, ahora exteriormente haciendo 
obras pertenecientes al servicio del Amado» (cf. CB 36,4). Juan está en profunda 
sintonía con Teresa, pero ha querido remarcar con intensidad que las obras han 
de nacer de la fuente del amor que está en Dios45, y como esto tiende a olvidarse 
con demasiada frecuencia, pasa a ser un elemento importante del mensaje san­
juanista. Pero llegados aquí, tenemos también las obras, eso sí, que han de brotar 
del amor de Dios que ha hecho asiento en el alma. 

la iniciativa amorosa divina y la respuesta amorosa del hombre 

El Cántico Espiritual se iniciaba con el deseo ardiente del alma que salía 

en búsqueda de Dios, pero es importante señalar, para una perfecta compren­
sión del pensamiento sanjuanista, que este deseo del alma y esta búsqueda no 
es un cam ino voluntarista, sino que es siempre la respuesta a la iniciativa amo­
rosa de D ios que ha sa lido primero a buscar al hombre46

• Esta in iciativa d ivina 

41 Juan de la Cruz previene al hombre de todas las épocas contra el activismo o «herejía de la ac­
ción», la preeminencia de las obras que pueden ocultar una auto-justificación sentimental-paternalista 
ajena a la genuina experiencia cristiana, que reclama siempre una raíz de unión con Dios. H. Waach 
habla ele ello, citando una carta de Pío XII al clero católico: cf. H. WMCH, San Juan de la Cwz, colec­
ción Palmos, Rialp (Madrid 1960) p. 17. 

41 Hay que hacer ascender el impulso del amor humano hacia lo alto, a las realidades superio­
res: d. ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., l1om. 2, p. 78. 

4l Un conocimiento experimental y contemplativo semejante lo encontramos también en San 
Buenaventura, con el progreso de tres etapas y el binomio meditación-contemplación: cf. Agustí Boa­
das, «lntroclucció», en BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, o.c., p. 37. 

44 Ya decfa santa Teresa: «Para esto es la oración, hijas mías; de esto sirve este matrimonio espi­
ritual: de que nazcan siempre obras, obras» (M 7,4,6). 

45 Cosa que también señala Teresa en muchos momentos: «En fin, hermanas mías, con lo que 
concluyo es, que no hagamos torres sin fundamento, que el Señor no mira tanto la grandeza de las 
obras como el amor con que se hacem> (M 7,4, 1 5). Es doctrina sanjuanista. 

46 Alfonso Baldeón explica este tema: cf. «Búsqueda de Dios» en DicSJC p. 229-238. En todo el 
proceso de la vida espiritual se podía interpretar que el papel fundamental partía de la iniciativa del 
alma en su camino de perfección y en su búsqueda de Dios, pero Juan de la Cruz aclara que es Dios 

175 



está implícita en el pensamiento del autor y se explicita en CB 32,247
, aunque 

el conjunto del Cántico está representando el momento posterior del desarrollo 
espiritual con la respuesta personal del hombre48

• El núcleo del proceso espiritual 
que describe Juan de la Cruz no hay que enmarcarlo en los esfuerzos ascéticos 
voluntaristas humanos, sino en la respuesta a la iniciativa amorosa divina que el 
creyente ha experimentado. Sólo impulsada por el amor divino el alma puede 
recorrer el camino espiritual hasta la unión49

• En CB 31,8 aparecía la iniciativa de 
la «mirada d ivina» como fundamento del pensamiento sanjuanista: 

el mirar de Dios es amar; porque, si él por su gran misericordia no nos mirara y 
amara primero, como dice san Juan (1 Jn 4, 1 O), y se abajara, ninguna presa hiciera 
en él el vuelo del cabello de nuestro bajo amor, porque 1 ... 1 se bajó a mirarnos y a 
provocar el vuelo y levantarlo ele nuestro amor, dándole valor y fuerza para ello, por 
eso él mismo se prendó en el vuelo del cabello, esto es, él mismo se pagó y se agradó, 
por lo cual se prendó (CB 31,8). 

Primero fue la mirada amorosa de Dios, después lo demás. Bajo la mirada 
amorosa divina se esconde una experiencia místico-simbólica de amor y conoci­
miento, de relación personal (de la que la persona ha tomado conciencia), que 
renueva afectiva y efectivamente al alma. La iniciativa de Dios nos remite también 
al desposorio ele la Encarnación-Redención de CB 23, como aquel «SÍ» dado por 
Dios a la Iglesia y a cada alma, hecho todo de una vez, que hermosea y capacita 
al alma para poder responder con amor y buscar la unión, originando el movi­
miento de búsqueda de esta. La in iciativa amorosa divina es tan apasionada que 
lleva al Esposo a llagarse en amor por la Esposa, enamorado al contemplar su 
amor y su fe (cf. CB 31,8). La llaga ele amor de Dios se explica en CB 31,9-10. 
Si en la canción CB 9 nos encontrábamos al alma llagada de amor por el amor 
impaciente e insatisfecho, que deseaba al Esposo y no lo encontraba, aquí, tras el 
matrimon io espiritual, se han invertido los papeles, y nos encontramos al Esposo, 
llagado de amor por ella50• El mismo terna del Esposo que asume las «heridas de 

el que amó primero al alma y provocó en ella su vuelo y la levantó en amor. Por tanto es Dios el motor 
primero y secreto del camino del alma hacia Él. 

47 Muchos a, u tares lo subrayan, como San Agustín («Sólo podemos amar si hemos sido amados 
primero»: AGUSTIN DE HIPONA, Sermón 34 sobre el salmo 149, 1, PL 38 p. 210) y también San Ber­
nardo («Busca el alma al Verbo, pero no sin que antes el Verbo la haya buscado a ella11: BERNARDO 
DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar ele los Cantares)), a.c., Scrm. 84, no 2 p. 559¡ y se desarrolla 
a continuación: cf. lb. nO 4-7, p. 560-562). También en DIONISIO AREOPAGITA, Los nombre de Dios, 
IV, 13: «Dios también sale de sí mismo cuando cautiva a todos los seres por el sortilegio de su amor y 
su deseo». (PG 3, pp. 112-1 13). 

48 La iniciativa divina estaba mostrada teológicamente a través del Romance. En cambio, la res­
puesta humana, se muestra en la poesía y el comentario del Cántico: M. Á. CADRECHA, San Juan de 
/a Cruz. Una eclesiología de amor, Monte Carmelo (Burgos 1980) p. 513. 

49 «Inflamada de aman> por amor del Esposo: d. S 1, 14,2. «La vida espiritual no se centra en la 
ascética, sino en el amor a jesucristo. La negación está en función del enamoramiento»: S. CASTRO, 
Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 28. 

50 Admirable intercambio que los Romances habían descrito con estas palabras: <<y sobre mí 
tomaría 1 sus fatigas y trabajos, 1 en que tanto padecía>> (R 260-262). 

176 



amor» de ella torna después a repetirse: «además de amar el Esposo mucho la 
soledad del alma, está mucho más herido del amor de ella por haberse ella 
querido quedar a solas de todas las cosas, por cuanto estaba herida de amor 
de él» (CB 35,7). Aunque el poema-comentario presenta la acción de Dios en 
un segundo momento, se trata, evidentemente de algo que está en el origen, al 
principio de todo, pero que el alma sólo descubre cuando llega a la unión con 
Dios, y recibe de Él una sabiduría contemplativa y mística. La unión con Dios 
no ha conducido a un limbo de plenitud imaginaria, aislados de la historia. Más 
bien lleva, misteriosamente, a tomar conciencia de la historia de salvación que 
Dios ha obrado en la persona, a implicarse en ella, a participar del misterio 
de la Encarnación, y a reproducir los frutos de la Redención como misterioso 
intercambio: el entrar del alma en la vida divina está acompañado por el entrar 
divino en el sufrir de amor por el alma, llegando Dios a hacerse prisionero de 
ella (cf. CB 31,1 0) : deliciosa intimidad compartida51 . Y el alma toma conciencia 
de ello en el matrimonio espiritual. 

En CB 38,2 se desvela la intención del alma de amar a Dios con igualdad de 
amor como es amada de Él. La reciprocidad es el deseo mayor del alma, y tam­
bién en ello queda bien caracterizada por el símbolo esponsals2• 

De diversas maneras reaparecen ideas que subyacen al pensamiento san­

juanista y que nos están expresando la dinámica del amor divino y la entrada en 
tal misterio al que está convocado el alma humana: un misterio de amor53 y de 
transformación mutua. 

51 Este misterio admirable está también al final de los Romances sanjuanistas. El fruto de la Encar­
nación es la realización de este maravilloso intercambio que la intención redentora de Cristo ya estaba 
anunciando en R 259-266: «el llanto del hombre en Dios, y en el hombre la alegría» (R 307-308). El 
Esposo asume los trabajos y sufrimientos de la humanidad para que la esposa pueda participar de la 
vida divina. Paradójico contraste que viene a completar lo expresado anteriormente: «y que Dios sería 
hombre y que el hombre Dios sería» (R 139-140). Dios asume el sufrimiento del hombre, y este puede 
participar de la alegría-felicidad divinas. 

•z La reciprocidad es también el deseo de Dios, según confirma San Bernardo: «El mismo Esposo 
que merece ser honrado, excita la sorpresa y la admiración; pero ama más ser amado. Son Esposo y 
Esposa. lQué otra relación y conexión buscas entre esposos sino el ser amado y el amar?>> (cf. BER­
NARDO DE ClJ\RAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 83, n!! 3 p. 555); «El 
Esposo-Amor sólo busca la paga y la fidelidad del amor. Devuélvale, pues, la Amada amor por amor» 
(lb. no S p. 556; cf. nº 6, p. 557). Porque «la medida del amor de Dios es únicamente esta: que se le 
ame tanto cuanto él mismo quiere»: ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 226. 

' 1 Quizás uno de los autores que mejor ha tratado la centralidad del amor en la doctrina sanjua­
nista, ciñéndose al pensamiento del autor haya sido A. Bord en su obra les Les amours chez )ean de la 
Croix, Beauchesne (París 1998). La obra tiene tres partes y doce capítulos. La primera parte trata del 
«Amor perdido», se centra en los Romances y profundiza la fuente del amor en la vida intratrinitaria. 
La segunda parte, «Caminos del amor», en línea con la doctrina de la S y la N, interpreta la doctrina 
sanjuanista como un camino de purificación que Dios realiza sobre el alma humana en tres etapas: 
10 ruptura con los falsos amores ; 211 purificación amorosa de las capacidades humanas (memoria, 
entendimiento y voluntad); 3º amor consumador en la noche pasiva del espíritu. Por último, la tercera 
parte se titula «Amor encontrado», más centrada en el contenido de Cánrico y Llama, presentando el 
contenido amoroso y nupcial del desposorio y el matrimonio espiritual. 

177 



El Amado vive en el amante, y el amante en el Amado 

El amor lleva a los amantes a salir de sí en busca del otro. Porque «el alma 
más vive donde ama que en el cuerpo donde anima» (CB 8,3)54• Se trata de una 
experiencia fundamental del alma a lo largo de todo el poema y el comentario, 
que se repite de diversos modos: «el que está enamorado se dice tener el corazón 
robado o arrobado ele aquel a quien ama, porque le tiene fuera de sí, puesto en 
la cosa amada; y así no tiene corazón para sí, sino para aquello que ama» (CB 
9,5). Y en CB 11,12 dice que «que el amor nunca llega a estar perfecto hasta que 
emparejan tan en uno los amantes, que se transfiguran el uno en el otro, y enton­
ces está el amor todo sano». El amor, por tanto, conlleva una dinámica ele mutua 
transfiguración. En CB 12,7, en un momento culminante justo antes de la expe­
riencia de la unión reflejada en CB 13-14, nos encontramos el mismo concepto 
sanjuanista claramente definido: «el Amado vive en el amante, y el amante en el 
Amado»55. El texto d ice: 

de tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata 
en él, cuando hay unión de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el aman­
te, y el amante en el Amado; y tal manera de semejanza hace el amor en la transfor­
mación de los amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos 
son uno. La razón es porque en la unión y transformación de amor el uno da posesión 
de sí al otro, y cada uno se deja y trueca por el otro; y así, cada uno vive en el otro, y 
el uno es el otro y entrambos son uno por transformación de amor (CB 12,7). 

Esta experiencia ele vivir dentro del otro la pone Juan de la Cruz en relación 
con la unión y transformación del matrimonio espiri tual. Este «vivir dentro» se 
completa así: cada uno se deja y trueca por el otro ... y el uno es el otro y entram­
bos son uno. Cada uno se ha convertido en el otro, y ello expresa el contenido 
de la experiencia de unidad56. Y en CB 28,1 se insiste en que el amor iguala a los 
amantes, y sólo así puede el alma engrandecerse, amando a Dios, igualándose a Él 
y recibiendo sus dones57

• En CB 32,6 señalaba que <<Amar Dios al alma es meterla 
en cierta manera en sí mismo, igualándola consigo». El amor de Dios introduce al 
alma en la intimidad de la vida divina, dentro de sí. 

5
' Este tema sanjuanista de <<Salir de uno mismo en busca del otro», aparece también en otras 

obras como el poema Vivo sin vivir en mf. También en CB 11,1 O dice que «más vive el al mil donde vive 
que donde anima». Este adagio aparece en DIONISIO CARTUJANO, Super epistolam ad Philippenses, 
cap. 3, art.3, citado en CantB 2a parte, p. 132, nota 24. Y lo encontramos también en J. CERSON, 
Teologia Mística ... o.c., p. 195. 

5
' Se trata de una frase axiomática de la teología afectiva, divulgada por la espiritualidad neopla­

tónica e integrada en las graneles síntesis escolásticas. Santo Tomás la recoge: cf. ST 1, q. 20; In 111 Sen t. 
27, 1,1, etc., citado en CantB parte p. 142 nota 16. 

"' También Fray Luis de León nos habla de esta experiencia en su comentario y la explica asr: 
«vemos que el que ama de veras no vive en sí sino en lo que ama; siempre piensa en ello y habla ele 
ello, su voluntad es la de su amado y sin saber querer otra cosa y sin poder querella; que es evidente 
señal que no es suyo sino ajeno, entregado ya en el poder y albedrío de otro»: FRAY LUIS DE LEÓN, 
El Cantar de los Cantares, Sígueme (Salamanca 1980) p. 1 13. 

s7 Esta cualidad del amor de igualar a los amantes aparece también en S ·¡ ,4,3-4. 

178 



Es significativo también el comentario de CB 36,5, donde la esposa aspira a 
repetir el de los amantes en la hermosura del Amado, por tanto, en el 
interior de El: «y así, seré yo tú en tu hermosura, y serás tú yo en tu hermosura, 
porque tu misma hermosura será mi hermosura; y así, nos veremos el uno al otro 
en tu hermosura». Este texto parece apuntar hacia la hermosura de Dios como 
lugar definitivo de ambos. En cierto sentido viene a concluir, como una nueva in­
clusión, todo el poema, que partía con la conciencia de que el Hijo está en el seno 
del Padre («porque el lugar donde está escondido el Hijo de Dios es, como dice 
san Juan (1, 18), el seno del Padre»: CB 1,3), pero que ambos se esconden con 
el E. S. en lo más profundo del alma («Para lo cual es de notar que el Verbo Hijo 

de Dios, juntamente con el Padre y el Espíritu Santo, esencial y presencialmente 
está escondido en el íntimo ser del alma»: CB 1,6). Por tanto todo el recorrido es­
piritual queda comprendido por la inhabitación de Dios en el alma del principio, 
hasta la inhabitación del alma en Dios, al final. 

La iniciativa esponsal divina lleva a Dios a penetrar el alma y habitar en su 
interior, dotándola de hermosura sobrenatural. La respuesta de amor humana en 
el camino de perfección, conduce al alma al interior de Dios, penetrando su 
intimidad trinitaria. La unión esponsal culmina en misteriosa inhabitación mutua 
del alma y Dios. Esta concepción es muy importante para Juan de la Cruz y tiene 
un importante trasfondo neotestamentario. En la obra de los Romances aparece 
con toda claridad, con todo el entramado teológico que subyace al pensamiento 
sanjuanista58• 

Después de comentar los principios sanjuanistas, nos parece conveniente 
analizar un texto bíblico que Juan relaciona con las últimas etapas de la unión: 

veamos las citas de Jn 17. 

511 Se presenta primero la vida trinitaria con estas característicM en R 1, 1-3-t; «En el principio 
moraba 1 el Verbo, yen Dios vivía( ... ) Como amado en el amante/ uno en otro residía( ... ) y el amante 
es el amado 1 en que cada cual vivía>> El Padre reside en el Hijo y viceversa, como amado en el amante 
y el amor les hacer ser uno y ser iguales (v. 21-26). El Padre es generador, el Hijo es receptor y el E .S. es 
el amor que une a ambos. Pero este amor les iguala y cada uno es el otro. La misma relación del Padre 
y el Hijo, siendo una relación nlial, aparece presentada como relación de amante a amado (R 1, 21-
22), con un talante esponsal. La Trinidad presenta así en los Romances un cierto talante esponsal que 
se relaciona con el misterio de la comunión intradivina y de las relaciones pericoréticas: un misterio 
de unidad en el Amor. De este misterio va a brotar todo: la creación y la redención. Y ese mismo amor 
y vida divinos pasarán a quien ame al Hijo: «Al que a ti te amare, Hijo, a mí mismo le daría, y el amor 
que yo en ti tengo, ese mismo en él pondría>> (R 2, 72-74). El hombre puede participar de este modo 
del amor divino con la in habitación de las Tres personas en su alma, a través del amor y la unión con 
el Hijo. En R 3, 77-86 aparece la voluntad de Dios de dotar a su Hijo de una Esposa que le ame que 
pueda compartir sus dones y recibir sus bienes. Y la Esposa gozaría así de la vida del Padre, del Hijo y 
del E.S. tal y como viven ellos, el uno en el otro, así la Esposa viviría absorta dentro de Dios vida divina: 
«como el Padre y el Hijo, 1 y el que de ellos procedía 1 el uno vive en el otro, 1 así la e:.posa sería>> (R 
4, 161-164). Las consecuencias de esta experiencia son la Encarnación de Dios y la divinización del 
hombre («Y que Dios sería hombre y que el hombre Dios sería», R 4, 139-1 40), y la asombrosa partici­
pación de ambos en un estilo de vida ajeno a su propia naturaleza («el llanto del hombre en Dios, 1 y 
en el hombre la alegría,/lo cual del uno y del otro 1 tan ajeno ser solía>>: R 9, 307-31 0). La experiencia 
de unidad del alma con Cristo penetra el misterio de unidad trinitaria. 

179 



3. Al FINAL DEL CAMINO ESPIRITUAL: JN 17 

Juan de la Cruz encuentra en Jn 1 7 el marco y el contenido de la experiencia 
mística trinitaria, por ello sintoniza y acude a él para explicarlo59• El texto de Jn 17 
nos está transmitiendo el testamento que Jesús va a transmitir a sus discípulos, con 
el núcleo de su mensaje, en ambiente de intimidad comparlida60 : 

17,1 -5 Prefacio: Que se realice el acontecimiento salvador. 
17,6-19 Oración por la comunidad presente. 

6-8: Presupuesto: Fe y praxis de la comunidad por obra de la actividad de Jesús. 
9-1 1 a: Circunstancia: La marcha de jesús con el Padre. 
11 b-19: Petición: Que el Padre guarde su misión y los consagre con la verdad. 

17,20-23 Oración por la comunidad del futuro. 
20: Presupuesto: La fe por obra del mensaje de los discípulos. 
21-23: Petición: Que alcancen perfecta unidad por el amor, para que el 
mundo crea. 

17,24-26 Conclusión: Que el Padre honre a los que lo han reconocido. 
Propósito de jesús de llevar a término su obra. 

Ahora vamos a centrarnos en sus citas explícitas, y en su aportación a nuestro 
tema de la participación en la vida divina en sus últimas etapas. Las citas explícitas 
de Jn 17 en Juan de la Cruz son cuatro61 , y todas ellas aparecen relacionadas con 
las últimas etapas de la vida espiritual, en la unión transformante con Dios, tanto 
en el Cántico como en la Llama: 

}n 17,3 en CB 37,1: «Esta es la vida eterna: que te conozcan a ti el único 
Dios verdadero, y al que tú has enviado, jesucristo». Juan elige esta cita 
para poner como bien máximo del hombre el conocimiento de Dios, 
que está vincu lado al conocim iento de Jesucristo, en los profundos mis­
terios de la Encarnación. Cita de memoria este texto, por eso incluye una 

19 La innuencia del pensamiento del Jn 17 es evidente en Juan de la Cruz y queda bien resumida 
en la Oración del Alma enamorada, donde es indudable el trasfondo de )n 17,1 O («Todo lo mío es tuyo, 
y todo lo tuyo es mío, y en ellos he sido glorilicado>>): ((Míos son los cielos y mía es la tierra; mías son 
las gentes, los justos son míos y mios los pecadores; los ángeles míos, y la Madre ele Dios y todas 
las cosas son mías; y el mismo Dios es mro y para mf, porque Cristo es mfo y todo para mí. Pues tqué 
pides y buscas, alma mía? Tuyo es todo esto, y todo es para ti. No te pongas en menos ni repares en 
meajas que se caen ele la mesa de tu Padre. Sal fuera y gloríate en tu gloria, escóndete en ella y goza, 
y alcanzarás las peticiones de tu corazón» (D 27). 

60 
). Mateos analiza el esquema del capitulo: d. j. MATEOS 1 ). BARRETO, El evangelio de Juan, 

Cristiandad (Madrid 1979) p. 707. Lo fundamental estaría en las dos peticiones de Jesús al Padre (v. 
11 b-19 y v. 21-23) y en la conclusión, que asegura el futuro de los discípulos, en unidad de amor, con 
el Hijo, y con el Padre. Algunos autores centran el contenido de este capítulo en la misión del ! lijo 
ligada al amor del Padre, y que se comunica a los discípulos, haciendo presente así la vida del amor 
divino en la historia: d. G. SEGALLA, La preguiera di Gesú a/ Padre (Giov. 17). Un addio missionario, 
Paideia (Brescia 1983). 

6 ' Un sencillo comentario a estas citas en J. CASTELLANO CERVERA, ((La preghiera sacerdotale 
di Gesú nei Santi dei Carmelo», en RivVitSpir 43 (1990) 286-293. 

180 



variante del texto: «que le conozcan a ti, un solo Dios verdadero, , a tu 
Hijo jesucristo, que enviaste». 

- )n 17,10 en CA 35,3; CB 36,5; LIA 3,69; L/8 3,79: «Y todo lo mío es tuvo 
y todo lo tuyo es mío; y yo he sido glorificado en ellos». La segunda cita 
explícita aparece en las dos redacciones del Cántico y en las dos redaccio­
nes de la Llama. La cita, desarrollada en las dos redacciones del Cántico 
comenta con algunas variantes (un poco más desarrollada en la segunda 
versión) el verso «y vámonos a ver en tu hermosura». El contexto general 
se refiere a la situación de unión de amor del alma con Dios. El lugar de ese 
encuentro será «la hermosura de Dios», que pasa a ser también, de ma­
nera participada, hermosura del hombre. Para explicar la comunicación 
plena y posesión mutua de ambos el autor recurre a la cita de Jn: el Padre 
y el Hijo comparten plenamente la vida, y de ello participan también los 
discípulos en Cristo62

. 

- )n 17,20-23.24 en CA 38,4; CB 39,5 : «No ruego sólo por estos, sino tam­
bién por aquellos que, por medio de su palabra, creerán en mf, para que 
todos sean uno. Como tú, Padre, en mí y yo en ti, que ellos también sean 
uno en nosotros, para que el mundo crea que tú me has enviado. Yo les 
he dado la gloria que tú me diste, para que sean uno como nosotros so­
mos uno: yo en ellos y tú en mí, para que sean perfectamente uno, y el 
mundo conozca que tú me has enviado y que los has amado a ellos como 
me has amado a mí. Padre, los que tú me has dado, quiero que donde 
yo esté estén también conmigo, para que contemplen mi gloria, la que 
me has dado, porque me has amado antes de la creación del mundo». 
Nos encontrarnos con la misma experiencia que antes hemos definido 
en el apartado anterior «El Amado vive en el amante, y el amante en el 
Amado». Y descubrirnos la fuente bíblica de donde Juan de la Cruz parece 
asim ilarlo, del evangelio de jn, que lo especifica así: «para que todos sean 
uno. Como tú, Padre, en mí y yo en ti, que ellos también sean uno en 
nosotros». La misma inhabitación mutua que el evangelio de jn atribuye 
al Padre y al Hijo, y que el Hijo la pide en oración para sus discípulos, es 
la que los discípulos están llamados a vivir63

• 

&l La cita desarrollada en las dos redacciones de la Llama se encuentra en el contexto del alma 
que quiere devolver a Dios en la medida adecuada del amor que ha recibido, y que sólo por el mismo 
don divino se ve capacitada para ello. Por tanto aquí se usa para mostrar cómo precisamente esta 
posesión mutua de los dones divinos del Padre y del Hijo es la que capacita la respuesta del hombre 
a Dios. El término «glorificación» es traducido por Juan, siguiendo a la Vulgata, por «clarificación»: 
«soy clarificado en ellos». Se entiende como una participación en la vida divina a través de Cristo que 
resulta iluminadora, aunque haya niveles diferentes para la otra vida, con fruición perfecta, y en la 
presente, que no da tanto. En LIB 3,80 distingue para la primera la «lumbre de gloria>>, mientras que 
en la segunda se dará la «fe ilustradísima». 

Tanto esta cita como la siguiente, están refiriéndose ya explícitamente a la comunión hu­
mano-divina (las dos citas anteriores son interpretadas también en ese sentido, a la luz de una visión 
global del capítulo 17 de Juan, pero ellas en sr mismas no adelantaban este contenido esencial, que 
sí se da ahora). 

181 



Esta cita se localiza en las dos redacciones del Cántico. La segunda redacción 
muestra el mismo contenido, pero con una mayor diferenciación de lo que 
corresponde al estado de unión, en la vida humana histórica, y que es don 
divino, de la defin itiva unión en la vida de la gloria . Se adivina también una 
mayor dependencia de fuentes como De Beatitudine&4. 

El texto de CB 39,4-6 que incluye esta cita está comentando el v. «El as­
pirar del ai re», de la canción 39, y lo refiere a la participación por parte 
del hombre en la aspiración del Espíritu Santo. Nos ofrece elementos im­
portantes del pensamiento sanjuanista que ya hemos comentado al hablar 
de la estrofa : la d ivi nización como fruto de la unión con la Trinidad, la 
transformación en las tres divinas personas, la filiación d ivina y participa­
ción de los bienes que el Hijo tiene por la aspiración del ES y recibiendo 
«el mismo amor que el Hijo». 

Las vertientes comunitarias, relacionales, eclesiales65, del pensamiento del 
doctor místico quedan anunciadas, y han recibido sus líneas fundamentales, 
pero no serán desarrolladas explícitamente por él66. Queda claro, sin embar­
go, que la Iglesia, como comun idad ele cristianos, «los santos», está llamada a 
participar en el misterio de comunión de amor divino, con la relación mutua 
de sus miembros67• 

- }n 17,26 en LIA 3,72; L/8 3,82: «Yo les he dado a conocer tu nombre y se 
lo seguiré dando a conocer, para que el amor con que tú me has amado 

<" Esta obra late ya en la primera redacción, pero queda más subordinada a la expresividad y 
espontaneidad de la experiencia mística del santo que le lleva a subrayar los elementos actuales de la 
misma, mientras que en la segunda redacción, se adhiere más al esquema del opúsculo, procurando 
así una mayor adecuación a la tradición teológica, representada por Santo Tomás, a quien se atribuía 
eltratadillo: cf. M. Á. DÍEZ GONZÁLEZ, Lecturas meelicvales ele San Juan ele la Cruz, Monte Carmelo 
(Burgos 1999) p. 262-319. 

65 Sobre la eclesiología del Doctor Místico, d. ).V. RODRÍGUEZ, «El tema de la Iglesia en san 
Juan de la Cruz», EphCarm 17 (1966) p. 368-404; 18 (1967) p. 99-137; d. L. RUANO, «La doctrina 
del Cuerpo Místico en San Juan de la Cruz)), en RevEspir 3 (1944) p. 181-21 1; 4 (1945) p. 77-104 y 
251-275; cf. M. Á. CADRECIIA, Sanjuan ele la Cruz. Una eclesiologfa ele amor, o.c., p. 348. Esta última 
obra es de gran interés, aunque haya pasado bastante desapercibida, para abrir nuevas líneas herme­
néuticas al genuino pensamiento de Juan de la Cruz, partiendo de una visión teológica y eclcsiológica 
más moderna y actual. 

(,6 Resulta significativo que la alusión a la misma cita conduce, en un documento del Vaticano 11, 
a la consideración de dichas consecuencias relacionales y eclesiales: ccEI Señor, cuando ruega al Padre 
que «todos sean uno, como nosotros también somos uno)) Un 17,21-22), abriendo perspectivas cerra­
das a la razón humana, sugiere una cierta semejanza entre la unión de las personas divinas y la unión 
de los hijos de Dios en la verdad y en la caridad)): Gauclium eL spc!>, 24. 

6' No resulta difícil descubrir la huella de esta experiencia mística en la vida de Juan de la Cruz. 
En la prisión de Toledo Juan lleva en su interior a las carmelitas de Ávi la («las jóvenes discurren al ca­
mino))); las carmelitas de Beas están incorporadas desde dentro al proceso creador del Cántico; Juan 
ele la Cruz entra en el alma de sus carmel itas para guiar el camino mistagógico hacia Dios. El amado 
vive en el amante y el amante en el amado. El mismo Cristo-Esposo que reclama a sus discípulos en el 
evangelio de Jn que se amen unos a otros como él nos ha amado, pide al Padre el don de la unidad 
para sus seguidores. La vida de unidad trini taria se comunica misteriosamente a quienes buscan la 
unidad con Dios. 

182 



esté en ellos y yo en ellos». Esta última cita explícita, no aparece en el 
Cántico66

. 

Valorando en conjunto las cuatro citas explícitas del cap. 17 de jn descubri­
mos cómo nos remiten al núcleo de la experiencia cristiana que el cuarto evangelio 
nos quiere comun icar: la vida divina de amor y de unidad transmitida por el Hijo, 
revelador del Padre, a los discípulos, por el Espíritu vivificador69 . Constatamos una 
vez más cómo Juan ha asumido elementos importantes de su pensamiento del 
cuarto evangelio70

, los ha recreado, y los devuelve, con una nueva y gran riqueza 
para la vida de la Iglesia. Concretamente todo el contexto asumido aquí de Jn 17 
nos remite a un ambiente discipular de intimidad con el Maestro, una comunidad 
hermenéutica que transm ite el misterio de la vida divina a aquellos que con su 
sinceridad y generosa donación quieren acceder a él, en comunión eclesial. Un 
ambiente semejante al revivido por Juan de la Cruz en su propia obra escrita. Y 
nos está transmitiendo un mensaje fundamental, un conocimiento místico que sólo 
resu lta accesible para qu ien se sumerge en él a través de la vida, mientras que 
resultará incomprensible para quien no entre en la experiencia. La participación 
en la vida d ivina, cuyo conten ido nos resultaba problemático, va siendo «clarifica­
da» como cumplimiento de la promesa que la Palabra hace al hombre, con la luz 
de los argumentos que la misma Palabra proporciona71

• En el fondo resulta que 
la un ión del hombre con Dios sólo podía ser capacitada por Dios mismo, por el 
Espíritu divino. Es el Espíri tu Santo el que capacita a la humanidad, regenerándola 
y elevándola, para unirse a su Esposo: el Espíritu de Cristo que rescata a la Esposa 

68 Pero nos ayuda a completar la visión sanjuanista sobre este tema. La presencia de esta cita 
es oportuna en su contexto, en que se van refiriendo los deleites y dones que vienen ligados a la 
comunión con Dios. Para expresar este pensamiento Juan de la Cruz loma unos conceptos del opús­
culo De Beatitudine que le van a servir para desarrollar las primicias de felicidad que experimentan 
en tal estado. Los denomina «primoresll, y elige los que le parecen más adecuados de la lista ofrecida 
por el opúsculo: el amor, la alabanza, el agradecimiento ... Sobre el amor dice que el alma ama a 
Dios no «por ella)) sino «por Dios mismo)). En este momento es oportuna la cita para explicar que 
ese «Sí mismo)) es el Espíritu Santo: el Espíritu de amor que está en la relación del Padre y del Hijo 
es precisamente ese Amor del que se dice: «que el amor con que tú me has amado esté en ellos>l. 
El Espíritu Santo es el don por excelencia que en la humanidad hace posible la participación en la 
vida divina por el amor. 

69 «Por )esüs, que es una cosa con el Padre, los discfpulos son introducidos en la uni­
dad de Dios, en la comunión con el. Esta idea, que puede descubrirse varias veces en el Ev. )n 
(1 0,38;14, 1 Os.20.23;15,4s.) y aparece también en 1)n (especialmente en 1 ,3; 2,23ss; S, 11.20), en 
la oración de Jesús por los suyos se emplea ele forma distinta, casi de modo inverso. A los discfpulos 
de Jesús se les otorga al unión divina por el hecho de que Jesús está ((en ellos» y el Padre está en 
Jesús. [ ... ) Por el hecho de estar j esús en los discípulos y el Padre en Jesús, la comunidad de creyen­
tes se llena por completo del ser divino, entrelazándose y manteniéndose compacta. Se consuma 
en una unidad y al propio tiempo está llamada a renejar en sí el misterio de la unidad divina por el 
amor fraternO>l: cf. R. SCHNACKENBURG, El Evangelio según San Juan. tomo 111, Herder (Barcelona 
1980) p. 240. 

10 Cf. 1. DE LA POTIERIE, La vérité dans Sainl}ean, Biblicallnstitute (Romc 1977) p.782 nota 414. 

71 El terna de la Trinidad como fuente y modelo de unidad para la Iglesia y el cristiano, citando 
a )n 17 lo encontramos también en AGUSTÍN, Obras Completas, tomo X, Sermón 1 03,4, BAC 441 
(Madrid 1983) p. 703-704. 

183 



y la une a Cristo, participando en Él de la vida divina72• Los deseos del alma de 
unidad plena con Dios y de participar en su gloria llevan a suplicar «aquello que 
me diste el otro día» (cf. CB 38). Se trata de una gracia de plenitud experimentada 
en algún momento por Juan (tiempo pasado, experiencia vivida), pero que apunta 
más allá a desear la gracia en plenitud del «otro día de la etern idad de Dios, en 
que la creó y la predestinó para la gloria». 

Juan de la Cruz ha fundado todo su pensamiento sobre esta manera de 
pensar que ha encontrado en los escritos paulinos y en el evangelio de Juan: 
Dios se ha hecho hombre en la Encarnación para que el hombre llegue a la divi­
nización, a asumir la vida de amor y unidad divinas, que puede iniciar ya en este 
mundo, y después llegará a gozar en plenitud en el otro. Y no encuentra otra 
manera mejor para explicar la vida del cristiano que participa de la vida divina 
que recurriendo a Jn 17: 

Esta es la adopción de los hijos de Dios; que de veras dirán a Dios lo que el 
mismo Hijo dijo por san Juan (17, 1 0) al Eterno Padre, diciendo: Todas mis cosas 
son tuyas y tus cosas son mías. Él por esencia, por ser Hijo natural; nosotros por 
participación, por ser hijos adoptivos. Y así lo dijo él, no sólo por sí, que es la 
cabeza, sino por todo su cuerpo místico, que es la Iglesia; la cual participará la 
misma hermosura del Esposo en el día de su triunfo, que será cuando vea a Dios 
cara a cara. Que por eso pide aquí el alma que se vayan a ver ella y el Esposo en 
su hermosura {CB 36,5). 

El misterio trinitario es el principio de unión de Dios con el hombre73, don­
de el Hijo enviado por el Padre abre el camino para el hombre de la vida trini­
taria mediante la Iglesia, que se une esponsalmente a Cristo74 • Después de esta 
visión de los principios generales vamos a segu ir el conten ido de la espirituali­
dad esponsal del CB en torno a las dos etapas fundamentales del desposorio y 
matrimonio. 

72 La aspiración del Espíritu capacita al hombre para participar del misterio trinitario: cf. S. CAS· 
TRO, /-lacia Dios con san Juan de la Cruz, o.c., p. 11 O. «El mismo Espíritu Santo es el don por exce­
lencia que Cristo nos merece y nos da como máxima dote de amor nupcial. En él termina el Don del 
Padre y del Hijo, y en él se incluyen todos los restantes bienes de la herencia divina>•: M. Á. DÍEZ, Pablo 
en Juan de la Cruz. Sabiduría y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos 1990} p. 332. 

" Cf. ANDRÉS, M., San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Ediciones Temas de hoy 
(Madrid 1996) p. 74. Para Juan de la Cruz las tres divinas personas son la fuente de toda la vida espiri­
tual. Es la tesis fundamental desarrollada en DE LA MADRE DE DIOS, San Juan de la Cruz y el 
misterio de la Santísima (rinidad en la vida espiritual, Universidad de Salamanca (Zaragoza 194 7). Muy 
en línea con la tradición patrística: cf. CIRILO DE ALEJANDRÍA, Diálogos sobre la Trinidad, VIl, PG 75, 
p. 1075-1124; BASILIO DE CESAREA, Carlas 189, PG 32, p. 693; AGUSTÍN, Obras, La Trinidad 1, 9, 
18-1 9, BAC 39 (Madrid 1948) p. 165·167. 

74 Acertadamente afirma Kwang Seo King que «el Doctor Mfstico descubre el fundamento teo­
lógico relativo a la filiación adoptiva en la oración sacerdotal ele JesucristO>>, que lo pide al Padre: 
KWANG SEO KIM, La función del amor en la unión transformamc y divinización del hombre, según 
san Juan de la Cruz, Facultad de Teología del Norte de España-sede de Burgos, (Burgos 2006) p. 141. 

184 



11. ESTROFAS DEL DESPOSORIO: EXPERIENCIA 
PRIMORDIAL (CB 13-15) Y ETAPA DE DESPOSORIO 
(CB 16-21) 

El desposorio y el matrimonio espiritual ocupan el lugar central del proceso 
espiritual. Pero es evidente la necesidad de un proceso anterior, que Juan de la 
Cruz recoge en las primeras estrofas. 

1. LAS ESTROFAS DE LA ETAPA PREVIA AL DESPOSORIO: 
CB 1-12 

La d inámica de toda la primera parte se agita en el deseo de buscar al Amado 
y se mueve con una dialéctica de presencia-ausencia, identificando al Esposo con 
el ciervo que deja herida a la Esposa. Todo el grupo de estrofas 1-12 se identifica 
con la etapa de principiantes o vía purgativa, y reúne las dos sub-etapas, citadas 
en CB 22,3 : 

- «primero se ejercita en los trabajos y amarguras de la mortificación, y en la 
meditación de las cosas espirituales». Correspondiente a las estrofas 1-5. 

- «Y después entra en la vía contemplativa, en que pasa por las vías y estre­
chos de amor». Estrofas 6-12. 

Meditación y trabajos y amarguras de mortificación (CB 1-5) 

En este grupo se incluye una experiencia de búsqueda ansiosa del Amado 
por parte del alma, que interpela a todas las mediaciones para poder alcanzar 
su objetivo75• Aunque en CB 1 se diseña el camino espiritual como una vía de 
introspección76, a partir de CB 2 se sigue una búsqueda de Dios hacia el exterior. 
Empieza su camino, intentando ascender a Dios a través del conocimiento de lo 

' 5 La escena original del Cántico, nos remite a un mismo ambiente, que encontramos en CRE­
CORIO DE N ISA, Comentario al Cantar .. . o.c., hom. 6 p. 103-104 o a una situación como la comen­
tada por Gregario Magno: «El Esposo se oculta para que, no encontrándole, la esposa le busque con un 
amor renovado. La esposa se ve retrasada en su búsqueda para que este retraso aumente su capacidad 
de Dios y así encuentre al final más plenamente aquello que buscaba»: GREGORIO MAGNO, Moralia 
in Job V, IV, 6: PL 75, p. 682-663. En esta línea habla también San Ambrosio, en Comentario al salmo 
7 7 8, Sermón 6 (PL 15 p. 1267-1280), cuando afirma que Dios indaga los sentimientos de la esposa, 
mostrándose y ocultándose, provoca su amor; o Enrique Herp cuando presenta el clamor del alma 
que aborrece los consuelos humanos y ansía los divinos: cf. E. HERP, Theologia Mystica, 1.1, c. 36, 
Melchioris Novesiani (Colonia 1 538). 

'b Ya en el comentario a CB 1 nos encontramos el estilo propio que seguirá en todas las can­
ciones. Se va mezclando un tipo de contenido doctrinal y teológico (lo tenemos en CB 1 ,3-14), con 
otro más puramente místico y experiencia! (cf. CB 1, 15-22), unificando el contexto dogmático en el 
que el santo se sitúa, con elementos de experiencia mística tomados de la tradición espiritual, y de 
experiencias propias y ajenas. 

185 



creado: «comienza a cam inar por la consideración y conocimiento de las criaturas 
al conocimiento de su Amado, criador de ellas[ . .. ) consideración de los elemen­
tos y de las demás criaturas inferiores, y la consideración de los cielos y de las de­
más criaturas y cosas materiales que D ios crió en ellos, y también la consideración 
de los espíritus celestiales» (CB 4,1 ). En CB 4,1 y en CB 5,1 nos encontramos con 
dos alusiones a San Agustín, en relación al mismo tema de la huella que Dios ha 
dejado en las criaturas77. 

Responden las criaturas a la pregunta del alma afirmando el rastro del Crea­
dor en ellas: las gracias y virtudes, la armonía y dependencia mutuas, la hermo­
sura, reflejo de la Sabiduría del Hijo que inspiró las obras (d. CB 5,1 ). Realmente 
«las criaturas son como un rastro del paso de Dios, por el cual se rastrea su gran­
deza, potencia y sabiduría y otras virtudes divinas» (CB 5,3), y Dios «no solamente 
les comunicó el ser y gracias naturales mirándolas, como habemos dicho, mas 
también con sola esta figura de su Hijo las dejó veslidas de hermosura, comun i­
cándoles el ser sobrenatural; lo cual fue cuando se hizo hombre, ensalzándole en 
hermosura de Dios, y, por consiguiente, a lodas las criaturas en él, por haberse 
unido con la naturaleza de todas ellas en el hombre» (CB 5,4). Se afirma la huella 
divina en todo lo creado que se hace presenle en las gracias naturales, pero ade­
más hay otra huella más profunda del «ser sobrenatural» en todas las cosas, que 
les viene no de ellas mismas, sino de la Encarnación del Verbo, cuya infl uencia 
parece alcanzar misteriosamente a toda la Creación76• Encontrarnos aquí huella 
del pensamiento ireneano, también presenle en Santa Teresa, de la creación del 
hombre y de todo lo creado a imagen de Cristo79: por tanto, que todo lo creado 
encuentra su ser y su razón en Cristo, por quien fue creado00. 

Contemplación y vías y estrechos de amor (CB 6-12) 

Después de esto se da «la vía contemplativa, en que pasa por las vías y estre­
chos ele arnom. En esta etapa se los padecimientos de amor: «cuanto 
más el alma conoce a Dios, tanlo más le crece el apetito y pena por verle» (CB 
6,2) . Pero si primero eran criaturas irracionales las que herían de amor al alma con 

" ,Son temas que San Agustín trató en diversos lugares, como en el libro de las Confesiones: cf. 
AGUSTIN DE HIPONA, Confesiones, libro 1 cap. 3, Lib. IV cap. 15¡ lib VIl cap. 17-19, BAC minor (Ma­
drid 2u 1988) p. 25.116-1 '17.220-223. Es la doctrina de los vestigios ele Dios en la creación, recogida y 
asimilada por muchos autores posteriores de espiritualidad, como Hugo y Ricardo de San Víctor o San 
Buenaventura: d. BONAVENTURA, Soliloc¡ui i altres escrits, o.c., p. 64. 

78 Tambien para Ruusbroec el hombre iluminado «recorre todos los corazones, todas las jerar­
qufas y todos los seres y considera cómo Dios habita en ellos, en cada uno según su propia nobleza»: 
d. J. V. RUUSBROEC, L'omament de les noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Eclicions Proa 
(Barcelona 1993) p. 159. 

, 
79 «Dios se ha hecho eso mismo que somos nosotros, para hacer de nosotros lo mismo que es 

El»: IRENE O DE LYON, Contra les héresies, V (cf. SC 1 53) Cerf (Paris 1959) p. 15. 
10 Concepción actual, en plena sintonía con la antropología teológica subyacente a la Gaudium 

et Spes: <<SÓlo en el misterio del Verbo encarnado encuentra su verdadera luz el misterio del hombre» 
(CS 22). Y también que «la razón más aiL:l de la dignidad humana consiste en la vocación del hombre 
a la unión con Dios» (GS 19). 

186 



la noticia que le daban de Dios, ahora la búsqueda entre las criaturas racionales 
no consigue mayor éxito, sino que más bien aumenta la herida de amor, casi hasta 
llevar al alma a morir de amor. Y así en CB7 el alma «da a entender estar llagada 
de amor a causa de otra noticia más alta que del Amado recibe por medio de las 
criaturas racionales, que son más nobles que las otras, las cuales son ángeles y 
hombres [ ... ] está muriendo de amor a causa de una inmensidad admirable que 
por medio de estas criaturas se le descubre, sin acabársele de descubrir, que aquí 
llama no sé qué, porque no se sabe decim (CB 7,1 ). Pero ni las criaturas racio­
nales ni las irracionales satisfacen el deseo del alma81 • Y en CB 8-10 el amor del 
alma y el deseo del Amado van aumentando82• La estrofa añadida del CB enca­
ja aquí perfectamente, eso sí, marcando claramente la perspectiva escatológica: 
«Deseando, pues, el alma verse poseída ya de este gran Dios, de cuyo amor se 
siente robado y llagado el corazón, no pudiéndolo ya sufrir, pide en esta canción 
determinadamente le descubra y muestre su hermosura, que es su divina esencia, 
y que le mate con esta vista, desatándola de la carne» (CB 11 ,2). 

Finalmente, después de un largo recorrido por dentro y por fuera, pero sin 
hallar el verdadero camino del escondite de Dios, vuelve a mirar adentro, tal y 
como de hecho ya había anunciado en CB 1,11. Buscar el amor fuera de la fe 
no alcanza su objetivo. Por eso ahora vuelve al camino de la fe, representada por 
una cristalina fuente83 de semblantes plateados (cf. CB 12,2). Pero la fe se mueve en 
la oscuridad y necesita ir secundada por el amor, que se da en la voluntad y que es la 
que verdaderamente une a los amantes, conduciendo a la unión y transformación 
de ambos (cf. CB 12¡?). La fe, por un lado, nos daba conocimiento verdadero, 
aunque oscuro, de Dios, pero además el amor traerá la presencia del amado al 
interior del alma y le hace uno con Él: «De manera que, según esta semejanza y 
transformación, podemos decir que su vida y la vida de Cristo toda era una vida 
por unión de amor» (CB 12,8). En estos dos últimos números citados Juan ha 
hecho ya, justo antes del momento clave del poema, la descripción esencial del 

81 Dice Hugo de San Víctor: «Todo placer, toda suavidad, toda belleza de las criaturas puede 
afectar el corazón humano, no puede saciarlo», citado en BONAVENTURA, So/iloqui i altres escrits, 
o.c., p. 62. 

az En perfecta sintonía con la doctrina del Niseno: «La fruición que de Dios tenemos se torna 
objeto y ocasión de mayor deseo; al participar en sus bienes crece el deseo de tenerle a élt ... J. Así 
todos aquellos que llevan en sus entrañas el deseo de Dios. Nunca están saciados, aun cuando les haya 
dado algo divino aquel a quien buscaban; lo arrebatan y ansían con mayor deseo»: GREGORIO DE 
N ISA, Comentarios al Cantar .. . o.c., hom. 1 p. 23-24. 

SJ Ya C. Baudouin ha seiialado que la fuente cristalina contiene el simbolismo espontaneo de la 
imagen de uno mismo: cf. Ch. BAUDOUIN, Psychanalyse du S)'mbole religieux, Fayard (Paris 1957) p. 
252. Se trata, por tanto de una vuelta a la interioridad. Mirarse al espejo (en el agua de la fuente) es 
buscar la propia identidad. Significativamente el autor busca allí los ojos deseados del Amado: se busca 
a sí mismo en el otro, en la mirada del otro. Estamos ante una extraordinaria y moderna concepción 
dialógica del ser humano que se descubre en el fondo de la poesía (y de la experiencia) sanjuanista. Se 
adivina la intuición del ser humano relacional, que se realiza en el encuentro interpersonal. Esta fuente 
no aparece en el Cantar y no parece estar emparentada con antecedentes bíblicos o de la tradición 
cristiana: d. DAVID RUBIO, La Fonte. Comentario, Minerva (la Havana 1946) p. 18. Algunos estudios 
han buscado antecedentes en la literatura renacentista o musulmana, o la mlstica sufí: cf. L. LÓPEZ 
BARALT, «El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transformante», o.c., p. 164-174. 

187 



proceso transformador al cual está convocada el alma en el amor divino y que sólo 
se alcanzará en las últimas etapas de la misma. 

Es el camino de la fe y del amor que ya se anunció en CB 1, y que ahora va 
a producir su fruto. Estamos, sin embargo en una situación de deseo exaltado y 
máximo padecimiento. Juan incluye aquí un último número (nº 9) y una anota­
ción para la canción siguiente que incluye todo el aspecto catártico y purificador 
que era necesario para que se pudiese realizar la unión, que está a punto de darse 
en la estrofa siguiente, pero que, sin embargo reclama, según la reflexión última 
del santo, una radical preparación (d. CB 13,1 ). Todo el proceso purificador y ca­
tártico que desarrolla Juan en la Noche aparece integrado aquí, justo como paso 
indispensable para la unión del desposorio espi ritual64

. 

2. lA EXPERIENCIA PRIMORDIAL: CB 13-15 

Si hemos de caracterizar el día del desposorio (que aquí denominamos ex­
periencia primordial) con alguna estrofa, tendría que ser con la estrofa nº 13, y 
también las estrofas 14-15, en las que se describe el primer encuentro de amor o 
la primera visita del Esposo. El lenguaje aquí resulta ciertamente ambiguo, pues 
aunque Juan distingue claramente entre el día del desposorio y el estado sub­
siguiente, después habla vagamente del desposorio, sin caracterizar de manera 
clara y definida el día y el estado que sucede85• Pero además, si atendemos a la 
experiencia primordial tal y como la hemos descubierto en el proceso genético, 
tendríamos que unir CB 13-15 a las posteriores del matrimonio espiritual (CB 24-
33)86, como una indisoluble unidad en la experiencia mística personal sanjuanista, 
donde Dios le había comunicado todo de una vez, regalándole «lo más que Dios 
suele comunicar a este tiempo a un alma» (CB 14-15,2). Sin embargo, nos ceñi­
mos a la organización del CB. La experiencia primordial sanjuanista, corresponde­
ría, por tanto, a CB 13-15 + CB 24-33, si atendemos a su origen genético, pero 
vamos a respetar el proceso que el mismo Juan de la Cruz desarrolla en el CB y 

84 El camino hacia el amor, es un camino de purificación, de nadas, de fe, esperanza y caridad, 
de fidelidad en la noche. Las negaciones sanjuanistas, el dejar todos los apegos, el sufrir en la oscuri­
dad, etc. son expresiones de un deseo del amor, interior y personal, que va en busca del Amor con 
mayúsculas. 

as Una opción posible sería la de separar la estrofa 13, de la 14-15, asignando al grupo de dos 
una experiencia posterior y más profunda. Sin embargo el mismo contenido interno apoya la unión 
de las tres, sobre todo cuando en Cl3 14-15,16, Juan de la Cruz está explicando el contenido deleitoso 
de la experiencia de la unión, como toque de sustancia desnuda en la sustancia del alma, hace la 
siguiente identificación: «Esta sustancia entendida, que aquí llama el alma silbo, es los ojos deseados 
que, descubriéndoselos el Amado, dijo, porque no los podía sufrir el sentido: iApártalos, Amado!». 
Por tanto, está identificando el primer momento según el desarrollo estrófico (n21 3), con el mismo 
momento culminante (n214-15), que aquí desarrolla más extensamente. Todos los indicios apuntan a 
unificar las tres estrofas. 

8<. Estas estrofas que pasan en CB al matrimonio espiritual y que estaban originalmente unidas 
formarían una experiencia total indisoluble en su propia vivencia que, sin embargo, pasará, por moti­
vos pedagógicos, a transformarse en un proceso con etapas sucesivas. 

188 



vamos a remitirnos al núcleo de la «experiencia primord ial» recogida en CB 13-15 
y que Juan de la Cruz esquematiza como núcleo de la experiencia de desposorio. 

Estrofa 13, «iApártalos amado . .. !» 

La visita del Esposo que se va a producir viene preparada por una comu­
nicación divina especial, que no puede ser soportada por la baja condición del 
alma: «Y como ahora el alma con tantas ansias había deseado estos divinos ojos, 
[ ... ] descubrióle el Amado algunos rayos de su grandeza y divinidad, según ella 
deseaba; los cuales fueron de tanta alteza y con tanta fuerza comunicados, que 
la hizo salir de sí por arrobamiento y éxtasis, lo cual acaece al principio con gran 
detrimento y temor del natural>> (CB 13,2). 

Siente el alma salir de la carne, porque en ella no se pueden recibir bien 
tales dones: «Y de aquí que ha de padecer la carne, por la unidad que tienen en 
un supuesto» (CB 13,4)87. Este vuelo del que habla el verso (que voy de vuelo) es 
la visita del Espíritu Santo: «en aquella visitación del Espíritu divino es arrebatado 
con gran fuerza el alma a comunicar con el Espíritu, y destituye al cuerpo, y deja 
de sentir en él» (CB 13,6). Pero estos fenómenos no significan la unión plena, sino 
que acompañan a «los que no han aún llegado a estado de perfección, sino que 
van camino en estado de aprovechados; porque los que han llegado ya tienen 
toda la comunicación hecha en paz y suave amor, y cesan estos arrobamientos, 
que eran comunicaciones y disposición para la total comunicación» (CB 13,6). Cita 
aquí la autoridad de los escritos de Teresa de Jesús en los temas de «raptos y éxtasis 
y otros arrobamientos y sutiles vuelos del Espíritu» (CB 13,7)66

. Refleja Juan de la 
Cruz que conocía y valoraba las obras teresianas y que apoyaba su publicación, ya 
en proceso89• Por otro lado, queda claro que los éxtasis y arrobamientos aparecen 
como fenómenos propios del desposorio, pero que están motivados por la debi­
lidad de la carne, y desaparecerán en el matrimonio espiri tual. Aunque sean más 
espectacu lares no están en el centro de la experiencia mística y su importancia no 
es fundamental90. La experiencia extática en CB 13,6-7 tiene tres componentes: 
la comun icación divina, la absorción del espíritu y la pérdida momentánea de la 
sensibilidad. Es una experiencia fuerte y, con frecuencia, dolorosa. 

87 La concepción de unidad corpóreo-espiritual supera cualquier dualismo neoplatónico. 
88 Juan habla también de experiencias de rapto o éxtasis en 53,2,6 y en N2, 1 ,2. Teresa habla de 

estas experiencias en V20, 1; 28; 31 ,32; M 6, 4-5,6,11; 6, 3, 12; Rel1, 1 ,3-8; 11,2; 3,9; F6,2-6, etc. El 
contenido de estas experiencias lo podemos identificar con la inacción pasajera de potencias humanas 
ante la gracia: d. J. GERSON, Teologia ¡\1/istica ... o.c., p. 179-183. 

89 Como definidor de los Descalzos Juan de la Cruz firmó con fecha 1 sept. 1586 el primer de­
creto de impresión de los escritos teresianos: d. CantA de E. Pacho, p. 722-723 nota 19. 

90 Cf. C. GARCÍA, «Gracia divina)) en DicS)C p. 680-698. Tradicionalmente se ha dado mucha 
importancia a los raptos y éxtasis, identificándolos con lo fundamental del desposorio espiritual. L. Za­
balza, por ejemplo, les dedica bastante espacio, de acuerdo con la visión de su época: cf. L. ZABALZA, 
El desposorio espiritual según juan de la Cruz, o.c., p. 39-50. El mismo Juan de la Cruz, sin embargo, no 
le concede tal impo1tancia, y por ello no lo presento en un apartado especial. 

189 



Por tanto, tal y como lo explica la Declaración, primero el Espíri tu prepara 
la venida del Esposo, con una fuerte comun icación divina. Después llega este. La 
visita del Esposo viene representada por la imagen del ciervo herido que viene al 
encuentro de la esposa herida : «viendo la Esposa herida en su amor, él también al 
gemido de ella viene herido del amor de ella» (CB 13,9). Decir que el Esposo «por 
el otero asoma» significa que llega al alma por su contemplación, que es lo que 
acerca a la visión del Esposo (d. CB 13,1 0), pero también que viene al alma «al 
aire de tu vuelo», que es aire del Espíritu Santo y es amor91

: «Esta caridad, pues, y 
amor del alma hace venir al Esposo corriendo a beber de esta fuente de amor de 
su Esposa, como las aguas frescas hacen venir al ciervo sediento y llagado a tomar 
refrigerio» (CB 13,11 ). Lo fundamental para llegar a este encuentro es siempre el 
amor: «Dios no pone su gracia y amor en el alma sino según la voluntad y amor 
del alma>> {CB 13,12)92• La vocación cristiana es una vocación al amor, pero es 
además una con-vocación93• No es casualidad que Juan asimile y repita íntegra­
mente el himno a la caridad de san Pablo en CB 13,12. El amor a Dios revierte 
en el hombre94 • Pasamos ahora a dos estrofas fu ndamentales y, al mismo tiempo, 
complejas en su misteriosa sencillez. 

Estrofa 14-15 «M i Amado, las montañas ... » 

Resulta significativo que estas dos estrofas, sin verbos, tienen muchas 
variantes en los códices antiguos conservados. Por ejemplo en el ms. 125 de 
Val ladolid el cop ista escribió el primer verso : «M ira Amado las montañas». 

q, El tema del Espíritu Santo como amor ya venía de San Agustín, y también está integrado en 
síntesis teológicas de la época, donde está el sustrato de la visión sanjuanista sobre el espíritu, tal y 
como lo encontramos en CB 13,11: «el espíritu Santo, que es amor, también se compara en la divina 
Escritura al aire (Hch 2,2), porque es aspirado del Padre y del Hijo [ ... ) porque Dios no se comunica 
propiamente al alma por el vuelo del alma, que es, como hemos dicho, el conocimiento que tiene de 
Dios, sino por el amor del conocimiento; porque así como el amor es unión del Padre y del Hijo, así 
lo es del alma con Dios)). 

92 Cuando Juan ele la Cruz habla ele la voluntad en cuanto amor, y por encima de la inteligencia, 
sigue una tradición que corresponde a San Bernardo y a San Buenaventura: cf. H. U. VON BALTHA­
SAR, Gloria. Una estética teológica. 3. Estilos laica/es, Encuentro (Madrid 1987) p. 149-150. 

91 Cf. J. SANZ MONTES, «lllum totaliter diligas'' (3EpAg 15). La simbologfa esponsal como clave 
hermenéutica del carisma de Santa Clara de Asís, Pontiftcium Athenaeum Antonianum (Roma 2000) p. 
81. Convocados por el amor de Dios para vivir en el amor, que es una relación personal con Dios, y 
es a la vez una relación mutua entre los convocados: «Quien a su prójimo no ama, a Dios aborrece)) 
(Avisos procedentes de Antequera, 9)¡ «Cuanto más crece este amor [para con los prójimos), tanto más 
crece el de Dios, y cuanto más el de Dios tanto este del prójimo; porque, de lo que es en Dios, 
es una misma razón y una misma también la causa>¡ (S 3, 23,1 ). 

<M Esta es la doctrina y esta es la vida de Juan de la Cruz. En este sentido hay que interpretar 
las palabras de algunos testigos que conocieron a Juan y declararon, como Agustina de San José, la 
primacía de su caridad: «Resplandecían en él todas las virtudes; y más la caridad, que la tenía tan 
grande con todas y más con las almas más necesitadas, acudiéndoles con notable cuidado sin hacer 
diferencial>: A. FORTES, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y declaraciones de los primeros testigos, 
BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000) p. 421; cf. lb. p. 432. También lo se1iala rray Juan Evangelista: 
«Era caritativo en extremo y muy compasivo. Sentía las necesidades y trabajos de sus prójimos mucho, 
y procuraba acudir a su remedio cuando podía>>: Dicho ele Juan Evangelista, BMC ·13, p. 387. 

190 



Otra copia muy significativa, la autógrafa de Ana de San Bartolomé conserva­
da en A mberes, d ice : «Mi Amado en las montañas .. . ». En su época, el original 
tenía una «incorrección gramatical» que los cód ices tienden a «subsanar». En 
camb io, es texto auténtico del poeta de Fontiveros que, de este modo, nos 
alerta y nos prepara para acoger la novedad de un mensaje extraord inario 
que rom pe los moldes del lenguaje. Vayamos por partes. 

Lo más que Dios suele comunicar 

En el comentario de CB 14-1 5 empieza Juan pon iendo en el desposorio 
una situación de estabilidad y plen itud que sólo parece propia del matrimonio 
espiritual : 

Y al principio que se hace esto, que es la primera vez, comunica Dios al alma 
grandes cosas de sí, hermoseándola de grandeza y majestad, y arreándola de dones y 
virtudes, y vistiéndola de conocimiento y honra de Dios, bien así como a desposada 
en el día de su desposorio. Y en este dichoso día, no solamente se le acaban al alma 
sus ansias vehementes y querellas de amor que antes tenía, mas, quedando adornada 
de los bienes que digo, comiénzale un estado de paz y deleite y de suavidad de amor, 
según se da a entender en las presentes canciones, en las cuales no hace otra cosa sino 
contar y cantar las grandezas de su Amado, las cuales conoce y goza en él por la dicha 
unión del desposorio. Y así, en las demás canciones siguientes ya no dice cosas de 
penas y ansias, como antes hacía, sino comunicación y ejercicio de dulce y pacífico 
amor con su Amado, porque ya en este estado todo aquello fenece. Y es de notar que 
en estas dos «canciones se contiene lo más que Dios suele comunicar a este tiempo 
a un alma». Pero no se ha de entender que a todas las que llegan a este estado se les 
comunica todo lo que en estas dos canciones se declara, ni en una misma manera y 
medida de conocimiento y sentimiento; porque a unas almas se les da más y a otras 
menos, y a unas en una manera y a otras en otra, aunque lo uno y lo otro puede ser en 
este estado del desposorio espiritual; mas pónese aquí lo más que puede ser, porque 
en ello se cornprehende todo (CB 14-1 5,2). 

A mi parecer el contenido completo de este texto citado, a la luz de la inter­
pretación de la génesis de los textos y de su proceso redaccional, nos da la clave 
de la importancia de estas estrofas. Juan de la Cruz escribió el comentario prim i­
tivo a estas dos estrofas y a continuación de d iez estrofas más con el mismo tono 
(CA 15-24). Debido a que el conten ido atribuido a todo este grupo era demasiado 
pleno, las diez estrofas posteriores pasaron en la redacción del CB a definir el 
matrimonio espiritual (CB 24-33). La clave está en que «en estas dos canciones 
(y en las otras diez) se contiene lo más que Dios suele comunicar a este tiempo 
a un alma». Juan se refiere aquí a una comunicación plena de Dios, que parece 
corresponder a la plenitud del matrimon io espiritual, porque estaba transmitiendo 
el contenido más profundo de la experiencia mística de unión con Dios vivida por él 
en la oscura pero d ichosa noche de Toledo95 . Y allí estaba todo junto lo que Dios 

9s A mi parecer Juan alcanza la madurez de su vida cristiana en Á vi la con Teresa de jesús, y allí 
estaría el desposorio espiritual, cuya culminación llega en Toledo con el matrimonio espiritual, como 
gracia especial y disposición divina que generará en él una sabiduría y una penetración nueva en los 

191 



puede dar, tocando la plenitud del matrimonio espiritual. Incluso las estrofas poste­
riores del matrimonio (CB 22-23: Entrado se ha la esposa 1 Debajo del manzano} nos 
remiten a la misma experiencia, pero de modo más lejano, como ya hemos mostrado 
anteriormente con el apoyo del análisis de los tiempos verbales. 

Por ello afirma que las canciones recogen lo más que «Dios puede comunicar 
de un tiempo al alma». Pero también sabe que «no se ha de entender que a todas 
las que llegan a este estado se les comunica todo lo que en estas dos canciones se 
declara [ ... ) porque a unas almas se les da más y a otras menos, y a unas en una 
manera y a otras en otra» (CB 14-15,2}. Estos textos y su distribución original en el 
CA eran lo que más se acercaba a su propia experiencia pero él, fiel a su máxima 
de desnudez y pobreza, lo sacrifica en aras de la finalidad pedagógica espiritual. 
Sin embargo no quiere renunciar a exponer que también aquí se puede recibir 
todo lo d icho, y por eso no rehace este fragmento citado del texto. 

Pero los dones divinos son regalos de desposorio96• 

Los dones del Esposo para el desposorio 

Conviene señalar las características concretas que el texto citado de CB 14-
15,2 asigna a esta primera comunicación unitiva del Esposo al alma, en el despo­
sorio espiritual: 

- Comunica Dios al alma grandes cosas de sí. 

La hermosea con dones y virtudes. 
DONES DEL 

- ESPOSO 
- La reviste con conocimiento y honra de Dios. PARA El 

DESPOSORIO 
- La adorna de bienes, paz, deleite y suavidad de amor. 

Juan sigue aquí el esquema mental del rito del matrimonio de su época, con 
la costumbre de llevar regalos al momento del comprom iso. Y aquí se acaban las 
ansias y querellas de amor del alma. Conoce y goza las grandezas de su Amado 
por unión de desposorio. El alma desposada recibe bienes y sabiduría. Y en el 
momento culminante, se va a dar una explosión simbólica que viene a llenar la 
mente y el corazón de figuras espléndidas, llenas de misterio . D ios es el Esposo, 

misterios de la fe que pondrá al servicio de su tarea pedagógica y espiritual. El estilo sanjuanista de 
no hablar nada de sí mismo, dista bastante de la actitud teresiana, espontánea y comunicativa, y se 
asemejaría más a la actitud de Ana de Jes(,s. Juan tuvo ya experiencias místicas antes y las volverá a 
tener después, pero Toledo será ya siempre el núcleo de su noche oscura, dichosa y luminosa, que 
gobernará su misión carmelitana y eclesial de dar luz en la noche. La adaptadón de su propia expe­
riencia convertida en pedagogía espiritual es la fuente de muchos de problemas textuales, al tener que 
organizar todo su bagaje místico con la estructura de un proceso que progresivamente hace referencia 
a todos los estadios, desde los más primerizos del camino. Ello fuerza a usar sentidos acomodaticios y 
ciertos convencionalismos y esquemas espirituales no del todo adecuados. 

96 «También vosotros estáis desposados con el mismo Dios ... Él es quien os ha dado las arras y 
dote para esta boda. Por Él poseéis la belleza de que estáis adornados ... >>: SAN AGUSTÍN, In Ps. 44, 
citado en J. G. ARINTERO, La mística del Cantar de los Cantares, o.c., p. 363. 

192 



pero también es naturaleza, sensaciones y sentimientos que estallan simultánea­
mente. Una infinidad de imágenes simbólicas desborda la sensibilidad del autor. 
Todo está explicado detalladamente en CB 14-15,3-16.22-29: 

Mi Amado, las montañas, 
los valles solitarios nemorosos, 
las ínsulas extrañas, 
los ríos sonorosos, 
el silbo de los aires amorosos, 
la noche sosegada 
en par de los levantes del aurora, 
la música callada, 
la soledad sonora, 
la cena que recrea y enamora. 

El mismo Juan de la Cruz lo explica resumido de manera global así en CB 
14-15,4-5: 

Ve el alma y gusta en esta divina unión abundancia, y, riquezas inestimables, 
y halla todo el descanso y recreación que ella desea, y entiende secretos e inteli­
gencias de Dios extrañas, que es otro manjar de los que mejor le saben; y siente 
en Dios un terrible poder y fuerza que todo otro poder y fuerza priva, y gusta allí 
admirable suavidad y deleite de espíritu, halla verdadero sosiego y luz divina, y 
gusta altamente de la sabiduría de Dios, que en la armonía de las criaturas y hechos 
de Dios reluce; y siéntese llena de bienes y ajena y vacía de males, y, sobre todo, 
entiende y goza de inestimable refección de amor, que la confirma en amor. Y esta 
es la sustancia de lo que se contiene en las dos canciones sobredichas. En las cuales 
d ice la Esposa que todas estas cosas es su Amado en sí, y lo es para ella, porque, 
en lo que Dios suele comunicar en semejantes excesos, siente el alma y conoce 
la verdad de aquel d icho que d ijo san Francisco, es a saber: Dios mío, y todas las 
cosas. De donde, por ser Dios todas las cosas al alma y el bien de todas ellas, se 
declara la comunicación de este exceso por la semejanza de la bondad de las cosas 
en las dichas canciones, según en cada verso de ellas se irá declarando. En lo cual 
se ha de entender que todo lo que aquí se declara está en Dios eminentemente 
en infinita manera, o, por mejor decir, cada una de estas grandezas que se dicen 
es Dios, y todas ellas juntas son Dios. Que, por cuanto en este caso se une el alma 
con Dios, siente ser todas las cosas Dios, según lo sintió san Juan (1, 4) cuando 
dijo: Lo que fue hecho, en él era vida. Y así, no se ha de entender que lo que aquí 
se dice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las criaturas en Dios, 
sino que en aquella posesión siente serie todas las cosas Dios. Y tampoco se ha de 
entender que, porque el alma siente tan subidamente de Dios en lo que vamos 
diciendo, ve a Dios esencial y claramente; que no es sino una fuerte y copiosa 
comunicación y vislumbre de lo que él es en sí. 

La alusión al santo de Asís es significativa. Juan de la Cruz usa, para expresar 
el contenido de las experiencias espirituales, principalmente alusiones a textos 
bíblicos, también imágenes y formas tomadas de la tradición espiritual, princi­
palmente monástica. Aquí identifica la vivencia con la de un santo muy cono­
ciclo. Captamos aquí una cierta ambigüedad. Juan ya no habla solo del día del 

193 



desposorio, sino que habla de «todo lo que ve y gusta el alma en la d ivina un ión», 
por tanto cabe su ampliación, como así se verá en el desarrollo del texto, al des­
posorio como estado, y aún al matrimonio espiritual. Juan aquí ha desglosado el 
contenido de esta experiencia así: 

- Abundancia y riqueza de bienes inestimables. 

- Hallar descanso y recreación que desea. 

- Entiende secretos e inteligencias de Dios extrañas (manjar sabroso). 

- Siente en Dios un terrible poder y fuerza. 

- Gusta admirable suavidad y deleite de Espíritu. 

- Halla verdadero sosiego y luz divina. 

- Gusta altamente sabiduría divina que reluce en la armonía de la creación 
y hechos de Dios. 

- Se siente llena de bienes y vacía de males. 

- Entiende y goza inestimable refección de amor, que le confirma en amor. 

Es evidente que estamos en una relación interpersonal del alma con la di­
vinidad, de plenitud, y que está contemplada desde el punto de vista del alma, 
enumerando todos los bienes que ella recibe, como experiencias subjetivas en 
dos sentidos: de bienestar (descanso y recreación, poder y fuerza, suavidad 
y deleite, sosiego, llena de bienes y vacía de males, inestimable refección de 
amor) y de sabiduría (secretos e inteligencias de Dios extrañas, luz divina, sa­
biduría de Dios sobre la creación y las obras divinas). Se trata de sentimientos 
espirituales que vive en su interioridad y que llenan plenamente sus necesida­
des y apetencias. 

Siente serie todos las cosas Dios 
Pero además añade una frase atrevida: «cuales dice la Esposa que todas estas 

cosas es su Amado en sí, y lo es para ella, [. .. ] no se ha de entender que lo que 
aquí se d ice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las criaturas en 
Dios, sino que en aquella posesión siente serie todas las cosas Dios». Es evidente 
que Juan, en todo este texto, no está precisando teológicamente el estado espiri­
tual del desposorio, sino que más bien está comunicando una experiencia, y ello 
se descubre a través de un lenguaje descriptivo que va superponiendo elementos, 
que repiten muchos de ellos lo ya d icho de otra manera y con otros matices. Lo 
que Juan está diciendo en CB 14-15, 4 es lo mismo que ya elijo antes en el nº 2. 
Incluso dentro de este mismo nº 4 parecen superponerse sinónimos con nuevos 
matices (abundancia y riqueza de bienes, llena de bienes; descanso, sosiego; re­
creación, deleite; secretos e inteligencias de Dios extrañas, luz divina, sabiduría 
de Dios; etc.). Hay una redundancia de sentimientos espirituales que acompañan 
la experiencia y que la completan con infinidad de detalles. Pero además Juan, 
identificándose con aquella frase que las biografías antiguas atribuían a Francisco 

194 



de Asís97
, se ve obligado a hacer unas precisiones. Continúa Juan que «por ser 

Dios todas las cosas al alma y el bien de todas ellas, se declara la comun icación de 
este exceso por la semejanza de la bondad de las cosas». Resuena aquí de fondo 
el «hasta que Dios sea todo en todos» paulino y también el «vio Dios que todo era 
bueno» de la creación del Génesis. Juan de la Cruz descubre en esta experiencia 
las huellas de bondad y belleza ocultas en todas las cosas, reflejo divino puesto en 
ellas desde el primer momento. 

Nos puede ayudar a explicar esto un texto de una declaración anterior. Juan 
nos decía en CB 5,1-3 que el Amado dejó huella de su hermosura en todas las 
criaturas y además: 

1 ... 1 con sola esta figura de su Hijo miró Dios todas las cosas, que fue darles el 
ser natural, comunicándolas muchas gracias y dones naturales, haciéndolas acabadas 
y perfectas, según dice el Génesis (Gen 1,31) por estas palabras: Miró Dios todas las 
cosas que había hecho, y eran muy buenas. Y no solamente les comunicó el ser y 
gracia naturales mirándolas, como habemos dicho, mas también con sola esta figura 
de su Hijo las dejó vestidas de hermosura, comunicándoles el ser sobrenatural; lo cual 
fue cuando se hizo hombre, ensalzándole en hermosura de Dios, y, por consiguiente, 
a todas las criaturas en él, por haberse unido con la naturaleza de todas ellas en el 
hombre (CB 5,4). 

Este texto está en perfecta sintonía con lo que el alma contempla aquí en 
el desposorio, e ilumina el comentario. La huella de la hermosura de Dios en el 
Verbo fue comunicada a todo lo creado por la Encarnación98• Cuando el alma 
llega a la divina unión su mirada se ilumina para descubrir la hermosura de Dios 
impresa en ella, y no sólo la huella creada. El alma capta entonces, por primera 
vez, la presencia de Dios escondida en lo creado, mientras que antes lo impedía, 
y la llagaba, precisamente, la huella de esta presencia en lo creado. Solamente 
trascendiendo lo creado se ha podido acceder a la presencia originante y primor­
dial. Juan conecta en CB 14-15 con el <<Ser sobrenatural» que Dios ha impreso 
en todo lo creado por la gracia de la Encarnación y ve a Dios allí presente. Juan 
habla, por supuesto, expresando una experiencia subjetiva de acceso y relación 
con el misterio divino. Una experiencia de conocimiento místico. En ningún caso 
pretende decir que las criaturas sean Dios esencialmente, y por eso ha de añadir 
al final del CB 5,4 que no está viendo a Dios esencialmente: «tampoco se ha de 

'" «Dios mío y todas las cosas». Juan de la Cruz identifica su propia experiencia con la del santo 
de Asís, al descubrir la naturaleza como transparencia de Dios. Para profundizar en la alusión: cf. 
A. MATANIC, In Cristo tulle le CO$e: Cristo nella mistica sanfrancescana e sangiovannista, en AA VV., 
Dottorc mistico ... , o.c., p. 183-198. 

'14 Hay una relación intrínseca entre belleza, amor y Dios, que se puede explicar con palabras 
de San Agustín: «Kuál es ese amor que hace bella al alma amante? Dios, que siempre es bello, que 
nunca pierde su belleza, que nunca cambia. Él, que siempre es bello, ha sido el primero en amarnos. 
¿y qué éramos nosotros cuando él nos amó, sino feos y desfigurados? Pero no nos amó para dejarnos 
en nuestra fealdad sino para cambiarnos, y de desfigurados corno éramos, hacernos bellos. lCómo 
pues volvernos bellos? Amando a aquél que es eternamente bello. Cuanto más crece en ti el amor, 
más crece tu belleza»: SAN AGUSTÍN, «Comentario a la primera carta de San Juan», SC 75, Cerf (Paris 
1966) p. 161. 

195 



entender que, porque el alma siente tan subidamente de Dios en lo que vamos 
diciendo, ve a Dios esencial y claramente; que no es sino una fuerte y copiosa 
comunicación y vislumbre de lo que él es en sí». Pero Juan distingue esta expe­
riencia de conocimiento místico de otra que no sería tal: «no se ha de entender 
que lo que aquí se dice que siente el alma es como ver las cosas en la luz o las 
criaturas en Dios, sino que en aquella posesión siente serie todas las cosas Dios». 
Juan no habla de <<Ver las cosas en Dios» sino de ver a «Dios en las cosas». Evi­
dentemente él sabe que las cosas no son Dios. Pero de la misma manera que un 
retrato fotográfico, sin ser, en sí mismo, la persona que representa, puede ser, sin 
embargo, una perfecta transparencia de la identidad de esta, de manera seme­
jante, tras la experiencia de la «d ivina unión» Juan descubre en el fondo de lo 
creado la transparencia del Dios presente en todas las cosas, pero sin identificar 
las cosas con Él. En CB 11, Juan de la Cruz distinguió tres presencias de Dios en 
lo creado: por naturaleza, por gracia y por afección espi ritual. Podríamos decir 
que, cuando el alma asume la gracia de Dios por afección espi ritual, y se une 
a Dios, conecta con todas las presencias divinas ocultas de diversos modos en 
todo lo creado. Por supuesto que estamos hablando de experiencias inefables 
de contenido incomun icable, y el lenguaje hace un esfuerzo por expresar algo 
de lo que el alma experimenta en este estado. 

Inundación de sensaciones espirituales 

La experiencia de Dios del desposorio, tal y como aparece en CB 14-15 
incluye sensaciones espirituales muy diversas, que podríamos distinguir según los 
distintos sentidos99. Aunque en otras canciones aparece también el olfato (el ám­
bar perfumea ... ), en la presente canción no encontramos más que los otros cuatro 
sentidos, vista, oído, gusto y tacto: 

Sensaciones espirituales visuales: «Mi Amado, las montañas, los valles so­
litarios, nemorosos, las ínsulas extrañas». Juan expresa cómo todos estos 
elementos, comunicando su virtud y hermosura en aquello que les es pro­
pío, transmiten al alma la presencia del Amado. Llama la atención aquí el 
contraste con todo lo que el santo expresaba en CB 6,2, donde el rastro 
hermoso de Dios en las criaturas aumentaban el amor del alma y el dolor 
de la ausencia. Resulta que aquí este mismo rastro de belleza y hermosura 

No se trata propiamente de puras sensaciones naturales: nos referimos al uso expresivo que 
Juan hace de los elementos sensitivos para, a través de ellos, poder transmitir el contenido inefable de 
las comunicaciones divinas. Se trata de «sensaciones interiores>>, que perciben el mensaje simbólico en 
la realidad. Juan de la Cruz habla de ellas en S 2, 23,3: «porque estas aprehensiones se representan al 
alma al modo que a los demás sentidos, de aquí es que, hablando propia y específicamente, a lo que 
recibe el entendimiento a modo de ver (porque puede ver las cosas espiritualmente así como los ojos 
corporalmente) llamamos «visión»; y a lo que recibe como aprehendiendo y entendiendo cosas nue­
vas, así como el oído oyendo cosas no oídas, llamamos «revelación>>; y a lo que recibe a manera de oír, 
llamamos «locución»; y a lo que recibe a modo de los demás sentidos, como es la inteligencia de suave 
olor espiritual, y de sabor espiritual, y deleite espiritual que el alma puede gustar sobrenaturalmente, 
llamamos «sentimientos espirituales>x<. El tema de los «sentidos espirituales>> se trata en CRISÓGONO 
DE JESÚS, San }uan de la Cruz. Su obra científica y literaria, Editorial Mensajero de Santa Teresa y de 
San Juan de la Cruz, vol. 1 (Ávila 1929) p. 90s. 

196 



ya no ve la sino que comunica la presencia del Amado. No es que hayan 
cambiado las cosas, sino que ha cambiado el alma y ahora está capacitada 
para descubrir la presencia de Dios en los mismos lugares donde antes no 
la experimentaba. Ha habido un cambio de estado de conciencia, una 
«desvelación» de lo oculto en la realidad por la mediación simbólica100. 

Y lo mismo que antes le llagaba, ahora le sana y le da plenitud y satisfac­
ción. La experiencia mística está revelando aquí su dimensión esencial 
gnoseológica de transformación en el conocimiento101 . La unión del alma 
con el Esposo ha transformado su manera de ver y conocer las cosas. El 
alma, uniéndose a Dios, ahora tiene la mirada divinizada que contempla 
en todas las cosas la belleza y hermosura que Dios mismo ha puesto en 
ellas102

• Por ello el alma, que no ha perdido su identidad personal indivi­
dual, cuando mira las cosas, las está mirando con la mirada de Dios y así 
puede ver los atributos de bondad y belleza que Él dispuso en ellas como 
reflejo de sí. Y por ello, el alma puede ver a Dios en las cosas, distinguien­
do, sin mácula ya en el ojo del que mira, la huella de perfección y amor 
insondable que infundió el Creador. Cuando Juan dice que «no se ha de 
entender que lo que aquí se dice que siente el alma es como ver las cosas 
en la luz o las criaturas en Dios» nos está diciendo lo mismo que ya nos 
transmitía CB S-6, que no se puede ir por vía de las criaturas al conoci­
miento de Dios, sino que más bien el camino es contrario103• Conocer las 

100 «El símbolo evoca el sentido trascendente y absolutamente irrepresentable; configura y 
transforma, sin embargo, esas imágenes de sentido en las que cuajan los conocimientos, las conduc­
tas, valores, fantasías, la sabiduría o la Weltanschaung que, en su conjunto, conforman la perpetua 
transformación de nuestra identidad y constituyen la tensión consciente-inconsciente de nuestra 
cultura»: AAW, B. SOLARES (coord.), Los lenguajes del símbolo. Investigaciones de hermenéutica 
simbólica, Anthropos (Barcelona 2001) p. 12-13. 

101 Otras obras suyas profundizan en esta transformación del conocimiento insistiendo en la 
purificación. Cuando el hombre llega a vencer sus apetitos, negándolos, cambia el conocimiento 
que tiene de todas las cosas, liberado de la esclavitud de ellas: «Adquiere más, en el desasimiento 
de las cosas, clara noticia ele ellas para entender bien las verdades acerca de ellas, así natural como 
sobrenatural; por lo cual goza muy diferentemente el que está asido a ellas, con grandes ventajas y 
mejorías; porque este las gusta segCm la verdad de ellas, esotro según la mentira de ellas>>: S 3,20,2; 
d . O 53. Juan de la Cruz descubre un camino de acceso al ser y la vida divina que conduce de la 
ofuscación del error («Y eso hace el apetito en el alma, que enciende la concupiscencia y encandila 
al entendimiento de manera que no pueda ver su luZ»: 51 ,8,3) a la verdad iluminada en Dios («Apa­
gados los apetitos y gustos y arrimos sensibles, queda limpio y libre el entendimiento para entender 
la verdad porque el gusto sensible y apetito, aunque sea de cosas espirituales, ofusca y embaraza el 
espíritu»: N1, 12,4). Diversos autores subrayan este aspecto importante de la doctrina sanjuanista: 
d. C. MOR EL, /.e sens de l'existence selon SaitH )ean de la Croix, vol. 2, Aubier (Paris 1960-"1961 J p. 
192; también S. CASTRO, «San Juan de la Cruz. El camino de lo inefable», en AAW, lnrroducción 
a San Juan de la Cruz, o.c., p. 92. 

102 La mirada de Dios que inició el proceso del Cántico pasa, al final, a ser la mirada del alma: d. 
HE IN BLOMMESTIJN, «Discovcring de self and the World through the eyes of Cod. A selective reading 
of the Spiritual Canticle», en StSpir J (1993) p. 198. 

10l Lo que quiere transmitir es lo mismo que precisa mejor en otro momento: «conocer por Dios 
las criaturas, y no por las criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa, y no la causa por 
los efectos, que es conocimiento trasero, y esotro es esencial» (LIB 4,5). 

197 



criaturas por Dios, y de este modo el conocim iento no queda velado y de­
formado por ellas, sino que en el fondo de ellas se descubre la huella de 
los atributos divinos que Dios infundió allí: alturas, anchuras, hermosuras, 
grandezas, soledades, originalidades y novedades, etc. (d. CB 14-15,6-8). 
Juan propone una experiencia que transforma desde dentro la experien­
cia del conocimiento humano104

. 

- Sensaciones espirituales auditivas: «los ríos sonorosos, el silbo de los ai res 
amorosos ... la música callada, la soledad sonora». Las comunicaciones di­
vinas llegan por todos los caminos, y el oído es para Juan uno de los cami­
nos fundamentales105 : «un ruido y voz espiritual que es sobre todo sonido 
y voz, la cual voz priva toda otra voz, y su sonido excede todos los sonidos 
del mundo» (CB 14-15,9). Las sensaciones visuales transmitían imágenes, 
mientras que las auditivas parecen insistir más en un mensaje comuni­
cativo sonoro, aunque sea inefable : «Esta voz o este sonoroso sonido ele 
estos ríos que aquí dice el alma, es un henchimiento tan abundante que 
la hinche de bienes, y un poder tan poderoso que la posee, que no sólo 
le parecen son ido de ríos, sino aun poderosísimos truenos» (CB 14-15, 
1 0)106• En este mismo número Juan identifica esta voz con la experiencia 
de los apóstoles en Pentecostés107, y aclara que se trata de una voz del 
Espíritu escuchada en espíritu, interior, no exterior, pero más potente que 
cualqu ier otra. Y continúa diciendo: «la inteligencia de las tales virtudes 
de Dios se sienten en el oído del alma, que es el entendimiento [ .. . ] el 
sentido del oído es más espiritual o, por mejor decir, allegase más a lo es­
piritual que el tacto, y así el deleite que causa es más espiri tual que el que 
causa el tacto» (n2 13). Los subidos deleites que aquí se alcanzan son ma­
yores que cualquier otro, son toques de pura sustancia en la sustancia del 
alma (cf. n2 14). Es «también descubrimiento de verdades de la D ivinidad 
y revelación de secretos suyos ocultos». Tanto estas como las anteriores, se 

104 Acertadamente señala Baruzi que Juan de la Cruz quiere «depurar su pensamiento de todo 
lo que no sea Dios)): J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia m(stica, junta de 
Castilla y León (Valladolid 1991) p. 283. 

1os También San Bernardo señala la preeminencia del oído sobre la vista para el conocimiento 
espiritual: BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los CantareS>>, o.c., Serm. 28, p. 
193-204. F. Yndurain relaciona el símbolo auditivo de los «silbos de los aires amorosOS>> con las geniales 
aliteraciones de Juan de la Cruz en dichos versos: d. F. YNDURAIN, «San Juan de la Cruz, entre alego­
ría y simbolismo», en Re/ación de clásicos, Prensa española (Madrid 1969) p. 11-21. 

106 Comparemos este texto con otro de GREGORIO MAGNO, Tratados morales sobre el libro 
de Job, 8, 19, citado en TexPat p. 524: «truena Dios maravillosamente con su voz, porque con fuerza 
oculta penetra incomprensiblemente nuestros corazones; y cuando con secretos impulsos los oprime 
en el terror y los reforma en el amor, publica de alguna manera calladamente con cuánto ardor debe 
ser seguido; y hácese en el alma una grandeza de ímpetu ... )). Encontramos en Juan de la Cruz el eco 
de estas ideas. 

107 También Teresa ele Jesús identWca la experiencia del matrimonio espiritual con la de los 
apóstoles en Pentecostés: d. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre. Análisis 
teológico de las VI/ Moradas en los escritos de Santa Teresa de jesús, Facultad Teología Norte de España 
(Burgos 1993) p. 230-231 . 

198 



trata de «revelaciones o visiones puramente espirituales, que solamente se 
dan al alma sin servicio y ayuda de los sentidos, y así es muy alto y cierto 
esto que se d ice comunicar Dios por el oído» (nº 15). Se trata de un co­
nocimiento que se da en la noche, pero una noche llena de sentido que 
ilumina las criaturas con sus diferencias: «En aquel sosiego y silencio de la 
noche ya dicha, y en aquella noticia de la luz divina, echa de ver el alma 
una admirable conven iencia y disposición de la Sabiduría en las diferen­
cias de todas sus criaturas y obras, todas ellas y cada una de ellas dotadas 
con cierta respondencia a Dios, en que cada una en su manera da su voz 
de lo que en ella es Dios, de suerte que le parece una armonía de música 
subidísima, que sobrepuja todos saraos y melodías del mundo» (nº 25)1°8 . 

Esto ocurre para las potencias naturales, y algo semejante a las potencias 
espirituales: «estando ellas solas y vacías de todas las formas y aprehensio­
nes naturales, pueden recibir bien el sentido espiritual sonorísimamente 
en el espíritu de la excelencia de Dios en sí y en sus criaturas» (nº 26). 
Y así prosigue: <<A este mismo modo echa de ver el alma en aquella sa­
biduría sosegada en todas las criaturas, no sólo superiores sino también 
inferiores, según lo que ellas t ienen en sí cada una recibido ele D ios, dar 
cada una su voz de testimonio de lo que es Dios; y ve que cada una en 
su manera engrandece a Dios, teniendo en sí a Dios según su capacidad; 
y así, todas estas voces hacen una voz de música de grandeza de D ios y 
sabiduría y ciencia admirable». Se descubre aquí el sentido profundo 
y auténtico ele las criatu ras, de lo divino que hay en ellas, puesto por D ios 
mismo, captando el alma purificada la armonía perfecta de la Creación 
que refleja la Sabiduría divina y a la misma divinidad. Por tanto, los efectos 
que estas sensaciones auditivas producen en la persona son de plenitud, 
deleite, satisfacción, conocimiento profundo pero inefable de Dios y las 
criaturas, poder, etc., alcanzados en lo más profundo del alma. 

- Sensaciones espirituales gustativas : «la cena que recrea y enamora». Una 
primera evocación de este verso nos llevaría a pensar en la eucaristía. 
Aunque es evidente que no se puede rechazar este sentido, tampoco el 
mismo autor lo sigue en su comentario, y por ello no lo considerarnos. 
Juan de la Cruz parece referirse más bien a un alimento puramente espi­
ritual recibido en la intimidad de la relación con el Amado109

. Ya en CB 
14-15, 3 Juan señala que en la Casa del Padre hay muchas mansiones con 
muchos manjares. Después dirá que «la cena a los amados hace recrea­
ción, hartura y amor. Porque estas tres cosas causa el Amado en el alma 

108 Este texto nos evoca otro de san Atanasia: «la sabiduría de Dios, manteniendo el universo 
como un lira, armoniza los seres que están en el aire con aquellos que están en la tierra, y aquellos 
que están en los cielos con los que viven en el aire; adaptando el conjunto a las partes y gobernándolo 
todo por sus mandatos y su voluntad, produce, en la belleza y armonía, un mundo único y un solo 
orden del mundo ... »: SAN ATANA$10, Tratado contra los paganos, 42-43, citado en TexPat p. 55-56. 

10'.1 A Juan de la Cruz no le permitían celebrar la eucaristía en la prisión de Toledo. Quizás por 
ello, el origen del verso se relaciona con el alimento espiritual e interior que recibe directamente de 
Dios. Esta línea no la abandonaría después en su comentario posterior. 

199 



en esta suave comunicación, le llama ella aquí la cena que recrea y ena­
mora» (nº28). Y lo aclara así: «conviene aquí notar lo que el mismo ama­
do Esposo dice en el Apocalipsis (3, 20), es a saber: Yo estoy a la puerta, y 
llamo; si alguno me abriere, entraré yo, cenaré con él, y él conmigo. En lo 
cual da a entender que él trae la cena consigo, la cual no es otra cosa sino 
su mismo sabor y deleites de que él mismo goza; los cuales, uniéndose él 
con el alma, se los comunica y goza ella también; que eso quiere decir yo 
cenaré con él, y él conmigo» (nº28). Con la venida del Esposo recibe el 
alma de él los deleites y gustos que le fa ltaban y necesita. 

- Sensaciones espirituales táctiles: Explicando el «silbo de los aires amo­
rosos» habla de los toques de Dios y del Espíritu110 : «al si lbo de estos 
aires llama una subidísima y sabrosísima inteligencia de Dios y de sus 
virtudes, la cual redunda en el entendimiento del toque que hacen es­
tas virtudes de Dios en la sustancia del alma; que este es el más subido 
deleite que hay en todo lo demás que gusta el alma aquí» (nº 12). Y 
continúa diciendo en el nº 13: «el toque de las virtudes del Amado se 
sienten y gozan con el tacto de esta alma, que es en la sustancia de ella». 
Y aún más: «este toque de Dios satisface grandemente y regala la un ión, 
llama a la dicha un ión o toques, aires amorosos». O también cuando 
dice que «por los aires amorosos se entienden aquí las virtudes y gracias 
del Amado, las cuales, mediante la dicha unión del Esposo, embisten en 
el alma y amorosísimamente se comunican y tocan en la sustancia de 
ella» (CB 14-15,9). 

- Además se dan otras sensaciones que desbordan las experiencias huma­
nas naturales de tal modo que se han de expresar mediante analogías 
misteriosas: «se ve el alma embestir del torrente del espíritu de Dios y 
con tanta fuerza apoderarse de ella, que le parece le vienen todos los ríos 
del mundo que la embisten y siente ser allí anegadas todas sus acciones y 
pasiones en que antes estaba» (CB 14-15,9)111 • Declarando «la noche so­
segada» dice que «en este sueño espiritual que el alma tiene en el pecho 
de su Amado, posee y gusta todo el sosiego y descanso y quietud de la 
pacífica noche, y recibe juntamente en Dios una abisal y oscura inteligen­
cia divina y por eso dice que su amado es para ella noche sosegada en par 
ele los levantes del aurora» (CB 14-15,22). 

El texto de este grupo estrófico, acaba señalando que «en estas palabras se 
da a entender el efecto de la divina unión del alma con Dios, en la cual los 
mismos bienes propios de Dios se hacen comunes también al alma Esposa, 

110 El silbo corresponde a las (<Sensaciones pero el des.1rrollo del comentario se refiere 
mucho a (dos toques», que incluimos en las sensaciones 

111 En el trasfondo de toda la experiencia espiritual sanjuanista nos encontramos, entre otras, la 
imagen de la experiencia mística como una fuente (cf. CB 12) de la cual emana un río que inunda y 
llena completamente la intimidad del alma ((dos ríos sonorosos»). Esta misma concepción de la expe­
riencia espiritual de unión con Dios la encontramos en Ruusbroec: cf. ). V. RUUSBROEC, L'ornament 
de les noces espirituals, o.c., p. 149. 

200 



comunicándoselos él, como habemos dicho, graciosa y largamente» (nº 29). Evi­
dentemente todos los bienes recibidos se han transmitido como imágenes de per­
cepciones simbólicas que procuran comun icar lo inexpresable. No se trata de 
percepciones sensibles sino de otra cosa: un no sé qué de un más allá. 

Cuando Juan habla de los «sentidos espi ri tuales»112 hay que tener claro que 
no se trata de nuevas entidades sino de los mismos sentidos purificados y con 
una nueva capacidad, trascendida 113. También Teresa habla de los sentidos espi­
rituales (cf. Rel 5). Este tema está tornado de la trad ición patrística, y va a servir 
para expresar la sensibilidad del hombre nuevo: se recupera una sensibilidad 
inocente y profunda del hombre original paradisíaco114 que recupera las vir­
tual idades de la creación ahogadas por el pecado115. En la experiencia mística 
se perciben sentimientos muy ricos, relacionados con el amor como forma de 
experiencia 116. 

Da la impresión de que, una vez purificados, los sentidos resurgen con una 
nueva y mayor sensibilidad, precisamen te para descubrir la presencia divina 
escond ida en todas las sensaciones, las cuales son más ricas y variadas, más 
llenas de contenido, aunque este no siempre sea claro: noticias, sentimientos, 
recuerdos, toques, etc. Nos hablan de una fina sensibil idad humana adiestrada 
ya para descubrir la presencia divina en las vagas y oscuras huel las de la vida 
cotidiana 117. 

Matizaciones: «todavía padece ausencias y perturbaciones» 

Después de ir explicando detalladamente las riquezas de dones, virtudes y 
sabiduría recibidos de Dios concluye con la anotación CB 14-15,30, que vuelve 
a matizar todo lo que ha dicho anteriormente118. Se trata de un texto nuevo 

112 Cf. CAPANAGA, V., San Juan de la Cruz. Valor psicológico de su doctrina, Premio de la uni­
versidades espar1olas, Certamen del IV Centenario del nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942 
(Madrid 1950) p. 414-417. Una obra actual que recoge textos variados para iluminar este tema: cf. 
M VV., Ver, oír, oler, gustar y tocar a Dios, Narcea (Madrid 1996). 

m Tal y como queda bien explicado en el cap. 23 del libro segundo de la Subida: cf. ES! vol. 2 
p. 71-72. 

114 Cf. M. D IEGO SANCHEZ, «la herencia patrística de Juan de la Cruz», en M VV., Experiencia 
y pensamiento en San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990) p. 103. 

11 5 Cf. S 3, 26, 5. 
11 6 Cf. F. U RSINA, La persona hllmana en Juan de la Cruz, lnstit. Social león XII I (Madrid 1956) 

p. 260-261. 
11 7 lo explica bien Eulogio Pacho: «El alma ve, oye, toca, gusta, huele y se deleita espiritual­

mente. Correlativamente se registran experiencias que se corresponden con la función propia de cada 
sentido (visiones, revelaciones, toques, gustos, unciones, heridas, embriaguez, etc.). Igualmente se 
menciona el sentimiento espiritual, especie de apetito de Dios con particular referencia al deleite es­
piritual y estético[ ... ]. la corriente circulatoria de la percepción y del deleite va ahora de dentro hacia 
fuera, del espíritu al sentido, mientras antes seguía el proceso inverso. Del centro y fondo sustancial 
ele la experiencia mística se difunde el deleite estético y la fruición al sentido»: ESJ vol. 2 p. 403-404. 

116 Recordemos la cita: <<Aunque habemos dicho que el alma goza ele toda tranquilidad y que 
se le comunica todo lo más que se puede en esta vida, entiéndese que la tranquilidad sólo es según 
la parte superior; porque la parte sensitiva, hasta el estado del matrimonio espiritual nunca acaba 

201 



de la segunda redacción, donde reduce todos los bienes y dones recibidos 
en los párrafos anteriores al estado de mayor comun icación, pero añad iendo 
que la paz sólo es en la «parte superiom, porque «la parte sensitiva, hasta el 
estado del matrimonio espiritual nunca acaba de perder sus resabios». Por 
tanto, cambia ahora el sentido implícito de todo el texto, en función de su 
lugar en el esquema, y se aclara, pedagógicamente, por qué la paz completa 
de la porción superior e inferior sólo l lega con el matrimonio, y no antes, que 
continúan las pertu rbaciones. 

Muchas de las gracias citadas en el día del desposorio van a volver a 
aparecer con algunos nuevos matices, tanto dentro del estado del desposorio 
espiritual (que sucede al día del desposorio) e incluso dentro del matrimonio. 
Aunque en teoría esta etapa no corresponde al máx imo de la unión con 
Dios, sin embargo estas estrofas presentarán unas características muy pecu­
liares, que harán que el resto del poema vuelva una y otra vez a ellas. De 
hecho, se trata de un desposorio en el que Dios parece comunicar al alma «lo 
más que puede ser, porque en ello se comprehende todo» (CB 14-1 5,2). Y se 
trata, como vamos comprobando desde diversas perspectivas, ele la huella ele 
la experiencia vivida. 

El contenido de la experiencia primordial 

Cuando Juan habla de la primera un ión del alma con Dios en CB 13-15 («Mi 
amado, las montañas ... ») va a expresar sus efectos en una vert iginosa reun ión de 
espacios, tiempos y situaciones inesperadas (montañas, valles solitarios, ínsulas 
extrañas, ríos sonorosos, aires amorosos, noche sosegada, música callada, soledad 
sonora, cena que recrea y enamora) que impregnan el alma de sensaciones es­
pirituales. Una acumulación de realidades sustanciales establece una «metáfora a 
base de las asociaciones irracionales»119• No hay mejor manera de evocar los efec­
tos de la unión que una asociación irracional de elementos conjuntados, torrente 
en sucesión de imágenes y sensaciones, que significan plenitud y trascendencia. 
La razón queda al margen de una plenitud desconocida cuya armonía misteriosa 
es indescifrable fuera de la experiencia misma. La racionalidad quebrantada se 
abre a la acogida de un torrente de percepciones sustanciales. Hay una contem­
plación admirativa ante las percepciones ele unos sentidos espirituales que descu­
bren en todo la plenitud de la Presencia. Las categorías espacio-temporales que 
normalmente condicionan la existencia parecen desvanecerse y dejan de oprimir 
a un sujeto que parece habitar un presente eterno donde todas las cosas se in­
corporan en una experiencia simbólica llena de matices que colma su conciencia 
con la Presencia deseada. La ausencia de verbos en CB 14-15 sugiere una falta de 

de perder sus resabios, ni sujetar del todo sus fuerzas 1 ... ). En el desposorio, aunque en las visitas 
goza de tanto bien el alma Esposa como se ha dicho, todavía padece ausencias y perturbaciones y 
molestias de parte de la porción inferior y del demonio, todo lo cual cesa en el estado del matrimo­
nio» (CB 14-1 5,30). 

119 L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transformante», o.c., p. 178. 

202 



acción, un tiempo detenido y eterno que llena toda la interioridad. La experiencia 
mística sanjuan ista conduce a la Presencia, ante la cual quedan relativizados el 
espacio y el tiempono. 

En el encuentro con Dios y la transformación en Él el alma ha encontrado 
también todas las cosas y ve todas las cosas en Él y a Él en todas las cosas121 • La 
unidad alcanza todo lo creado, como intuición escatológica de aquel momento 
en que Dios será todo en todas las cosas, porque todas las cosas habrán sido de­
vueltas en Cristo al Padre. El místico unido y transformado está en contacto con el 

origen y con el final. En la experiencia mística, la naturaleza desvela, a través de 
un conocimiento desbordante y misterioso, su origen y su <<Ser» en Dios122. Es un 
nuevo conocimiento que de diversas maneras aparece en otros textos sanjuanis­
tas123. No estamos ante un panteísmo, sino que el alma descubre el mundo como 
metáfora de D ios124 • Juan de la Cruz ha alcanzado en el misterio de la Creación, 

su mensaje escondido, que expone y actualiza la presencia del Creador125
• Juan 

de la Cruz da testimonio de una naturaleza sacramental que desvela plenamente 

120 ((. lb. p. 161 . Dice Ruusbroec: «Su venida [la del Esposo, en la experiencia de la unión] se 
realiza fuera del tiempo, en un ahora eterno, y es recibida siempre con nuevo deleite y alegría>>: cf. ). 
V. RUUSBROEC, L'ornament de les naces espirituals, a.c., p. 231. 

121 La misma idea aparecía ya en Eckhart, tal y como la interpreta M. Vannini: «Aquí desaparece 
el término panteísmo ( ... ] porque el sentido de la bondad y la belleza del cosmos no significa que Dios 
sea absorbido, ahogado o confundido en ello, sino que Dios es el ser que está presente en todas las 
cosas que proceden de él»: cf. ). GERSON, Teologia Mistica ... o.c., p. 27, nota 60. 

122 Cf. l. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metafórico», o.c., p. 307. 
123 Encontramos en Llama la misma experiencia de conocimiento del hombre nuevo redimido, 

plenamente unido a Dios, que puede gozar de todas las cosas creadas y las reveladas: «Le parece al 
alma que todos los bálsamos y especies odoríferas y flores del mundo se trabucan y menean, revolvién­
dose, para dar suavidad, y que todos los reinos y señoríos del mundo, y todas las potestades y virtudes 
del cielo se mueven; y, no sólo eso, sino que también todas las virtudes y sustancias y perfecciones 
y gracias de todas las cosas criadas relucen y hacen el mismo movimiento, todo a una y en uno( .. . ]. 
Acá no sólo parecen moverse, sino que también descubren las bellezas de su ser, virtud y hermosura 
y gracias, y la raíz de su duración y vida. Porque echa allí de ver el alma cómo todas las criaturas de 
arriba y de abajo tienen su vida y duración y fuerza en él [ ... ). Aunque es verdad que echa allí de ver 
el alma que estas cosas son distintas de Dios, en cuanto tienen ser criado, y las ve en él con su fuerza, 
raíz y vigor, es tanto lo que conoce ser Dios en su ser con infinita eminencia todas estas cosas, que las 
conoce mejor en su ser que en ellas mismas. Y este es el deleite grande de este recuerdo: conocer por 
Dios las criaturas, y no por las criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa y no la causa 
por efectos, que es conocimiento trasero, y esotro es esencial» (LIB 4,4-5). Y continúa en LIB 4,7: «Pero 
Dios siempre se está así como el alma lo echó de ver, moviendo, rigiendo y dando ser y virtud y gracias 
y dones a todas las criaturas, teniéndolas todas en sí virtual, presencial y sustancialmente, viendo el 
alma lo que Dios es en sí y lo que es en las criaturas en una sola vista». Estos textos nos evocan y remi­
ten a la experiencia de CB 14-15: aprender a ver a Dios en el fondo de las cosas, sin identi ficarlas con 
Dios, viendo la verdad de ellas en el ser de Dios, donde todas tienen su origen y raíz. 

12·1 El alma intuye «en estado transformante la concatenación secreta de las causas que articulan 
la armonía del Universo»: L. LÓPEZ BARALT, «El Cánlico Espiritual o el júbilo de la unión transforman­

te», o.c., p. 182. 
12s «Juan de la Cruz es un entusiasta exegeta de la naturaleza, el más admirable libro de teología 

simbólica que jamás se haya escrito, pues tiene a Dios mismo por autom: l. ELIZALDE, «San Juan de la 
Cruz: simbolismo metafórico», o.c., p. 308. 

203 



su mensaje en la unión con Cristo y en la plenitud que de Él se recibe126
• La unión 

con Cristo-Esposo le ha asomado al misterio de la vida divina y al núcleo del mis­
terio originario en el cual el alma se inserta, y del cual brota todo lo creado: <<Aquí 
se está llamando a las criaturas, y de esta agua se hartan, aunque a oscuras porque 
es de noche» (La Fonte 1 O). Por supuesto que todo ello son experiencias inefables, 
contempladas en la «nube del no-saber», de las que el hombre-criatura no puede 
apropiarse, ni comprender del todo, sólo intuir, experimentar, sufrir y después 
expresar con «balbuceos del lenguaje». 

Ya E. Cassi rer había enunciado la importancia del lenguaje en relación con 
el símbolo. En el origen de la experiencia mística hay una experiencia simbólica, 
en la que juega un papel importante el lenguaje127

. Parece que el símbolo nos 
remite a la experiencia humana primordial, una experiencia de conocimiento, 
ele revelación y de «desvelamiento» del sentido de la realidad que emerge en la 
conciencia y que genera la fuerza comunicativa que hace progresar el lenguaje 
auténticamente humano de manera continua poniendo en contacto los signos 
del lenguaje con la realidad y removiendo la relación que hay entre estos y 
aquel la: <<Todo el mundo es para el místico un corpus symbolicum. Para él, a 
través de la realidad ele la creación, y sin que esta quede anu lada, el misterio 
inefable de la divinidad se hace visible»128• El símbolo es un elemento comuni­
cativo que pone en contacto, de manera intuitiva, con lo trascendente, con el 
misterio de la divinidad que inefablemente se nos comunica en lo creado. El 
símbolo representa para Juan ele la Cruz una prolongación del conocimiento 
racional y discursivo que penetra en las entrañas del misterio de Dios129. Un 
conocimiento experiencia!, abierto a la novedad continua de Dios, que nos saca 
de nuestros conocimientos ya adquiridos130 • La dimensión simbólica correspon­
dería a la verdad de las cosas, al sentido profundo de ellas, contempladas en el 
espíritu de Dios. A ello se opone el ver la rea lidad «en el sentido», en su apa­
riencia superficial, en su exterioridad. Podríamos decir que para Juan el proceso 
de la vida espiritual conlleva un progreso ele simbolización entendida como 

126 En perfeáa sintonía con una visión de la sacramentalidad de la naturaleza y de lo creado que 
ya está presente en el AT y en el NT; y también en los aunque después haya caído en desuso: cf. 
A. DULLES, El oficio de la teología. De/símbolo a/sistem,1, t-lerder (Barcelona 2003) p. 44-45. 

127 Martín Velasco lo explica así: «En el lenguaje, en sus niveles más originarios se produce ese 
desvelamiento de la realidad en el que consiste la verdad y el conocimiento y que constituye el um­
bral de lo humano. Tal desvelamiento origina el renómeno de la simbolización: transparencia de un 
sentido universal en la materialidad de un signo, constitutivo del lenguaje humano [ ... ). Una palabra, 
dotada ya de su propia signiricación como palabra del lenguaje ordinario, se carga de sentido nuevo, 
surgido de la original experiencia y que anora a la conciencia en ella. En el místico se ha producido 
una vivencia «anagógica», es decir, de toma de conciencia de la ruptura, de la desproporción o de 
la verticalidad constitutiva de la condición humana, perceptible en la analogía de unas palabras del 
lenguaje ordinario, que se cargan ele un signiricado nuevo)): J. MARTÍN VELASCO, El fenómeno místico. 
Estudio comparado. Trotta (Madrid 1 999) p. 59-60. 

128 lb. p. 190. 
129 Cf. l. ELIZALDE, «San Juan de la Cruz: simbolismo metarórico)), o.c., p. 302. 
130 cr. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido experiencia/ del conocimiento de Dios. Cla­

ves para un acercamiento filosófico al santo Doctor, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 380. 

204 



penetración en el misterio del ser divino que desvela el ser auténtico de todas 
las cosas, al sobrepasar las apariencias sensibles. Dentro del comentario a estas 
estrofas encontramos un fragmento especialmente sign ificativo. 

Un «excursus» significativo (CB 14-15,17-21 ): el recuerdo de Toledo 

Dentro del comentario, tenemos un excursus muy significativo en CB 14-15, 
17-21 . Juan de la Cruz lo introduce así: «porque me parece viene muy a propósito 
en este lugar una autoridad de Job, que confirma mucha parte de lo que he dicho 
en este arrobamiento y desposorio» (CB 14-15,17). Juan aprecia mucho el libro 
de Job131

. Este texto, curiosamente, hace su aparición en un momento álgido del 
relato de la experiencia del desposorio, cuando acaba de explicar las altísimas 
comun icaciones divinas recibidas en la sustancia del alma y que se expresan con 
«el silbo de los aires amorosos>>, y cuando acaba de traer el recuerdo del momento 
de la llegada del Amado, expresada en el «Apártalos amado»132• Traemos el texto, 
con la cita de Job 4,12-16: 

De verdad a mí se me dijo una palabra escondida, y como a hurtadillas recibió 
mi oreja las venas de su susurro. En el horror de la visión nocturna, cuando el sueño 
suele ocupar a los hombres, ocupóme el pavor y el temblor y todos mis huesos se 
alborotaron; y, como el espíritu pasase en mi presencia, encogiéronseme las pieles 
de mi carne; púsose delante uno cuyo rostro no conocía; era imagen delante de mis 
ojos, y oí una voz de aire delgado». En la cual autoridad se contiene casi todo lo que 
habemos dicho aquí, hasta este punto, de este rapto desde la canción 13: Apártalos, 
Amado. Porque en lo que aquí dice Elifaz Temanites, que se le dijo una palabra escon­
dida, se significa aquello escondido que se le dio al alma, cuya grandeza no pudiendo 
sufrir dijo: Apártalos, Amado (CB 14-15,17). 

Este texto llama la atención por diversos motivos. En primer lugar porque 
siendo del libro de Job se trata de palabras de uno de sus «amigos)}, que vienen a 
criticarle a Job por su situación. No es un texto significativo temáticamente dentro 
de la Biblia, y sin embargo Juan coloca este texto en medio de las estrofas nuclea­
res donde está explicando la extraordinaria comunicación divina recibida por el 
alma en la unión del desposorio, con características detalladas y profundas. Y ade­
más Juan, a continuación de este texto citado, se dedica durante cuatro números 
más a ir mostrando como este texto recoge los elementos de la comunicación di­
vina que se han ido comentando con anterioridad. tPor qué Juan, gran conocedor 
de la Biblia, coloca un texto sin apenas importancia en la Tradición en un lugar 

13 1 El libro de Job es citado 12 veces en el Cántico By un total ele 60 veces en el conjunto ele sus 
obras (cf. Concordancias p. 2029-2030). Para la una mirada a la figura de Job en la mística sanjuanísti ­
ca: cf. ES) vol. 2, p. 323-335. Curiosamente se trata ele un libro que también fue muy valorado por Ana 
ele jesús que reclamó y consiguió la dedicatoria de un comentario al mismo realizado por Fray Luis de 
León: cf. ((Exposición del libro de Job», en FRAY LUIS DE LEÓN, Obras completas, BAC (Madrid 1944) 
p. 849). Job representa la figura del justo maltratado por el destino y el mal que, al final de su vida, llega 
a ver a Dios: Yo te conocía sólo de oídas, mas ahora te han visto mis ojos Oob 42,5). 

132 Un interesante artículo sobre este pasaje de Job, entroncándolo con la tradición patrística de 
San Gregario Magno lo encontramos en ES) vol. 2 p. 337-357. 

205 



tan fundamental en el desarrollo de su propio pensamiento? ¿qué ha encontrado 
Juan en este texto? La respuesta nos parece muy evidente: ha encontrado en este 
texto la mejor descripción y el mejor reflejo de su vivencia personal en Toledo, en 
la cual experimentó aquella sublime comunicación divina133. Imaginemos a Juan, 
desnutrido y con mala salud en la lóbrega prisión: 

Y en decir que recibió su oreja las venas de su susurro como a hurtadillas, es 
decir la sustancia desnuda que habemos dicho que recibe el entendimiento [ ... ]. Y 
llámale aquí susurro, porque es muy suave la tal comunicación, así como allí la llama 
aires amorosos el alma, porque amorosamente se comunica. [ ... ].Y cuando dijo: En 
el horror de la visión nocturna, cuando suele el sueño ocupar los hombres, me ocupó 
el pavor y temblor, da a entender el temor y temblor que naturalmente hace al alma 
aquella comunicación de arrobamiento que decíamos no podía sufrir el natural en la 
comunicación del espíritu ele Dios[ .. . ]. Y añade más, diciendo que todos sus huesos 
se asombraron o alborotaron, que quiere tanto decir como si dijera: se conmovieron 
o desencajaron de sus lugares[ ... ]. Y como el espíritu pasase en mi presencia (es a 
saber, haciendo pasar al mío de sus límites y vías naturales por el arrobamiento que 
habemos dicho) encogiéronse las pieles de mis carnes, da a entender lo que habemos 
dicho del cuerpo, que en este traspaso se queda helado y encogidas las carnes como 
muerto. Y luego se sigue: Estuvo uno cuyo rostro no conocía: era imagen delante mis 
ojos. Este que dice que estuvo era Dios que se comunicaba en la manera dicha. [ ... ) 
aquella inteligencia de palabra escondida era altísima, como imagen y rastro de Dios; 
mas no se entiende que es ver esencialmente a Dios. Y luego concluye diciendo: Y oí 
una voz de aire delicado, en que se entiende el si lbo de los aires amorosos, que dice 
aquí el alma que es su Amado (CB 14-1 S, 18-21 ). 

Encontramos aquí todos los elementos que nos sitúan en el ambiente de la 
prisión, que Juan ha reconocido en este texlo bíblico, y que va a comentar des­
criptiva y detalladamente, enlazando con la interpretación propia de los dones y 
comunicaciones del desposorio. Juan señalaba que, en esta cita, se contenía todo 
lo dicho en la descri pción de la experiencia del desposorio. En el mismo comen­
tario que hace de la cita, de manera tan extensa y personalizada, descubrimos 
las huellas de su experiencia biográfica134, que ha querido poner en relación con 
alguna autoridad bíblica, aunque ello le obligue a romper el ritmo natural de su 
d iscurso. Ciertamente, aunque Juan de la Cruz pretende ocultar los deta lles au-

111 Ello no excluye que Juan ele la Cruz se haya hecho eco de una tradición patrística antigua, 
que se remonta a San Gregorio Magno (GREGORIO MAGNO, Pl 75, p. 703-717; particularmente Pl 
75 p. 703, corresponde al libro V. cap. XXIII-XVI) y a Enrique 1-ierp (d. E. IIERP. Theología Mystica, Lib. 
3, cap. 23, o.c., p. 758-760). Ambos autores también consideran esta visión de Elifaz en relación a una 
visión mística, la con temas semejantes y parecidos textos bíblicos y se refieren al «susurro 
místico»: d . ESJ vol. 2 p. 337-357. 

114 Incluido el intenso ambiente onírico del cual surgirán sus símbolos, que desarrolla en CB 
14-15,18: «así como al tiempo que se van a dormir los hombres les suele oprimir y una 
visión que llaman pesadilla, la cual les acaece entre el sueño y la vigil ia, que es en aquel punto que 
comienza el sueño, así al tiempo de es1e 1raspaso espiritual entre el sueño ele la ignorancia natural y 
la vigilia del conocimiento sobrenatural». Se trata del ambiente que la poesía simbolista buscaba para 
sus descubrimientos poéticos, como vimos anteriormente, y semejante al que da paso a los símbolos 
inconscientes y arquetipos, según la psicología de Jung. 

206 



tobiográficos de sus propias experiencias, al contrario de Teresa, encontramos en 
sus textos las huellas evidentes de los mismos, de diversas maneras, que después 
podemos conectar con su doctrina135• Continuemos con las siguientes estrofas, 
correspondientes al desposorio como etapa. 

3. ESTROFAS DE LA ETAPA DEL DESPOSORIO: CB 16-21 

La nueva realidad que el alma se va a encontrar a continuación del despo­
sorio la resume Juan en la anotación para la canción 16. El alma tiene ya virtudes 
en perfección y las visitas del Amado son frecuentes. Y ambos están en gran unión 
de amor y ella recibe allí gran deleite de amor, pero el demonio acecha esta 
paz y quiere perturbarla, y aprovecha la parte sensitiva para mover dificultades 
y enemigos (d. CB 16, 1-2) . Todas las potencias y capacidades del hombre han 
de ser vaciadas para que no ofrezcan enemigos a la unión (d. CB 16,1 0), y estén 
disponibles, calladas y silenciosas, en escucha atenta y amorosa que prepare la 
venida del Esposo en ellas136. La persona necesita algunas disposiciones activas de 
oración y devoción, invocando la ayuda del Espíritu que apoye las virtudes y las 
haga fuertes contra los enemigos (d. CB 17,2). El E.S. inflama el alma en amor, la 
levanta de los apetitos caídos al amor de Dios y la regala y vivifica137

• El alma con­
jura a los enemigos y distracciones para que no molesten la un ión con el Esposo 
(d. 18,3). La estrofa ·¡g nos presenta en CB 19) un plan de acción y necesidades 
de la Esposa, con tres peticiones al Esposo: 

Que el Esposo se comunique al alma en lo escondido. 

Que embista e informe sus potencias con la gloria y excelencia de su di­
vinidad, alta y profundamente, fuera de lo sensitivo, ocultamente. 

Que se enamore de las virtudes que ha puesto en ella. 

135 Thompson recoge un testimonio muy interesante de unas experiencias de dos cautivos en 
Beirut, cuyas semejanzas con lo que hemos llamado la experiencia primordial sanjuanista son dignas 
de consideración: cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la noche. Estudio sobre san Juan de la Cruz, 
Trotta (Madrid 2002) p. 82-84. Los textos originales les encontramos en). McCARTHY & J. MORRELL, 
Some Other Rainbow, Corgi Books Transworld (London 1993) p. 98; B. KEENAN, An Evil Cradling, 
Arrow (London 1993) p. 68-69. Podríamos intuir experiencias semejantes de simbolización con un 
contenido espiritual. 

•l6 Dado que la unión afectará radicalmente al hombre, sus facultades necesitan una preparación 
radical que la haga posible. El camino de ((\lacia miento» culminará con la unión con Dios, quien llegará a 
llenar ese vacío del hombre: «cuando el alma se vacía, Dios la llena» (cf. S 2,5,7; S 2, 15A). 

m Los frutos del Espíritu Santo son las virtudes (cf._JERÓNIMO, Comentario a la Carta a los 
Romanos 8, 9-11, PL 30, p. 681; cL CIRILO DE JERUSALEN, Catequesis XVI, 19, BibPat 11, Ciudad 
Nueva, Madrid 1990, p. 49), recobrando la naturaleza original del hombre a imagen y semejanza de 
Dios (d. IRENE O DE LYON, Contra las herejías, V,1 O, 1, SC 153, p. 122-"128). El primer fruto es el 
amor (d. AGUSTÍN, Sermón 7 28, 5, BAC 443, p. 125), y está muy unido a la fi rmeza de la fe y al gozo 
(d. GREGORIO DE NISA, Enseñanzas sobre la vida cristiana, 95, BibPat 18, Ciudad Nueva, Madrid 
1992, p. 123). El gozo y la paz son la sustancia del Espíritu Santo, que el alma recibe: d. DÍDIMO DE 
ALEJANDRÍA, Tratado sobre el Espíritu Santo XI, 44-45, BibPat 36, Ciudad Nueva (Madrid 1997) p. 64. 

207 



Aquí está pid iendo «todo lo que se puede pedir», porque ya no se conten­
ta con conocer a Dios «de espaldas», por sus efectos y obras, sino que busca 
«comunicación esencial de la Divinidad [ ... ] es toque de sustancias desnudas, 
del alma y la divinidad» (CB 19, 5) . Con todo este camino el alma se acerca al 
matrimonio espiritual, ya claramente presentado en dos números nuevos CB 
20-21,1 -2. Para el matrimonio se necesitan tres cosas: pureza (vacío y desnu­
dez), fortaleza (con virtudes fuertes y heroicas) y amor fuerte138. Estas tres cosas 
darán paso al matrimonio espiritual, mientras que el desposorio aparece aquí 
caracterizado, por un sí entero y verdadero de voluntad de amor (asumiendo la 
definición del rito social). 

Solamente el Esposo puede realizar en el alma esta última etapa de pre­
paración para el matrimonio espiritual y por ello toma la palabra Él para res­
ponder a los requerimientos de su Esposa y conjurar a todos los enemigos ele la 
unión. El Esposo da paz y tranquilidad al alma, conformando la parte inferior 
con la superior (cf. CB 20-21 ,4), limpiándola imperfecciones, poniendo en ra­
zón potencias, sosegando apetitos: aleja las digresiones de la fantasía 139; pone 
orden en las dos potencias naturales, irascible y concupiscible; perfecciona 
las tres potencias del alma; domina las cuatro pasiones del alma. Consigue así 
conduci r al alma al sosiego y armonía de una pacificación completa, haciendo 
cesar a todos los enemigos. Las almas que l legan a tan alto estado nada les 
tu rba. Ni siquiera los gozos exteriores, que los tiene pero no añaden nada al 
gozo que ya tiene en sí (cf. CB 20-21,12). Los gozos y deleites de esta alma 
no le vienen de fuera, sino de dentro. En cualquier caso, todos los que reciba 
en adelante, serán sólo recuerdo de lo que lleva dentro y los gozará unidos a 
los que ya tiene. 

Toda esta etapa del desposorio no ha añadido mucho a lo que ya apareció 
en el día del desposorio (se mantienen las comunicaciones divinas y otros bienes 
divinos), si no es la presencia de algunas pequeñas imperfecciones del alma que 
motivan la purificación catártica que prepara la unión completa. 

138 La pobreza y desnudez de espíritu y estar vacía de toda imperfección es indispensable, 
pero no es suficiente para el matrimonio espiritual, ya que en él se necesita también tener grande 
fortaleza y muy subido amor. Desnudez y vacío son las exigencias para vivir el amor apasionado (d. 
LIB 3,51 ). 

139 También para Teresa de Jesús la unión reclamaba el sosiego de la imaginación: cf. M 5,3, 1 O; 
M 6,2,3 etc. 

208 



111. ESTROFAS DEL MATRIMONIO ESPIRITUAL: 
CB 22ss. 

Las últimas 19 estrofas del Cántico, casi la mitad de toda la obra, correspon­
den al matrimonio espiritual, que podríamos identificar con las Séptimas Mora­
das de Santa Teresa. La obra de Juan, aunque en su última elaboración parecía 
presentarse como un camino completo de vida espiritual, se centra en la última 
etapa y tiene una perspectiva contemplativa desde la unión ya realizada, que 
predomina en el conjunto de la obra y que ilumina las etapas previas. Dividimos 
esta etapa en tres grupos: estrofas originarias del matrimonio (CB 22-23); estrofas 
descriptivas de la experiencia fundante o primordial, que en el CA formaban par­
te del desposorio pero han sido desplazadas aquí (CB 24-33); estrofas de Seas­
Granada (CB 34-40). 

1. ESTROFAS ORIGINARIAS DEL MATRIMONIO (CB 22-23) 

Estrofa 22, «Entrado se ha la Esposa ... » 

En CB 22,1 llega la unión definitiva del matrimonio140
• Juan la introduce así: 

«Tanto era el deseo que el Esposo tenía de acabar de libertar y rescatar esta su Es­
posa de las manos de la sensualidad y del demonio[ ... )». Y también dice: «llaman­
do al alma en estas dichas palabras su esposa y la alegría de su corazón, trayéndola 
ya en sus brazos y procediendo con ella como esposo de su tálamo (Sal 18, 6). 
Todo lo cual da él a entender en la siguiente canción: Entrado se ha la Esposa .. . ». 
Estas dos frases nos evocan los Romances sanjuanistas141

• Juan tiene presentes dos 
tipos de desposorios que han ido apareciendo en sus obras y que reúne aquí, en el 
momento cu lminante de la unión: el de la Encarnación de Cristo (desposorio con 
la humanidad, con la Iglesia), que tiene un papel fundamental en los Romances 
de la Trinidad, y el de la unión mística del alma con Dios, que predomina en el 
Cántico. Pero reúne aquí los dos sentidos, porque sabe que, en el fondo, los dos 
desposorios corresponden a un mismo misterio. El matrimonio de Dios con la hu­
manidad se realizó en la Encarnación, a la manera de Dios, y ahora, se realiza el 

1•o Santa Teresa la explica así: «No se puede decir más de que -a cuanto se puede entender­
queda el alma, digo el espíritu de esta alma, hecho una cosa con Dios»: M 7,2,3. 

141 En el momento culminante en que Juan va a explicar el matrimonio espiritual también él 
tiene en mente el aspecto redentor reflejado en el rescate de la Esposa que ya aparecía en R 223-224 
(«el rescate de la esposa, que en duro yugo servía»). Y después, para entrar al comentario del encuen­
tro nupcial, trae la misma imagen que usó en R 289-291 («así como desposado 1 de su tálamo salía 
1 abrazado con su esposa»). En los Romances estos pasajes evocaban el misterio de la Encarnación, 
donde el Verbo viene abrazado a la humanidad-esposa, bajo la figura de un niño que nace de María 
en Belén. Dentro de la concepción sanjuanista queda vinculada la Encarnación redentora con este 
trabajo redentor que el Esposo está realizando en Cántico, preparando al alma-esposa para la unión 
consigo, conjurando a los enemigos. 

209 



matrimonio de la humanidad con Dios mediante la un ión personal del alma que 
ha segu ido con fidelidad el camino del Esposo142. 

Ha llegado ya la unión completa: «ha llegado a este estado deleitoso del 
matrimonio espiritual, que él y ella tanto habían deseado» (CB 22,2). Ahora va 
a «contar las propiedades del dicho estado, de las cuales el alma goza ya en él, 
como son: reposar a su sabor y tener el cuello reclinado sobre los du lces brazos 
del Amado» (CB 22,2). Llegado al matrimonio espiritual se hace una visión retros­
pectiva de todo el proceso y sus etapas en CB 22,3. Las estrofas siguientes desa­
rrollarán este estadio culm inante de la vida espiritual y se da una clara explicación 
del matrimonio espiritual, 

el cual es mucho más sin comparación que el desposorio espiritual, porque 
es una transformación total en el Amado, en que se entregan ambas las partes por 
total posesión de la una a la otra, con cierta consumación de unión de amor, en que 
está el alma hecha divina y Dios por participación, cuanto se puede en esta vida. Y 
así, pienso que este estado nunca acaece sin que esté el alma en él confirmada en 
gracia, porque se confirma la fe de ambas partes, confirmándose aquí la de Dios 
en el alma. De donde este es el más alto estado a que en esta vida se puede llegar 
(CB 22,3). 

Y vuelve a repetir: 

Porque todo el deseo y fin del alma y de Dios en todas las obras de ella es la 
consumación y perfección ele este estado, por lo cual nunca descansa el alma hasta 
llegar a él; porque halla en este estado mucha más abundancia y henchimiento de 
Dios, y más segura y estable paz, y más perfecta suavidad sin comparación que en el 
desposorio espiritual, bien así como ya colocada en los brazos ele tal Esposo, con 
el cual ordinariamente siente el alma tener un estrecho abrazo espiritual, que verda­
deramente es abrazo, por medio del cual abrazo vive el alma vida de Dios. Porque de 
esta alma se verifica aquello que dice San Pablo (Ga 2, 20) : Vivo, ya no yo, pero vive 
en mí Cristo (CB 22,6). 

Estarnos, por tanto, ante la culm inación de los deseos del alma, pero tam­
bién de Dios, que conducen a la criatura hasta la plenitud de vida en Cristo. 
A estas alturas Juan ya tiene una distinción neta entre ambos estados, y lo que 
define al matrimonio es la «transformación total en el Amado» como mutua 
entrega y posesión, la divinización del alma y participación en la vida divi­
na143: el más alto estado de esta vida. El matrimonio espiritual es el mayor 
deseo del alma y de Dios mismo. Y sus características son: sentirse llenos 

142 Se ha cumplido lo que le decía el Señor a Santa Catalina: «El alma perfecta está hecha una 
sola cosa conmigo, y nadie puede separarla de Mí. Ni yo tampoco le retiro jamás mi presencia, como 
hacía con los otros, para conducirlos a la perfección. Pues una vez que han llegado a ella, ceso en 
ese juego de amor, que es la alternativa de visitas y ausencias»: CATALINA DE SIENA, Diálogos, c. 78, 
citado en J. G. ARINTERO, Mística del Cantar de los Cantares, o.c., p. 537. 

143 ). Baruzi ha llegado a definir la pretensión sanjuanista diciendo que «Juan de la Cruz desearía 
instaurar en nosotros una vida divina, en el sentido estricto del término»: ). BARUZI, San Juan de la 
Cruz y el problema ele la experiencia mística, o.c., p. 435. 

210 



de Dios («abundancia y henchimiento de Dios»), experimentar paz estable 
y segura y perfecta suavidad, y vivir «vida de Dios». Para esta experiencia se 
necesita indudablemente gran fortaleza del alma para que pueda soportar el 
amoroso abrazo del Esposo (cf. CB 22,8), la cual no puede conseguirla el alma 
sola, sino la recibe por la unión de «Su flaqueza» con «la fortaleza de Dios». 
Esto se recibe en primicia en el desposorio para poder gozarlo en plenitud en 
matrimonio144

. 

Conviene aquí comentar dos lextos de esta declaración que después no deja­
rán de tener su importancia. Dos textos que vinculan la fraternidad con la espon­
salidad. En ambos textos se parte de dos citas del Cantar, en las que los amantes 
se denominan uno al otro «hermano». En CB 22,6 dice el santo: 

Esto da muy bien a entender el mismo Esposo en los Cantares (5, 1 ), donde con­
vida al alma hecha ya Esposa a este estado, diciendo 1 ... 1. Ven y entra en mi huerto, 
hermana mía. Esposa, que ya he segado mi mirra con mis especias olorosas. Llámale 
hermana y esposa, porque ya lo era en el amor y entrega que le había hecho de sí 
antes que la llamase a este estado de matrimonio espiritual, donde dice que tiene ya 
segada su olorosa mirra y especias aromáticas . .. 

Y dice más adelante en CB 22,8: 

Por tanto la Esposa en los Cantares (8, 1) deseando este estado dijo al Esposo: 
tQuién te me diese hermano mío que mamases los pechos de mi madre de manera 
que te hallase yo solo afuera y te besase y ya no me despreciase nadie? En llamarle 
hermano da a entender la igualdad que hay en el desposorio de amor entre los dos 
antes de llegar a este estado. En lo que dice que mamases los pechos de mi madre 
quiere decir que enjugases y apagases en mí los apetitos y pasiones que son los pe­
chos y la leche de la madre Eva en nuestra carne los cuales son impedimento para 
este estado145

• 

En estos textos, tomados del Cantar y desarrollados, relaciona la hermandad 
con el desposorio, pero la pone como un paso previo al matrimonio espiritual. En 
el primer texto llama el Esposo al alma «hermana>> «porque ya lo era en el amor y 
entrega que le había hecho de sí antes que la llamase a este estado de matrimonio 
espiritual»146• Se trata del amor del Esposo, el amor de Dios en la Encarnación, 

••• El matrimonio reclama el paso anterior del desposorio, que corresponde a la experiencia de 
un primer compromiso y una fidelidad de vida: cr. CB 22,5. 

Este mismo concepto vuelve a aparecer con la misma cita y con el mismo sentido en un 
tercer texto, que encontramos en CB 24,5: «Que por eso desea ella. diciendo que quién le dará 
al Amado que sea su hermano, lo cual significa y hace igualdad; y que mame él los pechos de 
su madre, que es consumirle todas las imperfecciones y apetitos de su naturaleza que tiene de su 
madre Eva». 

146 Gregorio nisano parece darnos el contexto de esta afirmación cuando dice que «Desde que 
fue hecha nor, sin que las tentaciones la hiriesen [ ... ) puso sus ojos en el Padre verdadero. Por eso se 
llama hermana del Señor, miembro de su familia, por el espíritu de los hijos de adopción»: GREGORIO 
DE N ISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 4 p. 71. Y también señala: «Ambos nombres le son propios. 
Hermana nuestra por parentesco espiritual, y esposa por su unión con el Verbo»: lb. hom. 8 p. 139. 
Por tanto, al iniciar el camino espiritual es ya hija de Dios y hermana de Cristo, pero al final del camino 

211 



que crea la hermandad, la cual se manifiesta en el desposorio. El segundo texto 
señala que «en llamarle hermano da a entender la igualdad que hay en el despo­
sorio de amor entre los dos antes de llegar a este estado». En ambos textos está 
manifestando una idea clara de la relación entre la fraternidad y la esponsal idad. 
Dios y el alma son hermanos en el desposorio, por la igualdad del sí de amor 
de ambos. Pero también queda claro que la hermandad es un paso inferior y 
previo a la unión esponsal plena, porque aún falta aquel la acción pedida por 
la Esposa (para que «que enjugases y apagases en mí los apetitos y pasiones») 
por la cual pueda llegarse al estado definitivo del matrimonio, que es la meta 
final. Nos parece, por tanto, que la hermandad viene dada por la iniciativa ele 
Dios de encarnarse e igualarse al hombre en su humanidad, se manifiesta en 
el desposorio con la respuesta afirmativa del alma y conduce a la plenitud del 
matrimonio. El matrimonio espiritual parece implicar algo más, que supera la 
semejanza fraterna: hay una transformación de uno en otro, una experiencia 
más radical y profunda147. 

En el fondo del pensamiento sanjuanista descubrimos este sustrato: con la 
Encarnación Jesucristo se ha igualado a la humanidad, haciéndose hermano con 
las almas, pero introduciendo en ellas una dinámica de esponsalidad que sólo al­
canza su meta en la unión plena con Dios. Con la Encarnación, Dios se ha despo­
sado con la humanidad. Pero para poder culminar la dinámica esponsal conten ida 
en los misterios de la Creación y de la Redención, es necesario alcanzar la unión 
total y esta reclama el concurso y la fidelidad del hombre que asume el proceso 
purificativo-catártico en el que Dios le va preparando, gracias a la igualdad que 
hay en ambos. Se prepara así la un ión plena con Dios del matrimonio espiritual, 
que alcanzará la plena realización de la vocación del hombre. 

Estrofa 23, «Debajo del manzano ... » 

En el matrimonio continuarán las comunicaciones d ivinas: «En este alto esta­
do del matrimonio espiritual, con gran facil idad y frecuencia descubre el Esposo al 
alma sus maravillosos secretos como su fiel consorte, porque el verdadero y entero 
amor no sabe tener nada encubierto al que ama. Comunícala principalmente du l­
ces misterios de su Encarnación y los modos y maneras de la redención humana, 
que es una de las más altas obras de Dios, y así es más sabrosa para el alma>> (CB 
23,1 ). El alma es iluminada aquí sobre las más altas obras divinas, como son los 
misterios de la Encarnación y la Redención, que exceden en mucho a las demás 

será esposa. Bernardo dice: «La voz del Esposo a ella es: ven a mi huerto, hermana mía, esposa. Es 
ciertamente hermana, como del mismo Padre; su esposa, como en un mismo espíritu» (cf. BERNAR­
DO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar ele los Cantares», o.c., Senn. 8, nº 9 p. 45). Después, 
en el Serm. 83, distingue un tratar de igual a igual y un trato de semejantes: este último corresponde 
a los hermanos, y el primero al de la esposa. 

147 Cf. EULOGIO DE S.). C., La transformación total del alma en Dios, según San Juan ele /a Cruz, 
Universidad Pontificia de Salamanca, EDE (Madrid 1963) p. 23-41; cf. L. LÓPEZ BARALT, «El Cántico 
Espiritual o el júbilo de la unión transformante», o.c., p. "145-189. Esta autora ilumina la transformación 
sanjuanista del alma comparándola con la tradición orienta l, y sobre todo la musulmana. 

212 



obras de la Creación (criaturas irracionales, racionales, etc.) tal y como explicaba 
detalladamente a lo largo de CB 4-7 (y más concretamente en CB 7,2-5, ponién­
dolas en relación con las diferentes «heridas de amor»). En CB 23 vuelve el santo 
a entrar en el tema de la Redención: 

Declara el Esposo al alma en esta canción la admirable manera y traza que tuvo 
en redimirla y desposarla consigo por aquellos mismos términos que la naturaleza 
humana fue estragada y perdida, diciendo que, así como por medio del árbol vedado 
en el fue perdida y estragada en la naturaleza humana por Adán, así en el árbol ele 
la cruz fue redimida y reparada, dándole allí la mano de su favor y misericordia por 
medio de su muerte y pasión, alzando las treguas que del pecado original había entre 
el hombre y Dios (CB 23,2). 

Vemos aquí cómo un fruto del matrimon io espiritual es asumir los miste­
rios de la Historia Salutis participando de la sabiduría divina. late de fondo una 
interpretación clásica del misterio de la redención148

• Aunque dijo Juan en la 
anotación anterior que hablaría de la Encarnación, lo que Juan está comentando 
aquí propiamente es la redención del pecado de Adán y Eva en el nuevo árbol 
de la cruz, por tanto, la Pascua cristiana. Juan de la Cruz identifica la Encarnación 
con la Redención y la Pascua. Por tanto, está contemplando en un solo y único 
bloque todos los misterios centrales de la fe149• las alusiones indirectas y poco 
sign ificativas que Juan hace en distintas obras suyas y que muestran la dimensión 
pascual de su experiencia espirituaP50, que no parecían tener un papel funda­
mental en el desarrollo mismo de su proceso espiritual reaparecen aquí en un 
momento culminante. 

Juan lo resume así: «debajo del favor del árbol de la Cruz, que aquí es enten­
dido por el manzano, donde el Hijo de Dios redimió y, por consiguiente, desposó 
consigo la naturaleza humana, y consiguientemente a cada alma, dándola él gracia 
y prendas para ello en la CruZ>>. Hay por tanto un desposorio de la cruz, donde el 
Esposo desposó la naturaleza humana y cada alma. Se está incluyendo aquí la doble 
dimensión, la que predominaba en los Romances era la primera (desposorio de 

148 Podemos comparar el texto anteriormente citado con otro de San Bernardo, donde la vida espiri­
tual consiste en que el alma <<Se aplique con todas veras a reparar los estragos causados por el pecado en su 
naturaleza, estableciendo en sí, con el don de Dios, un tenor de vida tal que no desdiga de su noble alcurnia 
y se acerque confiadamente a los abrazos del Verbo)): d. BERNARDO DE CU\RAVAL, «Sermones sobre el 
Cantar de los Cantare5.)), o.c., Serm. 81, n!I'J p. 539. También en Oñgenes encontramos doctrina tradicional 
sobre la redención, donde la encarnación de Cristo libera al hombre pecador, pagando el rescate con su 
sangre: cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c., p. 258-259. 

14
'1 Constatamos aquí una vez más algo que también se adivina en los Romances. Por eso los 

Romances terminan con la Encarnación del Verbo, porque all í está incluido todo. 

'"' Encontramos en las obras sanjuanistas otras tres referencias que apuntan a esta dimensión 
pascual de la fe cristiana, de diversos modos y en sus diferentes perspectivas, objetiva-eclesial y sub­
jetiva-personal: cf. R 259-266: «Iré a buscar a mi esposa,/ y sobre mí tomaría/ sus fatigas y trabajos, 
1 en que tanto padecfa; 1 y porque ella vida tenga,/ yo por ella moriría,/ y sacándola del lago 1 a ti te 
la volverla>); cf. Encima de las corrientes 25-28: «en mí por ti me moría) y por ti resucitaba, 1 que la 
memoria de ti 1 daba vida y la quitaba»; d. U 2, 32-36: comentando la estrofa «Matando, muerte en 
vida las has trocado)>. 

213 



Cristo con la humanidad-Iglesia), mientras la segunda (desposorio de Cristo con el 
alma) predomina en el Cántico. En la primera redacción del CA Juan parecía identi­
ficar ambos desposorios151

, pero aquí hace una clara distinción: 

Este desposorio que se hizo en la Cruz no es del que ahora vamos hablando. 

Porque aquél es desposorio que se hizo de una vez, dando Dios al alma la primera 
gracia, lo cual se hace en el bautismo con cada alma. Mas este es por vía de perfec­
ción, que no se hace sino muy poco a poco por sus términos, que, aunque es todo 
uno, la diferencia es que el uno se hace al paso del alma, y así va poco a poco; y el 
otro, al paso de Dios y así hácese de una vez (CB 23,5). 

Hay por tanto un desposorio, el de la cruz, que está realizado al modo de 
Dios y está ya cumplido, y este es el que da al hombre, («y consigu ientemente a 
cada alma, dándola él gracia y prendas para ello») la capacidad para responder 
y asumir la vocación esponsal, aunque el hombre lo ha de hacer a su paso152, 

«muy poco a poco por sus términos». Quedan, por tanto, bien clarificados, como 
ya intuíamos en el diferente uso que hacía del término en textos anteriores Juan 
de la Cruz, la referencia a dos desposorios distintos: el de la cruz, desposorio de 
Dios con la humanidad, que incluye tanto la Encarnación como la Redención153, 

unificados en su concepción, y el de la unión del alma con Dios como proceso 
espiritual y místico, al cual ded ica Juan de la Cruz sus grandes obras154

• 

Ni en esta estrofa ni en la anterior hemos encontrado en los comentarios la 
riqueza descriptiva cercana a lo experiencia! que encontrábamos en las estrofas 
del encuentro-desposorio (CB 14-15). Así ocurría ya en CA, pero aquí se ha pro­
fundizado aún más en sentido teológico y redentor cristiano. No aparece la huella 
de la experiencia sino el recuerdo y la reflexión objetivada sobre ella en sentido 
más teológico. 

151 No es irrelevante el hecho de que Juan de la Cruz identifique ambos desposorios en CA. Po­
demos interpretarlo como un cierto optimismo de perfección, en el cual Juan de la Cruz contempla la 
respuesta humana al amor de Dios en perfecta continuidad de la iniciativa del amor divino, unificando 
las dos vertientes del misterio esponsal que se inició en la cruz pero culmina en cada alma personal. 
Con el paso del tiempo verá que esta respuesta fiel del alma no es frecuente, y por ello modifica su 
perspectiva y remarca la distancia entre los dos desposorios. 

152 En la vida espiritual hay dos estilos de caminar, uno viene determinado por seguir el «paso de 
Dios», el otro viene determinado por seguir «el paso del hombre»: cf. A. NAVARRO, Al paso de Dios, 
al paso del hombre ... o.c., p. 660. El problema más importante con que Dios se encuentra es el del 
infantilismo espiritual (cf. B. JIMÉNEZ DUQUE, «La pedagogía de San Juan de la Cruz» en RevEspir 1 
(1942) p. 318), pero Dios espera con paciencia y condescendencia el progreso de las criaturas, como 
una madre complaciente (cf. N 2,3,3). 

m También el poema del Pastorcico está apuntando el mismo tema del desposorio de la Cruz y de la Re­
dención del Cántico, a partir de la entrega de amor plena y definitiva del Pastor, hasta morir por amor; el «morir 
de amom del Pastorcico por su Amada nos está ofreciendo la clave sanjuanista del amor, que es donación total 
plena y definitiva, hasta la muerte. Recordemos que el «morir de amo m ya aparecía en CB 7. 

154 La alusión al bautismo en relación con el primer desposorio hecho de una vez por Dios con la 
humanidad, «dando Dios al alma la primera gracia, lo cual se hace en el bautismo con cada alma» (CB 
23,6), la contemplamos, unida al primer desposorio realizado en Cristo y asumido sacramentalmente 
por cada cristiano en el seno de la Iglesia. Juan de la Cruz conoce la teología de la época sobre el 
sacramento del bautismo aunque en su recorrido pedagógico espiritual apenas hable de ello. 

214 



2. ESTROFAS DESCRIPTIVAS DE LA EXPERIENCIA 
FUNDANTE (CB 24-33) 

Felicidad, seguridad, amor perfecto y riqueza de dones y virtudes 

Ya dijimos que la estrofa 24 («Nuestro lecho florido ... ») tiene una gran im­
portancia, porque en el original (CA 15) estaba a continuación de las estrofas fu n­
damentales CA 13-14 («Mi amado, las montañas ... »), coincid iendo con ellas en 
una estructura con verbo elíptico y completando imágenes fundamentales de la 
experiencia primordial. Las estrofas 24-33 del CB formaban parte del desposorio 
en el CA (CA 15-24), pero son trasladadas al matrimonio, porque se ajustan mejor 
al estado definitivo de la unión plena y consumada, cuando ya no se dan pertur­
baciones para el alma. Van desde la estrofa 24 («Nuestro lecho florido ... ») hasta 
la 33 («No quieras despreciarme ... »). Prosigue el alma cantando las gracias de su 
Esposo dentro del matrimonio resumiendo en CB 24,2, los frutos de la unión: 

- Deleite de la unión con el Amado: felicidad y seguridad. 

- Riqueza de dones y virtudes (en fortaleza) de la un ión. 

- Perfección de amor. 

- Paz espiritual cumplida, enriquecida con dones y virtudes155• 

Es significativa la mención al lecho florido, que es el lugar propio de la unión, y 
aquí aparece caracterizado por la comunicación plena y deleitosa: <<Se le comunica 
el pecho y el amor del Amado, lo cual es comunicársele la sabiduría, y secretos, y 
gracias, y virtudes, y dones de Dios, con los cuales está ella tan hermoseada y rica 
y llena de deleites, que le parece estar en un lecho de variedad de suaves flores 
divinas, que con su toque la deleitan y con su olor la recrean» (CB 24,3). Hablando 
de las virtudes del alma que ella ya tiene en perfección en el matrimonio espiritual 
y le dan gran deleite, va a explicarlas así: 

Porque acaecerá que vea el alma en sí las flores de las montañas que arriba di­
jimos, que son la abundancia, grandeza y hermosura de Dios; y en estas entretejidos 
los lirios de los valles nemorosos, que son descanso, refrigerio y amparo; y luego allí 
entrepuestas las rosas olorosas de las ínsulas extrañas, que decimos ser las extrañas 
noticias de Dios; y también embestirla el olor de las azucenas de los ríos sonorosos, 
que decíamos era la grandeza de Dios, que hinche toda el alma; y entretenido allí y 
enlazado el delicado olor ele jazmín del si lbo de los aires amorosos, de que también 
dijimos gozaba el alma en este estado; y ni más ni menos, todas las otras virtudes y 
dones que decíamos del conocimiento sosegado, y callada música, y soledad sonora, 
y la sabrosa y amorosa cena (CB 24,6). 

m De manera semejante, encontramos en Gerson que, «en la unión amorosa con Dios, de la 
que trata la teología mística, el alma encuentra paz, satisracción y estabilidad>>: cf. ). GERSON, Teo/ogia 
Mistica ... o.c., p. 199. 

215 



Se trata de volver a entrar en los misterios de la intimidad divina156• Está usando 
un lenguaje metafórico y simbólico que nos evoca imágenes de la experiencia pri­
mordial. En las estrofas anteriores que definían y declaraban el día del desposorio, 
llegábamos en CB 14-1 5,6ss. a la explicación de la experiencia mística a través de 
imágenes naturales y <<Sensaciones espirituales». Aquí nos encontramos, ya en el ma­
trimonio, cómo estas mismas imágenes que le hacían ver a Dios impreso en la verdad 
de las cosas creadas (o con palabras de Juan, <<Serie todas las cosas Dios»), vuelven a 
aparecer. Pero ahora resulta que el alma ve todas las virtudes y atributos de Dios, que 
antes descubría en el fondo de la naturaleza y de todo lo creado, y que le hacían ver 
que todo era presencia de Dios, todo ello lo encuentra ahora dentro de sí misma, 
como virtudes que ella posee en perfección. Todo lo que antes parecía estar afuera y 
era presencia de Dios ahora está dentro de ella y continúa siendo presencia de Dios 
en ella. Se ha iniciado, por tanto, la anunciada transformación del alma que aquí 
se expresa por la asunción de las propiedades divinas asimiladas interiormente. Este 
comentario que expresa la transformación del alma, y los que siguen, estaban aliado 
del desposorio en CA pero ahora se ajustan más pedagógicamente al contenido del 
matrimonio espiritual, en el que se insertan. Prosigue la declaración con la estrofa CB 
25 de las jóvenes que discurren al camino157

• Continúa como en el CA, justo detrás 
de la estrofa del lecho florido. Lo que hasta aquí ha discurrido en un ambiente pu­
ramente personal de relación con Dios descubre aquí su dimensión comunitaria (d. 
CB 25,2}. En esta estrofa encontramos las huellas de aquella «experiencia comunitaria 
carmelitana» en la cual vivió Juan su experiencia mística csponsaPs8. 

156 Para Cregorio de Nisa es una iluminación que conduce a los secretos interiores, del pensa­
miento divino, <<digna de escrutar las profundidades de Dios, y en el santuario del paraíso, corno dice 
el gran Pablo, vio lo que no alcanza al ojo, y oyó palabras que no es posible expresam: CRECORIO 
DE N ISA, Comentario al Cantar, o.c., hom. 1 p. 29. Significativamente, Juan de la Cruz va a usar esta 
misma cita paulina de 2 Co 12,1-4 para explicar el mismo tema en diversos lugares: d. CB 13,6; CB 
14,15.18; CB 19,15. 

157 Si comparamos el uso que Juan de la Cruz hace de esta imagen de las doncellas, que ya 
aparecía en Ct 1,3, con el tipo de reflexión que aparece en otros autores que han comentado el 
Cantar, nos encontramos una diferencia sustancial: tanto Orfgenes (Homilfas sobre el Cantar de los 
Cantares, o. c. p. 60-62) como San Bernardo (cr. BERNARDO DE CLARA VAL, <<Sermones sobre el 
Cantar de los Cantares» o. c., Serm. 19, p. 114-119), siguen una misma línea de referirse a almas 
poco adelantadas en la virtud o principiantes, que siguen al Csposo. Orígenes concreta que las 
doncellas no entran en la cámara real (hom. 1) y allí pueden quedar siempre (hom. 2). Vemos que 
el matiz que Juan ele la Cruz les ha asignado es más elevado, y está en relación con su propia expe­
riencia y su peculiar sintonía con las carmelitas, que le lleva a cambiar el sentido que se daba a esta 
imagen en las fuentes conocidas. 

158 El ambiente carmelitano era comunidad, con el estilo aprendido de Teresa («tanto de mortifica­
ción como de estilo de hermandad y recreación que tenemos juntas>>: d. F 13,5), y en el cual Juan había 
educado su espíritu radical y apasionado. Juan contemplaba, en el seno de su misma experiencia, otras 
personas que podían «caminar muy apriesa al camino de la perfección>>, a quienes también Dios «inOama 
en amom y con «abundancia ele caridad que en ellas infunde)). Juan de la Cruz escribe esto, no porque 
crea que puede ocurrir y quiera invitar a ello a otras personas, sino porque «did1as mercedes¡), el alma 
protagonista del poema, «por experimentarlas ella en este estado, hace aquí de ellas mención)) (CB 25,2). 
Juan no est:í aquí proponiendo estas experiencias para otras almas, sino que está alabando al Amado por 
ellas: «alabándole ella y agradeciéndole las dichas mercedes que hace a las demás almas)) (CB 24,7); <<alaba 
la Esposa al Amado de tres mercedes que de 61 reciben las almas devolns 1 ... ]. (CI3 25,2). 

216 



la transformación divina 

La estrofa 26 «En la interior boclega»159 entra propiamente en el tema de la 
transformación160 que ya había sido anunciado como contenido profundo de la ex­
periencia de la unión, alcanzando así el alma «olvido y enajenación de todas las cosas 
del mundo y mortificación de todos sus apetitos y gustos» (CB 26,2)161 • Por tanto, la 
transformación realiza cambios en el conocimiento y en la voluntad162• Tras pedir 
ayuda al Espíritu Santo para explicar esto continúa: «muchas almas llegan y entran en 
las primeras bodegas, cada una según la perfección de amor que tiene: mas a esta 
última y más interior pocas llegan en esta vida, porque en ella es ya hecha la unión 
perfecta con Dios, que llaman matrimonio espiritual, [. .. ) totalmente es indecible 
1 .. . ) porque el mismo Dios es el que se le comunica con admirable gloria de transfor­
mación de ella en él, estando ambos en uno» (CB 26,4)163. Se da allí comunicación 
indecible y están «los dos en uno». La transformación llega al alma y a sus poten­

transformando el funcionamiento de estas (d. CB 26,5): 

Entendimiento, bebe sabiduría y ciencia. 

- Voluntad, bebe amor suavísimo. 

Memoria, bebe recreación y deleite con recordación y sentimiento de 
gloria165

. 

La unión en la sustancia del alma es continua, pero las potencias no están 
recibiendo continuamente dichos bienes (d. CB 26,11 ). Y ante la grandeza de la 

'" E. Herp, comentando el Cantar dice que la cámara regia a la que ha sido llevada la esposa 
comunica o se identifica con la cámara de los vinos: E. HERP, Theologia Mystica, o.c., 1. 1, c. 39. En 
Juan de la Cruz la estrofa de la interior bodega sucede justamente a la del lecho florido, que es la 
cámara de la esposa. 

' 60 Usado 123 veces en el conjunto de sus obras (33 en CA y 41 en CB): cf. Concordancias p. 
11324-1826; se podrían añadir 132 usos del término <ctransformam (24 en CA y 37 en CB): cf. Concor­
dancias p. 1824-1828. 

'b' Santa Teresa dice de esta entrada: «No parece que el Rey quiere dejarle nada por dar, sino 
que beba conforme a su deseo y se embriague bien, bebiendo de todos esos vinos que hay en la 
despensa de Dios. Gócese de esos gozos; admírese de sus grandezas; no tema perder la vida de beber 
tanto, que sea sobre la flaqueza de su natural; muérase en ese paraíso de deleites. iBienaventurada tal 
muerte que así hace vivir!»: CAD 6,3. 

'"1 La experiencia de unión y transformación la encontramos también en S 2, 5,7ss. 
1" 1 También Santa Teresa explica que en la 7a morada el alma «queda hecho uno con Dios»: cf. 

M 7,2,4-6. 
La transformación interior alcanza no sólo la conciencia, también el inconsciente. Al final se 

llega a «un nuevo entender de Dios en Dios [ ... ) un nuevo amar de Dios en Dios[ ... ) haciendo cesar 
todo lo que es de hombre viejo, que es la habil idad del ser natural, y vistiéndose de nueva habilidad 
sobrenatural según todas sus potencias. De manera que su obrar, ya de humano se haya vuelto divino, 
que es lo que se alcanza de unión» (S 1 ,5,7). Estamos ante una unión amorosa con Dios que conduce 
a una inmersión participativa en la vida divina. 

1M Además de la magnificencia de la experiencia que Juan atribuye a esta etapa de unión ma­
trimonial, llama aquí la atención la visión original que tiene sobre la memoria que, aunque está en 
relación con la inteligencia, tiene su propio lugar y misión y bebe sustancialmente del Amado: «está 
ilustrada con la luz del entendimiento en recordación de los bienes que está poseyendo y gozando en 
la unión con su Amado» (CB 26,9). 

217 



sabiduría de Dios, recibida en íntima comunicación, toda la sabiduría del mundo 
se desvanece: «Aquella bebida de altísima sabiduría de Dios que allí bebió le hace 
olvidar todas las cosas del mundo, y le parece al alma que lo que antes sabía (y 
aun lo que sabe todo el mundo) en comparación de aquel saber, es pura igno­
rancia» (CB 26,13). Es una renovación total de la psicología humana que ya no 
«conoce el mal» y parece devolverla a la inocencia del Paraíso166: «Está el alma en 
este puesto en cierta manera como Adán en la inocencia[ ... ]» (CB 26,14). 

La experiencia de la unión con Dios ha conseguido recoger para el hombre 
los frutos de la Redención cristiana que Juan explicaba como desposorio de la 
cruz en CB 23. El hombre entra, por la unión esponsal del alma con Dios, a una 
regeneración total que nos ha sido regalada en Cristo y que se compara con la 
situación de Adán en la inocencia167, en la que no conoce el mal, ni sufre el alma 
las huellas de los malos hábitos en el conocer y el juzgar (cf. CB 26,14-17) y tiene 
por tanto apertura a la <<Verdadera sabiduría»168

• El hombre tiene así «sencillez y 
pureza de Dios)) y está embebido en amor de Dios (cf. CB 26,17). En esta estrofa, 
encuadrada ya en el matrimonio espiritual, se advierte la realización plena de las 
condiciones que definían la perfección de la un ión, perdiendo ya aquí, en esta 
bodega interior, todas las imperfecciones y apetitos que le quedaban, convertido 
todo en amor (cf. CB 26, 18-19). Y el alma queda «embriagada de amon>169 y Dios 
la regala tal modo que llega a hacerse esclavo de ella 1"0 • El alma se entrega por 
completo al Esposo, capacitada por Dios mismo en la misma unión (cf. CB 27,6). 
Dios se dio completamente al alma y ahora ella a Dios, y ya no le puede faltar. 
Estamos en una renovación total de la psicología de la persona que llega a los más 
recónditos repliegues de su persona lidad (cf. CB 27,7). Incluso los primeros mo­
vimientos, aquellos que hoy podríamos llamar «inconscientes», están incl inados a 
Dios. La nueva identidad del alma unida a Dios es sólo amor: 

166 El Paraíso, al cual puede acceder el hombre a través ele la unión con Dios supone la solución al 
profundo desorden creado en el hombre por el pecado original, que le hace vivir dividido interiormente 
por el impulso que buscan sus dos partes, sensitiva y espiritual, las cuales caminan por sendas inconci­
liables: d. PIERLUIGI DI S. CRISTINA, <di ritorno alla giustizia originalen en MW., Sanjuanfslica. Studia a 
professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmelitarum Discalceatorum (Roma 1943) p. 227-255. 

167 «Como los cuerpos limpios y transparentes se vuelven brillantes cuando reciben un rayo 
de sol, y despiden de ellos mismos como una nueva luz, del mismo modo las almas portadoras del 
Espíritu Santo se vuelven plenamente espirituales y transmiten la gracia a los demás. De aquí (de esta 
presencia del Espíritu Santo en nosotros) procede la presciencia del futuro, la inteligencia de los mis­
terios, la comprensión de las cosas ocultas, la distribución de los carismas, la participación en la vida 
sobrenatural, el consorcio con los ángeles; ele aquí proviene el gozo sin fin, la permanencia en Dios, 
el ser semejantes a él y, finalmente, o más grande que se puede decir: llegar a ser como Diosn: SAN 
BASILIO MAGNO, Tratado del Espfritu Santo 9, citado en TexPat p. 40. 

168 Una sabiduría que conduce a un diálogo de intimidad esponsal al alma: d. HUGO DE SAN VIC­
TOR, Diálogo de las arras del alma, Biblioteca dásica dominicana, tomo XVI, Edit. Fieles (Salamanca 1925). 

169 Ya dijimos anteriormente que en las estrofas CB 27, 28, y 30 aparece, de manera inexacta, el 
término desposorio en su sentido general de referencia al matrimonio, pero estas estrofas correspon­
den al matrimonio. Parece que el mismo autor participa en su imprecisión del estado de embriaguez 
divina que va explicando. 

ml El amor de Dios por el alma le lleva a recompensar con infinita generosidad todas las penali­
dades sufridas en el camino espiritual (e(. UB 2,23). 

218 



No sabe otra cosa sino amar y andar siempre en deleites de amor con el Esposo 
1 ... ] esta alma, que ya está perfecta, todo es amor, si así se puede decir, y todas sus 
acciones son amor, y todas sus potencias y caudal de su alma emplea en amar, 1 ... ) 
todo lo emplea en amor puro de Dios 1 ... 1 así también de todas las cosas que pasan 
por el alma, con grande facilidad saca ella la dulzura de amor que hay (CB 27,8). 

lEn qué consiste exactamente la transformación en el Amado? Crisógono 
de Jesús la define así: «El alma pierde su propia forma, que es suplantada por la 
forma del Amado, por eso se llama transformación»171• Pero no se trata de una 
transformación sustancial: el alma no pasa a ser Dios esencialmente172, sino que 
llega a ser informada por Dios. O sea, que todas las potencias del alma, memoria, 
entendimiento y voluntad, con sus movimientos y operaciones pasan a ser mo­
vidas por el principio divino y no por su modo natural173• El alma queda movida 
por Dios, pero sin aniquilación, sin alterar su misma sustancia, recibe una nueva 
forma accidental, de tipo espiritual, que sustituye a la natural174• Los efectos ele 
la transformación abarcan el hombre completo, alma y cuerpo175, el organismo 
físico, los sentidos corporales, internos y externos. 

Purificada su psicología de resabios y huellas del pecado toda su voluntad vive 
y actúa en amor176• Ya sólo puede conocer, gustar y regalar amor (d. CB 28). Si en el 
día del desposorio nos encontrábamos un alma que descubría la presencia de Dios 
en todo, ahora, tras el matrimonio, vive ya todas las cosas en gozo y deleite de amor 
y unión con Dios. Todo es amor, que llega a asumir los sufrimientos por identificación 
con el Amado (d. CB 28, 8-1 0). Un amor fruto de la contemplación, recibido de 
Dios171

, muy concreto y humano, pero contrario a todo activismo (d. CB 29,3) n . 

171 CRISÓCONO DE JESÚS, Compendio de Ascética y mísrica, EDE (Madrid 1949) p. 275. 
1

" 1 Cf. EULOCIO DE S.j.C., La rransformadón rora/ del alma en Dios, según San Juan de la Cruz, Uni­
versidad Pontificia de Salamanca, EDE (Madrid 1963) p. 157. No se transforma en Dios, sino que se refiere 
a un cambio en su ser muy profundo, en la sustancia del alma, que queda divinizada. En el hombre hay dos 
sustancias distintas, la corporal y la espiritual: d. RICARD DE SAN VICTOR, Sobre la Trinilal, Classics del Cris­
tianisme 22, Edicions Proa (Barcelona 1991) p. 140. Esta última se ve transformada por la sustancia divina, y 
queda divinizada. El sentido que Juan de la Cruz da a la transformación divina se asemeja al mismo sentido 
que le dan Guillem1o de Sant-Thierry y j. que explican el modo de la unión del alma con Dios, del 
amante con el amado, como transfonnación del alma en la divinidad, pero descartando la posibilidad de una 
unión ontológica, como el mismo Juan de la Cruz se encarga de negar: d. J. CERSON, Teologia Misrica ... o.c., 
p. 15-16; Tractatus Primus, Considerazione XLI p. 191 -"199. 

1• 1 <<Porque el alma en todo, como ya verdadera hija de Dios, es movida del espíritu de Dios»: 
LIB 2, 34. Se trata de actos movidos por el Espíritu Santo: cf. LIB 1,4 

174 Cf. EULOCIO DE S.J.C., La transformación LOta/ del alma en Dios ... o.c., p. 160-161. 

m Cf. lb. p. 208.220. Se trata de una actualización madura en la persona de la acción de la 
gracia santificante: cf. lb. p. 165-171; cf. S 2 5, 4. 

n Cf. S 1,2,8. 

m También Santo Tomás define la contemplación mfstica como <<una mirada sencilla sobre la verdad 
[ ... )que termina en el amor»: cf ST 11-11, q. 180,3, ·¡m. Jm. Se puede comparar con N 2, ·¡a, S. 

176 Evidentemente estamos ante una experiencia de amor, profundamente humana, fuera de 
la cual no es comprensible la doctrina. Así lo afirma también San Bernardo refiriéndose al CanLar: 
«Porque el santo amor, que constituye todo el asunto de este libro, no debe pesarse por las palabras 
y por la lengua, sino por las obras y la verdad. El amor habla aquí por doquier. Y si alguno quiere 

2.19 



Y la fiesta continúa en la canción 30 con flores y guirnaldas, que representan 
los dones y virtudes de ambos {d. CB 30,2). Continúa la recreación y comunicación 
íntimas y el alma se adorna de virtudes que el Amado y ella ponen juntos en la 
voluntad de ella. Pero no hay ingenuidad en esta unión. También se habla de obras 
«hechas en sequedad y dificultad de espíritu [ ... ) muy preciadas por Dios» (CB 
30,5) . Después aclara que las virtudes no se podrían alcanzar sin ayuda de Dios ni 
obrar sin concurso divino: «es el obrar Dios y el alma conjuntamente» (CB 30,6). La 
in iciativa divina estuvo en el origen de todo el proceso, moviendo el ES a buscar a 
Dios (cf. CB 31 ,4), comunicándole virtudes, fe y amor fuerte de los que el Creador 
llega a enamorarse (d. CB 31 ,8). Por amor uno llega a conquistar a Dios y «ligarlo»: 
inmenso poder el del amor cuando es verdadero {d. CB 32,1 ). 

Amar con amor divino y conocer en Dios 

El amor auténtico es amor de Dios179
• Al amar Dios al alma la capacita para 

amar con su mismo amor divino: «Poner Dios en el alma su gracia es hacerla digna 
y capaz de su amor» (CB 32,5) 160• Y dice en CB 32,6: 

Dios no ama cosa fuera de sí, ninguna cosa ama más baja mente que a sí, porque todo 
lo ama por sí, no ama las cosas por lo que ellas son en sí. Amar Dios al alma es meterla en 
cierta manera en sí mismo, igualándola consigo. Ama al alma en sí consigo con el mismo 
amor que él se ama. Y por eso en cada obra ldel alma), por cuanto la hace en Dios, merece 
el alma el amor de Dios; en cada obra merece al mismo Dios (CB 32,6). 

Si ya antes se había dicho que el amor asimila igualando al amante con el ama­
do, ahora vemos en CB 32,6 lo mismo en otra perspectiva: «amar Dios al alma es 
meterla en cierta manera en sí mismo, igualándola consigo». Amar no es solamente 
hacerse Él como ella es, sino Lambién, hacerla a ella como es Él. En la primera pers­
pectiva estaría la Encarnación, y en la segunda, la divinización. Si profundizamos 
esta idea entendemos el conjunto de las cosas que dice el santo aquí y en otros lu­
gares. Dios ama las cosas en sí mismo, en su ser de amor intrínseco, y no por lo que 
las cosas son por sí mismas. Por tanto, si las criaturas «se alejan» de su ser en Dios, 

adquirir alguna inteligencia de él, ha de amar 1 ... ) el lenguaje del amor, resulta extraño y bárbaro 
al que no ama» d. BERNARDO D[ CLARAVAL, ((Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., 
Serm. 79, nº 1, p. 527. 

179 Juan ele la Cruz va a centrarse en describir los elementos esenciales ele la experiencia cristiana, 
como una vivencia personalizada del amor ele Dios. Juan ele la Cruz no habl,l de caridad (en sentido de 
limosna, etc.), sólo de amor, y en esto es un autor muy moderno, ya que se está refiriendo al amor, al 
único amor, que viene de Dios: d. A. ÁLVAREZ SUÁREZ, <<Caridad teologal» en OicSJC p. 277-286. Ade­
más de las huellas de la experiencia psicológica del amor agustiniano, se evidencia la tradición patrística 
de un amor puesto en el interior del hombre, como don y semilla divinos: «dándonos cuenta de vuestro 
deseo por llegar a esta perfección, con la ayuda de Dios y de vuestras oraciones, nos esforzaremos, en la 
medida que nos lo permita la lu7 del Espíritu Santo, por avivar la chispa del amor divino escondido en 
vuestro interior»: SAN BASILIO MAGNO, Regla Monástica Mayor, 2, 1, en TexPat p. 241. 

1110 «Nosotros no podemos efectivamente amarte a no ser que eso mismo venga de ti 1 ... ). Tú 
has sido el primero en amarnos y eres el primero en amar a los que te aman. Pero nosotros te amamos 
por el amor ardiente que has puesto en nosotros 1 ... 1 y tu amor es el Espfritu Santo»: GUILLERMO DE 
SAINT-THIERRY, Traité de la contcmplation de Dieu, SC 61 bis, Cerf (París 1968) p. 90-97. 

220 



Dios ya no las «reconoce», por estar <<fuera» de su amor. Pero el amor de Dios es la 
iniciativa que está en el origen de todo lo creado. El amor divino al alma la «mete 
en cierta manera en sí mismo, igualándolo consigo». Al responder el alma y llegar 
al matrimonio espiritual, ha alcanzado la realización de su vocación al encontrar su 
lugar justo allá donde Dios la pensó desde el origen: metida en Él y llena de su amor. 
Por tanto, el alma unida a Dios, merece a Dios, y sus obras son dignas de Dios, por­
que están llenas del amor de Dios que la sumerge. 

Encontramos aquí una nueva idea subyacente, que complementa lo que 
hasta ahora parecía predominar. Como fruto de la unión y de la transformación 
divina, ya no sólo se puede decir que Dios está en el alma, sino también que el 
alma está en Dios. La presencia del Dios uno y trino en el centro del alma viene 
aquí complementada por la presencia del alma en Dios. Esta misma perspectiva 
dialéctica la encontramos en las obras de santa Teresa de Jesús como un elemento 
esencial de la vida del alma en las ultimas Moradas181 (Rel18: «No trabajes tú de 
tenerme a mí encerrado en ti, sino de encerrarte tú en mí»; d. V 40,5). 

Si Dios ama las cosas y su mirada es amor, las iguala consigo y las ve en sí 
mismo, por tanto «no ama cosa fuera de sí, así ninguna cosa ama más bajamente 
que a sí, porque todo lo ama por sí». Si la mirada de amor de Dios se ha extendido 
a todo lo creado, ha puesto todas las cosas en sí mismo, las ha igualado consigo 
en su diseño original. Ello motiva la hermosura que tiene todo lo creado como 
huella de la hermosura divina. Pero también así podemos comprender que, en el 
momento del desposorio (CB 14-15), la primera explicación que el santo va trans­
mitiendo se expresara como experiencia subjetiva de percibir que «todas las cosas 
al alma le son Dios». Purificado el conocimiento progresivamente de las huellas 
del pecado en la psicología personal, la persona, con la mirada de amor de Dios, 
puede ver todas las cosas igualadas con Dios, en el corazón de Dios mismo, allí 
donde Dios las creó originalmente y donde muestran sin velo la bondad y belleza 
del diseño original (d. Gn 1,31 ). El amor es fin por sí mismo («el amor tiene la 
razón del fin»: CB 32,6), ya que significa la esencia de la vida divina182

• Y la unión 
de amor del alma con Dios realiza este gran milagro de volver a la intención origi­
nal divina al hombre y su conocimiento de todas las cosas. Porque el amor «hace 
iguales» y trae la transformación que permite al hombre conocer las cosas en Dios 
y a Dios en las cosas. Juan va a declarar a continuación el verso «los míos adorar 
lo que en ti vían» mostrando la transformación que se realiza en el conocimiento 
de todas las cosas en el alma unida a Dios: 

Adoraban, pues, alumbrados y levantados con su gracia y favor, lo que en él ya 
vefan, lo cual antes por su ceguera y bajeza no veían. lQué era, pues, lo que ya veían? 

181 Dice Mas Arrondo: «la relación Cristo-alma es una relación personal, con una estructura esen­
cial yo-tú que, gracias al dinamismo histórico que la recorre, atraviesa por cuatro momentos clave. Los 
dos últimos -Cristo en Teresa y Teresa en Cristo- son indi.sociables y fundan un principio hermenéutico 
esencial de la obra teresiana»: A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre ... o.c., p. 
247-248. Hemos encontrado el mismo contenido en el pensamiento sanjuanista del Cántico. 

18l Esta misma idea está en el centro del Sermón 83 de San Bernardo: d. BERNARDO DE CLA­
RAV;\L, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares>>, o.c., p. 553-557. 

221 



Veían grandeza de virtudes, abundancia de suavidad, bondad inmensa, amor y mise­
ricordia en Dios, beneficios innumerables que de él había recibido, ahora estando tan 
allegada a Dios, ahora cuando no lo estaba. Todo esto merecían adorar ya con mere­
cimiento los ojos del alma, porque estaban ya graciosos y agradables al Esposo; lo cual 
antes no sólo no merecían adorar ni ver, pero ni aun considerar de Dios algo de ello; 
porque es grande la rudeza y ceguera del alma que está sin su gracia (CB 32,8). 

Juan hace referencia aquí a lo que el alma ha consegu ido finalmente ver de 
la grandeza divina y lo define como: 

grandeza de virtudes; 

- abundancia de suavidad; 

bondad inmensa; 

amor y misericordia de D ios; 

beneficios innumerables recibidos a lo largo de todo el camino espiritual. 

Todo ello se sitúa dentro del matrimonio espiritual (a partir de CB 22, pero 
que en CA 23J se situaba en el desposorio). Vemos la continuidad fundamental 
de todo lo que el autor nos explica aquí con aquellos elementos que aparecían en 
la experiencia primordial y que aquí retorna. La vida de la gracia y el camino hacia 
la unión con Dios permite al hombre al conocimiento real de sí mismo, de Dios 
y de las cosas, tal y corno todo es, en realidad, en el seno de Dios mismo; por el 
contrario, el pecado confundía y desorientaba, cegando con bellezas y atractivos 
pasajeros que impedían descubrir la realidad, la cual sólo se desvela en la expe­
riencia mística de la un ión. 

De diversos modos y con nuevos matices se explicita los dones que la unión 
trae al alma: limpiarla, porque ella por sí estaba «sucia>>, agraciarla, porque era 
desgraciada, enriquecerla porque era pobre, alumbrarla porque estaba en la oscu­
ridad (d. CB 33,1)183. Se trata de mostrar unos bienes recibidos que el alma hace 
valer ante el Amado para pedirle más mercedes (cf. CB 33,3). No es huir de penas 
o trabajos, ni querer ser valorada por ella misma 164 sino por lo que ha recibido 
de Dios185. La manera de obrar divina no se corresponde con criterios humanos 
y añade más a quien más tiene186• Y curiosamente, ahora sí que ama D ios al 
alma por ella misma, porque está enamorado de su hermosura187 y de los bienes 

183 Este tema, en su vertiente negativa, lo desarrolla Juan de la Cruz en el libro de la Subida 
(d. S 1, 9) y el contenido lo enmarcamos bien en la doctrina bernardiana, con la que tiene muchos 
elementos afines: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., 
Serm. 82-83, p. 547-557. 

16' «No dice esto por querer la tal alma ser tenida en algo, porque antes los desprecios y vitupe­
rios son de grande estima y gozo para el alma que de veras ama a Dios» (CB 33,4). 

165 Sabe que por ella misma no tiene nada pero que en Dios ha recibido todos los dones. No recono­
cerlo sería falsa humildad y engaño; humildad es <<andar en verdad»: d. Santa Teresa, M 6,1 0,7. 

186 «Dios da gracia por gracia, porque, cuando Dios ve al alma graciosa en sus ojos, mucho se 
mueve a hacerla más gracia, por cuanto en ella mora bien agradado» (CB 33,7). 

167 Evoca al Nisano cuando dice: «Habiendo sido el alma purificada por el Verbo, se abre a la 
luz del sol y con ella resplandece, por lo cual le dice el Verbo: Te has hecho hermosa por acercarte a 

222 



que Él ha puesto en ella (d. CB 33,7). El matrimonio espiritual ha traído una paz 
completa al alma, pero no se trata de algo invariable o inmutable, sino que es una 
realidad dinámica de plenitud que tiende al progreso, al ejercicio de gracias y 
virtudes, a la consumación. Pasamos al último grupo de estrofas correspondientes 
al matrimonio espiritual. Atendiendo a su interés especial vamos a separarlas en 
un apartado nuevo. 

3. ESTROFAS DE BEAS-GRANADA (CB 34-40) 

Recordemos que aquí se puede establecer dos sub-grupos: las dos primeras 
estrofas, 34-35 estaban unidas a otra que en la segunda redacción ha sido se­
parada de ellas («Escóndete Carilla ... », que pasa de CA 32 a CB 19 entrando a 
caracterizar el desposorio) en un grupo de debió tener su origen, como dijimos 
anteriormente, en el contexto de Beas, según testigos fidedignos que posibili taron 
una reconstrucción genética de los textos. El resto de las estrofas (CB 36-40) de­
bieron corresponder también a otra época semejante, más inspirada y fecunda, ya 
que los comentarios posteriores son más largos y conectan mejor con la intensidad 
lírica y emotiva de los poemas de la prisión. Así como en las estrofas 13-15 y sus 
comentarios encontramos las huellas fundamentales de la experiencia primordial, 
podemos afirmar que aquí, sobre todo en CB 36-39, encontramos los elementos 
más maduros de reflexión teológica y mística de Juan de la Cruz para dar conteni­
do a la experiencia de la unión con Dios en su etapa finaP88• 

Transición: estrofas 34-35, «l a blanca palomica ... » y «En soledad vivía ... » 

las estrofas 34-35 son más frías y objetivas, refiriéndose a temas bíblico­
teológicos y espirituales más fácilmente identificables: la paloma del arca de Noé, 
la soledad de la oración, etc. Pero están bien colocadas, en continuación con la 
línea de todo el poema, profundizando los elementos del camino espiritual. Alaba 
Dios a quien se humilla y pone en aquel alma sus ojos, convirtiéndola en blanca 
paloma (d. CB 34,1 ). El alma ha realizado todos sus deseos y ahora tiene paz y 
descanso (d. CB 34,2) . La paloma vuelve al Arca de Noé una vez han pasado ya 
los trabajos (d. CB 34,4). Sabiendo estar sin otro apoyo, apego o afición a cosa 
(cf. CB 34,5) supo esperar al consorte que le ha traído la realización de todos 
los deseos y el gozo de todas las cosas (cf. CB 34,6). Y continuará con la canción 
siguiente explicando cómo fue esencial la experiencia de la soledad189 donde el 

mi luz; por la proximidad participas de esta hermosura»: GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar, 
o.c., hom. 4, p. 65. 

108 También podríamos añadir los comentarios a CB 22-23 y a CB 24-25. 
189 Los disdpulos de Juan de la Cruz testificaron la importancia que su doctrina asigna a la nece­

sidad de ((COnsiderar que el alma y Dios están solas en el mundo»: cf. Dicho de María de la Madre de 
Dios, BMC 14 p. 36. J. Baruzi ya decía que, «llevada hasta su fondo, el misticismo expone a un alma 
sola ante un Dios solo»: J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o.c., 
p. 643. Esta concepción esencialisla del santo nos pone el marco adecuado para comprender que la 
plenitud del camino espiritual quede simbolizado en una unión esponsal de los dos únicos actores del 

223 



alma mereció el encuentro con su Amado y donde ella enamoró al Esposo (d. CB 
35,1 ). Esta experiencia de soledad ante Dios ha purificado al hombre y le coloca 
en una situación justa de progreso espiritual. La desnudez total se completa con 
el abandono confiado en Dios. En último término, y ante la propia nulidad, el 
principal y definitivo protagonista del itinerario espiritual es Dios mismo, sin cuya 
intervención no podría el hombre llegar a acceder a la unión divina190

: «El mismo 
Dios [es) la guía y el medio para sí mismo» (CB 35,6). 

La soledad del alma es también soledad de Dios, convocado por la soledad de 
ella y unido solo a ella sola: actúa Dios sólo en ella, así como antes ella buscó sole­
dad en Él y para Él (d. CB 35,6). Es otra dimensión de aquel igualamiento propio del 
amor: como ella le buscó en soledad, Él ahora en soledad se entrega a ella, la guía 
y lo hace todo en ella: «el amor, como es unidad de dos solos, a solas se quieren 
comunicar con ellos» (CB 36,1 ). En CB ha aparecido el tema de la soledad ya desde 
CB 1-12, pero antes tenía un matiz penoso de ausencia, y ahora, desde la perspec­
tiva final de la meta realizada, asume un carácter distinto, de intimidad compartida : 
la «palomica» ha hallado ya al «socio deseado» y vuelve al «arca de salvación» con 
su consorte. La unión experimentada da sentido a los sinsabores e inquietudes del 
camino y hace descubrir los bienes escondidos en lo que «parecían» males. La so­
ledad, sentida como abandono pero vivida en fe y amor, se ha transfigurado y se 
revela como camino único y necesario para el encuentro personal con el único 
Esposo del alma y puerta de la unión con Él a solas191

• En esta soledad pudo Dios 
transformar las potencias del alma, porque guía «Su entendimiento a las inteligencias 
divinas, porque ya está solo y desnudo de otras contrarias y peregrinas inteligencias¡ 
y su voluntad mueve libremente al amor de Dios, porque ya está sola y libre de otras 
afecciones; y llena su memoria de divinas noticias, porque también está ya sola y va­
cía de otras imaginaciones y fantasías. Porque, luego que el alma desembaraza estas 
potencias y las vacía de todo lo inferior y de la propiedad de lo superior, dejándolas 
a solas sin ello, inmediatamente se las emplea Dios en lo invisible y divino, y es Dios 
el que la guía en esta soledad» (CB 35,5). 

La soledad, sin otras influencias ni distracciones, hace posible la transfor­
mación interior del alma y sus potencias a lo divino192• La unión esponsal genera 
una nueva humanidad vinculada a la vida divina recibida de Dios en la unión y 
movida por ella . 

cosmos que dibuja la espiritualidad sanjuanista: la persona y Dios. Insistir en la soledad remarca la li ­
bertad, la decisión personal y la concentración interior, pero en ningún caso fomenta un espiritualismo 
individualista, como ya hemos mostrado. 

190 Cf. N 2,13,11; 14,1. 

'
91 Las intuiciones sanjuanistas podrían verse iluminadas con estudios de psicología. Para poder es­

tablecer una relación sana y madura con un «tÚ)) es necesaria una identidad madura del «yo» autónomo 
que supere relaciones simbióticas o dependientes. La experiencia del amor humano reclama esta madurez 
psicológica: d. P. X. SEGURA «Hacia una antropología teológica esponsal», en Sofia 12 p. 106-107. 

192 Sobre «la soledad» en el camino espiritual sanjuanista: d.). L. MORALES, El Cántico Espiritual 
de San Juan de la Cruz: su relación con el Cantar de los Cantares y otras fuentes literarias, EDE (Madrid 
1971) p. 216-219. 

224 



Retorno a la exaltación mística: estrofa 36, «Gocémonos, Amado ... » 
Entramos ya aquí en el último ciclo de estrofas, cuyo contexto histórico po­

demos establecer con bastante certeza gracias a la Declaración ya citada de la 
carmelita de Seas Francisca de la Madre de Dios193. Nos sumergimos, de golpe, en 
la vibración espiritual que transmite la plen itud del encuentro conocido y deseado 
con urgencia: «el alma en esta cumbre de perfección y libertad de espíritu en Dios 
[ ... )ya no tiene otra cosa en qué entender ni otro ejercicio en qué se emplear sino 
en darse en deleites y gozos de íntimo amor con el Esposo» (CB 36,1 ). Aunque se 
apunta ya claramente, en texto nuevo de la segunda redacción, la orientación de 
escatología futura para estos bienes: «Sólo le queda una cosa que desear, que es 
gozarle perfectamente en la vida eterna» (CB 36,2). 

Hay que constatar, sin embargo, tanto en esta estrofa como las que siguen 
(cf. CB 36-40), la distancia que hay entre la interpretación literal de los versos y 
la interpretación que hace el comentario. La literal parece ajustarse más a una in­
vitación del alma enamorada dirigida oracionalmente hacia Dios para sumergirse 
en la profundidad de una experiencia que vivió en tiempos pasados, actualizarla 
y revivirla. Mientras que el comentario, siguiendo el proceso espiritual y partiendo 
del matrimonio espiritual ya conseguido, asume muchos de los elementos que 
aquí están solicitados como si ya los gozase. Lo literal y la interpretación no pare­
cen ajustarse del todo. Aunque es verdad que la nueva perspectiva escatológica 
de una plenitud total futura supone un cierto alejamiento frente al goce absoluto 
de los bienes, tan extraordinarios, que aquí se van a presentar. En este sentido el 
comentario de estas estrofas en CB parece aproximarse más al sentido literal que 
el comentario de la primera redacción del CA, que subrayaba una realización 
actual. Pero vamos a ceñ irnos al CB. 

En la primera estrofa, para ejercitarse el alma en las propiedades del amor 
perfecto, que ya vive con su Amado, le pedirá tres cosas (d. CB 36,3): recibir el 
gozo y sabor del amor («Gocémonos, Amado»), hacerse semejante al Amado («Vá­
monos a ver en tu hermosura»); escudri1iar y saber las cosas y secretos del mismo 
Amado («Entremos más adentro en la espesura»). Todos estos elementos ya han 
ido apareciendo en las estrofas anteriores, pero ahora retornan con nuevos mati­
ces. El alma unida a Dios sólo quiere amar y gozarse en ello (saborear sus gozos 
y du lzuras: cf. CB 36,4). Sorprende un cierto tinte hedon ista que aparece con in­
tensidad y profusión a lo largo, no sólo del poema, sino también del comentario, y 
que nos parecía reñido con la vida espiritual, más aún con la imagen que teníamos 
de Juan de la Cruz antes de empezar el análisis. El análisis de los textos nos va evi­
denciando lo contrario, aunque, ciertamente, se trata de un hedonismo atípico, 
en absoluto egoísta. Podemos decir que Juan de la Cruz encuentra el placer en 
una salida de sí (éxtasis), en el encuentro con el Amado deseado, en la unión con 
un TÚ. El placer exultante de la vida espiritual se alcanza en la relación con el tú, 
más concretamente, en la unión con el Lú del Amado divino. 

••1 Dicho de Francisca de la Madre de Dios, BMC 14 p. '170-171; cf. ALONSO M. D., Vida, 
virtudes y milagros ... o.c., p. 287-288. 

225 



Para comentar el verso «y vámonos a ver en tu hermosura» hace Juan en CB 
36,5 un bello e inspirado comentario, que parece sumergirnos poéticamente en 
el abismo de hermosura de Dios194, en el que el alma transformada goza y ve a 
Dios, a sí misma y a todas las cosas. Esta extraordinaria declaración que Juan hizo 
inspirado por aquella respuesta de Francisca de la Madre de D ios en Beas parece 
colocarnos de nuevo en aquella misma experiencia vivida de la un ión, que vol­
vería a ser «reconstruida» en un momento posterior: <<y así te veré yo a ti en tu 
hermosura, y tú a mí en tu hermosura, y yo me veré en ti en tu hermosura, y tú te 
verás en mí en tu hermosura; y así, parezca yo tú en tu hermosura, y parezcas tú 
yo en tu hermosura, y mi hermosura sea tu hermosura y tu hermosura mi hermo­
sura; y así, seré yo tú en tu hermosura, y serás tú yo en tu hermosura» (CB 36,5). 
Tenemos aquí de nuevo a una esposa «embriagada de amor». Vuelve a aparecer 
el concepto de igualación, en este caso, realizada y gozada en la hermosura de 
Dios. Pero está de fondo la misma experiencia de «estar uno dentro del otro»195 

experiencia genuina y primordial que da al santo los elementos esenciales de su 
experiencia mística, los cuales van apareciendo una y otra vez, con diferentes ma­
tices, para ir caracterizando los diferentes aspectos de la unión196• A continuación 
de este texto tan significativo señala Juan: 

Esta es la adopción de los hijos de Dios; que de veras dirán a Dios lo que el mis­
mo Hijo dijo por san Juan (17, 1 O) al Eterno Padre, diciendo: Todas mis cosas son tuyas 
y tus cosas son mías. Él por esencia, por ser Hijo natural; nosotros por participación, 
por ser hijos adoptivos. Y así lo dijo él, no sólo por sí, que es la cabeza, sino por todo 
su cuerpo místico, que es la Iglesia; la cual participará la misma hermosura del Esposo 
en el día de su triunfo, que será cuando vea a Dios cara a cara. Que por eso pide aquí 
el alma que se vayan a ver ella y el Esposo en su hermosura (CB 36,5). 

La frase «la cual participará la misma hermosura del Esposo en el día de su 
triunfo, que será cuando vea a Dios cara a cara» no aparecía en el CA y es un aña­
dido para remarcar la nueva línea de escatología futura propia del CB que vincula 
la Iglesia-Esposa al destino glorioso de su Esposo. Encontramos además aquí otros 
elementos de gran interés. Se une en este texto una doble visión : la participación 
en la vida d ivina, proven iente del cuarto evangelio y la visión paulina de la Iglesia 
como cuerpo místico de Cristo. También encontramos la un ión de los dos planos 

194 Algunos textos patrísticos nos traen semejanzas: «¿Qué hay más admirable que la belleza de 
Dios? e Puede pensarse algo más dulce y agradable que la magnificencia divina? e Puede existir un de­
seo más fuerte e impetuoso que el que Dios infunde en el alma limpia de todo pecado y que dice con 
sincero afecto: Desfallezco de amor (Ct 2,5)? El resplandor de la belleza divina es algo absolutamente 
inefable e inenarrable»: SAN BASILIO MAGNO, Regla Monástica Mayor, 2,1 en TexPat p. 240. 

19-' En los Romances se decía: «como Amado en el amante uno en otro residía» (R 21-22). 
196 La encontrábamos también claramente definida en CB 13,7: «es verdad decir que el Amado 

vive en el am¡¡nte, y el amante en el Amado; y ta l manera de semejanza hace el amor en la trans­
formación de los amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno. La 
razón es porque en la unión y transformación de amor el uno da posesión de sí al otro, y cada uno se 
deja y trueca por el otro¡ y así, cada uno vive en el otro, y el uno es el otro y entrambos son uno por 
transformación de amor». Lo que ya se anunciaba allí en el desposorio, se realiza aquí en plenitud en 
el matrimonio. 

226 



de la simbología esponsal: alma-Cristo e Iglesia-Cristo. Pero además se introduce 
otro elemento: la filiación divina197. 

Llegados a este punto culminante del matrimonio espiritual, hablando de la 
plena unidad e igualdad en la hermosura divina, Juan trae aquí el tema de la filia­
ción divina. La unidad esponsal del alma con Cristo es la que confiere al alma la 
filiación divina que el hombre recibe por adopción, y que Cristo tiene por esencia. 
El alma entra a participar de todos los dones de Cristo-Esposo. Juan no presenta 
aquí a Cristo como hermano mayor del hombre sino como esposo suyo. Y la 
«peculiar» igualdad que la unión esponsal produce es lo que realiza la verdadera 
filiación divina del cristiano. Vuelve a ser muy sign ificativa la afirmación referida 
a la cita joánica: «Y así lo dijo él, no sólo por sí, que es la cabeza, sino por todo 
su cuerpo místico, que es la lglesi<m198. Juan de la Cruz relaciona íntimamente 
la plena asunción de la filiación divina del cristiano con la experiencia de unión 
esponsal, y no tanto con la fraternidad cristiana199. 

Continúa el alma pidiendo entrar en la sabiduría divina tanto en las cosas altas 
de los misterios de la Sabiduría del Verbo como en las bajas, que es sabiduría de sus 
criaturas y sus misteriosas obras y ordenaciones admirables (d. CB 36,6-8), enten­
der clara y puramente las verdades divinas (cf. CB 36,9), entrar en la espesura de 
sabiduría y ciencia de Dios inmensa con incomprensibles riquezas (d. CB 36,1 0). 
Y está dispuesta a todo, y a pasar todos los aprietos del mundo por entrar en tal 
sabiduría de Dios. La cruz y el padecer se presentan como medio para entrar en 
la sabiduría divina, para comprender mejor, y en último término, para gozar más: 
«Porque para entrar en estas riquezas de sabiduría, la puerta es la cruz, que es an­
gosta. Y desear entrar por ella es de pocos; mas desear los deleites a que se viene 
por ella, es de muchos» (d. CB 36, 13). Una misteriosa vinculación de la cruz200, 

197 Dentro del pensamiento sanjuanista encontramos aquí la confluencia con un elemento fun­
damental de la tradición espiritual cristiana, la obediencia amorosa o forma Christi: «la unidad de la 
revelación divina reduce la multiplicidad de las actitudes humanas a la unidad dinámica de la obe­
diencia filial de Jesús, hasta convertirse en el medio dinámico para la manifestación del único amor 
infinito de Dios»: S. C. ARZUBIALDE, Teología Spiritualis. El camino espiritual del seguimiento a jesús, 
vol. 1, Publicaciones de la Universidad Pontificia de Comillas (Madrid 1989) p. 39-40; cf. H.U.V. 
BALTHASAR, «El Evangelio como criterio y norma de toda la espiritualidad de la Iglesia», en Concilium 
1 no 9 (1965) p. 18-19. 

•'NI Nos encontramos con una transposición de planos que puede despistar al observador. Du­
rante todo este proceso se ha ido hablando de la unión esponsal del alma con Dios por vía de perfec­
ción. Ahora aquí vuelve a aparecer la imagen esponsal aplicada de Cristo, esposo de la Iglesia. A Juan 
no parecen preocuparle estos saltos de perspectiva, porque él lo ve todo unificado como un misterio 
com(m de Redención, tal como ser'íaló en CB 23,6. Aunque la distinción es pedagógica y el CB la 
remarca, el misterio esponsal tiene una unidad interna que permite saltar de un sentido a otro sin 
muchas explicaciones, como hace aquí. Y después continúa refiriéndose al alma-esposa. La dimensión 
individual de la espiritualidad esponsal del alma-esposa y la dimensión colectiva del alma-Iglesia son 
dos caras de una misma moneda, vinculadas al único Esposo que es Cristo. 

199 Evidentemente aquí asume una opción personal dentro de su doctrina, que completa la doc­
trina clásica espiritual, añadiendo matices que nos ayudan a entrar en el misterio divino. 

lOO También el Kempis sostiene la doctrina de que por el amor a la cruz se obtienen los favores 
divinos: T. KEMPIS, Imitación ele Cristo, Lib. 11, c.12; Lib. 111 c. 56, Edit. TOR (Buenos Aires 1957) p. 
58-59.144-145. 

227 



entendida como sufrimiento y padecer asumidos por el alma, va abriéndose paso 
en lo más profundo de la espiritualidad esponsal sanjuanista. 

Sabiduría de los misterios de la Encarnación: est . 37 
«Y luego a las subidas ... » 

La anotación siguiente muestra el deseo del alma de conocer los misterios de 
la Encarnación pero, en la misma línea que retocará todas estas últimas estrofas 
en la segunda redacción, se muestra el carácter escatológico que apunta a la otra 
vida. Y continúa hablando de «las subidas cavernas de la piedra»201 , que 

son los subidos y altos y profundos misterios de sabiduría de Dios que hay en 
Cristo sobre la unión hipostática de la naturaleza humana con el Verbo divino, y en la 
respondencia que hay a esta de la unión de los hombres a Dios y en las conveniencias 
de justicia y misericordia de Dios sobre la salud del género humano en manifestación 
de sus juicios, los cuales, por ser tan altos y profundos, bien propiamente los llama 
subidas cavernas, por la al teza de los misterios subidos y cavernas por la hondura y 
profundidad de la sabiduría de Dios en ellos; porque así como las cavernas son pro­
fundas y de muchos senos así cada misterio de los que hay en Cristo es profundísimo 
en sabiduría y tiene muchos senos de juicios suyos ocultos de predestinación y pres­
ciencia en los hijos de los hombres (CB 37,3). 

El texto citado es muy importante. Antes decía que iba a procurar entrar en 
el misterio de la Encarnación, y aquí lo define con tres elementos: 

Los misterios de la un ión hipostática, por tanto, de la unión de la natura­
leza humana con la divina en el Verbo encarnado. 

- La misteriosa «respondencia» de esta unión hipostática con la un ión de los 
hombres a Dios202

. En el fondo se trata del tema que ha salido de d iversos 
modos de la relación de los dos desposorios, el de la Redención y el de 
la unión espiritual de perfección, el paso de Dios por la historia de la hu­
manidad y el paso del hombre hacia Dios. También podríamos hablar de 
la redención objetiva en el árbol de la cruz, y de la redención vivenciada 
personalmente en el camino hacia la un ión con Dios. 

- Juan habla también de <das conveniencias de justicia y misericordia de 
Dios sobre la salud del género humano en manifestación de sus juicios 
[ ... ] tan altos y profundos». Podría referirse a una contemplación general 
de la H istoria de Salvación como historia de amor y misericordia d ivinos 

201 También Orígenes habla de la piedra-peña que es Cristo y que conviene refugiarse en ella 
para llegar al lugar secreto y contemplar la gloria del Señor: cf. ORfCENES, Comentario al Cantar, o.c., 
p. 271-272. 

202 Podemos intuir aquí el mismo misterio expresado en los Romances y que provocaba el pasmo 
de María en las últimas estrofas (cf. R 305-3'10). Esta unión hipostática, que en los Romances se nos 
presentaba como un desposorio del Hijo con la <<humanidad-esposa» que el Padre le había buscado 
tiene respondencia con este otro desposorio del alma con Dios. Ambos aspectos corresponden a un 
mismo misterio inefable que brota de Dios y que muestra la doble dimensión de la espiritualidad 
esponsal, personal y comunitaria-eclesial. 

228 



con la humanidad, cuyas huellas descubre en la propia vida personal, al 
misterio de la Redención, la cruz y la Pascua, etc. 

Juan no es más explícito y también a él habría que aplicar sus propias pala­
bras: «por más misterios y maravillas que han descubierto los santos doctores y 
entendido las santas almas en este estado de vida, les quedó todo lo más por decir 
[ ... ).Aun a lo que en esta vida se puede alcanzar de estos misterios de Cristo, no 
se puede llegar sin haber padecido mucho y recibido muchas mercedes intelec­
tuales y sensitivas ele Dios y habiendo precedido mucho ejercicio espiritual» (CB 
37,4). Se insiste en vincular sabiduría de Cristo con sufrimiento. 

Un tema muy propio del pensamiento teresiano, el de la humanidad de Je­
sús, va a aparecer en esta con cierta fuerza, relacionado con Moisés20J y un 
texto clásico del libro del Exodo, comentado por los Santos Padres204 : 

pidiendo Moisés a Dios que le mostrase su gloria, le respondió que no podría verla 
en esta vida, mas que él le mostraría todo el bien, es a saber, que en esta vida se puede. 
Y fue que, metiéndole en la caverna de la piedra, que (como habemos dicho) es Cristo, 
le mostró sus espaldas, que fue darle conocimiento de los misterios de la Humanidad de 
Cristo (Ex 33, 1823). En estas cavernas, pues, de Cristo, desea entrarse bien de hecho el 
alma, para absorberse y transformarse y embriagarse bien en el amor de la sabiduría de 
ellos, escondiéndose en el pecho de su Amado (CB 37,4-5)2°5. 

Juan de la Cruz parece identificar aquí el conocimiento de las «subidas ca­
vernas de la piedra» con el conocimiento de los misterios de la humanidad de 

201 Para los SSPP Moisés es figura de Cristo, siguiendo una tipología propia de Filón, recogida 
por Orígenes y Gregario de Nisa. Es prototipo del creyente que aspira a la unión con Dios: cf. DicPat 
V. 1, p. 1461-1464. 

El tema del conocimiento de Dios a través de la humanidad de Cristo, como necesaria me­
diación para poder contemplar su gloria (Moisés refugiado en la cueva), es un tema que Juan de la Cruz 
debió asumir de Gregario de Nisa, quien también pone este tema en relación con el Éxodo, de manera 
semejante, en su Sobre la vida de Moisés (cf. M. DIEGO SÁNCHEZ, «La herencia patrística de Juan de 
la Cruz>>, en AA W., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 1 00). Las alusiones a Moisés ya aparecían en 
Orígenes (ORÍGENES, Comentario al Cantar .. . o.c., p. 61-62), pero es Gregario de Nisa el que trata del 
conocimiento de Dios en esta vida a través de la humanidad de Cristo, como mediación necesaria para 
contemplar la gloria de Dios: d. GREGORIO DE NISA, Sobre la vida de Moisés 219-236. 240-255, 
BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p. 202ss.; cf. GREGORIO DE NISA, Comentario al Cantar, 
o.c., horn. 12 p. 190-191. Con la figura de Moisés, sobre todo en la obra de Vida, alcanza su zenit 
el prototipo nisano del hombre espiritual, que no se contenta con lo que ha contemplado de Dios y 
quiere más, alcanzar la divinidad, a través de la humanidad de Cristo. Es evidente que Juan de la Cruz 
tiene ante sí la imagen del Moisés nisano cuando escribe CB 37. 

los Conviene unir este texto a otro que había aparecido en CB 1,1 O, con el mismo tema de Moisés: 
Si el alma se esconde <<como Moisés, en la caverna de la piedra (Ex 33, 2223), que es en la verdadera 
imitación de la perfección de la vida del Hijo de Dios, Esposo del alma, amparándola Dios con su diestra, 
merecerá que le muestren las espaldas de Dios, que es llegar en esta vida a tanta perfección, que se una y 
transforme por amor en el dicho Hijo de Dios, su Esposo». También en CB 11 ,S vuelve a aparecer el mismo 
terna: «Lo mismo le acaeció a Moisés en el monte Sinaí (Ex 33, 13), que, estando allí en la presencia de 
Dios, tan altos y profundos visos de la alteza y hermosura de la divinidad ele Dios encubierta echaba de 
ver que, no pudiendo sufrirlo, por dos veces le rogó le descubriese su gloria», cosa que no recibió, porque 
moriría. Estamos ante la misma experiencia, fundamental para Juan de la Cruz que aparece a manera de 
inclusión al principio, al final y a mitad de su obra. 

229 



Cristo que el alma y Dios, unidos en matrimonio espiritual tienen (d. CB 37,6). Y 
a continuación vincula este conocimiento nuevo que el alma recibe con la trans­
formación que experimenta: 

Y decir allí nos entraremos1 es decir: allí nos transrormaremos1 es a saber, yo en 
ti por el amor de estos dichos juicios divinos y sabrosos. Porque en el conocimiento 
de la predestinación de los justos y presciencia de los malos, en que previno el Padre 
a los justos en las bendiciones de su dulzura (Sal 20, 4) en su Hijo Jesucristo, subidísi­
ma y estrechísimamente se Transforma el alma en amor de Dios según estas noticias, 
agradeciendo y amando al Padre de nuevo con grande sabor y deleite por su Hijo 
jesucristo. Y esto hace ella unida con Cristo, juntamente con Cristo. Y el sabor de esta 
alabanza es tan delicado1 que totalmente es inefable (CB 37,6). 

lA qué se refiere cuando habla Juan del «Conocimiento de la predes­
tinación de los justos y presciencia de los malos»?206 Dice además que este 
conocimiento y noticia es lo que transforma al alma en amor de Dios, con 
gratitud, deleite y alabanza. Ta l y como emplea este concepto, poniéndolo al 
lado de la transformación en el Esposo y produciendo agradecim iento y de­
leite en relación con Él, podemos intuir que se refiere al conocimiento de la 
propia salvación y de la gloria reservada por Dios, quizás para uno mismo y para 
otras personas (quizás para la Iglesia). En ese caso sería algo relacionado con el 
concepto que usa Juan de confirmación en gracia, que atribuye al matrimonio es­
piritual (cf. CB 22,3), pero ahora en un estadio más avanzado, de visión de gloria. 
Ciertamente nos parece que aquí Juan de la Cruz no explica la teología que ha 
estudiado sino que refleja alguna huel la de su experiencia mística1 ya fuese en 
la prisión o posterior. O hace una reflexión madura sobre aquel la experiencia 
primordial, que encuentra una nueva profundidad y riqueza de contenido, en 
línea de glorificación207. Eso sC concertando su experiencia con su visión teoló­
gica y su interpretación bíblica. Continúa Juan: 

El mosto que dice aquí la Esposa que gustarán ella y el Esposo ele estas granadas, 
es la fruición y el deleite ele amor ele Dios, que en la noticia y conocimiento de ellas 
redunda en el alma. Porque así como de muchos granos de las granadas un solo mos­
to sale cuando se comen, así todas estas maravillas y grandezas de Dios en el alma 
infundidas redunda en ella una fruición y deleite de amor, que es bebida del Espíritu 
Santo; la cual ella luego ofrece a su Dios, el Verbo Esposo suyo, con grande ternura 
de amor. Porque esta bebida divina le tenía ella prometida en los Cantares (8, 2) si la 
metía en estas altas noticias, diciendo: Allí me enseñarás, y darte he yo a ti la bebida 
del vino adobado y el mosto de mis granadas; llamándolas suyas, esto es1 las divinas 

2C6 Este importante tema sanjuanista de la predestinación a la gloria, parece que Juan de la Cruz 
lo asume de Santo Tomás: Cf. CRISÓGONO DE J[SÚS, San Juan de la Cruz. Su obra cientffica ... o.c., 
vol. 1, p. 1 09-111 . 

201 Personalmente me inclino a contemplar aquí la huella de su propia experiencia mística, en 
la que ha experimentado él mismo una confirmación en gracia de parte de Dios, no sólo para él, sino 
también para aquellas almas que le acompañan con generosidad y valentía en el camino hacia Dios: 
«las jóvenes discurren al camino». Al pasarlo a doctrina espiritual, las huellas biográficas quedarían 
ocultas, aunque no del todo. 

230 



noticias, aunque son de Dios, por habérselas él a ella dado. El gozo y fruición de las 
tales en el vino de amor da ella por bebida a su Dios. Y eso quiere decir: El mosto de 
granadas gustaremos; porque gustándolo él, lo da a gustar a ella y, gustándola ella, lo 
vuelve a dar a gustar a él; y así, es gusto común de entrambos (CB 37,8). 

La cita que saca aquí del Cantar remite a aquellas estrofas de «la interior 
bodega» que expresaban el momento culminante de la unión en la más interior 
bodega del alma. El mosto de granadas que aquí se ofrecen mutuamente es aque­
lla misma experiencia de encuentro, vivida en un pasado que se rememora y se 
actua liza, y que retorna en «divinas noticias» que ambos gustan y se comunican 
mutuamente. La siguiente estrofa vuelve sobre aquella mirada hacia el pasado del 
encuentro vivido y, a partir de ahora, lo va a llamar «aquello». El «aquello», junto 
al «allí», y «el otro día», remiten en Juan de la Cruz a la experiencia primordial. En 
cambio, teológicamente, el comentario lo explica en relación con el tema de la 
Redención, el Paraíso, o la glorificación de la otra vida. 

Volv iendo a la experiencia primord ial: estrofa 38, «Allí me mostrarías ... » 
En la anotación de CB 38 dice Juan unas palabras significativas que resumen 

lo anterior: 

En estas dos canciones pasadas ha ido cantando la Esposa los bienes que le ha de 
dar el Esposo en aquella felicidad eterna, conviene a saber: que la ha de transformar 
de hecho el Esposo en la hermosura de su sabiduría creada e increada, y que allí la 
transformará también en la hermosura de la unión del Verbo con la Humanidad, en 
que le conocerá ya así por la haz como por las espaldas (CB 38,1 ). 

La alusión a conocer a Dios por el haz y por las espaldas está haciendo refe­
rencia a la cita aparecida en CB 37,4 que afirmaba que Moisés había recibido el 
conocimiento de la humanidad de Cristo, que era verle por las espaldas. No que­
daba claro en CB 37,5 si el conocimiento de las «subidas cavernas de la piedra» 
se limitaba a este conocimiento de la humanidad de Cristo. A la luz de este nuevo 
texto se ilumina aquel, bastante oscuro, y ahora podemos intuir que se trata del 
conocimiento no sólo de la humanidad de Cristo sino también de su divinidad, 
en cuyo misterio ha entrado el alma en matrimon io espiritual. Esta precisión es 
muy importante para matizar y afinar el pensamiento sanjuanista y comprender 
sus expresiones y palabras. Y muestra el alma a continuación el deseo oculto que 
la mueve a pedir entrar en las cavernas: 

El fin por que el alma deseaba entrar en aquellas cavernas era por llegar a la con­
sumación ele amor de Dios, que ella siempre había pretendido, que es venir a amar 
a Dios con la pureza y perfección que ella es amada de él,[ .. . ) amar al Esposo con la 
perfección que él se ama. Y lo segundo que dice que allí le dará es la gloria esencial 
para que él la predestinó desde el día de su eternidad (CB 38,2). 

Se desvela aquí la intención del alma de amar a Dios con igualdad de amor 
como es amada de él. No deja de ser otra aplicación a la ley omnipresente de que 
el amor hace iguales, y en esta línea avanza el alma al pretender amar tal como es 

231 



amada: «el amante no se satisface si no ama cuanto es amado» (CB 38,3). Tradi­
cionalmente se ha juzgado exagerada la pretensión sanjuanista en este punto208

. A 

partir de la proclamación del doctorado de Juan de la Cruz no se puede ya recha­
zar una doctrina tan central en el pensamiento sanjuan ista209 y que no hace sino 

asumir la palabra de Dios en su radicalidad, claramente expresada en Jn 17. La 

interpretación de los textos correspondientes al tema de «la igualdad de amor con 

Dios» (CB 28, 2-4; 39, 2-6; LIB 3, 77-82; 4, 16-17) por diversos autores no nos 
parece que haya aclarado definilivamente el tema210

• A mi parecer, la igualdad de 
amor hay que enlenderla no como igualdad sustancial, sino como un «el iminar 
la distancia entre ambos» para que el hombre pueda responder de manera ade­
cuada a Dios, amándole con el amor recibido de Él, en el espíritu y realizando así 

el deseo inherente a la reciprocidad propia y característica de la relación esposo­

esposa. No se contradice así la genuina tradición eclesial211
, e incluso podemos 

decir que se profundiza algo que ya viene prefigurado en la revelación bíblica. 

Podemos encontrar en Juan de la Cruz ecos de la Revelación, que aún están por 
desarrollar y descubrir en el camino de la Iglesia peregrina, hacia la consumación 

escatológica212
• 

El segundo elemento que desarrolla en este nQ 2, sobre la gloria de la pre­
destinación, nos confirma en la hipótesis que lanzábamos anteriormenle sobre 

el sentido de aquellas ambiguas palabras del «conocimiento de predestinación y 

208 Este tema está bien tratado en M. Á. DÍEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 333-356. Ha 
habido voces que han rechazado la posibi lidad de una igualdad de amor del hombre con Dios, y lo 
han considerado exagerado e ilusorio por parte de los místicos: cr. ). MARITAl N, <óaint )can de la Croix 
praticien de la contemplalion», en EtudCarm 16 (1931) p. 82-83; cf. R. P. GARRIGOU-LAGRANGE, 
l:amour de Dieu et la Croix de Jesús, Cerf (París 1929) p. 14.26-27. 

209 Cf. ). VILNET, La Biblia en la obra de San Juan de la CrU/, Desclée (Buenos Aires 1953) p. 
110-114. 

Destacamos del debate histórico sobre el tema las investigaciones de Silverio Zedda, que 
concluyen con una reafirmación de la interpretación que hace Juan de la Cruz como plenamente en 
línea con el más genuino pensamiento paulino: d. S. ZEDDA, J:ado;ioni a figli di Dio e /o Spirito Santo. 
Storia dell'interpretazione e teología mistica di Ga/4, 6, Pontificio lstituto Bíblico (Roma 1952). 

211 «Cosa grande es el amor, con tal que vuelva a su principio, si devuelto a su origen, si refundido 
a su fuente, toma siempre de ella de donde siempre fluya. Sólo el amor, entre todos los movimientos, 
sentires y afectos del alma, puede la criatura pagar equitativamente y con algo semejante a su Autom (d. 
BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 83, no 4 p. 556). 

212 A los autores que han puesto en duda la realidad ele las propuestas sanjuanistas de participa­
ción en la vida divina les respondería claramente el mismo Juan de la Cruz con aquella contundente 
exhortación de CA 38, 3-4: «Y no hay que maravillar que el alma pueda una cosa tan alta, porque, dado 
que Dios la haga merced que llegue a estar deiforme y unida en la Santísima Trinidad, en que ella se hace 
Dios por participación, ¿qué cosa tan increíble es que obre ella su obra de entendimiento, noticia y amor 
en la Trinidad juntamente con ella, como la misma Trinidad, por modo participado, obrándolo Dios en 
la misma alma? 1. .. 1. Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la otra vida. todavía en esta, cuando 
se llega al estado perfecto, se alcanza gran rastro y sabor de ello, al modo que vamos diciendo, aunque, 
como habemos dicho, no se puede decim. Quilás su principal rucnte bfblica y el carácter místico ele su 
obra permita a Juan de la Cruz participar ele aquella característica asimilación progresiva y continua de la 
Revelación propia de la Escritura (cf. DV 8). 

232 



presciencia» de la declaración anterior, refiriéndolos a la gloria propia del alma, 
conocida por gracia213• 

Allí «entonces su entendimiento será entendimiento de Dios, su voluntad 

será voluntad de Dios, y así su amor será amor de Dios» (CB 38,3). La igualdad 

de amor que el alma alcanza con Dios es la gran novedad que recibe aquí como 

don214
• Tienen el alma y Dios una sola voluntad y un solo amor y puede así ella 

amar a Dios tan fuerte y perfectamente como es amada de Él, con fuerza de amor 

de Dios, en el E.S., donde el alma está transformada y que es quien suple y da lo 
que le falta a ella (d. CB 38,3) 215 . 

Sólo el E.S. podía capacitar al alma con tal amor para que pueda devolverlo 

a su Amado. Pero lo que hace el E.S. lo está haciendo el Padre: enseñarle a amar, 

capacitarla y darle su fuerza para hacerlo, haciéndolo juntamente con ella (cf. 
CB 38,4). Juan vuelve a explicarlo de otro modo y lo que antes hacía el Espíritu 

Santo ahora lo hace el Padre. En la inefabilidad del misterio es obra de ambos. 

A continuación trae una cita explícita de una fuente suya atribuida falsamente 
a Santo Tomás, el opúsculo De Beatitudine: «No está el alma contenta, ni en la 

otra vida lo estaría, si no sintiese que ama a Dios tanto cuanto de él es amad<m216. 

211 Juan de la Cruz va trayendo de diversas maneras el tema de la predestinación, que parece dar 
por supuesto, sin explicarlo demasiado. El contexto y contenido lo podríamos extraer, por ejemplo: d. 
BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 78, p. 522-527. 
Se trata de la predestinación de los elegidos y de la Iglesia (n!l1-3) por la mediación de Cristo (nº 4), 
conducidos y protegidos por la sabiduría divina para preparar el encuentro del Esposo con la Esposa 
(nO 5-6). Las alusiones a los predestinados en CB 37-38 parecen compartir estos supuestos. 

2" Juan trata este tema de la igualdad del amor con Dios en base, sobre todo, a referencias pau­
linas y joánicas On 17 especialmente), pero además de las fuentes directas, usa también el opúsculo 
pseudotomista De Beatitudine (citado explícitamente en CB 38,4), que recoge y elabora la inAuencia 
de ambas fuentes, en un sentido psicológico. Las huellas aparecían ya al final de la primera redacción 
del CA, pero será en CB y LIB donde se vuelva a ellas, más de acuerdo con la perspectiva original de la 
fuente, distinguiendo más claramente la perfección espiritual del alma y la vida gloriosa eterna, de 
la cual la primera era sólo anticipación. Juan había leído ya De Beatitudine, y en la redacción de CA lo 
aplicaba en una perspectiva más histórica y actual. En cambio, en los retoques del CB parece volver a 
la óptica más genuina del opúsculo, posponiendo la perfección del alma hacia un futuro de eternidad. 
En el CA las cinco estrofas finales se referían a la situación de la persona (el alma) que vive la unión 
transformante, siguiendo una interpretación que parece estar más cercana a la experiencia primordial. 
En cambio, la interpretación ele CB varía sustancialmente al referirse al estado ele la bienaventuranza 
celestial, a la otra vida. Otro elemento muy diverso en ambas versiones, y en el mismo sentido, es la 
interpretación del pronombre «aquello» en la estrofa 38. Este tema lo ha estudiado bien y detenida­
mente M. Á. DÍEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 447-515. 

El Espíritu Santo es el don del Amor (en su doble faceta unitiva y que vjene a 
capacitar al hombre para responder a Dios «con la misma moneda»: d . DE JESUS MARIA, «Le 
amará tanto como es amada ... », en EpilCarm 6 (1955), p. 3-1 03; d. M. A. DIEZ, Pablo en Juan de la 
Cruz, o.c., p. 5 14. 

1l6 Enconlramos la cita en M. Á. DÍEZ GONZÁLEZ, Lectur,1S medievales de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 282, rodeada de dos citas de autoridades, ele San Agustín y San Bernardo, y poco después de 
una alusión a )n 17 ,26. M. Diez unifica todos los elementos asimilados del opúsculo bajo la idea fun­
damental ele la «reentrega» que el alma hace a Dios de todo lo que de ella recibe, causa del máximo 
deleite para el alma transformada en Dios: cf. lb. p. 489. 

233 



Insiste en la experiencia de la reciprocidad con Dios217• Y añade otra matización 
interesante: «en este estado de matrimonio espiritual de que vamos hablando en 
esta sazón, aunque no haya aquella perfección de amor glorioso, hay, empero, 
un vivo viso e imagen de aquella perfección que totalmente es inefable». Es 
propio de matrimonio espiri tual el viso de gloria, que corresponde a sus etapas 
finales, aunque el estado de perfección de amor glorioso será en la otra vida. 

A partir del n2 S Juan va a procurar decir algo sobre la gloria esencial que 
corresponde al alma y que consiste en ver a Dios. Se pregunta primero por qué la 
gloria esencial no consiste en amor, sino en ver a Dios y responde con dos razo­
nes: la primera que la gloria está en recibir (del entendimiento) y no en el dar 
que corresponde al amor (de la voluntad); la segunda es porque la pretensión 
de gloria en ver a Dios ya incluye el don del amor (cf. CB 38,5). Para responder 
mejor a lo que es la gloria esencial, que es inefable, se referirá a dos expresiones 
del poema, «el otro día», y «aquello»: 

Por aquel otro día entiende el día de la eternidad de Dios, que es otro que este 
día temporal; en el cual día de la eternidad predestinó Dios al alma para la gloria, y en 
eso determinó la gloria que le habfa de dar, y se la tuvo dada libremente sin principio 
que la criara. Y de Lal manera es ya aquello de la tal alma propio, que ningún caso ni 
contraste alto ni bajo basLará a quitárselo para siempre, sino que aquello para que Dios 
la predestinó sin principio vendrá ella a poseer sin fin. Y esto es aquello que dice le dio 
el otro día, lo cual desea ella poseer ya manifiestamente en gloria (CB 38,6). 

Se une aquí el tema de la gloria al de la predeslínación, recibida como don 
degustado en primicia y anhelado como plenitud. La gloria esencial es la gloria 
eterna que Dios había diseñado desde el principio para el alma y que ahora ella 
aspira a conocer y gozar ya en plenitud y para siempre. Cuando Juan quiere pre­
cisar más el «aquello» no encuentra nombre adecuado (cita 1 Co 2,9: «ni el ojo vio 
ni oído oyó ... ») y se remite a seguir el Ap 2-3, donde se habla de que el vencedor 
comerá el fruto del árbol de la vida en el paraíso ele D ios y que la fidelidad hasta 
la muerte traerá la corona de la vida y que el vencedor recibirá maná escondido 
y la piedra218 con un nombre nuevo dado por Dios que nadie sabe sino el que lo 

217 En otras obras suyas aparece también la idea de atender no sólo a lo que ha recibido sino a lo 
que puede dar, en respuesta adecuada al <<infinito» amor divino: <N de eso se goza aquí el alma porque 
los resplandores y amor que recibe pueda ella resplandecer delante de su Amado y amarle» (LIB 3,1 ). 
Devolver a Dios en la medida en que ha recibido: devolverle el mismo Amor que ha recibido de Él, 
cosa que sólo puede hacer cuando está capacitada para ello por el Espíritu divino. Se continúa así la 
idea expresada en Hch 20,35 de que el amor se goza más en dar que en recibir (cf. CB 38,5), y que a 
mayor don, mayor deleite del amante (cf. LIB 3, 2; 78-80). 

218 Ruusbroec escribió una obra aludiendo a la misma piedra del Ap titulada <<La piedra brillan­
le», resumiendo su doctrina, donde encontramos notables semejanzas de pensamiento con Juan de 
la Cruz: <«:onsiderar pues que la unidad atrayente de Dios no e:. sino el amor sin fondo que atrae 
amorosamente al Padre y al Hijo y todo cuanto vive en Él en una fruición eterna. Y en este amor nos 
estaremos y quemaremos sin fin por toda la eternidad, que esto la bienaventuranza ele todos 
los espíritus 1 ... 1. Con este mismo amor nos elevaremos y sobreelevaremos nosotros mismos a las al­
turas incomprensibles; y nos perderemos en el amor sin modos que nos conducirá a la desconocida 

234 



recibe219
, y que tendrá poder como el del Hijo, y vestiduras blancas, y un nombre 

escrito en el libro de la Vida, y un lugar en el templo de Dios, y el nombre divino 
impreso en él, y un lugar en la Jerusalén nueva y un lugar al iado del trono de Dios 
(cf. CB 38,7-8). Por tanto, se está remarcando la lucha que significa alcanzar la 
meta final, recibir un alimento secreto, tener un nombre nuevo (y por tanto, una 
nueva identidad, por él y Dios conocida), poder al iado de Dios, pureza y belleza 
compartidas con Él, protección divina y reinado escatológico. Aunque todo ello 
no acaba de definir bien lo que es «aquello», porque «todos los términos excelen­
tes y de calidad y grandeza y bien le cuadran, mas ninguno de ellos le declaran, 
ni todos juntos» (CB 38, 8). Pero aún continúa diciendo que «aquello» es multitud 
de dulzura escondida (Sal 30,20), torrente de deleite (Sal 35,9) y la felicidad para 
la que Dios le predestinó (Sal 20A). Y acaba diciendo: 

Aquello que me diste, esto es, aquel peso de gloria en que me predestinaste, 
iOh Esposo mío!, en el día de tu eternidad, cuando tuviste por bien de determinar 
de criarme, me darás luego allí en el mi día de mi desposorio y mis bodas y en el día 
mío de la alegría de mi corazón, cuando, desatándome de la carne y entrándome en 
las subidas cavernas de tu tálamo, transformándome en ti gloriosamente, bebamos el 
mosto de las suaves granadas (CB 38,9). 

«Aquello» es la plen itud de gloria que Dios pensó desde el principio que la 
creó, para el alma y que se dará en plenitud ya fuera de la carne220

. Destaquemos 
la alusión a las granadas de la estrofa CB 37, las cuales nos vuelven a trasladar a 
aquella experiencia de la interior bodega donde se produjo la unión y la transfor­
mación (CB 26) y que en la primera redacción del CA 36 definía la actualización 
del pri mer encuentro con el Amado. En esta estrofa Juan de la Cruz nos habla de 
la gloria que el alma unida a Dios recibe, participación de su poder y su sabidu­
ría, contemplación divina, confirmación en gracia y futuro degustado de plenitud 
gloriosa22 1. Podemos intuir aquí una reflexión sobre la penetración de los misterios 
recibida en la experiencia primordial, contemplada en la oración y ofrecida como 
invitación a los hermanos que caminan a su lado en el camino hacia Dios. 

opulencia de la riqueza y la bondad de Dios, donde nos fundiremos y nos saciaremos eternamente en 
la gloria de Dios»: J. V. RUUSBROEC, l:ornament de les noce:s espirituals, o.c., p. 246-247. 

2 19 <<Sabed que todos los espíritus reciben un nombre en su retorno a Dios, cada uno el suyo, 
según la dignidad de sus méritos y la excelsitud de su amor»: lb. p. 249; cf. p. 272. 

220 La persona unida a Dios participa de su poder y gloria. Las reliquias del cuerpo de Juan de 
la Cruz darían evidente testimonio de ello ante el pueblo. Quien no quiso buscar magias ni signos 
espectaculares en vida, realizaba milagros numerosos con sus huesos, como profetizó Santa Teresa: cf. 
ALONSO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 326. 

221 Escuchemos a Orígenes: «Finalmente, cuando hayan sido renovadas y juzgadas todas las 
manchas de polución e ignorancia, llegará a un grado tan alto de pureza y limpieza que, aquel ser, que 
había sido dado por Dios, se convierte en digno de aquel Dios que lo había dado para que pudiera 
llegar a tal pureza y perfección, llegando a tener una perfección comparable a la del que le dio es ser. 
Y entonces, el que haya llegado a la perfección que quiso que tuviera el que lo creó, recibirá ele Dios 
la virtud de existir para siempre y de permanecer etemamente»: ORfGENES, Tratado de los Principios, 
1,3,8, citado en TexPat p. 37. 

235 



la plenitud de gloria del «aquello»: estrofa 39, «El aspirar del aire ... » 

El comentario a la estrofa 39 es, junto al comentario a CB 26 («En la interior 
bodega ... ») el más largo de los que corresponden al matrimonio espiritual y ello 
muestra un esfuerzo particular de Juan por acabar de clarificar algo que ha ocupa­
do buena parte del comentario de la estrofa anterior nº 38. Aunque el «aquello» 
es indecible sí que se puede decir algo de ello, y es lo que va a volver a centrar la 
canción 39. Esta canción es importante y Juan la resume así: 

En esta canción dice el alma y declara aquello que dice le ha de dar el Esposo 
en aquella beatífica transformación, declarándolo con cinco términos. El primero dice 
que es la aspiración del Espíritu Santo de Dios a ella y de ella a Dios. El segundo, la 
jubilación a Dios en la fruición de Dios. El tercero, el conocimiento de las criaturas y 
de la ordenación de ellas. El cuarto, pura y clara contemplación de la esencia divina. 
El quinto, transformación total en el inmenso amor de Dios (CB 39,1 ). 

Podemos decir que todos los elementos que aparecen aquí han ido saliendo 
en los comentarios a las estrofas anteriores, pero vale la pena analizar los aspectos 
nuevos que ahora son presentados. Vamos a comentar lo que el Esposo dice que 
le dará, siguiendo los «cinco térm inos» ya anunciados: 

1. Aspiración del E .S. de Dios a ella y de ella a Dios. 

Este aspirar del aire es una habilidad que el alma dice que le dará Dios allí en 
la comunicación del Espíritu Santo; el cual, a manera de aspirar, con aquella su aspi­
ración divina muy subidamente levanta el alma y la informa y habilita para que ella 
aspire en Dios la misma aspiración de amor que el Padre aspira en el Hijo y el Hijo en 
el Padre, que es el mismo Espíritu Santo que a ella la aspira en el Padre y el Hijo en la 
dicha transformación, para unirla consigo. Porque no sería verdadera y total transfor­
mación si no se transformase el alma en las tres personas ele la Santísima Trinidad en 
revelado y manifiesto grado el alma, unida y transformada en Dios, aspira en Dios a 
Dios la misma aspiración divina que Dios, estando ella en él transformada, aspira en 
sí mismo a ella {CB 39, 3). 

El E.$. capacita al alma para participar en la vida de la Trinidad212 • Quedará el 
alma inserta en la dinámica trinitaria de la espiración del Padre y del Hijo, porque 
se ha igualado con este último, y por eso, aspira también el alma al E.$.223.Vemos 

222 La participación en la Trinidad por la gracia es tema importante que aparece en la Tradición: 
«Si abandonamos la vida puramente natural y nos atenemos a las leyes espirituales, ino es evidente 
que hemos abandonado en cierta manera nuestra vida anterior, que hemos adquirido una configu­
ración celestial y. en cierto modo, nos hemos transformado en otra naturaleza mediante la unión del 
Espfrilu Santo con nosotros, y que ya no nos tenemos simplemente por hombres, sino como hijos de 
Dios y hombres celestiales, ya que hemos llegado a ser participantes de la naturaleza divina? De ma­
nera que todos nosotros ya no somos más que una sola cosa en el Padre, el Hijo y el Espfritu Santo; 
una sola cosa por identidad de condición, por la asimilación que obra el amor, por comunión de la 
santa humanidad de Cristo y por participación del único y santo Espfrilw>: d. CIRILO DE ALEJANDRÍA, 
Comentario al Evangelio de San Juan, 11, 11, citado en TexPat p. 162. 

m En Juan de la Cruz participa el alma en el misterio de la Trinidad, donde el E.S. tiene un 
papel fundamental relacionando las personas divinas y al alma, como en JUAN DAMASCENO, De la 
fe ortodoxa, 1, PC 94, p. 821. 

236 



aquí a Juan llegar hasta sus últimas consecuencias aquella intuición del amor que 
iguala a los amantes, hasta divinizar al hombre, en este caso, en el amor de Dios, 
entrando en las procesiones intratrinitarias224 . Es una experiencia de plenitud para 
la otra vida, pero que también se realiza en esta, en menor grado: 

Y en la transformación que el alma tiene en esta vida, pasa esta misma aspiración de 
Dios al alma y del alma a Dios con mucha frecuencia, con subidísimo deleite de amor en 
el alma, aunque no en revelado y manifiesto grado, como en la otra vida (CB 39,4). 

Ya en la estrofa CB 17 había pedido el alma la aspiración divina para remover 
las virtudes del alma. En aquel comentario Juan había distinguido el «aspirar de 
Dios en el alma», que era infundir gracias dones y virtudes en ella, y el «aspirar por 
el alma», que era remover y vivificar las virtudes que el alma ya tenía para animar­
las y que llenasen el alma con su fragancia (d. CB 17,5). También señalaba que es 
el E.S. el que cumple esta misión vivificadora225 en el alma inflamándola y levan­
tando los apetitos caídos al amor de Dios (d. CB 17,4). Juan de la Cruz sigue una 
tradición muy usada en la patrística que identifica el E. S. con el amor divino que 
vivifica el alma226• Aquí vemos que una vez unida el alma al Esposo en matrimonio 
espiritual entra plenamente en este flujo de comun icación amorosa intradivina 
que se transmite entre las diversas personas de la Trinidad, porque la misma alma 
se ha incorporado a Cristo en plena unión y así, por Él, puede penetrar el misterio 
de esta vida, origen de todas las cosas. Así lo defiende Juan a continuación : «Y 
no hay que tener por imposible que el alma pueda una cosa tan alta que el alma 
aspire en Dios como Dios aspira en ella por modo participado; porque dado que 
Dios le haga merced de unirla en la Santísima Trinidad, en que el alma se hace 
deiforme y Dios por participación» (CB 39,4). Gu iada por el Espíritu Santo y uni­
da al Esposo el alma se une a la Trinidad y allí se diviniza participando de la vida 
divina. Y traemos a continuación una cita importante: 

Porque esto es estar transformada en las tres Personas en potencia y sabiduría y 
amor, y en esto es semejante el alma a Dios, y para que pudiese venir a esto la crió a 
su imagen y semejanza (Gn 1, 26). Y cómo esto sea, no hay más saber ni poder para 
decirlo, sino dar a entender cómo el Hijo de Dios nos alcanzó este alto estado y nos 

w La doctrina patrística de las procesiones trinitarias la vemos en AGUSTÍN, Obras, BAC 39, 
o.c., La Trinidad 1,6,9 (p. 143-145), 1,8,18 (p. 163), 1,9,18-19 (p. 165-167), IV.20,27 (p. 379-387), VI, 
7,8-9 (p. 447-449), XV.26,47 (p. 933-935). 

m La vivificación del alma como efecto del E.S. es una doctrina espiritual clásica: cf. JERÓ­
NIMO Comentario a la Carta a los Romanos, VIII, PL 30, p. 679-686; cf. JUAN CRISÓSTOMO, Ad 
1-lomilras in espistolam ad romanos XIII, 8, PG 60, p. 519; cf. AGUSTÍN, Obras Completas, tomo XXIII, 
Sermón 161, 7, BAC 443 (Madrid 1983) p. 527-528. Resuena, por ejemplo, lo que nos dice San Basi­
lio: «Por el Espíritu Santo se nos concede de nuevo la entrada en el paraíso, la posesión de reino de los 
ciclos, la recuperación de la adopción de hijos; se nos da la confianza de invocar a Dios como Padre, 
la participación de la gracia de Cristo, el podernos llamar hijos de la luz, el compartir la gloria eterna y, 
para decirlo todo de una sola vez, el poseer la plenitud de las bendiciones divinas, así en este mundo 
como en el futuro»: SAN BASILIO, Tratado sobre el Espíritu Santo, 15,36 en TexPat p. 163. 

zz6 Quizás sea San Agustín uno de los autores que insiste más en ello: cf. AGUSTÍN, Obras Completas, 
BAC 443, o.c., Scrm. 143-144 p. 302-314; Obras de San Agustín, torno XXII, Enarraciones sobre los salmos, 
1"18, XIV. 2, BAC 264 (Madrid 1967), p. 87-89; Obras, BAC 39, o.c., la Trinidad XV, p. 901-902. 

237 



mereció este subido puesto de poder ser hijos de Dios, como dice san Juan (1, 12); y 
así lo pidió al Padre por el mismo san Juan (17, 24), diciendo: Padre, quiero que los 
que me has dado, que donde yo estoy, también ellos estén conmigo, para que vean la 
claridad que me diste; es a saber: que hagan por participación en nosotros la misma 
obra que yo por naturaleza, que es aspirar el Espíritu Santo. Y dice más (17, 20-23): 
No ruego, Padre, solamente por estos presentes, sino también por aquellos que han 
de creer por su doctrina en mí; que todos ellos sean una misma cosa de la manera 
que tú, Padre, estas en mí y yo en ti, así ellos en nosotros sean una misma cosa. Y yo 
la claridad que me has dado, he dado a ellos para que sean una misma cosa, como 
nosotros somos una misma cosa, yo en ellos y tú en mí; porque sean perfectos en uno, 
porque conozca el mundo que tú me enviaste y los amaste como me amaste a mí, que 
es comunicándoles el mismo amor que al Hijo, aunque no naturalmente como al Hijo, 
sino, como habemos dicho, por unidad y transformación de amor. Como tampoco se 
entiende aquí quiere decir el Hijo al Padre que sean los santos una cosa esencial y na­
turalmente, como lo son el Padre y el Hijo, sino que lo sean por unión de amor, como 
el Padre y el Hijo están en unidad de Amor. De donde las almas esos mismos bienes 
poseen por participación que él por naturaleza; por lo cual verdaderamente son dioses 
por participación, iguales y compañeros suyos de Dios. De donde san Pedro (2Pe 1,24) 
dijo: Gracia y paz sea cumplida y perfecta en vosotros en el conocimiento ele Dios y de 
Jesucristo Nuestro Señor, de la manera que nos son dadas todas las cosas de su divina 
virtud para la vida y la piedad, por el conocimiento de aquel que nos llamó con su 
propia gloria y virtud, por el cual muy grandes y preciosas promesas nos dio, para que 
por estas cosas seamos hechos compañeros de la divina naturaleza. Hasta aquí son pa­
labras de san Pedro, en las cuales da claramente a entender que el alma participará al 
mismo Dios, que será obrando en él acompañadamente con él la obra de la Santísima 
Trinidad, de la manera que habemos dicho, por causa de la unión sustancial entre el 
alma y Dios. Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la otra vida, todavía en esta 
(cuando se llega al estado perfecto, como decimos ha llegado aquf el alma) se alcanza 
gran rastro y sabor de ella, al modo que vamos diciendo, aunque, como habemos 
dicho, no se puede decir (CB 39,4-6). 

Hemos comentado ya algunos elementos de este texto, pero conviene volver 
a él ya que es importante para nuestro tema. Acaba afirmando que gran rastro de 
esta experiencia se puede vivir en esta vida, y sin duda vemos aquí el eco de su 
propia experiencia y de otras, como la de Santa Teresa, que, a pesar de la nueva 
orientación más escatológica («Lo cual, aunque se cumple perfectamente en la 
otra vida») vuelve a ser afirmado aquí (<(Se alcanza gran rastro y sabor de ella»). 
La escatología futura, más presente aquí, no elimina la escatología presente en su 
realización histórica, que vuelve a ser afirmada. 

Pero este texto tiene muchas más cosas, afirma la d ivinización como fruto de 
la unión con la Trin idad y cómo ello conlleva la transformación en las tres divinas 
personas «en potencia y sabiduría y amor» y alude al Gn afirmando que «para 
que pudiese venir a esto la crió a su imagen y semejanza». La realización del ser 
humano viene por tanto consumada en la unión plena del alma con Dios y en la 
divinización que conlleva227 . La vocación humana inscrita en la Creación se realiza 

227 Términos como el de «divinización» o «participación en la naturaleza divina», «endiosarse» o 
«endivinarse», Juan los usa como sinónimos, y su sentido es el ele la unión transformante con Dios: «El 

238 



en la unión transformante con la que el alma queda divinizada. La persona huma­
na fue creada por D ios para alcanzar su plena identidad en la unión con Cristo, 
por quien recibe la identidad divina que Dios había pensado para ella en sus 
misteriosos designios de «predestinación y presciencia». La imagen y semejanza 
divina del hombre está en función de la divinización y se realiza plenamente por 
la unión con Cristo. El ser humano está «diseñado» por Dios para unirse a Cristo 
y d ivinizarse con Él. 

Para explicar el «aquello», en la canción anterior había acudido al Apocalipsis 
y a los Salmos, pero no quedó satisfecho con el resultado. En esta canción vuelve a 
explicarlo y acude a cuatro citas bíblicas, tres joán icas y una de Pedro: Jn 1,12, Jn 
17,24, Jn 17,20-23 y 2Pe 1,2-4. De la primera cita recoge la idea de que el Hijo 
de Dios nos ha conseguido la filiación divina. Por tanto, vuelve aquí una idea que 
ya apareció en CB 36,5, que allá aparecía en relación con otra cita joánica d istinta 
On 17,1 0) pero con un sentido semejante, como fruto culminante del matrimonio 
espiritual recibe el alma la plena realización de la filiación divina a través del Hijo: 
«el Hijo de Dios nos alcanzó este alto estado y nos mereció este subido puesto de 
poder ser hijos de Dios, como dice san Juan (1, 12)». Por tanto, vuelve a identificar 
aquí la filiación divina con la unión plena del alma con Dios, y el conten ido que­
da reflejado en el desarrollo de las dos citas que trae a continuación de Jn 17: es 
participar de los bienes que el Hijo tiene por naturaleza propia. Esta participación 
en los bienes la define en relación con Jn 17,24 como «aspirar el Espíritu Santo», y en 
relación a Jn 17,20-23 como ser una sola cosa con el Hijo, como el H ijo lo es con 
el Padre, no esencialmente sino «por unión de amor», y recibir el mismo amor 
que el Hijo228 recibe «aunque no naturalmente como al Hijo, sino, como habemos 
d icho, por unidad y transformación de amor»229

• Para Juan la filiación divina sig­
nifica participación de todos los bienes que el Hijo recibe del Padre, de potencia, 
sabiduría y amor230. Por tanto, el alma realiza esta filiación sólo cuando llega a la 
plena unión con el Esposo, quien comparte todos estos bienes con ella. Esa misma 
participación de los bienes divinos la explica Juan a partir del texto recurrente de 
2 Pe 2,1-4 que contiene una expresión que le gusta mucho: «compañeros de la 
divina naturaleza», consortes. Es evidente que los cristianos somos hijos de Dios 
por el bautismo, por el hecho mismo de recibir allí la gracia divina, pero es muy 

alma, unida a la Santísima Trinidad, se hace deiforme y Dios por participación>> (CB 39,4). 
22" También encontramos una vinculación de la gloria recibida por el alma identificada como 

experiencia del Espíritu Santo, vinculada a jn 17 en GREGORIO DE N ISA, Comencario al Cantar, o.c., 
Hom. 15 p. 249-250. 

229 Encontramos en San Bernardo una doctrina semejante al diferenciar la unión sustancial del 
Padre y el Hijo, con la unión llamada «moral o accidental» entre el hombre y Dios. Son significativos los 
no 8-1 O del Sermón 71: cf. BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», 
o.c., p. 474-477. 

2l0 Encontramos en UB 3-78-79 la filiación divina («como hijo de Dios adoptivo»), con un con­
tenido muy familiar al que ya aparece en el Cántico, de tomar posesión de los mismos bienes de Dios 
por participación, donde la igualdad y posesión divina ,conduce a tener su libertad y su poder, en este 
caso, para devolver a Dios aquel amor que recibe de El: hace el alma reentrega a Dios del amor que 
recibió. 

239 



significativo que a Juan no le interesa la fi liación d ivina en este sentido, sino en 
el sentido de asumir y recibir todos los bienes del Hijo, lo cual sólo se produce al 
final del camino de la unión del alma con Dios. No le interesa la fi liación divina 
como presencia de gracia sino como presencia de unión mística231

• 

La transformación es divinización232, y esta se identifica con la fi liación divina que 
se realiza en el alma por la posesión del E.S.: «Porque esto es lo que entiendo quiso 
decir san Pablo (Ga 4, 6), cuando dijo: Por cuanto sois hijos de Dios, envió Dios en 
vuestros corazones el espíritu de su Hijo, clamando al Padre. Lo cual en los beatíficos 
de la otra vida y en los perfectos de esta es en las dichas maneras» (CB 39,4). 

Hay un fragmento antes citado muy sugerente, pero que Juan no va a de­
sarrollar en ningún otro lugar de sus reflexiones. Dice así: «Como tampoco se 
entiende aquí quiere decir el Hijo al Padre que sean los santos una cosa esencial y 
naturalmente, como lo son el Padre y el H ijo, sino que lo sean por unión de amor, 
como el Padre y el Hijo están en unidad de Amor». Los santos están llamados a 
ser una cosa, como son el Padre y el Hijo, pero no esencialmente sino por unión 
de amor. Implícitamente está diciendo que los santos pueden vivir también, en su 
mutua relación, esa un idad de amor que viven el Padre y el Hijo, y que el alma 
está llamada a vivir y capacitada para ello en su relación con su Esposo, Cristo. 
De hecho esta dimensión relacional y ele reciprocidad está recogida en el capítulo 
17 de Jn, pero Juan, aunque tiene presente la dimensión eclesia l, no considera 
los elementos personalistas que hoy vemos necesarios. Juan vivió esta relación de 
unidad con Teresa y con las carmelitas y la comunión con las carmelitas de Beas 
d io el fruto de la redacción del CA. Pero, viviendo esta relación, no tuvo quizás los 
elementos cu lturales y teológicos, ni el ambiente adecuado, para poder expresar 
esta d imensión comun itaria de su doctrina233 . Por tanto, más bien, en el contexto 
hay que interpretar que la «un ión de amor» a la que se está refiriendo es la unión 
personal que cada uno de los santos tiene con Cristo al alcanzar el matrimonio 
espiritual y que les da acceso a la vida d ivina. 

23' El símbolo nupcial, cuando pasa a ser explicado por Juan de la Cruz en las últimas canciones, 
da paso al símbolo filial, como expresión de la relación que el cristiano tiene con la divinidad. Juan 
de la Cruz parece identificar la esponsal idad con la fi liación en último término, como participación 
en la vida divina de ambos. Mientras que la esponsalidad, subraya la radicalidad de la Encarnación en 
cuanto igualación de los amantes, y la donación mutua de regalos (aportando cada uno lo que tiene) 
y transformación (penetrando cada uno profundamente la vida del otro), la filiación remarcaría más el 
engendramiento y la iniciativa divinos. Juan de la Cruz prefiere la imagen esponsal, pero subraya con 
toda claridad la iniciativa de Dios. En ambos casos se trata de una espiritualidad del amor, donde Dios 
es el principal amante (cf. CB 31 ,2): la especificidad propia de la «esponsalidad sanjuanista» converge 
con la doctrina de la filiación divina, que es la que más peso ha tenido en la tradición cristiana y que 
Juan de la Cruz también asume. 

m La doctrina sanjuanista de la divinización y la transformación liene semejanzas con la de los 
místicos del Norte. Evidentemente con la obra de Ruusbroec, J:ornamenl de les noces espiriwals, o.c., 
como hemos ido viendo, pero también con otras del mismo autor, como El espejo de la salud eterna, 
o con el Sermón 45 de Taulero: cf. CantA p. 906-907, nota 24. 

m No olvidemos que uno de los motivos por los que Juan de la Cruz fue investigado y acusado 
por Diego Evangelista fue su relación con las carmelitas: cf. A. FORTES, Actas de gobierno y declara­
ciones ... , o.c., p. 313-316. 

240 



Es significativo que Juan acuda con cierta frecuencia a textos de Jn 17, pre­
feridos por él, en toda la Biblia, según algunos testigos234

. Además de servirle de 
manera privilegiada para explicar los más altos grados de la unión del alma con 
Dios, según lo vamos analizando, hay otro elemento a tener en cuenta. Allí se 
comunica un misterio de unidad vivida con el Padre y el Hijo, que ha de ser aco­
gido y recibido por los d iscípulos para poder cumplir su misión («porque conozca 
el mundo que tú me enviaste»). Una sabiduría escondida, mística, transmitida de 
maestro a discípulos (<<yo la claridad que me has dado, he dado a ellos para que 
sean una misma cosa»), una experiencia mística vivida de relación con Dios que se 
quiere transmitir en magisterio espiritual a los discípulos («que todos ellos sean 
una misma cosa de la manera que tú, Padre, estas en mí y yo en ti[ ... ) como no­
sotros somos una misma cosa, yo en ellos y tú en mí») . En cierto sentido, la iden­
tificación ele Juan de la Cruz con Jesús, maestro y transmisor de los misterios de 
la vida divina a los apóstoles, se ajusta muy bien al contexto carmelitano, donde 
una experiencia inefable vivida quiere ser comunicada en ambiente de intimidad 
y comunión. Se reproduce aquí el magisterio de Jesús y el magisterio de la Iglesia, 
iniciadora mistagógica a los misterios divinos que Dios quiere regalar al hombre, a 
través de una cadena hermenéutica en la Iglesia. A Juan ele la Cruz le gusta mucho 
el texto de Jn 17 porque reconoce allí su propia vocación de transmisión mistagó­
gica, en el seno de la tradición carmelitana. 

2. jubilación a Dios en la fruición de Dios 

La transformación que el Amado ha realizado en la esposa lleva a una nueva 
experiencia del mundo donde todo lo creado ha quedado renovado por la gra­
cia. La misma mención del «canto de la hermosa filomena» parece aludir a esta 
transformación del mal en bien por la gracia235

• Explicando «el canto de la dulce 
filomena» dice: 

En la cual voz del Esposo, que se la habla en lo interior del alma, siente la Esposa 
fin de males y principio de bienes, en cuyo refrigerio y amparo y sentimiento sabroso 
ella también como dulce filomena da su voz con nuevo canto de jubilación a Dios, 
juntamente con Dios, que la mueve a ello. Que por eso él da su voz a ella, para que 
ella en uno la dé junto con él a Dios (CB 39,9). 

Un canto interior del ruiseñor del gozo y la alegría indescriptibles con­
seguidos finalmente, al escuchar ya, sin penas, la voz del Esposo que la llama 
dulcemente. Una alabanza perfecta del alma a Dios con el mismo Dios, muy 

dulce al alma236• 

2l ' Los testigos de los procesos hablaron del amor preferente que tenía por el evangelio de Jn, 
sobre todo Jn 17, que sabía de memoria y tenía a nor de labios: d . Dicho de Jerónimo de la Cruz, 
BMC 25 p. 131. 

m Filomena es la figura mitológica de la esposa de un rey que se convierte en ruisetior para evitar 
ser asesinada: d. C. GARCÍA, «El Cántico Espiritual. Poema nupcial», en MontCarm 99 p. 420. 

llo El tema de la fruición, tan frecuente en Juan de la Cruz, lo encontramos también a menudo 
en Ruusbroec: J. V. RUUSBROEC, L'ornament de les noces espirituals, o.c., p. 211. 230. 237. También 
lo relaciona con una experiencia inefable de oscuridad divina. 

241 



3. Conocimiento de las criaturas y de la ordenación de ellas 

Explicando «el soto y su donaire» dice: 

Esta es la tercera cosa que dice el alma le ha de dar el Esposo. Por el soto, por 
cuanto cría en sí muchas plantas y animales, entiende aquí a Dios en cuanto cría y 
da ser a todas las criaturas, las cuales en él tienen su vida y raíz, lo cual es mostrarla a 
Dios y dársela a conocer en cuanto es Criador. Por el donaire de este soto, que tam­
bién pide al Esposo el alma aquí para entonces, pide la gracia y sabiduría y la belleza 
que de Dios tiene no sólo cada una de las criaturas, así terrestres como celestes, sino 
también la que hacen entre sí, en la respondencia sabia, ordenada, graciosa y amiga­
ble de unas a otras, así de las inferiores entre sí como de las superiores también entre 
sí, y entre las superiores y las inferiores, que es cosa que hace al alma gran donaire y 
deleite conocerla (CB 39,11). 

Pide el alma aquí conocer el alma a Dios en cuanto Creador de todas las 
cosas, donde todas tienen su vida y su raíz. Y además qu iere conocer la gracia, 
sabiduría y belleza que cada criatura (terrestre o celeste) tiene de Dios, en sí 
misma o en sus variadas relaciones con las demás {«la respondencia sabia, or­
denada, graciosa y amigable de unas a otras»). Anhela la sabiduría de todo lo 
creado y de su relación a Dios, y de la relación recíproca de todas las cosas entre 
ellas, ya sean superiores e inferiores237 . Pide aquí a Dios experimentar en pleni­
tud aquello que ya intuyó en la experiencia primordial, en cuanto penetración 
de los misterios d ivinos. 

4. Pura y clara contemplación de la esencia divina 

Sobre «en la noche serena» dice: 

Esta noche es la contemplación en que el alma desea ver estas cosas. Llámala 
noche porque la contemplación es oscura, que por eso la llama por otro nombre mís­
tica teología, que quiere decir sabiduría de Dios secreta o escondida, en la cual, sin 
ruido de palabras y sin ayuda de algún sentido corporal ni espiritual, como en si lencio 
y quietud, a oscuras de todo lo sensitivo y natural, enseña Dios ocultísima y secretísi­
mamente al alma sin ella saber cómo; lo cual algunos espirituales llaman entender no 
entendiendo. r .. . ] sólo pasivamente recibe inteligencia sustancial desnuda ele imagen 
la cual le es dada sin ninguna obra ni oficio suyo activo (CB 39,12). 

Pide aquí contemplación para poder recibir todas las comunicaciones en 
soledad y en lo escondido y la llama sabiduría secreta o mística teología, que se 
recibe en el entendimiento pasivo. Con anhelo de que la contemplación oscura 
de acá llegue a ser contemplación clara y serena en la visión beatífica allá (cf. CB 
39, 13). La referencia a la mística teología nos evoca, como si de una inclusión 
bíblica se tratara, el mismo tema que aparecía en el prólogo del Cántico, donde se 

m Podemos incluir aquí la relaciones humanas interpersonales como secreto de sabiduría divina 
a la que accede el hombre unido a Dios y donde se alaba <da respondencia sabia, ordenada, graciosa 
y amigable» entre las criaturas, donde se hace presente misteriosamente la hermosura del ser divino y 
sus atributos allí reflejados. 

242 



atribuía dicho nivel de inteligencia mística a Ana de Jesús (cf. CB pról. 3). Por otro 
lado, la sintonía en este tema de la contemplación con la doctrina de Orígenes, 
Gregario de Nisa o San Bernardo es evidente238 • 

5. Transformación total en el inmenso amor de Dios 

Declarando el verso «Con llama que consume y no da pena»239 dice: 

Por la llama entiende aquí el amor del Espíritu Santo. El consumar significa aquí 
acabar y perfeccionar. En decir, pues, el alma que todas las cosas que ha dicho en esta 
canción se las ha de dar el Amado y las ha ella de poseer con consumado y perfecto 
amor, absortas todas, y ella con ellas, en amor perfecto y que no dé pena, lo dice para 
dar a entender la perfección entera de este amor (CB 39, 14). 

Pide el alma al E.S. que acabe su obra en ella con perfección y que la in­
flamación y transformación de esta llama en el alma no cause dolor sino amor 
suave, lo cual será perfectamente en gloria, porque aquí siempre hay alguna pena 
y detrimento, ya sea por la flaca condición ante tanto amor, o por el anhelo de 
visión beatífica14o. 

Nadie como Juan de la Cruz ha expresado las inigualables cotas alcanzadas 
por el alma humana en su camino de divinización, en las últimas etapas. Al llegar 
al momento de la unión, todos los elementos que reconocemos como recibidos 
de influencias patrísticas, plotin ianas y de mística germano-flamenca241 , parecen 

n a También en San Bernardo encontramos la gran consolación que experimenta el alma contem­
plando la claridad divina, antes de la unión plena con el Esposo que traerá la clara visión: d. BERNARDO 
DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 41, p. 282-287. 

m Este símbolo de la llama será desarrollado y ampliado en la Llama, que continúa las últimas 
etapas de la unión, de gran densidad mística y con marcado talante trinitario contemplado en lo más 
profundo del alma: cf. C. CASTRO, «llama del amor viva>>, en AAW, Introducción a la lectura de San 
Juan de la Cruz, junta de Castilla y León (Salamanca 1991) p. 493-529. H. Sanson decía que lo que ca­
racteriza fundamentalmente esta nueva obra, más que la purificación o la unión, es la «glorificación»: 
cf. H. SANSÓN, L:esprit human selon Sc1int }ean de la Croix, Publications faculté des lettres d'Aiger, 
Presses Universitaires de France (Paris 1953) p. 314. Los fundamentos teológicos que están en el fondo 
de Llama vuelven a ser los mismos que en Cántico en la última etapa de unión: la inhabitación trinitaria 
por amor del alma a Cristo, según la tradición joánica. La Trinidad viene a quienes aman a Dios (d. jn 
14 ,23), transformando sus potencias (d. UB 1, 15). Para explicar la unión se usan nuevas expresiones 
simbólicas: el Padre es mano, el l lijo es toque, el ES es cauterio. Los tres unidos alcanzan el alma y la 
divinizan: este es el contenido de la unión divina (cf. LIB 2,1). Las 3 personas actúan simultáneamente 
para hacer «toque» a fuego en la sustancia del alma, cauterizándola en amor, transformándola en 
inflamación de amor. 

l<o La acción santificadora del ES como primicia ele la gloria la encontramos con frecuencia en 
la patrística: «Por medio del Espíritu Santo tenemos: el restablecimiento en el paraíso, la subida al 
reino de los ciclos, la vuelta a la adopción filial, la confiada libertad de llamar Padre nuestro a Dios, de 
participar en la gracia de Cristo, de ser llamado hijo de la luz, de tener parte en la gloria eterna y, en 
general, de estar en la plenitud de la bendición, en esta vida )1 en la futura, viendo como en un espejo 
la gracia de los bienes que nos reservan las promesas, y de los que estamos ansiosos disfrutar por la fe, 
como si ya estuviesen presentes. Pues, si tales son las arras, lcuál no será la totalidad?»: BASILIO DE 
CESAREA, El Espíritu Santo, XV, 36, BibPat 32, Ciudad Nueva (Madrid 1996) p. 165. 

N• Un recopilador de influencias de las espiritualidades anteriores como J. Gerson muestra nu­
merosas relaciones con el desarrollo ele la espiritualidad sanjuanista: «Los santos llaman con varios 

243 



dejar paso a la experiencia personal, en sintonía con la mística teresiana242
. No es 

fáci l encontrar en la espiritualidad occidental la compenetración humano-divina 
y la gloria que refiere Juan en las últimas etapas espirituales de la unión con Dios. 
No conviene olvidar que los aspectos de los que habla en esta estrofa, pide ella 
recibirlos en plenitud, pero en estrofas anteriores los comentaba como ya recibi­
dos (aunque no de manera plena y definitiva). La recepción actual y futura de los 
bienes en misteriosa relación de continuidad y alternancia, se hace presente a lo 
largo de todo la obra24

J. 

En las etapas finales del matrimonio espiritual se dan los visos de gloria, aun­
que el estado de perfección completa y de amor glorioso será en la otra vida. 
Juan subraya de manera especial el aspecto mundano de la experiencia de la 
participación-unión con Dios (más de lo que hace, por ejemplo, el mismo San 
Pablo), pero también está contemplando esto en camino de una perspectiva de­
fin itiva y plena en la vida celestial244 • La entrada en el Reino se puede vivir ya aquí, 
alcanzando la comun ión plena con Dios en el matrimonio espiritual, pero esta 
gracia también es relativa frente a la salvación eterna de la vida gloriosa (cf. CB 39, 
1 O; cf. S 2,19,4)245. Juan asume aquí el tema de la predestinación a la gloria que 
ya presentaba Santo Tomás, pero añade aportaciones propias en línea de distin­
guir los diferentes grados de gloria de cada uno, originados en la libre voluntad y 
llamada del Creador, y respondidos con la libertad del hombre. 

En último término la consumación del amor consiste en amar por el Espíritu 
Santo, siendo «verdaderos hijos de Dios» en revelado y manifiesto grado (cf. CB 
39,3.4). El cristiano, al final del proceso, es plenamente hijo de Dios, participa de 
su sabiduría y su poder, y también de su gloria. Después de haber explicado en 
cinco puntos todos los dones divinos que espera el alma recibir para consumar su 
glorificación llega el final del poema. 

nombres estos conocimientos experimentales interiores de Dios( ... ). Lo llaman contemplación, éxtasis, 
rapto [ ... ] transformación, unión, exultanza; dicen que se trata de un júbilo superior en el espíritu, o 
un ser raptado en las tin ieblas divinas, de un gustar a Dios, abrazar al esposo, besarlo [ ... ) ser introdu­
cido en las divinas estancias, ser embriagado por un torrente de placer [ ... )» (cf. J. CERSON, Teologia 
Mistica ... o.c., p. 67). La sintonía con Juan de la Cruz es patente. 

2• 2 Cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o.c., p. 642-643. 
24¡ Esta distinción aparece también en Ruusbroec, con matices semejantes: cf. J. V. RUUS­

BROEC, «La pedra brillanb>, en L'omament de les noces espirituals, o.c., p. 270-272. 
2•·• «La vida esponsal alcanzada en esta vida incluye la tensión hacia las bodas eternas y la espe­

ranza de la consumación)): M. Á. DÍEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 438. 

lAS Juan asume de Jn 17 la tensión de comunión que aspira a la unión transformante (cf. F. 
BRANDLE, Biblia en san Juan de la Cruz, EDE, Madrid1990, p. 1 02-·1 03), que se desplaza del «ahora 
SÍ)) hacia el «todavía no», de la escatología rea lizada más presente en CA, hacia la escatología futura 
predominante en CB. Son dos elementos que aparecen en la revelación y que determinan la realiza­
ción del Reino en medio del mundo. Las dos escatologías aparecen en Jn, aunque parece predominar 
la primera. Juan de la Cruz desarrolla, apoyándose en el pensamiento joánico y paulino, la doble 
tensión, que sólo conduce a la realización definitiva fuera ele la historia. El que «todos sean uno» de 
Jn 17,21-22 se realiza como don divino y primicia aquí, pero la realización definitiva se desplaza a 
un más allá. 

244 



Tanto en la estrofa 37 como en la 38, incluso en la 39, hemos encontrado 
un elemento importante del pensamiento sanjuanista. Para Juan de la Cruz el 
tema central de la unión con Dios, expresado mediante la simbología esponsal, 
que conduce al desposorio del alma con Cristo, se vincula misteriosamente al 
tema de la humanidad-divinidad de Cristo, que Juan relaciona con la imagen 
clásica de Moisés (que en la patrística había recibido ya esta interpretación, con 

Gregario de Nisa, etc.). Siguiendo el modelo de Moisés en la cueva 
del Exodo, donde recibe la contemplación de las «espaldas de Dios», se intro­
duce la participación que el alma puede consegu ir en la vida divina, gozando 
de los misterios de la sabiduría divina y la vida trinitaria. El símbolo esponsal, 
parece encontrar su fuente secreta en el misterio de la Trinidad, pero la puerta 
que da entrada al Paraíso de la Redención, donde el hombre recibe todos los 
dones divinos es la Encarnación, donde lo humano y lo divino quedan indiso­
lublemente unificados en la persona del Verbo, y donde la gracia consuma su 
función salvífica en la humanidad, cuando esta recorre fielmente el camino en 
fidelidad por el Espíritu. Este tema es fundamental y, por fuerza, habremos de 
volver sobre él. 

Un final paradójico: estrofa 40, «Que nadie lo miraba ... » 

Y pasamos a la última canción246
, con un resumen de las conquistas obtenidas 

(cf. CB 40,1 ). Desasida de todo, vencidos los enemigos, interiores y exteriores, 
como el demonio (Aminadab247), purificada y reformada toda se prepara para re­
cibir la plenitud de bienes mientras espera serenamente. La porción sensitiva, que 
hasta el matrimonio espiritual no estaba plenamente pacificada, ahora se apresta 
a recibir también la influencia de la porción espiritual para «participar y gozar en 
su manera de las grandezas espirituales que Dios está comunicando al alma en lo 
interior del espíritu» (CB 40,5), cosa que hacen «por cierta redundancia del espí­
ritu reciben sensitivamente recreación y deleite de ellos, por el cual deleite estos 
sentidos y potencias corporales son atraídos al recogimiento interior, donde está 
bebiendo el alma las aguas de los bienes espirituales» (CB 40,6). La espiritualiza­
ción ha alcanzado ya a todo el ser del hombre y lo que antes se oponía a la unión 
ahora queda influido y empujado por los bienes que recibe de ella248

. 

2' 6 Thompson comenta este misterioso final: cf. C. P. THOMPSON, «Aminadab tampoco pare­
da: presencia y ausencia en el Cámico y en el Cantan>, en lnsula 46 (1991) p. 10-11. 

z•· Juan de la Cruz ya había hablado anteriormente del <dos carros de Aminadab>>, identifi­
cando a este con el demonio en CB 16,7. Encontramos un precedente de esta interpretación en 
BERNARDO DE CLARA VAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 39, p. 273-279. 
Allí aparecen los carros del faraón, identificados con el demonio, aunque no se menciona el nombre 
de Aminadab. 

z•e El placer y deleite espirituales de la unión con Dios redunda en lo corporal hasta sus hue­
sos y articulaciones: «Y de este bien del alma a veces redunda en el cuerpo la unción del Espíritu 
Santo, y goza toda la sustancia sensitiva, todos los miembros y huesos y médulas, no tan remi­
samenle como comúnmente suele acaecer, sino con sentimiento de grande deleite y gloria, que 
se siente hasta los últimos artejos de pies y manos. Y siente el cuerpo tanta gloria en la del alma, 
que en su manera engrandece a Dios, sintiéndole en sus huesos>> (LIB 2,22). La unión espiritual 

245 



Y el último párrafo de la declaración dice: 

Todas estas perfecciones y disposiciones antepone la Esposa a su Amado, el Hijo 
de Dios, con deseo de ser por él trasladada del matrimonio espiritual, a que Dios la 
ha querido llevar en esta Iglesia militante, al glorioso matrimonio de la triunfante, al 
cual sea servido llevar a todos los que invocan su nombre el dulcísimo Jesús, Esposo 
de las fieles almas (CB 40, 15). 

Este último número es propio del CB, pero tiene su importancia. Acaba Juan 
su obra con una proyección de la esponsalidad espiritual del alma con Dios en 
el seno de la Iglesia mi litante, a otra esponsalidad escatológica y definitiva en la 
Iglesia triunfante. Es muy significativo que Juan, tanto al principio como al final del 
matrimonio espiritual, por tanto, en CB 22,1 y en CB 40, 15, hace una alusión a los 
diferentes planos, personales y eclesiales, en los que contempla la simbología es­
ponsal. Term ina insertando todas las declaraciones en línea del desposorio-matri­
monio del alma con Cristo en una perspectiva general del desposorio-matrimonio 
de Cristo con la Iglesia, que adquiere cariz escatológico. 

Hasta aquí los resu ltados del análisis de la simbología esponsal en el Cántico 
Espiritual. Un resu ltado evidente de esta investigación es la profunda raigambre 
bíbl ica y cristiana del pensamiento sanjuanista que, si bien puede haber asumi­
do influencias ambientales de tipo patrístico e incluso neoplatón ico en ningún 
modo queda atado a el las249

, y las modela con el recu rso a la luz que brota 
de su propia experiencia mística. Juan usa las doctrinas que encuentra en su 
ambiente, pero su fuente principal se encuentra en una experiencia personal 
y comunitaria del Carmelo teresiano interpretada a la luz de la Bibl ia. Después 
de hacer un desarrollo detal lado de todas las estrofas del Cántico Espiritual que 
nos han permitido ir entresacando elementos fundamentales del conten ido 
de la espi ri tual idad esponsal sanjuanista presentada en CB vamos resumir los 
resu ltados en otro capítulo. 

mística induce una experiencia de placer corporal que llega a todos los miembros del cuerpo. Lo 
encontramos también en S 2, 11,1 : «grande deleite, y a veces tanto, que parece que todas las 
médulas y huesos gozan y florecen y se bañan en deleite¡ cual suele ser la que llaman unción del 
espíritu, que procede de él a los miembros de las l impias almas. Y este gusto del sentido es muy 
ordinario a los espirituales, porque del afecto y devoción del espíritu sensible les procede más o 
menos a cada cual en su manera». 

249 Rechazamos la tesis central de E. A. MAlO, St. ]hon of the Cross: Lhe imagery of Eros, Playor 
(Madrid 1973), donde Juan de la Cruz es más plotiniana que cristiano, considerando las citas bíblicas 
como acomodaticias: cf. lb. p. 91 .1 01 .1 94. 

246 



" CAPITULO CUARTO 

LA ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DEL CB 





l. ELEMENTOS FUNDAMENTALES DE LA 
ESPIRITUALIDAD ESPONSAL DEL CB 

1. El CB COMO SÍNTESIS ESPIRITUAL SANJUANISTA 

Tradiciones espirituales asimiladas en el CB 

Es evidente que Juan de la Cruz ha recogido numerosos elementos de una 
tradición hermenéutica común a la espiritualidad cristiana, pero también que, sin 
alejarse de ellos, los ha asumido de manera libre y original. Muchos elementos 
literarios y teológicos sanjuanistas aparecen en autores anteriores y el autor los ha 
recibido a través de la liturgia, el oficio divino y la lectura espiritual de los SSPP 
o de autores medievales1• Algunos de los temas enunciados no son explicados 
de manera clara, y para comprender exactamente lo que quiere decir en su co­
mentario conviene leer los precedentes de la tradición cristiana que hablan de 
los mismos temas en contextos semejantes2• Vamos a hacer ahora una síntesis 
de las numerosas doctrinas e ideas recibidas de la tradición que hemos detectado 
en el análisis de la espiritualidad del Cántico Espiritual 8: una reflexión sobre la 
espiritualidad esponsal del CB como síntesis de tradiciones recibidas. En la espi­
ritualidad esponsal sanjuanista confluyen tres grandes corrientes teológicas que 
bullían en la teología medieval del Siglo de Oro español: 

l. En primer lugar, y como base de lodo, está la espiritualidad esponsal 
conservada en la tradición monástica. Aquí tenemos la tradición exegé­
tica alegórico-simbólica iniciada por Orígenes, continuada por Gregario 

' Cf. F. CONTRERAS, «El Cantar de los Cantares y Cántico Espiritual», en SanjCruz 9 (1993) p. 
37-38. Este autor subraya, por ejemplo, la dependencia del Cántico con los Sermones bernardianos: 
cf. lb. p. 38-4 l. 

2 Aunque nuestra investigación está centrada en el Cál1lico, vamos usando también con fre­
cuencia, a pie de página, textos aclaratorios de otros autores, incluso de otras obras suyas, porque nos 
sirven para comprender el pensamiento sanjuanista que a veces está bosquejado en Cántico, pero sin 
desarrollar. 

249 



de N isa, difundida por Gregario Magno3, acogida por San Bernardo y 
Gu illermo de Saint Thierry, etc. 

2. Una segunda corriente de influencia muy importante es la espiritualidad 
de interioridad agustin iana, atenta a lo psicológico, y que ilumina la doc­
trina trinitaria, que fue continuada de maneras diversas y desarrollada con 
pecu liaridades propias por la Escuela de San Víctor, San Buenaventura, los 
místicos de los Países Bajos U. Ruusbroec, E. Herp) y alemanes {Eckhart, 
Suson y Taulero) y las corrientes de la Devotio Moderna. 

3. Una tercera corriente es la teología negativa o mística, que tiene sus ante­
cedentes en Gregorio de Nisa y su mayor difusor en Dionisio Aeropagita . 

Estas tres corrientes no son homogéneas ni tampoco independientes, sino 
que se interrelacionan con frecuencia. La d imensión de la espiritualidad esponsal, 
por ejemplo, aparece también con frecuencia en autores como Ruusbroec, Herp, 
Buenaventura, etc. Todo ello quedaría aderezado con elementos del pensamiento 
de Tomás de Aquino, que aparecen en las obras sanjuanistas, pero que conside­
ramos que no funcionan como ejes de su doctrina espiritual. Vamos a hacer un 
repaso de la herencia recibida de d ichas tradiciones. 

Espiritualidad esponsal alegórico-simbólica 

La espiritualidad esponsal origeniana aporta la genial intuición, heredera de la 
tradición bíblica, de una humanidad convertida en esposa de Dios4 en dos dimen­
siones complementarias, una más tipológica, donde al esposo-Cristo se contrapone 
la esposa-Iglesia, y otra más psicológica, donde el alma-esposa va al encuentro de 
su Esposo Cristo. La primera es de carácter más teológico-eclesiológica5

, mientras 
que la segunda se aplica a la espiritualidad, incluso a la mística. Para Orígenes, el 
hombre ha sido creado a imagen de Dios en Cristo, el Salvador. Todos los hombres 
deben caminar para participar en d icha imagen, con el progreso diario, según el 
hombre interior6. La dinámica del proceso espiritual origen iano tiene dos caracte­
rísticas: su carácter inestable, y su tensión entre revelación y ocu ltamiento7

• Para 
O rígenes la vida espiritual es una ascensión difícil con esfuerzo y dolor hasta al­
canzar cimas extraordinarias de iluminación, cu lminando con la un ión mística 
con el Logos. La vida cristiana en el mundo es lucha contra el pecado, las pasio­
nes y el demonio. La renuncia es fundamental, desprendiéndose de lo mundano 
y combatiendo la concupiscencia, creciendo en las vi rtudes. Es fundamental la 

3 Cf. A. PACHO, <6an Gregorio Magno» en DicSJC p. 710-712. 

• Cf. ORÍGENES, Comentario al Cantar, Ciudad Nueva (Madrid 1986) p. 168-170; d. B. AR­
MINJON, La cantata del amor. Lectura seguida del Cantar de los Cantares, DDB (Bilbao 1997) p. 41. 

5 La interpretación eclesial halla sus raíces en la Biblia misma, al sustituir la Iglesia como nuevo 
Israel, y aparece claramente en la tradición, con un primer comentario de tipo tipológico de San Hi­
pólito de Roma en el s. 111: cf. Manlio Simonetti, <dntroduccióm>, en ORÍGENES, Comentario al Cantar, 
o.c., p. 24. 

250 

6 Cf. ORÍGENES, Homilfas sobre el Génesis, Ciudad Nueva (Madrid 1999) p. 92-94. 
7 Cf. M. Simonetti, «lntroduccion», en ORÍGENES, Comentario al Cantar, o. c., p. 24. 



gnosis, el conocimiento intelectual y amoroso de Dios que permite interpretar 
espiritualmente la Revelación y descubrir el camino hacia Dios. Se necesita un 
camino de imitación y seguimiento de Cristo, camino de la cruz hasta alcanzar su 
gloria. En el camino espiritual hay un proceso que se inicia con una purificación, 
pasa por la iluminación y alcanza la perfección de la vida contemplativa, cuando 
Dios habita ya en el alma y se realiza la divinización. A través de la humanidad 
de Cristo se alcanza la divinidad. El hombre unido místicamente al Lagos se eleva 
hasta la perfección de la bienaventuranza del cielo. Al final es amigo de Dios, hijo 
de Dios, hermano de Cristo. Vive una unión comparable a la del Esposo-Esposa8. 

Con todos estos elementos, podemos considerar a Orígenes uno de los pilares 
fundamentales de la espiritualidad cristiana, con infinidad de seguidores. Son ele­
mentos que reaparecen de diversos modos en Juan de la Cruz, aunque nuestro 
santo los pudo conocer en muchos otros autores espirituales que han desarrollado 
las intuiciones origenianas. 

Pero también Gregario de Nisa influye en Juan de la Cruz, especialmente su 
idea de progresión en la experiencia cristiana, que reclama una cierta ascética 
esponsal y que cu lmina en la fase de madurez de los perfectos, donde la unión 
espiritual con Dios que lleva a la contemplación eterna de la Belleza divina nos 
transforma en su imagen viva9. Para Gregario, el conocimiento va de lo visible a 
lo invisible; para explicarlo toma la figura ele Moisés10

, que pasa a ser ejemplo de 
contemplativo. El camino espiritual reclama un progreso continuado del conoci­
miento del alma hacia Dios11 y un progreso indefinido hacia la virtud12

• Todas las 
cosas creadas, también la naturaleza humana (por la huella que han recibido de la 
imagen divina) están ordenadas a conseguir su plenitud13

. Los diferentes grados de 
perfección son las etapas de la vida espiritual14

. En Gregario se advierte un fondo 
neoplatónico del cual brota un optimismo místico. Supo compaginar la inaccesi­
bilidad de Dios y la capacidad humana de alcanzarlo: hombre, capax Dei15

• La 
sintonía entre la concepción nisana y sanjuanista es muy clara16

• 

8 Cf. M. GARCÍA COLOMBÁS, B 111011<1C<lto primilivo v.2, La espiritualidad, BAC (Madrid1975) p. 33. 

? Cf. GREGORIO DE NISA Sobre la vida de Moisés, BibPat 23, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p. 
142-143. 

1o Cf. GREGORIO DE N ISA, Comentario al Cantar de los Cantares, Sígueme (Salamanca 1993) 
hom. 11 p. 172. 

" Cf.lb. hom. 12 p. 196. 
12 Cf. GREGORIO DE N ISA, Sobre la vida de Moisés, 1, 5, o.c., p. 66. 
13 Cf. GREGORIO DE N ISA, Comenwios al Cantar ... o.c., hom. 15 p. 244. 

cr. lb. p. 245-246. 
1s «la Escritura llama esposa al alma que ama a Dios con todo su corazón, con toda su alma, 

con todas sus fuerzas. Dios es el esposo en quien lógicamente están los mayores bienes esperados en 
plena armonía con aquél que deseamos. Llama lecho a la participación más perfecta del bien. Llama 
noche t ... ) la contemplación de lo que se ve, a semejanza de Moisés, que entró en las tinieblas donde 
estaba Dios»: lb. p. 103. 

16 Teodoro H. Martín ha afirmado que no hay interpretaciones tan próximas entre sí como las 
de Gregario de Nisa y Juan de la Cruz: d. GREGORIO DE N ISA, Semillas de contemplación (Homilfas 
sobre e/ Cantar de los Cantares. Vida de Moisés), BAC (Madrid 2001) p. XXV. 

251 



Esta espiritualidad es recibida en la vida monástica y desarrollada por autores 
como San Bernardo. La espiritualidad esponsal bernard iana es el camino de amor 
apasionado del alma hacia la unión con el Verbo esposo, que la amó y la buscó 
primero17. Las bodas con el Verbo son la meta del camino espiritual para vivir la 
unidad del espíritu con Cristo18. Bernardo es emocional y efusivo. Juan parece 
asumir su mismo tono experienciaP9, sus mismas expresiones apasionadas20

, seme­
jantes impulsos de una espiritualidad amorosa21

, etc. Se hace eco de la influencia 
que la unión con Dios tiene en cada una de las potencias del alma, memoria, 
inteligencia y voluntad, aunque hay una primacía de la experiencia del amor so­
bre el conocim iento: «Cuando amo a Dios por medio de mi voluntad, yo mismo 
me transformo en éh>22 • También encontramos huellas de una doctrina sobre la 
redención23 y una mística de la pasión y de la cruz, enfatizando la importancia 
de la humanidad de Cristo, y en muchos otros temas que nos evocan la doctrina 
sanjuan ista24 . Las ideas bernardianas fueron desarrolladas por sus discípulos, parti­
cu larmente por Guillermo de Saint-Thierry2s y no es difícil que Juan de la Cruz las 
conociese a partir de ellos. 

17 San Bernardo recoge la intuición mística esponsal origeniana y la sitúa como centro y síntesis de la 
vida espiritual, añadiendo, con gran insistencia, la necesidad de penetrar los misterios del Verbo encarnado 
y de su humanidad: d. E. ANCILLI, Spiritualita Medioevale, Teresianum (Roma 1983) p. 43. 

18 Para j. Sanz la espiritualidad místico-esponsal bernardiana podría resumirse así: la unión espi­
ritual desemboca en la perfecta semejanza, con un amor puro consumado, y un conocimiento integral, 
en la contemplación beatífica, en las bodas gozosas del Esposo y la esposa: cf. J. SANZ MONTES, «lllum 
totaliter diligas» (3EpAg 15). La simbología esponsal como clave hermenéutica del carisma de Santa Clara 
de Asís, Pontificium Athenaeum Antonianum (Roma 2000) p. 247. 

19 Encontramos, por ejemplo, profusión de elementos experienciales en BERNARDO DE CLA­
RA VAL, <<Sermones sobre el Cantar de los Cantares» en Obras completas, vol. 2, BAC (Madrid 1955), 
Serm. 83-85, concretamente Serm 83 n. 13-14. 

2o «Cuando veas un alma que dejadas todas las cosas, se adhiere con todas sus ansias al Verbo; 
que vive para el Verbo, se rige por Él; que concibe lo que ha de alumbrar para el Verbo, que pueda 
decir: para mí el vivir es Cristo y el morir ganancia, créela cónyuge y maridada con el Verbo»: d. lb. 
Serm. 85, nº 12 p. 571. 

21 Sobre el amor: cf. lb., Serm. 83. 
22 Citado por San Buenaventura: BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrits, Classics del Cristia­

nisme, Edicions Proa (Barcelona 1994) p. 60. 

H Sobre la redención : d . BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar», o.c., 
Serm. 82. 

24 La clave fundamental con la que Bernardo interpreta el Cantar, de que la amada sale bus­
cando al Amado herida de amor por El, representa el contexto fundamental del Cántico. También 
coinciden ambos en una misma dinámica ele presencia-ausencia, aunque esta dinámica aparece clara 
en el Cantar mismo. También algunos símbolos elementales relacionados con Cristo, la luz (cf. Serm. 
1,1; 2,2; 15,6) o las sombras (d. Serm. 48,7.8), o el símbolo del fuego (d. Serm. 23,6; 31,4), o la 
vida cristiana como lucha a muerte (cf. Senn. 22,7; 23,11). Tanto Juan de la Cruz como Bernardo se 
pierden en bellas descripciones del amor ele Dios, la hermosura del Amado, etc. Y al final del camino 
espiritual Bernardo alude a las bodas mfslicas («unitas spiritus») que conduce a la semejanza plena y la 
transformación amorosa (cf. Serm. 82). 

25 También para este autor la fe conduce al conocimiento de Dios y la experiencia trinitaria, a 
través de una primacía del amor que asume el conocimiento, purifica y santifica la persona, condu­
ciendo a la contemplación mística: cf. AA VV., Diccionario ele la Mistica, P. Dinzelbacher (ed.), Monte 

252 



Espiritualidad de interioridad psicológica 

Hemos hablado de una segunda corriente de influencia agustiniana. San 
Agustín es el Santo Padre citado en más ocasiones por Juan de la Cruz, tres de 

ellas en el Cántico26• Juan ha heredado la corriente de espiritualidad de interio­

ridad psicológica de línea agustin iana27
. Reconocemos en el santo carmelita los 

elementos de un mismo proceso de iniciación al conocimiento de Dios, que va 

«de las cosas exteriores a las interiores, de las inferiores a las superioreS>>, con tres 
pasos esenciales (pregunta al mundo, vuelta a la interioridad, trascendimiento 

de uno mismo) característicos del itinerario agustiniano hacia Dios28• Otros ele­

mentos suyos parecen haber dejado huella en Juan, como la incomprensibilidad 

del conocim iento divino, la «docta ignorancia», o la concepción de un hombre 

cuya grandeza se revela en su creación a imagen divina, que lo hace «capax Dei», 
capaz de participar en la naturaleza recibiendo gracias de conocimiento 

y de amor que conducen a la iluminación y a la felicidad30. También hemos en­

contrado, en diversas citas, una influencia de las aportaciones agustinianas a la 

doctrina trinitaria, en cuanto a su teología sobre el Espíritu Santo y la explicación 

psicológica de la Trinidad31 . 

Pero Juan de la Cruz debió recoger también ideas agustinianas de sus segui­

dores y difusores, como la escuela de los victorinos (Hugo y Ricardo de San Víctor, 

etc.), corriente de teólogos espirituales floreciente en el siglo XII en un monasterio 

urbano de canónigos agustinos de las afueras de París, seguidores de San Agustín 

y también de Pseudo Dionisio, que hicieron un interesante esfuerzo para funda­

mentar la sacramentalidad del mundo en la participación del ser divino, por la 

Carmelo (Burgos 2000) p. 472. Es particularmente importante su Carta a los frailes del Monte de Dios, 
que durante mucho tiempo fue atribuida a su maestro San Bernardo (cf. GUILLERMO DE SAINT THIE­
RRY, Lettre aux Freres du Monl Dieu (Letcre d'or), SC 223, Cerf, París 1985), donde el papel del E.S. en 
la experiencia de comunión amorosa espiritual se vincula a la intimidad trinitaria, con la perspectiva 
de la visión beatífica escatológica, ya en esta vida, etc. 

26 En CB 1,6 cita un texto atribuido a San Agustín y una obra titulada Soliloquios, que era apó­
crifa: CantB parte p. 38, nota 17. Es muy probable, sin embargo, que Juan de la Cruz conociese 
obras muy difundidas como las Confesiones, o De Trinitace, también los comentarios a salmos. Para la 
influencia agustiniana en Juan ele la Cruz: cf. A. PACHO, «San Agustín y Juan de la Cruz» en DicSJC 
p. 41 -46. 

27 Tambien en Agustín encontramos elementos esponsales. «tQué cosa, por tanto, es la vestidura 
nupcial? Esta: el fin del Evangelio -dice el Apóstol- es la caridad de un corazón puro, de ,una concien­
cia buena y de una fe sincera (1 Tim ·1,5). He aquí la vestidura nupcial>>: SAN ACUSTIN, Sermones 
90,6, citado en TexPat p. 253. 

za Cf. A. TRAPE, «San Agustín», en INSTITUTO PATRISTICO AUCUSTINIANUM, Patrología 111, 
La edad de oro de /a literatura patrfstica /acina, BAC (Madrid 2ª 1986) p. 490-491. 

29 Cf. lb. p. 492-493. 

lO Cf. lb. p. 502-507. El tema de la bienaventuranza tiene una importancia central en el pensa­
miento agustiniano (cf. E. VILANOVA, Hiscoria de la ceologia cristiana, vol 1, Herder, Barcelona 1984, 
p. 154) y sintoniza con el sanjuanismo. 

)l Sobre este tema: d. A. TRAPE, «San Agustín» en DicSJC p. 511-512. 

253 



cual todo acaba convirtiéndose en símbolo de la divinidad32• Estas ideas fueron 
asimiladas y refundidas por nuevos autores como San Buenaventura. Su teología 
de la creación, por ejemplo, se basa en la ejemplaridad, centro del pensamiento 
franciscano, según el cual el mundo creado es un espejo, sombra y semejanza de 
la bondad divina33. La vida cristiana, a la luz del Soliloquio buevanenturiano, es un 
camino de discernimiento para d istinguir la sabiduría divina, con un esfuerzo ascé­
tico para renunciar a ciertos bienes para obtener otros mayores, mediante la simpli­
cidad y pobreza, la oración y el deseo, con la fe que conduce al conocimiento y al 
amor de Cristo34

• Buenaventura recoge elementos múltiples de la tradición monás­
tica: una espiritualidad de interioridad deudora de San Agustín, la caracterización 
del alma-esposa atenta a Cristo, su esposo, y un camino de amor centrado en 
la voluntad, que tiene primacía sobre el entend imiento y la razón, recopilando 
citas de San Agustín, San Bernardo, San Anselmo, San Gregario Magno y Hugo y 
Ricardo de San Víctor. Para San Buenaventura la experiencia mística culmina en 
la divinización del hornbre35, que llena el entendimiento con la sabiduría que pro­
cede de Cristo, y la voluntad con la acción amorosa del Espíritu, como Bondad, lo 
que consigue también la humanización hacia todo lo creado36 . 

Siguiendo esta tradición espiritual en el centro de Europa también encontra­
rnos una huella de la mística renana y flamenca, desde el maestro Eckhart, J. Tau­
lero37, E. Suso, J. V Ruusbroec38 y E. Herp, con su insistencia en la vivencia interior 
que conduce a la transformación de las facultades del alma, memoria, inteligencia 
y voluntad, concentradas en la unidad del espíritu hasta que el hombre interior 
goce de la contemplación divina. Juan de la Cruz recoge elementos de esta co­
rriente que influirá en la Devotio Moderna, extendida por Europa. 

32 Cf. Josep Batalla, <dntroducció» en RICARD DE SAN VICTOR, Sobre la TriniLaL, Classics del 
Cristianisme, Edicions Proa (Barcelona 1991) p. 21. 

33 Cf. AGUSTÍ BOADAS, <dntroducció», en BONAVENTURA, Soliloqui i altres escrit.s, o.c., p. 23. 
34 Cf. lb., p. 26. 
35 La vida y el ser del hombre es experiencia de Dios, religación, retorno o divinización: d. lb. 

p. 89-90. 
16 Cf. A. BOADAS, «Bonaventura de Bagnoregio», en P. L. FONT (ed.), 1-/istória del pensament 

cristia, Edic. Proa (Barcelona 2004) p. 338-339. 
37 Encontramos textos cercanos al pensamiento sanjuanista: <<Cuando Dios todopoderoso quiere 

renovar completamente un alma, se vale de las más duras y penetrantes aflicciones, a fin de purificarla 
y hacerla así experimentar una dichosa y divina transformación>>: TAULERO, lnt. c. 11, citado en ). G. 
ARINTERO, La evolución mística, en el desenvolvimiento y vitalidad de la Iglesia, BAC (Madrid 1952) 
p. 502, nota 40. 

16 También para Ruusbroec la identidad profunda del alma y de todas las cosas creadas está 
ligada al Verbo y su humanidad, donde se realiza la imagen y semejanza divina y se penetra la vida 
trin itaria. El alma accede a este misterio por la unión con el Verbo: cf. ). V. RUUSBROEC, L'ornament 
de les noces espirituals, Classics del Cristianisme 37, Edicions Proa (Barcelona 1993) p. 233-23S. Es 
notable la semejanza de la concepción teológica del místico holandés con Juan de la Cruz, aunque 
tampoco se puede demostrar una dependencia directa, ya que las ideas de Ruusbroec fueron asumi­
das y divulgadas por otros autores bien conocidos en el Siglo de Oro español, como Enrique Herp y 
Dionisio el Cartujano, y refundidas en otras obras, algunas tan famosas como la Imitación de Cristo de 
Tomás ele Kempis. Para este terna, P. Los místicos de los Países Bajos y la /iteralura espiritual 
española del siglo XVI, FUE (Madricl1976). 

254 



Espiritualidad negativa-mística 

Otra línea importante asimilada por Juan de la Cruz es la influencia directa o 
indirecta recibida de la teología simbólica de D ionisio Aeropagital9, qu ien pone 
las bases de un uso adecuado de los símbolos naturales aplicados al conocimiento 
divino y su camino hacia la teología mística. Toda la espiritualidad cristiana debe a 
Dionisio la distinción del camino espiritual en tres fases ascensionales hacia Dios: 
purgativa, iluminativa y unitiva40• Juan conoció las ideas del autor de Los Nombres 
Divinos, recoge sus afirmaciones sobre la incognoscibilidad e inefabilidad divinas 
y también parece heredar reflexiones de su Teología Mística cuando asume la vía 
negativa para acceder a Dios en su insondable trascendencia, en cuyo contexto 
se interpreta la noche mística como experiencia ele tinieblas clivinas41 • Pero pudo 
recoger las ideas de su ya que esta línea de espiritualidad aparece 
también asumida en la mística renana y flamenca, y en muchos autores de la épo­
ca43. Se trataba de ideas recogidas en tratados como la Teología Mística de Jean 
Gerson44

, que seguramente conoció Juan. 

Con las influencias de ciertos elementos de estas tres corrientes esenciales, 
que aparecen también mezcladas en compendios teológicos y autores de la épo­
ca, Juan de la Cruz elabora su propia síntesis45. No es fácil saber si Juan leyó 

19 Aparece citado en CB 14-15,16, y también en S 2,8,6, en N 2,5,3 y en U B 3,49. 

"° Cf. E. VILANOVA, Historia de la teologia cristiana, o.c., p. 174. 

" En el tema de la «noche espiritual» es evidente, por otro lado, el precedente de Gregario de 
Nisa, con su visión del Moisés místico. 

• 2 Sobre las innuencias del Pseudo-Dionisia habría que decir que aunque Juan lo cita en cuatro 
ocasiones (CB 14-15,1 6; S 2,8,6; N 2,5,3; LIB 3,49) se trata siempre de la misma cita que corresponde 
al cap. 10 del De mystica Theologia (PG 3, p. 997-1000). Podría ser una cita indirecta, no tan impor­
tante. En CB 37,7 se adivina su innuencia con la doctrina de Dios y sus atributos bajo la imagen de una 
figura circular: d. SAN JUAN DE LA CRUZ, Obras completas (edic. de Eulogio Pachol, Monte Carmelo 
(Burgos 2000) p. 918, nota 3¡ d. DIONISIO AREOPAGITA, De divinis nominibus IV, 13, PG 3, p. 
712-713. Juan de la Cruz toma ideas de la tradición dionisiaca, pero se distancia de ella al adaptarla a 
su propia concepción de teología mística, menos ligada a una filosofía-antropología neoplatónica: d. 
l. DE ANDÍA, «La teología mística de San Dionisia», en ACTAS vol. 3 p. 124. Este artículo presenta las 
relaciones y diferencias entre ambos: p. 97-125. 

' 1 Vicente Muñiz Rodríguez cree que Juan de la Cruz recibe de Dionisio a través de 
la lectura de este y de los comentarios que hace de él Santo Tomás: V. MUNIZ RODRIGUEZ, «El mis­
terio trinitario en Dionisia Aeropagita», en EstudTrinit vol. 16 (1982) p. 205; d. «Denys I'Aréopagite», 
DicSp p. 399-408. E. Pacho, sin embargo, se inclina a considerar la herencia de ideas asimiladas en el 
ambiente, y no tanto una lectura directa de sus obras: cf. E. PACHO, <<Pseudo Dionisia Aeropagita», 
en DicSJC p. 1 65-1 69. 

'' Aunque el nombre «teología mística» viene del Pseudo-Dionisia, el uso más desarrollado del 
término aparece en Hugo de Balma y también lo usará Dionisio el Cartujano, pero Juan de la Cruz 
pudo recibirlo más bien de la obra de Gerson, que la define como «arte de amo m, usándolo en sentido 
semejante a Juan: d. J. GERSON, Teología Mística. Prima versione italiana commentata con testo latino 
a fronte a cura di Marco Vannini, Edizione Paoline (Milano 1 992),Tractatus Primus, Considerazione 
VIII, p. 77-81. 

•s Ya el primer biógrafo oficial buscaba las fuentes sanjuanistas, señalando al Aeropagita, San 
Gregario y Santo Tomás: cf. JOSÉ DE JESÚS MARÍA (QUIROGt\), Vida de San Juan de la Cruz, Monte 
Carmelo (Burgos 1927) p. 14-15; 284. 

255 



los autores directamente. Consideramos, más bien, que recibe la difusión de sus 
ideas, tal y como circulaban por su época, además de la lectura y meditación pa­
trística de la vida conventual carmelitana. En cualquier caso, es evidente que Juan 
comparte ideas con estas tradiciones, recibiendo la herencia de estos autores. 
Pero lo que nos interesa es el resultado en la obra sanjuanista, donde las fuentes 
parecen perderse para refundirse en una síntesis original. Aunque encontramos en 
el CB las huellas de todas estas influencias, no podemos afirmar una dependencia 
directa esencial con ninguna de ellas que llegue a desvirtuar la originalidad de la 
síntesis sanjuanista. 

La síntesis del CB 

En CB Juan de la Cruz ha asumido el estilo exegético alegórico-alejandrino 
para interpretar la Biblia, y sigue de cerca aquella concepción origeniana que 
contempla toda la humanidad como una esposa en busca de su Esposo-Cristo, 
asumiendo los dos niveles, el individual y el colectivo-eclesial46• De Gregario 
de Nisa asume la concepción ascensional de una espiritualidad siempre en ca­
mino constante y progresivo hacia la perfección. Para Gregario este camino no 
acaba nunca, en cambio Juan de la Cruz va a remarcar lo mucho que en esta 
vida se puede alcanzar, en el matrimonio espiritual, de la sabiduría y la fruición 
divinas. Con San Agustín y los místicos centroeu ropeos parece compartir la di­
mensión de profunda interioridad donde se llevan a cabo los procesos impor­
tantes de búsqueda divina, con las necesarias purificaciones y oscuridades, pero 
también los gozos experimentados en lo profundo del alma. Pero se aleja de la 
sobriedad conceptual y objetivista en la que a veces se expresan estos últimos, 
acercándose más al entusiasmo apasionado de San Bernardo, con sus hermosas 
consideraciones sobre el amor y sus sentidas reflexiones sobre la pasión y la cruz 
de Cristo. Con San Agustín y Buenaventura comparte la búsqueda cognoscitiva 
de Dios que parte de la naturaleza creada, y sus vestigios divinos, y concluye 
en la interioridad, donde Dios inhabita47

• Pero probablemente ninguno ele los 
autores que le influyen (salvo quizás Teresa de Jesús) había expresado con tonos 
tan experienciales los deleites recibidos en la unión con Dios en lo íntimo del 
alma y se había aventurado a expresar la participación que el alma consigue en 
la vida intratrinitaria. La influencia evangélica y la propia experiencia personal, 
apoyada en una nueva valoración ele la Encarnación y la humanidad de Cristo 
(que también encontramos en San Bernardo y en Santa Teresa) llevan a Juan 
de la Cruz a superar los planteamientos neoplatónicos que tendían a la división 
de lo material y espiritual, y a presentar con valentía insuperable una nueva va-

46 Juan de la Cruz asume también la profunda vinculación entre la doctrina esponsal del alejan­
drino y una mística vivencia! interiorizada, que después sirve de base para una transmisión discipular. 
Acertadamente subraya este elemento origeniano: cf. J. SANZ MONTES, La simbologra esponsal como 
clave hermenéutica ... o.c., p. '197-200. 

47 Un tema que aparece mucho en la tradición patrística, por ejemplo en G. de Nisa: cf. GRE­
GORIO DE NISA, Comentario a/ Cantar, o.c., hom. 10; cf. GREGORIO DE NISA, Semillas de contem­
plación .. . o.c., p. XXI II . 

256 



loración de todo lo creado, cuando el alma ha sido purificada en la unión con 
Cristo para descubrir la huella de la belleza sobrenatural que se esconde en las 
criaturas. Vamos a segu ir el hilo del CB. 

Se puede afirmar que el CB es la síntesis completa del pensamiento sanjuanis­
ta, aunque para percibirlo sea necesario un profundo conocimiento del lenguaje y 
del pensamiento del autor"8

. El CB es «la propuesta más armónica, representativa, 
completa y atrayente»49 de Juan de la Cruz, con una integración adecuada de las 
propuestas que ha ido desarrollando parcialmente en las distintas obras anteriores 
(S, N, LIA)s0

, que venían a completar la intu itiva obra genial del CN1• En todas sus 
grandes obras encontramos la huella, con diferentes perspectivas, de su experien­
cia autobiográfica toledana52• El conjunto de las obras, y la clave del amor que 
centra el CB nos muestran el pensamiento de su autor en unidad53 y la continui­
dad en las distintas obras culminando en la L/amas4

. El título de Cristo-Esposo es 
una categoría fundamental del pensamiento sanjuanista, explícita en el Cántico 
e implícita en el resto de su obra, que está relacionada con otra serie de títulosss 
que enriquecen y complementan su contenido: Amado, Hermano, Compañero, 

•a Para una visión global de su proyecto espiritual: d. E. PACHO, San Juan de la Cruz. Proyecto 
espiritual. Lectura ordenada de los textos, Monte Carmelo (Burgos 1989) p. 11-29; cf. A. M. LÓPEZ 
DIAZ-OTAZU, Aproximación a san Juan de la Cruz de la mano de santa Teresa, Narcea (Madrid 1990) 
p. 1 54-168. 

•• ESJ vol. 1 p. 753; d . ESJ vol. 2 p. 680. 
50 Cf. ESJ vol. 1 p. 6. 
51 Las cuatro grandes obras de Juan fueron escritas en pocos años, desde 1582 a 1588. Las líneas 

maestras del pensamiento del autor aparecen en todas sus grandes obras, aunque con perspectivas 
muy diversas, y algunas desarrolladas, otras aludidas en cada caso, según la intención propia de cada 
obra particular: cf. ESJ vol. 2 p. 414; 432. Subida y Noche codifican una mística de la oscuridad en la fe 
contemplativa, mientras CB y U definen una mística de la luz, donde la fe se clarifica en contemplación 
iluminativa y unitiva: cf. ESJ vol. 2 p. 365. 

52 Además del Cántico y la Llama, también la poesía de la Noche oscura parte de una expe­
riencia autobiográfica del autor. Con acierto se ha dicho: «Fenomenológicamente hablando, San 
Juan de la Cruz adquirió allí la intencionalidad que iba a guia_r su vida y animar sus escritos: el 
nacimiento de la luz del centro más oscuro ele la noche»: J. S. SANCHEZ DE MURILLO, «Estructura 
de pensamiento en Juan de la Cruz ... », en MW., Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, 
EDE (Madrid 1990) p. 321 . 

53 <<La ascesis exigida tiene sentido a la luz de la gracia y la gloria vislumbradas en Cántico¡¡ ; O. 
GONZÁLEZ DE CARDEDAL, «Memoria, misterio y mística en San Juan de la CrUZ>!, en ACTAS vol. 3 
p. 450. La S y la N han de ser leidas a la luz de Romances y sobre todo, del Cántico. Separadas de estos, 
la primera puede interpretarse erróneamente como un inhumano voluntarismo ascético de improba­
bles perfecciones, mientras que la segunda se asemeja a una sugerente mística filosófica de silencios 
y vacíos inefables. 

s• La Llama continúa el espíritu del CA-CB, que ha pasado, con la misma inOamación de amor, 
del día a la noche. Si bien el Cántico (cf. CB 14-15) nos descubría la presencia de Dios impresionante 
en sus atributos y virtudes a plena luz del día («Mi amado, las montar'las, los valles solitarios») en un 
presente eterno que parecía abarcarlo todo, noche y dfa («la noche sosegada, en par de los levantes del 
aurora .. . J•) la Llama evoca la presencia de Dios resplandeciente en medio de la noche, con los mismos 
atributos y virtudes, comunicando al alma luz y calor, inOamánclola en amor (cf. LIB 3,2), transformán­
dola en divina (cf. LIB 3,6). 

ss Cf. F. RUIZ, Místico y maestro San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 130-132. 

257 



Salvador. Para expresar la naturaleza de la unión de amor del hombre con Dios, 
Juan usa la simbología esponsal. 

En Juan de la Cruz toda la revelación se puede sintetizar como un misterio es­
ponsal56: «La verdad de las verdades y la sustancia de la Sagrada Escritura es el Mis­
terio del Hijo y de su Iglesia, «Matrimonio de Amor» totalizado y fundido en el 
misterio de Amor de Dios y de su plan de salvación para todos los hombres»57

. Pero 
la espiritualidad esponsal sanjuanista, no es igualitaria en su origen, sino que parte 
y se nutre de la iniciativa amorosa de Dios. Hay por tanto una reconstrucción, un 
rescate, una redención58 ele «la novia». Dios mismo ha de preparar a la humanidad 
como Esposa digna del Hijo, para la unión. Dios es el Esposo que viene a rescatar 
a la doncella de Israel, es el «goel»59, que redime las culpas y trae la salvación, que 
es participación en la vida divina, unión con Él. La espiritualidad sanjuanista nos 
sumerge en una esponsalidad atípica, donde no son «dos iguales» que se unen, 
sino una plenitud del Esposo que edifica en el vacío de la criatura, regenerándola 
y capacitando la unión y el amor de igualdad60• Los dos sujetos de la esponsalidad 
marcan dos perspectivas: una la de Dios, la otra, la del alma. Estas dos perspectivas 
se corresponden con los dos usos que Juan de la Cruz hace del símbolo esponsal. 
La primera es la perspectiva ele Dios, que ya hizo su desposorio pleno y definitivo 
con la humanidad-Iglesia en el árbol de la cruz, por el misterio de la Encarnación­
Redención. Sin embargo, la Esposa-Iglesia es una comunidad ele personas libres, y 
por ello, el desposorio solo puede realizarse por el lado humano cuando las perso­
nas aciertan el camino hacía la unión con Dios y alcanzan las últimas etapas: es el 
desposorio de la unión mística del alma con su Esposo61

• 

s' La clave nupcial se esconde en el fondo del misterio de la relación de la humanidad con 
Dios, de Cristo con su Esposa: «La creación, o todo aquello que está fuera de la realidad misma de 
Dios asume la categoría de nupcialidñd: es la esposa»: S. CASTRO, Cristo, vida del hombre (E/ camino 
crisLOiógico de Teresa confrontado con el de Juan de la Cruz), EDE (Madrid 1991) p. 134. 

57 Cf. M. Á. CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una eclesiologfa de amor, Monte Carmelo (Burgos 
1980) p. 61. 

' 8 Conviene tener en cuenta todos los matices de este término btblico: cf. X. LEON DUFOUR, 
Vocabulario de Teología Bfblica, Herder (Barcelona 15i ed. 1990) p. 757-762. 

59 Cf. M. COCAGNAC, Los sfmbolos bíblicos, Desclee (Bilbao 1994) p. 221-223. 
60 F. Urbina señala que (<la persona humana, en su estructura profunda, queda definida como un 

((Ser vacío en sí mismo», pero ((destinado a la plenitud en Dios. Un ((ser para Dios»: cf. F. URSINA, La 
persona humana en Juan de la Cruz, lnstil. Social León XIII (Madrid 1956) p. 195. 

'' M. Á. Cadrecha analiza el pensamiento sanjuanista distinguiendo dos partes, que contem­
plan, en primer lugar, el amor descendente de Dios (reflejado en los de la Trinidad), y a con­
tinuación, la respuesta de la humanidad a Dios en gracia y en amor, para corresponder a este amor: cf. 
M. Á. CADRECHA, San Juan de la Cruz. Una cclesiología de amor, a.c., p. '11 -13. Las cuatro graneles 
obras sanjuanistas (S, N, CB, LIB) responden a esa finalidad de iluminar el camino de la humanidad 
hacia Dios, en respuesta amorosa digna del amor que la ha convocado. En cierto sentido, la Llama 
cierra el ciclo iniciado en R con un diálogo intratrinitario origen de todo, que en la Encarnación origina 
una dinámica esponsal en la Creación, a la que responde el alma de modo personal en el Cántico 
Espiritual. La Llama concluye este recorrido con la manifestación en plenitud de la vida intratrinitaria 
en el centro del alma. Llama es una obra sintomática y última, que refleja una cierta radicalización 
de la postura sanjuanista, en el sentido de que descubrimos la reaflrmación de las más altas etapas 
de la vida mística y de lo que el alma puede alcanzar en la unión con Dios, incretble para una visión 

258 



En Juan de la Cruz nos encontramos diferentes maneras de usar el símbolo 
esponsal que se pueden resumir en dos: una más teológico-dogmática y la otra, 
de pedagogía espiritual. Son dos grandes concepciones del desposorio entre Dios 
y el hombre: 

- Uno es el de Dios con la humanidad, que se concreta en la imagen de 
Cristo-Esposo con la Iglesia-Esposa, que corresponde a la unión realizada 
«a ritmo de Dios», y de la cual participa el hombre mediante el bautismo. 
Corresponde a las alusiones sanjuanistas al desposorio nupcial de la cruz, al 
bautismal, al de la Encarnación y al de la Redención. Aparece claramente 
en CB 2362 y tangencial mente en algún otro lugar del CB. Es el que predo­
mina en los Romances sanjuanistas. 

- El otro es el del desposorio de la vía de perfección o de la unión mística 
del alma con Cristo-Esposo. Este corresponde al camino personal de la vida 
espiritual que predomina en el Cántico Espiritual, y que subyace también a 
Ll, incluso a S y a N. Una concepción más personalista y pedagógica. 

El doble uso genérico del símbolo esponsal queda diferenciado claramente 
en CB 23,6, texto ya citado que habla de ambos, y que sign ificativamente dice: 
«este es por vía de perfección, que no se hace sino muy poco a poco por sus tér­
minos, que, aunque es todo uno, la diferencia es que el uno se hace al paso del 
alma, y así va poco a poco; y el otro, al paso de Dios y así hácese de una veZ>>. 
Y entre líneas ya ha señalado que: «aunque es todo uno». Forman parte ambas 
dimensiones de un mismo misterio de unidad esponsal en el corazón de Dios 
mismo. Veamos el nivel colectivo. 

El ámbito colectivo de la Iglesia Esposa: una eclesiología implícita 

La vida histórica de Cristo con todos sus misterios, que culminan en la cruz, 
es el tiempo de bodas de la humanidad con Cristo (cf. CB 23,6), que se expresa 
en el bautismo63• Este nivel del desposorio, realizado ya del todo por Dios, es una 
dimensión subyacente de lodo el pensamiento de Juan de la Cruz, que aparece 
en diversos momentos en el Cántico Espiritual pero que no resulta demasiado 
explicitado, ya que se da por supuestor... 

En diversas ocasiones se menciona a la Iglesia como marco y objetivo funda­
mental de la unión esponsal. En CB 30,7 se alude a la Iglesia-esposa que trae como 
regalos tres guirnaldas que adornarán al esposo con inmensa gracia y hermosura: 
la de las vírgenes, la de los santos doclores, la de los mártires; pero no desarrollaba 

puramente humana o para ciertas concepciones espirituales, y a su lado, encontramos la más amarga 
queja de su autor, al constatar que tales tesoros están perdiéndose por la mala dirección espiritual de 
los pastores de almas. 

"1 Identificamos con este el desposorio de la Encarnación que aparece en R y también lo asimi­
lamos al desposorio de la Redención del poema Paswrcico. 

"' Cf. J. CASTELU\NO, «Mfstica bautismal. Una página de san Juan de la Cruz a la luz de la 
tradición», en MW. San Juan de la Cruz: Diálogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p. 127-144. 

6-1 Aparece de manera accidental en diversas citas y lo mismo ocurre en Subida o Noche. 

259 



esta imagen. En CB 36,5 se alude explícitamente a la Iglesia como «cuerpo místico 
de Cristo». Se trata de alusiones circunstanciales que nos permiten descubrir un 

substrato del pensamiento del santo que en d icha obra no le interesa desarrollar. 

Significativamente, al final del Cántico, los temas de la humanidad de Cristo y la 

Trinidad se vinculan a la Iglesia peregrina, a la que «Dios la ha querido llegar en 

esta Iglesia militante, al glorioso matrimon io de la triunfante, al cual sea servido 

llevar a todos los que invocan su nombre el dulcísimo jesús, Esposo de las fieles 
almas. Al cual es honra y gloria, juntamente con el Padre y el Espíritu Santo» (CB 

40,7). Por tanto, todo el proceso espiritual del alma en camino hacia la unión con 

el Esposo está contemplado en el seno de la Iglesia-Esposa. Y también es significa­
tiva la alusión trinitaria, al final. 

Toda la esponsalielad sanjuanista, como experiencia de unidad con Dios que 
inserta al hombre en el misterio de la vida trinitaria, introduciéndole en las mis­

teriosas relaciones intradivinas, apunta unas profundas conclusiones eclesiológi­

cas65. La espiritualidad esponsal sanjuanista contempla las almas en el seno de la 

vida ele la lglesia66• Ya señalaba Pablo VI que la esencia íntima ele la Iglesia no está 
en sus estructuras sino en su unión mística con Cristo6'. En este sentido podemos 

descubrir en Juan de la Cruz la experiencia esencial para la vida eclesial, a pe­

sar de la aparente ausencia de reflexiones propiamente eclesiológicas, que están 

implícitas. Toda la reflexión y la experiencia del santo carmelita están orientadas 
hacia el misterio del Amor divino611 que ama la humanidad como Esposa unida al 

Hijo, llevándola a participar de la vida intratrinitaria69• Juan considera a la Iglesia 

como la Esposa de Cristo de manera primaria y esencial, como consorte preparada 

&> Autores como Lucinio del Santísimo Sacramento, José Vicente de la Eucaristía y M. Á. Cadre­
cha han enfatizado el sentido eclesial de la obra de Juan ele la Cruz, aunque no sea tan explícito en 
su obra escrita. 

"" Siguiendo la tradición patrística: «Efectivamente, la esposa del Verbo, el alma, que está en la 
casa real, esto es, en la Iglesia, aprende del Verbo de Dios todo lo que está depositado y escondido 
en el regio palacio y en la cámara del tesoro del rey»: ORÍGENES, Comentario al Cantar, o.c.,, p. 252. 
Una visión completa y sintética ele la Iglesia como esposa de Cristo, que incluye también un resumen 
de la doctrina de los SSPP: cf. O. CASEL, Misterio ele la Ekklesia, Guadarrama (Madricl1964) p. 73- 127. 

67 En su discurso en el concilio Vaticano 11 del día 21 de nov. 1964: cf. MS, 56, (1964) 1014; 
en VATICANO 11, ENCICLOPEDIA CONCILIAR, Historia, Doctrina, Documentos, Regina (Barcelona 
2iled. 1966) p. 1220. 

,.. Cf. GABRIELLE DI S. MADDALENA, San Giovanni ele/la Croce, Dottore deii'Amore divino, 
Edixioni di Vita Cristiana (Fircnze 2a ecl. 1943) p. 177 

69 Esta dimensión del pensamiento sanjuanista aparece clara en los Rom,rnces. La creación ha 
sido puesta por Dios en función de este desposorio de Cristo con su Iglesia: «el mundo criado había; 
1 palacio para la esposa, 1 hecho de gran sahidurím> (R 102-1 04). La finalidad última de la creación es 
fa voluntad divina de entregar su Amor a la Iglesia-Esposa: «Que como el Padre y el Hijo, 1 y el que 
de ellos procedía 1 el uno vive en el otro,/ así la esposa sería,/ que dentro de Dios absorta, 1 vida de 
Dios viviría» (R 157-166). Esta idea sanjuanista era mantenida por Orígenes, pero ya se encuentre! en 
textos paulinos como Ef 1,3-11 y Col 1 ,'15-20. Se anuncia la plenitud de gloria a la que está llamada 
la Iglesia, como participación de la vida de amor y de unidad divinas: «el amor ele un mismo esposo, 
una esposa los hacfa¡¡ (R 123-124). 

260 



por Dios para su Hijo70
, y hacía la cual confluye la voluntad divina de toda la crea­

ción (cf. R 32) . Sólo como consecuencia podemos afirmar que la esposa de Cristo 

es el alma, a nivel personal-individual, que es lo que podríamos interpretar del 
conjunto de las cuatro grandes obras sanjuanistas71 • 

Dada por supuesta la esencial dimensión comunitaria eclesial de la salvación, 

Juan de la Cruz se va a mover en el ámbito más personal, intimista, en línea con 
la devotio moderna que tanta influencia ha dejado en la espiritualidad occidental. 

Por otro lado, el nivel individual que Juan resalta globalmente en sus grandes obras 
responde también a la absoluta y necesaria dimensión personal por la que ha de 

pasar la experiencia salvífica, en la cual siempre se respeta la libertad humana. 
Es aquello que señalaba Harnack: «El Reino de Dios viene cuando viene a los 

individuos concretos, entra en sus almas y estas lo aprehenden [ ... ) es la soberanía 
del Dios santo en los corazones individuales, es Dios mismo con su fuerza»72 • La 

dimensión comunitaria es esencial, sin embargo pasa necesariamente por la expe­
riencia personal, que es la que Juan va a iluminar en su obra, porque la comunidad 

es el resultado maduro de la confluencia de caminos personales. La importancia 
que hemos detectado del contexto vivencia! de relación con las carmelitas (cf. 
CB 25) en el que se gestó el Cántico y que queda patente en todas las etapas 
de la gestación de la obra expresan de manera evidente la importancia de la 

dimensión comunitaria eclesial no sólo en la doctrina sino también en la vida 
de su autor. El magisterio espiritual sanjuanista se extendió entre los frailes, las 

monjas y también laicos/as. 

Pero además es muy significativa la actitud de sujeción de Juan a las es­
tructu ras jerárquicas eclesiales, atestiguada frecuentemente en sus escritos73

• Se 

trata, al mismo tiempo, de una experiencia personal y de una doctrina recla­
mada a sus discípulos74, que no supone ningún obstácu lo a la perfección espi­

ritual personal de unión con Dios. En el trasfondo se dibuja una idea motriz: la 
presencia de Cristo, enca rnado, esposo ele la Iglesia, perdura en el seno de ella. 

:-u Cf. M. Á. CAORECHA, San )uan de la Cruz. Una eclesiología de amor, o.c., p. 147-148. Para 
una síntesis de la visión eclesiológica implfcita: d. lb. p. 183-185. 

" En este sentido, los Romances sitúan de manera adecuada el pensamiento del autor, que 
después se deslizará en un sentido más concreto y pedagógico de dirección espiritual en el resto de 
sus obras. Lo que en los Romances se aplica al amor esponsal de Cristo-Iglesia, en el Cántico se aplica 
a Cristo-alma. 

72 A. VON HARNACK, citado en C. LOHFINK, La Iglesia que jesús quería, Desclée (Bilbao 1986) 
p. 10-11 . 

" 1 «Y si yo en algo errare, por no entender bien así lo que en ella como en lo que sin ella dijere, 
no es mi intención apartarme del sano sentido y doctrina de la santa Madre Iglesia Católica, porque en 
tal caso totalmente me sujeto y resigno no sólo a su mandato, sino a cualquiera que en mejor razón de 
ello juzgare» ($, pró1.2). Ello contradice claramente una opinión poco justificada que lo presenta como 
rebelde y contestatario, tal y como aparece en la obra de). C. NIETO, 1\lístico, poeta, rebelde, santo: 
en tomo a San )uan de la Cwz, Fondo de Cul tura Económica (Madrid-México 1982). 

,. Sobre la obediencia a Dios en los «prelados»: cr. Caut 12. 

261 



La Encarnación perdura en el seno de la Iglesia, a través de su cuerpo75
. No hay 

aquí una identificación ingenua con las estructuras, ni una idealización ante los 

pecados eclesiales, patentes para Juan y padecidos por él. Más bien hay una fe, 

común a la más sana tradición eclesia l, de que Dios está presente en ella, y su 

luz alimentada por el Espíritu prevalece sobre los pecados y las infidelidades de 

sus miembros. Resplandece aquí una visión espiritual de la Iglesia que contem­

pla y descubre el misterio en ella, sin dejarse deslumbrar ni por las apariencias 

ni por los signos pobres de sus miembros que, en ocasiones, pueden velar el 

sentido auténtico que late en el fondo de la realidad76
• Explicitado el marco 

eclesiológico en que Juan ele la Cruz contempla su doctrina espiritual pasemos 

a la dimensión personal. 

El ámbito individual: el proceso de la gracia divina en el hombre 

Para Juan, la cuestión fundamental del hombre es su nihilidad ontológica7
' , 

que le lleva a descubrir la necesaria dependencia con el Creador. La distancia 

infinita entre ambos sólo puede recorrerse por gracia divina, que el hombre pre­
para en la experiencia de fe. Esta experiencia de «ser nada ante Dios» es el núcleo 

fundamental de la vida espiritual, y se corresponde con la actitud mencionada de 

«pobreza», entendida como completa desnudez de espíritu y desapego de todas 

las cosas. Con lo que llevamos dicho ya podemos señalar que la antropología de 

Juan de la Cruz puede definirse con Lres rasgos básicos78: 

- la persona trasciende el mundo; 

- la persona humana - hombre o mujer- es un ser para Dios, y sólo encuen-

tra su plenitud en Dios; 

el hombre y la mujer se «plenifican» en una tensión radical de amor. 

Se trata de un proceso de trascenclimiento y, al tiempo, de interiorización. 
Siguiendo la concepción agustiniana, el hombre halla en lo más profundo de su 

75 Lo que implícitamente asume el CB aparece explícito en Subida: «Y así, en todo nos habemos 
de guiar por la ley de Cristo hombre (y de su Iglesia y ministros, humana y visiblemente, y por esa vía 
remediar nuestras ignorancias y naquezas espirituales; que para todo hallaremos abundante medicina 
por esta vía. Y lo que de este camino saliere no sólo es curiosidad, sino mucho atrevimiento. Y no se 
ha de creer cosa por vfa sobrenatural, sino sólo lo que es ense1ianza de Cristo hombre) como digo, y 
de sus ministros, hombreS>> (S 2, 22, 7). 

76 Recordemos que en la experiencia mística sanjuanista el alma llega a conectar con Dios, que 
se oculta y se revela en lo más profundo de todo lo creado. Descubrir a Dios presente en la Iglesia 
forma parte de su «experiencia mística». 

n Cuando el hombre toma plena conciencia de que por sí mismo no es nada ni puede nada, 
puede emprender el camino espiritual sanjuanista: cf. pról. CB. 

78 Cí. A. M. LÓPEZ DÍAZ-OTAZU, Aproximación a Juan de la Cruz de la mano de santa 
Teresa, o.c. p. 143. 

262 



alma la presencia de Dios79
, a cuya imagen fue creado80• El progreso espiritual se 

irá mostrando como un proceso de progresiva clarificación de la presencia divina 
en el seno del alma humana. 

Las tres presencias divinas 

La dimensión predominante con la que Juan contempla el tema de la gracia 
es la dimensión de·la comun icación personal de la gracia d ivina al hombre, en el 

senlido ontológico de la gracia sanlificante, pero en cuanto es asumida y vivida de 
manera personalista. Juan conoce también las gracias sobrenaturales que Dios da 
a algunas personas en orden al desarrollo de su vida espiritual, pero no se centra 
en ellas81

• La dinámica que marca el movimiento poético y místico es la dialéctica 
de la ausencia y la presencia, que recorre toda la primera parte, hasta que es sus­
tituida por otra dinámica dialéctica, la del desposorio-matrimonio. 

El tema de la presencia divina es una referencia fundamental del pensamien­
to sanjuanista que va desplazando la acción en progresión, asumiendo centralidad 

y protagonismo: 

AUSENCIA DOLOROSA 7 ENCUENTRO -7 PRESENCIA CIRCUNSTANCIAL -7 
-7 PRESENCIA CONTINUA: UNIÓN 7 TRANSFORMACIÓN 

En CB 11,3ss. aparecen claramente definidas tres posibles presencias de 

Dios en el hombre. Significativamente se trata de la estrofa y comentario propios 
del CB, que manifiestan una visión más asentada de los elementos que iban 
apareciendo de manera dispersa en el CA, subyacentes en aquella redacción, 
pero que ahora se quieren expresar de manera más clara y pedagógica. Se pre­
senta ya claramente definida la concepción sanjuanista que nos puede ayudar a 
comprender mejor las formulaciones que hizo en otros momentos anteriores y 
que no son tan claras. La doctrina ele las tres presencias de Dios en el hombre se 

muestra aquí diáfana: 

1 . PRESENCIA ESENCIAL. Presente en todos los hombres y en cierto sentido 
está también en todas las criaturas. Da el ser y la existencia, y sin ella nada 

subsistiría. 

1'1 Cf. R. FLÓREZ FLÓREZ, «Razón mística: la experiencia de la interioridad en San Juan de la 
Cruz y San Agustín», en AAW., 11 Simposio sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresia­
no-Sanjuanista (Ávila 1989) p. 185-186. 

M «Aunque Juan de la Cruz lo menciona raramente de manera explícita, el hombre creado a 
imagen de Dios aparece sin embargo corno terna fundamental de su desarrollo del proceso místico»: 
1 L BLOMESTIJN & K. WAAIJMAN, «L'hornme spirituel a l'image de Dieu selon Jean de la Croix», en 
AAW., Juan de la Cruz, espíritu de llama: Estudios con ocasión del cuarto centenario de su muerte 
(1591-1991), lnstitutum Carmelitanum (Roma 1991) p. 655. 

&1 Cf. C. GARCÍA, «Gracia divina» en DicSJC p. 680-698. 

263 



2. PRESENCIA POR GRACIA. Dios mora agradado en el alma. Pueden per­
derla los hombres si caen en pecado mortal. Naturalmente no sabe el 
hombre si la tiene. 

3. PRESENCIA POR AFECCIÓN ESPIRITUAL. Presencia espiritual en almas 
devotas, que las recrea y deleita. 

Todas estas presencias d ivinas están escond idas, y el hombre desea descubrir­
las para contemplar su hermosura y recibir sus bienes y deleites. El hombre busca 
la presencia del Amado y quiere hallar en él satisfacción, placer y gloria: plenitud 
de vida. Con este contexto podemos iluminar otro texto que guarda un paralelis­
mo con el tema de las presencias que estamos tratando. En CB 7, refiriéndose a 
tres noticias que recibe el hombre ele Dios, distingue: 

- Heridas, provienen de las criaturas y son las huellas en la creación. 

- Llagas, provienen de las criaturas racionales que comunican noticias de la 
Encarnación y de la Redención. 

- Y «llaga afistulada» que es como morir, proviene de toques de d ivinidad, 
de Dios. 

Intuimos en esta división el trasfondo correspondiente a tres tipos de pre­
sencia de Dios en el hombre: el primero por la creación, el segundo por gracia, 
y el tercero por unión mística. Por tanto, cada tipo de presencia es también la 
base para ofrecer un tipo de noticia de Dios. El conocimiento del hombre va 
avanzando en un camino progresivo de ir descubriendo, cada vez a un nivel más 
profundo, la presencia de Dios en la Creación, primero a nivel de las criaturas 
irracionales, que le hieren, después en las racionales, que le llagan de amor, y 
por último, en la última etapa, es Dios mismo el que se da a conocer en el centro 
del alma, preparándola para la unión y un iéndose a ella, que lleva al «morir de 
amor»82

• Una vez más, descubrimos aquí el camino radical y esencialista de Juan 
de la Cruz que gu iado por un amor apasionado a Dios sabe descubrir su huella 
en todo, hasta que esta presencia divina se le regale totalmente en la unión del 
matrimonio espiritual, que revela también la presencia divina, real y poderosa, en 
todas las cosas. Es el camino del conocimiento nuevo que proviene de la inteli­
gencia mística. 

El concepto sanjuanista de las presencias de Dios ya estaba, aunque no tan 
definido, en otros pasajes del Cántico, como en CB 8,3, donde se muestran dos 
niveles de presencia, los cuales expresan una cierta oposición: por un lado, el ser 
natural que tiene su vida radicalmente en Dios, por naturaleza; por otro lado, 
vida de amor, que tiene el alma que ama a Dios, teniendo todas sus afecciones y 
operaciones por amor. Este segundo nivel de presencia «espiritual» asumiría glo­
balmente la presencia por gracia y la presencia por un ión mfstica83. 

82 Los dos primeros tipos de noticias se reciben de las criaturas, el tercero es comunicación 
fnlima del mismo Dios dentro del alma. 

81 Encontramos en otras obras clasificaciones menos elaboradas de las «presencias divinas)). En 
S 2, 5, 3-5. se describen dos presencias distintas: una natural, que llama sustancial y que conserva 

264 



De la presencia hacia la unión 

La vida espiritual es una conciencia progresiva de la manifestación de las 
tres presencias divinas en el hombre hasta llegar a revelarse plenamente84 : se 
parte de la creación, se acoge la presencia de la gracia y se avanza hacia la 
unión (d. CB 11 ,3). La primera corresponde a la imagen d ivina impresa en 
ella, la segunda corresponde a las gracias que apuntan a la unión y la última es 
el resu ltado del camino espiritual llegando a la «perfección», con dos etapas: 
desposorio, caracterizado como unión de voluntades de la persona y de Dios, y 
matrimonio espiritual, donde ya hay transformación y comunicación completa, 
y donde la persona puede llegar a participar de la vida intratrinitaria y el Esposo 
ya no se ausenta del alma. Cesan por completo las molestas perturbaciones de la 
porción inferior y del demonio. En ese estado «ni demonio, ni carne, ni mundo, 
ni apetitos molestan» (CB 22,8). 

El aprovechamiento de la vida espiritual conduce a la conciencia progresiva 
de la presencia divina, que ya habitaba el interior del hombre por creación, y 
que se acercaba al hombre por la gracia, para que, a través de la experiencia de 
la unión, pueda llegar a conducir por completo la vida humana, moviendo su 
inteligencia, su memoria y su voluntad. Unida la persona a Dios, que es Amor, 
se ha transformado en amor de Dios: «ya sólo en amor es mi ejercicio». El amor 
es la nueva personalidad del alma unida a su Esposo85, es la personalidad del cris­
tiano maduro (cf. CB 28,2). Pero el amor no es una iniciativa voluntarista del 
«ego». El amor es un don, acogido, recibido, sufrido. El amor es gozo y máximo 
deleite, pero también es sufrimiento. Durante el tiempo de esta vida el Amor es 
sufrido por el hombre. Por eso Juan habla de las «heridas de amor» (cf. CB 7) en 
un proceso que va de las heridas a las llagas de amor, y que concluye en el morir 
de amor. El amor en el corazón del hombre lo hace llamear, lo prende con fuego 
divino, lo impu lsa hacia la consumación, lo hace impaciente, infunde el deseo de 
entregarse hasta el fin, el deseo de morir de amor. Cuando se unen dos natu rale­
zas, humana y divina, en la persona, en un solo espíritu y amor, que son divinos 
(cf. CB 22,3), se inflama el impulso misionero y evangelizador de la Iglesia, cosa 
que es mostrada de manera más patente por Teresa de Jesús86

, pero también es 
el trasfondo de Juan, para quien la identificación del alma con el Amado lleva al 
«ejercicio de amar afectiva y actualmente, ahora interiormente con la voluntad en 
actos de afición, ahora exteriormente haciendo obras pertenecientes al servicio 

el ser de las criaturas, y otra de unión y transformación del alma con Dios, que llama unión de 
Por otro lado, en LIB 1,1 3-14 y en LIB 3,24 se refiere a dos tipos de presencias: la de 

gracia y la de unión. 
11' cr. c. GARCÍA, iAdónde te escondiste? La búsqueda de Juan de /a Cruz, Monte Carmelo 

(Burgos 1999) p. 98-99. Este autor presenta una perspectiva global del camino sanjuanista desde la 
perspectiva de la gracia: cf. lb. p. 93-139. 

as Al igual que en un matrimonio la esposa une su voluntad al esposo y se deja mover por la ini­
ciativa de este, sin dejar por ello de ser ella misma, del mismo modo la persona unida a Dios, movida 
por amor, conservando su propia identidad personal, une todo su ser al Amado y se deja guiar por su 
conocimiento y sabiduría, aunque sean «OSCuros». 

8• «De esto sirve este matrimonio espiritual: de que nazcan siempre obras, obras»: M 7, 4, 6. 

265 



del Amado» (CB 36,4). Aunque estas obras han de ser fruto del amor de Dios 
en la persona, y no de sus «propios amores», que hubieron de pasar por el crisol 
del único Amor. La unión con Dios conduce a una vida que se llena de «actos 
de amom87

, y al mismo tiempo, de deseos de alabar y glorificar al Amado (cf. CB 
34,1¡ 36,5¡ cf. LIB 3, 84-85). 

Hasta aquí hemos hablado de la dimensión personal de la espiritualidad es­
ponsal, pero podríamos considerar una visión más psicológica. lCuál es la expe­
riencia humana que está en el fondo de la espiritualidad del símbolo esponsal 
sanjuanista? Veámoslo en otro apartado. 

2. LA EXPERIENCIA HUMANA SUBYACENTE EN LA 
ESPIRITUALIDAD ESPONSAL 

Una experiencia de conocimiento y amor 

En el fondo de la espiritualidad esponsal sanjuanista hemos de rastrear la 
experiencia humana que hay en su base88. Evidentemente estamos ante una expe­
riencia simbólica a través de la cual el hombre conoce a Dios, a sí mismo y a toda 
la realidad, la Creación. Una experiencia que abarca al hombre implicando todas 
sus capacidades (memoria, entendimiento y voluntad) y que conduce a cambios 
sustanciales en su ser y en su actuar. 

La experiencia humana que subyace a la espiritualidad esponsal ha apare­
cido, a lo largo de nuestro análisis, de dos modos diversos. Por un lado está la 
experiencia humana que la misma doctrina espiritual propone explícitamente: 
búsqueda interior de Dios, valentía, superar dificultades, asumir sufrimientos, 
concentrarse en el Amado, pobreza y purificación ele todo lo que no es Él, par­
ticipación del gozo y la fruición divinas, penetración ele la sabiduría que penetra 
todas las cosas del cielo y de la tierra. Todo este itinerario lo hemos ido detallan­
do en capítulos anteriores. Pero también hemos encontrado una serie ele gracias 
especiales recibidas por el santo (un «no sé qué que queda balbuciendo») que 
constituyen una experiencia peculiar cuyo punto álgido lo encontramos en los 
que hemos denominado experiencia primordial. No perdamos de vista la unidad 
de ambas perspectivas para comprender mejor la espiritualidad sanjuanista89• 

¿qué ocurre al hombre, con sus potencias y capacidades? lQué cambios ex­
perimenta en el proceso de la espiritualidad esponsal? La antropología sanjuanista 
contempla al hombre con sus tres potencias (inteligencia, memoria y voluntad), que 

87 Cf. J. KUMBLOLICKAL AUGUSTINE, La unión con Dios en san Juan de fa Cruz y .san Francisco 
de Sales. Estudio comparativo de su propuesta doctrinal, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 268. 

88 Dos artículos de interés: d. E. SANZ, «Y el hombre Dios sería. La vocación humana según San 
Juan de la CruZ>I, en SanjCruz 29 (2002) p. 53-80; C. MERÍ CUCART, «Unión con Dios, dinamismo 
psicológico-espiritual en San Juan de la Cruz11, en SanjCruz 39 (2007) p. 91-1 41. Este último parte de 
un retrato psicológico de Juan entresacado de sus obras y testigos. 

69 Aunque Juan no promueve las experiencias místicas extraordinarias, por peligro de iluminis­
mo, no quiere decir que dichas experiencias no hayan iluminado la doctrina del santo. 

266 



viven dispersas y desun idas en el pecado, pero que inician un camino hacia Dios 
al concentrar el deseo en la búsqueda divina, sufriendo la ausencia del Amado (cf. 

CB 2,6). Es necesario entrar en la propia interioridad, y alejarse de la esclavitud 
de las criaturas (d. CB 1,1 0) porque desde ellas no se puede alcanzar a Dios (d. 
CB 1,12). Pero el hombre, con su razón y voluntad, tampoco puede nada por sí 
mismo. El camino de la vida espiritual reclama una búsqueda de Dios en la fe, 
una acogida de la iniciativa divina, y un trabajo de purificación para pasar de la 
vida natural a la espiritual, en la que tienen un papel muy importante las tres virtu­
des teologales: la fe, la esperanza y la caridad purifican, respectivamente, las tres 
potencias del alma (cf. CB 2,7). Cuando ya se ha llegado al matrimonio espiritual 
las potencias purificadas y vacías pueden ya acoger la vida divina (cf. CB 26,5). 
Al final todas las potencias se ponen al servicio del amor, para entender, actuar y 
recordar lo que D ios ama y a él agrada (cf. CB 28,3-4). Y el alma recibe comuni­
caciones divinas que le llenan de misteriosa sabiduría y placer (d. CB 29,1 ). 

Nos encontramos con una experiencia humana de conocimiento y de amor, 
siendo este último el fundamental. Una experiencia simbólica en la que la persona 
se adentra contemplativamente. La fuerza del símbolo esponsal, contemplado en 
la palabra de Dios y profundizado interiormente en la plegaria, remueve el alma, 
generando un dinamismo espiritual que Juan de la Cruz refleja poéticamente en el 
relato -que Durand denominaría «mítico»- del Cántico. La catarsis interior que el 
símbolo provoca da paso a nuevas imágenes, sensaciones, experiencias, que traen 
una nueva comprensión de la real idad, un nuevo conocimiento. 

El entendimiento adentra su conciencia por los caminos oscuros de la fe, 
desconfiando de las sensaciones y de los razonamientos naturales. La voluntad 
d irige el deseo y la necesidad humana hacia Dios, en un camino de fidelidad y 
perseverancia, asumiendo generosamente las penalidades del camino, hasta al­
canzar la experiencia del encuentro y de la unión con Dios, en la cual, la persona 
queda profundamente transformada en todas sus facultades y capacidades. El en­
tendimiento queda renovado al recibir sabiduría mística, conocimiento nuevo de 
Dios y de todo lo creado y de los misterios de la creación y de la redención que 
sacian completamente la interioridad humana. La voluntad se llena de mociones 
del Espíritu Santo que la llenan de amor de Dios, y se realizan plenamente todos 
sus deseos, experimentando gozo, fruición y deleite. Y se siente transformada para 
que en adelante viva encarnando en todas sus manifestaciones y movimientos 
este amor de Dios recibido en contemplación. 

Juan de la Cruz interpreta esta experiencia como una participación en la vida 
divina intratrin itaria, por medio del E.S. La psicología personal supera las divisio­
nes que sufre naturalmente fruto del pecado y experimenta una reunificación y 
una vuelta a la inocencia del Paraíso original. La persona alcanza así plena satis­
facción de sus deseos, una vida llena de sentido, entusiasmo y fuego interior. No 
se elimina el dolor, sino que este es integrado y asumido. Al del camino se 
trata de compartir los dolores del Amado, del mismo modo que El asumió los de la 
humanidad al unirse a ella. La unión del alma con Dios es integral, compartiendo, 
no sólo su gloria y su poder, si no también su cruz en medio de la historia. 

267 



El amor impulsaba al hombre en su búsqueda de Dios, y una vez purificado 
en su apetito de las criaturas, y tras la unión, va a llenar plenamente su corazón. El 
hombre ama con amor de Dios y encuentra en ello plenitud de gozo y satisfacción, 
que le capacitan para asumir los sufrimientos y contrariedades del camino. 

La espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista genera una experiencia 
ele conocimiento y amor90: Dios se hace presente al alma purificada y desape­
gada de todas las cosas, en una experiencia contemplativa que transfigura la 
realidad descubriendo en ella la presencia divina y superando las formas y condi­
cionamientos de la propia sensibi lidad91• El conocimiento del hombre sólo puede 
acceder al conocimiento de las cosas divinas en la muerte-resurrección de los 
sentidos carnales, que se tornan espirituales, que no se fían de las apariencias sino 
que aprenden a descubrir la realidad de la presencia del Otro en torno a sí. Sólo 
la fe conduce a la verdadera sabiduría92, que es conocimiento de Dios (comunión 
con Dios), y en Él de todas las cosas93. Ciertamente Dios se refleja en lo creado 
que, en sí mismo, ya muestra la huella divina. Pero esta revelación es secundaria 
si la comparamos con la revelación que Dios mismo quiere hacer personalmente 
a aquellos que se unan a él. Son dos niveles de conocim iento cognoscilivo entre 
las criaturas y el Creador94

, que muestran caminos inversos: el primero, reflejado 
en CB 4-8 va ele las criaturas a Dios y correspondería a la razón discursiva, el se­
gundo, reflejado en CB 13-1595 trata de inteligencia mística contemplativa, que 
ve todas las criatu ras en Dios o, mejor dicho, descubre la presencia y la acción de 
Dios en ellas. El primer conocimiento no es completo, y deja a la persona ansiosa 
e insatisfecha, sólo el segundo nivel llega a dar satisfacción. La vida espiritual es 
búsqueda teologal del alma hacia el Amado, que por amor va de lo exterior (cf. 
CB 3-5) hacia lo interior, y que sólo progresa realmente cuando el alma dirige su 
búsqueda interiormente, en la fuente cristalina de la fe (cf. CB 12). Ello está pre­
parando el encuentro de plenitud con el Amado que se realizará definitivamente 
«en la interior bodega» (CB 26). 

90 Cf. K. SEO KIM, La fund6n del amor en la unión transforman te y divinizadón del hombre, san 
Juan de la Cruz, Facultad de Teología del Norte de España-sede de Burgos (Burgos 2006) p. 72.81 

9 ' Cf. A. V. SPEYR, El hombre ante Dios, Encuentro (Madricl 1978), p. 40-41. Con esta experiencia 
Juan de la Cruz puede someterse a la Iglesia institucional, con un conocimiento contemplativo que atra­
viesa las apariencias y descubre la presencia real de Dios en ella. Para rebatir el gusto por las «revelacio­
nes extraordinarias» Juan decía que «no había mayor revelación que la obediencia»: d. Dicho de Lucía 
de San Alberto, BMC 22 p. 308. El cristiano que vive la obediencia y el abandono en manos de Dios no 
pierde su discernimiento, sino que más bien este aumenta y le ayudará a percibir, de manera cada vez 
más transparente, la objetividad de lo divino recibida como don gratuito que se desborda en medio de 
los signos pobres de la historia: cf. A. V. SPEYR, [/hombre ante Dios, o.c., p. 74-76. 

92 Cf. J. D. CAITÁN, «Conocimiento de Dios y sabiduría de la fe en San Juan ele la Cruz>>, en 
AA VV., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 260-261. 

91 «Y este es el deleite grande ele este recuerdo: conocer por Dios las criaturas, y no por las 
criaturas a Dios; que es conocer los efectos por su causa, y no la causa por los efectos, que es conoci­
miento trasero, y esotro es esencial»: LIB 4,5. 

94 Cf. M. Á. DÍEZ, Pablo en Juan de la Cruz. Sabiduría y ciencia ele Dios, Monte Carmelo (Burgos 
1990) p. 89-93. 

95 También lo encontramos en LIB 4, '1 ss. 

268 



Pero conviene no olvidar el conjunto de su doctrina: la única verdad del 
hombre no está nunca en el sentir y el gozar de la unión alcanzada, sino en la 
sinceridad de la experiencia de las virtudes teologales, fuera de las cuales, sería 
camino engañoso. L. Aróstegui ha señalado la importancia de la Carta 19 que Juan 
escribe a Juana de Pedraza en 1589, donde, después de haber acabado todas sus 
obras, y dos años antes de la muerte, propone la experiencia de desnudez de 
espíritu como núcleo del camino espiritual96, sin aspirar a «Otras aprehensiones 
ni otras luces ni jugos de acá o de allá». Las experiencias místicas cualificadas son 
posibles, y Juan habla de ellas, pero su realismo pedagógico las propone para 
aquellas personas que Dios lleve por tal camino, subordinadas siempre al bien de 
toda la lglesia97

• La referencia está siempre en volver a la desnudez espiritual, que 
es la que dispone el alma para vivir en la unión, y para no apegarse a los dones 
divinos, que le puedan impedir un don mayor. 

El camino espiritual nace al asumir la propia indigencia y descubrir en los 
apegos el origen de todos los males: «San Juan de la Cruz pone al desnudo la 
esencia humana para liberarla de todo autoengaño y conducirla a la meta de su 
plenitud»98

. La experiencia de Dios Amor, como realidad única y absoluta que 
ocupa el centro de la vida espiritual es el centro de su pensamiento. El amor es 
la clave fundamental que mueve todo el camino de la fe. La vida espiritual se 
revela como un camino de descubrimiento y realización de aquella vocación del 
hombre a participar en plen itud de su condición humana cuando esta se une 
esponsalmente a Cristo y participa con él en la naturaleza divina. Juan de la Cruz 
nos ofrece una teología de la divinización del hombre que alcanza la unión con 
Dios, y una antropología del ser humano menesteroso que se prepara en catarsis 
y purificación radical, para que sus deseos alcancen la unión con el Creador y se 
realicen allí en plenitud. 

Pero además de la experiencia humana que nos propone explícitamente la 
doctrina sanjuan ista, hemos encontrado a otro nivel los rastros de experiencias 
humanas vividas por el autor, la principal de las cuales hemos definido como 
«experiencia primordial». 

Una vivencia mística y luminosa 

La cárcel de Toledo significó, en el conjunto de la experiencia de fe de Juan 
de la Cruz, un seno materno de donde surgió el mistagogo genial y maestro 

'leo Cf. L. ARÓSTEGUI, «Experiencia mística» en DicSJC p. 608-610 . 

• , Aunque el cristiano está llamado a buscar los dones más altos y Dios da más a quien más tiene 
(cf. CB 33,8), también es verdad que lleva cada alma por caminos diversos (cf. CA 13-14,1), adecuados 
para ella, y que la percepción subjetiva de la presencia divina o del trabajo que Dios hace en ella no 
es, en absoluto, la rererencia adecuada del camino espiritual: «no seas como muchos insipientes, que 
piensan baja mente ele Dios, entendiendo que, cuando no le entienden o le gustan o sienten, está Dios 
más lejos y más escondido» (cf. CB 1, 12). 

•>S j. SÁNCHEZ DE MURILLO, «Una cumbre del pensamiento europeo: San Juan de la Cruz», 
en SanjCruz 7 (1991) p. 29. 

269 



espi ri tual99• No deja de ser significativo que aquella situación terrible en que se 
generó la «experiencia primordial» en unas circunstancias críticas, mostraba un 
ambiente onírico, recogido después en los detalles descriptivos de sus poesías, 
que algunos estud ios relacionan con el simbolismo, como caldo de cu ltivo de 
experiencias generadoras de nuevos conocimientos. Una situación que también 
nos evoca aquella experiencia que algunos autores ponen en relación con el 
nacimiento dellenguaje100

, tal y como ha explicado E. Cassirer101
• 

Juan de la Cruz, persona con una buena formación bíblica y teológica, 
con un deseo profundo de Dios, fue preparado para dicha experiencia por la 
relación con Teresa de Jesús, sobre todo en los años de Ávi la. La semilla divina 
es fecundada en el encuentro de Juan con Teresa de Jesús, en experiencia de 
comunión y de mutua fecundación espiritual. Crece y se desarrolla en el vientre 
materno de la cárcel de Toledo y sale a la luz como doctrina mística que brota 
en forma de lenguaje poético insuperable, cuyas luces irá desgranando y desa­
rrollando en magisterio espiritua l desde el seno del Carmelo teresiano. Usará la 
simbología esponsal recibida de trad ición cristiana, con sus raíces bíblicas del 
Cantar y elementos joánicos y paulinos, y las reflexiones de la teológica monásti­
ca y afectiva. Pero Juan lleva a cabo una síntesis extraordinaria de las influencias 
recibidas encarnándolas en su propia vida y en su obra escrita de manera ma­
gistral y pedagógica. La sombra de su propia experiencia mística 102

, oculta pero 
evidente, planea como elemento unificador y columna de su síntesis: «Porque 
para guiar al espíritu, aunque el fundamento es el saber y la discreción, si no 
hay experiencia de lo que es puro y verdadero espíri tu, no atinará a encaminar 
al alma a él» (CB 13,7). 

99 la poesía original de Juan en Toledo nació en una situación peculiar. Se podría sospechar 
que su fuerza de poeta lírico le hubiese llevado a experiencias de arrebatos sentimentales místicos. 
Pero el talante sanjuanista es esencialista y contrario a todo sentimentalismo. Juan no es un poeta 
desocupado que se busca a sí mismo en sus sentimientos. Los testigos le han visto con frecuencia 
trabajando en la huerta o haciendo de albañil en el convento. Da fe de ello las obras rea lizadas en 
el convento de los Márti res de Granada durante el priorato de Juan de la Cruz (cf. E. MARTÍNEZ 
GONZÁLEZ, Tras las huellas de Juan de la Cwz. Nueva biogra(fa, EDE, Madrid 2006, p. 153-154). 
la poesía sanjuanista brota con fuerza arrolladora de un corazón apasionado de amor que necesita 
comunicarse. Ni el rico caudal de sentimientos de su poesía ni su rico contenido humano y teológico 
podrían explicarse en un escritor no-profesional -como era él- que había de escribir «COn muchas 
ocupaciones» (d. Dicho de Juan Evangelista, BMC 1 O p. 341.343) debido a sus cargos y responsa­
bilidades al servicio de la Orden carmelita. También el sabio profesor universitario fray Luis de león 
conoció las obras de Teresa, y después las ele Juan de la Cruz, pero ello no le llevó el escribir poesía 
mística de altos vuelos y mantuvo su esti lo «neo-platónico». En frily Luis pesan más las inrluencias 
culturales-ambientales pero en Juan hay un «algo más)), un «no sé qué que se halla por ventura» (eL 
Poesías, 12: Por toda la hermosura). 

100 Cf. P. RICOEUR, Educación y polftica, Docencia (Buenos Aires 1984) p. 38. 
101 Cf. E. CASSIRER, Esencia y efecto del concepto de símbolo, FCE (México 1975), p. 144-145. 
102 Experiencia mística se define como específica y profunda ele conocimiento y 

unión de amor con el misterio divino, libremente revelado y part icipado por Dios mismo»: F. RUIZ, 
«Natura dell'esperienza mística nella spiritualita carmeli tana», en MW., Mistica e mistica carmelitana, 
Librería Vaticana (Cilla del Vaticano 2002) p. 1 9. 

270 



Si no se tiene en cuenta el ambiente en que fue escrita la doctrina sanjuanista, 
y sin los detalles biográficos de su composición, podríamos considerar erróneamen­
te algunas afirmaciones que sólo se iluminan al considerar su contexto vital en el 
seno de una comunidad contemplativa con profundos vínculos fraternos que acepta 
y se somete a la Iglesia institucional y a sus ministerios. La doctrina sanjuanista brota 
de una experiencia mística vivida por su autor103, interpretada en el contexto de un 
grupo de personas <<adelantadas en la vida espiritual». Resulta una doctrina unitiva 
con un talante optimista, matizada con realismo en su proceso genético, pero que 
expresa metas insospechadas ele placer, plenitud y sabiduría. 

El «universo mitigado» sanjuanista del que habla Baruzi104 corresponde a 
S y N, pero no al Cántico. Atribuir, como hace Baruzi, al símbolo nocturno en 
sentido filosófico la centralidad del pensamiento y de la mística sanjuanista con­
duce a deformar el conjunto ele su pensamiento, y alribuirle a la noche los frutos 
que sólo corresponden a la unión, quitándoles la chispa de la vida105. Se trataría 
de una mística de la nube del no-saber, negativa, real pero incompleta, porque 
no recoge y asume la riqueza, los contrastes y los dones que recibe el alma que 
ha seguido todo el itinerario sanjuanista106. La noche, el vaciam iento y la nada 
son caminos para la unión esponsal. La deificación sanjuanista no concluye en 
vacío del no-saber sino en plenitud del ser, aunque no sepa expresarse. Alcanza 
el matrimonio espiritual y allí explota la vida, los goces y deleites de la unión. 
Ciertamente que la noche continúa «en pos de los levantes de la aurora» hasta 
que «se rompa el velo de este du lce encuentro» de manera defin itiva. Pero la 
plenitud vivida está presente, seduce y dirige el camino de un alma que ya está 
bautizada en fuego 107. No podemos quedarnos en una mística filosófica y me­
tafísica, que siempre será correcta pero fría y poco humana; hay que enlrar en 
una mística bíblica, profundamente humana y, paradójicamente, divinizadora, 

10 1 Convendría revalorizar algunas obras antiguas, como la biografía de JOSÉ DE JESÚS MARÍA 
(QUIROGA), Vida de San Juan de la Cruz, o. c., por su intento valiente de uni ficar los datos biográficos 
con los elementos doctrinales, identificando en la vida las mismas experiencias descritas en las obras 
sanjuanistas. Este autor, por ejemplo, aunque pueda caer en idealización y un cierto espiritualismo, 
asume el riesgo de descubrir las concordancias internas de la espiritualidad y la vida, apoyándose no 
sólo en Juan de la Cruz sino también en Santa Teresa, en Santo Tomás y Dionisia Aeropagita. Ofrece 
así una biografía con carácter histórico-místico de Juan de la Cruz. 

1CJ.I Cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, Junta de Castilla y 
león (Valladolid 1991) p. 288. 

1o' lb. p. 323: «La noche expresa la absorción del ser aparente en el ser real. Contemplados en 
sus formas externas, las cosas, los seres, los pensamientos, no existen, mientras que la noche los libera. 
Sólo Dios existe, y el alma, hecha deiforme, sumergida, más allá ele las aprehensiones particulares, en 
ser incomprehensible t •.• ). Con tanta intensidad como Ruusbroec, Juan de la Cruz accede al universo 
interior despojado totalmente de imágenes donde el Padre nos alcanza». 

10b S y N, como obras inacabadas, no pueden considerarse como final del camino sino que tie­
nen que ser completadas con los Cdtimos estadios, que sólo aparecen en CB y en Ll. 

10' La unión es meta, y al mismo tiempo, como un motor que impulsa el camino, que alien­
ta el ánimo, que seduce el espíritu. Aquella experiencia vivida de la unión será siempre luz en la 
noche (en todas las noches que vendrán, personales y ajenas), misterio de comunión y secreta 
participación. 

271 



encarnada en nueva historia de salvación. Juan de la Cruz expresa lo más íntimo 
de su experiencia, que incluye «misterio cristiano, percepción inmediata del 
mismo, huellas permanentes en el sujeto»106• 

Rastros vivenciales: autoridad y realismo 

Juan de la Cruz ofrece una «teología mística experiencial»109
. Aunque resulta 

difícil deslindar exactamente hasta qué punto Juan ha vivido cada una de las ex­
periencias de las que habla explícitamente en sus obras110, por el estilo teológico 
sanjuanista, tan lejano a las vivas descripciones teresianas111

, podemos intuir que 
de uno u otro modo, las experiencias de las que habla en sus obras han sido tam­
bién vivencias propias112 que, fiel a su propia doctrina, el místico doctor ha vivido 
como experiencias de plen itud, pero que después, no se ha apegado a ellas, ni las 
ha retenido, y tampoco sabe explicarlas. 

Cuando habla de lo que dice la Iglesia, usa estilos de argumentación escolás­
ticos; en cambio, en otros momentos usa el «yO» con autoridad11 3 porque sabe, 
afirma, por experiencia, y tiene plena seguridad. En el fondo está transmitiendo 
que sus enseñanzas no vienen de los libros, ni están copiadas de terceros, sino que 
están experimentadas personalmente, aunque después también haga uso del apo­
yo de las autoridades bíblicas y maestros del pasado. Nadie alcanza los grados de 
lirismo y fuerza poética del Cántico y la Llama y sus comentarios si está pensando 
en experiencias de los demás que no son al mismo tiempo propias. Las experien­
cias místicas sanjuanistas son vividas, comunicadas y transmitidas, en el más puro 
ambiente familiar. Sus textos nos transmiten un testimonio con fuerza y autoridad 
que se basa en la propia experiencia, aunque rehúya la exposición autobiográ­
fica: «lo biográfico se ha traducido en lenguaje objetivado y generalizado»114

• El 
realismo con que expresa las experiencias de la unión, la seguridad con que las 

106 Cf. F. RUIZ, Introducción a san Juan de la Cruz. El hombre, lo.s escritos, el $istema, BAC (Ma­
drid 1968) p. 68. 

109 Cf. lb. p. 32-35. 

"u Sirve como introducción a este tema el libro tercero de la obra de Baruzi: cf. J. BARUZI, San 
Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mfstica, o.c., p. 241-368. 

"' Conviene recordar aquf que Teresa de Jesús, además de su talante tan diferente, C5<'ribió 
sus obras principales por obediencia a los confesores, que le piden declare su conciencia. Los escritos 
sanjuanistas tienen un origen y una finalidad distintos. A Juan no le interesa una descripción de las 
experiencias, como la que hace Santa Teresa, sino para extraer (<las estructuras, formas y caracterfsticas 
generales de la relación del hombre con Dios>>: J. VIVES, Cxamen de amor. Lectura de San Juan de la 
Cruz, Sal Terrae (Santander 1978) p. 12. Se trata de una pedagogía espiritual que transparenta una 
antropología teológica. 

11
l El mismo Juan sugiere que lo ha experimentado cuando dice: «Esto creo no lo acabará bien de 

entender el que no lo hubiere experimentado; pero el alma que lo experimenta, como ve que se le queda 
por entender aquello de que altamente siente, llámalo un no sé qué; porque así como no se entiende, así 
tampoco se sabe decir, aunque, como he dicho, se sabe sentir» (CB 7,1 0). 

111 Del término «yo», que no aparece en las Concordancias, he contabilizado personalmente 
75 repeticiones en el CB y más de 300 en el conjunto de sus obras. Podernos comprobar el uso de la 
primera persona en textos como CB 26, 8; LIB 3, 16¡ S 3, 2, 4; 13,9. 

11
• ESJ vol. 2 p. 22. 

272 



defiende, la gravedad con la que expone los temas y la profusión y riqueza con 
la que habla de los dones, deleites y regalos de las últimas etapas, contribuyen 
a apoyar nuestra tesis. La obra sanjuanista transmite una seguridad interna que 
no es ficticia ni artificial. Otro tema diferente sería el de la valoración justa de 
sus experiencias de divinización y transformación115• Juan no habla ontológica o 
fi losóficamente sino desde su propia vivencia de interioridad humana que le hace 
prefigurar en esta vida lo que será la vida definitiva de la eternidad, pero sin anular 
la subjetividad personal y su circunstancia histórica, la cual siempre se conserva 
mientras dura la vida humana. 

La experiencia de Toledo fue una referencia esencial para toda su vida en 
su doble vertiente, de comunicación divina y de catarsis espiritual mística. No 
dudamos que Juan de la Cruz experimentara aquellos toques de divinidad de 
los que habla en sus obras116

, y que explican la serena seguridad con la que nos 
transmite la posibilidad de unas experiencias que resultan increíbles si no se han 
experimentado (d. CB 7,1 0), y que por ello, sólo pueden ser justificadas apelando 
a la revelación bíblica. Todos los elementos le sirven para modelar una doctrina de 
aquella experiencia de unidad contemplada y vivida en la oración. 

Presencia en la Subida de las experiencias del Cántico 

Juan de la Cruz fue el primer autor que se alrevió a afrontar sistemática­
menle un riguroso análisis de la experiencia mística en sus múltiples elementos y 
posibilidadesw. Pero aunque el autor no aluda nunca a sus vivencias, no deja de 
sorprender el descubrir en la Subida el reflejo algo esquematizado de las mismas 
experiencias que hemos encontrado en el trasfondo del Cántico. No es muy difícil 
encontrar en S 2,11, 1 los elementos de su experiencia convertidos en doctrina 118

: 

los mismos elementos que Juan de la Cruz describe al comentar los ríos sonorosos, 

liS Aunque Juan hable de sustancia, de divinización, de ser Dios y participar en su poder, no 
podemos olvidar lo que nos ha comentado en otro momento: la transformación en Dios no es una 
transformación de esencia o sustancial, sino que se trata de una participación en la vida divina: cf. S 
2,5,5. Es la experiencia subjetiva personal al unirse a Dios y experimentar la objetividad de su subjeti ­
vidad en el origen mismo donde ella tiene su centro. 

116 Podemos atribuir a Juan la experiencia de la noche, que vivió física y espiritualmente en 
Toledo y otras partes, y las purificaciones, pero tilmbién la experiencia mística de unión esponsal, y la 
experiencia de la «llama que consume y no da pena)) por el fuego del espíritu. 

,. Ya en S 2,1 O hace una clasificación general de las aprehensiones por vía sobrenatural y las 
divide en: noticias sobrenaturales en los sentidos externos y los internos; noticias distintas y particu­
lares en el espíritu, como visiones, revelaciones, locuciones y sentimientos espirituales. Pero todas 
estas aprehensiones las relativiza frente a la adhesión de la fe y la noticia confusa que viene de la 
contemplación. 

"' «Porque acerca de la vista se les suele representar figuras y personajes de la otra vida, de 
algunos santos y figuras de ángeles, buenos y malos, y algunas luces y resplandores extraordinarios. 
Y con los oídos oír algunas palabras extraordinarias, ahora dichas por esas figuras que ven, ahora sin 
ver quién las dice. En el olfato sienten a veces olores suavísimos sensiblemente, sin saber de dónde 
proceden. También en el gusto acaece sentir muy suave sabor, y en el tacto grande deleite, y a veces 
tanto, que parece que todas las médulas y huesos gozan y florecen y se bañan en deleite; cual suele 
ser la que llaman unción del espíritu, que procede de él a los miembros de las limpias almas. Y este 

273 



o el silbo de los aires amorosos, los toques delicados de Dios en el alma, la cena 
que recrea y enamora, etc. Y es muy significativa la valoración que Juan hace de 
ellos, fiel a su propia doctrina espiritual de pobreza de solemnidad, pidiendo re­
chazar estas sensaciones para volver a la fe oscura (d. S 2, 11 ,2-3). En S 2, 23 se 
detiene a valorar las visiones sobrenaturales que se reciben ele manera pasiva en el 
alma. Evidentemente, son estas las que Juan debió recibir en la cárcel de Toledo. 
Aunque la doctrina para ellas sigue siendo la misma, hay algunas salvedades. 

Juan de la Cruz tiene un gran conocimiento de todas estas experiencias, es­
tableciendo unos criterios estrictos de discernimiento sobre dichos fenómenos 
extraordinarios, pero establece la salvedad de estos tres tipos de experiencias: 
las revelaciones que el mismo Dios hace de sí al alma, las palabras sustanciales y 
los sentimientos espirituales. Ciertamente que Juan de la Cruz lo ha conocido a 
través de almas santas que han estado a su lado, como Santa Teresa, pero también 
hemos encontrado la huella de estos tres tipos de experiencias en su propia obra. 
Las revelaciones que el mismo Dios hace de sí y de lo creado las encontramos 
expresadas poéticamente en CB 14-15, CB 36-39 y otros lugares119• Las palabras 
sustanciales las descubrimos en el testimonio ya citado de Francisca de la Madre 
de Dios sobre la gracia de la prisión de Toledo 120, aunque Juan no la relata explí­
citamente. Por último, los sentimientos espirituales los hemos encontrado en el 
comentario a las estrofas CB 14-15, CB 21 -22, CB 24-27. 

Estas tres excepciones a la regla firme de rechazar fenómenos místicos ex­
traordinarios permiten intu ir que Juan de la Cruz las experimentó personalmen­
te, ya que hemos encontrado las huellas en su obra y en su vida. Juan sabe 
que Dios puede conceder estas aprehensiones sobrenaturales, adaptándose a 
la sensibilidad de las personas (cf. S 2, 17), pero también subraya los peligros, 
que son evitados con el desapego y en el ejercicio de la vida teologal. Las posi­
bles experiencias extraordinarias de comunicaciones divinas han de ser siempre 
sopesadas, puestas en tela de juicio y relativizadas121, mientras que el camino 
ordinario y seguro para la unión con Dios es la purificación y vaciamiento de 
todas las facultades humanas en un proceso de fidel idad al espíritu que conduce 
hacia el desposorio y el matrimonio espiritual: la plenitud de la unión con Dios. 
En conclusión, Juan de la Cruz sabe que los fenómenos extraordinarios no son 
fundamentales para el crisliano, y si lo es, en cambio, la vida teologal en un alma 
contemplativa y desapegada de todo122• 

gusto del sentido es muy ordinario a los espirituales, porque del afecto y devoción del espíritu sensible 
les procede más o menos a cada cual en su manera)) (S 2,11, 1 ). 

119 Reconocemos en el Cántico la revelación de cosas divinas pero también de criaturas y cosas 
creadas, de cuyo contenido es poco explícito, pero que dejan rastros claros en su poesía y en sus 
comentarios doctrinales. 

12° Cf. cap. 20, nota 25. 
121 La doctrina básica es rechazar en principio las experiencias sobrenaturales: cf. S 2, 16,1 O. El 

diablo se sirve de ellas para impedir la unión: d. S 2, 16,6. 

m Los fenómenos psicosomáticos extraordinarios, como los estigmas, u fenómenos físicos como 
la levitación, son considerados por Juan de la Cruz como secundarios y a veces peligrosos, y no 

274 



La experiencia primordial y otras experiencias 

lCuál sería el contenido de la «experiencia primordial» que ha surgido del 
análisis? El contenido de lo que hemos denominado la experiencia primordial es 
una experiencia mística, vivida en la prisión de Toledo y que iluminará toda la mi­
sión mistagógica de Juan de la Cruz en su magisterio oral y escrito123. Aparece más 
claramente en las estrofas escritas en la prisión y en sus comentarios (cf. CB 13-15 
y CB 24-33), pero vuelve a aparecer de modo más lejano, pero con semejante 
inspiración poética y vibración mística en las estrofas de Seas-Granada, sobre 
todo en CB 36-39. Lo más cercano, descriptivo y genuino de la experiencia origi­
nal lo tenemos en CB 14-15. Y en el centro del comentario, una descripción física 
y psicológica de la experiencia de la prisión en Toledo (cf. CB 14-1 5,17-21 ). Se 
trata de una experiencia de Dios, que ilumina su conocimiento y llena su voluntad 
de amor de Dios. Juan lo expresará en los pasajes que ya hemos comentado, de 
diversas maneras, algunas más descriptivas (CB 14-15), otras adaptándolo a su 
visión teológica y reflexionando sobre ella (CB 22-23), otras describiendo el nuevo 
estilo de vida que ha acogido el alma en su encuentro con Dios (CB 28ss), invitando 
de manera entusiasta a volver a dicha experiencia (CB 36), o profundizando aún 
más en la fuente trinitaria del misterio en el que la persona se sumerge (CB 39,3), 
etc. El contenido de esta experiencia tiene dos vertientes, una sapiencial y otra 
de interioridad amorosa en la voluntad. Ambas reciben una misteriosa plenitud 
que altera desde lo más profundo su conocimiento, valoración y reacción frente a 
todas las cosas y circunstancias. 

lQué relación tiene esta experiencia con todo el camino espiritual planteado 
por Juan de la Cruz? La experiencia primordial tiene un papel fundamental dentro 
de lodo el camino espiritual sanjuanista, ya que una y otra vez vuelve a ella, de 
diversas maneras y con perspectivas distintas, para iluminar todo el camino espi­
ritual. Es la experiencia paradigmática que ilumina todo el camino y que justifica, 
con la grandeza de sus dones al final del camino, las penalidades del proceso de 
catarsis y purificación que, en algunos momentos, parecían muy fuertes (cf. ano­
taciones iniciales de CB, estrofas 16, 17, 18, 19). Esta experiencia, se apoya en la 
palabra de Dios y a su vez la ilumina, para mostrar la veracidad de las promesas 
evangélicas sobre los bienes y dones que Dios quiere comunicar a sus hijos en la 

pertenecen al núcleo de la experiencia espiritual cristiana, aunque pueden acompañarla. No son espe­
cíficamente cristianos y son conocidos también en otras culturas y religiones, incluso podían atribuirse 
a ciertas cap.1cidades psíquicas o de la conciencia que aún no son suficientemente conocidas: d. C. A. 
BERNARD, Introducción a la Teo/ogfa Espiritual, Verbo Divino (Estella 1997) p. 165-169. 

m Es interesante un análisis de las huellas de la ((experiencia primordial>> en el resto de los 
poemas que se consideran escritos en la prisión. No las encontramos en los Romances de la Trinidad, 
ni tampoco en el poema La Fonte, y sí que los descubrimos en el poema Encima de las corrientes. Este 
poema es una recreación del salmo 137 Super flumina Babylonis, que sigue el ritmo de aquél, salvo en 
los v. 15-28, donde se separa sustancialmente, con unas imágenes y términos muy cercanos al conte­
nido espiritual del Cántico, en los que reconocemos las huellas de la misma experiencia: el término 
«allí» (v. 15), la llaga (v. 15), el fuego (v.19.22) que abrasa (v. 20), un avecica (v. 21 ), un morir por otro 
(v. 23-25), etc. Estudia este poema sanjuanista K. WAAIJMAN, «Allí me hirió el amor. Estudio sobre la 
poesía Super flumina Babylonis de Juan de la Cruz», en StSpir 3 ("1993) p. 200-212. 

275 



Iglesia (cf. Jn 17, etc.), cuando se recorre con generosidad y sinceridad el camino 
espiritual. La experiencia primordial sanjuanista, vivida en Toledo y reflexionada 
después a lo largo de toda su vida, convierte a Juan de la Cruz en maestro de vida 
espiritual, genial modelador de espíritus para que puedan alcanzar los más altos 
dones que Dios nos regala en Jesucrislo. 

El paso de la «experiencia original» que dio lugar a los poemas de las Can­
ciones de la Esposa a una doctrina espiritual esquematizada sobre la unión con 
Dios en el comenlario, conlleva una serie de dificultades que quedarán paten­
tes en el desarrollo de la obra, con dos versiones que no acaban de solucionar 
algunas imprecisiones. Aunque reelabora el texlo en relación con una fina lidad 
de pedagogía espiritual, en ningún caso se retracta de los conten idos implíci­
tos adheridos a los poemas originales y su primera redacción, aunque los vaya 
retocando. La experiencia que late en el fondo de los poemas, se ajusta mejor 
a personas avanzadas en la vida espirilual y correspondería más al matrimonio 
espiritual, donde el alma va a recibir «lo más que Dios suele comunicar a este 
tiempo a un alma». Al tener que extraer de los elementos de esa «experiencia 
primordial» suya los materiales para todo el proceso espiritual en Lodas sus eta­
pas, por fuerza se han de crear algunas incongruencias, a las que Juan no parece 
dar excesiva importancia pero que, sin embargo, intenta subsanar en la última 
redacción (CB). La experiencia primordial deja en el conjunto del Cántico y en 
el resto de su obra, la huella de una seguridad interna que se percibe de diversas 
maneras y que comunica, ya desde el principio del camino espiritual, la certeza 
de una meta realizada y de un final feliz, a pesar de las penalidades y dificulta­
des necesarias. 

Pero Juan de la Cruz no recoge sólo experiencias propias, también de olras per­
sonas como Teresa de jesús y ello también nos aporta elementos interesantes. 

Juan de la Cruz es el autor que más ha tratado del matrimonio espiritual, 
poniéndolo como meta ele todo el proceso espiritual que va mostrando. Pode­
mos decir que supera incluso a Teresa de Jesús en profundidad y contenido en 
esta línea 124

, que aparentemente podía ser más adecuada para la expresividad 
rel igiosa de una mujer125• Es significativa también la diferencia con Teresa ele 
jesús en el uso de la imagen esponsal. Teresa se encontraba más remisa a aban­
donar la imagen sensible de la humanidad de Cristo en la contemplación, allí 
donde Juan parecía reclamar una negación tola l ele la imagen para abandonarse 
confiadamente a la noticia amorosa y oscura divina. Resulta curioso que sea 
precisamente Juan el que no tiene después ningún problema en asumir en sus 
poesías las imágenes más eróticas, mientras que por el contrario, en este punto, 

•z• Cf. l. BENGOECHEA, San Juan de la Cruz y la mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998) p.156-158. 

us Parece más fácil identificar la esposa del Ct y del CB con una mujer. Pero Teresa y Juan de la 
Cruz se complementan, como dos voces que comparten una esencial línea común de mística espon­
sal: «La relación esponsal, tanto la natural como la mística, es más personal, más total, única; además 
se escoge en libertad y exige reciprocidad radical a riesgo de disolución. La unión mística expresa un 
amor más intensamenle vivido entre Dios y el hombre. Es el deseo que Dios tiene del hombre al que 
responde el deseo que el hombre siente de Dios)); lb. p. '1 03. 

276 



que se refiere al simbolismo esponsal, Teresa insiste en precisar que se trata de 
pura analogía126

• También aquí encontramos complementariedad carismática y 
espiritual. Teresa, que ha necesitado más la imagen, ha de remarcar, al final, 
más, la distancia de la unidad de la criatura con Dios, y de la imagen con la 
realidad. En cambio Juan, que fue más radical en la negación cognoscitiva del 
sentido, se adentra más profundamente «en la espesura», liberado de apegos 
puede conectar más intensamente con el sentido profundo, con el contenido a 
cuya imagen divina responde la huella de la criatura. Teresa nos resultaba más 
cercana, más humana, pero Juan, que preparó mejor el camino el iminando to­
dos los obstáculos, pudo llegar más lejos en la expresividad mística y teológica. 
El camino de depuración sanjuanista alcanzó mejor también al lenguaje, que 
nos permite acercarnos más claramente al misterio. 

Teresa de Jesús no gustaba de usar la simbología esponsal porque conocía 
la realidad social del matrimonio de su época y sabía que no era una realidad 
favorable para la rnujer127 y, por tanto, no resultaba atractiva para recoger en él 
la estructura de la experiencia de Dios en sus últimas etapas. Parece ser que Juan 
de la Cruz la animó a aceptar la imagen esponsal. Es muy significativa la valentía 
de Juan para usar conceptos, imágenes o palabras, procedentes del uso popular, 
común o incluso vulgar, y trasladarlas a su poesía mística. Parece que Juan, una 
vez realizada la función purificadora y catártica, recupera todas las cosas, incluso 
usando sin pudor imágenes provocadoras que podían ser malinterpretadas. Pare­
ce corno si Juan asumiese ingenuamente elementos e imágenes ele cierto peligro, 
en las cuales la tradición espiritual ha visto ocasiones de pecado. Quizás la expli­
cación la encontramos en Cántico, cuando habla del alma que ha experimentado 
la unión con Dios: 

Está el alma en este puesto en cierta manera como Adán en la inocencia, que 
no sabía qué cosa era mal; porque está tan inocente, que no entiende el mal ni cosa 
juzga a mal; y oirá cosas muy malas y las verá con sus ojos, y no podrá entender que 
lo son, porque no tiene en sí hábito de mal por donde lo juzgar; habiéndole Dios 
raído los hábitos imperfectos y la ignorancia, en que cae el mal de pecado, con el 
hábito perfecto de la verdadera sabiduría. Y así, también acerca de esto ya cosa no 
sabía (CB 26, 14). 

Vamos ahora a centrarnos en el símbolo esponsal en sí mismo. 

11• Cf. S. CASTRO, «Jesucristo en la mística de Teresa y Juan de la Cruz» en AAW, Mistico e pro­
feta. San Ciovanni del/a Croce nel IV Centenario del/a sua morte, Teresianwn (Roma 1991 ) p. 209-21 O. 

m A partir del año 1572 en que Teresa experimenta ella misma el «mat.rimonio espi.ritual» 
y descubre que el papel del Esposo Cristo es disllnto de que se daba en la soc1edad, cambmrá su 
actitud: d. 1\. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y Cristo en el hombre. An,ilisis teológico de 
las VIl Moradas en los escritos de Santa Teresa de jesús, Facultad Teología Norte ele España (Burgos 

1 993) p. 75. 

277 



3. El SÍMBOLO ESPONSAL EN LA SÍNTESIS DEL CB 

Un esquema del símbolo esponsal sanjuanista 

El símbolo esponsal de Juan de la Cruz nos ha mostrado el doble plano que 
hay que considerar en el símbolo: 

- El plano sensible, en el que se describe el amor unitivo y fecundo de una 
pareja. Es el que corresponde al sentido literal. 

- El plano espiritual o trascendente, que hace referencia al camino espiritual 
hacia la unión con Dios, a dos niveles, personal y eclesial. El conocimien­
to espiritual que Juan de la Cruz recibe en la experiencia simbólica-mís­
tica (efecto del poder evocador del símbolo sobre la psique humana) es 
interpretado y explicado con los elementos que el autor posee fruto de 
su cosmovisión cristiana y su síntesis personal. En San Juan de la Cruz, 
podemos distingu ir en este plano tres dimensiones difíciles de separar: 

las experiencias personales del autor y experiencias ajenas (Santa Te­
resa, etc.). 

la interpretación de los datos bíblicos para iluminar las experiencias 
es pi rituales. 

la propuesta pedagógica que motiva todos sus escritos en prosa para 
animar el camino espiritual. 

Representamos un esquema que recoge los elementos básicos a considerar 
en cuanto al conten ido del símbolo esponsal y la d isciplina teológica con la que 
lo hemos investigado. 

ESPIRITUALIDAD DEL SÍMBOLO ESPONSAL DEL CÁNTICO ESPIRITUAL 

SÍMBOLO ESPONSAL - plano sensible: amor humano de pareja 

- plano espiritual: camino de unión del hombre con 
Dios: amor divino 

Teología espiritual: la esponsalidad como camino espiritual de la unión del alma-esposa 
(el ser humano) con Cristo-Esposo (también, secundariamente, la Iglesia esposa con 
Cristo Esposo). Se profundiza la experiencia que se esconde en el trasfondo del símbolo 
esponsal, rastreando sus huellas en sus escritos y en su biografía. Doctrina del Cántico 
Espiritual en su proceso genético y en su contexto biográfico, rastreando las tradiciones 
espirituales que ha asimilado. 

IMPLICACIONES TEOLÓGICAS Y ANTROPOLÓGICAS: 
El ser humano, llamado a la unión con Dios, con la redención de Cristo recibió la 
gracia para realizar la plenitud de su vocación: creado como imagen de Dios-Trinidad 
consuma su identidad uniéndose a Cristo-Esposo y divinizándose en Él. Conoce y amar 
a Dios y a los hermanos con amor de Dios, que ilumina los misterios de la Creación y 
la Redención. 

278 



Entre la analogía y el apofatismo 

Juan en numerosas ocasiones insiste en la gran dificultad para comunicar 
la experiencia divina a la que quiere referirse en sus textos. Le ayudó a salir 
del pozo de la incomun icación a la que nos parece abocar la inefabilidad de la 
experiencia de Dios la presión y el deseo de un grupo de mujeres enamoradas 
de Dios, decididas a desbrozar con su apasionamiento amoroso los caminos 
oscuros de la vida espiritual. Aquella presencia de María que le había tendido 
la mano para sacarle del pozo o de la laguna cenagosa en que cayó de niño, 
según relatan con cierta ingenuidad las biografías antiguas128, le sacaba ahora en 
la figura de la mujer de su circunspección, de su tendencia a la soledad, y lo re­
galaba al mundo en poesía comentada y pedagogía espirituaJ129• La esponsalidad 
sanjuanista, del alma con el Esposo, del cristiano y la Iglesia con Cristo, reclama 
las relaciones interhumanas donde se comparte y se vive ese amor esponsal «a 
zaga de su huella», y donde el Misterio se comunica y se hace pedagogía: recla­
ma una antropología adecuada130• 

Otra de las innumerables paradojas de la doctrina sanjuanista queda refle­
jada en el contraste entre la perspectiva profundamente trascendente en la que 
sitúa a Dios, y que le hace inaccesible a «las fuerzas humanas» y a las «potencias 
naturales» en sí mismas, y por otro lado, la situación de unión plena y participativa 
en la vida divina de las últimas etapas, con las extraordinarias experiencias que 
nos describe. No hay que perder de vista, en este sentido, que Dios no pierde su 
trascendencia, y que lo que Juan está refiriendo se sitúa en la experiencia humana 
histórica vivida en plano afectivo y amoroso, contemplada subjetivamente al final 
del proceso 131 • No cabe la pretensión de una objetivación de Dios, o de un des­
velamiento de su misterio trascendente. Más bien quiere expresarse, con palabras 
lo menos inadecuadas que sea posible, la embriaguez de la participación gratuita 
e inmerecida en un misterio de vida divina que sacia y llena totalmente, culmi­
nando los deseos y desbordando las previsiones con las que el hombre iniciaba 
su camino espiritual. El camino sanjuanista no alcanza a Dios en su misterio, más 
bien, se deja alcanzar por él: ha an iquilado los obstáculos para que el amor de 
Dios encuentre un recipiente en el interior del alma donde pueda ser acogido, en 

128 Cf. CRISÓCONO DE JESÚS, Vida y obras de San Juan de la Cruz, o.c., p. 29. 

•:9 Santa Teresa condujo el deseo de hacerse cartujo de nuestro santo hacia la Reforma teresia­
na. Las carmelitas le llevaron a dar iorma y pedagogía a su doctrina mística. Se ilumina aquí la relación 
del hombre y la mujer en el plan de Dios que, si bien no es un fin en sí misma como absoluto, sí que 
se muestra como un juego de relaciones que posibilitan la comunión de vida y la comunicación de 
gracias, bendiciendo las relaciones interpersonales en la intención divina: cf. F. CASANOVA$, Una 
Declaració d'amor, Seminari del Poble de Déu (Barcelona 2000) p. 255. 

130 Una expresión prototípica de Juan Pablo 11 en sus catequesis sobre el amor humano. La co­
municación de la vida divina y del misterio esponsal amoroso de la unión del alma con Dios a la que 

llamados los cristianos reclama la comunión de vida entre todos aquellos que quieren compartir 
ese camino espiritual. 

13' La imagen neoplatónica de un Dios lejano al hombre es por la experiencia .sanjua­
nista que en la Encarnación recibe en el Espíritu el don del amor de Cnslo-Esposo, como camu10 que 
abre la puerta de la unión. 

279 



su desbordamiento de gracia. la trascendencia de Dios no se invade, aunque esta 
sí que se regala al hombre, mostrándose amorosa, y alejando cualquier esquema 
inerte de una trascendencia filosófica indiferente. Juan nos viene a comunicar que 
la trascendencia de Dios no es lejanía inaccesible sino locura de un amor apasio­
nado que viene a buscar al hombre y que resta muchas veces mudo, clavado en 
la cruz de las indiferencias humanas. 

Nos parece que J. Baruzi, al buscar la clave del pensamiento sanjuanista en el 
símbolo de la noche, ha errado el camino132, y no se juslifica hablar de un «pseudo­
símbolo del matrimonio espiritual»133• Llegar a decir que el universo que Juan de la 
Cruz ha creado simbólicamente es el universo de la noche134, nos parece inexacto, por 
ser insuficiente. En el centro de su doctrina nos encontramos, más bien, la unión 
con Dios135, que se expresa en simbología esponsaJll6, y en función de la cual está 
el símbolo de la noche, aliado de muy diversas imágenes simbólicas137• El símbolo 
esponsal, en unión dialéctica con el resto de los símbolos, sirven a Juan para ex-

m El simbolismo nocturno representa para Baruzi la nueva vía de comprensión, negativa, 
lírica y mística, para acceder al conocimiento divino (cf. J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el pro­
blema de la experiencia mística, o.c., p. 311ss.). Pero el símbolo esponsal y el de la noche son las 
dos grandes mediaciones a través de las cuales el santo nos quiere decir algo de su experiencia ele 
Dios, añadiendo múltiples matices con otros muchos símbolos (llama, etc.), imágenes, alegorías, 
etc., a las que luego intenta aplicar explicaciones pedagógicas en sus comentarios. La 
clave esencial para acceder a esta nueva riqueza de vida divina a la que el hombre está convoca­
do es, precisamente, la simbología esponsal tomada de la Biblia. El hecho de desconocer esta vía 
eminente lleva a desafinar el pensamiento baruziano al interpretar su doctrina sin un pilar esencial 
de la misma. Todas las variaciones investigadas por Baruzi en el libro IV, «La síntesis doctrinal» (cf. 
lb. p. 369-649), centrándose sobre todo en la Subida y en la Noche, desenfocan la experiencia 
sanjuanista al no considerar la centralidad del Cántico y buscar en sus dos obras inacabadas las cla­
ves de su pensamiento. Disentimos de Baruzi (cf. lb. p. 590·591) para afirmar que S y N deforman 
su sentido si no son completadas por los contenidos del Cántico y la Llama, aunque resulte diffcil 
captar esta continuidad con mentalidad racionalista, ya que las metodologías de dichas obras son 
radicalmente distintas. 

•n Cf. lb. p. 335. Ciertamente Juan de la Cruz ha tomado esta imagen ele la Tradición, pero no 
nos cabe duda de que hay un símbolo esponsal que nace de la experiencia primordial de Juan de 
la Cruz y que comunica, a partir de una imagen sensible, una profunda realidad divina indecible y 
extraordinariamente rica, de la que Juan partic!f>a, y en la que vierte su imaginación creadora para par­
ticipar en el misterio de Dios y conducir hacia El. Es ciertamente, una imagen tomada de la Biblia, pero 
que revivida y actualizada, asume la fuerza de un símbolo arquetípico, una fuente de conocimiento 
extraordinariamente rico para entrar en el misterio de Dios. La imagen esponsal es para Juan la mejor 
manera de hablar del misterio divino y de nuestra participación en él. 

n• Cf. lb. p. 368. Esta opinión ha innuido muchos autores, (como a MANCI-lO DUQUE, Ma. J., 
El símbolo de la Noche en San Juan ele la Cruz. Estudio léxico-semántico, Universidad de Salamanca, 
Salamanca 1982), pero sólo se pllcdc mantener bajo la perspectiva ele considerar la S y la N como las 
obras principales de Juan de la Cruz, desvalorizando el Cántico. 

m José Vicente Rodríguez presenta su síntesis doctrinal del Santo desde esta clave principal de 
la unión del hombre con Dios: cf. J. V. RODRÍGUEZ, San Juan de la Cnu, profeta, enamorado de Dios 
y maestro, Instituto de Espiritualidad a Distancia (Madrid 1987) p. 238ss. 

'lli O. GONZÁLEZ DE CARDEDAL, <Memoria, misterio y mística en San Juan de la Cruz», p. 438. 
111 Los símbolos nupcial, nocturno y viandante de sus distintas obras podemos unirlos en la ima­

gen esencial del peregrino enamorado que camina en la noche buscando a su Amado (Dios) guiado 
por la llama del amor. 

280 



presar lo inefable-oscuro del camino hacia la unión con Dios y el misterio del ser 
divino que se va comunicando en la oración contemplativa1l8 . 

La inefabi lidad que resulta de contemplar el misterio significa que Dios re­
siste su misterio al orgullo y la autosuficiencia del conocimiento humano, y se 
entrega de manera desbordante a quien le busca con un corazón sincero y amo­
roso. Juan quiere dar testimonio de ello, y por ello no se queda en la mudez de la 
inefabilidad absoluta sino que se lanza por las sendas de la comunicación positiva 
por caminos analógicos y metafóricos139• La unidad de las distintas imágenes ver­
tebradas en torno al símbolo esponsal se mantiene como expresión unificadora de 
aquella intuición que apunta fervorosamente hacia el misterio y anima a entrar en 
él, salvando, en todo momento, la ingenuidad de pretender haberlo dominado o 
poseído140

. 

Para san Juan de la Cruz la imagen esponsal es la más apropiada para expre­
sar la igualdad que el alma asume en relación con Dios y la misteriosa intercomu­
nicación de bienes y experiencias que se produce entre Dios y el hombre una vez 
alcanzada la un ión mística. 

Centralidad del símbolo esponsal 

Juan de la Cruz relaciona un grupo de temas esenciales de teología es­
piritual en torno a la simbología esponsal, que es la que vertebra el camino 
espiritual en sus etapas fundamentales, en relación a la unión con Dios carac­
terizada como desposorio -matrimonio espiritual141

• Juan es un insigne repre­
sentante de esa conciencia eclesial de que «la experiencia cristiana de Dios tiene 

us La esponsalidad del Cántico aparece descrita en torno a una serie de realidades simbólicas 
que completan y enriquecen su contenido: heridas de amor, enfermedad de amor (CBl-2, CB7-10), 
morir de amor (CB2, CB11) la fuente cristalina de la fe (CB12), el vuelo de la paloma (CB13), las imá­
genes mágicas u oníricas de la naturaleza o la vida social como expresión de la experiencia y comuni­
caciones divinas (CB 14-15, CB22, CB2-I-27), cte. 

' 39 Cf. L. ARÓSTEGUI, «Experiencia mística» en DicSJC p. 593-595. La doctrina sanjuanista 
osci la de lo analógico a lo apofático, en un doble movimiento de acercamiento y distancia frente 
al misterio. Pero el m,1ximo acercamiento, cual puede ser experimentado en las últimas etapas de 
matrimonio espiritual, tampoco llega a eliminar la trascendencia, dado que: «por grandes comu­
nicaciones y presencias, y altas y subidas noticias de Dios que una alma en esta vida tenga, no es 
aquello esencialmente Dios, ni tiene que ver con él, porque todavía, en la verdad, le está al alma 
escondido [ ... ] ni la sequedad y carencia de todo eso en el alma es menos testimonio de su pre­
sencia en ella» (CB 1 ,3). 

" 0 Por ello, también conviene remarcar que, en todo momento, también al final, el alma vive 
desapegada de todo, pobre y humilde. Contemplando el amor de Dios que nos ha amado, asume la 
cruz y las persecuciones: «Ame mucho a los que la contradicen y no la aman» (Cta. 33, último escrito 
que conseJVamos del santo). 

••• A su lado se presentan un conjunto de temas en paralelo, poco definidos: <<Al definir los 
caracteres esenciales de la unión transformante y divinización sanjuanista, aparecen las expresiones 
siguientes: divinización por la participación de Dios, hombre nuevo, ser hijos de Dios en Cristo, in­
habitación trinitaria, etc. Aunque son diversos términos, los conceptos sanjuanistas contienen equiva­
lentes sentidos o indican idéntico estado como la realización máxima o perfección plena del amor en 
Dios, que es «el más alto estado de perfección al que en esta vida se puede llegan>: cf. K. SEO KIM, La 
función del amor en /a unión transformante y divinización del hombre ... o.c., p. 172. 

281 



sentido esponsa1»142
• El simbolismo esponsal que identifica a Cristo con el Esposo 

y el Amante, y al alma con la esposa, tal y como aparece en Cántico Espiritual, 
es «categoría fundamental» del pensamiento sanjuanista que subyace a toda su 
obra143

• Podemos afirmar que Juan de la Cruz asume en Cántico una rica cristolo­
gía bajo la figura simbólica de Cristo-Esposo, título cristológico fundamental sobre 
el que va a edificar su doctrina mística y su pedagogía espirituaP44

• 

lPor qué Juan ha usado la simbología esponsal para reunir conceptos teoló­
gicos de gran importancia en el conjunto de la revelación cristiana? lQué tiene 
la esponsalidad para poder enhebrar el pensamiento místico sanjuanista? Es evi­
dente que si el amor es el motor principal de la vida espiritual y está en el centro 
de la doctrina sanjuanista, resu lta val iosa la imagen esponsal para hablar de éP45 . 

Juan ha encontrado en la simbología esponsal la clave para definir la vida cristiana 
como experiencia de amor, con aquella característica que él menciona tantas 
veces: la propiedad esencial del amor es igualar a los amantes y la transformación 
del uno en otro. La simbología esponsal es precisamente la que consigue mostrar, 
según el pensamiento sanjuanista, la radicalidad del amor de Dios, que ha llegado 
a igualarse a la humanidad, asumiendo sus debil idades por amor, hasta llegar a 
redimirla y regalarle su propia vida d ivina. La simbología esponsal expresa inme­
jorablemente las posibilidades del amor en cuanto a mostrar la igualdad y mutua 
donación de los amantes: dos que se hacen uno146

• Para hablar de un amor que 
iguala a los amantes, y que transforma a uno en otro, resultan insuficientes otras 
imágenes, como la paterno/materno-filial, o como la de la amistad o la fraterni­
dad, que siendo también válidas, no sirven tanto para iluminar aquellos elementos 
que Juan pretende resaltar. 

" 2 Cf. ). ESQUERDA BIFET, «Dimensión misionera de la contemplación en San Juan ele la Cruz», 
en AAW., Dottore místico. San Giovanni del/a Croce. Simpo5iO nei/V Centenario del/a sua morte, Te­
resianum (Roma 1992) p. 382. 

" 3 Cf. F. RUIZ, Místico y maestro San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) p. 131; c.f. M. Á. DÍEZ, 
Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 309. 

"' La cristología sanjuanista ha sido un tema debatido entre los defensores y los crfticos de su 
doctrina. No es la intención de Juan ele la Cruz mostrar una doctrina sistemática sobre el tema, pero 
los elementos fundamentales subyacen a sus obras. Los ha recogido S. CASTRO, «la experiencia de 
Cristo: foco central de la mística», en AAW., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 169--193; S. CAS­
TRO, Cristo, vida del hombre (El camino cristol6gico de Teresa confrontado con el de Juan de la Cruz), 
EDE (Madrid 1991 ). 

"s «Cuando la Dios! se llama Señor, indica que somos creados; cuando se dice Padre, que 
somos hijos adoptivos; cuando se toma el nombre de Esposo, manifiesta que le hemos sido unidos. 
Porque más es estar unidos a Dios que ser creados y adopt¿¡cfos»: GREGORIO MAGNO, Comentario 
al Cantar de los Cantares, 8, citado en TcxPat p. 413-414. 

" 6 «la categoría de esposo-esposa es la más completa, pues indica la reciprocidad total de amor 
y existencia comunicada)): F. RUIZ, Místico y maestro San Juan ele la Cruz, o.c., p. 131. El símbolo 
esponsal muestra más claramente la igualación de niveles que Dios realiza con el hombre, con las 
características culminantes de un amor con pasión, intimidad y compromiso y la donación mutua de 
ambos. la imagen consigue elevar el «compañero humano», la criatura, a un rango semejante a lo di­
vino, al mismo nivel. En ella se representa mejor la aspiración humana y el don divino de la igualdad: 
el hombre puede igualarse con Dios por el camino del amor, «habiendo recibido las elotes y prendas 
para ello» (cf. Cl3 23,6). 

282 



Tradicionalmente el amor cristiano ha venido iluminado con la imagen del 
amor paterno-maternal del Padre eterno, o con la imagen del amor fraternal, cuyo 

modelo estaría en nuestro hermano mayor Jesucristo. Pero Juan de la Cruz señala 
explícitamente la insuficiencia de estas imágenes para expresar un amor de D ios 
derramado a la humanidad que, en su locura de amor, llega a hacerse siervo de 
los hombres (d. CB 27,1). 

En torno al símbolo esponsal Juan ha ido entretejiendo un buen número 
de temas teológicos, como la presencia divina, el misterio de la Encarnación, el 
bautismo, la filiación divina, la participación en la naturaleza divina, la transfor­
mación, el hombre nuevo, el estado de inocencia de Adán, la in habitación divina 
trinitaria, etc. Con el símbolo esponsal aglutina su experiencia con la trad ición 

espiritual que ha recibido. Pero así como la simbología esponsal de los profetas del 
AT insistía en la infidelidad de la doncella de Israel ante su Esposo, que la amaba 
apasionadamente, Juan de la Cruz, en línea con el Cantar de los Cantares y con el 

evangelio de Jn, presenta ahora la simbología esponsal en sentido positivo, como 
la respuesta generosa y sincera de la Esposa que ahora sí que puede responder ya 
fielmente a la llamada del Esposo. Juan reasume y realiza el contenido del Cantar 
y lo traslada al NT en respuesta generosa y valiente del alma a Dios que avanza 
rápidamente siguiendo las huellas del Esposo. Juan de la Cruz actualiza la sim­

bología esponsal, reconociendo la venida del Esposo y preparándose, en sentido 
escatológico (actual y futuro), para el encuentro definitivo con Él. La vida cristiana 
queda resumida simbólicamente en una vocación de unión con Cristo-Esposo y 

alejarse de ello sería adulterio-infidelidad contra Dios. 

La función del símbolo esponsal 

La esponsalidacl es clave de unidad, participación en un misterio ele unidad 

d ivina trinitaria. Trasciende la imagen humana hacia la fuente divina, en la que ha 
de contemplarse como en un espejo. El manantial de la «esponsalidad» brota de 
la Trinidad misma, desborda en la creación y prepara el encuentro un itivo de la 
humanidad con Dios. No es un encuentro entre «dos iguales» por propia naturale­
za, sino que ha sido precedido por un «rescate». Es el Esposo el que al despojarse 
de su riqueza de vida divina, y asumir la pobreza-fragilidad de la humanidad está 
abriendo el camino de la humanidad hacia la igualdad con Dios. Es el Esposo el 

que capacita a la Esposa para la unión, para poder amar «con el mismo amor con 
el que ha sido amada». La humanidad-esposa no puede unirse al Esposo por sus 
propias fuerzas. Ella sólo puede preparar el encuentro, quitar los obstáculos y es­

perar al Esposo que está a punto de llegar147
• 

Por eso acaba la Biblia (en una genial inclusión con el relato del origen de Gn) con un en· 
cuentro esponsal que viene prefigurado por el diálogo del Esposo con la «Sí, pronto». 
IAménl iVen, Se•ior jesús!» (Ap 22,20). También Juan de la Cruz acaba recog•endo las 1mágenes de la 
gloria final a que aspira el alrna del Ap (cf. CB 38,7-8). 

283 



La experiencia mística lleva al ser humano a vivir una «identidad femenina» 
de la humanidad ante Dios148 que permite a Este entrar en ella y transformar­
la. El ser humano asume en la relación con Dios una «personalidad femenina 
primordial» 149

, en cuya pasividad triunfa la acción de Dios que regenera y di­
viniza al hombre gratuitamente150. Ante Dios, la experiencia humana adquiere 
un va lor femenino, como pasividad o vacío que acoge la in iciativa divina y la 
encarna. La Palabra divina se hace carne con el «SÍ» activo y simbólicamente 
femenino de la humanidad-alma151 . Esta dimensión femenina de la Iglesia, que 
incluye lo central de la vivencia cristiana, se ha identificado con la experiencia 
de María, que person ifica a toda la lglesia152• El símbolo esponsal unifica lo 
masculino y lo femenino de la humanidad y lo representa en forma de Esposa, 

••a En el símbolo esponsal sanjuanista, el cristiano se identifica con el papel femenino, tanto 
si hablamos a nivel de Cristo-Iglesia o Cristo-alma individual. Se da una preferencia por las virtudes 
femeninas, representando lo humano, convertido en esposa de Dios: d. C. BAUOOUIN, Psychanalyse 
du symbole religieux, o.c., p. 241. 

'"9 Esta identificación con lo femenino ha sido valorado por algunos teólogos como una dimen­
sión esencial de la vida cristiana que precede a cualquier ministerio: «La Iglesia, en su núcleo perfecto, 
se ha de considerar femenina 1 •.. 1. Esta femineidad de la Iglesia se ha de considerar lo abarcador, 
mientras que el ministerio de servicio desempeñado por los apóstoles y sus seguidores varones es una 
pura función dentro de eso abarcaclom: H. U. VON BALTHASAR, «María en la doctrina y la piedad 
de la Iglesia», en J. RATZINGER,/11. U. VON BALTHASAR, Marfa, Iglesia naciente, Encuentro (Madrid 
1 999) p. 86-87. 

''" ccOios es Trinidad de amor, origen primero del cual proceden los hombres y las cosas[ ... ) a 
la suma actividad o colaboración del hombre con la acción de Dios corresponde la suma pasividad, 
que consiste en dejar actuar a Dios. En resumen se puede afirmar que la espiritualidad se coloca en 
el plano del vivir según el Espíritu, mientras que la mística se sitúa en el plano del ser, o por decirlo 
más propiamente, en el plano del «dejarse hacer» por Dios»: L. BORRIELLO, «Esperienza mística)), 
en MW., Dizionario di Mística, Librería Vaticana (Citta del Vaticano 1998) p. 469. Sobre la necesa­
ria pasividad requerida a un cierto nivel de la vida espiritual para permitir la acción de Dios: d. C. 
A. BERNARD, <ótructure et passivit?l dans l'experiénce religeuse», en NRTh 11 O (1978) p. 643-678; 
C. A. BERNARD, Teologfa Espiritual. /-lacia la plenitud de la vida en el Espíritu, Atenas (Madrid 1994) 
p. 490-491. 

•s• «El cuerpo místico es un cuerpo ele mujer. Y los gestos eróticos, los privilegiados para la 
simbólica mística. Juegan un papel importante los besos y los abrazos, símbolo del contacto y de la 
fusión recíproca de conciencias, y se aprecia en los textos un progreso en la dinámica del encuentro 
trascendente representado en el matrimonio como culminación y en los primeros regalos y visitas 
( ... ) todas las creaciones metafóricas y rituales del amor cortés, de la literatura amatoria de Petrarca 
y de todas las épocas cooperan al enriquecimiento y la supervivencia de este símbolo perenne de 
la relación Dios-Hombre)): d. G. CASTRO MARTINEZ, «11 simbolismo místico. Simboli ricorrenti in 
Santa Teresa di Gesu e in San Giovanni della della Croce>), en MVV., Mística e mis!ica carmelitana, 
o.c., p. 216. 

' 52 «la Iglesia debe aprender nuevamente de María su condición ele Iglesia. Sólo con la aten­
ción al signo de la mujer, a la dimensión (emenina bien entendida de la Iglesia, se produce la nueva 
apertura a la fuerza creadora del Espíritu, y con ello la connguración con Cristo, cuya presencia es la 
única que puede dar a la historia centro y esperanza)>: J. RATZINGER, «El signo de la mujem, en J. 
RATZINGER, H. U. VON BALTHASAR, María, Iglesia naciente, Encuentro (Madrid 1999) p. 44. Asu­
mimos y llenamos de contenido la síntesis de S. Arzubialde: ((Frente a las diversas espiritualidades sólo 
existe, por consiguiente, una espiritualidad única, la de la Iglesia-Esposa, que es el carisma de María, 
en cual se relativizan y disuelven todas las demás peculiaridades individuales dentro de la Iglesia>): S. 
G. ARZUBIALDE, Teologfa Spiriwalis. El camino espiritual del seguimiento a jesús, vol. 1, Publicaciones 
de la Universidad Ponti(ida de Comillas (Madrid 1989) p. 26. 

284 



del divino. Es la mejor manera para expresar la acogida y la 
pas1v1dad act1va que todos los hombres y mujeres han de vivir para recibir la 
semi lla divina, el impulso del Espíritu que engendrará en ellos la identidad cris­
tiana de hijos de Dios. 

El símbolo esponsal es asumido por Juan de la Cruz porque se ajusta de ma­
nera muy adecuada a recoger y unir el más profundo anhelo humano con el deseo 
de Dios, por una parte, y por otra, porque es la mejor manera de expresar aquella 
igualdad consigo a la que Dios quiere conducir al hombre153• Una igualdad que es 
transformación, y que tiene dos perspectivas: el hombre se iguala a Dios partici­
pando en la vida divina, pero también Dios se iguala al hombre, asumiendo la fra­
gilidad de su condición histórica y manifestando en ella sus dones. Dios asume la 
debilidad del hombre por la Encarnación-Redención y al mismo tiempo capacita 
al hombre para la divinización con la que quiere engrandecerlo. El encuentro con 
Dios no está al final de un proceso ascensional hacia lo divino, según los modelos 
espirituales platónicos, sino que se realiza como un encuentro (humano) con Cris­
to (en su humanidad) que ha de ser preparado en el máximo vacío y desnudez 
de espíritu 154. El camino espiritual es un camino de cristificación, entendido como 
búsqueda-encuenlro-unión-transformación con el Esposo-Cristo155• 

La esponsalidad sanjuanista es un «balbucim que nos habla del ser más 
profundo de Dios y del ser más profundo del hombre, creado a imagen de 
Dios. En ningún caso se pretende contemplar la realidad sexuada como tal en 
el seno mismo de Dios156• Sin embargo, esta expresividad esponsal en el miste­
rio tiene también un sentido que conviene alcanzar en una reflexión serena y 
matizada. El símbolo esponsal evoca y actualiza el misterio redentor de Cristo 
en relación al hombre, mostrando el camino de la unidad de la human idad 
con Dios, del amor humano con el amor divino. El símbolo prototípico del 
amor humano, de la más profunda experiencia de unidad interhumana, de 
lo masculino y lo femenino en una sola carne, se pone al servicio de la más 

153 Corno decía Teresa de jesús, y algunos SSPP reOejan: «Para inflamar nuestro corazón en su 
Amor sagrado, va a emplear el lenguaje de nuestro amor grosero y, rebajándose en palabras, no eleva 
con ellas en comprensión: en efecto, fue a partir del lenguaje de este amor como aprendimos con qué 
fuerza debemos arder con el Amor divino>>: GREGORIO MAGNO, in Canticum canticorum 
3, Pl 79 p. 473. 

' 54 Cf. X. PIKAZA, «Amor de Dios y contemplación cristiana: Introducción a San Juan de la 
Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 52. 

155 ). )iménez se plantea en su tesis doctoral el problema del déficit cristológico sanjuanista, tal y 
como parecen juzgarlo algunos autores, llegando a la conclusión de que no existe y que estamos ante 
una mfstica de cristificación, patente en el Cántico y la Llama, pero. también en la Subida y la 
Noche, donde pareda ocultarse (sobre todo en Noche): eL). JIMENEZ MELlA, «Las subidas cavernas 
de la piedra)>. La Mfstica de sant )oan de la Creu, una mística de cristificació, Facultat de Teología de 
Catalunya (Barcelona 1997). 

•s.. La Biblia dejó bien claro el rechazo de las actitudes hierogámicas de los pueblos vecinos 
de Israel, y la aceptación de la sexualidad como una realidad creatural, creada por Dios. El lenguaje 
esponsal toma como préstamo el lenguaje amoroso esponsal para superar la inefabilidad, pero respe­
tando el misterio de la trascendencia divina: cf. J. SANZ MONTES, La simbología esponsal como clave 
hermenéutica ... o.c., p. 22 

285 



profunda experiencia espiritual de unidad humano-divina. La imagen espon­
sal es una imagen universal, que trasciende todas las épocas y culturas, que 
se inserta en todas las tradiciones sociales y religiosas y que ilumina la más 
profunda e íntima identidad relacional del ser humano. Nos evoca además la 
relación hombre-mujer, único camino de generación de la vida humana: es el 
ámbito de relaciones que acoge a todo ser humano y que todas las sociedades 
se preocupan de regular de manera apropiada. Es por Lanto, una experiencia 
un iversal, abierta a todas las culturas. Por ello, la imagen esponsal tiene una 
extraordinaria riqueza comunicativa. 

El símbolo esponsal es además un símbolo poderoso para la psicología huma­
na. Por un lado, podemos decir que la sexualidad humana, a la que se refiere la 
imagen sensible del símbolo (que culminaría en la unión sexual), es una realidad 
humana muy rica y compleja, insoslayable, en la que confluyen las principales 
dimensiones humanas157• Por otro lado es evidente que la sexualidad humana 
tiene una importante dimensión de historicidad, sujeta a diversas interpretaciones 
cu lturales, que a su vez pueden influir también en el valor y la riqueza funcional 
de los símbolos158

. La elección de la imagen esponsal como clave para entrar en el 
misterio de la relación del hombre con Dios es una genial intuición que sabe uni­
ficar lo más profundo del deseo humano con la más profunda mística espiritual. 
Lo esponsal evoca la plena unión de lo masculino y lo femenino en la unión con 
Dios159 y, al mismo tiempo, la identificación de lo humano y lo divino en misterio 
de unidad. Cómo se realiza este salto inimaginable que pueda salvar la insondable 
distancia entre la criatura y el Creador es también una genial afirmación del poder 
misterioso que la Redención humana ha alcanzado. 

La espiritualidad del símbolo esponsal es presentada, por la fuerza del sím­
bolo, como acceso privi legiado al misterio de Dios a través de la vida y la expe­
riencia espiritual, en la oración y la vida fraterna. También aquí el símbolo cumple 
su función, que sobrepasa las capacidades del pensar conceptual y del lenguaje 
prepositivo, invitando a un conocimiento autoimplicativo que sólo es accesible 
en la medida en la que entramos en el universo de sentido que nos presenta160• El 
símbolo invita a una experiencia. 

157 La identidad personal, las pulsiones, las cadenas simbólicas o fantasmas, Jos canales de co­
municación, las funciones y roles sociales, las dialécticas de la experiencia humana (placer-dolor, 
lúdico-trágico, individual-colectivo, etc.): d. L. CENCILLO, Sexo, comunicación y símbolo, Anthropos 
(Barcelona 1993) p. 63. 

La sexualidad «es una realidad que se integra en la cultura de cada época y de cada sociedad, 
inmersa en el conjunto de símbolos de las misma»: lb. p. 53. 

159 JUAN PABLO 11, Mulierís Oignitatem 7: «la integración de 1,1 humanidad misma, querida por 
Dios, de lo masculino y lo femenino ... Esta verdad se cierne sobre toda la historia de salvación». 

1110 «La purificación y transformación del espíritu humano a través de la sumisión al poder de los 
símbolos se ve como algo esencial para alcanzar la contemplación, preocupación primordial de esta 
teología (de la teología simbólica de los escritores místicos)»: J. RATZINGER, «El signo de la mujem, 
o.c., p. 33. 

286 



Un símbolo unificador 

En Juan de la Cruz descubrimos la superación de todo dualismo, de tras­
cendencia o inmanencia, de teocentrismo o cristocentrismo, de lo trinitario o lo 
pneumatocéntrico y otras similares. A ello contribuyó la extraordinaria capacidad 
sintética y abierta de Juan, pero también se debe a las facilidades que le dio el 
momento que vivía, «la acumulación y condensación producida a la altura del 
siglo XVI español de los diversos afluentes de la tradición espiritual anterior» 161 . El 
símbolo es expresión inmejorable ele la mística sanjuanista, una mística integra­
dora de contrastes: mística de elevación y de introversión, de luz y de tinieblas, 
mística intelectualista y afectiva162

• La esencia del símbolo está en «poder exponer 
simultáneamente los varios aspectos (tesis y antítesis) de la idea que expresa»16l . 

Precisamente el símbolo esponsal, con su dimensión unitiva, podríamos calificarlo 
como símbolo por excelencia, que representa en sí mismo la dimensión simbó­
lica en su capacidad de unificar los contrarios y que, por tanto, manifiesta una 
extraordinaria potencia significativa para conducir al hombre a la unidad consigo 
mismo, con el prójimo y con Dios. La esponsalidad como simbología de unidad 
que convoca a los opuestos, se revela como clave de la interpretación sanjuan ista 
que posibilita la «lectura integrada»164 del autor, sin caer en parcializaciones o 
deformaciones particulares. 

Juan de la Cruz se ha sumergido en un misterio que está presente en la Re­
velación, en la misma naturaleza de las cosas y en el ser mismo del hombre. El 
Dr. Místico encuentra en el símbolo esponsal la clave genial para entrar en el co­
nocimiento de Dios, y en Él, de todas las cosas. La imagen del amor esponsal nos 
revela el misterio escondido en la Creación, brotado del ser mismo del Dios uno y 
trino, en cuyo seno ha entrado y bebido el santo carmelita, llevando a la unidad, la 
superación de la división y de las tensiones. En el fondo, es asumir la tensión que 
recorre todo lo creado y que habita en la más profunda identidad del ser huma­
no: hombre y mujer, lo masculino y lo femenino165

• El Verbo encarnado, imagen 
perfecta de Dios en la que se realiza todo lo creado, alcanzando su belleza sobre­
natural puesta por Dios, ilumina los secretos al alma unificada: la penetración en 
el misterio de la unidad hipostática del Verbo encarnado alumbra la unidad de 
lo sagrado y lo profano, de lo humano y lo divino, en una humanidad redimida. 

'b' ESJ vol. 2 p. 658. 
' 61 La mística de elevación de Gregorio de Nisa y la de introversión agustiniana, la mística lumi­

nosa orígeniana y la de tinieblas ele Dionisio Aeropagita, la mística intelectualista renana y la afectiva 
bernarcliana. 

'bl J. E. CIRLOT, Diccionario de símbolos, Labor (Barcelona ed. 1991 l p. 30. Quien mejor ha 
desarrollado una visión del símbolo sanjuanista como dialéctica y superación de contrarios es G. MO­
REL en su obra Le sens de /'existimce dans Saint)ean de la Croix, vol.3: Symbolique, (d. p. 40ss.) donde 
la afirmnción-negación ele la dialéctica hegeliana es la dinámica que muestra y al mismo tiempo oculta 
lo real, dando paso al Misterio, síntesis que revela el Absoluto. 

'"" Cf. F. RUIZ, «Lectura integrada de los escritos de San Juan de la CruZ>> en ACTAS vol. 3 p. 
19-49. 

•&s Cf. v. CAPANf\GA, San Juan de la Cruz. V.1lor psicológico de su doctrina, o.c., p. 332. 

287 



Sólo el símbolo de Cristo166 podía realizar tal unificación, sanando la división que 
malhería todo lo creado. 

En un sentido amplio podemos decir que el núcleo del tema de la esponsali­
dad, como simbología esencial que nos pone en contacto con el origen de todo lo 
creado evocando el misterio del ser mismo intradivino, es el tema de la dualidad 
unificada167

• Se corresponde con aquel principio filosófico sanjuanista que apare­
ce de d iversas maneras en sus obras : «dos que se hacen uno», «el amor iguala a 
los amantes», etc. La contraposición antitética está en la raíz misma del sistema de 
Juan de la Cruz y se expresa a través de antítesis dinámicas que funcionan sobre 
los ejes de su pensamiento168• Podemos resumir las antítesis sanjuanistas en una 
que las abarcaría todas: lo humano y lo divino (lo profano y lo sagrado), el hombre 
y Dios. Dualidad unificada en el Verbo Encarnado. Una unificación que brota de 
la unidad del ser divino, que es unidad de tres personas (de la cual brotan todas 
las cosas), y cuyo reflejo encontramos en la unidad interna del ser humano (varón 
y mujer, en su mutua relación) y en la unidad interna de cada ser individual (con 
el conjunto de sus capacidades o potencias)169 . Este sería el contenido místico de 
la esponsalidad sanjuanista, en su nivel más primordial y originario, más allá de la 
imagen misma: la unificación. La conexión entre lo humano y lo divino se ha rea­
lizado en Cristo, en cuyo misterio de unión hipostática, de dos naturalezas y una 
sola persona, se produce el admirable intercambio humano-divino recogido en 
CB 23, y que asombraba a la Virgen en los Romances. La esponsa lidad sanjuanista 
se constituye como entrada pedagógica al Misterio de la Unidad, origen de todas 
las cosas, y donde confluyen todos los opuestos y dualidades. 

El concepto esencial tomado de la tradición de que «el Amado vive en el 
amante, y el amante en el Amado» (cf. CB 12 7), será usado por Juan en una sínte­
sis que relaciona lo humano y lo divino, poniendo las bases para signi ficar la par­
ticipación del hombre en la vida intratrinitaria, gracias a la inhabitación trinitaria 

'"' Cf. K. RAHNER, •cPara una teología del símbolo», en Escritos de teología v. IV, Taurus (Madrid 
1962) p. 301-305. 

' "
7 Idea central de G. BIFFI, Canto nuziale. Esercitazione di teolog;,, anagogica, Jaca Book 

(Milano 1999). 

" 18 Cf. M. J. MANCt-10 DUQUE, •<Antítesis dinámicas de la Noche 05Cura», en MW., Juan 
de la Cruz, espíritu de llama, o.c., p. 369-382. F. Ruiz concreta las antinomias sanjuanistas en diez: 
vida·escritos, fuentes-originalidad, Cántico-Subida, poesía-prosa, exención-integración, fe-cultura, 
teólogo-pedagogo, dinamismo-esquemas, unión-negación, d. F. RUIZ, «Unidad y 
contrastes: hermenéutica sanjuanista», en MW., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 17-52. Podemos 
descubrir el sentido profundo, filosófico, que se encierra b.Jjo la clave del símbolo esponsal al ponerla 
en relación con aquella originalidad sanjuanista de la unificación de contrastes que caracteriza su obra 
y su vida: ••La fórmula antitética, la contraposición conceptual, está en la base del pensamiento san­
juanista»: M.). MANCHO DUQUE, (ed.), La espiritualidad española del siglo XVI: Aspectos literarios y 
lingüísticos, de Salamanca (Salamanca 1990) p. 25.230. 

1111 Juan de la Cruz representa la superación de la dialéctica de los contrarios como ley del 
espíritu (cf. V. CAPANAGA, San Juan ele la Cruz. Valor psicológico ele Sl/ doctrina, o.c., p. 325-330), la 
reconducción de la pluralidad con sus mutuas oposiciones a la unidad, al Todo ele cuyo origen brota­
ron, en la experiencia ele la noche que conduce a la unión, obrada por Dios mismo en pasividad activa 
y amorosa del hombre. 

288 



en el seno del alma. Pero esa grandiosidad de experiencia humana a la que el 
cristiano, hijo de Dios, está llamado, se vive en el mundo real, en la Iglesia con­
creta. Teresa y Juan - no podemos separarlos- defienden y edifican la unidad de 
la Iglesia. Teresa mostraba al final de su vida la alegría de ser «hija de la lglesia»170; 

Juan, en sus últimos días, sabía que sus enemigos no podrían expulsarle de la Or­
den «porque estaba muy aparejado para corregirse ... » (Cta. a Juan de Santa Ana, 
finales de 1591 ). La edificante actitud de sometimiento y humildad de Teresa y 
Juan a los «prelados», representantes eclesiales institucionales, acompañada de la 
más absoluta libertad para decir aquello que consideran necesario, sin miedos ni 
falsos respetos humanos171

, es el signo evidente de la eclesialidad indestructible 
de una espiritualidad esponsal fundamentada en la roca de Cristo. Juan de la Cruz 
va a mostrarnos el camino de la unidad, que abraza los contrarios: es el amor 
que abraza el desamor y la cruz, la reflexión y la vida, teología y santidad, noche 
oscura y alba luminosa, pasión crucificada y Pascua definitiva. 

Un acceso al Misterio de Unidad 

La unión con Dios es la clave central del pensamiento sanjuanista, en torno 
a la cual gira toda su doctrina de pedagogía espiritual. C. Merí Cucart, siguiendo 
una intuición de F. Ruiz, ha tenido la idea de desarrollar la doctrina sanjuanista 
en lorno a este tema, relacionándolo, al mismo tiempo, con el texto de Jn 17, tan 
querido por Juan de la Cruz, y donde encuentra ya en germen todas las dimensio­
nes implicadas por esta unión172

: 

1. Unión de personas en el misterio de la Trinidad. 

2. Unión hipostática del Verbo con su humanidad. 

3. Unión de Dios y Cristo con el ser humano. 

4 . Unión de los hombres con Cristo y con Dios 

S. Unión de los creyentes entre sí. 

6. Unidad interna de sentido y espíritu en cada ser humano. 

7. Unidad y armonía del ser humano con la creación. 

Todas estas dimensiones d iversas, que se hallan en el trasfondo de Jn 17, 
están también presentes, implícita o explícitamente en la experiencia mística san­
juanista y en su doctrina espiritual. La experiencia espiritual de la unión con Dios 
(4), recibida por gracia y respondiendo a la iniciativa amorosa divina (3), tiene su 
clave en el misterio de la Encarnación (2) que lleva a participar misteriosamente 

,., EFRÉN DE LA M. D. ¡ O. STEGGINK, Tiempo y vida de Santa Teresa, BAC (Madrid Ji ed.1996) 
p. 935. 

'" Como hizo Juan en el Capitulo General extraordinario celebrado en Madrid en junio de 
1590, mostrándose contrario a las tesis del P. General Nicolás Doria. Poco después era cesado en 
todos sus cargos. 

•·2 Cf. C. MERÍ CUCART, «Unión con Dios, dinamismo psicológico-espiritual en San Juan de la 
Cruz», en SanjCruz 39 (2007) p. 98ss. 

289 



en la vida divina, en los misterios de las relaciones divinas (1 ). El fruto de esta ex­
periencia espiritual es la unificación del ser humano (6), y el amor mutuo donde 
se revive en comunidad la vida recibida (5), alcanzando la penetración de todo 
lo creado a la luz de la sabiduría divina (7). Es el camino desde la división, fruto 
del pecado, hasta la unión, donde se realiza la identidad del hombre a imagen 
de Dios, como hijo de Dios. Propiamente, el símbolo esponsal se refiere, de 
manera más estricta, a los puntos 32 y 4º, aunque su alcance llega, en el seno del 
misterio, a todos los niveles173• En el 3º estaría la iniciativa esponsal divina, o el 
desposorio de la Encarnación, mientras que en el punto 4º entrarfa la respuesta 
humana del camino espiritual, la respuesta de la Esposa, o el desposorio de la 
unión por perfección. 

El símbolo esponsal es el símbolo unificador-integrador por excelencia. Todas 
las d ivisiones se ven superadas por el dinamismo del amor. Se une el conoci­
miento (inteligencia) con el amor (voluntad). Late en el fondo el d inamismo de la 
Revelación, el dinamismo de la Pascua, que supera las dificultades y las divisiones, 
que atraviesa la muerte y conduce a la Vida. El símbolo esponsal nos invita a entrar 
en el misterio de Dios que es amor, amando. Ciertamente que nos comunica un 
conocimiento de Dios y de los misterios de la fe, particularmente el de la Encar­
nación, pero, sobre todo, procura animar a la persona a acceder a una experien­
cia y recrearla174

• Juan de la Cruz se arriesga a hacer una reflexión teológica que 
asuma plenamente las consecuencias de la unión hipostática para la humanidad, 
acogiendo la simbología esponsal como puerta hacia el Misterio175• La unión de 
la naturaleza humana y divina en Cristo ha solucionado toda división irresoluble 
entre el cielo y la tierra, entre lo material y lo espiritual. Ambos han quedado uni­
ficados en el misterio del Verbo encarnado, que abre lo humano a posibilidades 
inimaginables recibidas por la gracia. La comunión humano-divina es la vocación 
humana, realizada y regalada a la humanidad en Jesucristo. Cuando separamos lo 
humano y lo divino nos estamos alejando de la más profunda novedad que nos 
trajo Jesucristo : la gloria de Dios expresada en la humanidad del Verbo. Un tesoro 
escondido en el corazón de la Iglesia. 

Por otro lado, las implicaciones de la participación humana en el misterio de 
la vida divina que se nos regala en Cristo alcanzan toda la persona con sus rela­
ciones, todo lo humano y lo creado, la naturaleza y la cultura. La unión con Dios 
permite «pre-gustar» la realización de los designios divinos sobre la humanidad, 
la vuelta al Paraíso recuperado en la Cruz redentora de Cristo. Un Paraíso que 

173 Podemos decir que lodos ellos han ido saliendo a lo largo de nuestra investigación sobre el 
Cántico. 

m Siguiendo la tradición de los símbolos carmelitanos, su intención es la de invitar a una expe­
riencia, conducir a una presencia que reclama una implicación personal que renueva y transforma a la 
persona, una participación en la comunicación divina que ilumina amorosamente el rostro oculto pero 
presente de Dios: cf. C. CASTRO MARTÍNEZ, «11 simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa 
di Gesu e in San Giovanni della della Croce», en MW., Mística e mística carmelitana, o. c., p. 199-200. 

' 75 «la pedagogía espiritual no puede prescindir de los símbolos. No es posible una mistagogfa 
sin símbolos, sin milo y sin ritos»: lb. p. 220. 

290 



no está «sólo» en la otra vida sino que puede ya experimentarse aquí, aunque las 
realizaciones históricas de los bienes divinos se perciben con mayor claridad en 
el seno de comunidades vivas y llenas de espíritu (cf. CA) y parecen oscurecerse 
un poco al alejarse de ellas176

• La espiritualidad esponsal sanjuanista reclama in­
trínsecamente una antropología adecuada de diálogo y relación del hombre y la 
mujer, y una eclesiología de comunión177, sin las cuales podría caer en deforma­
ciones o espiritualismos. El símbolo del Paraíso, como realización del deseo del 
hombre y el deseo de Dios, parece alejarse de la historia cuando la espiritualidad 
esponsal no encuentra el ambiente adecuado de comunión y reciprocidad en la 
vida cotidiana. 

Conviene profundizar dentro de la espiritualidad sanjuanista el tema de la 
humanidad de Cristo y el misterio de la Encarnación, que es donde se realizó ya 
definitivamente el desposorio de Dios con la humanidad y donde se consuma la 
Redención del hombre y de todo lo creado. Juan de la Cruz habla de la unión 
del alma-esposa con Cristo-esposo vinculada al misterio de la Encarnación, don­
de la unión hipostática del Verbo encarnado resulta un referente de unidad con 
talante esponsal178

• 

4. El SÍMBOLO ESPONSAL Y El MISTERIO 
DE LA ENCARNACIÓN 

Una clave sanjuanista: el Verbo encarnado, entrada a la vida divina 

El biógrafo antiguo Alonso señala la especial devoción de Juan a tres mis­
terios: la Trinidad, la Encarnación y la humanidad de Cristo179

• Sabemos que la 
Encarnación es un elemento fundamental del pensamiento teológico sanjuanista, 
tal y como lo hemos constatado en el comentario de CB 23180

. La Encarnación 
es el misterio central de la fe que ilumina la Redención humana, donde Dios se 
desposó con la humanidad, de una vez y para siempre, mostrando su amor indi­
soluble e invitando a la respuesta amorosa de la Esposa. El Verbo encarnado, en 
su humanidad divina, es la puerta de todos los bienes para el alma y para toda la 
humanidad. Podemos deducir de su pensamiento que, en la persona humano-

, •• Y entonces la espiritualidad ha de subrayar más los elementos de escatología futura en la 
otra vida. 

117 Juan de la Cruz no hace una tematización sobre la vertiente eclesiológica de su experiencia 
mística, pero creemos que sólo una eclesiología de comunión ilumina adecuadamente su doctrina 
mística en la actualidad, permitiendo una comprensión cabal de su figura biográfica que pueda supe­
rar algunas deformaciones recibidas del pasado. 

176 La unidad de la humanidad y la divinidad en el Verbo encarnado se presenta en R 287-294 con 
un talante esponsal, el mismo talante que mostrará la unión del alma con Cristo en el camino espiritual. 
La vida divina que el Verbo nos trae al mundo atrae esponsal mente al ser humano a la unidad. 

n Cf. ALONSO M. O., Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de /a Cruz, EDE (Ma­
drid ·1989) p. 402-403. 

•oo Y podemos descubrirlo en otros lugares, por ejemplo, en los Romances de la Trinidad. 

291 



divina de Cristo, el hombre encuentra la fuente de la regeneración de todo lo 
creado (cf. CB 37-38). Juan de la Cruz conecta el tema de la unión hipostática, 
con el tema de la unión de los hombres a Dios y las conveniencias de justicia 
y misericordia de Dios sobre la salud del género humano (cf. CB 38,3). El alma 
alcanza la transformación de Dios por la unión con el Verbo (cf. CB 39,1 ), trans­
formación en la hermosura creada e increada y transformación en la hermosura 
de la unión hipostática del Verbo. Dios comunica al alma unida a sí no sólo la 
sabiduría sobre los misterios in tra-divinos sino también la sabiduría de todas las 
cosas creadas y las relaciones mutuas entre ellas. Juan descubre el desvelamien­
to de las misteriosas relaciones entre las criaturas como fruto de la unión del 
alma con su Esposo el Verbo. 

Cuando Juan de la Cruz habla de la humanidad de Cristo está refi riéndose 
a la unión humano-divina de las dos naturalezas en la segunda persona de la 
Trinidad. En Cristo, que es mediador de todas las gracias y máxima revelación y 
palabra del Padre, en función de quien están pensadas todas las cosas de la Crea­
ción, está el manantial de un idad de lo profano y lo divino, porque en su imagen 
se revela el sentido profundo de las criaturas tal y como el Creador las diseñó. 
Juan se había acostumbrado, en el ambiente carmel itano, a coger poesías pura­
mente profanas y pasarlas a lo divino, en sentido religioso. Intuimos una nueva 
mentalidad que nace de la vida misma del Carmelo teresiano y que Juan de la 
Cruz asumirá genialmente. Se vincu la lo profano a lo sagrado de una manera que 
podríamos definir con estos pasos sucesivos: 

- Todo lo creado, en cuanto a su origen que es Dios mismo, ha de ser de­
vuelto a la intención originaria, que es la divina. 

- Lo natural, lo humano es el cauce adecuado para expresar lo religioso, lo 
sagrado, el misterio de Dios mismo. 

- Hay una íntima conexión entre lo profano y lo sagrado, y todo lo profano 
es susceptible de ser trasladado al ámbito religioso, y en ello alcanza su 
sentido más pleno. 

La clave que nos hace penetrar este misterio de unidad se encuentra en la 
Encarnación, donde lo divino y lo humano se han unificado para siempre, promo­
viendo una dinámica a la que está llamada toda la Creación y en cuyo misterio ha 
penetrado el santo carmelita al lado de Teresa de Jesús. Estamos ante un proceso 
de redención de lo creado, conducido hacia la unión con Dios. En el fondo, la 
experiencia mística sanjuanista y su doctrina espiritual conducen a la un ificación 
de lo sagrado y lo profano, del hombre y Dios. Se desvela la oculta pretensión 
sanjuanista de un ir el cielo y la tierra. 

Es muy significativa la conducción de los elementos profanos hacia lo d ivino 
como fruto de la contemplación de la humanidad de Cristo. Estamos ante una 
intuición y una pedagogía carismática en la que tanto Teresa como Juan se sumer­
gieron y que después ofrecieron a los descalzos. Se trababa de asimilar, dentro de 
la vida radical del Carmelo teresiano, una nueva sensibilidad hacia los valores de la 

292 



sociedad, hacia el arte y la estética, hacia los sentimientos humanos, hacia la cul­
tura : vivir profundamente lo humano, también en sus aspectos sociales, festivos y 
relacionales, para llevarlos hacia Dios, y aprender a leer en ellos la presencia divi­
na, descubrir la huella del Creador y cantarla con alegría. Los elementos profanos 
han sido «redimidos» y trasladados al amor de Dios, ante los ojos del alma que ha 
recobrado la inocencia. 

La consideración de la visión personal que Juan tiene del tema de la humani­
dad de Cristo y su comparación con la visión complementaria de Teresa de jesús 
nos permitirá ver, en su contexto, una aportación específica. 

El desconocido misterio de la Encarnación 

La redención es para Juan una humanización de Dios y una divinización del 
hombre181

. El hombre está llamado a ser hijo de Dios, a participar en la vida divina 
por la identificación con el Hijo. El misterio central de la salvación y del camino 
de comunión del hombre con Dios se encuentra en Jesucristo, en su ser Dios y 
hombre a la vez, del cual es llamado a participar el ser humano182• 

Contemplada en su radicalidad, la Encarnación aporta una novedad que al­
canza a todo lo creado y que podríamos expresar así: no hay división entre losa­
grado y lo profano183. Si la redención de Jesús alcanza todas las cosas y la huella de 
Cristo se encuentra ya en todo lo creado, no hay ninguna criatura que pueda ser 
percibida autónoma de Cristo, fuera del designio divino sobrenatural que alcanza 
todo el orden existente (cf. Col 1,15-20). La Encarnación no sólo ha llevado una 
novedad «humana» al seno de la divinidad, sino que además ha traído una nove­
dad «divina» al seno de la creación y de la humanidad. Lo profano y lo sagrado se 
han unido y son en Cristo «una sola cosa», mostrando así la vocación primordial 
de todo lo creado a su realización en el plan divino. Podríamos decir que «ya todo 
es sagrado». La historia está en camino de realización del misterioso designio del 
Padre, donde Cristo es el Hombre Nuevo en el cual fuimos diseñados todos los 

1a1 R 140-142: <<y que el hombre Dios sería, y trataría con ellos, comería y bebería». 
182 K. Rahner señalaba el problema de la humanidad de Cristo (cf. K. RAHNER, «Problemas 

actuales de cristología», en Estudios Teología 1, Madrid 1963, p. 169-223) como uno de los elementos 
aún no bien asumidos en la teología, en la rcnexión cristiana y eclesial, conduciendo a una visión de­
formada de Dios. Algunos teólogos consideran que ni siquiera Santo Tomás, cuando habla de la unión 
hipostática de Cristo en su Suma Teológica (cf. ST 3, q. 1-26) parece que haya conseguido superar de 
manera brillante el escollo del monofisismo (doctrina herética de Eutiques de Constantinopla, s. V: que 
resa lta la divinidad de Cristo, en la cual queda absorbida su humanidad, sin que esta llegue a tener 
ningún sentido relevante). El misterio de la Encarnación es un elemento central y Juan de la Cruz insiste 
en la poca asimilación que se tiene del sentido profundo de este misterio (cf. CB 37,4). 

181 Se comprende aquí la división de lo sagrado y lo profano como una división de planos traída 
por la Ley, la cual ha sido superada por la ley nueva de Cristo. Ya no hay división entre puro e impuro, 
sagmclo y profano. Cristo ha devuelto a la humanidad a la intención divina originaria donde Dios mi­
raba (con amor) todas las cosas y veía que <ctodo era bueno». 

293 



hombres184, desde Adán hasta hoy, y hacia el cual caminamos, unidos a toda la 
creación. La humanidad de Cristo es la clave de este misterio185

• 

En la Edad Media existía la idea de que, llegado a un cierto punto de la vida 
espiri tual, la humanidad de Cristo había de ser superada para poder acercarse a 
las alturas divinas de Dios mismo. En el fondo, latía un cierto prejuicio de negati­
vidad de lo material y de lo corporal. La escuela cisterciense, sobre todo con San 
Bernardo de Claraval va a recuperar la mirada atenta y contemplativa a la huma­
nidad de Cristo186, pero ello quedó relegado generalmente a la teología afectiva 
dentro de la vida monástica, sin haber calado a fondo en el conjunto de la reflexión 
teológica medieval. El tema volvió a salir con fuerza, por iniciativa de algunos san­
tos de la época, como Francisco de Asís, Ignacio de Loyola y Teresa de Jesús, que 
van a reaccionar frente al ambiente general afirmando con fuerza la humanidad de 
Cristo. Teresa no se aleja de ella en las más elevadas etapas (d. Rel 66,3) y afirma 
que la humanidad de Cristo ha de ser siempre la mediación a través de la cual no­
sotros vemos a Dios (cf. V 22), una idea que ya encontrábamos en San Bernardo. 
Juan de la Cruz se encuentra en este momento de transición, recoge la influencia 
de santa Teresa y la vive en su experiencia reformadora carmelitana, asumiendo y 
madurando una reflexión teológica sobre la misma. 

Hay una errónea interpretación que se ha transmitido y ha llegado hasta los 
teólogos modernos, aplicando a Juan de la Cruz una deformación contraria al ele­
mento de la humanidad de Cristo, que no responde cabalmente al pensamiento 
sanjuanista, y sólo puede explicarse como lectura parcial de su obra y deficiente 
comprensión de la clave de su pensamiento187. Podemos encontrar opiniones que 

1
11-1 Cf. G. BIFFI, Canto nuziale, o.c., p. 61. 

18s K. Rahner lo ha reflexionado: «Si tomamos en serio el de la Encarnación, eterna­
mente será el Verbo de Dios hecho carne, en su humanidad, la mediación, la puerta, el Dios concreto 
para nosotros, en cuanto que lo veremos cara a cara. la hum,midad de Jesús no es algo que sólo en el 
tiempo tuvo una función medianera, que luego quedaría, por asf decirlo, abolida. Siempre tendremos 
que habérnoslas con el Dios que se hizo hombre. No hay en toda la eternidad una teologfa que no sea 
una antropología)): K. RAHNER, Fieles a la tierra, 1-lerder (Barcelona 1971) p. 129. Y después añade 
que «la humanidad de Cristo tendrá un significado eterno para la inmediatez de la visio beata. La 
Encarnación del Logos puede ser considerada tranquilamente como el supuesto absoluto de la gracia 
y de la gloria rigurosamente sobrenaturales 1 ... 1. Y no es una relación moral sino ontológico-real y per­
manente el que la autocomunicación de Dios al espíritu creado en la gloria se base en la Encarnación>>: 
K. RAHNER, Escritos de teología vol. IV, Taurus (Madrid 1962) p. 310. Desarrolla el tema en «Eterna 
significación de la humanidad de Jesús para nuestra relación con Dios)), en Escritos de Teología vol. 111 
Taurus (Madrid 3a 1968) p. 47-59. 

166 Aunque en el fondo siempre queda la huella de que la contemplación de la humanidad 
de Cristo es un paso inferior, mientras que la perfección mayor conduce a la contemplación de su 
divinidad: cf. BERNARDO DE CLARAVAL, «Sermones sobre el Cantar de los Cantares)), o.c., Serm. 
20, p. 119-126. 

187 Encontramos esta deficiente comprensión sanjuanista incluso en K. RAHNER, «Eterna significa­
ción de la humanidad de Jesús para nuestra relación con DiOSl>, o.c., p. 47-60 (p. 54). Interesante la crítica 
que le hace F. RUIZ, en EphCarm 19 (1968), p. 63-68. Al final de su vida, el mismo Rahner dejó entrever 
que aunque Juan de la Cruz había influido en su obra, sin embargo, no le habfa lefdo a fondo directamen­
te; por tanto, lo único que hacía es transmitir un estado de opinión sobre la comprensión del autor: cf. P. 
IMHOF / H. IJIALLOWONS, La (e en tiempos ele invierno, Desclée !Bilbao 1989) p. 69. 

294 



quieren asumir a Juan de la Cruz en una línea falseada de espiritualidad cristiana. 
Una frase poco afortunada de Cesar Vaca nos lo muestra: «Como en la humanidad 
de Cristo, en la que no hay personalidad humana, absorbida por la vida divina, por 
el Verbo, en el santo Ouan de la Cruz) se realiza una manera de hipóstasis mística 
con Jesucristo»188

. Vemos aquí cómo se cuela en el pensamiento cristiano un grave 
error que no sabe mantener el equilibrio del misterio de la unión hipostática, y 
que contempla con este prisma la obra de Juan de la Cruz. En la unión hipostática 
la personalidad humana no queda absorbida o anulada por la divina, sino más 
bien es integrada, unificada (indisolublemente) y «capacitada» por ella, en el mis­
terio ele la Encarnación, ele la kénosis y de la Pascua, para asumir la vida divina189. 

Tampoco en Juan de la Cruz se da esta anulación de lo humano «aplastado» por 
lo divino, sino la participación en ese mismo misterio de la Encarnación, de kéno­
sis y de Pascua 190. Precisamente el símbolo esponsal sanjuanista, a la luz ele una 
reflexión teológica actualizada, nos capacita para mostrar el sentido auténtico de 
su doctrina y rechazar visiones deformadas o incompletas191

. 

La humanidad de Cristo es también para Juan, como lo era para santa Teresa, 
un elemento esencialm, tal y como vemos con claridad en S 1,13,3-4193• La pro­
funda experiencia mística a la que Juan nos anima a sumergirnos no excluye, sino 
que más bien reclama la un idad de lo humano con lo divino. Ni lo divino ahoga 
lo humano ni al revés. Ambos quedan indisolublemente unidos en la experiencia 
cristiana y como participación en la experiencia del Hijo. La vida divina se expre­
sa en plen itud en lo más profundamente humano, y ahí está, precisamente, lo 
más extraordinario de la Encarnación: Dios asume la debilidad humana para que 

'" C. VACA, «Juan de la Cruz y algunos aspectos del problema espiritual moderno» en RevEspir 
1 (194 2) p. 296. 

'"' «La divinización del hombre comporta su plena humanización, en armónica unificación de 
todo su ser( ... ) llega a ser plenamente hombre y Dios por participación, en el sentido de que asume 
una perfecta madurez humana y espiritual»: L. BORRIELLO, «Esperienza mística», en AAW., Diziona­
rio di ¡\1/istica, o.c., p. 469. 

190 En línea de clarificar la auténtica espiritualidad cristiana pidió Benedicto XVI en la Audiencia 
de los miércoles 4-X-2006, no reducir a Jesús ni a su dimensión divina ni a su dimensión histórica: 
«Nunca tenemos que perder de vista ninguno de estos dos elementos, -aclaró-, pues si proclamamos 
sólo la dimensión celestial de jesús corremos el riesgo de hacer de El un ser etéreo y evanescente, 
mientras que si sólo reconocemos su papel concreto en la historia, corremos el riesgo de descuidar su 
dimensión divina, que constituye su calificación propia» (cf. ZS061 00406. Zenit, agencia de noticias 
de Internet, http: www.zenit.org). 

'"' La interpretación errónea de Juan de la Cruz viene de lejos y la encontramos, incluso, en uno 
de sus mejores biógrafos antiguos, asumiendo la mentalidad de su época a través de un testimonio que 
define a Juan de la Cruz: «este varón era tan sabio y puro que no tenía resabio de hombre» (ALONSO 
M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 186). 

1'12 Cf. EFRÉN DE LA MADRE DIOS, San Juan de la Cruz y el misterio de la Santísima Trinidad en 
la vida espiritual, Universidad de Salamanca (Zaragoza 1947) p. 277-278. 

'"' «Lo primero, traiga un ordinario apetito de imitar a Cristo en todas las cosas, 
con su vida, la cual debe considerar para saberla imitar y haberse en todas las cosas como se hub1era él. 
Lo segundo, para poder bien hacer esto, cualquiera gusto que se le ofreciere a los sentidos, como no sea 
puramente para honra y gloria de Dios, renúncielo y quédese vacío de él por amor de Jesucristo, el cual 
en esta vida no tuvo otro gusto, ni le quiso, que hacer la voluntad del Padre» (S 1, 13,3-4). 

295 



el hombre acceda a la vida divina. La Humanidad de Cristo, revalorizada en el 
Carmelo teresiano, se muestra en aquella plenitud de vida que el Creador había 
diseñado desde el principio como admirable intercambio'9\ fruto de la igualdad 
de amor y de la transformación. La divinidad de Jesucristo no le aleja de lo huma­
no, sino que lo consuma, ya que todo lo creado fue diseñado en la mente divina 
para este desposorio que culmina y realiza en sentido profundo todas las cosas. Lo 
divino no está fuera del hombre sino en su más profundo ser e intimidad, donde 
se revela un dinamismo que le lleva a no encerrarse, a salir de sí mismo, a darse a 
la alteridad y a conocerse en la reciprocidad. 

En Juan enlaza la cristología con la antropología, y esta contempla al hombre, 
siguiendo la tradición patrística, como camino de divinización por la comunión 
con Dios195: «para este fin de amor fuimos creados» (CB 29,3). La unión con Cristo 
no puede realizarse sin la mediación de su humanidad: «Esta comunión se realiza 
en el Cristo total, aunque el modo sea mediante la fe ilustradísima, sin formas ni 
figuras, de la cual no se excluye la esencia de la Humanidad resucitada»196• 

Las perspectivas sanjuanista y teresiana frente a la humanidad de Cristo 

Encontramos en la espiritualidad carmelitana de Teresa y Juan un tronco 
esencial común que alcanza la experiencia trinitaria por mediación de Cristo (Es­
poso del alma y de la Iglesia), valorando su humanidad y descubriendo en ella 
tesoros inexplorados para la vida eclesial197• 

En cuanto a esta concepción cristológica subyacente podemos decir que en­
contramos en juan198 los elementos para dar una reflexión teológica más apro­
piada, que ponga en su lugar la humanidad de Cristo, tan vivamente defendida 
por Teresa. Juan, con su carisma místico y teológico sabe centrar el tema de la 
humanidad de Cristo en la unidad indisoluble de las dos naturalezas en la persona 
del Hijo de Dios, que se constituye en puente de unión esponsal entre Dios y el 
hombre. En la unión hipostática de Cristo se encuentra el acceso del hombre al 
Padre, meta y final del itinerario espirituaP99• La persona de jesucristo es el objeto 
principal de la contemplación cristiana, que esconde los más profundos misterios. 
Conocer los misterios de Dios, revelados en Cristo, es unirse a Él en el amor, en­
trando en el misterio de la unidad de su doble naturaleza. 

1"' «Y que Dios sería hombre 1 y el hombre Dios sería»: R 139-140. 

Cf. C. GARCÍA, «San Juan de la Cruz entre la escolástic.1 y la nueva teología», en MW, 
Dottore místico ... o.c., p. 122-123. 

196 Cf. S. CASTRO, «La experiencia de Cristo: foco central ele la mística», en AAW., Experiencia y 
pensamiento ... p. 185; d. F. RUIZ, Mfstico y maestro San }uan ele la Cnu., o.c., p. 132-136. 

197 Un buen estudio ele la figura ele Cristo en la doctrina y en la experiencia ele Teresa ele Jesús 
lo tenemos en el cap. V de la obra citada de A. MAS ARRONDO, Cl hombre en Cristo y Cristo en el 
hombre ... o.c., p. 235-361. 

I<Je Insertamos plenamente a Juan en la línea de la «humanidad ele Cristo)), aunque en algunos ele­
mentos de su doctrina mística parece menos explícito que Teresa o Ignacio de Loyola: d. V. LARRAÑAGA, 
<6an Ignacio de Loyola y san Juan de la Cruz: convergenóas y divergencias», RevEspir 1 S (1956) p. 273. 

199 Cf. M. Á. DÍEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c., p. 290. 300. 

296 



Hay que insistir, por tanto, en la profunda sintonía200 de Juan y Teresa en 
el tema de la humanidad de Jesucristo, remarcando matices diferentes: Teresa 
reclama la humanidad de Cristo, en contraste con influencias eclesiásticas que le 
llegan, defendiendo un elemento esencial de la experiencia de Dios que ella ha 
vivido. Juan de la Cruz manifiesta una visión más teológica, expresa más la unidad 
de la humanidad y la divinidad en Cristo201 . 

En unidad con la misma visión teológica, Teresa insiste en lo humano, 
movida por su sensibilidad femenina. Juan se centra más en el acceso a 
lo divino. Santa Teresa es más descriptiva, Juan de la Cruz, más sistemá­
tico202. Ambas líneas, que no son absolutas, reclaman la reciprocidad, se 
complementan mutuamente203• Para Teresa, la experiencia mística esencial 
del desposorio con Cristo y la unión con Él es una relación personal, de iden­
tificación plena e intimidad compartida, asumiendo Cristo y ella los bienes 
y trabajos del otro. Para Juan de la Cruz, la comunicación mística esponsal, 
sin dejar de ser una relación personal, se desplaza en línea de conocim iento 
y sabiduría que alcanza todo lo creado (cf. CB 14-15), recibe deleite y frui­
ción y asume gloria y poder divinos, aquí y en la vida eterna. Son matices 
distintos de una misma experiencia de desposorio místico e inhabitación 
trinitaria en el alma. En la mujer predomina lo afectivo, la voluntad en busca 
del amor204; en el hombre, predomina una experiencia de fe, que atraviesa 

200 Para profundizar más en este tema: d. S. CASTRO, «Jesucristo en la mística de Teresa y Juan 
de la Cruz» en MW., Mistico e profeta ... o.c., p. 179-21 O; d . E. MAS LACA BE, ((Conferencias sanjua­
nistas. X Semana sanjuanista de Úbeda», en San Juan de la Cruz ... pájaro solitario, Carmelo Teresiano 
(Úbeda 1988) p. 76-78. 

201 ((Es uno de los rasgos más marcados en la cristología sanjuanista: la imprescindible unidad 
y totalidad. En cuanto le eclipsan un poco la divinidad, para hacerle a jesucristo más humano, ya le 
siente instintivamente extraño, como si le hubieran amputado algún miembro. En cuanto le quitan rea­
lismo humano, trato familiar de amigo y amado, ya siente que no es el Verbo encarnado que él adora»: 
F. RUIZ, ((jesucristo: rostro humano de Dios, rostro divino del hombre», en MW., Antropología de San 
Juan de la Cruz, o.c., p. 82. 

zoz Cf. EFRÉN DE LA M. D., San Juan de la Cruz y el misterio ele la Santfsima Trinidad, o.c., p. 425. 
Hay que situar a ambos autores en la teología de su época, donde Juan va a quedar más influido por 
corrientes místicas familiarizadas con el Pseudo-Dionisia y la tradición europea del (mo-sabem, mien­
tras que Teresa, menos preparada teológicamente y más independiente, expone su propia experiencia 
(aunque también se aproveche de lo que ha conocido en sus lecturas espirituales). Ello tiene sus ven­
tajas e inconvenientes para ambos. Teresa habla más de jesús resucitado, y ello revaloriza sus palabras 
ele cara a una visión teológica más actual. Acertadamente ha señalado A. Mas Arrondo la relación entre 
la humanidad sacratísima de jesús con la resurrección: d. A. MAS ARRONDO, El hombre en Cristo y 
Cristo en el hombre ... , o.c., p. 263-267. 

Sería un campo de investigación extraordinario, profundizar en las identidades espirituales 
masculina y femenina, como caminos diversos que han de acompañarse mutuamente hacia el en­
cuentro de Cristo, y que tienen relación con esa identidad humana que se realiza en la unidad. Este 
trabajo está por realizar, y no es posible entrar en él dentro de las posibilidades de nuestro estudio, 
pero me parece que será un campo fecundo de investigación para el futuro: hablar de una teología 
espiritual diferencial, en el hombre y la mujer, sustentada en una antropología teológica de la unidad 
y ele la reciprocidad. Una antropología teológica esponsal. 

20" Diversos estudios ele psicología profundizan en las diferencias del hombre y la mujer, pero 
preferimos citar textos de la Mulieris Dignitatem (MD). En MD 18 se relaciona la diferencia con la 

297 



la noche, la oscuridad, y que busca el conocimiento. El mismo Juan, cuando 
en el núcleo de su obra ha de subrayar la centra lidad del amor, se está iden­
tif icando con lo femenino, con la esposa del Cantar, rem itiéndose al sustrato 
esencial del alma humana205 . El protagon ista del Cántico es la esposa, y Juan 
de la Cruz asume en Cántico la ident idad femenina del alma ante el Esposo 
(masculino)206 . 

Tanto la fe como el amor, el conocimiento como el afecto, corresponden tan­
to a la mujer como al hombre, se presentan de maneras diversas, y una conduce 
a la otra. Pero nos hemos referido a unas tendencias generales, complementarias, 
que nos hacen descubrir al hombre integral, hombre-mujer que, en su mirada 
recíproca y en su camino hacia el Señor de la Gloria, expresan la diversidad y 
un idad de los matices de la experiencia humana de Dios. Se trata de psicología 
diferencial, que también la Revelación considera en el contexto de la Economía 
de Salvación. En el fondo, estamos ante la unión con Dios, que llena todas las 
aspiraciones humanas, pero que el hombre y la mujer viven de modo diverso. 
Precisamente porque el ser humano integral no es individual ni sólo masculino o 
femenino, sino relacional, unidad de hombre y mujer, es necesario escuchar am­
bas voces para poder apuntar e intuir certeramente la integridad ele aquel misterio 
que afecta a todos y en qu ien todos hallan su culminación defin itiva. Comparar 
la visión sanjuanista y teresiana nos ayuda a comprender mejor la aportación 

maternidad: «Comúnmente se piensa que la mujer es más capaz que el hombre de dirigir su aten­
ción hacia la persona concreta y que la maternidad desarrolla todavía más esta disposición. El 
hombre, no obstante toda su participación en el ser padre, se encuentra siempre «fuera» del 
proceso de gestación y nacimiento del niño y debe, en tantos aspectos, conocer por la madre 
su propia «patern idad». Podríamos decir que esto forma parte del normal mecanismo humano 
de ser padres, incluso cuando se trata de las etapas sucesivas al nacimiento del niño, especial­
mente al comienzo. La educación del hijo -entendida globalmente- debería abarcar en sí la 
doble aportación de los padres: la materna y la paterna . Sin embargo, la contribución materna 
es decisiva y básica para la nueva personalidad humana». Y continúa en MD 29 : «la l lamada 
a la existencia de la mujer al lado del hombre - una ayuda adecuada (Gn 2, 18)- en la <<unidad 
de los dos» ofrece en el mundo visib le de las criaturas condiciones particulares para que «el 
amor de Dios se derrame en los corazones» de los seres creados a su imagen». Y en MD 30: 
«la d ignidad de la mujer se relaciona íntimamente con el amor que recibe por su femine idad 
y también con el amor que, a su vez, ella da[ ... ). la mujer no puede encontrarse a sí misma si 
no es dando amor a los demás». 

205 la dimensión femenina de la humanidad propia de toda experiencia espiritual es muy im­
portante por «la enorme importancia que el arquetipo femenino ha tenido y tiene en la experiencia 
religiosa de la humanidad y en su capacidad de acercarse al misterio no sólo en el sentido de que la 
mujer tiene probablemente una sensibilidad y una disponibilidad para lo sagrado más profunda que el 
hombre, sino también de lo importante que es para la personalidad humana su componente femenina 
arquetípica inconsciente y el relativo proceso de simbolización y de toma ele conciencia de las instan­
cias soterradas para una religiosidad que compenetre creativamente la vida»: L. PINKUS, en MW., 
Nuevo Diccionario de Mariologfa, San Pablo (Madrid1988) p. 1678. 

206 G. Durand afirma que la mujer posee «una doble naturaleza que es propia del symbolon 
mismo: es creadora de un sentido y al mismo tiempo su receptáculo concreto. l a femineidad es la 
única mediadora, por ser a la vez «pasiva» y «activa» [ . .. ]. La Mujer es, como el Ángel, el símbolo ele 
los símbolos, tal como aparece en la mariología ortodoxa en la figura de la Theotokos, o en la li turgia 
de las iglesias cristianas que asimilan de buen grado, como mediadora suprema, a «la Esposa»: G. 
DURAN O, La imaginación simbólica, Amorrortu (Buenos Aires 1971) p. 41 -42. 

298 



específica contemplándola integrada en su ambiente original2o7• La visión cabal 
del pensamiento de Juan de la Cruz reclama una atención a su relación con la 
mujer, como marco de su espiritualidad esponsal. Concluimos con unas palabras 
oportunas de F. Casanovas: «No podemos vivir plenamente la Palabra de Dios si 
no incorporamos la expresividad de estos hombres y mujeres que han aportado a 
la Iglesia nuevos matices de la humanidad de Jesús»los. 

Una rica cristología 

La mística de Juan de la Cruz es plenamente cristocéntrica209, tal y como 
reconoce Van Balthasar: «Está, pues, claro que la mística de Juan de la Cruz es 
directamente cristocéntrica y sólo mediante Cristo es teocéntrica; que no es una 
mística fi losófica, si no teológica, fundada en la imitación de Cristo; y que en ella 
todas las palabras del Antiguo Testamento se ordenan concéntricamente en torno 
al anonadamiento del Verbo de Dios en la Cruz»210• 

La vocación cristiana en la doctrina sanjuanista se define como un diá­
logo esponsa l del hombre con Dios que, en Cristo211, lleva al hombre a par­
ticipar del misterio trinitario212 . La cristología sanjuanista es rica y profunda, 
aunque no está sistematizada213 . La cristología sanjuanista es más catabática 

10' El descubrimiento extraordinario que Teresa hace al final de su obra Las Moradas -innuida 
seguramente por San Juan de la Cruz-, es que en el matrimonio espiritual es posible acercar el cielo a 
nuestra vida humana en la historia, uniéndose tanto el alma y Dios que pueden vivir mutua y recípro­
camente uno en el otro, tal y como sugiere la interpretación espiritual del Cantar y muestra el evan­
gelio de Jn: cf. A. MAS ARRONDO, Acercar el cielo. Itinerario espiritual con Teresa de jesús, o.c., p. 
251-256. Estamos claramente en el núcleo de la experiencia mística de Teresa, pero también de Juan 
de la Cruz. Esta obra de Mas Arrondo es una interesante aportación para presentar el pensamiento 
teresiano con parámetros actualizados que pueden facilitar la comprensión y la vivencia espiritual de 
su mensaje al hombre y la mujer de hoy. 

1"" F. CASANOVAS, La alegría. La pascua cristiana, Claret (Barcelona 1997) p. 118. 
11l'' Cf. L. RUANO, «La doctrina del Cuerpo Místico en San Juan de la Cruz», en RevEspir 3 

(1944) p. 190. 195. 209-21 O; cf. G. MOREL, Le sens de l'existence selon Sainl }ean de la Croix, o.c., 
vol 2 p. 192. 

110 H. U. VON BALTHASAR, Gloria. Una estética teológica. 3. Estiloslaicales, Encuentro (Madrid 
1987) p. 171 . 

211 Toda la obra sanjuanista está pensada en clave nupcial, donde Cristo es siempre el Esposo del 
alma, con rasgos del Cantar: eL S. CASTRO, Hacia Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986) 
p. 15. 

m Cf. E. GARCÍA LÁZARO, «Cristo en la mística de San Juan de la Cruz)), en MW., Juan de la 
Cruz, espfritu de llama ... o.c., p. 695. 

111 S. Castro ha establecido líneas para rastrear una cristología implícita en la obra sanjuanista: 

l Cri>to, centro del pro)'eCtO de Dios Redentor, NUC\'0 Adán Esposo Cristo Pneumático 

1 
1·9 Subid,!-Noche Clntico U ama 

Cf. S. CASTRO, Hacia Dios con Juan de la Cruz, o.c., p. 157-160, nota S. En una obra posterior 
hace una esquematización, aún más detallada de la presencia de Cristo a lo largo de toda la obra sanjuanista, 
llegando a 9 etapas suce:.ivas, en las que se hace presente progresivamente: d. S. CASTRO, «la experiencia 
de Cristo: foco central de la mística>l, en MW., Experiencia y pensamiento ... o.c., p. 171-184. 

299 



que anabática214, está más cercana a Pablo y al cuarto evangelio que a los si­
nópticos. Contemplando la humanidad de Cristo podemos decir que se centra 
en su divinidad, participando de la vida trinitaria: se trata de un «cristocentris­
mo trinitario»215. 

Juan de la Cruz nos presenta un camino de síntesis para solucionar el peli­
gro de un acceso espi ri tualista a la figu ra de Cristo donde lo divino ahogase a lo 
humano o viceversa. Tradicionalmente, en esta pugna de fuerzas desiguales ha 
ganado la divinidad, ocultando la humanidad, pero también caben las deformacio­
nes en sentido contrario. Teresa reacciona contra la primera deformación, y Juan, 
en plena unidad con Teresa, reacciona contra el peligro de la segunda. Creemos 
que Juan de la Cruz consigue una valoración equilibrada de la unidad indisoluble 
de la humanidad y de la divinidad en Cristo, iluminando las posibilidades a las 
que el hombre accede por gracia y que conducen a participar en la vida divina. 
La teología sanjuanista es un arriesgado y genial intento de hacer una reflexión 
teológica que asuma plenamente las consecuencias de la unión hipostática para 
la humanidad. Y para hacerlo ha asumido con todas sus consecuencias el símbolo 
esponsal como puerta hacia el M isterio. 

La realidad primigenia y fontal del Universo existente es una realidad «espon­
sal»: es el misterio del Verbo de Dios que se une indisolublemente a la naturaleza 
humana en el acontecimiento de la Encarnación216• En lo más plenamente huma­
no del Verbo encarnado, en su condición frágil que será llevada generosamente 
hasta el sufrimiento y la muerte en la cruz por amor a la humanidad, se revela la 
plenitud de la divinidad. La cruz de Cristo es la gloria de Cristo (concepto que está 
en perfecta sintonía con el pensamiento del cuarto evangelista). Es una un idad 
que no omite los conflictos, ni reduce uno a otro, sino que se da asumiendo lo 
diverso, los contrastes217 • Juan no sólo recuerda la humanidad ele Cristo, unida a 
su divinidad, sino que además intuye y quiere expresar la divinidad del cristiano, 
recibida como don y gracia de filiación divina en misteriosa participación por la 
unión con Cristo. Expresar con palabras humanas algo de ese misterio inefable 
de la vida divina que puede ser asumida en nuestra carne humana es el intento 
arriesgado y valiente de Juan de la Cruz. 

En cierto sentido, nos atrevemos a afirmar que Juan consigue, en rela­
ción con el tema de la humanidad de Cristo, una solución más acertada que 

m F. GARCÍA MUÑOZ, Criswlogfa de san Juan de la Cruz. Sistemática y mística, FUE (Madrid 
1982)p. 14. 

215 Cf. A. G. MALA TIC, «In Cristo tultc le cose: Cristo nella mística sanfrancescana e sangiovan­
nista», en AAW., Dottore mistico ... , o.c., p. 186. 

1'6 Cf. G. BIFFI, Canto nuziale ... o.c., p. 56. 
117 Esta unidad propia del sfmbolo asume los contrastes, y es la dinámica interna que mueve 

toda la obra sanjuanista para Federico Ruíz: <<Juan de la Cruz es profundamente unitario e íntimamen­
te pluriforme»; d. F. RUIZ, <<Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanista», en AAW., Experiencia y 
pensamiento ... o.c., p. 19. 

300 



la proporcionada por el Doctor Angélico218, aunque nos da la impresión de que tam­
poco haya influido demasiado en la teología posterior219 . La humanidad de Cristo, en 
su camino hasta la cruz, para entregarse hasta la muerte por amor, es el camino de la 
divinización al que estamos llamados los hijos de Dios. Esto supone una experiencia 
de negación, muerte, anonadamiento, de soledad asumida como participación en la 
experiencia de Cristo. La cruz nos está mostrando la clave final y definitiva del amor 
esponsal: entrega definitiva hasta la muerte, dar la propia vida. La revelación final del 
amor de Dios nos lleva a contemplar la Vida entregada por amor, morir de amor. La 
experiencia de unión con Dios desvela su profundo sentido al final del camino como 
identificación con el amor divino hasta llegar a dar la propia vida. La muerte ha sido 
vencida y el pecado ha sido derrotado, asumidos en la infinita grandeza de la Vida220• 

A partir de este momento la vida cristiana es participación en este misterio pascual 
redentor, paso de la muerte a la Vida. Tenemos aquí el camino cristiano que conduce 
a la resurrección, a la vida perdurable, al «retorno» al Paraíso. Un camino de amor, 
siguiendo los pasos de Jesús. Resulta significativo cómo la misma vida de Juan expe­
rimenta esa humanidad crucificada de Cristo221

, y por contraste, una apoteosis de 
glorificación pascual en los signos pobres de una aclamación popular de su santidad 
tras su muerte, extensamente reflejada en los procesos222

. 

La humanidad de Cristo y del cristiano 

Pero ¿qué significa la humanidad de Cristo para la vida del cristiano? La 
humanidad de Cristo resu lta una puerta estrecha que sólo algunos atraviesan223

, 

pero que resu lta el ún ico camino de la verdadera filiación divina, participando en 

m Es significativo comparar, por ejemplo ST 3, q. 14-15 con la visión sanjuanista que estamos 
presentando. 

21" Nos parece significativa la presencia de cinco citas explícitas de Juan de la Cruz en el Catecis­
mo de la Iglesia Católica: núm. 65,696, 1022, 2690, 2717. Curiosamente ninguna de ellas correspon­
de al Cántico Espiritual. Adivinamos aquí la necesidad de una nueva valoración y apertura al mensaje 
central sanjuanista del Cántico. 

110 También G. Ravasi resume el sentido profundo y simbólico del Cantar en el versículo Ct 8,6, 
donde el amor triunfa sobre la muerte: cf. G. RAVA$1, El Cantar de los Cantares, San Pablo (Bogotá 2a 
ed. 1998) p. 9. 

121 La vida de Juan de la Cruz, desde su prisión en Toledo, hasta las últimas persecuciones y proble­
mas en el seno de su Orden, está marcada por el signo de la Cruz. Acertadamente ha escrito Baruzi que 
Juan de la Cruz ((no sólo contemplará sino que, mediante el estado teofático, el movimiento interior 
de la del Verbo y del Cristo ideal, nunca «contempla» a Jesucristo, sino que lo "imita" siempre. 
Y se anihila con éb>: cf. ). BARUZI, Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o.c., p. 527. 

222 Curiosamente relacionada con su humilde hermano Francisco, con las reliquias que tenía y 
los milagros que producen. El misterio oculto de Dios se revela a los (<Sencillos»: d. Dicho P. )osé de 
Velasco, BMC 22 p. 56-63; cf. Dicho Francisco de la Peña, BMC 22 p. 11 0-116; Dicho Tomás Pérez 
de Molina, BMC 22 p. 120-131. 

m La humanidad de jesús obligó a sus contemporáneos a una crisis, a una decisión, a una 
elección. Las expectativas mesiánicas de la época experimen.taban un gran los signos 
pobres de Jesús de Nazaret, que se presentaba con pretens•ones de Mesías, HIJO de D1os. Por ello 
muchas personas se escandalizan, le critican y le abandonan. )es(•s mismo tiene que decir a sus 
seguidores más fntimos: <(Hi:unbién vosotros queréis iros?». Ellos responden: <6ólo tú tienes palabras 
de vida eterna» (d. )n 6,67-69). 

301 



plenitud de la vida del Hijo. La humanidad de Cristo purifica nuestras imágenes 
divinas (aquel Dios que cada uno tiende a imaginarse o fabricarse en su interior) y 
nos lleva a buscar al Dios auténtico por la puerta estrecha de una revelación que 
se nos muestra en la humanidad del crucificado. Dios llega en el vacío y desnu­
dez, donde nada parece divino. 

Para Juan de la Cruz la humanidad de Cristo persiste en la Iglesia, donde Jesús 
se hace presente (d. Mt 18, 20). Y esa misma human idad, con su ternura amorosa, 
pero también con sus signos pobres, continúa siendo la piedra de tropiezo para 
entrar en la auténtica vida divina. Los signos pobres de la Iglesia motivaron las divi­
siones de la Iglesia, pero Juan está alumbrando la vocación a la unidad de la Iglesia 
real, asumiendo los signos pobres, debilidades y pecados, pero buscando en ellos 
la presencia de Jesús, el Esposo, que se hace presente en la cruz. Juan establece 
claramente la continuidad entre la humanidad de Cristo y la de la lglesia224• Esta 
es la actitud que mueve a confiar y vivir en la plena obediencia a sus superiores, 
aún en aquellos momentos al final de su vida en que estaba siendo injustamente 
persegu ido por alguno de ellos (d. Cta. al P Juan de santa Ana, OCD, en Málaga, 
desde Úbeda, finales de 1591)225• 

Todo esto es muy importante y tiene grandes consecuencias para la eclesio­
logía, pero también para la concepción del hombre y la visión de la experiencia 
cristiana. Todo está creado a imagen y semejanza del Hijo, toda la hermosura 
de las criaturas es reflejo suyo, y particularmente el hombre participa de este 
misterio de unidad humano-divina que se contempla en la unión hipostática. Se 
prefigura así una concepción del hombre grandiosa, debida a su concreción en 
Cristo, donde se realiza la imagen divina: Dios revela a los hombres en Cristo su 
verdadero rostro, su identidad divina y su proyecto sobre ellos226. Sin embargo, 
es una imagen de Dios que se hace presente en medio del mundo y de la Iglesia 
reales, como germen de amor y de un idad que asume y vive los signos pobres de 
la Iglesia peregrina, edificando la comunidad de los discípu los donde Dios mismo 
va a hacerse presente. La unión con Dios es una experiencia real y posible en 
este mundo y en esta Iglesia, no una idea o una reflexión imaginaria que culpa a 
otros de no poder realizarse, justificándose con los evidentes pecados eclesiales 
del pasado o de la actualidad. Reclama, sin embargo, una experiencia y un co­
nocimiento místico que, por otro lado, es posible para quien busque a Dios con 
sinceridad y esté dispuesto a dejarse guiar en el camino de la unión por un buen 

224 «Y así, en todo nos habemos de guiar por la Ley de Cristo hombre y ele su Iglesia y ministros, 
humana y visiblemente 1 ... 1. Y no se ha de creer por vía sobrenatural sino sólo lo que es enseñanza 
de Cristo-hombre»: S 2, 22, 7. La actitud de obediencia de Juan de la Cruz ante la autoridad de la 
Iglesia tiene un profundo sentido teológico que brota de su místi ca y que se inserta en 
su doctrina espiritual, y no puede interpretarse como un subterfugio par,¡ escapar de «los peligros de 
la Inquisición». la doctrina sanjuanista es unitaria y sólida y no admite una duplicidad, más bien es 
integradora de contrastes. 

125 El contexto de esta carta lo tenemos en cf. A. FORTES, San Juan de la Cruz. Adas de gobierno 
y declaraciones de los primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000) p. 407; también en 
Dicho de Juan de Santa Ana, BMC 22 p. 296-297. 

226 Cf. F. RUIZ, «Jesucristo: rostro humano de Dios, rostro divino del hombre», o.c., p. 80. 

302 



mistagogo. Ciertamente, los bienes del cam ino espiritual pueden beneficiarse de 
un ambiente comunitario eclesial de comunión, en el que los dones divinos se 
perciben con mayor claridad en medio de la historia. Si falta una comunidad viva 
de amor y comunicación recíproca, la experiencia se contempla en la interioridad 
personal y el hombre puede experimentarla, pero queda subrayada la realización 
en plenitud en la otra vida. 

La esponsalidad y la cruz 

La esponsalidad muestra, más claramente en el Cántico B, en algunos mo­
mentos clave, una vincu lación importante con el tema de la cruz y con el sufri­
miento, de diversas maneras. El sufrir o padecer ocupa un lugar importante en 
el Cántico en toda fa primera parte de búsqueda del Amado, como sufrimiento 
pasivo por la ausencia (d. CB 1 ,2) o como sufrimiento asumido e incluso busca­
do activamente por la identificación con Él (d. CB 2,5; CB 11 ,7). La dimensión 
pasiva del sufrimiento es aceptada pero sólo cobra su verdadero sentido en la 
actitud dinámica, positiva, de salida en busca del Amado, o dicho de otra ma­
nera, en la d inámica del amor. El afma no salió «triste clamando» sino «tras ti 
clamando» (cf. CB 1 )12-. El sufrimiento es pérdida y ausencia, pero también es 
búsqueda valiente, sacrificio, abnegación. A partir de CB 13 el amor-dolor es 
asumido por el Esposo mismo. 

Los sufrimientos humanos asumidos en el Crucificado, se revelan como hue­
llas del misterio de la Redención humana obrada por el Verbo y regalada a la 
humanidad. Sólo en el Misterio Pascual fa Creación revela su auténtica y genuina 
belleza, diseñada en relación a Cristo, a su vida, muerte y resurrección. La huma­
nidad se une al Esposo y allí queda unificada y redimida228. El árbol de la cruz es 
fuente de vida y de sabiduría divinas. Una vez realizada la unión esponsal (que se 
conseguía en CB 22) el alma quiere compartir fa misión del Verbo Esposo unién­
dose al misterio de su donación amorosa, asumiendo los sufrimientos y avanzan­
do hasta fa muerte de cruz (d. 36, 11-13). 

La cruz tiene para el hombre la función de levantar las cosas a fa altura de 
Cristo: es el camino para la participación en su ser y en su vida divina. La finalidad 
es un mayor conocimiento y sabiduría de Dios y de todas las cosas y un gozo y 
deleite mayor y más verdadero. Así como la dimensión purificativa-catártica tenía 
la función de purificar el alma para conducirla hacia la unión y en ella participar 
de la vida divina, parece que la cruz continúa de algún modo, aún después del 
matrimonio espiritual, presente en la vida del alma en medio de la historia, y tiene 
un papel de inserción en el misterio de la Redención y de progresiva clarificación 

ll' Correcciones manuscritas de Juan sobre el códice de Sanlúcar de Barrameda. 

m La unificación se realiza mediante el sufrimiento, debido al desorden y la división interna del 
hombre (tanto el desorden natural de las dos partes y su tendencia a la dispersión como el «desorden 
adquirido» a lo largo de la vida por el pecado concreto que va deformando y oscureciendo las poten­
cias humanas progresivamente): d. PIERLUIGI DI S. CRISTINA, <<11 ritorno alla giustizia originale>) en 
MW., S.1njuanfstica. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmelitarum Discalceatorum 
(Roma 1943) p. 230-231. 

303 



de la mirada contemplativa que va penetrando de manera cada vez más profunda 
en la Sabiduría divina. Se corrige así la consideración de una vida del alma unida 
a Dios como gozo y deleite celestial que desconoce el sufrimiento y la kénosis; 
se unifican ambos planos aparentemente contradictorios. El gozo y plena satis­
facción del alma no desaloja sino que asume y unifica lo negativo y doloroso, en 
misterio de sabiduría divina. La cruz es aquí, por tanto, el medio para un mayor 
conocimiento y goce de Dios y en Él de todas las cosas (d. CB 36). Pero la cruz 
es la característica sanjuanista sólo aliado de la resurrección, el dolor al lado del 
deleite, y la oscuridad junto a la luz. La dinámica de unificación, como asunción 
de contrastes, es la clave fundamental del pensamiento sanjuanista que integra en 
unidad amorosa todo lo diverso y plural229 . 

Juan de la Cruz animó siempre a los que le rodearon a sufrir por amor de 
Dios, a participar en su cruz230

• Descubrimos su adhesión a la experiencia del 
Crucificado, patente a lo largo de su vida, y latente en todas sus obras, de diversas 
maneras. Juan ha contemplado el amor de Dios en el desposorio de la Encarna­
ción, de la Cruz y la Redención, y por amor y deseo de igualarse al Amado ha 
querido unirse a El para compartir los trabajos y sufrimientos del Esposo, cosa que 
pudo realizar no sólo en la prisión de Toledo sino, sobre todo, al final de su vida, 
al ser arrinconado y perseguido231 . 

Juan de la Cruz, aliado de Teresa de Jesús, ha puesto los fundamentos de un 
gran edificio espiritual, fuente de vida cristiana y conocimiento experiencia! de 
Dios. Recogiendo los elementos que han salido en el análisis y que hemos sustan­
ciado a lo largo de este primer apartado, vamos a hacer una caracterización de la 
espiritualidad del símbolo esponsal del Cántico espiritual y su mística esponsal232 

bajo diversas perspectivas, abiertas a un diálogo con la cu ltura actual. Vamos a 
presentar la espiritualidad esponsal del CB con parámetros actuales: una espiri­
tualidad para el siglo XXI. 

229 Cf. F. RUIZ, «Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanista», o.c., p. 45-47. 

lJO Cf. Dicho de fray Juan de Santa Eufemia, BMC 14 p. 26. 
2}

1 El reflejo de esta última etapa de su vida apenas deja huella en su obra escrita: un poco en 
sus cartas (d. Cta 32 al P. Juan de santa Ana, OCD, en Málaga, escrita en Úbeda, finales de 1591 ), pero 
nada en sus obras mayores, que ya estaban prácticamente terminadas. 

m C. García ha definido globalmente la mística carmelitana como «una mística o 
de la unión, fruto de la oración, que revive el sentido del misterio y alimenta la llama del amor: 
d. C. GARCÍA, «La mística nella scuola carmelitana», en AA VV., MisLica e misLica carmelitana, o.c., 
p. 114. 

304 



11. UNA ESPIRITUALIDAD PARA El SIGLO XXI 

En el apartado anterior hemos ido sintetizando los elementos fundamentales 
de la espiritualidad esponsal del Cántico. Con los datos ya estructurados podemos 
tener ya una visión global de la misma. Vamos a contemplarla bajo diversas pers­
pectivas que ya han ido apareciendo y que definen la espiritualidad del símbolo 
esponsal sanjuanista: como espiritualidad de amor, como espiritualidad del deseo 
y del placer, como una espiritualidad del Eros, como espiritualidad trinitaria y, 
finalmente, como espiritualidad mística. 

1. UNA ESPIRITUALIDAD DEL AMOR 

A lo largo de nuestro recorrido se ha evidenciado que la espiritualidad es­
ponsal sanjuanista podríamos caracterizarla como una espiritualidad del amor. 
Lo esencial de su mensaje está en la experiencia del amor233

• El símbolo esponsal 
nos empuja a descubrir una misteriosa conexión entre el amor d ivino, fuente de 
la Revelación y desvelamiento de la vida divina, y el amor humano, experiencia 
humana fundamental, llamada a encontrar su sentido pleno en la «mirada divi­
na» (cf. CB 33). La espiritualidad esponsal apunta a la centralidad del amor en la 
espiritualidad y a la peculiaridad del amor divino que redime, eleva, engrandece 
y diviniza sus capacidades, saciando sus aspiraciones y ansias de amor, también 
dentro de la historia, como primicia de los bienes futuros de la vida eterna234

• 

Redención del amor humano 

Es muy significativo el uso que Juan de la Cruz hace de algunas palabras 
como «amores» o «enamorar». Lo vemos claramente si comparamos el uso gene­
ral que se hacía de estos términos en aquella época con el uso que va a hacer de 
ellos la obra del santo carmelita. El uso de la época nos lo transmite de manera 
inmejorable el primer diccionario en lengua castellana, que se publicó en 1611 , 
el Tesoro de la Lengua de Covarrubias235 . Define «enamorar» como «poner codicia 
a otro alguna mujer para que la quiera con sus atavíos y halagos». Y «enamorarse» 
como «prenderse del amor o aficionarse en buena y en mala parte». Y «enamora­
do» como «el amante, el aficionado; enamorada, siempre se toma en mala parte, 
como mujer enamorada o amiga». Es curioso cómo en estos términos, aunque 
cabe una posibi lidad de amor «bueno», también es muy factible el sentido de 
amor «malo», de los que se toman «en mala parte». Y sign ificativamente la mujer 

m Cf. A. BORO, Les amours chez jean de la Croix, Beauchesne (Paris 1998) p. 17. 
1'' Acertadamente sei'lala E. j ennings que «es la Encarnación lo que explica y justifica las ana­

logías de san Juan con el amor profano)): E. JENNINGS, Every changing shape, Carcanet Press (Man­
chester 1996) p. 70. 

m Cf. SEBASTIÁN DE COVARRUBIAS, Tesoro de la lengua castellana o española, (Madrid-Méxi­
co 1984). 

305 



enamorada, «siempre se toma en mala parte». Y por supuesto que, en ningún caso 
se contempla la aplicación de estos términos al amor de Dios. Y sin embargo es 
uno de los sentidos fundamentales con que va a usar estos términos Juan de la 
Cruz, para quien la figura de la «mujer enamorada» es la protagonista del Cántico. 
Juan usa «enamorado/a» en 48 ocasiones, y «enamorar/se» en 63 ocasiones, y 
ambas palabras aparecen diseminadas en todas sus graneles obras, sobre todo en 
el CB (aparecen, respectivamente, 21 y 17). Este conjunto de términos, con sus 
variantes y conjugaciones verbales son términos muy usados por Juan de la Cruz. 
Y usa el término <<enamorada» en sentido casi exclusivamente positivo, vinculán­
dolo al efecto que hace Dios en ella para enamorarla236• Se trata, por tanto, de 
temas profanos que han sido arrancados del uso social en el que se encontraban y 
se establecen de manera sistemática y profunda en el sistema doctrinal del santo: 
«la cena que recrea y enamora», «y andando enamorada me hice perdidiza y fui 
ganada», «la oración del alma enamorada», «Y en tu aspirar sabroso, de bien y 
gloria lleno, cuán delicadamente me enamoras». 

También es muy interesante el uso que hace de otros términos corno «amar» 
y «amores»237• Vemos claramente cómo el término «amar» asimilado ya por la 
trad ición cristiana se aplica primariamente a Dios, en el mismo sentido con el 
que Juan va a usarlo, y secundariamente, a los hombres. Juan usa el término 
«amar» 468 veces, la inmensa mayoría de las veces referidas al amor de Dios 
o amor divino, una pequeña parte referida al amor impaciente del alma que 
busca a Dios, y otra, aún más pequeña, relativa al «amor propio». Pero es pre­
cisamente un estudio del uso que hace Juan de la Cruz de la palabra «amores» 
el que nos permite ver el proceso que ha seguido en el pensamiento sanjuanista 
este térm ino que va a ser extraído y «redimido» para conducirlo a su sistema 
místico y doctrinal. Juan de la Cruz asume este término y lo asimi la aplicándolo 
a la relación del hombre con Dios, y la mayoría de las veces que lo usa va a ser 
en este sentido238• Si nos fijamos en las alusiones que nos muestran que Juan 
conocía el sentido común del término y sus connotaciones negativas encontra­
rnos en el conjunto de sus obras sólo 8 textos en este sentido, cinco ele ellos en 
Cántico (2 en CA y 3 en CB): CB 30,9 (cf. CA 21,8). CB 31,6. CB 32,2 (cf. CA 
23,1 ). En el estudio sobre el uso religioso que Juan hace de términos profanos 

m También encontramos algún escasísimo ejemplo en el que el término no está usado con ese 
sentido, pero que constituyen singulares excepciones. Por ejemplo, en S 1, 4, 6 se usa el término en 
sentido general sobre aquellas personas que se apegan a grandezas o a su capricho: «Por tanto, el alma 
que se enamora de mayorías, o de otros tales oficios, y de las libertades de su apetito». 

m Covarrubias los define así: 1) «Amar: Es querer o apetecer alguna cosa. Amor es el acto de amar 
lo primero y principal sea amar a Dios sobre todas las cosas y al próximo como a ti mesmo. 2) Amores. 
Oc ordinario son los lascivos. Tratar amores, tener amores. Amores, requiebro ordinario. Amoricones, los 
amores entre villanos. Amorío, por amor, término aldeano. Amada, la querida, etc.». 

233 Es muy significativo que lo incluye en el cuerpo de todos sus grandes poemas, siempre en 
sentido positivo: R 275: «En los amores perfectos 1 esta ley se requería»; N: «En una noche oscura 1 
con ansias en amores inOamada»; CB 3: «Buscando mis amores 1 iré por esos montes y riberas ... »; CB 
17: «Ven austro, que recuerdas los amores, 1 aspira por mi huerto ... »; LLB 1: «En una noche oscura 1 
con ansias en amores inOamada ... ». Ya en el texto citado de los Romances sobre «amores 
parece sugerir que existen otros amores que no lo serían ... 

306 



hemos encontrado, no sólo el proceso de asimilación cultu ral que hace de la 
cultu ra ambiental, sino también su pedagogía para reconducir lo natural y crea­
do, que estaba «estragado» por el pecado, a la unión con Dios. El hombre ha 
de buscar y centrarse en el amor de Dios porque sólo el amor de Dios puede 
hacer la transformación de devolver todos los amores humanos a la intención 
divina: volver al lugar primordial donde Dios había visto que «todo era bueno», 
porque aún no había distinción entre lo profano y lo sagrado ya que no era 
necesaria y todo el Paraíso puesto en manos del hombre y la mujer era el ámbito 
ele la comunicación libre y espontánea de la humanidad con Dios. El camino de 
la vida espiritual queda bien delimitado, por tanto, como la búsqueda del amor 
auténtico, el amor de Dios, alejándose de los falsos amores: «Y así, es como si 
dijera: ni pondré mi corazón en las riquezas y bienes que ofrece el mundo, ni 
admitiré los contentamientos y deleites de mi carne, ni repararé en los gustos y 
consuelos de mi espíritu, de suerte que me detenga en buscar a mis amores por 
los montes y riberas de las virtudes y trabajos» (CB 3,5). El amor humano queda 
purificado: «beber en la fuente del Amor para poder amar verdaderamente. Al 
final sólo hay un amor auténtico. El plural designa los falsos amores, sólo los 
múltiples reflejos del único amor verdadero, y solo corresponden a una única 
manera de sugerir la potencia infinita del único amor»239

• El amor de Dios inclu­
ye y realiza el amor humano240• 

Juan de la Cruz hace uso de términos profanos sin ver en ellos mal ni pecado, 
cuando sí que eran connotaciones que tenían en su ambiente original. Ha perdido 
la malicia respecto a palabras y expresiones amorosas. Quizás es otra huella de 
aquella experiencia del Cántico que el mismo autor parece compartir, estando 
«como Adán en la inocencia, que no sabía qué cosa era mal; porque está tan ino­
cente, que no entiende el mal ni cosa juzga a mal. .. » (CB 26,14) . La humanidad 
de Cristo nos devuelve la inocencia original para poder ver todas las cosas con la 
mirada y la belleza que Dios puso en ellas. 

La consagración o divinización del amor humano 

La simbología esponsal apunta a la consagración o divinización del amor 
humano o, con otras palabras, la presencia del amor divino en el amor huma­
no. Cuando el amor al hermano brota del amor de Dios, está alimentándose, 
recibe y entrega el ún ico amor auténtico: no se da a sí mismo, sino el amor de 
Dios en él. Corresponde al más genuino pensamiento paulino: «y ya no vivo 
yo, sino que Cristo vive en mí. Esta vida en la carne, la vivo en la fe del Hijo 

219 A. BORO, Les amours chez }can de la Croix, o.c., p. 173. 
zo10 Unas reflexiones sobre la unidad del amor a Dios y el amor a los hombres: cf. M. Á. CADRE­

CHA, San juan de la Cruz. Una eclesiologfa de amor, o.c., p. 315-318. Podemos decir que Juan de la 
Cruz habla del amor, no en sentido de «Caridad» limosna o ayuda al prójimo, sino en su esencia, desde 
la fuente divina. 

307 



de Dios que me amó y se entregó a sí mismo por mí» (Ca 2,20)241 . El amor divino 
regenera, ilumina e integra el amor humano242 . 

El amor esponsal es unidad de amor humano y divino, pero no desde la 
ingenuidad y afirmación simple de lo humano, como proclaman algunos autores 
como J. C. Nieto, sino como experiencia catártica que ha atravesado la noche de 
las nadas y que alcanza los jardines del Paraíso redimido por Cristo. El amor divino 
y el humano son un único amor en Cristo: Amor único que el Hijo nos revela y co­
munica243. El auténtico amor humano sólo se revela en la unión con Cristo. Toda 
la obra de Juan de la Cruz tiene la finalidad suprema de anunciar que el hombre 
puede vivir en este amor auténtico en el que se recupera todo lo creado, todo lo 
bello, todo lo bueno. El ágape y el eros se unen, pero no en el limbo de nuestros 
propios deseos absolutizados que quieren ascender al cielo (nueva torre de Babel 
del orgullo humano), sino en el pesebre de nuestra pobreza y desnudez: allí don­
de se ha hecho presente el amor de Dios, una vez que acogemos la iniciativa de 
quien nos amó primero (cf. 1 Jn 4,19) y quitamos los obstáculos para que la encar­
nación de ese mismo amor se haga cuerpo en nuestros cuerpos, en el misterio de 
la unidad de un único cuerpo, el de la esposa de Cristo. 

La Encarnación está en el centro de este misterio. En el fondo la obra san­
juanista está expresando la radicalidad del amor divino que se ha hecho carne 
con el Verbo. Se consagra así y se diviniza el amor humano contemplado en 
Cristo del cual participa el cristiano. Y, también, implícitamente, se está afirman­
do la presencia del amor divino en el amor humano, ya que todo lo creado está 
llamado a su plenitud en Cristo, por quien fueron creadas todas las cosas: «Dios 
crió todas las cosas con gran faci lidad y brevedad y en ellas dejó algCm rastro de 
quien él era, no sólo dándoles el ser de nada, mas aun dotándolas de innume­
rables gracias y virtudes, hermoseándolas con admirable orden y dependencia 
indeficiente que tienen unas de otras, y esto todo haciéndolo por la Sabiduría 
suya por quien las crió, que es el Verbo, su Unigénito Hijo» (CB S, 1 ). La locura 
de amor divino hace el mi lagro de igualar a los amantes, transformando al alma 
y regenerando sus deseos y aspiraciones, elevándolos a la plenitud del amor 
divino. Todo lo creado fue pensado y «hermoseado» en la figura del Hijo. Juan 

1"' Un textoquejuandelaCruzcitacon frecuencia: CA 11,6; CA27,4; CB 12,7; CB 22,6; LIA 
2,30; LIB 2,34. 

w Al final del proceso purificalivo el ser humano puede amar, no ya con amor propio, sino con 
innamación de amor divino: «Siéntese aquí el espíritu apasionado en amor mucho, porque esta inOa­
mación espiritual hace pasión de amor; que, por cuanto este amor es infuso, es más pasivo que activo, 
y así engendra en el alma pasión fuerte de amor» (N 2, 11,2). Un amor divino que se hit inhabitado en 
el hombre, asumiéndolo completamente: «cuánta y cuán fuerte podrá ser esta innamación de amor en el 
espíritu, donde Dios tiene recogidas todas las fuerzas, potencias y apetitos del alma, así espirituales como 
sensitivas, para que toda esta armonfa emplee sus fuerzas y virtud en este amor, y así venga ¡¡ cumplir 
de veras con el primer precept·o, que, no desechando nada del hombre ni excluyendo cosa suya de este 
amom (N 2,11 ,2). Lo ha dicho bien claro: ino desechando nada del hombre ni excluyendo cosa suya de 
este amor! El amor divino incluye y asume todo lo que el hombre es y vive. 

241 Lo señala Von Balthasar, remarcando la fuente trinitaria: «El amor trinitario es la forma supre­
ma y única ele todo amor entre Dios y el hombre y de los hombres entre sí»: H. U. VON BALTHASAR, 
Gloria. Una estética teológica, vol. 7. El Nuevo Testamento, Encuentro (Maclricl 1987) p. 390. 

308 



de la Cruz purifica al hombre y sus potencias para no absolutizar el signo, para 
no quedar apegado a la criatu ra, y alcanzar el seno mismo del misterio. Y en él, 
todas las cosas, todas las criaturas. 

Nada más lejos del místico auténtico que la cerrazón en uno mismo y la 
estéril soledad de quien se quiere alejar de todas las cosas y vive refugiado en 
su castillo de cristal. Bien al contrario, la mística esponsal nos presenta el núcleo 
de la experiencia cristiana como una experiencia de amor, una salida en busca 
del Tú, que nos prepara para recibir el Amor auténtico y para centrar la propia 
vida en él, amando así a todos los «tús» con dicho amor y recibiendo la sabidu­
ría sabrosa que nos muestra la identidad de las cosas tal como Dios las pensó, 
degustándolas en su ser auténtico. La experiencia mística sanjuanista es «un 
fragmento de la eternidad de Dios en la historia vivida por el hombre»244 que ha 
descubierto la plenitud de la vida humana con el descubrimiento del TU divino 
experimentado como esposo del alma245

• La espiritualidad esponsal se centra en 
la relación del hombre con Dios, iluminando todas las relaciones interhumanas. 
También ilumina la unión matrimonial, pero su alcance va mucho más allá246• 

Nos parece un grave error reducir las aplicaciones de la espiritualidad esponsa l 
a la pastoral matrimonial247 • 

La relación hombre-mujer se constituye como una relación básica de la hu­
manidad, como aquella antropología adecuada que viene reclamada intrínseca­
mente por la espiritualidad esponsal. La esponsalidad, apl icada a las relaciones 
humanas, reflejaría la vocación primordial del ser humano a la unidad, que sólo 
puede rea lizarse en el amor de Dios. Es la llamada que Dios hace al hombre y 
la mujer para sali r de las historias humanas fruto del pecado, que han estado 

L. BORRIELLO, «Esperienza mistica», en AAW, Dizionario di Mística, o.c., p. 473. 
245 Cf. S. CASTRO, «El amor como apertura trascendental del hombre>>, en RevEsp 35 (1976) p. 

431-436. 
146 Hay un texto de Subida que considera el matrimonio social como otro elemento que ha de 

sufrir el proceso de la <<purificación sanjuanista>>. Se trata de S 3, 18,6, donde Juan de la Cruz, siguiendo 
una pauta del pensamiento paulino que justifica el celibato cristiano, declara el peligro que hay también 
en el matrimonio, como en otros bienes temporales. Juan señala que «porque ya que se tenga (mujer 
o marido), conviene que sea con tanta libertad de corazón como si no la tuviese». Llama la atención 
que Juan no usa la cita bíblica para insistir en la preferencia por el celibato sobre el matrimonio sino que 
más bien está enfocando el tema hacia el desapego del matrimonio mismo para los casados, abriendo 
nuevas perspectivas para una vivencia de su pedagogía espiritual en todos los estados de vida. No sólo 
contempla su doctrina para los religiosos/as carmelitas o de otras órdenes sino que también contempla 
la vivencia de su doctrina en el estado matrimonial, siempre y cuando se viva con un total desapego 
de todo, sabiendo que <mo se ha de poner el gozo en otra cosa que en lo que toca a servir a DioS>>. 
Implícitamente Juan está diciendo que la experiencia espiritual es experiencia de amor esponsal ele la 
persona con Cristo y que si el hombre o la mujer ponen el corazón fuera de esto, aun cuando se trate 
de la propia mujer o del marido, están errando el camino. Por eso habla de los bienes temporales (entre 
los cuales está el casamiento, los hijos, etc. (cf. S 3, 16, 1) y del necesario desapego de ellos que debe 
vivirse (d. S 3,20,2). 

w Ocurre con excesiva frecuencia. La espiritualidad esponsal osci la entre un espiritualismo an­
gelical y la aplicación a la vida matrimonial y familiar, cuando su esencia ilumina toda la espiritualidad 
cristiana y todas las relaciones y se puede aplicar a cualquier estado de vida, tal y como la concibe y 
la vive Juan de la Cruz. 

309 



caracterizadas por la rivalidad y por el desencuentro, para volver a la intención 
divina original simbolizada en el Paraíso. La esponsalidad apunta al seno del 
misterio de Dios, del cual es un reflejo. Apunta al misterio divino trinitario, y a 
las misteriosas relaciones amorosas en su seno, origen de todas las cosas. Sólo 
en Dios pueden el hombre y la mujer vivir plenamente unidos en el ún ico amor 
auténtico, para hacer posible la paz y la fraternidad de la humanidad. Juan de 
la Cruz es el cantor del amor humano y divino, ya inseparablemente unidos en 
el misterio de la Encarnación que ha traído el amor al mundo de manera inape­
lable248. Pero este amor enamorado, divino y humano, trascendente y a la vez 
profundamente real y concreto, es un gran don que hay que acoger, y que por 
ello es exigente. Requiere unas condiciones, a cuya clarificación Juan ha dedi­
cado toda su tarea pedagógica. 

El símbolo esponsal ilumina el amor humano 

El amor, para no ser un sentimiento difuso o una intuición abstracta, reclama 
una concreción, una d irección concreta hacia un tú personal. Un amor real, exclu­
sivo e inclusivo, pero no excluyente249

• La concreción en el Tú, que responde a un 
dinamismo de polarización humana inscrito en su dimensión relacional-dialogal 
es una exigencia real. Cuando se rehúye esta polarización que asegura la concre­
ción del amor se suele caer en sentimentalismos o generalizaciones espiritualistas 
que se vacían de humanidad. El amor humano ha de ser concreto, real: el amor 
ha de ser auténticamente enamorado. Pero la aportación de Juan de la Cruz es 
precisamente la insistencia en que el Tú fontal del amor humano-cristiano es Dios, 
es jesucristo. Él es el Esposo250 . Y en Él hay que vivir el amor al prójimo, como una 
dimensión concreta del amor a Dios que no está en contradicción con el amor 
al hombre251 . Incluso el amor de pareja en el matrimonio es una expresión de la 
realización del amor de Dios recibido en Cristo y concretado sacramentalmente 
en una relación personal de un hombre y una mujer, pero que tampoco puede ser 
nunca excluyente, sino abierto a todos. 

248 Acertadamente insiste G. Castro en el valor integrador del símbolo en los elementos humano­
divinos: «No es posible vivir el amor esponsal sin descubrir el valor trascendente, divino, religioso y 
sacramental del amor, y viceversa, no existe una experiencia mística que pueda prescindir del gran 
signo (sacramentum magnum) del amor humano»: G. CASTRO MARTfNEZ, «11 simbolismo místico. 
Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesu e in San Giovanni della della Croce», en MW., Mistica e 
mislica carmelitana, o.c., p. 220. 

24'1 Exclusivo a Dios y contrario a las idolatrías, pero este amor es a la vez inclusivo de todos los 
hombres y abierto a todos; d. ). SANZ MONTES, La simbología esponsal como clave hermenéutica ... 
o.c., p. 84-86. 

250 La experiencia silnjuanista es la salida radical al encuentro del Tú divino, revelado como 
camino de unidad con Cristo: d. M. S. ROLLÁN, «El vaciamiento del yo: una aproximación a la intros­
pección sanjuanista», p. 69-70; d. M. S. ROLLÁN, «El Tú como eje de dist.ancia y aproximación en la 
obra de San Juan de la Cruz», en AAVV., Juan de la Cruz, espíritu de llama, o.c., p. 833-846. 

251 Sobre la no contradicción y el fundamento del amor humano en el amor divino, tal y como 
la Revelación nos lo presenta: cf. G. ROSSÉ, «l:amore», en Sofia 3 (1995) p. 7-16. 

310 



El sentimiento individual, que en la actualidad está muy valorizado en la expe­
riencia amorosa humana, pierde por completo su papel central, dentro de la expe­
riencia del amor sanjuanista252• También el sentimiento ha de pasar la noche de la 
fe, ser purificado, para poder vivir los sentimientos de Jesús, y entonces gozar de los 
deleites que acompañan a la unión253• Los sentimientos están relacionados con pro­
cesos cognoscitivos y afectivos. En cierto sentido, Juan da primariedad a la voluntad 
que dirige al alma hacia el amor. Afecta por tanto esta experiencia primariamente a 
lo afectivo, pero tampoco se deja mover por ello, sino por la decisión amorosa que 
se genera en el ámbito de la fe. La experiencia sanjuanista rompe con todo senti­
mentalismo, pero al final recibe el gozo definitivo de unos sentimientos purificados 
y renovados en Cristo. El amor de Dios, la caridad, purifica al hombre ele «sus amo­
res y sentimentalismos»254 . El infierno es para Juan la incapacidad de amar255• Por 
el contrario, la experiencia de la cruz es un «morir de amor», una entrega de amor 
total y definitiva256• El cristiano se une a la experiencia redentora-esponsal del Hijo. 
El amor a los hermanos «como el Maestro nos ha amado» significa participar en su 
morir de amor y en su clonación plena y definitiva. «Morir de amor» es participar en 
la redención del Esposo, dando su vida por la Esposa. 

El amor de Dios tomó la iniciativa y reconstruye el camino del hombre hacia 
Dios sobre la huella del camino de amor que Dios ha hecho ya hacia el hombre. 
Sólo el «amor loco de Dios»257 puede salvar realmente la distancia inmensa que 
separa al hombre de Dios, y puede realizar la voluntad divina de engrandecer al 
alma (d. CB 28,1 ), de realizar en plenitud su vocación ele hijo de Dios, de divi­
nizarlo. En este camino, Juan llegará a sus últimas consecuencias, que ya estaban 
anunciadas en la Palabra de Dios. Casi podemos decir que la doctrina sanjuanista 
resulta una «ínsula extraña» en medio del pensamiento cristiano occidentaP58

, 

m «No consiste en sentir grandes cosas, sino en tener grande desnudez y padecer por el Ama­
do)) (D 119). Cf. V. CAPANAGA, San Juan de la Cruz. Valor psicológico de su doctrina, o.c., p. 268-277. 
El amor no parte de los «sentimientOS>> sino de la voluntad y decisión emprendida desde el centro de 
la persona. 

m Que no es regalo sentimental ni fruto del esfuerzo personal, sino don del Espíritu Santo (d. 
N 1, 2, S; LIB 2, 27), en medio de una lucha interior contra todos los enemigos, interiores y exteriores 
(d. CB 3-1, 4; cf. S 2, S, S; 1S, 2-S). 

1s.o «El corazón aficionado y apegado a las cosas del mundo; el cual, para comenzar a ir a Dios, 
se ha de quemar y purificar todo lo que es criatura con el fuego del amor de Dios. Y en esta purgación 
se ahuyenta el demonio, que tiene poder en el alma por asimiento a las cosas corporales y tempora­
les»: cf. S 1, 2, 2. 

lss Cf. CB 22,3; 40,S; cf. N 2,6,2. 

m Cf. CB 1'1, o últimos versos del Pastorcico: «y muerto se ha quedado asido dellos, el pecho 
del amor muy lastimado)). La centralidad espiritual de un amor que hace sufrir y lleva hasta «morir de 
amom, es un elemento frecuente en la reforma carmelitana con inOuencia de la poesía popular (d. M. 
ANDRÉS, San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Temas de hoy, Madrid 1996, p. 26-28), pero 
no hay que olvidar su raigambre profundamente bíblica (d. )n 1S, 13: «nadie tiene mayor amor que el 
que da su vida por sus amigos»). 

m Cf. P. EVDOKIMOV, El amor loco de Dios, Narcea (Madrid 1990). 

158 La tradición cristiana oriental ha reflexionado más sobre la divinización del cristiano. Juan de 
la Cruz puede tener aquf un papel de diálogo y de unidad entre Occidente y Oriente. 

311 



que siempre ha sido mucho más comedido y mesurado en las afirmaciones de la 
unión del hombre con Dios259

• El axioma sanjuanista de la igualdad de amor como 
meta de su visión antropológico-teológica del hombre y de su un ión espiritual con 
Dios le sirve para salvar la inmensa d istancia entre la criatura y el totalmente Otro 
divino, donde la iniciativa fue de D ios. El hombre unido a Dios puede vivir en su 
amor, y responderle así de manera adecuada, amando a sus hermanos. El amor de 
Dios infundido al alma por el E.S. salva las distancias entre Dios y el hombre (y los 
hombres entre sí), pero no en un sentido ontológico, filosófico, sino en un sentido 
vivencia!, afectivo, misteriosa y entrañablemente humano. 

Hasta aquí hemos insistido en la espiritualidad sanjuanista como espirituali­
dad de amor. Vamos a fijarnos ahora en la doctrina sanjuan ista en atención a lavo­
luntad, capacidad humana vaciada en el proceso catártico y «plenificada» después 
con amor divino. Bajo este prisma, podemos definir la espiritualidad sanjuanista 
como una espiritualidad del deseo y del placer. 

2. UNA ESPIRITUALIDAD DEL DESEO Y DEL PLACER 

En Cántico la vida cristiana se ilumina como un camino de amor guiado por 
la fe que conduce la llama del deseo a la unidad con el Esposo-Cristo. Podemos 
definir la espiritualidad sanjuanista del Cántico Espiritual como una espiritualidad 
del deseo260• Hemos seguido el recorrido del Cántico, que va de la ausencia a la 
presencia y del encuentro al desposorio y a la unión matrimonial, como una pro­
gresión del deseo del alma para encontrar y un irse con su Amado261• 

Una pedagogía espiritua l para los deseos humanos 

Para Juan el deseo tiene una gran importancia262• Con este término tan actual, 
podríamos incluir numerosas reflexiones sobre los apetitos, las aficiones, afectos, 

2s9 Ello ha motivado siempre dudas y críticas al pensamiento sanjuanista, por ejemplo el famoso 
debate abierto por J. Maritain anteriormente aludido en el cap. 311 nota 211. 

260 M. Sagrario ha recogido en una obra diversas reflexiones suyas bajo esta per..pcctiva, de gran 
interés: á. M. S. ROLLAN,Amor y deseo en San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2003). Compartimos 
su concepción de que toda la antropología sanjuanista se formula en dave de deseo. Para una visión de la 
doctrina sanjuanista bajo la perspectiva del deseo: d. M. S. ROLlÁN, Éxtasis y purificación del deseo (Análisis 
psicológico-existencial de la noche en la obra de San Juan de la CrwJ, Institución «Gran Duque de Alba» de 
la Excma. Diputación Provincial de Ávila, (Ávila 1991) p. 235; d. M. S. ROLLÁN, «Cuerpo y lenguaje como 
epifanía en San Juan de la Cruz» en ACT/\5 vol. 3 p. 395-406; cf. r. DE 1-JARO IGLESIAS, M.¡ cf. «Deseos» en 
DicSJC p. 380-391; cf. <<Apetitos» p. 144-160; cf. S. ROS GARCIA, «La experiencia del deseo abisal en San 
Juan de la Cruz: Que bien sé yo la fonte que mana y corre», en SanjCnu 35 (2005) p. 5-32. 

26' Juan ele la Cruz asume elementos ele la tradición patrística de forma profundamente perso­
nal. Es evidente en este tema la huella de Gregorio de Nisa, que habla de la «epéktasis,), como tensión 
originada en el deseo de Dios, progresiva y ascendente, sin acabar nunca: cf. GREGORIO DE NISA, 
Sobre la vida de Moisés JI, 219-248, o.c., p. 198-211. 

Cf. A. CUGNO, Saint }ean de la Croix, Fayard (Paris 1979) p. 124. Esta obra hace una 
interesante reflexión sobre la experiencia sanjuanista, dando respuesLa al hombre como ser ele de­
seos, que solamente puede realizarlos en la relación con Dios, en una experiencia de amor, que es 

312 



asimientos, gustos, arrimo, etc.263 • Un campo semántico que ocupa un gran nú­
mero de páginas de las obras de Juan de la Cruz264 . El apetito es un concepto fun­
damental del pensamiento sanjuanista, comprendido a menudo como un afecto 
desordenado: «el apetito sin purificar aparece como un asimiento afectivo a no­
sotros mismos y a las cosas»265• El sentido y el apetito, pensados para ser siervos 
del alma, pueden rebelarse contra el espíritu y adueñarse de él, dominándolo 
tiránicamente266. 

La espiritualidad sanjuanista es una doctrina espiritual hacia la unión con 
Dios, pero también es una pedagogía del deseo humano, una respuesta a los más 
profundos anhelos de amor y de unidad que hay en su corazón, mediante un 
camino de purificación que proyecta la llama del deseo hacia la fuente divina. 
El hombre es para Juan un ser de deseos, pero los deseos humanos han de ser 
pu ri ficados para alcanzar su fin último, que es la unión con Dios267• El deseo últi­
mo del hombre, lo sepa o no, es Dios, la unión con ÉF68 . El deseo humano corre 
el peligro de distraerse con lo parcial y creado, sin llegar a la fuente divina. Juan 
insiste de diversas maneras: el corazón «no se satisface con menos que Dios» (CB 
35,1 ); «Fuera de él nada ama», «ni con ninguna cosa menos que él se contenta» 

desposesión de uno mismo e ignorancia de todo, donde Dios penetra y sacia el corazón humano: d. 
lb. p. 237-258. 

2" 1 El DRAE define el término «deseam con tres sentidos: 1) Aspirar con vehemencia al conoci­
miento, posesión o disfrute de una cosa; 2) anhelar que acontezca o deje de acontecer algún suceso; 
3) sentir apetencia sexual hacia una persona. Junto al significado genérico, se establece como variante 
típica, propia del significado común del término, el sentido sexual. Está expresando un contenido 
del lenguaje popular: el deseo sexual tiene un valor importante como prototipo del deseo humano. 
Vemos aquf interesantes conexiones de gran importancia antropológica. Juan de la Cruz va a asumir 
como imagen comunicativa del camino espiritual la imagen esponsal, con inequívocas connotaciones 
sexuales. Un deseo profundamente humano sirve y encamina la expresividad del mayor Bien, al cual 
se ha de dirigir el hombre. También aquí se sigue la tradición carmelitana de asumir lo popular profano 
(poesía amorosa, etc.) y pasarlo a «lo divino» o sagrado (llevarlo a su fuente divina). 

2"' Las palabras deseo y desear aparecen más de 400 veces en sus obras (cf. Concordancias, p. 
2082: exactamente aparecen «desea m, 276 veces, 80 en CA y 11 O en CB; y «deseo», 1 54 veces, 3-1 
en CA y 4-1 en CS. En la misma línea está el concepto del apetito, usado 579 veces, en el sentido de 
afecto, ansia, deseo, y con frecuencia sobreentendido como un afecto desordenado. 

lM J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, o.c., p. 418. 

2"1' Cf. ESJ vol. 2 p. 166-167. 

A nivel puramente humano, toda satisfacción del deseo conduce inexorablemente a una 
nueva insatisfacción: cf. C. DOMÍNGUEZ MORANO, Los registros del deseo. Del afecto, el amor y 
otras pasiones, DDB (Bilbao 2001) p. 38. Pero en la visión sanjuanista hay que buscar a Dios, porque 
es la fuente del deseo, «porque el deseo de Dios es disposición para unirse con Dios»: LIB 3,26. 
«Cuanto más quiere dar, tanto más hace desear, hasta dejarnos vacíos para llenarnos de bienes [ ... ) 
por cuanto los bienes inmensos de Dios no caben ni caen sino en corazón vacío y solitario»: Cta 15 
a Leonor de San Gabriel, 8 julio 1589. Y en Ll B 3,23 añade: «Tanto más de hartura y deleite había el 
alma de sentir aquí en este deseo, cuanto mayor es el deseo». 

2M Es lo que el hombre «natural y sobrenaturalmente apetece»: CB 38,3. El contenido del deseo 
radical del hombre es el Sumo Bien o la felicidad, que todo hombre aspira en su corazón (cf. SAN AGUS­
TÍN, De Trinitate Xlv, 15, 21, en Obras completas, BAC 39 (Madrid 2a edic. 1964); Confesiones 1, 1, 1, 
BAC minor, Madrid 2il 1988, p. 23-2-1). Incluso podemos interpretar en esta línea autores actuales: <<el 
deseo del hombre es el deseo del Otro» (eL J. LACAN, Écrits, Seuil, París 1966, p. 628). 

313 



(CB 1, 14)269. Todos los deseos humanos, también el eros o deseo-amoroso, ha de 
ser buscado en Dios, «siendo Dios aquí el principal amante que con la omnipo­
tencia de su abisal amor absorbe el alma en sí con más eficacia y fuerza que un 
torrente de fuego» (CB 31,2). En la unión con Dios el hombre recupera la inocencia 
y todo lo creado recobra la belleza que Dios puso en la naturaleza como huella de la 
hermosura del Verbo. Por eso el mismo lenguaje queda purificado y el amor humano, 
dignificado y elevado a la imagen divina, es medio adecuado para expresar los miste­
ríos de amor, intimidad y sabiduría que el hombre puede vivir unido a Dios. 

Los afectos humanos no son destruidos sino transformados270, purificando 
egoísmos y afectos de propiedad. Los deseos han de ser conducidos hacía el Deseo: 
«Aquel que yo más quiero» (CB 2)271

• El deseo humano ha sido preparado en la me­
dida y en la dirección de Dios desde el comienzo, de modo que nada nos sacia por 
completo en nuestros deseos272• Incluso algunas visitas divinas tienen la finalidad de 
aumentar el deseo, ya que «sirven para avivar la noticia y aumentar el apetito y, por 
consiguiente, el dolor y ansia de ver a Dios» (CB 1,19), «le hacen crecer el hambre y 
apetito de verle a Él como es» (CB 6,4). Ya San Agustín había dicho: «Dios, haciendo 
esperar, extiende el deseo. Haciendo desear, extiende el alma. Extendiendo el alma, 
la hace capaz de recibir[ ... 1 Así es nuestra vida: ejercitarnos deseando»273• 

En el fondo el deseo nos conduce a una realidad más profunda del hombre: a 
su anhelo de unidad, a la vuelta al lugar al que pertenece, a su orígen274• También 
en el deseo humano está la huella de la imagen y semejanza del Creador, aunque 
haya quedado deformada por el pecado275 • Dios está en el origen y en el fin de 
los deseos humanos276

• La espiritualidad y la experiencia cristiana conducen al 

269 «Todas las cosas le son nada, y ella es para sus ojos nada. Sólo su Dios para ella es el Todol> 
(LIB 1 ,32). 

27° Cf. F. URSINA, La persona humana en Juan de la Cruz, o.c., p. 46-47. 
271 la tradición patrfstica es importante en el tema del deseo ele Dios, de ver a Dios. Quizás el 

más cercano a Juan de la Cruz es Grcgorio de Nisa, en cuya doctrina rnhtica el deseo es la búsqueda 
continua y sin término del bien último que es Dios, motivado por la imagen divina que el ser humano 
reproduce interiormente, y al que debe llegarse por un camino de purificación de lo sensible y lo 
carnal, creciendo en virtud (cf. GREGORIO DE NISA, Sobre la vocación cristiana, Ciudad Nueva (Ma­
drid 1992) p. 85-86. Además de los autores ya citados podernos in:;istir en dos más: d. BERNARDO 
DE ClARA VAl, <<Sermones sobre el Cantar de los Cantare5)>, o.c., Serrn. 84, nO 1 p. 558; ST 1, q. 12, 
a.1 ,4,5; q. 3, a. 8; 1-11, q.S; TOMÁS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, lib. 3, cap. 48, 50 y 57, 
Typographia Forzani (Roma 1927) p. 333-336.339-340.349-350. 

m Cf. N. CABASILAS, La vida en Cristo, Rialp (Madrid 1955) p. 169-171. 

m Cf. SAN AGUSTÍN, Comentario a la primera carta de S,1n Juan, citado en B. ARMINJON, La 
Cantata del Amor, o.c., p. 246. También Gregorio Magno habla en este sentido: GREGORIO MAGNO, 
Moralia in Job V, IV, 6, Pl 75, p. 6!l2-683.También San Bernardo: d. BERNARDO DE CLARAVAL, 
((Sermones sobre el Cantar de los Cantares», o.c., Serm. 74, p. 494-501. 

m Cf. P. TllliCH, Amor, poder y justicia, libros del Nopal, Ariel (Barcelona 1970) p. 46. 
275 Cf. A. CENCINI, «Com'e bello stare insieme ... ,,. La vita fraterna nella stagione del/a nuov,, 

evangelizzazione, Paoline (Milano 1996) p. 90. 93. 116 
276 Es necesario edificar la espiritualidad con una buena base antropológica: «la oposición entre 

deseo y amor corresponde a un falso espiritualismo que, por culpabilidad, niega un deseo siempre 
presente»: A. VERGOTE, Deue et désir, Seuil (Paris 1978) p. 78. 

314 



hombre hacia la fuente única que puede saciar todos los anhelos humanos en ple­
nitud: Dios mismo. La tarea religiosa fundamental será la de reconducir el deseo 
humano a la intención divina277 • 

Podemos situar de manera apropiada el camino sanjuanista como una espi­
ritualidad del deseo, que sabe ascender (por negación de los apetitos) hacia Dios, 
origen y fuente de todos los deseos, y desde allí recupera, sanada de concupiscen­
cia (la herida del pecado que ha impregnado al hombre y a todo lo creado) toda la 
naturaleza, todo lo creado. El hombre redimido puede al fin ser rey de la creación 
y descubrir en Dios todas las cosas, con un nuevo deseo inocente y red imido de 
ellas278• Este es el sentido que apunta, en el Cántico Espiritual, la imagen explícita 
y poderosa del Paraíso bíblico: la unión con Dios conduce al Paraíso y consigue 
la recuperación de la inocencia originaria paradisíaca perdida por el pecado (cf. 
CB 26,14). 

Si la espiritualidad esponsal sanjuanista puede caracterizarse como una espiri­
tualidad del deseo humano y en muchas ocasiones, sobre todo en las etapas finales 
de la unión con Dios, subraya los deleites y la fruición que el alma experimenta, 
creemos que también cabe caracterizarla como una espiritualidad del placer279• 

El placer en la unión con Dios 

La visión sanjuanista denuncia que cuando el hombre se deja llevar por sus 
gustos y apetitos y pone su amor en las criaturas, queda apresado en ellas y no 
puede amar y gustar el Absoluto, a Dios280• El núcleo de la ascesis se sitúa en el 
aspecto afectivo y apetitivo. El apego a las criaturas impide la unión y la plenitud 
que en ella se recibe, y más bien oscurece, cansa y entristece al alma. El objetivo 
de la ascética sanjuanista no es la negación en sí, sino como camino para un 

2'" Cf. P. TILUCH, Amor, poder y justicia, o.c., p. 152; cf. E. FUCHS, Deseo y ternura: fuentes e 
historia de una ética cris!iana de la sexualidad y del matrimonio, Desclée (Bilbao 1995) p. 208. Ambos 
autores se están refiriendo al deseo sexual, nosotros lo ampliamos a todos los deseos. 

ra No es del todo acertado afirmar que Juan de la Cruz quiere que el hombre aparte absolu­
tamente su apetito y su deseo de las criaturas para ponerlo sólo en Dios, si esto no lo entendemos 
bien. El deseo y apetito siempre estarán dirigidos a las criaturas, porque a Dios no lo vemos, y Juan 
de la Cruz no busca una «fuga mundi» con rechazo de lo creado. la ambición sanjuanista es más 

y más humana. Juan pretende que nuestro deseo y apeti to dirigidos a Dios encuentren 
en El todas las cosas. Esta consideración nos permite comprender los contrastes del sistema san­
juanista y contemplar la recuperación de todas las cosas y el aumento de los apegos y los deseos 
que puede vivir el hombre nuevo ya transformado, tal y como lo contemplamos en las últimas 
etapas de la unión. 

2'q El término «placen> tiene una serie de connotaciones negativas, al relacionarlo con el tema 
de las pasiones y vicios. En este sentido lo rechaza también, en muchas ocasiones, por ejemplo, 
Gregario de Nisa (d. GREGORIO DE N ISA, Sobre la vida de Moisés, 11, n2 46,59-61,71,132,282-
283, 286, 297-301, o.c., p. 123ss.). También en este punto nos parece que el Nisano está más 
ligado al neoplatonismo y a su desprecio de la materia, mientras que la experiencia sanjuanista 
nos da las claves, desde una espiritualidad profundamente cristocéntrica, para iluminar una re­
dención total de la corporeidad y también del lenguaje, con unos ojos nuevos, como los de Adán 
en la inocencia. 

lfto «los bienes inmensos de Dios no caben ni caen sino en corazón vacío y solitario» (Cea 15). 

315 



mayor deleite: «el más puro padecer trae más íntimo y puro entender y, por consi­
guiente, más puro y subido gozar, porque es de más adentro saber» (CB 36, 12). La 
ascesis activa y la catarsis pasiva van a limpiar la psicología humana de todas aquellas 
sensaciones y deleites que le impedirían el goce por excelencia ele la un ión con 
Dios, y la transformación en la fuente de la hermosura261 , que es el Verbo, lo único 
que da valor a todo lo creado282• 

Cuando se llega al culmen de la unión podríamos hablar de una experiencia 
profunda de placer integral, de plenitud corpóreo-espiritual que alcanza a todo 
el ser, pero que no corresponde a una simple sensación placentera a nivel de los 
sentidos283• Juan de la Cruz habla de la fruición y el deleite, el placer y la plena 
satisfacción que experimenta el hombre en Dios cuando lo ama de veras y alcanza 
la unión a la que está llamado. Centrado el hombre en Dios, puede gustar todas 
las cosas, porque la catarsis lo ha purificado para no quedar atrapado en los bienes 
creados y ahora encuentra la huella divina: está preparado para degustar en todo 
la presencia divina. El proceso purificador lleva a buscar primariamente a Dios, 
descubrir el placer del encuentro con Él, y después gozar allí de todas las cosas284 : 

gustar de todo lo creado en Dios y sólo en Él. No quedarse nunca con sus dones, 
sino buscarlo a Él mismo285 • 

Hay términos, como el placer y el deleite, que parecen haber quedado a 
merced de una cultura irreligiosa, y que, en la tradición han quedado denosta­
dos o rechazados de manera injusta, ya que, en verdad, son patrimonio propio 
de la espiritualidad bíblica y cristiana. Hay que rescatar estos conceptos y vo­
cablos de la cultu ra del pecado y llevarlos a su lugar natural y verdadero de la 
vida de la gracia. En esta línea debemos interpretar a san Juan de la Cruz, quien 
precisamente nos pone la condición de necesidad para la recuperación de los 
mismos: el placer y el deleite del hombre brotan de Dios y sólo pueden darse 
en Él, nunca al margen suyo. Este es el gran regalo al que prepara el camino 
catártico y ascético. 

El gozo de la unión con Dios expresa así la plenitud del encuentro esponsal al 
que el hombre y la mujer están llamados. Este gozo y plenitud no se lo pueden dar 
mutuamente, en cuanto seres creados, uno al otro, sino que lo han ele recibir como 
don gratuito divino. Sin embargo, es Dios mismo quien convoca a ambos, al hombre 
y la mujer, a la comunidad humana y eclesial, para la celebración del gozo de este 

1a• Cf. ESJ vol. 2 p. 388. 
282 Cf. CRISÓGONO DE JESÚS, San Juan de la Cruz. Su obra científica ... o.c., vol. 2, p. 314 . 
203 Tambien San Buenaventura afirma que el alma, para poder degustar la dulzura divina ha de 

estar ejercitada, depurada y elevada: d. BONAVENTURA, Soliloc¡ui i altres escrits, o.c., p. 89-106. 
2,.. El alma purificada puede gustarlo todo, más y mejor: <msr al espíritu le conviene estar sencillo, 

puro y desnudo de todas maneras ele afecciones naturales, así actuales como habituales, para poder 
comunicar con libertad con la anchura del espíritu con divina Sabiduría, en que por su limpieza gusta 
todos los sabores de todas las cosas con cierta eminencia de excelencia» (N 2,9, 1 ). 

m Sólo buscando a Dios se acaba encontrando todas lns cosas, incluidas las que perdió, como 
dibuja la senda del Monte de perfección: «Cuando yo no lo quería Léngolo todo sin querer 1 ... 1. Cuan­
do menos lo quería téngolo todo sin querer». 

316 



encuentro. En el paraíso bíblico estaban Adán y Eva; en el nuevo paraíso recobrado 
en Cristo vuelven a estar el hombre y la mujer nuevos, seguidores del Esposo-Cristo286 . 

El gozo y el deleite no parten, por tanto, de los sentidos, infiuyendo a lo interior de 
la persona, sino que ahora parten de lo interior y van hacia fuera287, comunicando 
«recreación y deleite» (d. CB 40,6), en celebración gozosa y compartida (cuando sea 
posible, como ocurrió en Ávila, Beas y en Granada). El gozo espiritual impregna los 
sentidos que ahora reconocen la presencia del Otro en las criaturas. 

Toda la naturaleza, todo lo creado se ha iluminado y revela la belleza de un 
plan de Dios que unifica Creación y Redención en un gran canto de alabanza288

• 

Todo se ha convertido en deleite de amor y de conocimiento, todo revela el misterio, 
cuando los ojos han sido lavados con la sangre del Cordero en la fuente cristalina de 
la fe: «M i amado, las montañas, los valles solitarios nemorosos, las ínsulas extrañas, 
los ríos sonorosos, los silbos de los aires amorosos ... ». Todo el hombre, cuerpo y es­
píritu, experimenta el gozo y el deleite: la redención es una experiencia del hombre 
integral289. El placer ha sido devuelto al plan de Dios: 

San Juan de la Cruz ha exorcizado definitivamente el placer, conjurando las 

sospechosas connotaciones de que se ha visto cargado en la literatura espiritual. El 

deleite placentero tiene origen divino, en una fuente incontaminada en la que puede 

beberse el placer. Basta que el hombre sepa llegar a ella por cauces limpios, mantenga 
puro el recipiente del espíritu. Tal como se gusta y se disfruta en el centro del alma 

l impia y pura, se difunde y derrama por potencias y sentidos, hasta las últimas extre­

midades del cuerpo2oo. 

Juan de la Cruz parece haber alcanzado el sentido del Cosmos a través de la 
recuperación de la mirada virginal sobre las cosas291

, contemplando las cosas en 
Dios y a Dios en las cosas. Todas las criaturas emergen al final de proceso sanjua-

286 Ya dijimos que una de las más bellas páginas recreadas por la fascinación de la hermosu­
ra divina y la participación en ella fue suscitada en Juan de la Cruz por las palabras de la carmelita 
descalza Francisca de la Madre de Dios. No conviene olvidar cómo nuestro análisis ha mostrado la 
reactualización de las profundas experiencias sanjuanistas de unión con el Amado vinculadas a la rela­
ción histórica de hombres y mujeres convocados para seguir a jes(rs en radicalidad que se comunican 
mutuamente las luces recibidas. Se trata de una relación entre personas que recíprocamente se regalan 
a Dios y que experimentan la cercanía y la riqueza de la presencia divina, con sus dones. 

287 Cf. ESJ vol. 2 p. 401-402. 

288 Al final del proceso sanjuanista, bien comprendido, se pueden asumir perfectamente las 
palabras de Rahner: «Abandonar la criatura y apartarse de ella es la primera fase para nosotros, peca­
dores, siempre nueva, del hallazgo de Dios. Pero sólo la primera. El servicio a la criatura regresando 
al mundo enviado por Dios podría ser la segunda fase. Pero todavía hay otra: encontrar en Dios la 
criatura misma en su naturaleza propia e independencia ( ... ] encontrar lo pequeño en lo grande, lo 
limitado en lo ilimitado, la criatura (iella misma!) en el Creador: esta es la tercera y suprema fase de 
nuestra relación con Dios»: K. RAHNER, «Eterna significación de la humanidad de Jesús para nuestra 
relación con Dios», o.c., p. 55. 

289 Cf. M. HERRÁIZ, «Llama de amor viva. Consagración de un místico y un teólogo» en AAW., 

Mistico e profeta ... o. c., p. 107. 

290 ES) vol. 2 p. 407. 

291 Cf. F. URSINA, La persona humana en )uan de la Cruz, o.c., p. 365-366. 

317 



nista con la belleza y el fulgor de la mirada amorosa de Dios que las ha desposado. 
A estas alturas sí que podemos responder a la cuestión que la modernidad suscita 
sobre el erotismo de algunos poemas sanjuanistas. 

3. UNA ESPIRITUALIDAD DEL EROS 

Una lectura integrada de Juan de la Cruz 

Podemos responder ya a algunas cuestiones actuales: Kabe hablar ele una 
espiritualidad erótica o del Eros en Juan de la Cruz? lPuede iluminar la mística 
esponsal sanjuanista un erotismo humano? Todo lo analizado hasta el momento 
nos permite responder afirmativamente a estas dos preguntas. El eros neoplatóni­
co proporciona algunos elementos del discurso espiritual sanjuanista, al presentar 
el deseo humano ele sal ir de la propia fragilidad para buscar su plenitud en el 
Absoluto, su realización en Dios. Pero Juan de la Cruz traslada este esquema de 
pensamiento a una espiritualidad bíblica y cristiana, y lo revive e interpreta a la luz 
de la experiencia persona l292 . El eros platón ico es superado con la gracia de la En­
carnación que Juan de la Cruz contempla y transfigurado en eros bíblico sa le del 
mundo de las ideas para abrazar la materia y la corporalidad del mundo real, con 
la vuelta a la inocencia del Paraíso. 

En el primer capítulo introductorio hablamos de un recurso actual con cier­
to éxito a la interpretación erótica a un nivel puramente humano en la obra de 
Juan. Ciertamente que es un elato biográfico innegable la relación de Juan con la 
mujer, afirmado por muchos testigos. Es un hecho contrastado y significativo de 
las personas que dirige espiritualmente, preferentemente del género femenino: 
numerosas mujeres se relacionan con mucho afecto y algunas crecerán bajo su 
dirección y llegarán hasta las más altas cimas del Espíritu. La mayoría, carmelitas, 
pero también numerosas personas laicas: la más insigne y cercana, Ana ele Pe­
ñalosa. El extraordinario número de mujeres con las que establece relaciónl 93 

m Reconocemos el esfuerzo de E. MAlO, St. Jhon of the Cross: thc imagery of Eros, Playor (Ma­
drid 1973), pero se sitúa a un nivel literario, que no alcanza el sentido espiritual y religioso de Juan. 
Ciertamente que Gregorio de Nisa recoge elementos platónicos que cristianiza (un eros que avanza 
hacia Dios: d. GREGORIO DE N ISA, Sobre la vida de Moisés, 11, 231, o.c., p. 204), que después influi­
rán en Juan de la Cruz. Pero Juan cristianiza aún más profundamente el eros platónico, iluminándolo 
en el misterio de la Encarnación. No se trata de un viaje en el mundo de las ideas hacia un ideal de 
perfección espiritual alejada de lo material, sino que más bien se da una experiencia de asunción de 
lo material-corporal unido a lo espiritual, en un viaje de gracia y redención, en el que el eros es recu­
perado, pero con toda la corporalidad, que ha sido sanada y puriOcada. 

293 En La Encarnación de Ávi la (María de Yera, Leonor de Cepeda, Ana María, Ana de San 
Bartolomé), en Beas (Ana de jesús, María de la Madre de Dios, Luda de San )osé, Catalina de jesús 
y María de Jesús, Magdalena del Espíritu Santo, Francisca de la Madre ele Dios, Catalina de Cristo, 
Catalina de la Cruz), en Granada (Mariana de jesús, Isabel ele la Encarnación, María de la Cruz, 
Agustina de san José, María Evangelista y María de san Juan, Potenciana de jesús, Melchora de 
los Reyes, Beatriz de la Encarnación, María de la Concepción), en Caravaca (Ana de San Alberto, 
Ana de la Encarnación), en Malagón (Marina de san Angelo, Isabel de la Anunciación), en Segovia 
(Mariana de la Cruz, Isabel de Jesús, Beatriz del Sacramento, Isabel de Santo Domingo, María de 
la Encarnación), en Baeza (Teresa de Ybros, María Vilches, Juana de Arjona, Maria de la Paz, Marra 

318 



y la comunicación afectuosa y abierta que descubrimos en las pocas cartas de 
Juan que se han conservado resultan chocantes, si las relacionamos con la propia 
doctrina recogida en sus escritos, cuando se considera esta fuera de su contexto 
vitaP94

• También hubo varones que alcanzaron una intimidad con Juan, pero no 
se puede comparar el número295

. Pero no debemos caer en una interpretación 
simplista y parcial, sino más bien descubrir si es posible un erotismo que brote de 
la entraña misma de su doctrina espirituaP96 . 

Todas las criaturas, también los hombres y las mujeres, son objeto del demo­
ledor proceso purificativo que aparece en CB pero que se desarrolla sobre todo 
en la Subida y en la Noche. Estamos a punto para poder ya establecer el sentido 
de la íntima unidad de las diversas posibilidades de lectura exenta o religiosa, que 
se revelan en el contenido de la obra sanjuanista: «Es imposible leer los poemas 
del místico español únicamente como textos eróticos o como textos religiosos. 
Son lo uno, lo otro, y algo más, algo sin lo cual no serían lo que son»297• Llegados 

de Calancha, Bernardina de Robles), en Úbeda (María de Molina, Catalina e Inés Salazar, Clara de 
Benavides, María Bazán). 

Una doctrina de nadas, soledades, desapegos, silencios y sacrificios. Muchos dichos, avisos 
y cautelas reafirman estas experiencias: ((Viva como si no hubiese en este mundo más que Dios y ella, 
para que no pueda su corazón ser detenido por cosa humana» (AvGe 22). Pero es un elemento sustan­
cial de esta doctrina la relación de comunión vivida que está en la base de esta espiritualidad. Juan de 
la Cruz está hablando a carmelitas descalzos/as que viven en comunidad, no habla a eremitas sol itarios 
en el desierto. Las <<nadas, soledades, desapegos, etc.» son experiencias interiores, dentro de una vida 
de comunidad. Olvidar esto sería deformar a Juan de la Cruz. 

195 Francisco de Yepes, Pedro Orozco, Juan Evangelista, Martín de la Asunción, Eliseo de los 
Mártires, Juan de Santa Ana, lnocencio de San Andrés, Alonso de la Madre de Dios, Pedro de san 
Hilarión, y pocos más. 

296 Cuando se hace una interpretación erótica o naturalista de los poemas de Juan de la Cruz, 
conviene presentar el conjunto de su pensamiento. La relación hombre-mujer hay que incluirla en 
ámbito de relaciones con las criaturas, como uno de esos bienes creados, que pueden ser objeto de 
apetito o afición personal y pueden distraer al hombre de su fin último que es Dios, como le pasó a 
Salomón, que perdió su gran sabiduría por su afición a las mujeres: cf. S 1, 8, 6. Siguiendo la doctrina 
sanjuanista respecto al uso o la relación con todos los bienes que se expone en la Subida, los pasos 
necesarios para la relación hombre-mujer serían los mismos de los bienes naturales, temporales y 
sensuales, a los cuales hace referencia cuando habla de las pasiones del alma, concretamente del 
gozo, en el libro tercero de la Subida. Juan de la Cruz afirma el necesario apartamiento del gozo de 
las cosas temporales (cf. S 3, 18, 1-2) ya que hay mayor gozo cuanto mayor es el desapropio de las 
cosas, porque ayuda a gustar la verdad de las cosas (d. S 3, 20, 2). Y conoce los daños que sufre el 
hombre que cae en la concupiscencia de los bienes naturales (((hermosura, gracia, donaire, com­
plexión corporal>>: cf. S 3, 21, 1-2), daños como la soberbia, el deleite sensual y la lujuria, embotando 
la razón y ahogando el espíritu (cf. S 3, 22; en S 3, 22, 2 se alude a los males que vienen del gusto 
de los dones y gracias naturales de la mujer). Resalta los muchos provechos de no poner el gozo en 
los bienes naturales que son engañadores (d. S 3, 23, 1 ), y tampoco en los bienes sensuales, que son 
las impresiones naturales de los sentidos (cf. S 3, 24, 1), ya que el hombre ha de vaciarse para recibir 
en contemplación los gustos y gozos de los sentidos espirituales (que también son sensaciones, pero 
de unos sentidos ya purificados que descubren en la inocencia la auténtica belleza de lo creado: d. S 
3,26,5). Tampoco los bienes morales o los sobrenaturales o espirituales (cf. S 3, 27ss.), en uno mismo 
o en otra persona, han de ser objeto de afición o apego. El espiritual está, por tanto, desapegado de 
todas las cosas, y por ello puede tenerlas en gran libertad, mientras que si se apegó a alguno de estos 
bienes, sufrirá por ello (d. S 3, 20, 3). 

m O. PAZ, La Llama doble. Amor y erotismo, Seix Barra! (Barcelona 1993) p. 23. 

319 



a este punto de desarrollo del pensamiento sanjuanista sí que podemos hablar del 
erotismo de san Juan de la Cruz, pero comprendido, no como visión de su obra 
«desde una ladera» puramente profana, sino como resultado final del camino 
integrador de todas las laderas de su vida y su doctrina. Lo «profano» ha quedado 
integrado y un ificado en Cristo, en su humanidad gloriosa, y allí lo contempla el 
alma unida a su Esposo298 • 

Ciertamente estamos ante un tema delicado dentro del pensamiento san­
juanista que no ha sido suficientemente aclarado, pero que está incluido en el 
contenido de la espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista: la recuperación 
de todas las cosas, con el goce y el deleite de ellas en Dios es un fruto de la 
unión esponsal del alma con Cristo. Aquí se recupera la inocencia de la visión 
de las criaturas y se contemplan con la bondad y la belleza paradisíacas que 
Dios puso en ellas (como Adán en el Paraíso, que no conoce ni entiende el mal: 
cf. CB 26,14) y que, por el camino de la historia humana del pecado, fueron 
deformadas y mal vividas. 

Erotismo en Juan de la Cruz 

El pensamiento sanjuanista supera la dicotomía eros-ágape que demasiado 
estrictamente planteaba Anders Nygren299

• No se puede establecer una contradic­
ción absoluta entre ambos términos, considerando al primero como deseo ligado 
a la concupiscencia y al segundo como puro amor divino. Más bien habría que 
decir que el eros representa el deseo de la criatura, diseñado por Dios para rea­
lizarse en el amor d ivino (ágape). La d iscontinuidad entre ambos pertenece a la 
historia humana del pecado, y es, sin embargo, salvada cuando el hombre avanza 
en el plan de salvación divino: «La conversión no es una destrucción del deseo; 
es la recuperación y concentración de las fuerzas del deseo dentro de la espera 
del amor. El mismo eros que deseaba, se pone a amar; la conversión es interior al 
eros mismo»300• El erotismo de Juan de la Cruz, en línea con el Cantar, recogido 
y asimi lado de la trad ición bíblica y patrística, expresa la bondad y el atractivo de 
todo lo creado cuando ha vuelto a la intención d ivina, atravesados caminos y no­
ches bajo la guía del amor. Revela entonces todo su esplendor paradisíaco: «Y vio 
Dios que todo era bueno». Juan asume el lenguaje erótico de la Tradición y lo usa 
con libertad301

. Tras el proceso purificativo-catártico se puede asumir la unión con 
Dios con el mejor lenguaje para hacerlo, el erótico-esponsal. Si la Encarnación era 

298 Recordemos las conclusiones de un apartado anterior sobre el tema de los misterios ele la Encar­
nación y la Humanidad de Cristo, donde el símbolo esponsal sanjuanista a la luz del misterio de la unión 
hipostática del Verbo encamado, revela la belleza que Dios puso en todo lo creado a imagen del Verbo. 

m Cf. H. SANSÓN, L'esprit human selon Saint }can de la Croix, Publications des lettres 
d'Aiger, Presses Universitaires de France (París 1953) p. 247-259; d. NYCREN, A., Eros y ágape, Sagita­
rio (Madrid 1969) ; d. G. RAVASI, 11 Cantico dei Cantici, EDB (Bologna 1992) p. 863-864. 

)00 Cf. W. G. TILMANNS, «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale Analyse des 
Cántico», en MW., Juan de la Cruz, espfritu de llama, o.c., p. 254. 

lo• cr. S. CASTRO, «La experiencia de Cristo: foco central de la mística», en AAW., Experiencia 
y pensamiento ... o.c., p. 188-190. 

320 



el misterio pasmoso de que lo sagrado se hizo profano en el Verbo (cf. CB 23; cf. 
305-31 0), ahora sabemos que para el alma unida a Dios, «con Él, por Él, y en 

El», todo lo profano es ya sagrado. 

La asunción del lenguaje erótico asumido del Cantar en Juan de la Cruz tiene un 
profundo trasfondo teológico que brota del significado salvífica de la Encarnación302: 
cuando se usa el lenguaje erótico para expresar el amor divino, se nos está insinuan­
do de manera clara la redención de la corporeidad, como consecuencia implícita y 
fruto maduro de la obra salvífica realizada en Cristo. Y se expresa también la divini­
zación del amor humano. La sexualidad cristiana, redimida en Cristo, nos muestra 
el secreto de su pureza original, escondida en la fragilidad de la carne. La relación 
hombre-mujer, que no tenía sentido en sí misma, manifiesta ahora su capacidad 
comunicativa: su sentido es la relación, la comunicación, la reciprocidad, la ce­
lebración de las Bodas del Esposo con la Humanidad303. La sexualidad se revela 
como lenguaje comunicativo del amor, como expresividad de la carne redimida 
que anhela la unidad. La experiencia cristiana, vivida en profundidad y asumiendo 
su carácter místico, conduce a una vivencia en la que se llega a asumir todo lo crea­
do, con su belleza y su atractivo, con su erotismo: «no desechando nada del hombre 
ni excluyendo cosa suya de este amom (N 2,11 ,2). Se da un encuentro de unidad 
que abarca y da plenitud a la persona integral, incluida su condición sexuada. No 
es muy adecuado decir que Juan canta al amor profano304, ya que más bien habría 
que decir que para Juan de la Cruz no hay amor profano, y que el amor auténtico 
es único, viene de Dios, y siendo divino es profundamente humano. 

Cabe entonces, una interpretación erótica de Juan, pero que es una interpre­
tación «de vuelta» de Dios, donde ha sido ya purgada toda concupiscencia y todo 
expresa el gozo y el deleite de la creación, el erotismo de la comunión interhuma­
na expresada en la más profana materialidad corporal, la cual ha sido santificada 
por el espíritu divino y expresa genuinamente la vida divina en la humanidad. 
Balthasar habla de «la prestación del eros humano para dejarse cubrir por el eros 
divino»305. El eros se integra así perfectamente con el ágape cristiano306: 

Dios hizo buenas todas las cosas (d. Gn 1 ), y en jesucristo, la creación entera ha 
sido redimida. El hombre nuevo que nos trae Jesús no nace de la voluntad divina, sino 
de Dios (d. jn 3,1-21 ). Ello no significa renunciar al eros, sino dejar que se ilumine por 

302 Cf. C. P. THOMPSON, Canciones en la noche. Eswdio sobre san Juan de la Cruz, Trotta (Ma­
drid 2002) p. 370. 

J<ll De aquf se deriva la sacramentalidad del matrimonio cristiano como signo del amor de Cristo 
y la Iglesia. 

:JO< Contradecimos a J. C. NIETO, San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 
1988) p. 161 . 

Jos H. U. VON BALTHASAR, Gloria vol. 3, o.c., p. 140. 

J06 Cf. C. BASEVI, 11La corporeidad y la sexualidad en el corpus paulinum», en AAW., Masculinidad y 
feminidad en el mundo de la Biblia, Instituto de Ciencias para la Familia, Universidad de Navarra (Pamplona 
1989) p. 798¡ cr. M. ALIOTTA, Donna, uomo: per un'etica del/a sessualita, San Paolo (Cinisello Balsamo 
1994) p. 30¡ d. P. EVDOKIMOV, Sagrament de /'amor. El misteri conjuga/ a la 1/um de la tradició ortodoxa, 
Ariel (Barcelona 1964) p. 111-112. También lo dice Benedicto XVI en su enódica Deus Caritas est. 

321 



la participación en la experiencia de la Encarnación dell lijo de Dios. El eros redimido 
-liberado de la concupiscencia y virginizado- y el ágape manifestado -que es la vida 
de Dios convertida en fraternidad- constituyen el hombre uno, integral, nacido en la 
Pascua de resurrección307• 

No cabe un erotismo naturalista o puramente humano, como quien imagina 
idealmente un hombre sin pecado. Sólo caben dos caminos: la vida humana en el 
pecado y la vida humana en la gracia, que nos ha sido regalada en Cristo, comuni­
cación de vida divina. Sólo cabe un erotismo cristiano, donde la intención purificada 
del hombre y la mujer en la virginidad de Cristo dispone a ambos para amarse mutua­
mente según la intención divina original. Pero es el espíritu el que ilumina lo natural, 
y no al revés. Cabe por tanto, hablar de una «espiritualidad erótica>>308 en san Juan de 
la Cruz, si enmarcamos bien el sentido de esta expresión en el contexto del pensa­
miento del autor y sin eludir la armonía global de su pensamiento, pero ampliándolo a 
las posibilidades de una cultura de la reciprocidad que hubiese permitido una mayor 
aplicación y expresividad de los principios que sus obras nos transmiten. 

Recuperar el eros desde la Redención 

En nuestra cu ltura cristiana recibida de la tradición, tendríamos que liberar­
nos de la concepción escrupulosa y negativa respecto a la sexualidad humana y 
descubrir en ella precisamente su vocación natural a la vida de la gracia, a la uni­
dad, al amor esponsal. Obviamente siempre existe el peligro de la deformación 
y el engaño que acecha todas las cosas, pero habría que destacar más la llamada 
de la gracia original presente en lo creado y que anhela encontrar su plenitud de 
redención en Cristo. La imagen simbólica esponsal usada por Juan de la Cruz nos 
conduce a una visión profundamente humana en sentido de recuperación de una 
realidad fundamental como es la sexualidad, integrando el atractivo interhumano 
y el erotismo en la experiencia nuclear del amor cristiano, y conectándola perfec­
tamente con la espiritualidad cristiana y con el mensaje de Jesús. La sexualidad 
ha sido un tema que no ha sido bien integrado en nuestra tradición cristiana occi­
dental, ha motivado muchos sufrimientos individuales y es hoy un motivo impor­
tante de incomprensión, alejamiento y abandono de la Iglesia. Hay que recuperar 
la sexualidad como fuente de espiritualidad309, experiencia humana sanada en la 
Redención integral del hombre completo por la Encarnación de Jesucristo: «En 
la sexualidad personal todo cristiano está llamado a hacer florecer la caridad de 
Cristo operante en las relaciones internas entre los miembros del cuerpo místico: 
una caridad entregada a vivificar la comunión de los santos»310. 

307 F. CASAN OVAS, «Eros y Ágape en la virginidad cristiana», CambMent 28 (1998) p. ·1 O. 

JOB Cf. A. LÓPEZ CASTRO, «llacia una espiritualidad erótica en San Juan de la Cruz», MontCarm 
104 (1996) p. 53-73. 

lO'J Esta es la idea básica de la sugerente obra de W MÜLLER, Besar es orar. La sexualidad como 
fuente de espiritualidad, Sal Terrae (Santander 2005). 

310 T. GOFFI, «Sexualidad», en MW., Diccionario de Espfriwalidad vol. 3, Herder (Barcelona 
1984) p. 388. 

322 



El atractivo del erotismo humano se convierte así en una huella impresa en la 
naturaleza de su vocación divina a la plenitud esponsal. Es verdad que corre el pe­
ligro de distraer al hombre del fin último que es Dios, pero este peligro es compar­
tido con todas las cosas creadas. Sin embargo, el erotismo humano puede también 
ser una huella evocadora de la belleza divina, y una exhortación a la trascendencia 
y a buscar la satisfacción en la fuente única y eterna del amor esponsal. Una fuente 
que mana en la noche. Todo esto no rebaja en nada las exigencias radicales que 
el santo propone en el camino de la vida espiritual para quienes quieran llegar 
hasta el final. También el «erotismo natural» ha de pasar su kénosis, su pascua, para 
expresar la huella de la «carne redimida». Para todos aquellos que lleguen a tomar 
conciencia del fracaso, de la banalidad y de la vacuidad de todas las cosas (d. 
CB 1,1 ), también de la sexualidad y del erotismo «puramente naturales», siempre 
será una referencia el testimonio de quien afirma que la meta y objetivo final de 
aquellos deseos suyos, incluso los más «profanos», pueden realizarse en plenitud 
en Dios mismo, de cuyo misterio brotaron todas las cosas. 

Una reflexión en esta línea puede ser muy significativa como aportación a 
nuestra sociedad, en una época que tanto lo necesita311

• Remarcando los peligros 
morales de la sexualidad corremos el peligro de olvidar que «Dios todo lo hizo 
bueno». Cuando la carne no va gobernada por el espíritu se extravía. Pero la per­
sona humana es un ser corporeizado, cuya identidad en esta y la otra vida le ha 
de venir por la unión esponsal con Cristo. Cuanta menos concupiscencia haya, 
habrá más auténtico erotismo bíblico y cristiano. He aquí un elemento esencial 
del mensaje sanjuanista. Es necesario recuperar el erotismo de la vida cristiana, 
redimido y rescatado en el amor esponsal de Cristo312

• Aunque todo está al ser­
vicio de mostrar la gloria de Dios: «La relación hombre-mujer no tiene finalidad 
en sí misma, sino que está llamada a expresar la gloria de Dios, a manifestar el 

111 Hace años P. Ricoeur distinguió tres grandes etapas marcadas por una relación cambiante 
entre la religión y la sexualidad en la civilización occidental: cr. P. RICOEUR, «Wonder, Eroticism and 
Enigma>>, en AAW. (coord. Hendrik Ruitenbeeck) Sexuality and ldentity, Oell Publishing Co. (New York 
1970) p. 13-24. Una primera etapa de identificación y unidad de ambas en el contexto de los mitos y 
rituales religiosos antiguos; una segunda etapa, que coincide con la aparición de las grandes religiones 
en el mundo, de separación y distanciamiento, valorando el poder peligroso de la sexualidad, que ha 
de ser disciplinada y domesticada¡ una última etapa, a las puertas de la cual nos encontramos, que 
se caracterizará por el deseo de reconciliar la sexualidad con la experiencia religiosa, en el contexto 
de una visión global de la persona humana. Nos parece que Juan de la Cruz nos aporta elementos 
interesantes para esta integración de la sexualidad en la espiritualidad cristiana. 

112 Un texto evangélico significativo es el relato de la pecadora de Le 7,44-47. jesús valora 
muy positivamente el movimiento decidido y valiente, profundamente erótico, de la mujer que le 
ha ungido, y lo reconoce como un movimiento de amor auténtico («porque ha mostrado mucho 
aman>). Precisamente este gesto provoca el juicio de Simón. Los fariseos se preocupan mucho por la 
impureza que llega desde fuera. A jesús parece que no le preocupa esta, y sí, en cambio, la impureza 
que en el rondo del corazón. En la riqueza expresiva del gesto y la mirada de la mujer, con todo 
su erotismo, se manifiesta el espíritu humano desde la corporalidad. Se trata precisamente de que los 
movimientos humanos sean cauce de un amor auténtico, reconocido por Jesús, y que no sean expresión 
de un corazón lastrado con oscuros juicios e intenciones. Es necesario recuperar el erotismo del amor 
humano, descubierto con la mirada inocente de la humanidad de Jesús. 

323 



desposorio de la comunidad eclesial con jesucristo»313• La relación hombre-mujer 
es la antropología adecuada pensada por D ios para su manifestación en Cristo a 
su Iglesia-esposa. Y el erotismo en la intención divina es la belleza de la relación 
humana cuando transparenta la hermosura del Creador. 

Se ha de recuperar el Eros en una cultura genuinamente Tenemos 
que volver a las raíces de la fe cristiana, donde la Revelación y la Redención van 
indisolublemente ligadas a la carne315• Se trata de uno de los misterios ocultos en los 
profundos senos de las inmensas cavernas de la piedra, que corresponden a la hu­
manidad de Cristo. La conciencia de la experiencia cristiana como una experiencia 
de amor vivido en la corporalidad, ha motivado una reAexión profunda desde hace 
relativamente poco tiempo, pero ya está dando sus frutos en el ámbito teológico316• 

Continuamos nuestro trabajo con una proyección de la dimensión trinitaria implíci­
tamente recogida en la obra sanjuan ista, y sus dimensiones comunitarias. 

4. UNA ESPIRITUALIDAD TRINITARIA 

La experiencia fundamental de Juan de la Cruz, reflejada en su obra, y a lo 
largo de su vida, es una experiencia de la Trinidad117, y lo mismo podríamos decir 
de Teresa de jesús318• La inhabitación del alma por la Trinidad es la experiencia 

m F. CASANOVAS, Una Declaració d'amor, o.c., p. 255. 

l•• Aunque el c<er()S)> fue asimilado a la salvación por algunos santos padres como Dionisio Areo­
pagita y Gregorio de Nisa, la tradición posterior y la escolástica medieval tendieron a contraponer el eros 
como amor natural, concupiscente, al ágape como amor desinteresado, sobrenatural. Esta distinción 
es demasiado simplista, y va en contra de la unidad del ser humano: d. E. PRZYWARA, El crislianismo 
según san Juan, Ediciones Dinor (San Sebastián 1961) p. 278 ss. La espiritualidad cristiana sufrió la radical 
oposición que San Agustín marcó entre eros y ágape, pero el mismo Agustín tuvo que explicar el segundo 
en función del primero: d. F. RAURELL, «El plaer erótic en el deis Canties>>, en RevCatTeo/6 (1981) 
p. 257-298. No podemos, por tanto, eliminar el eros humano de la teología y la espiritualidad, porque 
está incluido en la dimensión antropológica del amor, a la luz de la cual Dios se nos revela: d. V. MORLA, 
Poemas de amor y de deseo. Cantar de los Cantares, Verbo Divino (Estella 2004) p. 74-81. 

m Cf. O. GONZÁLEZ DE CARDEDAL, La entraña del crislianismo, Secretariado Trinitario (Sa la­
manca 2ª edición 1998) p. 70-71. 

! ' 6 Lo comprobamos en las obras citadas de Juan Pablo 11 y de Benedicto XVI. Para una síntesis 
del sentido bíblico-teológico de la sexualidad y la corporalidad: d. C. ROCCt-IETIA, Hacia una teolo­
gía de la corporalidad, Ediciones Paulinas (Madrid 1993) p. 151-163. 

117 Cf. JOSÉ DE JESÚS MARÍA (QUIROGA), Historia de la Vicia y virtudes ele/ Venerable P,1clre Fray 
Juan de la Cruz, Junta de Castilla y León (Salamanca 1992) p. 210-211. 431-434. Ana de san Alberto 
afirma que Juan estaba absorto a menudo y que «la ordinaria presencia de Dios Nuestro Señor que 
traía, era tratar su alma dentro de la Santísima Trinidad, y que en compañía de aquel misterio de tres 
Divinas Personas le iba muy bien a su alma»: Dicho de Ana de San Alberto, BMC 14 p. 196-197. Alon­
so de Madre de Dios dice que <cd iciendo misa de la Santísima Trinidad, al tiempo de la consagración, 
en medio de una resplandeciente gloria, se les mostraron las Tres divinas personas>> de un modo muy 
levantado: ALONSO M. D., «Suma de la Vida», en MW., Primeras biografías y apologías de San Juan 
de la Cruz, junta de Castilla y León (Salamanca 1991) p. 61. 

116 Cf. A. MAS ARRONDO, Teresa de jesús en el matrimonio espiritual, Institución Gran Duque 
de Alba (Ávila 1993) p. 188; una visión global en M. HERRÁIZ, c<Teresa de Jesús, experiencia trinitaria», 
en MontCarm 109 (2001) p. 3-34. 

324 



nuclear y cu lminante que aparece en CB y Ll (d. CB 1,6; 1,7; 11,3; 38-39; U 8 
4,14-16)319

• El contenido esencial de la esponsalidad sanjuanista entronca indiso­
lublemente con la participación en la vida trinitaria, accediendo a ella por la unión 
con Cristo, el Esposol 2o. 

Ya hemos mostrado en el análisis de Cántico la acción del Espíritu Santo como 
presencia divina que prepara el encuentro y comunica la vida trinitaria a los hom­
bres. El E. S. es el que prepara el banquete de bodas (d. CB 17,8-9) capacitando al 
hombre para acoger los dones del Esposo y responder adecuadamente, y se sitúa 
como motor de su nuevo dinamismo transformado en el amor, administrando todos 
los bienes321

• Ya hemos comentado cómo Juan insiste en la dimensión personal de la 
experiencia del alma que entra en tal misterio de vida intradivina. ¿Podríamos decir 
algo más de la dimensión comunitaria y eclesial? 

La vida trinitaria y las relaciones humanas 

En CB 12,7 se muestra el conten ido de la unidad esponsalicia: 

De tal manera se dibuja la figura del Amado y tan conjunta y vivamente se retrata 
en él, cuando hay unión de amor, que es verdad decir que el Amado vive en el amante, 
y el amante en el Amado; y tal manera de semejanza hace el amor en la transformación 
de los amados, que se puede decir que cada uno es el otro y que entrambos son uno. 
La razón es porque en la unión y transformación de amor el uno da posesión de sí al 
otro, y cada uno se deja y trueca por el otro; y así, cada uno vive en el otro, y el uno es 
el otro y entrambos son uno por transformación de amor (CB 12,7). 

Juan se está refiriendo aquí a la transformación divina fruto de la unión, por 
la in habitación de la vida divina en el hombre, que había sido prometida por Jesús 
a sus seguidores, tan cercana al texto preferido de Jn 17. Pero esta inhabitación 
mutua también podemos hallarla en la relación del Padre y del Hijo de los Ro­
mances sanjuanistas322• Nos encontramos, por tanto, con dos niveles: por un lado, 

m Una visión conjunta de la obra sanjuanista nos permite descubrir una concepción global de la vida 
divina que brota de la Trinidad y se encama en la Encamación (d. Romances), que llama al hombre a la unión 
y le conduce al desposorio-matrimonio del alma con Cristo (donde se personaliza la unión Cristo-Iglesia) 
donde la humanidad recibe los clones ele la vida trinitaria a través del alma ya purificada (d. Cántico y Llama). 
Se puede hablar de una auténtica mística trinitaria: d. H. U. VON BALTHASAR, Gloria vol. 3, o.c., p. 151; d. 
M. HERRÁIZ, «Llama de amor viva. Consagración de un místico y un teólogo» en MW., Mislico e profeta ... 
o.c., p. 1 01; C. GARCfA, La Mfstica del Carmelo, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 98. 

m Acertadamente intuyó Baruzi como un rasgo fundamental ele la mística sanjuanista la «pene­
tración de la Trinidad por parte del alma deificada)): J. BARUZI, San Juan de la Cruz y el problema de 
la experiencia mfstica, o.c., p. 640. Para una visión de la doctrina trinitaria sanjuanista: cf. J. MARIO 
FARAONE, La inhabitación trinitaria según San Juan de la Cruz, Editrice Pontificia Universita Gregoriana 
(Roma 2002). 

321 Cf. M. Á. DfEZ, Pablo en Juan de la Cruz, o.c. p. 360·361. 
m «Como amado en el amante, uno en otro residía» (R 21-22). Incluso podríamos decir, más 

propiamente, que en los Romances nos encontramos la fuente original de esa inhabitación en la vida 
trinitaria, que después también podemos encontrar en la relación del alma-esposa con su esposo. Los 
Romances nos muestran un cierto talante esponsal, en el seno mismo de Dios, de cuya fecundidad 
brotan todas las cosas. De (<aquella eterna fonte» trinitaria se deriva la esponsalidad de Cristo con su 

325 



las relaciones intratrin itarias, pericorélicas, de mutua donación total, y de mutua y 
total interpenetración, de engendrar y ser engendrado. Por otro lado descubrimos 

que esta misma experiencia se traspasa a las relaciones del hombre con Dios, del 
alma con el Esposo. 

Pero lqué influencia tiene esta inhabitación d ivina en las relaciones huma­

nas? En sentido general podemos decir que el alma unida a Dios vive una caridad 
universal para todos de la que se habla en CB 28-29 (que ya sólo en amar es mi 
ejercicio, etc.)323 • Podríamos añadir que si la vida divina se comunica al hombre 
en la un ión con Cristo, también esa misma vida d ivina repercutirá la experiencia 
interpersonal de aquellas almas que se encuentran y se relacionan en el amor úni­
co de Dios. Y al mismo tiempo se trata de la genuina identidad de la Iglesia como 
comunidad de los hijos de Dios convocados al amor y la unidad. 

Según nuestra comprensión unitaria de la vida y obra de Juan de la Cruz, 
conviene estud iar sus relaciones humanas con sus contemporáneos, carme­
litas o no, para buscar la huella de esta vida intratrinitaria trasladada a las 

relaciones humanas. Los testimonios sobre Juan, ya desde los más antiguos, 
nos hablan de una capacidad de conocer lo que el hermano pasaba y tenía 
en su interior324, la capacidad que tenía de adivinar el pensamiento325 o de 
comunicación a distancia326, no era sino una modalidad de su capacidad para 

entrar dentro del otro. lNo serán las huellas de las vivencias de una persona 
sumergida en el amor de Dios? 

No debiera extrañarnos la comunicación íntima, el conocimiento del otro y de 

su realidad, incluso la presencia de experiencias de telepatía u otras, en personas 
que aceptamos que están llamadas a vivir una experiencia cristiana y de comunión 
cuyo origen se encuentra en la vida ele unidad intratri nitaria. Comprendemos en 

este sentido la relación especial que Juan mantuvo tanto con Teresa de Jesús como 
con Ana de Jesús1 aunque ello reclamaría un desarrollo más pormenorizado que no 

Esposa, la Iglesia, y con el alma humana, y se capacita al hombre para participar en la vida divina 
inlratrinitaria. 

m los testigos sanjuanistas hablan de ello respecto a la vida misma del santo: d. Dicho ele Fran­
cisca de San Eliseo, BMC 14, p. 162; d. Dicho de Isabel ele Cristo, BMC 14 p. 235. 

n• Aparece en el primer Dicho de Juan Evangelista del 26 abril1590, y otros casos: d. A. FOR­
TES, Actas de gobierno y declaraciones ... o.c. p. 288, 311, 356, 421, 423, 424, 442-443, 460. 

m Cf. Carta de Doña María de Paz, BMC 14 p. 46. Diversos testimonios dicen que adivinaba el 
interior de las personas: «Preguntábanle después estas personas cómo había podido saber tan particu­
larmente los secretos de sus almas. Y él respondía que en la suya misma veía lo que pasaba en las que 
tenía a su cargo, para guiarlas»: Dicho de Jerónimo de la Cruz, BMC 25 p. 137; cf. ALONSO M. D., 
Vicia, virtudes y milagros ... o.c., p. 334. 

326 Cf. Dicho de Alonso de la Madre de Dios, BMC 24 p. 556; d. Dicho de Juana de Pedraza, 
BMC 24 p. 499-501. Esta misma gracia la tenía Ana de Jesús, según testimonios de carmelitas como 
María de la Encarnación, tanto en Beas como en Granada: d. BERTOLDO IGNACIO DE SANTA ANA, 
Vicia de la Madre Ana de jesús, coadjutora de Santa Teresa en la reforma ele/ Carmelo y fundadora en 
Francia y Bélgica, Imprenta San )osé (Burgos 1901) vol. 1, p. 312. 

326 



cabe en el presente trabajo327
• Precisamente este es el contenido de Jn 17, donde 

Jesús pide al Padre por sus discípulos: «que todos sean uno, como tú en mí y yo 
en ti, para que el mundo crea>>. La experiencia de unidad, con sus repercusiones 
psicológicas, recibida como don divino en la comunidad cristiana328• Sin desarro­
llar explícitamente en su doctrina este aspecto de la interrelación humana como 
vivencia del amor trinitario interiorizado, Juan lo vivió en sus relaciones personales, 

según las circunstancias concretas de su tiempo, con sus condicionamientos y sus 
pecu liaridades. 

Lo más propio de Juan de la Cruz, no es tanto la espiritualidad individualista 
de unión con D ios, al margen de los hermanos, sino la edificación de una vida 
de comun idad fraterna que sea expresión de esa unidad con Dios (y en perfecta 

comun ión con la experiencia teresiana). Ello ha quedado oculto, quizás por las 
pecul iares circunstancias de la vida histórica del santo, y por la mentalidad eclesial 
de espiritualidad barroca que le sucedió y que queda recogida en los procesos 
testimon iales329. Pero si profundizamos en algunos testimonios que nos evocan el 

327 Numerosos testimonios refieren una extraordinaria comunicación entre Juan de la Cruz y 
Ana de Jesús. Tenemos algunos detalles en una carta autógrafa de María de Jesús, carmelita de Lerma, 
del 11 de abril de 1614 (cf. Dicho de Fray Alonso de la Madre de Dios, BMC 14 p. 41 0-411; cf. ALON­
SO M. D., Vida, virtudes y milagros ... o.c., p. 407-408), donde recoge los recuerdos de Ana referidos 
a Juan. Destaca cómo en una ocasión, en que Juan estuvo a punto de despeñarse por un barranco, 
ella intuyó a distancia el gran peligro que Juan corría y le acompa1ió con su intensa oración. Después, 
al dialogar ambos, el santo le dijo: «¿Luego ella era la que me tuvo?». Juan está reconociendo en su 
vida una presencia de Ana, que camina a su lado, y en cierto sentido, le protege. Se adivina aquí por 
tanto, una experiencia de comunión que se expresa a distancia: como uno que tiene al otro en su 
interior, y por ello experimenta y vive la vida del otro. ¿No estamos aquí acaso, ante un hombre y una 
mujer, que son imagen de Dios, y que experimentan algún cierto aspecto de la «pericoresi» divina, 
la interpenetración y comunicación mutua? La huella de la misma experiencia de amor y mutua y 
total entrega y de vida uno dentro del otro que contemplamos en los Romances de la Trinidad y que 
dibuja el Cántico. La biografía de Bertolclo señala que en esta oración de Ana por favorecer a Juan ella 
sufrió la reapertura de una herida que había sufrido en ocasión de participar años atrás de otra gracia 
espiritual extraordinaria que había compartido con Santa Teresa (cf. l. BERTOLDO Vida de la Madre 
Ana de jesús ... , o.c., vol 1, p. 237.). Crisógono recogió esta experiencia en su biografía sanjuanista (cf. 
CRISÓGONO DE JESÚS, Vida y obras de san Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1 Oªed. 1978) p. 258-259) 
y la sitúa en un contexto de diversas situaciones de extraordinaria comunicación espiritual entre Ana 
y Juan, que también recogen otra biografías: cf. l. BERTOLDO, Vida de la Madre Ana de jesús ... , o.c., 
vol1, p. 234-238; cf. lb. vol 2, p. 348. Recoge también del manuscrito 12.738, fol. 41 de la Biblioteca 
Nacional de Madrid una declaración de Hilario de San Agustín sobre Ana de Jesús: «Como nuestro 
santo padre fray Juan de la Cruz la trató y confesó, no sé si siete años, me dijo (ella) que diversas veces 
le daba Dios a sentir y conocer el uno del otro lo que les pasaba en la oración, y cuando se veían, el 
uno se los manifestaba al otro, y hallaban era verdad» (d. CRISÓGONO DE JESÚS, Vida y obras de san 
Juan de la Cruz, o.c., p. 259, nota c. Crisógono hace notar que este testimonio coincide plenamente 
con otro de Beatriz de la Concepción, compaiiera de Ana en Francia y Bélgica, en su declaración sobre 
Ana de jesús). 

328 Hablando de fenómenos relacionados con la conciencia, como intuición de los corazones, 
discernimiento de espíritus o sabiduría teológica <<Se puede considerar que la vida elevada produce un 
cierto despego de sf mismo que permite un acercamiento afectivo o intelectual cuyo alcance supera las 
posibilidades normales»: cf. C. A. BERNARD, Introducción a la Teología Espiritual, o.c., p. 169. 

329 Cf. T. EGIDO, «Contexto histórico de Juan de la Cruz», en M \N., Experiencia y pensamien­
to ... o.c., p. 337. 

327 



ambiente de la fundación de Alcalá, Ávila, Baeza o Granada330 podemos encontrar 
las huellas de la más genuina aportación de la espiritualidad teresiano-sanjuanista, 
generadora de humanismo cristiano331 • 

Una mística trinitaria y esponsal que reclama una eclesiología de 
comunión 

Se podría profund izar sobre ciertas elementos de las relaciones intradivinas 
que constituyen los ejes de las relaciones humanas en el plan divino. Habría que 
hablar de un eterno engendrar y ser engendrado que se viven eternamente en 
la Trinidad, y que desde ella brota en fecundidad hacia todas las cosas. También 
el hombre y la mujer están llamados a un eterno engendrarse y ser engendrados 
mutuamente por la participación de la maternidad eclesial de la Iglesia, en cuyo 
seno reviven el misterio de la fecundidad divinam . La mujer Teresa engendra 
a Juan a la novedad de la reforma, y él tiene un papel fundamental suscitando 
la perfección de las descalzas. Ni Juan ni Teresa llegaron a hacer una reflexión 
sistemática de este tipo, porque no cabía en los esquemas de la época, ni en la 
antropología, ni en la eclesiología del momento. Pero ¿acaso no están implícitas 
están proyecciones antropológicas en la experiencia mística trin itaria que ellos 
vivieron?333 El ambiente de gestación ele las obras sanjuanistas, particularmente el 
CA, apunta en esta dirección. 

La experiencia de inhabitación trinitaria en el alma personal, a la que nos 
conduce la unión con el Esposo ha de ser profundizada en línea de relación in­
terpersonaP34. Así lo vivieron Juan de la Cruz y Teresa de Jesús en el ambiente 

HO cr. A. FORTES, Actas de gobierno y declaraciones ... , o.c., p. 396; d. ALONSO M. D., Vida, 
virtudes y milagros ... o.c., p. 156-157; cf. lb. p. 172. 21 O; cf. lb. p. 319-326. En dos pequeños capf· 
tulos queda reOejado el ambiente granadino: cf. lb. p. 378-389. La biografía de Alonso es,la que, a mi 
parecer, recoge mejor este aspecto del magisterio sanjuanista. No deja de ser significativo que no haya 
sido publicada hasta el año 1989. 

u• El amor teresiano es relacional, crea unidad entre los hermanos, es esponsal, en cuanto se 
nutre del amor unitivo del Esposo encarnado y se vierte en la humanidad concreta hacia los hermanos. 
En cambio, la ley de la penitencia y la observancia, fomenta más el individualismo y no valora tanto 
la caridad concreta que humaniza las relaciones, acusándola de (<anchura y comodidad». No edifica 
unidad en el amor. La ley genera perfeccionismos individuales, la gracia genera vida de caridad y 
fraternidad entre los hermanos, auténtica santidad comunitaria que se expresa en unidad fraterna. Los 
perfeccionismos conducen a idolatrfas y modelos ideales inimitables; la caridad fraterna edifica una 
vida familiar en la que se puede progresar y se engendra auténtica cultura. 

m Siguiendo el modelo de Marra, madre de la Iglesia: J. ESQUERDA BIFET, Diccionario de la 
Evangelización, BAC (Madrid 1998) p. 438-440 (cf. «Madre de la Iglesia»). 

m Encontramos cierto talante esponsal en la relación de Juan con las carmelitas, particularmen­
te con Ana de Jesús, y también en la relación libre y sorprendente de la misma Teresa de Jesús con 
el P. Jerónimo Cracián. Nos encontramos con un tema de gran interés que, una vez más, vincula a 
Juan de la Cruz con Teresa de Jesús. Ambos comparten una espiritualidad esponsal que reclama una 
antropología adecuada, donde el hombre y la mujer pueden amarse en libertad celebrando la unión 
del alma con el único Esposo, que es Cristo. 

114 El vivir dentro del otro es una característica de la espiritualidad esponsal, que el autor 
explica en formas diversas: «Cada uno vive en el otro, y el uno es el otro y entrambos son uno por 
transformación de amom: CB 13,7. Busca citas evangélicas (Cal 2,20: <<no vivo yo, es Cristo quien 

328 



original del Carmelo teresiano335 y las huellas las encontramos en sus escritos y 
también en su biografía. Fuera de ese contexto de humanismo cristiano (fruto 
de contemplar la humanidad de Cristo) se deforma la imagen de los fundadores 
carmelitanos y su carisma. 

La espiritualidad esponsal sanjuanista del Cántico expresa la aventura espi­
ritual como búsqueda y encuentro con el único Esposo del alma, Cristo. Pero es 
Dios mismo qu ien pone al hombre y a la mujer uno aliado del otro, porque «no 
es bueno que el hombre esté solo»336. Es la experiencia genuina de Juan de la 
Cruz, fuente de su espiritualidad esponsal337

. La espiritualidad esponsal sanjuan is­
ta converge por su propia naturaleza en una eclesiología de comunión. La unidad 
intratrinitaria divina se transmite por Cristo Esposo a la Iglesia-Esposa, generando 
unidad y comunión, y realizando la unidad de la humanidad en un nuevo Paraíso 
redimido por Cristo. En su sustrato más profundo la eclesiología de comunión se 
fundamenta en la un ión esponsal con Cristo. Cristo se une a la Esposa y le transmi­
te la vida divina de amor y unidad. La comun ión entre los miembros de la Iglesia 
se alimenta de la un ión esponsal de cada uno con Cristo, y de la unión esponsal 
con su cuerpo, que es la Iglesia. La comunión no es una simple un ión de buenas 
voluntades o voluntarismos humanos, sino un don que viene del Padre, en el 
H ijo, por el Espíritu . La Iglesia es una comun idad esponsal, es el cuerpo mismo de 
Cristo, hecho una sola cosa con Él. 

vive en mí», en CB 12,7 o en LIB 2,34), o también con adagios de la tradición («el alma más vive 
donde ama que en el cuerpo donde anima»: CB 8,3; CB 11,1 0). Y en la Cta 11 a doña Juana de 
Pedraza, en Granada, del 28 enero 1589: «y aun de la propia (alma) se olvida por la amada, porque 
más vive en la amada que en sí». 

m El caso de Teresa es especialmente significativo, aunque apenas haya sido reflexionado y 
más bien se ha interpretado como una excepción original de la irrepetible personalidad de la santa. 
La relación espontánea y libre que Teresa manifiesta con J. Gracián, cuando ella estaba en las Moradas 
Séptimas, (que llegó a atemorizar un poco a Gracián en algún momento y debió ser juzgada poco 
conveniente por algunos miembros de la Orden) quizás sea el ejemplo más claro de una «esponsalidad 
en las relaciones humanas» que viene unida a la esponsalidad espiritual que une al alma con Dios. Esta 
relación, bendecida por el mismo Dios (lo afirma Teresa en Re/ 41, abril de 1575), desarrolla aquella 
antropología que viene reclamada por la espiritualidad esponsal. Para estudiar las relaciones de Te­
resa con J. Gracián basta con leer las cartas de Teresa a este y algunos comentarios que Gracián hace 
sobre su relación con Teresa dispersos en sus obras: Peregrinación de Anastasia; Escolias a la vida de 
Santa Teresa compuesta por el P. Ribera; Diálogos sobre /a muerte de /a M. Teresa de jesús. Vemos aquí 
elementos importantes del ambiente fundacional del Carmelo teresiano, conocido por las primeras 
compañeras de Teresa y por Juan de la Cruz. 

m Es interesante el capítulo de C. A. Bernard sobre la dualidad del hombre y la mujer, estable­
ciendo elementos fundamentales de distinción y diferencia entre ambos que se deben considerar en 
la espiritualidad: C. A. BERNARD, Teología Espiritual. Hacia la plenitud de la vida en el Espíritu, o.c., 
p. 229-258. 

m En el camino espiritual no se puede viajar solo, se necesita compañía: «El alma sola, sin maes­
tro, que tiene virtud, es corno el carbón encendido que está solo: antes se irá enfriando que encen­
diendo» (O 7). Lo explica más extensamente, comentando el texto del Eclesiastés «iAy del solo, que 
cuando cayere no tiene quien le levante!», donde insiste en la necesaria comunicación con el maestro 
espiritual, principalmente, pero tambien con los hermanos de comunidad, siguiendo ejemplos de san 
Pablo, Pedro y Moisés: cf. S 2,22, 12-19. 

329 



De este modo, en la Iglesia se continúa el misterio de la Encarnación338• 

Como fruto del Espíritu, la presencia de Dios-Amor es recibida y vivida en la co­
munidad, la cual se constituye en el lugar más idóneo para lestimoniar al mundo 
que Dios es Amor-Comunión339: «La vocación a la comunicación y a la comuni­
dad es la huella de la Trinidad en el hombre»340• Juan de la Cruz contemplaba este 
misterio en Jn 17. 

Acabamos nuestra reflexión fijándonos en la dimensión mística de la espiri­
tualidad sanjuanista. La característica mística predomina en Juan sobre la poética 
y sobre la teológica341 • Pero la míslica de Juan de la Cruz es esponsal, por tanto, 
humana, cálida, relacional, unitiva. Sería lo conlrario a una mística fría, concep­
tual, racional o intelectual. La esponsalidad es la senda que conduce a participar 
en el misterio de Dios mismo: es abrazo del Espíritu a la carne, de Dios al hom­
bre, amor engendrador de vida divina en la humanidad que capacita la respuesta 
amorosa del hombre. 

5. UNA ESPIRITUALIDAD MÍSTICA 

La mística como experiencia de Dios 

Baruzi acertó en valorar la importancia decisiva que la categoría experiencia 
Liene en la doctrina sanjuanista, dedicando la tercera parte de su libro a la relación 
entre experiencia y doctrina342, y concl uyendo en la cuarta parte con una síntesis 
doctrinal. Su opción fue matizada y enriquecida con la reflexión de los especia­
listas en los años sucesivos343• J. Vives señala con acierto la genialidad del método 

na Cf. M. D. CHENU, El evangelio en el tiempo, Estela (Barcelona 1966) p. 152. 
319 Cf. C. ROSSÉ, <<Dios Amor en el Nuevo Testamento», en MW., Dios Amor en la tradición 

cristiana y en los interrogantes del hombre contemporáneo, Ciudad Nueva (Madrid 1993) p. 85; d. 
ROSSÉ, G., <<la espiritualidad de comunión y el testamento de jesús» en CuadAbba 1 (1991) p. 95. 

J•o A. CENCINI, «Com'e /)el/o stare insicme ... ». o.c., p. 205. 

¡., Cf. C. GARCÍA, «Juan de la Cruz entre la escolástica y la nueva teología», o.c., p. 91. 

l42 Cf. J. BARUZI, San Juan de /a Cruz y e/ problema de la experiencia mística, o.c., p. 241 -368. La 
experiencia está siendo revalorizada en teología y espiritualidad: d. B. JIMÉNEZ DUQUE, «Experiencia 
y teología», en ACTAS vol. 3 p. 155-176; Cn Juan de la Cruz tenemos una experiencia de amor que 
produce un genuino conocimiento humano: d. B. JIMÉNEZ DUQUE, «Noticia amorosa», en SanjCwz 
12 (1993) p. 211-236. 

141 la visión baruziana adquiere un matiz racionalista donde el conocimiento divino, purificado 
radicalmente a nivel intelectual, parece olvidar la importancia del amor, tal y como el pensamiento 
sanjuanista lo presenta: es conocimiento de «noticia amorosa», que implica no sólo al entendimiento 
y la memoria sino también la voluntad. Conviene subrayar que la inOuencia neoplatónica es profun­
damente cristianizada en Juan de la Cruz, transformada en una visión «teologal trinitaria del proceso 
espiritual»: d. S. GUERRA, <<San Juan de la Cruz y la teología mística en el siglo XX», en ACTAS vol. 3 
p. 187. la mística metafísica que Baruzi presenta no corresponde a la médula del pensamiento san­
juanista, ta l y como señala claramente J. MARITAl N, Distinguir para unir los grados del saber, Club de 
Lectores (Buenos Aires 1968) p. 30-31 . El conocimiento amoroso sanjuanista muestra que las cosas no 
sólo se conocen sino que se gustan (cf. pról. CBl. Se distingue, por tanto, un conocimiento intelectual 
(teología escolástica), de un conocimiento místico, que da conocimiento sabroso, deleite y fruición: 
placer. El mismo Maritain, al hacer una lectura demasiado tomista de Juan ele la Cruz no parece valorar 

330 



sanjuanista de iluminar su propia experiencia mística a la luz de la Revelación 
cristiana, que conducirá a una doctrina universaP44 • 

Emil Brunner, en su obra Die Mystik und das Wort345 remarcaba el contraste 
entre la mística, que tendería a lo indefinido y sentimental, y el cristianismo au­
téntico, que se centra en la escucha de la Palabra, la cual ha llegado a hacerse 
carne. La mística esponsal sanjuanista consigue real izar airosamente el salto desde 
lo inefable místico hasta lo real y concreto e histórico, expresado bellamente no 
sólo en hermosa poesía sino también en una vida que comunica luminosamente 
humildad, servicio y gozo, además de su profunda doctrina de mistagogía espiri­
tual. Precisamente el simbolismo esponsal, recogido de la Biblia y del Cantar, ha 
hecho posible este encuentro y esta actualización de la Encarnación en medio de 
la historia. Aunque al final de todo, el Otro conserva su misterio, y la comunicación 
resulta ser invitación-exhortación para entrar en una experiencia de fe346

• 

Otro problema fundamental que plantea la experiencia mística cristiana es 
el de compaginar las revelaciones privadas de los místicos con la revelación de la 
Escritura interpretada por la tradición eclesial. Juan de la Cruz tiene una doctrina 
clara y católica al respecto: la revelación cristiana ya se nos dio por completo en 
la persona de jesucristo y Dios ya no tiene más que decir. Todo lo que Dios nos 
descubra será simplemente manifestación de lo ya revelado en Cristo (d. S 2,27). 
Sí que cabe, por otro lado, experiencias místicas con un componente de conoci­
m iento que nos permi tan penetrar en los misterios de Cristo que aún permanecen 
ocu ltos. Con el paso del tiempo, y a pesar de sus arriesgadas afirmaciones, la Iglesia 
declara doctor a Juan de la Cruz y de este modo está asumiendo implícitamente los 
elementos fundamentales de su doctrina, con su vertiente mística347

. 

adecuadamente la aportación sanjuanista, relegándola a una práctica de contemplación que no pa­
rece aportar demasiado al conocimiento real. En este punto es acertada la crítica de Morel cuando 
afirma «la parcialidad de una posición que crea una fosa entre ciencia y experiencia», sin percibir que 
la realidad no puede circunscribirse al orden de la teoría ni tampoco al de la práctica: cf. G. MOREL, 
Le sens de l'existence selon Saint }ean de la Croix, o.c., vol. 2 p. 270. Bien al contrario, el análisis de la 
doctrina sanjuanista del Cántico nos transmite un conocimiento que es experiencia humana integral, 
que asume lo intelectual y lo afectivo, la parte sensitiva y la racional, lo teórico y lo práctico. 

344 Cf. J. VIVES, Examen de amor ... o.c., p. 44. 

J•s Cf. E. BRUNNER, Die Mysük und das Wort, Mohr Siebeck (Tubingen 1924). 

346 Cf. J. JIMÉNEZ MELIÁ, <!Las subidas cavernas de la piedra» ... o.c., p. 85. 
34' El camino de la mística es siempre una experiencia de unión con Dios que tiene dos formas 

principales: la monista, en la cual el individuo pierde su identidad al fundirse simbióticamente con el 
Creador, y la teísta, en la cual la persona conserva su identidad, aunque experimente una profunda 
transformación. El misticismo cristiano es teísta, ya que no puede saltar la distancia sustancial entre la 
criatura y el Creador. Juan de la Cruz se sitúa claramente dentro de la ortodoxia, aunque la descrip­
ción espiri tual de las experiencias de la unión sirve en ocasiones para establecer puentes de contacto 
con místicas no cristianas que fácilmente podrían calificarse de monistas y panteístas. Juan de la Cruz 
establece la clara diferencia cuando afirma que la unión no es sustancial con Dios, aunque sf la siente 
el alma en su misma sustancia: hay una transformación en la sustancia del alma al dejarse modelar por 
los toques divinos, pero no hay simbiosis plena, ni suplantación. Cuando Juan habla de transformación 
mutua del amante y del amado está hablando a nivel psicológico, desde el punto de vista personal. 
Por ello afirma también que la filiación divina del alma es por participación, y no por naturaleza, la 
cual corresponde sólo al Hijo. 

331 



Dos graneles teólogos protestantes como P. Tillich y K Barth d iscutieron el siglo 
pasado la valoración ele la mística348

• Barth critica al místico por querer alcanzar a 
Dios <<fuera de la historia» en una experiencia psicológica personal, minusvalorando 
la revelación histórica divina en la Biblia. Till ich, por el contrario, valora positivamen­
te el «misticismo bautizado» (que se somete a la mediación cristiana), atribuyéndole 
una función teológica que relativiza las concreciones históricas, con sus posibles 
deformaciones, y pone su referencia en el misterio de Dios y su trascendencia. 

Nos parece que las sospechas de Barth de un misticismo subjetivo que procura 
con esfuerzos y técn icas psicológicas reproducir las condiciones ele unas revela­
ciones divinas buscadas por el sujeto no se corresponden con la doctrina mística 
sanjuanista. Juan de la Cruz es precisamente, un gran crítico desconfiado ante las 
«experiencias extraordinarias» que, con su rigurosa doctrina de desapego y purifi­
cación simplemente está eliminando los obstáculos para que la gracia divina pueda 
actuar plenamente en la persona. Juan pone las condiciones para la experiencia 
de Dios, y por tanto, al mismo tiempo, de una mística subjetiva que se ajuste al 
canon de la Revelación objetiva349• Además resulta significativa su actitud humilde 
de someter todo a la Iglesia católica (lo señala reiteradamente en los prólogos de sus 
grandes obras), y la actitud atestiguada por todos los testimonios biográficos de obe­
diencia a sus superiores, aun en caso de injusticias sufridas. 

M ística y religión 

Conviene aquí volver de nuevo al texto citado de M. L. von Franz, que hacía 
referencia a las experiencias religiosas como experiencias humanas fundamenta­
les, en el origen de la religión, que corresponden precisamente, a las estructuras 
psíquicas del ser humano350• La misma revelación recogida en la Biblia, que co­
rresponde a experiencias de diversas personas en épocas distintas hasta llegar al 
Nuevo Testamento, recoge símbolos y experiencias de Dios, conocimiento divino 
asim ilado en las estructuras propias de la psique humana. Del mismo modo que 
esas mismas experiencias se produjeron, circularon en una tradición oral y des-

148 Un resumen del debate lo hace C. P. Tl-iOMPSON, El poeta y e/ mfstico. Un estudio sobre el 
Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz, Swan (Madrid 1985) p. 219-222. 

349 Estamos de acuerdo con la consideración de la mística como experiencia peculiar y más ele­
vada de la experiencia rel igiosa comvn, y no como deformación ele ella: «El místico es aquel en quien 
la relación común de todo cristiano con Dios se da y se manifiesta en máxima plenitud>>: J. VIVES, 
Examen de amor ... o.c., p. 13. 

350 El texto de Von Franz en Cap. 12, nota 68. También H. Bergson afirmaba que la religión es «la 
cristalización, operada por un sabio enfriamiento, de lo que la mística vino a depositar, ardiendo, en el 
alma de la humanidad>>: 11. BERGSON, Las dos fuentes de la moral y de la religión, Ed. Sudamericana (B. 
Aires 1962) p. 236. En la mística estaría, por tanto, el núcleo esencial de la religión: «la mística, conside­
rada en toda su riqueza, es el núcleo central ele la fe crisliana, ele la espiritualidad y de la teología[ ... 1 por 
su referencia esencial al Misterio (undante, acogido por la fe, contemplado en la historia, experimentado 
en la vida y reOexionado en la teología. En ella se asegura la circularidad entre la fieles quae y la fieles 
qua, en la que alcanza su expresión plena el misterio revelado»: C. GARCÍA, Mis!ica, misterio y teologfa. 
Hiscoriograffa y criteriologfa de la mfstica. Lección inaugural del curso académico 2003-2004, Facultad de 
teología del Norte de España-sede de Burgos, (Burgos 2003) p. 46. 

332 



pués pasaron a quedar plasmadas por escrito en los libros bíblicos, también podemos 
afirmar que Dios sigue comunicándose al hombre de múltiples modos y maneras, 
que a su vez serán asimiladas con las formas propias de la psique humana. El hecho 
de que la Revelación bíblica resul te esencial y canónica para la fe cristiana nos da 
precisamente los elementos para clarificar la veracidad y autenticidad de dichas ex­
periencias. También es verdad, sin embargo, que las mismas experiencias místicas de 
todas las épocas tienen un papel importante para mostrar los contenidos auténticos 
de la Tradición, en actitud crítica y vigilante con la omnipresente tendencia humana 
a la deformación, a la rutina, a adorar ídolos, y a deformar el «depósito de la fe», 
que no es un depósito de doctrinas muertas sino de experiencias vivas que han de 
ser vividas en comunidades vivas y nos proporcionan un conocimiento auténtico del 
Dios vivo. El misticismo no se opone a la revelación histórica y objetiva, sino que la 
sostiene, sometiéndose a ella. Lo que hay que rechazar son los falsos misticismos, de 
los cuales, Juan de la Cruz es el desenmascarador por excelencia. A Juan de la Cruz 
se le ha asignado el título de Doctor Místico, por centrarse, precisamente, en allanar 
el camino para asegurar la genuina experiencia mística351

. 

Von Hügel, un gran estudioso ele las religiones, distinguía tres elementos in­
dispensables y en pugna en la esencia de la rel igión: «la especulación racional o 
elemento doctrinal, la institución comunitaria y social, y el impulso místico»352

. En 
Juan se ve claramente el predominio del tercer elemento, integrando las influencias 
de los otros dos. Juan de la Cruz tiene la virtud de mostrar el sentido último de la 
mística como experiencia de Dios, que contiene un componente subjetivo que la per­
sona interpreta a partir de los elementos culturales, teológicos, etc. de que dispone, 
y ello supone un cierto condicionamiento y una imprecisión. Pero Juan de la Cruz 
liga su testimonio con una experiencia humana vivida que, bajo ciertas condiciones, 
puede ser asimilada y repetida por otras personas, y ello es la garantía de su «objeti­
vidad», aunque la palabra humana manifieste siempre su carácter insuficiente para 
expresar lo inefable. Ciertamente se podría definir a Juan como un «práctico o prac­
ticante» de la contemplación, como hacía J. Maritain353

, pero no tanto para acentuar 
el sentido negativo ele su falta de precisión en una terminología escolástica354

, sino 
para afirmar la objetividad experiencia! de su doctrina, vivida y transmitida con 
grandes frutos, en su época y en épocas posteriores355

. 

351 Actualmente se reconoce que la mística cristiana implica dos dimensiones fundamentales 
y complementarias, la ontológica y la subjetivo-psicológica, inseparablemente unidas: d. F. RUIZ, 
«Natura dell'esperienza mística nella spiritualita carmeli tana», en MW, Mistica e mistica carmeli­
tana, o.c., p. 15. 

m j. MARTÍN VE LASCO, El fenómeno místico. Estudio comparado. Trotta (Madrid 1999) p. 30. 

m J. MARITAIN, «Saintjean de la Croix praticien de la contemplation», en EtudCarm 16 (1931) 

p. 61-109. 
354 Con acierto se ha señalado que la fluctuación terminológica sanjuanista está motivada por 

su búsqueda creativa y constante para hablar sobre la experiencia de Dios en términos cognoscitivos, 
comprensibles: d. M. OFILADA, San Juan de la Cruz. El sentido experiencia/ del conocimiento de Dios. 
Claves para un acercamiento filosófico al santo Doctor, Monte Carmelo (Burgos 2002) p. 379. 

Jss Aunque en la mística sanjuanista predomine más la dimensión subjetiva-psicológica que la 
objetiva-ontológica, no se refiere al sentido del subjetivismo moderno, sino a la relación personal con 

333 



Tradicionalmente la mística ha estado poco considerada en el seno de la teo­
logía occidental, muy preocupada por el conocimiento objetivo y racional. Esto ha 
llevado a una clara limitación de la experiencia religiosa y a un empobrecimiento 
de su discurso en formulaciones y conceptos abstractos. No deja de ser significati­
vo que la separación de teología y santidad en la vida de la Iglesia fuese acompa­
ñada de un olvido de la humanidad de jesús, y de una falta de atención a modelos 
antiguos, integradores e iluminadores como el de la simbólica esponsal356, dando 
paso a actitudes más racionalistas, o integristas, o fideistas, o pietistas, etc. Aunque 
la teología espiritual ha ido olvidando progresivamente la imagen del <<Simbolismo 
nupcial», que tanta riqueza y valoración tuvo en la tradición antigua357, nos parece 
que el lenguaje religioso habrá de recuperar esta imagen porque ayuda a penetrar 
el misterio de Dios y el misterio de la historia de salvación. 

Estamos en una época de crisis cultural y religiosa, con grandes cambios en 
la humanidad. Las grandes instituciones religiosas han perdido poder e influencia. 
Hoy más que nunca resulta necesaria una renovación del lenguaje y de la espiri­
tualidad para iluminar la religiosidad del futuro 358, con la unidad de la mística y la 
religión, de la espiri tualidad y la vida. 

La teología y la mística se necesitan mutuamente359, al servicio del cristiano y 
de la Iglesia, de su vivencia y de su comprensión. Algún autor ha llegado a afirmar 
que «la mística supone la salvación de la religión»360. Resuenan las proféticas pala­
bras de K. Rahner: «El hombre religioso de mañana será un «místico», una persona 
que «ha experimentado algo» o no podrá seguir siendo religioso»361 . 

el misterio: d. C. GARCÍA, Místic,l, misterio y tcología ... o.c., p. 34. Por otro lado, no cabe una dimen­
sión ontológica-objetiva fuera de una psique psicológica que la perciba subjetivamente. Por lanto, el 
dilema, estrictamente, no existiría. 

1s6 Ya con sus primeros autores (Orígenes, Gregorio de Nisa, San Bernardo, etc.) la simbólica 
esponsal es una forma expresiva vivenciada humana y espiritualmente para participar en el misterio de 
la revelación, y no solamente una imagen alegórica intelectual. 

m Cf. LUCIEN MARI E DE S. ). , L'expéricnce de Dieu. Actua/it6 du messaga de Saint }ean de la 
Croix, Cerf (París 1968) p. 59-76; cf. P. ADNÉS, «Mariage spirituel», en DicSp 1 O (1977) p. 400-403. 

na Cf. F. HEILER, Die Bedeuwng der Mystiker (ür die Weltrereligionen, E. Reinhardt (München 1919). 

m Cf. B. JIMÉNEZ DUQUE, «Experiencia y teología» en ACTAS vol. 3 p. 176. Actualmente se da 
un proceso de acercamiento entre la teología y la mística, con una nueva revalorización de la experien­
cia en el seno de un mística objetiva, en contemplar el Misterio: C. GARCÍA, Mística, misterio 
y tcologfa, o.c., p. 30-32. La teología y la mística se necesitan hoy para asegurarse mutuamente su 
autenticidad: cf. S. ROS, «MístiOl teología», en DTJ p. 9913; d. F. RUIZ, Introducción a san Juan de la 
Cruz ... o.c., p. 68-80. 

160 W. JÁCER, La ola es el mar. Espiritualidad mfstica, DDB (Bilbao 5aed. 2002) p. 16. 
161 K. RAHNER, «Eiemente der Spiritualitat in der Kirche der Zukundt>> en Schriften zur Thcologie 

XIV, Benzinger (Einsiedeln 1980) p. 375. 

334 



EPÍlOGO 

Si tuviésemos que resumir el contenido de la espiritualidad esponsal sanjuanis­
ta a la luz del Cántico Espiritual, lo haríamos así: se puede conocer, amar, poseer y 
gozar a D ios en esta vida {y en Él, conocer, amar, poseer y gozar de todas las cosas), 
como primicia de lo que será la otra vida contemplando su gloria, porque Dios nos 
ha capacitado para ello al unirse esponsalmente a la humanidad por Cristo en el 
árbol de la cruz y ahora nosotros podemos unirnos esponsalmente a Cristo por fe 
y amor, conduciendo a Él nuestros deseos y dejándonos purificar en el camino de 
la perfección cristiana bajo la guía misteriosa y oscura, pero también segura, del 
Espíritu Santo, en el seno de la comunidad eclesial, donde las vivencias trinitarias 
a las que accede la persona orientan y modelan las relaciones interhumanas en 
experiencia de comunión. El itinerario espiritual del alma hacia Dios pasa por 
etapas de purificación, iluminación y unión. Sobresale la importancia de dos mo­
mentos fundamentales: el desposorio, en el cual ambos se dan un sí entero y com­
prometido para la unión, y el matrimonio, que es la unión misma, que con lleva 
una Lransformación y la participación en la vida divina. 

Por otro lado, si tuviese que resumir las aportaciones que el presente trabajo 
de investigación puede hacer a la bibliografía sanjuanista, lo haría así: se ha rea­
lizado un estudio completo y profundo de la espiritualidad esponsal sanjuanista, 
integrando los trabajos de los últimos arios. Creo haber conseguido una síntesis de 
muchos elementos que están dispersos, en muchos trabajos muy variados, para 
fundamentar el contenido teológico del símbolo esponsal en el Cántico Espiritual 
ele Juan de la Cruz, unificando temas e intuiciones que el autor presenta en su 
obra con una cierta imprecisión, y que por tanto reclaman una visión de conjunto 
del Cántico, pero también una mirada al resto de sus obras fundamentales, escri­
tas simultánea y complementariamente. Hemos conseguido rastrear huellas de 
su experiencia mística en su obra, y seguir el proceso genético de su redacción, 
con las variantes del proceso y sus motivaciones, valorando la importancia del 
contexto vital en el que se produce la obra sanjuanista y mostrando claramente las 
importantes influencias que Juan de la Cruz recibe de su ambiente más cercano. 
También hemos rastreado las huellas que las tradiciones espirituales recibidas han 
dejado en su obra, aunque el autor haga de ellas una síntesis muy personal. El 

335 



Cántico no es la obra de un intelectual que hace acopio ele temas y doctrinas, sino 
una obra de comunión carismática carmelitana que recoge las experiencias del 
santo y de otras personas, con el discernimiento y la reflexión sanjuanista. 

También hemos podido mostrar la importancia que la relación hombre-mu­
jer tiene en la elaboración ele la doctrina esponsal sanjuanista. Aunque Juan de 
la Cruz no hace una reflexión expresa sobre dicho aspecto, no creemos que el 
tema esté exento de valor teológico, como ya hemos mostrado, y se acerca así y 
se unifica la tradición de exégesis alegórica espiritual del símbolo esponsal con la 
nueva apertura antropológica con la que la esponsalidad se considera en nuestra 
época, que ha llegado al magisterio con Juan Pablo 11 y con Benedicto XVI: la an­
tropología adecuada que viene reclamada por la esponsalidad362• El misterio del 
designio esponsal de Dios (d. Romances) suscita una espiritualidad esponsal (Cán­
tico) y convoca una antropología adecuada (Ávila-Beas-Granada)363 . Nos parece 
insuficiente la aplicación de la espiritualidad esponsal al ámbito del matrimonio, 
aunque ciertamente se trata de una posibilidad muy sugerente364

• La espirituali­
dad esponsal sanjuanista ilumina el camino espiritual del hombre y la mujer en 
todas las vocaciones, tanto el celibato como el matrimonio, poniendo los funda­
mentos de las relaciones humanas, y de la relación del hombre con la mujer, en 
la unión con Cristo. 

La espiritualidad del símbolo esponsal sanjuanista se ha desvelado como un 
camino de amor del alma-persona hacia la unión con Dios bajo la figura del Es­
poso que es Cristo. La intuición ele Juan ele la Cruz en medio de una compleja 
situación histórica de la Iglesia es recuperar y hacer revivir la esponsalidad como 
núcleo de la experiencia cristiana recogida por la tradición que comentaba el 
Cantar de los Cantares y que él reproduce con su Cántico Espiritua/365• La Palabra 
ele Dios tiene necesidad ele ser releída y revivida en el seno de la Iglesia, y sus 
símbolos han de ser retomados y actualizados en la dinámica intraeclesial. Revi­
viendo el Cantar Juan lo devuelve actualizado al seno de la comunidad viva de la 
Iglesia, resaltando el simbolismo del amor esponsal como fuente de su vitalidad 

m JUAN PABLO JI, Mulieris Dignitatem 7: «En la unidad de los dos, el hombre y la mujer son 
llamados desde su origen no sólo a existir uno al lado del otro, o simplemente juntos, sino que son 
llamados también a existir recíprocamente, el uno para el otro». Y se especifica a continuación que 
no se trata sólo del matrimonio, sino que toda la historia humana ha de realizarse «en el ámbito de 
esta llamada». 

363 En el mismo centro del pensamiento sanjuanista y su experiencia mística hemos encontrado 
los elementos que justifican las nuevas perspectivas con las que la esponsalidad es considerada en la 
actualidad (Catequesis sobre el amor humano de Juan Pablo 11 , etc.). Aunque Juan no lo explicite, 
el proceso genético-histórico ele su obra escrita recoge la huella de una antropología adecuada que 
ilumina la espiritualidad esponsal. 

J6.1 Esta perspectiva abierta ilumina algunas obras como la de E. MAURI, JI grande sacramento. 
Note di spiriwalita coniugale a cura di Ciorgio Bertel/a, San Paolo (Milano 1998), extendiendo las intui­
ciones de una espiritualidad conjuga! a todos los estados de vida. 

365 Cf. A. M. SICARI, A., <<XXXII Semana de Espiritulidad del Teresianurm>, en RivVitSpir 45 (1991) 
p. 409-430; cf. A. M. SICARI, «S. Ciovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempo», en 
MW., Douore místico. San Ciovanni del/a Croce. Simposio nei/V Centenario del/a sua morte, Teresia­
num (Roma 1992) p. 69-90. 

336 



interna366
. Es muy significativo que la esponsalidad haya ten ido escaso eco en la 

tradición carmelitana, siendo, a nuestro entender, aquello que apunta al más pro­
fundo centro de la vida y de la obra sanjuan ista, e incluso de la teresiana. Se trata 
aún, a mi parecer, de un tesoro escondido en las subidas cavernas de la piedra (d. 
CB 37), con un mensaje importante para el hombre de hoy y de mañana. 

Por otro lado, podemos intuir que las implicaciones antropológicas de una 
espiritualidad esponsal, tal y como las hemos contemplado en Juan de la Cruz 
e intuimos en Teresa de jesús, han estado presentes como un talante que ha 
acompañado la vida de numerosas figuras de la Iglesia, aunque no aborden el 
tema explícitamente en sus obras. Muchos datos y testimonios nuevos aguar­
dan una revisión de nuestra historia eclesial para redescubrir una antropología 
esponsal con relaciones llenas de humanidad que han enriquecido los cam inos 
del Espíritu en la H istoria. 

La doctrina sanjuanista tiene una especial atracción para el hombre de hoy y 
para la cultura actual porque comunica una experiencia vivida de Dios, una histo­
ria personal de salvación cuyas huellas hemos conseguido rastrear en el Cántico y 
otros escritos, constituida como paradigmática experiencia de fe y de vida367

: en el 
fondo se trata de una experiencia humana fundamental, la búsqueda y encuentro 
del Amor, conectando con profundos anhelos humanos368. La labor pedagógica 
sanjuan ista tiene un futuro importante, en un mundo como el actual con una 
«religiosidad d ifusa, polimórfica y de conten ido marcadamente subjetivo»369. Con­
viene escuchar a un maestro en conducir a hombres y mujeres hacia las fuentes de 
la vida, hacia el núcleo de la experiencia cristiana. Aunque en el futuro la religión 
pase de ser un Fenómeno de masas a otro de élites, siempre tendrá una impor­
tancia esencial el testimonio de los místicos, como testigos de lo trascendente en 
tiempos de crisis370. 

JGG «El amor humano en sí mismo (y no como simple metáfora) habla de Dios; en la vida terrena 
quien ama conoce a Dios y lo irradia, precisamente a través de su amor; revelándolo a la humanidad 
[ .. .]. El Cantar propone la fuerza de la utopía ele una humanidad liberada hacia la cual tender como 
hombres y como creyentes. En esta humanidad florecen los dones creados y se manifiesta la armonía 
del eros y del ágape, o sea, del placer con el amor, del deseo con la caridad, de la posesión con la 
clonación»: G. RAVASI, JI Canlico dei Canlici, EDB (Bologna 1992) p. 134; cf. lb. p. 863. 

367 Cf. C. GARCÍA, «San Juan ele la Cruz entre la escolástica y la nueva teología», en AAW., 
Dotlore mistico ... o.c., p. 118-119. 

368 En tiempos de crisis y cansancio de lenguajes racionalistas y doctrinarios vemos un lenguaje 
sugerente, simbólico, lleno de intuiciones, abierto a la experiencia, lleno de autenticidad: cf. B. SECON­
DIN, «La mística y los místicos hoy: la presencia de San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 321. 

l69 A. ÁLVAREZ BOLADO, «En medio y a las afueras ... », o.c., p. 265. 

l7o Cf. S. ROS GARCÍA, «La seducción de los místicos Teresa de Jesús y Juan de la Cruz», en 
AAW., La mística del siglo XXI, o.c., p. 222. 

337 





BIBLIOGRAFIA FUNDAMENTAL 

La presente bibliografía recoge las obras de bibliografía estrictamente sanjua­
nista-teresiana. El conjunto ele la bibliografía usada para este trabajo aparece en 
el extracto de la tesis, publicado por la Universidad ele Comillas (Colección Tesis 
Doctorales: N2193/2009). Para una amplia BIBLIOGRAFÍA SANJUANISTA tene­
mos la obra de MANUEL DIEGO SÁNCHEZ, Actualidad bibliográfica en torno a 
San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 2000), obra de 734 páginas, con 6.328 reseñas 
bibliográficas. 

Obras de san Juan de la Cruz y subsidios 

Vida y obras completas de San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia universal. Biogra­
fía de Crisógono de jesús y Matías del Niño Jesús. Edición crítica, notas y apéndices 
de Lucinio Ruano (del SS. Sacramento), BAC (Madrid 1 O ed. 1978). 

San Juan de la Cruz. Obras completas, Revisión textual, introducciones y notas al 
texto: }osé Vicente Rodríguez. Introducciones y notas doctrinales: Federico Ruiz 
Salvador, EDE (Madrid Sª ed. 1993). 

San Juan de la Cruz. Obras completas. Introducciones, notas y revisión del texto: 
Eulogio Pacho, Monte Carmelo (Burgos 7ª ed. 2000). 

San Juan de la Cruz. Poesías (eclic. Domingo Yndurain), Cátedra (Madrid 3ª ed. 1987). 

San Juan de la Cruz. Poesías (ed ic. de Paola Elia), Castalia (Madrid 1990) . 

Cántico Espiritual y poesías. Manuscrito de Sanlúcar de Barrameda. Facsímil y trans­
cripción, 2 vol. Junta de Andalucía, Turner (Madrid 1991 ). 

Cántico Espiritual y poesías. Manuscrito de jaén, Facsímil y transcripción, 2 vol. 
Junta de Andalucía, Turner (Madrid 1991 ). 

San Juan de la Cruz. Cántico espiritual. Primera redacción y texto retocado. Revisa­
do por Eulogio Pacho. Fundación Universitaria Española (Madrid 1981 ). 

Cántico Espiritual. Segunda redacción. Revisado por Eulogio Pacho. Monte (arme­
lo, 2 vol. (Burgos 1999). 

339 



CONCORDANCIAS, Concordancias de los escritos de San Juan de la Cruz, Edición 
preparada por Juan Luis Astigarraga /Agustí Borrell 1 F. Javier de Lucas, Teresia­
num (Roma 1990). 

FONTECHA, CARMEN, Glosario de voces comentadas en ediciones de textos clá­
sicos, CSIC (Madrid 1941). 

Fuentes y biografías 

MW, (coord. Eulogio Pacho), San Juan de la Cruz. Doctor de la Iglesia. Documen­
tación relativa a la declaración oficial, Teresianum (Roma 1991 ). 

MW., Primeras biografías y apologías de San Juan de la Cwz, Junta de Castilla y 
León (Salamanca 1991 ). 

ALONSO DE LA MADRE DE DIOS, «Suma de la Vida y milagros del venerable pa­
dre fray Juan de la CruZ>>, en MW, Primeras biografías y apologías de San Juan 
de la Cruz, Junta de Castilla y León (Salamanca 1991) p. 47-79. 

- Vida, virtudes y milagros del santo padre Fray Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1989). 
ALONSO FERNÁNDEZ, MS! DEL PUERTO, «Ana de jesús, profeta de ayer y hoy>>, 

en RevEsp 63 (2004) p. 251-299. 
Archivium Bibliographicum Carmeli Teresiani, Teresianum (Roma 2000). 
ANA DE SAN BARTOLOMÉ. Obras completas (edic. preparada por }u/en Urkiza), 

Monte Carmelo (Burgos 1998). 

BEATRIX DE LA CONCEPTION, Lettres choisies (présentées par Pierre Serouet), 
Desclée de Brouwer (Paris 1967). 

BERTOLDO IGNACIO DE SANTA ANA, Vida de la Madre Ana de jesús, coadjutora 
de Santa Teresa en la reforma del Carmelo y fundadora de la orden en Francia y 
Bélgica, 2 vol., Imprenta de San José (Burgos 1901 ). 

- Ane de }ésus et les constitutions carmélites déchaussees, Alfred Vromant (Bruxe-
lles 1874). 

BRENAN, GERALD, San Juan de la Cruz, Laia/paperback (Barcelona 1974). 
BRUNO DE JESÚS MARÍA, San Juan de la Cruz, Ediciones Fax (Madrid '1943). 
Saint }ean de la Croix, Plon (París 1929). 
CRISÓGONO DE JESÚS, Vida de san Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1946). 
ELISEO DE LOS MÁRTIRES, «Dictámenes del Espíritu», en Vida y Obras de san 

Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1 O ed. 1978) p. 430-435. 
FORTES, ANTONIO, San Juan de la Cruz. Actas de gobierno y declaraciones de los 

primeros testigos, BMC 26, Monte Carmelo (Burgos 2000) . 
FORTES, A. /PALMERO, R., Ana de jesús. Escritos y documentos, BMC 29, Monte 

Carmelo (Burgos 1996). 
FRANCISCO DE SANTA MARÍA (PULGAR), Reforma de los Descalzos de Nuestra 

Señora del Carmen de la primitiva observancia ... , tomo 2, Diego Díaz de la 
Carrera, (Madrid 1655). 

FRANCISCO DE YEPES, Escritos espirituales, EDE (Madrid 1990). 

340 



GRACIÁN, JERÓNIMO, Peregrinación de Anastasia, Monte Carmelo (Burgos 
1905). Existe otra nueva edición ed itada por Teresianum (Roma 2001 ). 

- Diálogos sobre la muerte de la M. Teresa de Jesús, Monte Carmelo (Burgos 1913). 
- Escolias a la vida de Santa Teresa compuesta por el P. Ribera, Instituto Histórico 

Teresiano (Roma 1982). 

JAVIERRE, JOSÉ MARÍA, Juan de la Cruz, un caso límite, Sígueme (Salamanca 
2002). 

JERÓNIMO DE SAN JOSÉ (EZQUERRA), Historia del venerable padre fray Juan de 
la Cruz (edición de}. V. Rodríguez), Junta de Castilla y León (Salamanca 1993). 

JOSÉ DE JESÚS MARÍA (QUIROGA), Historia de la Vida y virtudes del Venerable 
Padre Fray Juan de la Cruz (edición de Fortunato Anto/ín), Junta de Castilla y 
León (Salamanca 1992) . 

- Vida de San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1927). 
MARÍA DE SAN JOSÉ, Ramillete de mirra, en AA VV., Humor y espiritualidad, Mon­

te Carmelo (Burgos 1966) p. 362-427. 
PROCESOS DE BEATIFICACIÓN Y CANONIZACIÓN. Estos procesos aparecen 

recogidos en S volúmenes de la BMC, con los números 14, 22, 23, 24, 25. Los 
tres primeros recogen los procesos ordinarios, los dos últimos los procesos apos­
tólicos (que aparecían algo también en el primer volumen) . Es una de las fuentes 
fundamentales del presente trabajo. 

SERVAIS-MARIE DE SAINT-ANGE, La vénérable Anne de Jésus. Coadjutrice de 
Sainte Thérese et Fondatrice du Carmel en France et en Belgique, Picard-Balon 
(Namur 1907). 

SIL VERlO DE SANTA TERESA. «Biografía», en Obras de san Juan de la Cruz, Monte 
Carmelo (Burgos 1929-1931 ). 

Historia del Carmelo Descalzo en España, Portugal y América, 14 vol. Monte Car­
melo. (Burgos 1935-1949). 

YUSTE, BELÉN / RIVAS CABALLERO, SONNIA L., Una carmelita en Flandes. Vida 
de Ana de San Barto/omé, compañera inseparable de Teresa de Jesús (1549-
1626), Edicel Centro Bíblico Católico (Madrid 2006). 

Bibliografía sanjuanista-teresiana 

AAW., (coord. Ermanno Anci lli), Diccionario de Espiritualidad, 3 vol., Herder (Bar­
celona 1984). 

AAW., (coord. Eulogio Pachol, Diccionario de San Juan de la Cruz, Eulogio Pacho 
(di r.), Monte Carmelo (Burgos 2000). 

AAW., (coord. Federico Ruiz), Experiencia y pensamiento en San Juan de la Cruz, 
EDE (Madrid 1990). 

AAW., (coord. Hendrik Ruitenbeeck) Sexuality and ldentity, Dell Publishing Co. 
(New York 1970). 

MW., (coord. José Servera Baño), En tomo a San Juan de la Cruz, Ediciones Júcar 
(Madrid 1987). 

341 



AAW., (coord. Luce López Baralt-Lorenzo Piera), El sol a medianoche. La expe­
riencia mística: tradición y actualidad, Trotta (Madrid 1996). 

AAW, (coord. L. Borriello/E. Caruana/M.R. Del Genio/N. Suffi) Diccionario de 
Mística, San Pablo (Madrid 2002). 

AAW., (coord. María Jesús Mancho Duque), La espiritualidad española del siglo XVI: 
Aspectos literarios y lingüísticos, Universidad de Salamanca (Salamanca 1990). 

AAW, (coord. Tomás Álvarez), Diccionario de Santa Teresa de jesús, en AAW, 
Tomás Álvarez (dir.) Monte Carmelo (Burgos 2000). 

AAW, Actas del Congreso Internacional Sanjuanista (Ávila, 23-28 de septiembre 
de 1991), 3v. Junta de Castilla y León (Valladolid 1993). Abreviatura: ACTAS 

AAW, Antropología de San Juan de la Cruz, Institución Gran Duque de Alba (Ávila 
1988). 

AAW, Dizionario di Mística, Librería Ed itrice Vaticana (Citta del Vaticano 1998). 

AAW, Dottore místico. San Giovanni del/a Croce. Simposio neiiV Centenario del/a 
sua morte, Teresianum (Roma 1992). 

AAW, El Padre Gracián, discípulo, amigo, provincial de Santa Teresa, Monte Car­
melo (Burgos 1984). 

AAW, «Herencia histórica y dinamismo evangelizadom. Actas del Coloquio Inter-
nacional de Misiones OCD. Larrea, 14-19 enero 2002, en MontCarm 7 07 (2002). 

AAW, Hermenéutica y mística: san Juan de la Cruz, Edit. Tecnos (Madrid 1995). 

AAW., Humor y espiritualidad, Monte Carmelo (Burgos 1966). 

AAW., Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, Junta de Castilla y León 
(Salamanca 1991 ). 

AAW., Introducción a San Juan de la Cruz, Institución Gran Duque de Alba (Ávila 
1987). 

AA W, Juan de la Cruz, espíritu de llama: Estudios con ocasión del cuarto centena­
rio de su muerte (1591-1991), lnstilutum Carmelitanum (Roma 1991 ). 

AAW, La mística del siglo XXI, Centro Internacional de Estudios Místicos, Editorial 
Trotta (Madrid 2002). 

AAW, Mística e mística carmelitana, Librería Eclitrice Vaticana (Citta del Vaticano 
2002). 

AAW., Místico e profeta. San Ciovanni del/a Croce nel IV Centenario del/a sua 
morte, Teresianum (Roma 1991 ). 

AAW, Mystique et continence, DDB (Paris 1952). 

AAW, San Juan de la Cruz and Fray Luis de León. lnternational Symposium. Nov­
ember 14-16,1991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993). 

AA VV., San Juan de la Cruz: Diálogo y hombre nuevo, EDE (Madricl1976). 

AAW, Sanjuanística. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis Carmeli­
tarum Discalceatorum (Roma 1943) . 

AA VV., Simboli e Mistero in San Ciovanni del/a Croce, Teresianum (Roma 1991 ). 

AAW, Simposio sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresiano­
Sanjuanista (Ávila 1986). 

342 



AAW, 11 Simposio sobre San Juan de la Cruz, Secretariado Diocesano Teresiano­
Sanjuanista (Ávi la 1989). 

ACKERMAN, JANE, «El ensanchamiento del alma: la doctrina de San Juan de la 
Cruz y Santa Teresa de Jesús sobre el efecto de la gracia en el alma>>, en SanjCruz 
7 (1991) p. 9-22. 

ADEODATO DI SAN GIUSEPPE, «San Giovanni della Croce e S. Teresa del Bambino 
Gesú»en AAW (coord. E. Pacho), San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia. Docu­
mentación relativa a la declaración oficial, Teresianum (Roma 1991) p. 470-482. 

ALONSO MIGUEL, ÁLVARO, «Aproximaciones recientes a la poesía de San Juan 
de la Cruz», en AA VV., 11 Simposio sobre San Juan de la Cruz, p. 135-154. 

ALONSO, DÁMASO, La poesía de San Juan de la Cruz (Desde esta ladera), AguiJar 
(Madrid 4ª 1966). 

ALONSO, PAULINO, «San Juan de la Cruz en el sistema de espiritualidad de San 
Pablo de la Cruz», en AAW, Dottore místico ... , o.c., p. 311 -346. 

ALVAR LÓPEZ, MANUEL, «La Palabra trascendida de San Juan de la Cruz», en 
AAW, Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 207-234. 

ÁLVAREZ BOLADO, ALFONSO, «En medio y a las afueras de la sociedad secula­
rizada: mística y secularización», en ACTAS vol. 3 p. 249-276. 

ÁLVAREZ SUÁREZ, ANIANO, Dialogando con Fray Juan de la Cruz, Monte Car­
melo (Burgos 1988). 

-voz «caridad teologal» en DicSJC p. 277-286. 
ÁLVAREZ, TOMÁS, «El futuro de nuestro pasado. Teresa de Jesús y la seducción de 

los místicos», en AA W, La mística del siglo XXI, o.c., p. 191 -201. 
- «Jerónimo Gracián, pionero de las misiones teresianas», en AAVV., «Herencia 

histórica y dinamismo evangelizador», a.c., p. 29-49. 
- «La madre Teresa habla de fray Juan de la Cruz. Repe1torio de textos teresianos 

sobre el santo», en AAW, Experiencia y pensamiento ... , o.c., p. 401 -459. 
- «Los amores de Teresa de Jesús en la novela de José Luis Olaizola», en Mont-

Carm 101 (1993) p. 85-92. 
- Numerosas voces del DicTJ («desposorio espiritual» p. 493-505, etc.). 
- Teresa de jesús. Obras Completas, Monte Carmelo (Burgos 1997). 
ANDÍA, ISABEL DE, «La teología mística de San Dionisia», en ACTAS vol. 3 p. 97-1 26. 
ANDRÉS MARTÍN, MELQUIADES, «La teología en Salamanca durante los estudios 

de San Juan de la Cruz (1560-1570)», en AAW, Juan de la Cruz, espíritu de 
llama ... , o.c., p. 213-230. 

- San Juan de la Cruz, maestro de espiritualidad, Ediciones Temas de hoy (Madrid 
1996). 

ANTOLÍN, FORTUNATO, «Los superiores de la congregación y San Juan de la 
Cruz», en AAW., Mistico e profeta ... , o.c., p. 567-597. 

ARANGUREN, JOSÉ LUIS, San )uan de la Cruz, Júcar (Madrid 1973). 
- «San Juan de la Cruz» en Estudios literarios, Credos (Madrid 1976) p. 9-92. 
ARÓSTEGUI, LUIS, voz «Experiencia mística» en DicSJC p. 591-612. 

343 



ASÍN PALACIOS, MIGUEL, Huellas de/Islam. Santo Tomás de Aquino, Turmeda, 
Pascal, San Juan de la Cruz, Espasa-Calpe (Madrid 1941 ). 

- Sadilies y alumbrados, Hiperión (Madrid 1990). 

AVILÉS FERNÁNDEZ, MIGUEL, «San Juan de la Cruz y el erasmismo» en ACTAS 
vol. 2 p. 99-117. 

BALDEÓN, ALFONSO, voz «Búsqueda de D ios» en DicSJC p. 229-238. 

BALLESTERO, M., Juan de la Cruz: de la angustia al olvido, Ed iciones 62 (Barce­
lona 1977). 

BALTHASAR, HANS URS VON, «Juan de la Cruz», en Gloria. Una estética teológi-
ca, vol. 3. Estilos laica/es, Encuentro (Madrid 1987) p. 117-178. 

- Ensayos teológicos l. Verbum Caro, Cristiandad (Madrid 1964). 

- Estados de vida del cristiano, Encuentro (Madrid 1994). 

- Gloria. Una estética teológica. 7 vol., Encuentro (Madrid 1985-1989). 

- Solo el amor es digno de fe, Sígueme (Salamanca 3ª ed. 1990). 

- Sponsa Verbi, Cristiandad (Madrid 1964). 

- Teodramática vol.2, Encuenlro (Madrid 1992). 

- «Teología y santidad» en Communio 6 (1987) p. 486-494. 

BARSOITI, DIVO, La teologia spirituale di San Giovanni del/a Croce, Rusconi (Mi­
lano 1990). 

BARUZI, JEAN, San Juan de la Cruz y el problema de la experiencia mística, Junta 
de Castilla y León (Valladolid 1991 ). 

BEINERT, WOLFANG, Diccionario de Teología Dogmática, Herder (Barcelona 
1990}. 

BENASSAR, BARTOLOMÉ, «Recepción y audiencia de Juan de la Cruz en Fran-
cia», en ACTAS vol. 2 p. 395-403. 

BENGOECHEA, ISMAEL, La felicidad en San Juan de la Cruz, M iriam (Sevilla 1988) . 

- San Juan de la Cruz y la mujer, Monte Carmelo (Burgos 1998} p. 156-158. 

-San Juan de la Cruz y la Virgen, Miriam (Sevilla 1990}. 

BERNARD, Charles A., Theologie symbolique, Tecui (París 1978). 

BLOMMESTIJN, HEIN, «Discovering de self and the World through the eyes of God. 
A selective reading of the Spiritual Canticle», en StSpir 3 (1993) p. 173-199. 

SOBES NAVES, Mª DEL CARMEN, «La lírica de san Juan de la Cruz», en Poesía y 
teología, Monte Carmelo (Burgos 1990) p. 127-161. 

- «Lecturas del Cántico Espiritual desde la estética de la recepción», en AAW., 
Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 15-51. 

BOCOS, FLO RENTINO, «Las criaturas en el proceso espiritual de San Juan de la 
Cruz», en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 581-596. 

BORO, ANDRÉ, «La influencia de Juan de la Cruz sobre San Francisco de Sales y 
Santa Juana de Chantal», en San}Cruz 1 O (1994} p. 155-172. 

- «Le rayonnement de Jean de la Croix au XVIIe siecle franc;ais», en MW, Mistico 
e profeta ... , o.c., p. 419-459. 

- Les amours chez }ean de la Croix, Beauchesne (París 1998). 

344 



- Plotín et Jean de la Croíx, Beauchesne (Paris 1996). 

BORRIELLO, LUIGI, «lnflusso e presenza nella spiritualita italiana», en AAW, Mís-
tico e profeta ... , o.c., p. 461 -4 79. 

BOUSOÑO, C., Teoría de la expresión poética, Credos (Madrid 6ª edic. 1976). 

BRÁNDLE, FRANCISCO, Biblia en san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1990). 

- «La fe que se hace vida. La fe en el evangelio de Juan y la experiencia del místi­
CO», en RevEspir 54 (1995) p. 523-543. 

CADRECHA, M. Á., San Juan de la Cruz. Una eclesíología de amor, Monte (arme­
lo (Burgos 1980). 

CAPANAGA, VICTORINO, San Juan de la Cruz. Valor psicológico de su doctrina, 
Premio de la universidades españolas en el Certamen del IV Centenario del 
nacimiento de San Juan de la Cruz en 1942 (Madrid 1950). 

CASERO, JUAN, «El Espíritu Santo, agente principal en la dirección del alma (Estu­
d io a partir de San Juan de la Cruz)», en TeoiEsp 23 (1979) p. 131-180. 

CASTAÑO MORENO, MARÍA PURIFICACIÓN, «El simbolismo an imal en el Cánti­
co Espiritual de San Juan de la Cruz», en SanjCruz 8 (1999) p. 235-253. 

CASTELLANO CERVERA, JESÚS, «Experiencia del misterio litúrgico en San Juan 
de la Cruz», en M W., Experiencia y pensamiento .. . , o.c., p. 113-154. 

- «Mística bautismal. Una página de san Juan de la Cruz a la luz de la trad ición», 
en AAW San Juan de la Cruz: Diálogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p. 
127-144. 

- «La preghiera sacerdotale di Gesú nei Santi dei Cannelo», en RívVitSpír 43 
(1990) p. 286-293. 

CASTRO, GABRIEL, «Llama del amor viva», en AAW., Introducción a la lectura de 
San Juan de la Cruz, o.c., p. 493-529. 

- «Llama del amor viva. Poema del amor, el t iempo y la muerte», en MontCarm 
99 (1991) p. 445-476. 

- «El simbolismo en el lenguaje», en Teresa de jesús 36 (1988) p. 19-26. 

- «11 simbolismo mistico. Simboli ricorrenti in Santa Teresa di Gesu e in San Giovan-
ni della della Croce», en AAW, Mística e mística carmelitana, o.c., p. 177-221. 

CASTRO, SECUNDINO, Cristo, vida del hombre (El camino cristológico de Teresa 
confrontado con el de Juan de la Cruz), EDE (Madrid 1991 ). 

- Cristología teresiana, EDE (Madrid 1978) 
- «D ios, exigencia y plenitud del hombre», en AAW, Antropología de San Juan de 

la Cruz, a.c., p. 85. 
- «El amor como apertura trascendental del hombre en san Juan de la Cruz», en 

AAVV., San Juan de la Cruz: Diálogo y hombre nuevo, EDE (Madrid 1976) p. 
93-125. 

- Hacía Dios con san Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986). 

- «Jesucristo en la mística de Teresa y Juan de la Cruz» en AAW, Místico e profe-
ta ... , o.c., p. 179-21 O. 

-«La experiencia de Cristo : foco central de la mística», en AAW., Experiencia y 
pensamiento ... , o.c., p. 169-194. 

345 



-«San Juan de la Cruz. El camino de lo inefable», en AAW., Introducción a San 
Juan de la Cruz, o.c., p. 91-102. 

- Voz «Noche oscura del alma» en DicSJC p. 1033-1 062. 

CEA, EMETERIO G. DE, «Teología y mística: Sanlo Tomás y San Juan ele la Cruz», 
en MW., Dottore mistico ... , o.c., p. 211-233 

CELA YA, GABRIEL, «La poesía ele vuelta en San Juan de la Cruz», en AAW, Explo­
ración de la poesía, Seix Barra! (Barcelona 1972) p. 89-122. 

CEPEDA ADÁN, JOSÉ, «La antropología del Espíritu en Juan de la Cruz», en AC­
TAS vol. 3 p. 127-154. 

-«La CasUlla que vivió San Juan de la Cruz», en AAW, Antropología de San Juan 
de la Cruz, o.c., p. 7-21. 

CERNUDA, LUIS, «Tres poetas clásicos», en Prosa Completa, Seix Barra! (Barcelo­
na 1975) p. 758. 

CIPRIANI, N ELLO, «L'uomo spirituale in S. Agostino e S. Giovanni della Croce», en 
AAW, Dottore místico ... , o.c., p. 131-150. 

CLAUDIO DE JESÚS CRUCIFICADO, «Influencia y desarrollo de la autoridad y 
doctrina ele San Juan de la Cruz hasta las controversias quietistas» en AAW, San 
Juan de la Cruz. Doctor de la Iglesia. Documentación ... , o.c., p. 483-518. 

CONTRERAS MOLINA, FRANCISCO, «El Cantar ele los Cantares y el Cántico Es­
piritual», en SanjCruz 9 (1993) p. 27-73. 

COSSÍO, J. M. de, «Rasgos renacentistas y populares en el Cántico espiritual de 
san Juan de la CruZ>> en Escorial 25 (1942) p. 205-228. 

CRISÓGONO DE JESÚS, Compendio de Ascética y mística, Ediciones de Espiri­
tualidad (Madrid 1949). 

- San Juan de la Cruz. El hombre, el doctor, el poeta, Labor (Barcelona 1935). 

- San Juan de la Cruz. Su obra científica y literaria, Editorial Mensajero de Santa 
Teresa y de San Juan de la Cruz, 2 vol. (Ávila 1929). 

- «Introducción al estudio de la filosofía en el misticismo de san Juan de la CruZ>> 
en RevEspir 7 (1942) p. 231-240. 

- «Vida de San Juan de la Cruz», en Vida y obras ele san Juan de la Cruz, BAC 
(M adrid 1 Oll ed. 1978) p. 23-340. 

CUEVAS GARCÍA, CRISTÓBAL, «El Bestiario simbó lico en el Cántico Espiritual 
de San Juan de la Cruz», en AAW., Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 
181-203. 

- «Estudio literario», en AAW., Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 125-201 . 

- «La literatura, signo genérico. La literatura como signo de lo inefable: el género 
literario ele los libros de San Juan de la Cruz», en AAW, En torno a San Juan de 
la Cruz, a.c., p. 23-56. 

- «Poesías» en AAW, Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, o.c., p. 
283-313. 

- «San Juan de la Cruz y la trasgresión de la norma expresiva» en ACTAS vol. 1 p. 
49-73. 

346 



CUGNO, ALAIN, Saint Jean de la Croix, Fayard (Paris 1979). 

CHEVALLIER, PHI U PE, «Le Cantique spirituel de saint Jean de la Croix a-t-il été 
interpolé?» Bui/Hisp 24 (1922) p. 307-342. 

DANIELOU, JEAN, «Mystique de la ténebre chez Grégoire de Nysse», en DicSp 
p. 1872-1875. 

- Platonisme et théologie mystique, Aubier (París 1944). 

DE RUBÍ, BASILI, «Mística sanjuan ista y sus relaciones con la escuela franciscana», 
en EstFrancisc 52 (1951) p. 77-96. 

DIDIER, HUGUES, «San Juan de la Cruz como consumatum est de la Biblia en la 
historia de la latinidad cristiana», en ACTAS vol. 3 p. 339-349. 

DÍEZ, MIGUEL ÁNGEL, Lecturas medievales de san Juan de la Cruz, Monte Car­
melo (Burgos 1999). 

-«Nueve Romances. Glosa bíblica», MontCarm 99 (1991) p. 477-555. 

- Pablo en Juan de la Cruz. Sabiduría y ciencia de Dios, Monte Carmelo (Burgos 
1990). 

- Y el hombre Dios sería, Monte Carrr1elo (Burgos 1992). 

DOMÍNGUEZ LÓPEZ, CHARO, «El dinamismo de la voluntad en San Juan de la 
Cruz. Aproximación léxica», en ACTAS vol. 1. p. 325-337. 

DONÁZAR, ANSELMO, El hombre de las ínsulas extrañas, Monte Carmelo-EI Car­
men (Burgos 1985). 

- La Cierva vulnerada. Retorno de Teresa de Jesús, Ediciones El Carmen (Vitoria 
1982). 

- Principio y fin de una reforma. Una revolución religiosa en tiempos de Felipe 11. 
La reforma del Carmen y sus hombres, Guadarrama (Bogotá 1968). 

- San Juan de la Cruz y el Verbo encarnado, Ediciones El Carmen (Vitoria 1998) . 

DOROTEO DE LA SAGRADA FAMILIA, Diálogos Místicos sobre la <rSubida del 
Monte Carmelo», Luis Gili (Barcelona 1942). 

DUVIVIER, ROGER, Le dynamisme existentiel/e dans la poésie de Jean de la Croix, 
Didier (Paris 1973). 

EDMONDO MARIA DELLA PASSIONE, <di Monte di San Giovanni della Croce» 
en AAW., Sanjuanística. Studia a professoribus Facultatis Theologicae ordinis 
Carmelitarum Discalceatorum (Roma 1943) p. 3-24. 

EFRÉN DE LA MADRE DE DIOS / STEGGINK, OTGER, Santa Teresa y su tiempo. 
3 volúmenes. Biblioteca Salmanticense, Col. Estudios n2 54 (Salamanca 1984). 

- Tiempo y vida de San Juan de la Cruz, BAC (Madrid 1992). 

- Tiempo y vida de Santa Teresa, BAC (Madrid 3ª ed.1 996). 

-«Dos maestros y una misma doctrina», en SanjCruz 2 (1984) p. 77-90. 

- «La esperanza según San Juan ele la Cruz» en RevEspir 1 (1942) p. 255-281 . 

- La herencia teresiana, EDE (Maclricl1975). 

- San Juan de la Cruz y el misterio de la Santísima Trinidad en la vida espiritual, 
Universidad de Salamanca (Zaragoza 1947). 

347 



- «Teresa de jesús y Juan de la Cruz. Antagonismo somático y Simbiosis espiritual», 
en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 319-341. 

EGAN, KEITH j., «The Biblical imagination in the Living Flame of Love», en Juan de 
la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 507-521. 

EGIDO, TEÓFANES, «Contexto histórico de San Juan de la Cruz», en RUIZ, F. (e), 
Experiencia y pensamiento ... , o .c., p. 335-378. 

- «Claves históricas», en AAW, Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 59-124. 

- «San Juan de la Cruz: de la hagiografía a la historia>>, en AAW., Juan de la Cruz, 
espíritu de llama ... , o.c., p. 7-22. 

ELIZALDE, IGNACIO, «San Juan de la Cruz: simbolismo metafórico», en ACTAS 
vo l. 1 p. 295-308. 

ESQUERDA BIFET, JOAN, «Dimensión misionera de la contemplación en San 
Juan de la Cruz», en AAW, Dottore místico ... , o.c., p. 379-400. 

EULOGIO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, La transformación total del alma en Dios, 
según San Juan de la Cruz, Universidad Pontificia de Salamanca, EDE (Madrid 
1963). 

-«Principios teológicos fundamentales de la doctrina teresiana», en RevEspir 87-
89 (1963) p. 526. 

FERNÁNDEZ DE MENDIOLA, DOMINGO A., «Opción misional de la congrega­
ción italiana, sigu iendo el espíritu de Santa Teresa y la llamada de los Papas», 
en AAW., «Herencia histórica y dinamismo evangelizador», en MontCarm 101 
(2002) p. 141-204. 

FERNÁNDEZ MARTÍN, LUIS, «El Colegio de los Jesu itas de Medina del Campo en 
tiempo de Juan de Yepes», en AAW, Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., 
p. 41 -61. 

FORTES, ANTONIO. «Fecha de composición del «CánticoS» de san Juan de la 
Cruz» MontCarm 107 (1999) p. 39-76. 

FLÓREZ FLÓREZ, RAMIRO, «Razón mística: la experiencia de la interioridad en 
San Juan de la Cruz y San Agustín», en AAVV, 11 Simposio sobre San Juan de la 
Cruz, o.c., p. 159-200. 

FORESTI, FABRIZIO, «Le radici bibliche della Salita del Monte Carmelo d i S. Gio­
vanni della Croce», Carmelus 28 (1981) p. 226-255. 

FRADEJAS LEBRERO, J., «Sobre los romances de San Juan de la Cruz» en AAW, 
Simposio sobre San Juan ele la Cruz, o.c., p. 53-68. 

GABRIELLE DI SANTA MADDALENA, San Ciovanni del/a Croce, Dottore 
cleii'Amore divino, Edixioni d i Vita Cristiana (Firenze 2ª ed. 1943). 

GAITÁN, JOSÉ DAMIÁN, «Conocimiento de Dios y sabiduría de la fe en San Juan 
de la Cruz», en AAVV, Experiencia y pensamiento ... , o.c., p. 251. 

- «San Juan de la Cruz: en torno a Subida y Noche. Su relación con el poema 
Noche oscura», en AAVV, Introducción a San Juan ele la Cruz, o.c., p. 77-90. 

- «Subida del Monte Carmelo» en AAVV, Introducción a la lectura ele San Juan de 
la Cruz, o.c., p. 361-399. 

348 



-«Subida del Monte Carmelo y Noche oscura» en MW, Mistico e profeta ... , 
o.c., p. 17-53. 

- Voz «an iquilación», en DicSJC p. 111-116. 
GARCÍA LÁZARO, EUTIQUIO, «Cristo en la mística de San Juan de la Cruz», en 

Juan de la Cruz, espíritu de llama .. . o.c., p. 687-704. 
GARCÍA MUÑOZ, FLORENCIO, Cristología de San Juan de la Cruz, FUE (Madrid 

1982). 
GARCÍA ORDÁS, ÁNGEL MARÍA, La persona divina en la espiritualidad de Santa 

Teresa, Teresianum (Roma 1967). 
GARCÍA ORO, JOSÉ, La reforma de los religiosos españoles en tiempo de los Reyes 

Católicos, Instituto Isabel la Católica (Valladolid 1969). 
- «Observantes, recoletos, descalzos: la monarquía católica y el reformismo reli­

gioso del siglo XVI» en ACTAS vol. 2 p. 53-97. 
GARCÍA PALACIOS, JOAQUÍN «Léxico de «luz» y «calor» en Llama del Amor 

viva», en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 383-411 . 
GARCÍA, CIRO, Mdónde te escondiste? La búsqueda de Juan de la Cruz, Monte 

Carmelo (Burgos 1999). 
- «El Cántico Espiritual. Poema nupcial», en MontCarm 99 (1991) p. 399-424. 
- La Mística del Carmelo, Monte Cannelo (Burgos 2002). 
-«La mistica nella scuola carmelitana», en MW, Mistica e mistica carmelitana, 

o.c., p. 69-115. 
- «San Juan de la Cruz entre la escolástica y la nueva teología», en MW, Dottore 

mistico ... , o.c., p. 91-130. 
- Teología espiritual contemporánea. Corrientes y perspectivas, Monte Carmelo 

(Burgos 2002). 
- Voz «Antropología sanjuan ista», en DicSJC p. 123-142. 
GARCÍA, FÉLIX, «San Juan de la Cruz y la Biblia» en RevEspir 1 (1942) p. 372-388. 
GARRIDO, PABLO MARÍA, El solar carmelitano de San Juan de la Cruz. La antigua 

provincia de Castilla (1416-1 839), BAC (Madrid 1996). 
- «El solar carmelitano de San Juan de la Cruz. La provincia de Castilla desde sus 

orígenes hasta los tiempos del santo», en MW, Juan de la Cruz, espíritu de 
llama ... , o.c., p. 85-11 O. 

- San Juan de la Cruz y Francisco de Yepes, Sígueme (Salamanca 1989). 
GIORDANO S. 1 PAOLICCI, C., Nicoló Doria. ltinerari economici, culturali, re­

ligiosi nei secoli XVI-XVII tra Spagna, Genova e /'Europa. lnstitutum historicum 
teresianum, Studia 7 (Roma 1996). 

GIOVANNA DELLA CROCE, «Semantica della parola. ll linguaggio mistico di San Gio­
vanni della CrOC€)>, en MW,Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 493-505. 

GONZÁLEZ CUENCA, JOAQUÍN, <<Un aprendido canto : la Trad ición en la técn i­
ca poética de San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 1 p. 211-212. 

GONZÁLEZ DE CARDEDAL, OLEGARIO, «Introducción» en ACTAS vol. 3 p. 11 -16. 
- «Memoria, misterio y mística en San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 

429-453 . 

349 



GONZÁLEZ Y GONZÁLEZ, NICOLÁS, «Fray Juan de la Cruz, confesor de La En­
carnación en Ávila», en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 231-248. 

GOYA, BENITO, «S. Giovanni della Croce e le psicologie della trascendenza», en 
AAW., Dottore místico ... , o.c., p. 419-450. 

GUERRA, AUGUSTO, «Un camino de diálogo para el encuentro de San Juan de la 
Cruz con el mundo moderno», en AAW, Antropología de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 117-135. 

-«La experiencia universal de noche oscura» en lgleViva 161 (1992) p. 459-473. 
GUERRA, SANTIAGO, «San Juan de la Cruz y la teología mística en el siglo XX», 

en ACTAS vol. 3 p. 177-194. 
GUILLÉN, JORGE, «San Juan de la Cruz o lo inefable místico», en AAW., Lenguaje 

y poesía, Revista de Occidente (Madrid 1972) p. 73-11 O. 
GUILLÉN, JOSÉ, «La poética en el Cántico Espiritual», RevEspir 1 (1942) p. 438-447. 
GUILLET, LOUIS, Nuit de lumiere, Maison Mame (Tours 1969). 
HAMILTON, ALASAIR, Heresy and Mysticism in Sexteenth-Century Spain: The 

Alumbrados, James Clarkc (Cambridge 1992). 
HARO IGLESIAS, M IGUEL F., «La noche del sufrimiento. Interpretación simbólica de 

la vida y sus crisis según San Juan de la Cruz» en SanjCruz 6 (1990) p. 61-77. 
- voces «deseos», Afectos», <<apetitoS)) en DicSJC. 

HATZFELD, H., Estudios literarios sobre mística española, Credos (Madrid 2ª edic. 
1968). 

HERRÁIZ, MAXIMILIANO, «Del Dios del riesgo al riesgo de «hacerse)) hombre», 
en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , a.c., p. 657-671. 

-«El riesgo de ser constructores del propio destino», en AAW, Antropología de 
San Juan de la Cruz, o.c., p. 114. 

- <di carattere specífico della mística d i Teresa di Gesu e di Giovann i della Croce)>, 
en AAVV, Mística e mística carmelitana, o.c., p. 116-"152. 

-«La oración, experiencia teologal», en AAVV, Experiencia y pensamiento ... , o.c., 
p. 195-224. 

-«Llama de amor viva. Consagración de un místico y un teólogo» en AAW, Mís­
tico e profeta ... , o.c., p. 81-113. 

-«San Juan de la Cruz: el amor insaciable», en AAW, Introducción a San Juan de 
la Cruz, a.c., p. 116-117. 

- «Teresa de Jesús, experiencia trinitaria», en MontCarm 109 (2001) p. 3-34. 
JAVIERRE, JOSÉ MARÍA, Juan de la Cruz, un caso lfmite, Sígueme (Salamanca 

1992) p. 15. 
JENNINGS, ELIZABETH, Every changing shape, André Deutsch (London 1961 ). 
JIMÉNEZ DUQUE, BALDOMERO, «Experiencia y teología» en ACTAS vol. 3 p. 

155-176. 

-Juan de la Cruz. Camino y mensaje, Institución Gran Duque de Alba (Ávila 1987) 
p. 155. 

- «La pedagogía de San Juan de la CruD> en RevEspir 1 (1942) p. 309-331. 
- «Noticia amorosa», en SanjCruz 12 (1993) p. 211-236. 

350 



-San Juan de la Cruz. Figura y mensaje, San Pablo (Madrid 2000). 

- «Significado de una reforma», en LetrDeus 12 (1982). 

JIMÉNEZ LOZANO, JOSÉ, «El hombre sin atributos», en ACTAS vol. 2 p. 19-32. 
- Bloc de Notas, en Vida Nueva n2 923, 9 de marzo de 1974, p. 29. 

JIMÉNEZ MELlA, <CLas subidas cavernas de la piedra». La Mística de sant 
Joan de la Creu, una mística de cristificació (tesis doctoral), Facultat de Teología 
de Catalunya (Barcelona 1997). 

JOHNSON KURUPPASSERY, MANUAL, The nupcial symbolism in the Cántico Es­
piritual of San Juan de la Cruz, Tesina de licenciatura, Facultad de Teología del 
Norte de España (Burgos 2001 ). 

JUAN DE JESÚS MARÍA, «Le amará tanto como es amada. Estudio positivo sobre 
la igualdad de amor del alma con Dios en las obras de San Juan de la Cruz» en 
EphCarm 6 (1955) p. 3-103. 

JUAN JOSÉ DE LA INMACULADA CONCEPCIÓN, La psicología de San Juan de la 
Cruz, Edit. Sagrado Corazón de Jesús (Santiago de Chile 1944). 

JUAN PABLO 11 (WOJTYLA, KAROL), La fe según San Juan de la Cruz, BAC minar 
53, EDICA (Madrid 1979). 

- «Carta Apostólica de su santidad Juan Pablo 11» en San Juan de la Cruz. Boletín 
del IV centenario de su muerte n2 7-8, 14 feb/14 abr (Sevilla 1991 ). 

JUNG, C. G. El hombre y sus símbolos, Caralt (Barcelona 1984). 

KRINEN, JEAN, «Du nouveau sur Thomas de Jésus, L'avenement de la mystique del 
lumieres en Espagne (1601-1607)» en Bui/Hisp 64bis (1962) p. 113-135. 

KUMBLOLICKAL AUGUSTINE, JOSÉ, La unión con Dios en san Juan de la Cruz 
y san Francisco de Sales. Estudio comparativo de su propuesta doctrinal, Monte 
Carmelo (Burgos 2002). 

LANGELLA, SIMONA, «Baruzi, Maritain, Morel: tres lecturas acerca de la mística 
sanjuanista», en EIBas 21 (1996) p. 5-21. 

LARA GARRIDO, JOSÉ, «La mirada divina y el deseo. Un símbolo complejo en san 
Juan de la Cruz», en AAW., Simposio sobre san Juan de la Cruz, o.c., p. 69-97. 

LARRAÑAGA, VICTORIANO, «San Ignacio de Loyola y san Juan de la Cruz: con­
vergencias y divergencias», RevEspir 15 (1 956) p. 261-276. 

LASSA, ENRIQUE, «Conferencias. Semana Sanjuanista de Úbeda en 1983», en 
SanjCruz 7 (1983) p. 17-73. 

LÁZARO CARRETER, FERNANDO, «Poética de San Juan de la Cruz», en ACTAS 
vol. 1 p. 25-45. 

LOBATO, ABELARDO, «Presencia de San Juan de la Cruz en la filosofía moderna», 
en AAW., Dottore místico ... , o.c., p. 451-480. 

LÓPEZ BARALT, LUCE, «El Cántico Espiritual o el júbilo de la unión transformante» en 
AAW., San Juan de la Cruz and Fray Luis de León. lnternational Symposium. Novem­
ber 14-16,1991, Juan de la Cuesta (Newark Delaware 1993) p. 145-189. 

- Huellas de/Islam en la literatura española, Hiperión (Madrid 1989). 

351 



- «Los lenguajes infinitos de san Juan de la Cruz en lbn f\rabi de Murcia» en 
AAW., Actas del VI Congreso Internacional de Hispanistas, Toronto University 
(Toronto 1980) p. 173-177. 

- San Juan de la Cruz y el Islam, Hiperión (Madrid 1990). 

LÓPEZ CASTRO, ARMANDO, «El viaje al corazón de la nada: Eckhart y Juan de 
la Cruz», en SanjCruz 23 (1999) p 5-21. 

- «Hacia una espiritualidad erótica en San Juan de la Cruz», MontCarm 104 
(1996) p. 53-73 

LÓPEZ DIAZ-OTAZU, ANA MARIA, Aproximación a san Juan de la Cruz de la 
mano de santa Teresa, Narcea (Madrid 1990) p. 154-168. 

LÓPEZ GARCÍA, MARÍA ÁNGELES, «El léxico nupcial en los escritos de Juan de la 
Cruz», en ACTAS vol. 1 p. 339-351. 

LUCIEN MARIE DE S. JOSEPH, <<Expérience mystique et expresión symbolique 
chez SaintJean de la Croix», en MW, La polarité du symbole, Etudes Carmeli­
taines (París 1960) p. 20-51. 

- J.:expérience de Dieu. ActualiLé du message de Saint Jean de la Croix, Cerf (París 
1968). 

MAAS, FRANS, «Eshatologie bei Johannes vom Kreuz», en AA W., Juan de la Cruz, 
espíritu de llama ... , o.c., p. 761-780. 

MALATIC, ATANASIO G., «In Cristo tutte le cose: Cristo nella mística sanfrances­
cana e sangiovannista», en AAW., Dottore mistico ... , o.c., p. 186. 

MANCHO DUQUE, Mil JESÚS, «Antítesis dinámicas de la Noche oscura», en Juan 
de la Cruz, espíritu de //ama ... , o.c., p. 369-382. 

- El símbolo de la Noche en San Juan de la Cruz. Estudio léxico-semántico, Univer­
sidad de Salamanca (Sa lamanca 1982). 

- «Notas sobre arcaísmos en el Cántico Espiritual», en SanjCruz 20 (1997) p. 
225-240. 

- Palabras y símbolos en San Juan de la Cruz, FUE (Madrid 1993). 

- Recursos léxico-semánticos en los escritos de san Juan de la Cruz, Centro Inter-
nacional Teresiano-Sanjuanista (Ávila 1988). 

MANERO SOROLLA, MARÍA PILAR, «Ana de Jesús y Juan de la Cruz: perfil de una 
relación a examen>>, en BoiMenPel 70 (1994) p. 5-53. 

MARCOS MARTÍN, ALBERTO, «San Juan de la Cruz y su ambiente de pobreza» 
en ACTAS vol. 2 p. 143-184. 

MARITAIN, JACQUES, «Saint Jean de la Croix praticien de la contemplation», en 
EtudCarm 16 (1931) p. 61-109. 

- Distinguir para unir los grados del saber, Club de Lectores (Buenos Aires 1968). 

MARTÍN PORTALES, JOSÉ MANUEL, «Colín P. Thompson, una revisión del san­
juanismo», SanjCruz 33 (2004). 

- «Jean Baruzi y el problema de la experiencia mística» en SanjCruz 9 (1993) p. 
117-132. 

- «Mística y expresión (ante un estudio sanjuanista de Miguel Norbert-Ubarri» en 
SanjCruz 30 (2003) p. 197-225. 

352 



MARTÍNEZ GONZÁLEZ, EMILIO J., Tras las huellas de Juan de la Cruz. Nueva 
biografía, EDE (Madrid 2006). 

MAS ARRONDO, ANTONIO, Acercar el cielo. Itinerario espiritual con Teresa de 
jesús, Sal Terrae (Santander 2ª ed. 2004). 

- El hombre en Cristo y Cristo en el hombre. Análisis teológico de las VI/ Moradas 
en los escritos de Santa Teresa de jesús, Facultad de teología del Norte de España 
(Burgos 1993). 

- de jesús en el matrimonio espiritual, Institución Gran Duque de Alba 
(Avila 1993). 

MAS LACABE, EUGENIO «Conferencias sanjuanistas. X Semana sanjuanista de 
Úbeda», en San Juan de la Cruz ... pájaro solitario, Carmelo Teresiano (Úbeda 
1988) p. 33-45. 

MATANIC, A., In Cristo tutte le cose: Cristo nella mistica sanfrancescana e sangio­
vannista, en AAW, Doctore Mistico .. . , o.c., p. 183-198. 

MATHEW, IAIN, El impacto de Dios. Claves para una lectura actual de San Juan de 
la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2001 ). 

- The Knowledge and Consciousness of Christ in the light of the Writings of St. }ohn 
of the Cross (tesis doctoral inédita) University of Oxford 1991. 

MEJÍA, RAFAEL, Carmelos de Francia (1 604-7 990), Monte Carmelo (Burgos 1992). 

MERÍ CONCEPCIÓN, «Unión con Dios, dinámismo psicológico-espiri ­
tual en San Juan de la Cruz», en SanjCruz 39 (2007) p. 91 -141. 

M IALDEA BAENA, ANTONIO JOSÉ, «Algunas cuestiones sobre san Juan de la Cruz 
y el canon de la literatura española», en SanjCruz 30 (2002/11) p. 161-193. 

MONTANER, EMILIA, «Tras las huellas de fray Juan: las informaciones de Sala­
manca», en ACTAS vol. 2 p. 457-472. 

MORALES, JOSÉ LUIS, El Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz: su relación con 
el Cantar de los Cantares y otras fuentes literarias, EDE (Madrid 1971 ). 

MOREL, GEORG ES, Le sens de l'existence selon Saint }ean de la Croix, 3 vol., Au­
bier (Paris 1960-1961 ). 

MORENO VILLA, JOSÉ, «Lfnea poética de San Juan de la Cruz y carácter de sus 
palabras», en AA W , En torno a San Juan de la Cruz, o.c., p. 1 71-182. 

MORlONES, ILDEFONSO, Ana de jesús y la herencia teresiana. ¿Humanismo cris­
tiano o rigor primitivo? Teresianum (Roma 1968). 

- El Carisma carmelitano. Estudio sobre los orígenes, Edizioni del Teresianum 
(Roma 1972), 

- El Carmelo teresiano y sus problemas de memoria histórica, Ediciones El Carmen 
(Vitoria 1997). 

MOSIS, RUDOLF, Der Mensch und die Dinge nach johannes vom Kreuz, Echter 
Verlag (Würzburg 1964). 

NAVARRO, ALEJO, Al paso de Dios, al paso del hombre. Pedagogía de la experien­
cia cristiana en San Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 2000) . 

N IETO JIMÉNEZ, LIDIO, «La Naturaleza en el Cántico Espiritual», en AAW, Sim­
posio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 153-173. 

353 



NIETO, JOSÉ CONSTANTINO, Místico, poeta, rebelde, santo: en torno a San Juan 
de la Cruz, Fondo de Cultura Económica (Madrid-México 1982). 

- San Juan de la Cruz, poeta del amor profano, Swan (Madrid 1988). 

NORBERT UBARRI, MIGUEL, Las categorías de espacio y tiempo en san Juan de la 
Cruz. La articulación de lo inefable, Editorial de Espiri tualidad (Madrid 2002). 

OFILADA MINA, MACARIO, San Juan de la Cruz. El sentido experiencia/ del cono­
cimiento de Dios. Claves para un acercamiento filosófico al santo Docto¡; Monte 
Carmelo (Burgos 2002). 

OLAIZAOLA, JOSÉ LUIS, Los amores de San Juan de la Cruz, Edic. Martínez Roca 
(Barcelona 1999). 

O'REILLY, TERENCE, O'REI LLY, TERENCE, «La figura de Aminadab en los escritos 
de San Juan de la CruZ>>, en SanjCruz 31-32 (2003) p. 187-196. 

- «San Juan de la Cruz y la lectura de la Biblia: el romance Encima de las corrien­
teS>>, en ACTAS vol. 1 p. 221-231. 

OROZCO, EMILIO, Poesía y mística, Guadarrama (Madrid 1954). 

- «Simbolismo místico y poético: su identificación y alcance en Juan de la Cruz», 
en AA W., En torno a San Juan de la Cruz, o.c., p. 183-191 . 

PACHO, ALBERTO, voz «San Agustín y SJC» en DicSJC p. 41-46. 

- voz «San Gregario Magno» en DicSJC p. 710-712. 

PABLO MAROTO, DANIEL DE, «Dimensión histórica de San Juan de la CruZ>> en 
AAW., Místico e profeta ... , o.c., p. 231-267. 

- «La España de san Juan de la Cruz», en AAW., Introducción a San Juan de la 
Cruz, o.c., p. 9-30. 

PACHO, EULOGIO, «Cronología sanjuanista>> en AAW., Introducción a la lectura 
de San Juan de la Cruz, o.c., p. 45-58. 

- El Cántico Espiritual. Trayectoria histórica del texto, Teresianum (Roma 1967). 

- Estudios Sanjuanistas, 2 vol., Monte Carmelo (Burgos 1997). 

- Introducción a san Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1982). 

-San Juan de la Cruz. Historia de sus escritos, Monte Carmelo (Burgos 1998). 

-«Jerónimo Gracián de la Madre de Dios. Vida y obra», en AAVV., El Padre 
Gracián, discípulo, amigo, provincial de Santa Teresa, Monte Carmelo (Burgos 
1984) p. 7-57. 

- «Lenguaje y mensaje» en AAW., Experiencia y pensamiento ... , o.c., p. 53-81. 

- Reto a la crítica. Debate histórico sobre el «Cántico Espiritual» de san Juan de la 
Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1988) . 

- San Juan de la Cruz. Cántico espiritual. Primera redacción y texto retocado, Edi­
ción crítica, Fundación Universitaria Española (Madrid 1981 ). 

- San Juan de la Cruz, Cántico Espiritual. Segunda Redacción. Edición crítica, Mon­
te Carmelo (Burgos 1998). 

-San Juan de la Cruz. Proyecto espiritual. Lectura ordenada de los textos, Monte 
Carmelo (Burgos 1989). 

- San Juan de la Cruz. Temas fundamentales, 2 vol., Monte Carmelo (Burgos 1984). 

354 



- Vértice de la poesía y de la mística. El Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz, 
Monte Carmelo (Burgos 1983). 

- Voces diversas del DicSJC y del DicTJ. 

PALACIOS, ISIDRO-JUAN, «Cómo podrá sobrevivir la mística en nuestra megaló­
polis moderna» en AAW, La mística del siglo XXI, o.c., p. 45-74. 

PAOLICCI, C. 1 GIORDANO S., Nico/6 Doria. ltinerari economici, culturali, re­
ligiosi nei secoli XVI-XVII tra Spagna, Cenova e /'Europa. lnstitutum historicum 
teresianum, Studia 7 (Roma 1996). 

PANEDAS, PABLO, «San Juan de la Cruz y fray Luis de León», en AAW, Dottore 
místico ... , o.c., p. 169-181. 

PAZ, OCTAVIO, La Llama doble. Amor y erotismo, Seix Barral (Barcelona 1993). 
PELLE-DOÜEL, IVONNE, St }ean de la Croix et la nuit mystique, Ed. Du Seuil (Paris 

1960). 
PEPIN, FERNANDE, Naces de Feu. Symbolisme du <<Cántico Espiritual» de Saint 

}ean de la Croix a la lumiére du «Canticum Cánticorum», Bellarmin (Paris-Mon­
treal 1972). 

PÉREZ, GUMERSINDO, «Dios en su palabra. San Juan de la Cruz», en SanjCruz 3 
(1987) p. 189-219. 

PÉREZ, JOSEPH, «Mística y realidad histórica en la Castilla del siglo XVI», en AC­
TAS vol. 2 p. 33-52. 

PERRIN, D. B., Canciones entre el alma y el esposo de Juan de la Cruz. A Herme­
neuticallnterpretation, Catholic Scholars Press (San Francisco 1996). 

- For /ove of the Wor/d. The o/d and new self of }ohn of the Cross, Catholic Scholars 
Press (San Francisco 1997). 

PIERLUIGI DI SANTA CRISTINA, <<11 ritorno alla giustizia originale» en MW, San­
juanfstica. Studia .. . , o.c., p. 227-255. 

PIKAZA, XABIER, «Amor de Dios y contemplación cristiana: Introducción a San 
Juan de la CruZ>>, en ACTAS vol. 3 p. 51-96. 

- El Cántico Espiritual de san Juan de la Cruz. Poesía. Biblia. Teología, Paulinas 
(Madrid 1992). 

PIÑERO MORAL, RICARDO, «La inefabilidad mística: oráculo para la metafísica», 
en ACTAS vol 3. p. 351-363. 

PRADO ROVELLA, RICARDO, Belleza y experiencia mística. Impulso amoroso y 
experiencia estética en Santa Teresa de Jesús y San Juan de la Cruz, Monte Car­
melo (Burgos 2001 ). 

QUERALT, ANTONIO, «Meditazione e conternplazione: lgnazio di Loyola e Gio­
vanni della Croce, due pedagogie spirituali», en MW., Dottore místico ... , o.c., 
p. 235-282. 

RENAULT, E., «Le Christ dans la vie de St. thérese d'Ávila», Carmel 1 (1976) p. 
22-45. 

RICOEUR, PAUL, «Wonder, Eroticism and Enigma», en MW (coord. Hendrik 
Ruitenbeeck) Sexuality and ldentity, Dell Publishing Co. (New York 1970) p. 
13-24. 

355 



RODRÍGUEZ CASADO, VICENTE, «La sociedad española en la época de San Juan 
de la Cruz», en MW., JI Simposio sobre San Juan de la Cruz, o.c., p. 13-32. 

RODRÍGUEZ, JOSÉ VICENTE (DE LA EUCARISTÍA), «Demonios y exorcismos, 
duendes y otras presencias diabólicas en la vida de San Juan de la Cruz», en 
ACTAS vol. 2 p. 295-346. 

- «El tema de la Iglesia en san Juan de la Cruz», EphCarm 17 (1966) p. 368-404. 

-«Escritos breves», en MW., Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 315-360. 

- «Juan de la Cruz y la ecología», en RevEspir 46 (1987) p. 109-133. 

- «La denuncia profética de San Juan de la Cruz», en SanjCruz 2 (1984) p. 53-76. 

- «Magisterio oral de san Juan de la Cruz>>, en RevEspir 33 (1974) p. 109-224. 

-«Noche oscura», en AAW., Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, o.c., 
p. 401-442. 

- «San Juan de la Cruz, exorcista en Ávila (1572-1 577)», en Juan de la Cruz, espí­
ritu de llama ... , o.c., p. 249-264. 

-«San Juan de la Cruz: magisterio oral y escritos breves» en MW., Místico e pro­
feta ... , o.c., p. 11 5-151. 

- «San Juan de la Cruz: su defensa de la razón y de las virtudes humanas», en 
MW., Antropología de San Juan de la Cruz, o.c., p. 50-54. 

- San Juan de la Cruz, profeta, enamorado de Dios y maestrO¡ Instituto de Espiri­
tualidad a Distancia (Madrid 1987). 

RODRÍGUEZ-SAN PEDRO, LUIS ENRIQUE, «La formación universitaria de San 
Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 2, p. 221-249. 

ROLLÁN, MARÍA DEL SAGRARIO, Amor y deseo en San Juan de la Cruz, Monte 
Carmelo (Burgos 2003). 

- «Cuerpo y lenguaje como epifanía en San Juan de la Cruz» en ACTAS vol. 3 p. 
395-406. 

- «De la fe angustiada a las ansias de amor. Sóren Kierkegard y San Juan de la 
Cruz», en MW., Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 863-881. 

- «El Tú como eje de distancia y aproximación en la obra de San Juan de la Cruz», 
en MW., Juan de la Cruz, espfritu de llama ... , o.c., p. 833-846. 

- «El vaciamiento del yo: una aproximación a la introspección sanjuanista», en 
MW., Antropología de San Juan de la Cruz, o.c., p. 69-70. 

- Éxtasis y purificación del deseo (Análisis psicológico-existencial de la noche en la 
obra de San Juan de la Cruz), Institución Gran Duque de Alba (Ávila 1991 ). 

ROS GARCÍA, SALVADOR, «La seducción de los místicos Teresa de Jesús y Juan ele 
la Cruz», en M VV., La mística del siglo XXI, o.c., p. 203-222. 

RUANO DE LA IGLESIA, LUCINIO (del Santísimo Sacramento), La alegría cristiana, 
una clave de iniciación en San Juan de la Cruz, Signum Christi (Ávila 1990). 

- «La doctrina del Cuerpo Místico en San Juan ele la Cruz», en RevEspir 3 (1944) 
p. 181-21 1; RevEspir 4 (1945) p. 77-104 y 251-275. 

RUBIO, DAVID, La Fonte. Comentario, Minerva (La Havana 1946). 

356 



RUIZ, ALFONSO, «La correspondencia de Gracián con Santa Teresa vista desde 
el Epistolario teresiano», en AAW., El Padre Gracián, discípulo, amigo, provincial 
de Santa Teresa, Monte Carmelo (Burgos 1984) p. 59-108. 

RUIZ SALVADOR, FEDERICO, «Discernimiento y mediaciones», en RevEspir 38 
(1979), p. 551-578. 

- «Estructuras de la vida teologal», en MontCarm 88 (1980) p. 367-409. 

- «Interioridad psíquica y espiritual en San Juan de la CruZ>>, en AAW., Dottore 
mistico ... , o.c., p. 41-68. 

- Introducción a San Juan de la Cruz. El hombre, Jos escritos, el sistema, BAC (Ma­
drid 1968). 

- «Jesucristo: rostro humano de Dios, rostro divino del hombre», en AAW., Antro­
pología de San Juan de la Cruz, o.c., p. 77. 

- «Lectura integrada de los escritos de San Juan de la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 
19-49. 

- Metodo e strutture di antropologia sanjuanista, en AAW., «Temi di Antropología 
teologica», Teresianum (Roma 1981 ), p.403-437. 

- Místico y maestro San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1986). 

-«Natura dell'esperienza mistica nella spiritualita carmelitana», en AA VV., Mistica 
e mistica carmelitana, o.c., p. 11 -45. 

-«Ruptura y comunión» en AAW., Mistico e profeta ... , o.c., p. 153-177. 

- «San Juan de la Cruz. El mensaje» en EphCarm 19 (1968) p. 45-71. 

- «San Juan de la Cruz: visión mística y estética de un pensador original», en 
AAW., Introducción a San Juan de la Cruz, o.c., p. 49-61. 

- «Síntesis doctrinal» en AAW., Introducción a la lectura de San Juan de la Cruz, 
o.c., p. 203-281. 

-«Unidad y contrastes: hermenéutica sanjuanista», en AAW., Experiencia y pen­
samiento ... , o.c., p. 17-52. 

- «Vida teologal durante la purificación interior en los escritos de San Juan de la 
CruZ>>, en RevEsp 18 (1959) p. 341-379. 

- «Vida y experiencia carmelitana en los escritos de San Juan de la Cruz», en 
AAW., Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 673-686. 

SABINO DE JESÚS, Rutas de santidad, El Carmen (Vitoria 1956). 

SAN ROMÁN, JUAN SOSCO, «El tercer centenario de la muerte de San Juan de 
la Cruz», en AAW., Mistico e profeta ... , o.c., p. 599-640. 

SÁNCHEZ DE MURILLO, JOSÉ SANCHEZ, «Estructura de pensamiento en San 
Juan de la Cruz. Ensayo de interpretación fenomenológica», en AA VV., Experien­
cia y pensamiento ... , o.c., p. 297-334. 

- «Una cumbre del pensamiento europeo: San Juan de la Cruz», en SanjCruz 7 

(1991) p. 23-45. 
SÁNCHEZ LORA, JOSÉ LUIS, «Fray Juan de la Cruz frente al culto barroco a San 

Juan de la Cruz: Arreados de agnusdeis y reliquias y nóminas, como los niños de 
dijes>>, en ACTAS vol. 2 p. 371-393. 

357 



SÁNCHEZ SOLANA, EMILIO, «Ciclo de conferencias. XII Semana sanjuanista de 
Úbeda» en SanjCruz 6 (1990) p. 91-102. 

- «En torno a Subida-Noche», en SanjCruz 5 (1989) p. 39-125. 

SÁNCHEZ, MANUEL DIEGO, «Juan de la Cruz en fa renovación litúrgica del con­
cilio Vaticano 11», en AAW, Mistico e profeta ... , o.c., p. 641-679. 

SÁNCHEZ LORA, JOSÉ LUIS, El diseño de santidad. La desfiguración de San Juan 
de la Cruz, Universidad de Huelva (Huelva 2004). 

SANSÓN, HENRI, /:esprit human selon Saint Jean de la Croix, Publications de fa 
Faculté des lettres d'Aiger, Presses Universitaires de France (Paris 1953). 

SANTARRUFINA ALCAIDE, JOSÉ FRANCISCO, «lSan Juan de la Cruz puede dia­
logar con el hombre moderno?», en SanjCruz 2 (1984) p. 27-50. 

SANZ, EDUARDO, «Y el hombre Dios sería. La vocación humana según San Juan 
de la Cruz», en SanjCruz 29 (2002) p. 53-80. 

SARMIENTO, EDWARD, <<A brief consideration of the erotic element in the Canti­
co Espiritual of St. John of the Cross, en MtCarmD 40 (1992) p. 14-18. 

SECONDIN, BRUNO, «La mística y los místicos hoy: fa presencia de San Juan de 
la Cruz», en ACTAS vol. 3 p. 299-324. 

SEGARRA PljUAN, JUAN, El discernimiento espiritual en San Juan de la Cruz (Subi­
da), extracto de tesis doctoral, Teresianum (Roma 1989). 

SEO KIM, KWANG, La función del amor en la unión transformante y divinización 
del hombre, según san Juan de la Cruz, Facu ltad de Teología del Norte de Espa­
ña-sede de Burgos, (Burgos 2006). 

SENABRE, RICARDO, «Sobre la composición del Cántico Espiritual», en ACTAS 
vol. 2 p. 95-106. 

SESÉ, BERNARD, «Juan de la Cruz y la cuestión de lo femen ino», en RevEspir 60 
(2001) p. 245-258. 

SICARI, ANTONIO, «L'amato e la Sposa» en Simboli e Mistero in San Giovanni 
del/a Croce, Teresianum (Roma 1991) p. 75-96. 

-«S. Giovanni della Croce nella Chiesa del suo e del nostro tempo», en AAW, 
Dottore místico ... , o.c., p. 69-90. 

- «Teresa de Ávila. La experiencia mística en defensa del dogma» en Communio 6 
(1987) p. 555-567. 

- «XXXII Semana de Espiritualidad del Teresianum», en RivVitSpir 45 (1991) p. 409-430. 

SILVERIO DE SANTA TERESA. Historia del Carmelo Descalzo en España, Portugal 
y América, 14 vol. Monte Carmelo. (Burgos 1935-1949). 

-«fray Juan de la Cruz, Doctor providencial» en RevEspir 7 ('1942) p. 332-371. 

SIMARRO PUIG, A., «El problema del conocimiento resuelto por San Juan de la 
Cruz» en RevEspir 15 (1956) p. 295-308. 

SOEUR M ARI E-ANNE DE JÉSUS, Anne de Jesus. Fondatrice du Carmef en France 
et en Befgique, Editions du Lion de Juda (Burtin 1988). 

STEGGINK, OTGER, <<Arraigo de fray Juan de la Cruz en la Orden del Carmen», en 
AAW, Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 129-155. 

358 



- Experiencia y realismo en Santa Teresa y San Juan de la Cruz, EDE (Madrid 1974) 
p.152-154. 

- «Fray Juan de la Cruz, carmelita contemplativo: vida y misterio», en ACTAS vol. 
2 p. 267. 

- «Observancia y descalcez carmelitana: reforma romano-tridentina y reforma 
(española) del Rey; un conflicto y su primer víctima>>, en AAW, Juan de la Cruz, 
espíritu de llama ... , o.c., p. 265-292. 

STEIN, EDITH, Ciencia de la cruz. Estudio sobre San Juan de la Cruz, Monte Car­
melo (Bu rgos 3ª ed. 1998). 

STRINA, GIOVANNI, «Juan de Jesús María y las misiones: viento teresiano en las 
velas», en AAW., «Herencia histórica y dinamismo evangelizador», en Mont­
Carm 101 (2002) p. 51 -74. 

TELLAECHEA IDÍGORAS, J. IGNACIO, «La mística de San Juan de la Cruz y las 
heterodoxias: mística, alumbrados y quietistas», en ACTAS vol. 2 p. 347-369. 

TAVARD, GEORGES, }ean de la Croix, poete mystique, Cerf (París 1987). 

THOMPSON, COLIN POWELL, «Aminadab tampoco parecía: presencia y ausen­
cia en el Cántico y en el Cantar», en lnsula 46 (1991) p. 10-11. 

- Canciones en la noche. Estudio sobre san Juan de la Cruz, Trotta (Madrid 2002). 

- El poeta y el místico. Un estudio sobre «El Cántico Espiritual» de San Juan de la 
Cruz, Swan 1 Avantos & Hakeldama (Madrid 1985). 

-«El mundo metafórico de San Juan», en ACTAS vol. 1 p. 75-93. 

TILMANNS, W. C., «Das Paradies als Zentrum des Verlangens. Eine Strukturale 
Analyse des Cántico», en AAVV, Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 
413-448. 

TORRES, CONCEPCIÓN, Ana de jesús. Cartas (7 590-1621). Religiosidad y vida 
cotidiana en la clausura femenina del siglo de Oro, Ediciones Universidad de 
Salamanca (Salamanca 1996). 

URSINA, FERNANDO, La persona humana en Juan de la Cruz, Instituto Social 
Leon XI II (Madrid 1956). 

URQUIZA, JULIÁN, «La beata Ana de San Bartolomé y la transmisión de la heren­
cia teresiana», en MontCarm 84 (1976) p. 115-301. 

- «San Juan de la Cruz en los escritos de la beata Ana de San Bartolomé», en AC­
TAS vol. 2 p. 437-456. 

VACA, CÉSAR, «San Juan de la Cruz y algunos aspectos del problema espiritual 
moderno» en RevEspir 1 (1942) p. 282-299. 

VALABEK, REDENTO M., «St. John of the Cross in christian mysticism», en AAW., 
Dottore místico ... , o.c., p. 347-369. 

VALENTE, J. Á., «Eros y fruición d ivina» en Variaciones sobre el pájaro y la red, 
precedido de La piedra y el centro, Tusquests (Barcelona 1991 ). 

- «formas de lectura y dinámica de la tradición», en AAW, Hermenéutica y mís­
tica: san Juan de la Cruz, Edit. Tecnos (Madrid 1995). 

VAN DEN BOSSCHE, LOUIS, Anne de }ésus, coadjutrice de Sainte Thérese d'Ávila, 
Desclée de Brouwer (Bruxelles 1958). 

359 



VILNET, JEAN, Bible et mystique chez Saint Jean de la Croix, DDB (Bruges 1949). 
- «L.:'Escriture et les Mystiques», en DicSp 4 (1958) p. 248-253. 

- La Biblia en la obra de Juan de la Cruz, Desclée (Buenos Aires 1953). 

VIVES, JOSÉ, Examen de amor. Lectura de San Juan de la Cruz, Sal Terrae (Santan­
der 1978). 

WMCH, HILDEGARD, San Juan de la Cruz, col. Patmos, Rialp (Madrid 1960). 

WMIJMAN, KEES, «Allí me hirió el amor. Estudio sobre la poesía Super flumina 
Babylonis de Juan de la Cruz», en StSpir 3 (1993) p. 200-212. 

WMIJMAN, KEES & BLOMESTIJN, HEIN, «L'homme spirituel a l'image de Dieu 
selon jean de la Croix», en Juan de la Cruz, espíritu de llama ... , o.c., p. 623-655. 

WATI, NINFA, «El estilo de Santa Teresa en un mundo antifeminista», en Mont­
Carm 92 (1984) p. 287-318. 

WILHELMSEN, ELIZABETH, Process of Knowledge and Process of Communi­
cation in John of the Cross, Ann Arbor, University Microfilms lnternational 
(Michigan 1985). 

YNDURAIN, DOMINGO, Aproximación a san Juan de la Cruz. Las letras del verso, 
Cátedra (Madrid 1990). 

-San Juan de la Cruz. Poesía, Cáledra (Madrid 3ª ed. 1987). 
- «San Juan de la Cruz, Doctor de la Iglesia», en Ínsula 537 (1991 ) p. 20. 

YNDURAIN, FRANCISCO, «San Juan de la Cruz, entre alegoría y simbolismo», en 
Relación de clásicos, Prensa española (Madrid 1969) p. 11-21. 

ZABALZA, LAUREANO (DE LA INMACULADA), El desposorio espiritual según San 
Juan de la Cruz, Monte Carmelo (Burgos 1964). 

360 



CANCIONES ENTRE EL ALMA Y EL ESPOSO 

Esposa 

1 . lAdónde te escondiste, 
Amado, y me dejaste con gemido? 
Como el ciervo huiste, 
habiéndome herido, 
salí tras ti clamando, y eras ido. 

2. Pastores, los que fuerdes 
allá por las majadas al otero, 
si por ventura vierdes 
aquel que yo más quiero, 
decidle que adolezco, peno y muero. 

3. Buscando mis amores, 
iré por esos montes y riberas; 
ni cogeré las flores, 
ni temeré las fieras, 
y pasaré los fuertes y fronteras. 

4. iOh bosques y espesuras, 
plantadas por la mano del Amado! 
iOh prado de verdu ras, 
de flores esmaltado ! 
Decid si por vosotros ha pasado. 

S. Mil gracias derramando 
pasó por estos sotos con presura, 
y, yéndolos mirando, 
con sola su figura 
vestidos los dejó de hermosura. 

6. iAy, quién podrá sanarme! 
Acaba de entregarte ya de vero; 

no qu ieras enviarme 
de hoy más ya mensajero, 
que no saben decirme lo que quiero. 

7. Y todos cuantos vagan 
de ti me van mil gracias refiriendo, 
y todos más me llagan, 
y déjame muriendo 
un no sé qué que quedan balbuciendo. 

8. Mas lCómo perseveras, 
ioh vida!, no viviendo donde vives, 
y haciendo porque mueras 
las flechas que recibes 
de lo que del Amado en ti concibes? 

9. ¿Por qué, pues has llagado 
aqueste corazón, no le sanaste? 
Y, pues me le has robado, 
lpor qué así le dejaste, 
y no tomas el robo que robaste? 

1 O. Apaga mis enojos, 
pues que ninguno basta a deshacellos, 
y véante mis ojos, 
pues eres lumbre dellos, 
y sólo para ti quiero tenellos. 

11 . Descubre tu presencia, 
y máteme tu vista y hermosura; 
mira que la dolencia 
de amor, que no se cura 
sino con la presencia y la figura. 

361 



12. iOh cristalina fuente, 
si en esos tus semblantes plateados 
formases de repente 
los ojos deseados 
que tengo en mis entrañas dibujados! 

13. iApártalos, Amado, 
que voy de vuelo! 

Esposo 

Vuélvete, paloma 
que el ciervo vulnerado 
por el otero asoma 
al aire de tu vuelo, y fresco toma. 

Esposa 

14. Mi Amado las montañas, 
los valles solitarios nemorosos, 
las ínsu las extrañas, 
los ríos sonorosos, 
el silbo de los aires amorosos, 

15. la noche sosegada 
en par de los levantes del aurora, 
la música callada, 
la soledad sonora, 
la cena que recrea y enamora. 

1 6. Cazadnos las raposas, 
que está ya florecida nuestra viña, 
en tanto que de rosas 
hacemos una piña, 
y no parezca nadie en la montiña. 

17. Detente, cierzo muerto; 
ven, austro, que recuerdas los amores 
aspira por mi huerto, 
y corran sus olores, 
y pacerá el Amado entre las flores. 

18. IOh ninfas de Judea!, 
en tanto que en las flores y rosa les 
el ámbar perfumea, 
morá en los arrabales, 
y no queráis tocar nuestros umbrales. 

19. Escóndete, (arillo, 
y mira con tu haz a las montañas, 

362 

y no quieras decillo; 
mas mira las compañas 
de la que va por ínsulas extrañas. 

Esposo 

20. A las aves ligeras, 
leones, ciervos, gamos saltadores, 
montes, valles, riberas, 
aguas, aires, ardores 
y miedos de las noches veladores: 

21. por las amenas liras 
y canto de serenas os conjuro 
que cesen vuestras iras, 
y no toquéis al muro, 
porque la Esposa duerma más seguro. 

22. Entrado se ha la Esposa 
en el ameno huerto deseado, 
y a su sabor reposa, 
el cuello reclinado 
sobre los dulces brazos del Amado. 

23. Debajo del manzano, 
allí conmigo fuiste desposada 
allí te di la mano, 
y fuiste reparada 
donde tu madre fuera violada. 

Esposa 

24. Nuestro lecho florido, 
de cuevas de leones enlazado, 
en púrpura tendido, 
de paz edificado, 
de mil escudos de oro coronado. 

25. A zaga de tu huella 
las jóvenes discurren al camino 
al toque de centella, 
al adobado vino, 
emisiones de bálsamo d ivino. 

26. En la interior bodega 
de mi Amado bebí, y cuando salía 
por toda aquesta vega, 
ya cosa no sabía; 
y el ganado perdí que antes seguía. 



27. Allí me dio su pecho, 
allí me enseñó ciencia muy sabrosa, 
y yo le di de hecho 
a mi, sin dejar cosa; 
allí le prometí de ser su Esposa. 

28. Mi alma se ha empleado, 
y todo mi caudal en su servicio; 
ya no guardo ganado, 
ni ya tengo otro oficio, 
que ya solo en amar es mi ejercicio. 

29. Pues ya si en el ejido 
de hoy más no fuere vista ni hallada, 
diréis que me he perdido; 
que, andando enamorada, 
me hice perdidiza, y fu i ganada. 

30. De flores y esmeraldas, 
en las frescas mañanas escogidas, 
haremos las guirnaldas 
en tu amor floridas 
y en un cabello mío entretejidas. 

31 . En solo aquel cabello 
que en mi cuello volar consideraste, 
miráslele en mi cuello, 
y en él preso quedaste, 
y en uno de mis ojos te llagaste. 

32. Cuando tú me mirabas, 
su gracia en mí tus ojos imprimían: 
por eso me adamabas, 
y en eso merecían 
los míos adorar lo que en ti vían. 

33. No quieras despreciarme, 
que, si color moreno en mí hallaste, 
ya bien puedes mirarme 
después que me miraste, 
que gracia y hermosura en mí dejaste. 

Esposo 

34. La blanca palomica 
al arca con el ramo se ha tornado 
y ya la tortolica 
al socio deseado 
en las riberas verdes ha hallado. 

35. En soledad vivía, 
y en soledad ha puesto ya su nido; 
y en soledad la guía 
a solas su querido 
también en soledad de amor herido. 

Esposa 

36. Gocémonos, Amado, 
y vámonos a ver en tu hermosura 
al monte y al collado, 
do mana el agua pura; 
entremos más adentro en la espesura. 

37. Y luego a las subidas 
cavernas de la piedra nos iremos, 
que están bien escondidas, 
y allí nos entraremos, 
y el mosto de granadas gustaremos. 

38. Allí me mostrarías 
aquello que mi alma pretendía, 
y luego me darías 
allí tú, vida mía, 
aquello que me diste el otro día: 

39. El aspirar del aire, 
el canto de la dulce filomena, 
el soto y su donaire, 
en la noche serena, 
con llama que consume y no da pena. 

40. Que nadie lo miraba, 
Aminadab tampoco parecía, 
y el cerco sosegaba, 
y la caballería 
a vista de las aguas descendía. 

363 





"' ANEXO FOTOGRAFICO 





Juan de la Cruz, poeta del amor humano y divino. 

367 



Fot. 2. Panorámica de Fontiveros. Lugar de nacimiento de Juan de Yepes. 

FoL 3. Panorámica de Medina del Campo. Aquí pasó Juan su infancia y juventud. En 1563 tomó el 
hábito carmelitano y una vez ordenado sacerdote celebra su primera misa en 1567. 

368 



Fot. 4. Medina del Campo. Pozo milagroso donde dice la tradición que cayó el niño Juan de Yepes y 
fue salvado de morir ahogado por una misteriosa «Señora». 

369 



Fot. S. Monasterio de San José. Madres Carmelitas Descalzas. Medina del Campo. En septiembre de 
1567 Juan conoce a Teresa de Jesús, que le convoca para la reforma de la Orden. 

Fot 6. Duruelo, cercanías. Aquí empezo la Refor­
ma Descalza masculina con Juan de la Cruz y 
Antonio de jesús. 

370 

Fot. 7. Visita de Teresa de Jesús a los primeros 
descalzos en Duruelo. Cuadro del convento de 
La Santa en Ávila 



Fot. 8. Convento de la Encarnación. Ávila. Aquí convivieron cinco años Juan y Teresa de Jesús. Teresa 
había llamado a Juan como confesor de las carmelitas. 

Fot. 9. Exterior de la ermita de san Juan de la Cruz. Monasterio de la Encarnación. Á vi la. 

371 



Fot. 1 O. Cñsto de San Juan de la Cruz. Carmelitas 
descalzas. Monasterio de La Encamación. 

Fol. 11. Éxtasis de santa Teresa de Jesús y 
san Juan de la Cruz en el locutorio hablando 
con la santfsima Trinidad. Monasterio de La 
Encarnación. 

Fot. 1 2. Antiguo emplazamiento del convento, hoy desaparecido, de los carmelitas calzados de 
Toledo, donde Juan estuvo encarcelado. 

372 



-• 

Fol. 13. Aledaños del Carmen. Toledo. ((Satf sin ser notada( ... ) por la secreta escala, disfrazada». 

Fot. 14. Cuadro de tos Carmelitas Descalzos de 
Toledo que representa la huida de la cárcel. 

Fot. 15. Panorámica de Beas de Segura Uaén). 

373 



... 

Fot. 16. Convento Carmelitas Descalzas. 
Seas de Segura. Jaén. 

la l('tlt>m/ot· f!,.,.,. t.,.r M 
(Í'fM/Iff(71' J. •\ Ir T/.I"Mf't' 

rl t!.ur.• /,1 H_ifJI'Hlt' 1111 (;tnlf,,, 

Fot. 17. Imagen antigua que representa a 
Ana de Jesús en intensa oración. 

Fot. 18. Soledad del Calvario. Sierra de Segura. En octubre de 1578 Juan es nombrado prior del 
monasterio carmelitano. <<Mi Amado, las montañas, los valles solitarios, nemorosos ... ». 

374 



Fot. 19. Panorámica de Baeza, donde Juan es nombrado rector carmelitano en 1579. 

Fot. 20. Esquema de la Subida al Monte de 
Perfección. 

Fot. 21. Descalzas del Gran Capitán. Granada. 
La priora Ana de jesús recibirá el Cántico 
Espiritual el año 1 584. 

375 



Fol. 22. La vida espiritual como experiencia de la Trinidad. Cuadro de las carmelitas descalzas de 
G. Aranaz (Madrid). 

Fot. 21. Vista general de El Carmen. Segovia. En 1586 Juan fue nombrado prior y consejero de la 
Consulta de los Descalzos. Asume responsabilidades en la Orden. 

376 



Fol. 24. Paisaje desde la ermita de la Cueva. Segovia. «El soto y su donaire ... ». 

Fol. 25. Reconstrucción de la celda de san 
Juan de la Cruz. Úbeda Oaén). 

Fot. 26. Imagen antigua de Catalina de Jesús, 
priora de Beas fallecida en 1586. 

377 



Fot. 27. Huerta de san Juan de la Cruz. Peñas grajeras compradas por el santo. Segovia. «A las subidas 
cavernas de la piedra nos iremos ... ». 

Fot. 28. Cueva de las peñas grajeras. Vista del Alcázar. Segovia. 

378 



Fot. 29. Juan explicó a su hermano Francisco 
que había pedido a Jesús padecer con Él. 

Fot. 30. Imagen de Juan de la Cruz, excelso 
poeta místico. 

Fot. 31. La Carolina. Vestigios de La Peñuela, donde el santo al final de su vida hizo los últimos 
retoques de la Llama (LIB). 

379 



Fot. 32. Cubierta del Códice de Sanlúcar de Barra meda, clave para estudiar del CantA al Cant B. 

380 



Fot. 33. Portada del Códice de Sanlúcar (CA) con retoques manuscritos del santo: «Este libro es el 
borrador del que ya se sacó en limpio, rr. Juan de la t» 

381 



Fot. 34. Canciones fundamentales para descubrir la vivencia espiritual esponsal. 

382 



Fot. 35. Retoques de Juan. Cambió «triste» por ti». «Salí tras ti clamando 1 ... )». 

Fot. 36. Cáncico Espiritual de san Juan de la Cruz del Códice de Jaén (CB). 

383 



Fot. 37. Imagen yacente sobre el primitivo sepulcro. Museo de san Juan de la Cruz. Úbeda Uaén). 

Fol. 38. Detalle del sepulcro de san Juan de la Cruz, en la iglesia del convento de los carmelitas 
descalzos de Segovia. 

384 



LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN: 

1 LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mudéjar 
de La Moraña. 1982. ISBN 84-00051-83-1 

2 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00053-06-0 
3 ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7 
4 GÓMEZ-MORENO, M anuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2003. ISBN 84-

00054-70-9 
5 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.i! jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de Gracia. 

1982. ISBN 84-00052-56-0 
6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983. 

ISBN 84-00055-58-6 
7 HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985. ISBN 84-

39852-58-4 
8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 1985. 

ISBN 84-39852-56-8 
9 GARZÓN GARZÓN, Juan María. El Real Hospital de Madrigal. 1985. ISBN 84-

39852-57-6 
1 O MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la Provin­

cia de Ávila. 1985. ISBN 84-39853-55-X 
11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de San 

Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0 
12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985. ISBN 84-00060-

94-6. 
13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, María Cruz. La Tierra Llana de Ávila en los 

siglos XV-XVI. Análisis de la documentación del Mayorazgo de La Serna (Ávila). 
1985. ISBN 84-39855-76-·1 

14 ARNÁIZ GORROÑO, María José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en 
Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2 

15 SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geológicos. 1986. ISBN 84-
00063-50-3 

16 ARIAS CABEZUDO, Pi lar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SASTRE, 
José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de tradición 
indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4 

385 



17 FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso de 
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4 

18 PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz. 1987. 
ISBN 84-00065-65-4 

19 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Señora de 
las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1 

20 LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el trán­
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7 

21 MORALES MUÑIZ, María Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla . 1988. 
ISBN 84-00067-85-1 

22 DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del Cu­
billo. 1988. ISBN 84-86930-00-6 

23 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988. ISBN 84-
86930-04-9 

24 CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988. ISBN 
84-86930-06-5 

25 SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la Sierra 
ele Credos. 1989. ISBN 84-86930-17-0 

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa final 
del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84-86930-13-8 

27 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de jorge Santayana. 1990. 
ISBN 84-86930-23-5 

28 MARTÍN JIMÉNEZ, María Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra 
llana de Á vi/a. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8 

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. ISBN 
84-86930-30-8. 

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de 
Á vi/a (1 836-1 883). 1990. ISBN 84-86930-16-2 

31 RODRÍGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos históricos de San Juan de la Cruz. 
1990. ISBN 84-86930-33-2 

32 VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco. El Infante don Luis A. de Barbón y Farnesio. 
1990. ISBN 84-86930-35-9 

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1 800). 1990. 
ISBN 84-86930-37-5 

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opiniones 
y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el refranero. 
1990. ISBN 84-86930-41 -3 

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca ele Ávila. 1991. ISBN 84-
7481-643-2 

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en España. 
1991. ISBN 84-86930-42-1 

3 7 ROLLÁN ROLLÁN, María del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 1991. 
ISBN 84-86930-47-2 

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La Cus­
todia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0 

386 



39 CASTILLO, DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta y El 
Barco de Avila. 1992. ISBN 84-86930-60-X 

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. Mapa 
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X 

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de jesús, una aventura interior. 1993. 
ISBN 84-86930-80-4 

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 1993. 
ISBN 84-86930-81-2 

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993. ISBN 84-86930-
82-0 

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994. ISBN 
84-86930-94-4 

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y filmo­
grafía. 1995. ISBN 84-86930-96-0 

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José María. Universidad y universitarios en Ávila du­
rante el siglo XVII . 1994. ISBN 84-86930-92-8 

47 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávi/a en el siglo XVIII. La elec­
ción de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01 -7 

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filiación 
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X 

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Provincia 
de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3 

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra deÁvila. 1996. ISBN 84-89518-16-5 
51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996.1SBN 84-89518-17-3 
52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-

rier: mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X 
53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San }osé de Ávila. Historia de su fundación . 

1997. ISBN 84-89518-26-2 
54 SERRANO ÁLVAREZ, José Manuel. Un periódico al servicio de una provincia: 

El Diario deÁvi/a . 1997. ISBN 84-89518-31 -9 
55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII. 

El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0 
56 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997. ISBN 84-

89518-32-7. 
57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Anton io. Toponimia del Estado de La Adrada se­

gún el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89518-33-5 
58 MARTÍNEZ PÉREZ, jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y 

descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3 
59 BERNALDO DE QUIRÓS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la ciu-

dad de Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8 , 
60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en Avila (si­

glos XVI-XIX) . 1998. ISBN 84-89518-44-0 
61 TROITIÑO VINUESA, Miguel Ángel. Evolución Histórica y cambios en la orga­

nización del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84-89518-47-5 

387 



62 ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Credos. 2002. 
ISBN 84-89518-57-2 

63 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000. ISBN 84-
89518-64-5 

64 SABE ANDREU, Ana M.i! Las Cofradías de Ávi/a en la Edad Moderna. 2000. 
ISBN 84-89518-66-1 

65 BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de jesús una mujer educadora. 2000. ISBN 
84-89518-67-X 

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila . 2001. ISBN 84-
89518-68-8 

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001. ISBN 
84-89518-72-6 

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, M.il Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002. ISBN 
84-89518-79-3 

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo. 
2002. ISBN 84-89518-81-5 

70 CONZÁLEZ CALLE, jesús Anton io. Despoblados en la comarca de El Barco de 
Ávila. 2002. ISBN 84-89518-83-1. 

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e iconografía de San Pedro de Alcántara. 
2002. ISBN 84-89518-85-8. 

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002. ISBN 84-
95459-92-5. 

73 NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de Ávi­
la. 2004. ISBN 84-89518-92-0. 

74 VALENCIA CARCÍA, M.ª de los Ángeles. Simbólica femenina y producción de 
contextos culturales. [/ caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0 

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, M.i! Isabel. La arquitectura mudéjar en Ávila. 2004. 
ISBN 84-89518-93-9 

76 GONZÁLEZ MARRERO, M.il del Cristo. La Casa de Isabel/a Católica. Espacios 
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7 

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media 
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5 

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Ávila, 
1977-2000: comportamiento político y evolución de las corporaciones demo­
cráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6 

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz l. Santo Tomás de Ávila: historia de un pro­
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9 

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio; CARCÍA MARTÍN, Pedro; y GONZÁ­
LEZ MUÑOZ, José María. Ávila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006. 
ISBN 84-96433-30-7. 

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Catedral 
de Ávila. 2006. ISBN 978-84-96433-37-3 

82 FERRER GARCÍA, Félix A. La invención de la Iglesia de San Segundo. 2006. 
ISBN 978-84-96433-38-0. 

388 



83 SABE ANDREU, Ana. Tomás Luis de Victoria1 pasión por la música. 2008. ISBN 
978-84-96433-61-8. 

84 GONZÁLEZ MUÑOZ, José María. Gestión tradicional de los recursos hidráuli­
cos en el Alto Tiétar (Ávi/a): molinos harineros. 2008. ISBN 978-84-96433-62-5 

85 BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Ávila del siglo 
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2 

86 FERRER GARCÍA, Félix A. Rupturas y continuidades históricas: el ejemplo de la 
basílica de San Vicente de Ávila, siglos XII-XVII. 2009. ISBN 978-84-96433-77-9 

87 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús. La primera generación de escultures del 
siglo XVI en Ávila. Vasco de la Zarza y su escuela. 2009. ISBN 978-84-96433-
80-9 

88 GÓMEZ GONZÁLEZ, M .ª de la Vega. Retablos barrocos del valle del Corneja. 
2009. ISBN 978-84-96433-79-3 

89 GUTIÉRREZ ROBLEDO, José L. Las murallas de Ávila. Arquitectura e historia. 
2009. ISBN 978-84-96433-83-0 

90 CALVO GÓMEZ, José A. El monasterio de Santa María de Burgohondo en la 
Edad Media. 2009. ISBN 978-84-96433-91-5 

91 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San }osé de Ávila: Desde la muerte de Santa 
Teresa hasta finales del siglo XIX. 2009. ISBN 978-84-96433-96-0 

92 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Sancho Dávila1 soldado del rey. 201 O. ISBN 978-
84-96433-92-2 

93 PÉREZ GUTIÉRREZ, Manuel. Astronomía en los castros celtas de la provincia 
de Ávila . 201 O. ISBN 978-84-96433-63-2 

94 MONSALVO ANTÓN, José M .í!. Comunalismo concejil abulense: Paisajes 
agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en la Tierra de Á vi/a y otros 
concejos medievales. 201 O. ISBN 978-84-15038-13-9 , 

95 LUIS LÓPEZ, Carmelo. Formación del territorio y sociedad en Avila (siglos XII-XV). 
201 O. ISBN 978-84-15038-16-0 

389 



1 

1· 





lnst. < 
ISBN 978-84 

,l 


	SG 096_001
	SG 096_002
	SG 096_003
	SG 096_004
	SG 096_005
	SG 096_006
	SG 096_007
	SG 096_008
	SG 096_009
	SG 096_010
	SG 096_011
	SG 096_012
	SG 096_013
	SG 096_014
	SG 096_015
	SG 096_016
	SG 096_017
	SG 096_018
	SG 096_019
	SG 096_020
	SG 096_021
	SG 096_022
	SG 096_023
	SG 096_024
	SG 096_025
	SG 096_026
	SG 096_027
	SG 096_028
	SG 096_029
	SG 096_030
	SG 096_031
	SG 096_032
	SG 096_033
	SG 096_034
	SG 096_035
	SG 096_036
	SG 096_037
	SG 096_038
	SG 096_039
	SG 096_040
	SG 096_041
	SG 096_042
	SG 096_043
	SG 096_044
	SG 096_045
	SG 096_046
	SG 096_047
	SG 096_048
	SG 096_049
	SG 096_050
	SG 096_051
	SG 096_052
	SG 096_053
	SG 096_054
	SG 096_055
	SG 096_056
	SG 096_057
	SG 096_058
	SG 096_059
	SG 096_060
	SG 096_061
	SG 096_062
	SG 096_063
	SG 096_064
	SG 096_065
	SG 096_066
	SG 096_067
	SG 096_068
	SG 096_069
	SG 096_070
	SG 096_071
	SG 096_072
	SG 096_073
	SG 096_074
	SG 096_075
	SG 096_076
	SG 096_077
	SG 096_078
	SG 096_079
	SG 096_080
	SG 096_081
	SG 096_082
	SG 096_083
	SG 096_084
	SG 096_085
	SG 096_086
	SG 096_087
	SG 096_088
	SG 096_089
	SG 096_090
	SG 096_091
	SG 096_092
	SG 096_093
	SG 096_094
	SG 096_095
	SG 096_096
	SG 096_097
	SG 096_098
	SG 096_099
	SG 096_100
	SG 096_101
	SG 096_102
	SG 096_103
	SG 096_104
	SG 096_105
	SG 096_106
	SG 096_107
	SG 096_108
	SG 096_109
	SG 096_110
	SG 096_111
	SG 096_112
	SG 096_113
	SG 096_114
	SG 096_115
	SG 096_116
	SG 096_117
	SG 096_118
	SG 096_119
	SG 096_120
	SG 096_121
	SG 096_122
	SG 096_123
	SG 096_124
	SG 096_125
	SG 096_126
	SG 096_127
	SG 096_128
	SG 096_129
	SG 096_130
	SG 096_131
	SG 096_132
	SG 096_133
	SG 096_134
	SG 096_135
	SG 096_136
	SG 096_137
	SG 096_138
	SG 096_139
	SG 096_140
	SG 096_141
	SG 096_142
	SG 096_143
	SG 096_144
	SG 096_145
	SG 096_146
	SG 096_147
	SG 096_148
	SG 096_149
	SG 096_150
	SG 096_151
	SG 096_152
	SG 096_153
	SG 096_154
	SG 096_155
	SG 096_156
	SG 096_157
	SG 096_158
	SG 096_159
	SG 096_160
	SG 096_161
	SG 096_162
	SG 096_163
	SG 096_164
	SG 096_165
	SG 096_166
	SG 096_167
	SG 096_168
	SG 096_169
	SG 096_170
	SG 096_171
	SG 096_172
	SG 096_173
	SG 096_174
	SG 096_175
	SG 096_176
	SG 096_177
	SG 096_178
	SG 096_179
	SG 096_180
	SG 096_181
	SG 096_182
	SG 096_183
	SG 096_184
	SG 096_185
	SG 096_186
	SG 096_187
	SG 096_188
	SG 096_189
	SG 096_190
	SG 096_191
	SG 096_192
	SG 096_193
	SG 096_194
	SG 096_195
	SG 096_196
	SG 096_197
	SG 096_198
	SG 096_199
	SG 096_200
	SG 096_201
	SG 096_202
	SG 096_203
	SG 096_204
	SG 096_205
	SG 096_206
	SG 096_207
	SG 096_208
	SG 096_209
	SG 096_210
	SG 096_211
	SG 096_212
	SG 096_213
	SG 096_214
	SG 096_215
	SG 096_216
	SG 096_217
	SG 096_218
	SG 096_219
	SG 096_220
	SG 096_221
	SG 096_222
	SG 096_223
	SG 096_224
	SG 096_225
	SG 096_226
	SG 096_227
	SG 096_228
	SG 096_229
	SG 096_230
	SG 096_231
	SG 096_232
	SG 096_233
	SG 096_234
	SG 096_235
	SG 096_236
	SG 096_237
	SG 096_238
	SG 096_239
	SG 096_240
	SG 096_241
	SG 096_242
	SG 096_243
	SG 096_244
	SG 096_245
	SG 096_246
	SG 096_247
	SG 096_248
	SG 096_249
	SG 096_250
	SG 096_251
	SG 096_252
	SG 096_253
	SG 096_254
	SG 096_255
	SG 096_256
	SG 096_257
	SG 096_258
	SG 096_259
	SG 096_260
	SG 096_261
	SG 096_262
	SG 096_263
	SG 096_264
	SG 096_265
	SG 096_266
	SG 096_267
	SG 096_268
	SG 096_269
	SG 096_270
	SG 096_271
	SG 096_272
	SG 096_273
	SG 096_274
	SG 096_275
	SG 096_276
	SG 096_277
	SG 096_278
	SG 096_279
	SG 096_280
	SG 096_281
	SG 096_282
	SG 096_283
	SG 096_284
	SG 096_285
	SG 096_286
	SG 096_287
	SG 096_288
	SG 096_289
	SG 096_290
	SG 096_291
	SG 096_292
	SG 096_293
	SG 096_294
	SG 096_295
	SG 096_296
	SG 096_297
	SG 096_298
	SG 096_299
	SG 096_300
	SG 096_301
	SG 096_302
	SG 096_303
	SG 096_304
	SG 096_305
	SG 096_306
	SG 096_307
	SG 096_308
	SG 096_309
	SG 096_310
	SG 096_311
	SG 096_312
	SG 096_313
	SG 096_314
	SG 096_315
	SG 096_316
	SG 096_317
	SG 096_318
	SG 096_319
	SG 096_320
	SG 096_321
	SG 096_322
	SG 096_323
	SG 096_324
	SG 096_325
	SG 096_326
	SG 096_327
	SG 096_328
	SG 096_329
	SG 096_330
	SG 096_331
	SG 096_332
	SG 096_333
	SG 096_334
	SG 096_335
	SG 096_336
	SG 096_337
	SG 096_338
	SG 096_339
	SG 096_340
	SG 096_341
	SG 096_342
	SG 096_343
	SG 096_344
	SG 096_345
	SG 096_346
	SG 096_347
	SG 096_348
	SG 096_349
	SG 096_350
	SG 096_351
	SG 096_352
	SG 096_353
	SG 096_354
	SG 096_355
	SG 096_356
	SG 096_357
	SG 096_358
	SG 096_359
	SG 096_360
	SG 096_361
	SG 096_362
	SG 096_363
	SG 096_364
	SG 096_365
	SG 096_366
	SG 096_367
	SG 096_368
	SG 096_369
	SG 096_370
	SG 096_371
	SG 096_372
	SG 096_373
	SG 096_374
	SG 096_375
	SG 096_376
	SG 096_377
	SG 096_378
	SG 096_379
	SG 096_380
	SG 096_381
	SG 096_382
	SG 096_383
	SG 096_384
	SG 096_385
	SG 096_386
	SG 096_387
	SG 096_388
	SG 096_389
	SG 096_390
	SG 096_391
	SG 096_392
	SG 096_393
	SG 096_394
	SG 096_395
	SG 096_396

