
»a
i

DIPUTACION PROVINCIAL DE AVILA 
INSTITUCION GRAN DUQUE DE ALBA

LA COMUNIDAD 
MORISCA DE AVILA

Serafín de Tapia Sánchez



, ■!

í



C4b q : 46’0'18'?;

©





LA COMUNIDAD MORISCA DE AVILA





SERAFIN DE TAPIA SANCHEZ

4Z

LA COMUNIDAD MORISCA 
DE AVILA

Institución "Gran Duque de Alba” 
de la

Excma. Diputación Provincial de Avila



Ilustración de cubierta: Puerta interior del Palacio de los Dávila 
Fotografía: J. Luis Hernández

ISBN: 84-7481-643-2
Depósito Legal: S. 237-1991
Imprime: Gráficas VARONA

Rúa Mayor. 44. Teléf. 26 33 88. Salamanca



PROLOGO

Ultimamente antiguos alumnos míos vienen pidiéndome que prologue sus 
trabajos (en la mayoría, antiguas Tesis Doctorales dirigidas por mí), a lo que trato de 
resistirme, porque dudo de la eficacia de esa tarea. De entrada, las Editoriales no suelen 
considerar oportuno señalar en las portadas la existencia de tal Prólogo. Y la razón es 
clara: porque no consideran que la aparición de mi nombre afecte para nada, en términos 
comerciales, a la difusión del libro.

¿Qué quiere decir esto? Que los autores sólo se mueven por afecto personal, 
cuando solicitan mi colaboración. Y claro está que es movido por ese mismo sentimien
to por lo que yo acabo cediendo. Y en esos términos, no podía ser otra mi postura ante la 
petición de Serafín de Tapia, respecto a su libro LA COMUNIDAD MORISCA DE 
AVILA. Y ello porque se trata de uno de los alumnos míos que más aprecio y porque su 
libro es verdaderamente importante.

Sí, hay que decirlo en seguida: estamos ante una obra verdaderamente destacada. 
Y eso lo puede comprobar el lector nada más hojear el libro. Se trata de un estudio serio 
sobre un tema mal conocido. Con razón nos dice su autor, en las primeras páginas, que el 
tema morisco ha provocado una formidable historiografía, con nombres sobresalientes 
y con libros de primer orden; pero una historiografía centrada sobre todo en las regio
nes donde la presencia del morisco era abrumadora, como en Valencia, en Aragón o en 
Granada, y aún, si se quiere, en Murcia, en la Andalucía occidental o en la Extremadura 
meridional. En cambio, poco o nada se había escrito, de verdadero valor, sobre el 
morisco meseteño, en particular el vinculado a Castilla la Vieja o al reino de León. De 
manera que, con lamentable frecuencia, aquellos que abordaban la cuestión para ese 
ámbito, caían en generalizaciones sin fundamento alguno, o incurrían en peligrosas 
extrapolaciones, mediante comparaciones con otras regiones mejor documentadas. Para 
salir de tal situación era preciso realizar trabajos monográficos que presentasen 
adecuadamente el modelo -o los modelos- pertinentes a Castilla la Vieja.

Eso es lo que ha hecho Serafín de Tapia en el caso de Avila, realizando un estudio 
preciso de su minoría morisca a lo largo del Quinientos, tema que ya había abordado en 
su Memoria de Licenciatura. En principio yo le aconsejé que estudiara la ciudad de Avila 
en esa centuria, analizando sus comportamientos demográficos y la vida cotidiana de la 
urbe, sobre la base de sus fondos parroquiales y municipales, a modo como lo había 
hecho Angel Rodríguez Sánchez para Cáceres, o José Ignacio Fortea para Córdoba. Pero 
Serafín de Tapia me hizo ver la importancia y la complejidad del fenómeno morisco en



8 Serafín de Tapia Sánchez

Salamanca, Marzo de 1990
MANUEL FERNANDEZ ALVAREZ

Avila, y el interés que tenía para la historia social, y aún de las mentalidades de la época, 
el acometer su estudio en profundidad. Y así. polarizando su esfuerzo, logró el esplén
dido resultado de su Tesis Doctoral que. leída el 2 de Octubre de 1989 en la Universidad 
de Salamanca, iba a recibir del Tribunal la máxima calificación que podía darle: Apto 
cum laude.

Pero me temo que eso no es decirlo todo, porque con frecuencia las altas califica
ciones se prodigan en las Tesis Doctorales, y la de Serafín de Tapia destaca aún entre las 
primeras, y de tal modo que. a mi entender, este joven historiador se va a colocar muy 
pronto entre los primeros modernistas de nuestro país. En todo caso, hoy vamos a poder 
contestar -gracias al libro de Serafín de Tapia- a no pocas de las interrogantes que nos 
deparaba el tema morisco en Castilla la Vieja, según el modelo abulense: en primer 
lugar, cuantificando la importancia de aquella minoría: en segundo lugar, mostrándo
nos las peculiaridades de su existencia, con su acomodamiento en el seno de la sociedad 
cristiano-vieja: en tercer lugar, haciéndonos ver el impacto que supuso la llegada de los 
moriscos granadinos, a raíz de la expulsión ordenada por Felipe II al terminar la guerra 
de las Alpujarras. Y. junto con las cifras, los aspectos sociales: las profesiones, los 
niveles de vida. las líneas culturales y, por último, sus comportamientos, en razón de su 
mentalidad, en un ambiente hostil, en el seno de una colectividad dirigida por los 
cristianos-viejos.

Para dilucidar estos aspectos Serafín de Tapia ha tenido que manejar una ingente 
documentación, rastreada tanto en los grandes Archivos nacionales (Simancas, Histó
rico Nacional), como en los locales: provincial, municipal, catedralicio y parroquiales 
(éstos sitos afortunadamente en el diocesano). Y, con frecuencia, habiéndoselas con 
legajos de dificilísima lectura, como ocurre en los notariales.

Pero ha sido un trabajo fecundo. Un trabajo que ha permitido a Serafín de Tapia 
obtener unas respuestas válidas para un tema del que apenas si sabíamos algo. Gracias a 
él. la comunidad morisca de Avila en el Quinientos revive ante nosotros. Gracias a 
Serafín de Tapia podremos ahora los historiadores escribir unas páginas que hasta hace 
bien poco estaban en blanco, y comprender mejor la realidad histórica de Castilla la 
Vieja en el siglo XVI, a través del modelo abulense.



INTRODUCCION

A pesar de que el tema morisco no sea una de esas cuestiones olvidadas por los 
historiadores, su tratamiento adolece de ciertas limitaciones, por otra parte muy com
prensibles: desde el punto de vista espacial las regiones cuyas comunidades moriscas han 
merecido más atención -en cantidad y calidad- son Valencia, Granada y, en menor medida, 
Aragón, es decir, los lugares donde se concentraba la mayor parte de los "convertidos de 
moros"1. Desde la óptica temática, las conflictivas relaciones con la Inquisición han 
recibido un trato de favor en las investigaciones acerca de nuestra minoría2.

EL ESTADO DE LA CUESTION, 
LOS OBJETIVOS Y EL MARCO DE ESTUDIO*

* El presente estudio corresponde a la tesis doctoral que, con el mismo título, defendí el 2 de octubre de 
1989 en la Universidad de Salamanca ante el Tribunal constituido por los doctores don Ricardo García 
Cárcel, don Angel Rodríguez Sánchez, don José Antonio Pascual Rodríguez, doña Ana Díaz Medina y don 
Rafael Benítez Sánchez-Blanco y que mereció, por unanimidad, la máxima calificación y posteriormente el 
Premio Extraordinario de Doctorado. Para la realización del trabajo conté con la generosa ayuda económica 
de la Institución Gran Duque de Alba, dependiente de la Excma. Diputación Provincial de Avila.

1 He aquí algunas de las obras más significativas de la reciente bibliografía morisca:
- F. Braudel.- El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de Felipe //, 2 vols. Ed. F. C. E.. Madrid. 

1976 (Ia edición en 1949).
- T. Hein Donghi.- Un conflicto nacional. Moriscos y cristianos viejos en Valencia. Ed. Institución Alfonso 

el Magnánimo, Valencia, 1980 (fecha inicial de publicación 1955-1957).
- J. Caro Baroja.- Los moriscos del Reino de Granada. Ed. Istmo., Madrid. 1976 (2a ed.). La primera 

edición es de 1957.
- H. Lapeyre.- Géographie de l'Espagne Marisque. Ed. SEVPEN, París. 1959 (Ia ed.).
- J. Reglá.- Estudios sobre los moriscos. Ed. Ariel, Barcelona. 1974 (3* ed.). La primera edición es de 

1964.
Más recientemente resultan imprescindibles las numerosas aportaciones de B. Vincent. R. García Cárcel. J. 
Casey, R. Benítez Sánchez-Blanco y M. de Espalza, entre otros.

2 Algunas de las aportaciones decisivas, apoyadas en fuentes inquisitoriales, son:
- L. Cardaillac.- Moriscos y cristianos. Un enfrentamiento polémico (1492-1640). Ed. F. C. E., Madrid. 

1979 (Ia ed. 1977).
- M. Grcía-Arcnal.- Inquisición y moriscos. Los procesos del Tribunal de Cuenca. Ed. Siglo XXI, Madrid, 

1983 (Ia ed. 1978).



Serafín de Tapia Sánchez10

r

¡

el siglo XVI. La Inquisición en Valencia. 1530-1609. Ed.

Ambas limitaciones han resultado especialmente negativas para los moriscos 
castellanos cuyo estudio no sólo no ha parecido interesante al no ser éstos numerosos ni 
peligrosos, sino que tampoco ha sido posible porque -en el caso de Castilla la Vieja- se 
han perdido la mayor pane de los fondos inquisitoriales del siglo XVI en el distrito de 
Valladolid.

La única manera de avanzar en esta cuestión es abordar detenida y sistemáti
camente lo que ocurrió en los diversos espacios geográficos, locales o regionales. Sólo 
con la confrontación de los distintos estudios locales se podrá alcanzar una síntesis 
interpretativa sobre el conjunto de los moriscos españoles, capaz de sustituir o matizar 
muchas de las explicaciones globalizadoras ofrecidas hasta el momento que, por no 
basarse en monografías, corren el riesgo de simplificar una realidad que necesariamente 
debía ser muy heterogénea dada la distinta evolución que conoció cada una de las aljamas 
del país durante el medievo como consecuencia de su dependencia de los diversos 
Concejos o señores.

Incluso ateniéndonos sólo a las ciudades, no existe en Castilla una comunidad 
morisca arquetípica sino que cada una de ellas constituía una realidad diferente de las 
demás.

El desconocimiento de la situación objetiva de los moriscos castellanoviejos se 
ha suplido atribuyéndoles una serie de suposiciones comparativas con el desarrollo de la 
vida de los moriscos de otras regiones. Y sin embargo los descendientes de los 
mudéjares de las ciudades castellanas tenían poco que ver con las masas islamizadas de 
los campos granadinos, valencianos o aragoneses. Es cierto que -aparte de los trabajos de 
M.A. Ladero sobre los mudéjares castellanos, del artículo de J.P. Le Flem sobre el 
censo inquisitorial de 1594 y del breve espacio dedicado a ellos en las síntesis de H. 
Lapeyre y A. Domínguez Ortiz/B.Vincent3- últimamente han aparecido diversas 
monografías sobre comunidades de moriscos de la Corona de Castilla, pero se vuelve a 
repetir -a otro nivel- el fenómeno ya comentado: espacialmente sólo se estudian zonas o 
lugares de Castilla la Nueva o Extremadura, y temáticamente vuelve a abrumar el peso 
que la documentación inquisitorial tiene en estos trabajos4. Por lo que se refiere a 
Castilla la Vieja ni los breves artículos de M. Bataillon y del marqués de Lozoya sobre 
los moriscos segovianos5 ni el más reciente intento -creo que fallido- de M.M. Gómez

- R. Grcía Cárcel.- Herejía y sociedad en
Península. Barcelona, 1980.

3 M. A. Ladero Quesada.- “Los mudéjares de Castilla en la Baja Edad Media", Historia. Instituciones. 
Documentos. 5 (1978). pp. 257-304 (en la edición de 1968 se incluye un valioso apéndice documental).
- J. P. Le Flem.- “Les morisques du Nord-Ouest de l'Espagnc en 1594 d'aprés un recensement de 

rinquisition de Valladolid", Mélanges de la Casa de Velázquez. 1, 1967, pp. 223-245.
- A. Domínguez Ortiz y B. Vincent.- Historia de los moriscos. Vida y tragedia de una minoría. Ed. Revista 

de Occidente. Madrid. 1978.
4 Algunos de los más significados autores y los lugares sobre los que han trabajado son: M. García 

Arenal y R. Carrasco sobre Cuenca; J. P. Dedieu sobre Daimicl; J. Martínez Millón sobre Pastrana; M° J. 
García Gómez sobre Toledo; J. Fernández Nieva y B. Vincent sobre Extremadura. Las referencias 
bibliogáñcas completas se hallan en la bibliografía.

5 M. Bataillon.- "Les nouveaux chrétiens de Ségovie en 1510", Bulletin Hispaniquc, LV1II (1956), pp. 
208-231. Marqués de Lozoya.- "La morería de Scgovia”, Estudios segovianos (1967), pp. 303-318.



La comunidad morisca de Avila 11

Por lo que se refiere a la producción historiográfica local esta cuestión 
tampoco ha recibido la atención que se merecía; lo cual es explicable porque se trata de 
obras antiguas que suelen adolecer de dos inconvenientes: casi exclusivamente prestan 
atención a los acontecimientos de orden político, militar o eclesiástico y su objetivo 
-confesado o no- es magnificar la historia de la ciudad, de manera que cabe entender que 
un hecho tan poco 'heroico' como el de la vida y tragedia de nuestra minoría pase casi 
inadvertido, como no sea para narrar los episodios en que fueron derrotados o expul
sados, o para hacer alguna alusión marginal a ellos a propósito de cualquier asunto7.

Superando el marco local, hay que hacer alusión a una serie de obras impres
cindibles en la cuestión morisca. Dejando aparte los venerables y todavía útiles libros 
de Janer, Boronat y Lea, han ascendido a la categoría de clásicos los trabajos de F.

Renau sobre los de Valladolid6 permiten hacemos una idea, medianamente coherente, de 
la realidad de los moriscos de la submeseta norte.

Efectivamente -fuera de alguna breve referencia de J. Martín Carramolino a 
cómo las ordenanzas de la ciudad de Avila de 1487 regulaban algunos aspectos de la 
convivencia entre cristianos, judíos y moros8-, las diversas historias locales lo único que 
relatan es el episodio de la expulsión, no sólo porque el cronista G. González Dávila 
dedicó en 1618 varias páginas de su Theatro Eclesiástico de la ciudad e iglesia Catedral 
de Avila a esta cuestión9, sino porque la pérdida en 1610-1611 de más del 15 por cien de 
la población de la ciudad vino a culminar una serie de desastres sociales acaecidos por 
aquellos años que supusieron ineludiblemente la decadencia de la ciudad; en estas 
circunstancias hubiera sido inexplicable ignorar este acontecimiento.

6 La comunidad mudéjar y morisca de Valladolid (siglos XV-XVI), Servicio de Reprografía de la Ed. 
de la Universidad Complutense, Madrid, 1988. El interesante trabajo de J. Contreras ("Los moriscos en las 
Inquisiciones de Valladolid y Logroño" en Les marisques et leur temps. Table Ronde intemationale, 
Montpellier, julio, 1981. Ed. CNRS, París, 1983, pp. 475-492) analiza únicamente un breve episodio 
referido a una intervención del Santo Oficio en la región; no obstante sus escasas páginas ofrecen 
interesantes sugerencias.

7 Precisamente con ocasión de aclarar detalles referidos al emplazamiento de alguna iglesia o 
monasterio se han estudiado aspectos muy parciales de la comunidad musulmana local; por ejemplo, a 
propósito del Monasterio de Nuestra Señora de Gracia tanto el padre Ariz como Martín Carramolino y E. 
Ballesteros aluden a una preexistente mezquita en aquel lugar y F. González Rojas dedicó a este asunto un 
breve artículo ("Antigua mezquita de Avila", Boletín de la Real Academia de la Historia, XIV, 1889. pp. 207- 
212). Otro tanto puede decirse del emplazamiento del cementerio de los moros y del de los judíos, a 
propósito del lugar ocupado por el Monasterio de la Encamación; va a ser E. Ballesteros el que con más 
detalle trate esta cuestión (Estudio Histórico de Avila y su territorio. Tipografía de Manuel Sarachaga, 
Avila, 1896, pp. 192-205).

8 Historia de Avila, su provincia y su obispado. Ed. Librería Española, Madrid, 1983, tomo III. 
pp. 79-80.

9 Publicado por primera vez en Salamanca el año de 1618. En una nueva edición de 1645-1650. 
publicada en Madrid, G. González Dávila redujo a unos renglones las seis páginas que anteriormente había 
dedicado a la expulsión de los moriscos de Avila pues en aquellas fechas el tema había perdido el interés que 
tuvo en los años que siguieron al éxodo de la minoría. En esta cuestión la información del cronista es de 
primera mano pues tanto él como su hermano, el escribano del número Vicente González Alvarcz, participaron 
directamente en los preparativos y en la ejecución de la marcha de los moriscos de Avila. Lamentablemente en 
una reciente edición fascímil de esta obra se ha reproducido un ejemplar de la edición de 1645-1650 (Ed. 
Caja de Ahorros, Avila, 1981).



12 Serafín de Tapia Sánchez

Braudel. T. Halperin Donghi. J. Caro Baroja. H. Lapeyre y J. Reglá dedicados a este tema. 
Recientemente M.A. de Bunes ha publicado unas consideraciones sobre estos autores con 
las que estoy básicamente de acuerdo, lo que me evita una repetición inútil10. Sobre 
aspectos concretos, pero no por ello menos interesantes, vienen incidiendo los últimos 
trabajos de R. García Cárcel. L. Cardaillac. E. Ciscar Pallarás, J. Casey, R. Benítez 
Sánchez-Blanco. M. de Epalza. M. García-Arenal, y otros muchos autores. Mención 
especial merece la obra de B. Vincent. no sólo por sus estudios sectoriales sobre los 
moriscos sino por el libro que. escrito en colaboración con A. Domínguez Ortiz, se ha 
convenido en el trabajo de síntesis de ineludible consulta".

De referencia obligada resultan las Actas de la Table Ronde Internationale, 
celebrada en julio de 1981 en Montpellier. publicadas con el título de Les marisques et 
leur temps. donde se recogen numerosas aportaciones de gran parte de los especialistas 
del tema; su lectura es de gran utilidad en el conocimiento de la panorámica general de 
la historiografía morisca actual.

Para el tratamiento de estas cuestiones se ha recurrido a la revisión de materiales 
muy dispares -tanto por su tipología como por la personalidad de sus elaboradores- 
buscando obtener la mayor cantidad de ángulos posibles desde los que las distintas 
instituciones o personas que generaron tal documentación contemplaron a los indivi
duos moriscos o al conjunto de la minoría. Con el empleo de documentación fiscal.

Orígenes medievales de esta población.
Estructura social y cultura material.
Volumen y comportamiento demográficos.
Actitudes tomadas ante la intervención represora del Santo Oficio.
Relaciones entre los descendientes de los mudéjares locales (los "converti
dos") y los "granadinos" llegados en 1570.
Relaciones con el mundo eclesiástico, con el patriciado urbano y con la élite 
burguesa de la ciudad.
Grado de integración en la sociedad cristiana.
Nivel cultural y religiosidad.
Cuántos, quiénes y por qué fueron exceptuados de la expulsión y consecuen
cias que para la ciudad supuso la marcha de este colectivo.

El objetivo del trabajo que aquí se presenta sobre la comunidad morisca de la 
ciudad de Avila es aportar un estudio monográfico que, en la medida de lo posible, 
ilumine ciertos temas cuyo conocimiento resulta imprescindible para entender a este 
grupo humano y las actitudes que su presencia originaba entre los miembros de la 
mayoría. Algunas de estas cuestiones son:

10 M. A. de Bunes.- Los moriscos en el pensamiento histórico. Ed. Cátedra, Madrid. 1983, 
especialmente el capítulo III: "El siglo XX en la historiografía morisca".

11 Ver en la relación bibliográfica los títulos y otras referencias concretas.



La comunidad morisca de Avila 13

protocolos notariales, procesos judiciales ordinarios, actas municipales o capitulares, 
provisiones reales, libros de las parroquias (sacramentales y de cuentas), etc., he 
pretendido evitar la limitación que supone recurrir fundamentalmente a las fuentes 
inquisitoriales, las cuales, como es lógico, no sólo acentúan en exceso la tensión 
existente entre mayoría dominante y minoría dominada, sino que dan la primacía a los 
elementos religiosos. Sin desconocer la importancia de tales elementos espirituales, es 
imprescindible acercarse también a los factores económicos, sociales, culturales y 
antropológicos si se desea llegar a una interpretación más rica y profunda del drama 
morisco12. Por otra parte no es posible estudiar únicamente las relaciones entre 
cristianos viejos y nuevos en términos de diferencia, de enfrentamiento; cuando se 
recurre a la documentación "ordinaria", es decir, a la que se generaba para el conjunto de 
la sociedad, se encuentra que existieron numerosas relaciones, intercambios y colabora
ciones continuadas entre unos y otros13. Ahora bien, para sacar fruto de tales fuentes 
"ordinarias" se requiere un ímprobo trabajo previo de identificación de la personalidad 
étnica de los que aparecen en ellas, circunstancia sólo realizable en el ámbito local y 
después de incontables horas de trabajo de archivo sobre fuentes apropiadas. Por todo lo 
cual, en esta monografía ha habido que reunir numerosos datos y referencias concretas 
pero la voluntad no ha sido otra que el que tales registros -que podían parecer erudición 
positivista- sirvieran de apoyo, de prueba empírica de los procesos que se pretendían 
explicar e interpretar. Es propio de este tipo de trabajos -las tesis doctorales- aportar 
numerosos testimonios factuales, con el Tin de consolidar las hipótesis propuestas. En 
lodo caso, el objetivo último y principal de estas páginas -más allá de las abundantes 
exposiciones descriptivas de las situaciones concretas- es la recuperación de la 
multiforme realidad de una comunidad morisca en una ciudad de Castilla la Vieja.

El encuadre cronológico del trabajo viene determinado por las fechas del 
tránsito del 'status' de mudéjares al de moriscos (año 1502) y de su expulsión del reino 
(año 1611). No obstante, el ámbito cronológico ha tenido que ser desbordado pues, 
como dice P. Vilar, hay que tener presente "la continuidad histórica, que aconseja incluir 
en el examen las condiciones previas y las consecuencias más próximas”14. 
Efectivamente, no sería posible entender la vida de los moriscos castellanos sin conocer 
ciertos aspectos de su etapa de mudéjares, especialmente en un caso como el de Avila, 
donde su presencia en la ciudad tenía unas raíces históricas casi tan profundas como las 
de los mismos cristianos. Y respecto a la superación de la fecha final -1611- resulta 
imprescindible dado el interés que siempre ha suscitado el tema de cuántos lograron 
sustraerse a la expulsión ya que, si éstos fueron numerosos, su pervivencia habría 
podido dejar rastros en la antropología cultural de España o al menos de los lugares o 
regiones donde se aplicaron menos rigurosamente las normas para la erradicación de los 
"moros".

12 Uno de los más interesantes trabajos efectuados desde esta perspectiva, referido a Arcos de 
Mcdinaceli, es el de R. Carrasco.- "Morisques anciens et nouveaux morisques dans le district inquisitoriales 
de Cuenca", Mélanges de la Casa de Velázquez, XXI (1985).

13 B. Vincent lo ha subrayado en sus trabajos, por ejemplo en "Amor y matrimonio entre los moriscos" 
en Minorías y marginados en la España del siglo XVI. Ed. Diputación Provincial de Granada. Granada. 1987. 
pp. 47-71.

14 "Crecimiento económico y análisis histórico" en Crecimiento y desarrollo. Ed. Ariel. Barcelona. 
1964, pp. 48-49.



14 Serafín de Tapia Sánchez

LAS FUENTES

Eslc es el subtítulo de uno de los libros más celebrados (L. Cardaillac. - Moriscos y cristianos....15

o.cj.

Precisamente para hacer posibles los objetivos marcados anteriormente he tenido 
que examinar fuentes documentales de muy diversa procedencia y finalidad, prestando 
especial atención a aquellas en las que los individuos moriscos aparecen formando parte 
del conjunto de la ciudad, sin que -al menos aparentemente- reciban un tratamiento 
diferenciado ni sean considerados como componentes de un grupo étnicamente distinto 
de la mayoría. De esta manera pretendía sorprender la cotidianeidad de las relaciones 
existentes a lodos los niveles: las que establecían las capas populares, los sectores 
acomodados de la burguesía local, el patriciado urbano, el clero ordinario y el clero de 
mayor rango con los moriscos como conjunto y con los individuos sobresalientes de la 
comunidad: sin olvidar el examen de las relaciones establecidas entre los mismos 
moriscos. Todo ello referido al mayor número posible de perspectivas: la económica, la 
institucional, la cultural, la fiscal, la religiosa, etc.

De esta manera buscaba superar la limitación -y a veces el falseamiento- con que 
frecuentemente los historiadores se han venido acercando a este asunto, condicionados 
por las fuentes parciales utilizadas; como tal limitación debe entenderse la absoluta 
prioridad concedida a los aspectos religiosos y el hincapié hecho en analizar aquellas 
relaciones como un constante "enfrentamiento polémico"15. Con esto no quiero decir 
que tales aspectos no existieran. Es evidente que sin su consideración el fenómeno 
morisco no podría entenderse. Pero también es cierto que el problema morisco era 
mucho más complejo y más diverso.

El marco espacial escogido es la ciudad de Avila, donde se asentaba la 
comunidad musulmana más numerosa de Castilla la Vieja en vísperas de su bautizo -si 
hacemos caso a la documentación fiscal exhumada por M.A. Ladero- y que agrupaba el 
mayor y más numeroso colectivo morisco de la región en el momento de la expulsión, 
como más adelante se verá. Aproximadamente la minoría venía a significar, un año con 
otro, alrededor del 15 por cien de la población de Avila, por lo que era de prever que 
desempeñara un interesante papel en la vida de la ciudad.

Teniendo en cuenta la gran interdependencia existente entre el núcleo urbano y el 
territorio de su jurisdicción, la tierra, ha sido preciso hacer frecuentes referencias a las 
comunidades moriscas de algunos núcleos rurales de la provincia.

A pesar de la modestia social de la minoría estudiada, la información acumulada 
ha sido ingente y. creo, suficiente para esclarecer tanto los grandes episodios que les 
afectaron en aquel siglo como su vida cotidiana y las relaciones sociales que estable
cieron con los distintos grupos sociales de la ciudad.



La comunidad morisca de Avila 15

Veamos, a modo de ejemplo, una manifestación de tal complejidad. A veces se 
dice que los moriscos castellanos estaban en un proceso de integración más avanzado que 
los de otros lugares del Reino; sin duda era cierto. Pero falta conocer en qué se 
concretaba tal integración, si era uniforme entre todos los individuos de las diversas 
comunidades, etc. Resulta impensable que la asimilación de las pautas culturales de la 
mayoría (entendiendo el término cultura en su sentido más amplio: como las diversas 
manifestaciones de la organización social y de los valores mentales de las colectivi
dades) comenzara por lo religioso, siendo así que era precisamente éste el factor en el 
que se sustentaba básicamente la diferencia. Si se avanzaba en el proceso de integración 
positiva sería sobre todo en otras manifestaciones menos conflictivas, en aquellas que 
se regían por principios neutrales, como por ejemplo las relaciones comerciales entre 
las personas, fueran de la etnia que fueran. A la vez hay que tener en cuenta también la 
existencia de factores no religiosos que frenaban el avance de dicha integración, tal 
como el trato fiscal discriminatorio a que la elite pechera local sometía a los moriscos 
con el fin de ver aliviada su propia aportación tributaria; conviene subrayar que esta 
actuación -que fue constante a lo largo del siglo- entraba en contradicción con las 
orientaciones que, tendentes a la integración de la minoría, las altas instancias del poder 
central -en sus manifestaciones políticas y religiosas- fueron dictando en numerosas 
ocasiones.

Para captar lo que ocurría en estas y otras cuestiones ha sido preciso examinar 
documentación muy diversa. Ahora bien, los protocolos notariales, los listados nomi
nales de impuestos, los procesos judiciales vistos ante la justicia local, los libros 
sacramentales y económicos de las parroquias, etc., es decir, la documentación ordinaria 
conservada en los archivos, sólo es posible utilizarla para conocer a nuestra minoría si 
previamente se ha procedido a la identificación étnica de quienes aparecen en tal 
documentación ya que, desde el momento de su bautizo en 1502, los neocristianos son 
formalmente ciudadanos con los mismos derechos y deberes que el resto de los pecheros 
por lo que no se suele introducir en los escritos ningún elemento que distinga a unos de 
otros.

No es preciso esforzarse mucho para hacer comprender que la credibilidad de los 
resultados finales del presente trabajo viene determinada por el rigor con que se realice 
la identificación de los sujetos pertenecientes a nuestra minoría.

Hasta 1502 no existía ninguna dificultad en este sentido: normalmente se califi
caba de moro o de judío a los individuos de esas etnias y aunque no se señalase bastaba 
conocer el nombre para despejar toda duda; no hay que olvidar que hebreos e islamitas 
tenían prohibido usar nombres cristianos.

Aunque al bautizarse no cambiaron el apellido esta referencia no nos va a servir 
para identificarles pues sus apellidos eran -al menos desde el siglo XV- tan castellanos 
como los de los cristianos viejos (ver listado n2 1 del Apéndice). A partir de la llegada

FUENTES Y MECANISMOS EMPLEADOS PARA DETERMINAR 
LA PERSONALIDAD MORISCA



Serafín de Tapia Sánchez16

a) Fuentes directas

convertidos".

de la

1.- Relaciones de personas calificadas de
Gracias a la abundante documentación utilizada, he conseguido elaborar un elen

co de 107 individuos que en un momento u otro de las décadas iniciales del siglo fueron 
calificados de "convertidos"; de ellos 83 proceden de los protocolos notariales y 
26 de los fondos de la Sección de la Audiencia; apenas media docena aparece en 
ambos tipos de fuentes y otros tantos proceden de los Padrones fiscales. La explicación 
más convincente de por qué a veces se añade este calificativo se basa en la existencia de 
una frecuente homonimia; los escribanos eran conscientes de que en ciertos documentos 
se imponía determinar sin ningún género de dudas la personalidad de los sujetos. Dentro 
de los fondos notariales hay ciertos tipos de documentos especialmente propensos a 
utilizar el término convertido: los testamentos, las cartas de concordia, etc. Otro tanto 
puede decirse de los escritos de la Audiencia; son los pleitos por herencias los que más 
frecuentemente califican de convertido o indican progenitores de nombre musulmán.

Este listado de personas calificadas como antiguos moros se nutre de referencias 
muy cercanas a los años iniciales del siglo: concretamente 97 de ellas son anteriores al 
año 1516. A partir de esa fecha raramente se recurre a esta práctica ¿no se trata, acaso, de 
un signo de que la mayoría ha avanzado en el camino de la aceptación de los neocris- 
tianos como miembros ordinarios de la comunidad ciudadana?

a Avila de los moriscos granadinos, en diciembre de 1570, será frecuente encontrar en 
los Repartimientos, en los Libros Sacramentales de las parroquias e incluso en la 
documentación notarial, calificativos claramente identificadores como morisco, de los 
de Granada, cristiano nuevo del Reino de Granada, etc.; hasta ese momento sólo en 
algunas ocasiones se designó a los antiguos mudéjares con el apelativo de convertido (o 
de los antiguos convertidos si se trataba de fechas posteriores a 1570).

Con frecuencia la identificación sólo podrá hacerse acudiendo a referencias 
indirectas. Así pues, se van a emplear dos sistemas de identificación distintos aunque 
complementarios: uno, recurriendo a fuentes directas que indican el carácter 
morisco de determinados sujetos o que. incluso, recogen listados de la totalidad o de 
pane de la comunidad convertida de la ciudad en ese momento; el otro sistema consiste 
en acudir a fuentes indirectas portadoras de información que nos permita la 
identificación deseada, siempre con el apoyo en las más seguras fuentes directas.

16 Archivo Parroquial de San Pedro, Libro Antiguo de Difuntos, fol. 60 v - 61 v. Más adelante 
volveremos a hablar de este documento.

2.- Matrícula de feligreses "nuevamente convertidos"
parroquia de San Pedro. Año 1524.

Afonunadamente esta parroquia agrupaba un gran número de moriscos en la 
ciudad; se conserva, en el libro de Difuntos, la "Matrícula de los nuevamente conver
tidos que se confesaron y comulgaron este año de 1524”'6. Gracias al celo de los



La comunidad morisca de Avila 17

4.- Apeo del reparto del "situado”. Año 1565.
En 1558 la Inquisición concedió otro Edicto de Gracia para los nuevamente 

convertidos de moros del distrito de Valladolid. Por él se acordó "que no les fuesen 
confiscadas sus haciendas por delitos que cometiesen tocantes al dicho Santo Oficio... 
obligándose a que situarían quatrocientos o quinientos mili maravedíes de rrenta 
perpetua cada año para ayuda de la paga de los officiales del dicho Santo Oficio". En 
1565, para garantizar el pago de esta cantidad, se hizo un apeo de los bienes raíces de los 
afectados por el Edicto18. La relación de Avila recoge 187 vecinos a los que habría que 
añadir otros 21 que en 1573 fueron denunciados por los moriscos encargados de recaudar 
el situado y acusados de no participar en el pago; los 21 alegaban que no fueron 
incluidos en el apeo de 1565 a pesar de ser convertidos l9.

5.- Padrón de los que pagan el "situado”. Años 1568 y 1573.
Se trata de padrones que efectuaban los repartidores para cumplir su cometido de 

hacer frente a la responsabilidad colectiva asumida el año 1558. Estos repartidores eran

eclesiásticos (estos serán los años en que comenzará la preocupación por el escaso 
progreso en la cristianización de los convertidos) se conoce el nombre de 71 cabezas de 
familia de los cuales hay 49 matrimonios (sólo se indica el nombre del esposo seguido 
de "y su mujer"), 14 viudas, 5 solteros y 3 solteras.

Aunque este listado sólo aporta aproximadamente un tercio de los miembros del 
grupo morisco, es de gran utilidad a efectos de identificación dada la fecha en que fue 
realizado.

17 AHPAv, Prot. 409, fol. 79-130; AHN, Inq., leg. 1.254. fol. 254-255 y leg. 4.603, exp. 1. s.f.
18 AHN, Inq. leg. 2.109, piezas 2 y 9 y leg. 2.110 exp. 2. Algunas veces se dice que pagan 102.000 

mrs. los de la ciudad de Avila, pero en muchas más ocasiones se da la cifra de 108.000 mrs. ya que es 
probable que la mayoría de los convertidos originarios de Piedrahíta, que tenían asignados 6.000 mrs.. 
terminarían instalándose en la ciudad.

19 AHN. Inq. leg. 2.108, exp. 12.

3.- Relaciones notariales e inquisitoriales de 1549.
En julio de 1548 se había concedido un Edicto de Gracia a los nuevamente 

convertidos de moros de Avila, Valladolid y Arévalo. El inquisidor enviado para 
supervisar la aplicación del Edicto dio una sentencia poco favorable a los beneficiarios 
declarándoles "ynábiles para tener e usar los oficios y cosas que los sacros cánones e 
leyes ... [les] ynabilitan..." y condenándoles a una "moderada pena pecuniaria"; como tales 
multas no parecieron tan moderadas a los moriscos, éstos apelaron la sentencia otor
gando personalmente poder a alguno de los miembros significados de la comunidad a fin 
de que recurrieran en su nombre ante el Emperador y el Inquisidor General17 (ver lista
do n9 3). Entre la lista resultante de las cartas de poder otorgadas ante un escribano de 
Avila y la que elaboró la propia Inquisición resultan 233 vecinos moriscos (147 cabezas 
de familia y 86 viudas); esta importante documentación indica con frecuencia relaciones 
familiares e incluso grados de riqueza de cada uno de los vecinos de la minoría.



/<s Serafín de Tapia Sánchez

1580 1584y

7.- Relación del Santo Oficio de 1594.

9.- "Lista de moriscos” de enero de 1610.

líneas generales por J. P. Le

í

8.- Padrón de los que pagan el "situado”. Año 1599.

Con idénticas características a las ya comentadas de 1568 y 157325.

En el Repartimiento del Servicio Real de 1610 se hace por primera vez en los 
vecindarios locales una "lista de moriscos’’, separados del resto de los pecheros, que 
incluye 354 vecinos entre granadinos y convertidos26.

La Inquisición de Valladolid realizó en 1594 un detallado censo de los moriscos 
de su distrito con la finalidad de mantenerlos controlados23. En esta relación nominal 
aparecen todos los moriscos, incluyendo los niños, con indicación casi siempre de la 
edad2'. De las 8.336 personas relacionadas 2.022 viven en la provincia de Avila, 1363 de 
las cuales eran de la ciudad. Será nuestro mejor instrumento de identificación. No 
distingue quiénes son granadinos y quiénes convertidos. Ver listado n9 5.

moriscos elegidos por sus correligionarios y como no era raro el caso de cristianos 
nuevos que pretendían no estar obligados a esta contribución el Santo Oficio siempre 
intervenía en estos asuntos: por ello esta documentación se encuentra entre los fondos 
de la Sección Inquisición del AHN20.

24
25
26

circustancias 18 pecheros moriscos que venían registrados en el listado general. Aparecen, por tanto, en el 
padrón del Servicio de 1610 un mínimo de 373 vecinos moriscos pecheros.

Estos años una serie de convenidos solicitan verse liberados del pago del situado 
porque, según dicen, "nuestras personas y haciendas están y han venido en mucha 
quiebra, desmenución y necesidad y estamos pobres y necesitados"21. No sólo lo piden 
los de Avila: otro tanto hacen los de Valladolid, Medina del Campo y Arévalo22. Las 
listas de 1573, 1580 y 1584 referidas a Avila recogen 24, 37 y 61 vecinos, algunos de los 
cuales se repiten, de manera que entre las tres aportan 1 11 convertidos distintos. Ver 
listado n9 4.

20 AHN, Inq. leg. 2.110, exp. 1, y leg. 2.111. exp. 4.
21 AHPAv, Prot. 157, fol. 218. Esta petición de 1584 estuvo precedida de otras en 1580 (ib., Prot. 

154, fol. 30) y en 1573 (AHN. Inq. leg. 2.108 y leg. 4.603, exp. 4).
22 AHN. ¡nq. leg. 2.110. exp. 2.
23 Ib. leg. 2.109. pieza 1. Este censo ha sido descrito y comentado en 

Flem.- Les morisques du nord-ouest de l'Espagne en 1594..." o.c.
Precisamente en el caso de la ciudad de Avila es donde este dato falta ordinariamente.
AHN, Inq. leg. 2.111, exp. 2.
AHPAv, Ayuntamiento. 72. 15/1. En este anexo de moriscos se dejaron de poner por error u otras

6.- Relaciones notariales e inquisitoriales de 1573, 
referidas al pago del "situado”.



19La comunidad morisca de Avila

b) Fuentes indirectas

10.- Lista de convertidos de marzo de ¡611.
Habiendo salido de Avila los granadinos en mayo de 1610 quedaron en la ciudad 

los convertidos, pues no estaba claro si éstos estaban incluidos en el decreto de 
expulsión. Adelantándose a los acontecimientos, el 29 de marzo de 1611 el Concejo 
abulense derrama, exclusivamente entre los convertidos, lo que les correspondería en la 
paga de San Juan de junio del Servicio de ese año. Aparecen 156 vecinos27.

1.- Los padrones del Servicio.
Los padrones del Servicio u otros padrones similares suelen indicar, aparte de lo 

que cada vecino debía pagar, los oficios y el lugar de residencia; este tipo de información 
nos es muy útil en orden a la identificación buscada, pues es sabido que ciertas ocupacio
nes era exclusivas o muy frecuentes entre nuestra minoría y otro tanto puede decirse 
respecto a su costumbre de vivir agrupados en algunas zonas de la ciudad. Este último 
aspecto de la cuestión es especialmente relevante en los primeros años del siglo en que 
la pervivencia de la morería era un hecho, aunque legalmente hubiera sido suprimida28.

2.- Los protocolos notariales.
Se trata de una documentación tan voluminosa que, como veremos, sus masivas 

informaciones contribuyen a iluminar cualquier asunto sobre el que se tenga interés; en 
este caso nos interesa especialmente la información de tipo familiar que se desprende de 
las capitulaciones matrimoniales, de los testamentos, de las "concordias y conciertos" 
establecidos para repartir haciendas complicadas, etc., pero también un aspecto de las 
relaciones económicas: las asociaciones de todo tipo (comerciales o de compañía, de 
producción...) y la personalidad de los fiadores en las diversas operaciones registradas; 
en estos casos se manifiesta la existencia entre los moriscos de cierta endogamia 
económica.

Es un instrumento indirecto de identificación que, combinado con otras fuentes 
igualmente laterales (como los vecindarios), aporta una gran ayuda a nuestra preten
sión, especialmente necesaria en las primeras décadas del siglo en que las fuentes de 
identificación directa son más escasas..

3.- Los procesos de la Sección de la Audiencia.
Se conservan numerosos procesos que se remontan a los primeros años del siglo 

XVI y abarcan la totalidad del período. A efectos de identificación son muy útiles pues 
dado que los moriscos, como cualquier minoría étnica, vivían bastante cerrados en sí 
mismos, cuando se produce algún conflicto interno -peleas domésticas o de vecindad que

27
28

AHPAv, Ayuntamiento, 72, 15/2.
Se encuentran en 14 cajas de la Sección Ayuntamiento del AHPAv (cajas 58 a 72).



20 Serafín de Tapia Sánchez

2.-

3.-

4. -
5. -
6. -
7. -
8. -

ocasionan heridos- aparecen en el proceso todas las líneas de parentesco, ya que 
protagonistas y testigos son casi exclusivamente moriscos29. La otra fuente de luz son 
los pleitos por cuestiones de herencia: aquí aparecen con detalle los vínculos 
familiares. Normalmente sólo iniciaban estos litigios los miembros de las familias 
más acomodadas, de manera que es de este grupo de la elite morisca del que se tiene la 
información genealógica más detallada50.

Además, tanto los protocolos notariales como los procesos de la Audiencia han 
permitido efectuar el listado a que antes se hizo alusión de abulenses calificados de 
convertidos: por ello en cierta forma también son fuentes susceptibles de aportar 
información directa.

Hay dos fenómenos que nos han servido de ayuda en este laborioso trabajo de 
identificación de los miembros de la comunidad morisca: la tendencia a dedicarse a cier
to tipo de oficios y la fuerte endogamia en el seno de la minoría. Apoyándonos en estas 
circunstancias, a veces hemos aplicado con efectos retroactivos información identifica- 
dora definitiva. Podría pensarse que la homonimia. tan generalizada en la época, nos 
haya conducido a equivocaciones lamentables: esto es posible solamente entre miem
bros de la misma etnia. lo que a efectos del tema que nos ocupa apenas es relevante. En la 
abundante documentación que se ha manejado siempre hemos comprobado el exquisito 
cuidado con que sus autores han dejado clara la pertenencia a una u otra comunidad si 
existía riesgo de confusión y esto sin necesidad de recurrir al epíteto convertido, sino 
con indicaciones como "el de la calle Empedrada", "arriero"... Estas deferencias no serían 
tenidas con los granadinos, a los que muy frecuentemente se va a designar así o -si el 
autor les tenía alguna simpatía- como "cristianos nuevos del reino de Granada".

Es claro que las mayores dificultades de identificación de los convertidos las 
tendremos en las dos o tres primeras décadas del siglo. Es en estos momentos cuando a 
veces se han utilizado las fuentes e "indicadores indirectos" que, en resumen, son 
los siguientes:

1.- Aparecer como familiar de un morisco reconocido.
Tener un apellido infrecuente igual al de alguien calificado de moro en el 
siglo XV o de convertido a principios del XVI.
Tener un apellido infrecuente de los que aparecen en las relaciones de 
convertidos.
Aparecer en los padrones rodeado de moriscos.
Ser -o tener como- fiador de un morisco.
Tener algún tipo de asociación económica con un morisco.
Dedicarse a un oficio típicamente morisco (arriero, calderero...).
Vivir en las cuadrillas del sur (La Trinidad y San Nicolás).

29 Podría servir de ejemplo Ja pelea que en noviembre de 1513 tuvo lugar en casa de la rica viuda 
Beatriz, la Herrera de Belchos. entre los hijos de ésta y su yerno, Francisco de Olivares (AHPAv, Sección A, 
caja 1068).

30 El reparto de la herencia de Gómez de la Sema, en junio de 1512, da ocasión a que personas de 
nombres y apellidos tan comunes como Gonzalo de Medina, Luis de la Sema o Hernando del Esquina puedan 
ser identificados como convertidos (ib. caja 533).



La comunidad morisca de Avila 21

-LOS PROTOCOLOS NOTARIALES

Sin duda este tipo de documentación en la mayoría de las ocasiones se refiere a 
actuaciones de índole económica -compraventa de mercancías a crédito, arrendamientos, 
establecimiento de sociedades comerciales, inventarios diversos, reconocimiento de 
deudas, etc. No obstante, en las minutas notariales también se encuentran reflejadas 
numerosas circunstancias que ilustran otros aspectos distintos de los que se refieren a la 
cultura material. De forma que el análisis de esta documentación permite una aproxi
mación incomparable a la estructura que subyace en la sociedad a que se refieren estas 
fuentes31 y, en este caso concreto, a la de la sociedad abulense del siglo XVI. Se ha dicho 
que las mayores posibilidades de esta documentación se derivan de su carácter masivo, 
cuantificable y serializable que permite organizar los datos de manera que se puedan 
establecer agrupaciones en función de diversas variables o posibilitar comparaciones 
espacio-temporales32; precisamente por ser una documentación tan masiva y repetitiva

Cuantas más de estas variables se cumplan mayor garantía nos ofrece su 
pertenencia a nuestra comunidad. Evidentemente, de estos indicadores no todos tienen el 
mismo valor; el orden en que aquí vienen expuestos refleja el peso que nosotros les 
hemos otorgado. Teniendo en cuenta la abundancia y la diversidad tipológica de las 
fuentes empleadas es casi imposible no tener de todos y cada uno de los vecinos 
información sobre más de una de las variables descritas, lo que nos conduce a un grado de 
aceptabilidad suficiente de nuestra identificación étnica tanto para las primeras décadas 
del siglo XVI como para después.

Como el período de tiempo que abarca el trabajo es superior al de una generación 
ha sido preciso elaborar más de una relación con los nombres de los moriscos de la 
ciudad; concretamente se han utilizado siete listados distribuidos a lo largo de los 110 
años que transcurrieron desde la conversión a la expulsión (en el Apéndice se incluyen 
cinco de estos listados).

Una vez expuestos los recursos empleados para identificar quién era morisco y 
quién no, pasaremos a exponer las características más significadas de las fuentes de 
mayor utilidad en el esclarecimiento de todas las demás cuestiones abordadas.

31 Cf. J. P. Poisson.- "Histoire et actcs notariés. Problématique el methodologie", en B. Vogler (dir.).- 
Les actes Notariés. Source de l'Histoire social, XVI-XIX siécles. Librería Istra, Strasburgo, 1979, p. 24.

32 Cf. A. Eiras Roel.- "Tipología documental de los protocolos gallegos" en A. Eiras Roel y 
colaboradores.- La historia social de Galicia en sus fuentes de protocolos. Ed. Universidad. Santiago de 
Compostela, 1981, p. 37. En este artículo el profesor A. Eiras hace una exposición completa de los trabajos 
historiográficos basados, en todo o en parte, en la documentación notarial, así como una revisión de las 
técnicas para su uso sin olvidar las limitaciones que este tipo de fuentes tiene. El mismo autor en un trabajo 
posterior actualiza estas cuestiones fijándose sobre todo en la historiografía espartóla ("La metodología de 
la investigación histórica sobre documentación notarial: para un estado de la cuestión. Introducción general" 
en Actas del 11 Coloquio de Metodología Histórica Aplicada. La documentación notarial y la Historia. 1. Ed. 
Universidad, Santiago de Compostela. 1984, pp. 13-30).



*-

Serafín de Tapia Sánchez

resulta imprescindible recurrir a técnicas de maestreo. En el caso de la ciudad de Avila, 
a pesar de ser un núcleo urbano relativamente modesto, la masa documental producida 
por sus escribanos se acerca a los mil volúmenes en los 110 años del período estudiado. 
Ahora bien, es fundamental escoger un sistema de sondeo33 adecuado para el objeto de 
cada investigación porque es generalmente aceptado que el resultado de ésta va a valer en 
la medida en que la muestra escogida sea realmente representativa y significativamente 
amplia"*.

El sistema que yo he empleado ha sido el de efectuar periódicos cortes 
"verticales" que afectan a toda la producción notarial del año en cuestión con el fin de 
conocer la totalidad de las actuaciones que pasaban por el registro; de esta manera, 
revisando todos los notarios, se evita el riesgo de ignorar algún segmento de la sociedad 
con el que pudieran tratar los moriscos, ya que los diversos escribanos tendían a 
seleccionar su clientela. Como los notarios eran numerosos en Avila me ha parecido 
suficiente hacer cinco prospecciones revisando todos los escritos notariales conservados 
que se refieren a los años 1503, 1528, 1553, 1578 y 1603, es decir, cada 25 años. 
Úna vez efectuados los cinco cortes comprobé que las muestras estaban muy 
desequilibradas pues en unos había un número de actuaciones de moriscos suficiente 
(1553 y 1603) mientras que en otros eran muy escasas las referencias a ellos35 
dependiendo fundamentalmente del número de protocolos conservados que, en general, 
era menor a principios del XVI que después. Además, el total de operaciones en que 
intervenían moriscos me parecía corto a pesar de haber vaciado los siguientes 
volúmenes (algunos de ellos incompletos): de 1503, dos; de 1528, siete; de 1553, doce; 
de 1578. catorce; de 1603, veintiuno. Me parecía mucho más importante ampliar la 
muestra -sobre todo en tomo a los cortes que habían resultado menos fecundos- que 
atenerme a aplicar mecánicamente el esquema cronológico. En las dos primeras décadas 
del siglo XVI no son muchos los protocolos existentes y su estado de conservación no 
siempre es el mejor, por ello decidí recoger la máxima información de aquellos años. En 
el cuarto corte, el de 1578. tampoco logré los resultados esperados; sin embargo se daba 
la circunstancia de que desde 1576 una de las escribanías de la ciudad la regentaba el 
convertido Esteban Monje y -como era de esperar- los moriscos se encontraban con 
frecuencia en sus minutas. Aún más importancia tuvo el hecho de que desde agosto de 
1578 otro convenido. Francisco de Valdivieso, se hiciera cargo de una importante 
escribanía; este último será uno de los notarios más activos de la ciudad hasta 1605. 
También revisé algunos de sus fondos (de 1578 a 1586) y una vez recogido el material 
procedente de Esteban Monje y de Francisco de Valdivieso consideré que podía incluirse 
en la base de datos general agrupándolo en tomo a 1578. En 1604 también vacié los 
protocolos de Francisco de Valdivieso pues había una importante presencia de moriscos 
en aquellas escrituras; su información, como otra dispersa de años cercanos, se agrega a 
la de 1603.

-- Hay desarrolladas diversas técnicas de sondeo; una breve exposición de ellas se encuentra en A. 
Eiras.- Tipología documental... ', o.c., p. 38.

34 Cf. J. Meyer.- "La documentation notarialc en Bretagne a l'époque modeme" en B. Vogler (dir.).- 
Les Actes Notariés.... o.c., p. 35. y también A. Eiras.- "La metodología de la investigación...", o.c., p. 23.

35 Concretamente en 1503 había 45, en 1528 eran 75 y en 1578 sólo 69; en cambio en 1553 resultaron 
150 referencias y en 1603 aún más: 182.



23La comunidad morisca de Avila

AñoAñoAño

CUADRO 1

De esta manera se ha ampliado considerablemente la información referida a los 
moriscos, concretamente en vez de las 522 operaciones de tipo económico producidas en 
los cinco años escogidos al principio, he podido llegar a los 1439 registros cuya 
distribución anual se recoge en el cuadro 1. A efectos de representación y para facilitar 
el análisis se agrupan las informaciones en cada uno de los cinco años de referencia. Esta 
licencia no es achacable a la voluntad de ahorrar esfuerzos sino a la limitación impuesta

1502
1503
1504
1505
1506
1507
1508
1509
1510
1511
1513
1514
1515
1517
1518
1519
1520
1521
1523
1525
1527
1528
1529
1530
1534

DISTRIBUCION ANUAL DE LAS OPERACIONES ECONOMICAS 
EN QUE INTERVIENEN LOS MORISCOS RECOGIDAS EN LA 

BASE DE DATOS

1536
1538
1548
1549
1552
1553
1554
1555
1556
1557
1562
1563
1564
1565
1567
1568
1569
1570
1571
1572
1573
1574
1576
1577

1578
1579
1580
1581
1583
1584
1585
1586
1588
1589
1590
1591
1592
1594
1596
1602
1603
1604
1605
1607
1608
1609
1610
1611

6
46
21
10
4
7

11
2

46
3

46
25
4
2

31
70
20

1
14
16
5

75
1
1
1

2
5
1
1
1

150
2
2
1
1
2
4
1
1
2
3
6
3
4
1
4
1

25
33

69
9
17
47
28
82
73
113

1
1
1
3
4
1
1
1

182
92
9
5

28
6 
3 
5

n9 n9n9



Serafín de Tapia Sánchez24

LOS PROCESOS JUDICIALES

36 J. Jacquart, apud A. Eiras.- "La metodología de la investigación...", o.c., p. 27.

Otro de los fondos documentales examinados han sido las 83 cajas de la Sección 
Audiencia (o Sección A) del Archivo Histórico Provincial de Avila donde se conserva 
la documentación producida por los procesos judiciales desarrollados ante la justicia 
local durante el período estudiado. Al ser un tribunal de primera instancia los asuntos 
tratados en él o son de poca monta o están inconclusos, pues en determinado momento 
del proceso las actuaciones se continuaban en la Audiencia de Valladolid. No obstante,

Pero las minutas notariales van más allá en la satisfacción de nuestra curiosidad: 
aspectos tan sugestivos como la estructura ocupacional, la movilidad geográfica o 
incluso el nivel cultural de los cristianos nuevos, se pueden conocer revisando los 
abultados legajos de los escribanos locales. En ellos no son raros los escritos en que los 
moriscos locales otorgan cartas de poder ante escribanos del número para iniciar o 
proseguir pleitos tanto contra la Inquisición como contra algunos correligionarios que 
pretendían eximirse de participar en el pago de determinados compromisos económicos 
suscritos por la comunidad con el Santo Oficio. Entre los folios de los protocolos 
notariales ha quedado recogida la tragedia de los meses que precedieron a su salida defi
nitiva de la ciudad castellana, cuando los convertidos malvendieron sus bienes y cuando 
los granadinos enviaron una última delegación al rey para ofrecerle "sus personas y 
bienes”. Ante los escribanos acudieron, entonces y otras muchas veces, todos los cabezas 
de familia o algunos de ellos para dejar constancia de determinadas posiciones ante 
asuntos que les afectaban (multas del Santo Oficio, alistamientos en la milicia general, 
etc.), de manera que los protocolos notariales pueden reflejar -aparte de tales asuntos- 
la red de personas que ejercieron el liderazgo de la comunidad a lo largo de los años.

Se acercan al centenar los volúmenes de protocolos notariales vaciados cuyo 
ámbito cronológico se extiende desde 1448 hasta 1613. Podría decirse que de los 99 
tomos analizados se han revisado enteramente unos sesenta; al resto he acudido para 
cuestiones concretas.

por las fuentes y a la dificultad añadida de tener que buscar testimonios económicos 
referidos sólo a los miembros de un colectivo no muy numeroso y, en general, poco 
acaudalado. Y a este respecto hay que recordar que a pesar del valor incuestionable de la 
información notarial, ésta tiene como otra de sus limitaciones -aparte de la de saber 
acenar con una muestra representativa- la llamada "exclusión social diferencial", es 
decir, el hecho de que los más pobres apenas tenían necesidad de pasar ante el notario36: 
ya tendremos en cuenta esta circunstacia para matizar las conclusiones derivadas de la 
explotación de este tipo de fuente. En todo caso, lo más prudente es completar, o 
modular, la información de tipo económico procedente de los protocolos notariales con 
otras fuentes si éstas existieran: esta función, en nuestro caso, la cumplen los procesos 
de la Sección A del AHPAv, las referencias esporádicas -pero no intrascendentes- de las 
Actas Consistoriales, e incluso la documentación fiscal.



7

La comunidad morisca de Avila 25

LOS VECINDARIOS FISCALES

las situaciones reflejadas en estos legajos (que abarcan tanto pleitos civiles como 
criminales) resultan muy útiles a nuestro objetivo de penetrar en la vida doméstica de 
los ciudadanos abulenses del siglo XVI; una ventaja añadida procedente de la revisión 
de estos procesos es que dan una gran cantidad de información respecto a los lazos 
familiares y de amistad -o enemistad- existentes entre las personas que allí aparecen. El 
contenido de esta Sección es tan diverso y sorprendente que, por ejemplo, uno de los 
expedientes es la proclamación pública de la confiscación de los bienes de un morisco 
local; lo interesante del documento es que incluye un traslado del Acta Inquisitorial 
del Auto de Fe celebrado en Valladolid en 1547 en el que la mayoría de los condenados 
eran moriscos de la ciudad de Avila37.

Se trata de padrones para el reparto del Servicio Real y para el cobro de la Mone
da Forera realizados por las autoridades municipales pues, a pesar de que la beneficiaría 
de ambos impuestos era la Corona, era el aparato concejil quien los recaudaba. Los 
vecindarios del Servicio son los más numerosos ya que en el AHPAv se conservan 
89 completos del siglo XVI y 18 del siglo XVII, hasta 1622, fecha en que se terminan. 
La existencia de esta enorme masa documental se explica porque, de los diversos 
sistemas existentes para recaudar el dinero del Servicio, en Avila siempre se recurrió a 
repartir la cuota entre los pecheros porque la ciudad prácticamente carecía de bienes 
propios y por la presión de los sectores privilegiados y exentos. Aunque en el período 
estudiado no hubo tantas convocatorias del Servicio Real como padrones conservados, el 
hecho de que el monto de la cantidad total se fraccionara en pagos anuales explica la 
realización de padrones nuevos cada año para adecuarse a la gran movilidad demográfica 
de la ciudad. Los padrones de la Moneda Forera se realizaban cada siete años y aunque 
hidalgos y clérigos estaban exentos de este impuesto aparecían en los vecindarios38.

Más arriba se vio cómo estos listados podían ser utilizados en la identificación 
étnica de los moriscos y por tanto indirectamente también en el conocimiento del volu
men demográfico de nuestra minoría y de los barrios en que residían (los vecindarios se 
hacían "a calle hita", es decir, agrupando a los pecheros por calles). En estos padrones se 
indica el oficio de muchas de las personas registradas, no porque los repartidores de los 
impuestos tuvieran inquietudes sociológicas sino para facilitar la identificación en unos 
momentos en que se producía una considerable homonimia; además, en esta circuns
tancia desempeñaría un gran papel el deseo -consciente o inconsciente- de no confundir a 
cristianos viejos y a moriscos. Como por fortuna se conservan casi tantos repartimien-

37 AHPAv, Sección A, caja 538, s.f.
38 En otros lugares he descrito el proceso de elaboración de estos padrones, su nivel de habilidad y 

sus posibilidades como fuente histórica. (Cf. mis artículos "Las fuentes demográficas y el potencial humano 
de Avila en el siglo XVI", Cuadernos Abulenses, 2 (1984), pp. 31-88. Y también "La documentación fiscal 
concejil en el siglo XVI. Un instrumento imprescindible para la historia social" en Los archivos y la 
investigación. Ciclo de conferencias en homenaje a Carmen Pcdrosa. Ed. Junta de Castilla y León, Avila. 
1988, pp. 49-70.



26 Serafín de Tapia Sánchez

LA DOCUMENTACION INQUISITORIAL

tos como años del período, nos va a resultar posible seguir la evolución cronológica de 
la estructura ocupacional de los individuos de la minoría. Otro tanto puede decirse del 
nivel de riqueza de cada una de los vecinos moriscos ya que la comisión de diputados que 
elaboraba los repartimientos lo hacía asignando las cuotas individuales en proporción a 
la hacienda de cada uno. Gracias a esta circunstancia se puede analizar el volumen y la 
evolución de la participación fiscal de los miembros de la minoría, así como establecer 
comparaciones con lo aportado por los cristianos viejos.

Apane de estos listados nominales elaborados por las autoridades municipales, 
se utilizará el realizado por los funcionarios reales en la Averiguación de Alcabalas del 
año 156139.

Dos consideraciones previas cabe hacer respecto al uso de este tipo de fuentes. La 
primera se refiere a lo que F. Márquez Villanueva ha calificado como "envenenamiento 
de las fuentes”40, es decir, el hecho de que la historiografía morisca se haya nutrido 
principalmente de la literatura inquisitorial que -como es lógico- sólo atendía a los 
aspectos de la represión del criptoislamismo. Esta circunstancia ha conducido a acentuar 
el punto de vista del enfrentamiento entre ambas etnias dándonos una visión del 
universo morisco profundamente distorsionada41 y que ha hecho olvidar las numerosas 
ocasiones en que los contactos entre unos y otros eran de absoluta normalidad. Creo que 
en este estudio no va a ser así, aunque nada más fuera por el limitado porcentaje que la 
documentación de origen inquisitorial representa respecto al total empleado.

Precisamente la segunda consideración se refiere a la escasez de este tipo de 
fuentes. Lamentablemente gran parte de la documentación del Santo Oficio correspon
diente al distrito de Valladolid en el siglo XVI se ha perdido, no conservándose los 
Procesos ni las Relaciones de Causas: sólo a partir de 1622 comienza para este distrito 
esta fundamental documentación42.

39 AGS, Expedientes de Hacienda, leg. 50.
40 "La criptohistoria morisca (los otros conversos)" en A. Redondo (ed.).- Les probldmes de 

I'exclusión en Espagne XVle-XV/e siécles. Ed. Publications de la Sorbone, París, 1983, pp. 77-94 
(especialmente p. 78).

41 Cf. M. de Epalza: Les morisques vus á partir des Communautés Mudejares précédentes" en Les 
marisques et leur temps. o.c. pp. 31-41, especialmente p. 38. El profesor Epalza va más allá y propugna que la 
historia de esta minoría debe hacerse fundamentalmente desde el punto de vista islámico, pues los moriscos 
eran, y deseaban seguir siendo, musulmanes dentro del universo cristiano dominante, añadiendo que induce a 
profundas distorsiones de la realidad seguir considerando a esta gente como malos cristianos o como 
marginados sociales. En mi opinión esta perspectiva es correcta para Valencia y otras zonas de gran 
presencia morisca; para el caso castellano y, especialmente, abulense no creo que pudiera sostenerse, al menos 
en el último medio siglo anterior a la expulsión.

42 Las Relaciones de Causas eran resúmenes de los procesos y eran elaboradas en las distintas 
inquisiciones territoriales y enviadas al Consejo de Suprema Inquisición, en Madrid. Esta práctica se inició 
hacia 1540 aunque será a partir de 1560 cuando se generalizan las series completas (cf. G. Hcnningscn: "El 
'banco de datos' del Santo Oficio. Las Relaciones de Causas de la Inquisición Española (1550-1700)" 
BRAH. CLXXIV (1977). pp. 547-570.



La comunidad morisca de Avila 27

*r

La primera serie documental con la que se ha pretendido salvar el vacío de 
fuentes aludido ha sido la de los libros de Cartas, Provisiones y Despachos del Consejo 
de la Suprema a los Tribunales’, se trata de unos volúmenes realizados desde principios 
del siglo XVI en la sede de la Suprema que, como su título indica, reúnen las 
características de ser una especie de Registro de Entrada y Registro de Salida -más o 
menos detallado- de la correspondencia entre aquella institución y las inquisiciones 
territoriales; además se incluyen las Provisiones y Despachos emanados desde Madrid. 
También se conserva una serie de varios legajos de Cartas al Consejo, Expedientes y 
Memoriales que recoge una copia de la correspondencia enviada desde la inquisición de 
Valladolid al Consejo de la Suprema43; lamentablemente -salvo algunos pocos 
documentos anteriores- sólo se remonta a 1568. Además, casi nunca se incluye en 
ninguna de estas dos series el expediente que originó la misiva. De todas formas, y a 
falta de la documentación primaria, estas referencias sirven para marcar la línea de la 
actuación inquisitorial. Además, con esta información se va a comprender mejor el 
significado de la documentación fragmentaria aportada por otras subsecciones de los 
fondos inquisitoriales y por las referencias a la cuestión encontradas en otro tipo de 
fuentes.

Como vimos algo más arriba, entre la Inquisición y los moriscos castellanos se 
suscribieron diversos acuerdos donde la economía jugaba un papel fundamental; tales 
acuerdos generaron una documentación que, en parte, se ha conservado en las 
subsecciones Pleitos Civiles y Pleitos Fiscales de la Sección Inquisición del Archivo 
Histórico Nacional; y es que estos acuerdos económico-religiosos a que aludimos eran 
casi siempre compromisos a largo plazo cuyo cumplimiento ofrecía resistencias tanto 
colectivas como particulares, dando lugar a pleitos y expedientes variados. Como 
siempre ocurre en estos casos,'estos expedientes suelen incluir traslados de acuerdos 
anteriores o referencias a sucesos pasados que nos van a servir para rehacer en lo posible 
la historia de las relaciones entre nuestra minoría y el Tribunal eclesiástico. Por 
supuesto que lo mismo que en cualquier fondo documental existen lagunas inexpli
cables, se produce el fenómeno contrario: que, sorprendentemente, aparecen escritos de 
tipología distinta que se daban por perdidos y que alumbran nuevas facetas del asunto.

Conociendo la gran movilidad de los moriscos abulenses y ante la desaparición 
de los procesos de la de Valladolid, busqué entre los fondos de otras Inquisiciones 
limítrofes por ver si encontraba algún morisco de esta tierra, consciente del gran valor 
ilustrativo que tendría conocer siquiera los cargos achacados a alguno de ellos. Aunque 
la búsqueda resultó laboriosa, el esfuerzo se vio recompensado pues encontré entre los 
fondos de la Inquisición de Toledo sendos procesos que afectaban a varios criptomusul- 
manes procedentes de esta ciudad44.

También el libro 1254 de la Sección Inquisición del AHN recoge documentos 
aislados pero interesantes; incluye una serie de Mandamientos y Provisiones dictadas 
por el Inquisidor General y las negociaciones previas a tales acuerdos.

43 Los Libros de Cartas, Provisiones y Despachos de la Suprema a los Tribunales, fundamentales para 
nuestro lema, se encuentran en AHN, Inq., libros 572 a 577 y las Cartas al Consejo, Expedientes y Memoriales 
comprenden los legajos 3.189 a 3.205.

44 Ib. Inquisición de Toledo, legs. 191. 196 y 198.



28 Serafín de Tapia Sánchez

DIVERSAS SECCIONES DEL ARCHIVO GENERAL DE SIMANCAS

LAS ACTAS DEL AYUNTAMIENTO

Las Actas Consistoriales son de consulta obligada ya que en ellas se reflejan 
todos los acontecimientos importantes para la vida de la ciudad. Aunque como grupo 
los moriscos no van a aparecer más que en determinados momentos significativos (1502, 
1570 y 1610-1611) o cuando se reciben instrucciones reales que les afectan, a nivel 
individual sí lo hacen (para arrendar servicios públicos, como portavoces de algún 
sector social, para adelantar dinero a las arcas públicas, etc.), de manera que también esta

Y. finalmente, un documento interesante incluso por la forma en que ha llegado 
hasta nosotros. Se trata de la relación de los sambenitos que afectaron a los moriscos de 
la ciudad (los de los judíos estuvieron colgados en la iglesia del Monasterio de Santo 
Tomás)'5 que se conservaron en la parroquia de San Pedro hasta 1812, cuando un Decreto 
de las Cortes de Cádiz ordenó retirarlos copiando literalmente todos los asientos que 
en ellos se hallaron: efectivamente, éstos se copiaron en el Libro de Difuntos que a la 
sazón se llevaba46, gracias a lo cual conocemos la fecha, el motivo y el nombre de gran 
pane de los moriscos reconciliados y relajados por aquel Tribunal.

Cf. F. Fita.- ' Sambenitos en el templo de Santo Tomás de Avila", BRAH, XV (1889), pp. 332-346. 
Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Difuntos n® VII, fols. 288 ss. (27-III-1812).

45
46

Todo estudio histórico de cualquier tema que se desarrolle en el siglo XVI 
requiere ineludiblemente examinar diversas secciones del Archivo General de 
Simancas, las más frecuentadas en esta ocasión son las siguientes:

- Registro General del Sello, para iluminar un momento tan interesante y 
poco conocido como las décadas que precedieron al bautizo de 1502.

- Patronato Real, donde se conservan las consultas que el Consejo de la 
Inquisición dirigió a Carlos V con motivo de varios Edictos de Gracia concedidos 
a los moriscos de la submeseta norte en los años centrales del siglo.

- Cámara de Castilla, con interesantes documentos referidos al proceso de 
repartición por el interior del Reino de los granadinos en 1570 y después, así 
como al control ejercido sobre esta población en los años siguientes.

- Estado-, recoge las deliberaciones y acuerdos del órgano que coordinó todo lo 
referido a la expulsión de los moriscos, el Consejo de Estado.

- Dirección General del Tesoro, donde se conserva todo lo que afectó a la 
venta de los bienes raíces dejados por los moriscos granadinos o por los con
vertidos o respecto a las Obras Pías abandonadas por los moriscos antiguos.



T

La comunidad morisca de Avila 29

LOS ARCHIVOS PARROQUIALES

ACTAS Y LIBROS DE CENSOS DEL CABILDO CATEDRALICIO

p

DOCUMENTACION DISPERSA

fuente resulta muy ilustrativa, especialmente si se puede, como ocurre en este caso, 
identificar la etnia de quienes se asoman a sus páginas. A través de estos Libros de Actas 
se refleja la actitud que hacia la minoría tenía el sector más selecto del patriciado 
urbano desde 1487 hasta principios del siglo XVII.

En los archivos de las ocho parroquias de la ciudad también se puede encontrar 
información de gran interés para este trabajo, sobre todo en los Libros Sacramentales 
(los de Bautizados, Casados y Difuntos) cuya consulta resulta imprescindible en 
cualquier indagación de tipo demográfico. Otro tipo de libros existentes en estos 
archivos (Libros de Fábrica, Libros de Visitas y Cuentas, etc.) aportan información 
valiosa para conocer las relaciones de los cristianos nuevos con la iglesia local y las 
actitudes del clero hacia aquéllos. Todos estos fondos en la actualidad se hallan 
depositados en el Archivo Diocesano de Avila.

Si las Actas Consistoriales se hacen eco de la opinión de los regidores acerca de la 
minoría, las Actas Capitulares o del Cabildo catedralicio cumplen idéntica función 
pero respecto a los canónigos, es decir, al segmento social del alto clero local, unido con 
numerosos vínculos familiares y de interés a la oligarquía laica. Aunque en estos libros 
sólo esporádicamente aparecen referencias a los moriscos como grupo o a individuos 
particulares, su consulta resultaba interesante dado el peso social representado por el 
Cabildo de la Catedral.

Más información de los moros se obtiene de varios Libros de Censos del Cabildo 
catedralicio fechados en el siglo XV; su consulta ha resultado imprescindible en el 
conocimiento de la aljama local pues no pocas de las propiedades catedralicias tenían 
como censatarios a individuos de las dos minorías, moros y judíos; indirectamente estos 
contratos de censos dan interesante información sobre oficios, lugares de residencia, 
nivel económico, etc., de bastantes musulmanes abulenses.

En todos los archivos, pero sobre todo en los locales, se conserva determinada 
documentación dispersa, no correspondiente a ninguna serie, que ofrece un gran interés 
para nuestra investigación, tal como se mostrará a lo largo de las siguientes páginas. Por 
ejemplo, en el Archivo del Ayuntamiento de Avila, Sección Histórica, se halla el 
registro del arrendamiento de las alcabalas de los años 1498, 1499 y 1500, desglosado



Serafín de Tapia Sánchez30

FUENTES IMPRESAS

a)

b)

c)

por materias, que ha sido de mucha utilidad para conocer con detalle los subsectores 
productivos a que se dedicaban los moros de la ciudad por aquellas fechas. De otro 
carácter, pero también muy importante, son diversas provisiones reales que aparecen -a 
veces como traslados- entre los fondos del Archivo Municipal (no existe una sección 
dedicada al efecto) y en otros archivos.

Ames de pasar a dar la relación concreta de las fuentes documentales hay que 
decir que los fondos del antiguo Archivo Municipal se hallan depositados en su inmen
sa maxoría en el Archivo Histórico Provincial (Sección Ayuntamiento); recientemente 
se han encontrado otras tres cajas de documentos correspondientes a la época que aquí 
nos interesa en el Archivo del Ayuntamiento de Avila, Sección Histórica.

Además de estas fuentes manuscritas también he recurrido a otras ya impresas. 
Tales fuentes están constituidas por:

Conjuntos normativos de distinto rango y ámbito (Ordenanzas de la ciudad, 
Cuadernos de las Cortes de Castilla y Constituciones Sinodales del 
Obispado).
Obras coetáneas o algo posteriores a los hechos (L. Ariz, G. González Dávila, 
J. A. Llórente...).
Colecciones de documentos de diverso tipo que unas veces acompañan como 
apéndice documental a una obra histórica actual (caso de los de M.A. Ladero y 
P. León Tello) y otros son trabajos precedidos de un comentario más o menos 
amplio (Janer. Fernández y González, Boronat, Barrios García...).



31La comunidad morisca de Avila

FUENTES MANUSCRITAS

A) Archivo Histórico Provincial de Avila.

1Sección Protocolos

AñosNúmero Escribano

494
493

7
184
252
268
496

1.195
1.980

409

460
421
420

410
21
67

215 
250 
294

Gómez González
Juan Rodríguez Daza
Juan Rodríguez Daza

1448-1451
1476-1477
1487-1488 (fols.21-88 y 

259-307)
411 
144

1 
408 
146 
405

2 
147

3 
148 
406 
492 
420

Pedro Beato 
Gil López 
Isidro de Sancedo 
Cristóbal Ordóñez 
Gil López
Sebastián de Rivilla 
Isidro de Sancedo 
Gil López
Isidro de Sancedo 
Gil López
Sebastián de Rivilla 
Cristóbal de Arévalo 
Pedro de Santisteban 
Diego de Rivilla 
Juan Chacón 
Alonso del Lomo 
Isidro de Saucedo 
Bernardo de Saavedra 
Juan Díaz de Nestar 
Francisco de Herrera 
Juan de Morales 
Pedro de Santisteban 
Gómez Camporrio 
Francisco Guillamas 
Juan Guillamas 
Juan Guillamas 
Diego de Salcedo 
Gil del Hierro 
García de Cardeñosa 
Gómez Camporrio 
Gregorio de Salcedo

47 Es un volumen donde se han agrupado bastante desordenadamente escrituras de ambos escribanos y 
de Juan Rodríguez Daza.

1502- 1503
1503- 1504
1505-1518
1507
1508
1509 y 1513-1514
1510
1511
1513- 1514
1514- 1517
1514
1514-1520
1517 (fols. 89 ss.)
1520 (fols. 99 ss.)47
1520
1518
1528
1528
1528
1528
1528
1528
1528
1538 (fols.l-78v)
1546- 1549 (fols.79 ss.)
1547- 1553
1553
1553
1553
1553
1553



■

Serafín de Tapia Sánchez

II

IV

II

II

fl•I

II

IV

• I

Miguel Luis
VI

VI

II

• V

II

VI

i

Francisco Luis
Andrés Martínez de la Traba
Andrés Martínez de la Traba
Hernán Gómez
Blasco Núñez
Juan Díaz
García de Cardeñosa
Diego García
Vicente del Hierro
Pedro de Torres
Juan Valero
Pedro González del Cerro
Agustín Hernández
Vicente del Hierro
Francisco de Valdivieso
Alonso Díaz
Antonio de Cianea

Diego García
Pedro Díaz
Esteban Monje
Juan Chacón
Pedro del Gail Conejero

Blasco Núñez
Francisco de Valdivieso

Pedro Téllez
Vicente del Hierro

Juan Díaz
Diego de Ramos 
Gaspar de Coimbra 
Matías Chacón 
Gerónimo Calderón 
Francisco de Medina 
Diego de Salinas 
Alonso Gutiérrez

1553
1553
1553
1553
1553
1553
1555-1562
1557
1568
1569
1569
1573
1578
1578
1578-1579
1578

1580
1581
1583
1584
1585
1586
1591
1591
1603

315
322 
323 
402 
488 

1.538
220 
287 
108 
455
12 

373
75 
107 
153 
234 
256 
257
288 
414 
415 
418 
455 
477
478 
489 
154 
155 
156 
157

1.992
158
163
41
138
139 
204 
205 
352 
510 
525
529 
545 
570 
585 
622



I

La comunidad morisca de Avila 33

II

II

«I II II

2.- Sección Audiencia (o Sección A)

Cajas
II II

II II II

II

706II a
•I

II

• • a 1072

Las cajas a que hago referencia aquí y en otros lugares son cajones de cartón para archivar cuya

Vicente González Alvarez

48

anchura es de 10 cms.. de manera que, para hacemos una idea, los fondos de esta sección que he examinado 
superan los ocho metros lineales.

627
642
650
679
750
791

1.108
1.138
177
741
742
656
657
658
659

1.021
552
553
554
683
908

442
447
453
533
656
702
775
882
1044
1067
1102

Andrés de Mediavilla
Matías Martín
Vicente González
Diego de Córdoba
Pedro Martín
Tomé Rodríguez
Manuel de Santervas
Juan de Belmente
Francisco de Valdivieso 
Bernardo de Cuéllar

II II II

Gabriel del Campo
Gerónimo Calderón

II II

Diego de Córdoba 
Agustín de Santa Cruz

a
a
a
a

1604-1605
1607-1610
1611-1612
1609
1610
1611
1612
1610-1613
1610
1611
1612
1610-1611
1610-1612

Su catalogación y clasificación no está completada aún por lo que con mucha 
frecuencia se encuentran agrupadas en las mismas cajas expedientes de asuntos y fechas 
muy heterogéneas. Por ello sólo voy a indicar el número de las 83 cajas examinadas48 
cuya cronología se inicia en 1500 y finaliza en 1612.

444 ambas inclusive
450
456
588



Serafín de Tapia Sánchez34

3.- Sección Ayuntamiento

*
6/1-2 (1490)
6/1-1 (1502)
6/1-3 (anterior a 1502)
6/5 (7-1-1503)
6/4 (14-1-1503)
6/10-1 (1510)
6/15 (1513)
6/18 (1514)
6/3 (1516)
6/10-2 (1517)
6/24-6 y 6/24-7 (1517)
6/26; 6/28; 6/29 y 6/31 (1519)
7/1; 7/2 y 7/4(1520)
7/3-1 (1521)
7/8 (1523)
7/9 (1524)
7/10 (1524)
7/23 y 7/24 (1530)
9/3 (1540)
6/30 (1549)

10/9 y 10/11 (1550)
10/19 (1555)
11/6 (1560)
11/15 (1565)
11/22 (1570)
11/23 (1571)
12/1 (1572)
12/3 (1575)
12/8 (1580)
12/13 (1589)
12/14 (1590)
12/22 (1594)
14/2(1600)
14/10(1603)

Padrones para repartir diversos impuestos 
Caja 58, leg. 

" 58. 
" 58. 
" 58. 
" 58. 
" 59. 
" 59, 
" 59, "
” 58. .. 59 

" 59. 
" 59. 
” 60,
” 60.
" 60,
" 60.
” 60.
" 61,
” 63, "
" 59,
" 65, ’’
" 66,
" 66,
" 67, "
’■ 67, ”
" 67, "
" 68,
” 68,
’’ 68,
" 68,
” 68.
” 68,
” 71,
” 71, ’’

* Provisiones reales
Caja 1. leg. 1/34 (3-X-1478)

" 1, ” 1/39 (18-IX-1479)
" 1, " 1/65 (30-V-1478)
" 6. " 2/184 (23-1V-1559)
" 7, ” 3/46 (22-XI-1609)
" 7. " 3/52 (18-XI-1616)
" 7. ” 3/58 (27-1V-1627)



La comunidad morisca de Avila 35

II

IIII

II

II

II

* Acias Consistoriales
o

• I

ti

II

II II

II II

II

II

II

II

II

II

II II

II II

II

II II

II

B) Archivo del Ayuntamiento de Avila

Sección Histórica
* "

II II II

II II II

II

Caja 1, 
II II

leg.
II

añosLibro n

71,
72,
72,
72,
73,
73,

134,
146,
158,
166,
171,

1516-1519
1519-1523
1523-1525
1525-1528
1536-1540
1540-1544
1558-1562
1562-1563
1564-1567
1567-1568
1571-1573
1581-1583
1583-1586
1588- 1589
1589- 1591
1591-1593
1594- 1595
1595- 1596
1596- 1597
1597- 1598
1600
1601
1606-1607
1608-1609
1610-1611
1614-1615
1616-1617

1497-1498
1499
1500
1501
1502

2,
4,
5, 
7, 
9,

10,
11,
12,
13,
14,
15,
16,
17,
18,
19,
20,
21,
22,
23,
24,
25,
26,
28,
29,
30,
31,
32,

14/7 (1606)
14/14 (1607)
15/1 (1610)
15/2 (1611)
15/10 (1615)
15/19 (1626)

Actas de los fechos del Concejo" 
años 1



Serafín de Tapia Sánchez36

* Documentación dispersa

C) Archivo Histórico Nacional.

Sección Inquisición.

Subsección: Libros de Cartas de la Suprema

años

Legajo años 
años 
años 
años 
años 
años 
años 
años 
años 
años

3.189
3.190
3.191
3.192
3.193
3.194
3.195
3.196
3.197
3.198

1501-1525
1523-1540
1540-1554
1555-1567
1567-1569
1569-1572

(6-XI-1476) 
(6-XI-1476) 
(6-XI-1476) 
(1-11-1483) 
(1-11-1483) 
(1-11-1483)
(9-VII1-1483) 
(10-11-1487) 
(2-VII-1488) 
(¿1489?)
(16-VII-1489) 
(10-IX-1499) 
(1498) 
(1499) 
(1500)

1568-1569
1570-1571
1572-1573
1574-1575
1576-1579
1580-1582
1583-1585
1586-1587
1588-1589
1590-1591

42
43
44
74
75
76
77
87
95

179
106
140
150
151
152

Libro 572.
" 573,
" 574,
" 575,
” 576,
" 577,

Caja 1. leg.

Subsección: Cartas al Consejo General, Expedientes y Memoriales de la Inquisición 
de Valladolid



La comunidad morisca de Avila 37

II

Subsección Pleitos Civiles

Subsección Pleitos Fiscales

Subsección Inquisición de Toledo

II

II

II

Documentación dispersa

Libro 1254 (Años 1548 a 1567).

Sección Clero

D) Archivo General de Simancas

Registro General del Sello

Legajo

Desde el 27 de junio de 1475 al 24 de octubre de 1498, con alguna referencia 
posterior aislada.

3.199
3.200
3.201
3.202
3.203
3.204
3.205

años 
años 
años 
años 
años 
años 
años

• I

II

II

1592-1594
1595-1599
1599-1602
1603-1604
1605-1607
1608-1609
1610-1612

27.
20.
11.
18.
19.
15.

Pergaminos. Carpeta 29, nc 11. 
Códice 458-B.

Ocurre lo mismo que con la Subsección anterior.

Legajos 4598 a 4604, ambos inclusive.

Proceso de María la Calderera (1536)
Francisco Manzano (1558)

" Juan Ortiz (1536)
" Esteban de Villafranca (1536)
" Francisco de Villafranca(1536)
" Juan de Vela Núñez (1550)

El orden cronológico del contenido de estos legajos deja mucho que desear por lo 
que sólo se indica la numeración de éstos.

Legajos 2105 a 2112, ambos inclusive.

Leg. 191, exp. 
" 195,

196, 
198, 
198, 
198,



Serafín de Tapia Sánchez38

Diversos de Casi i lia

Cámara de Castilla

Patronato Real

Estado

Dirección General del Tesoro

Patronato Eclesiástico

Leg. 136(1587)

E) Archivo de la Catedral de Avila

(1570-1571)
(1571)
(1582)
(1570)

Lee. 2159
" 2162
” 2163
" 2165

Inventario 24, leg. 334 (1611-1620) 
” 1301 (1591)

Expedientes de Hacienda

Leg. 50(1561)

Leg. 28-48 (1543)
” 28-49

Leg. 222 (1610)
226
227
228-1° y 29 (1610)
235 (1611)

Leg. 1.12 (1515)
Libro 23. vol. 1

49 Las Actas Capitulares, o del Cabildo de la catedral, de 1494 a 1512 se conservan en dos códices del 
Archivo Histórico Nacional (Sección Clero, códices 448-B y 382-B).

Actas Capitulares o del Cabildo catedralicio

Libros 1 a 38, ambos inclusive (1480-1612)49



La comunidad morisca de Avila 39

Libros de Censos

• I

F) Archivo Diocesano de Avila

H

50 El nombre del primero de estos libros es el de Libro de Cuentas. Inventarios y Visitas.

Archivo de la Parroquia de Santiago

Libros de Bautizados (1549-1612)

Documentación dispersa

Pergamino 43
II

II

II

45
66
73
75
96

103

(1315)
(1315)
(1371)
(1371)
(1371)
(1374)
(1376)

Archivo de la Parroquia de San Nicolás

Libros de Bautizados (1573-1615)
" Casados (1578-1611)
" Fábrica 1 y 2 (1493-1558 y 1560-1625)

Archivo Parroquial de Santo Domingo

Libro le de las Visitas, Cartas, Quentas (1544-1564). Incluye los casados de 
1579 a 1599.

Libro 2e de Cuentas (1564-1597)

Archivo de la Parroquia de San Pedro

Libros de Bautizados (1561-1614)
Libros de Casados (1565-1614)
Libro VII de Difuntos (1812)
Libros de Fábrica 1,2 y 3 (1492-1544; 1544 - 1571 y 1571 - 1665)50
Libro le de Bautizados de la Parroquia de Santo Tomé (incluye los granadinos 

casados de 1571 a 1579)
Libro de Actas Notariales (sin título), nQ45 (fechas diversas)

A él han sido trasladados recientemente los fondos de los archivos de las 
parroquias.

Códice 30 (1387-1408)
" 31 (1453-1469)

34 (1387-1405)



Serafín de Tapia Sánchez40

Archivo de la Diócesis

Archivo Parroquial de San Juan

Libro l2 de Casados (1592-1616)
Libro 1-de Cuentas de la Hermandad del Santísimo Sacramento (1578-1631)

Archivo Parroquial de San Martín (Arévalo)

Libro de Becerro. Quemas de Fábrica, Decretos (1512-1677)

Pleitos. 1584. leg. 34. doc. 14 (54/7/4)
Leg. 951 (según catalogación P. Ajo, pág. 296) (1610).

Archivo Parroquial de San Vicente

Libro 12 de Casados (1572-1611)

Archivo de la Parroquia de San Andrés

Libro l2de Casados (1572-1612)



La comunidad morisca de Avila 41

FUENTES IMPRESAS

Ariz, P. Luis.- Historia de las grandezas de la ciudad de Avila, Alcalá de Henares, 
1607 (Reed. facsímil, Caja de Ahorros, Avila, 1978).
Ayora, Gonzalo de.- Epílogo de algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a 
la... ciudad de Avila, Salamanca, 1519 (Reed. Impr. Andrés y Díaz, Madrid, 1851).
Barrios, A., Casado, B., Luis, C. y Ser, G. del.- Documentación del Archivo Municipal 
de Avila (1256-1474), Ed. Inst. Gran Duque de Alba, Avila, 1988.
Barrios, A.- Documentación Medieval de la Catedral de Avila, Ed. Universidad, 
Salamanca. 1981.
Boronat y Barrachina, P.- Los moriscos españoles y su expulsión. Estudio histórico- 
crítico. Valencia, 1901.
Constituciones Sinodales del Obispado de Avila, Salamanca, 1557 (es el texto de las 
del año 1481 con algunos retoques).
Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, publ. Real Academia de la 
Historia, diversos años.
Crónica de la población de Avila, Edición e índices: A. Hernández Segura, Col. 
Textos Medievales, Universidad, Valencia, 1966.
Fernández y González, F.- Estado social y político de los mudé jar es de Castilla, 
Madrid, 1866 (Reed. Hiperión, Madrid, 1985). Apéndice Documental pág. 249-444.
Foronda, Marqués de la.- Ordenanzas de la ciudad de Avila, en Boletín de la Real 
Academia de la Historia, t. LXXI (1917), pp. 381-425; t. LXXII (1918) pp. 25-47, 
225-254 y 310-326).
González Dávila, Gil.- Theatro Eclesiástico de la ciudad e iglesia catedral de Avila, 
Salamanca, 1618.
Janer, F.- Condición social de los moriscos de España, Madrid, 1857 (Reed. Alta 
Fulla, Barcelona, 1987) Apéndice Documental pág. 127-368.
Ladero Quesada, M. A.- Los mudejares de Castilla en tiempos de Isabel I, Ed. 
Aldecoa, Burgos, 1968 (Colección documental, pág. 83-329).
León Tello, P.- Judíos de Avila, Ed. Inst. Gran Duque de Alba. Avila, 1963. 
(Colección Documental, pág. 35-114).
Llórente, J. A.- Historia crítica de la Inquisición en España, Ia ed. 1817. Reed. 
Hiperión, Madrid, 1980, 4 vols.
Monsalvo Antón, J. MB.- Ordenanzas Medievales de Avila y su Tierra, Ed. Inst. 
Gran Duque de Alba, Avila, 1990.
Sobrino Chomón, T.- Documentos de antiguos Cabildos, Cofradías y Hermandades 
abulenses, Ed. Inst. Gran Duque de Alba, Avila, 1988.



Serafín de Tapia Sánchez42

ABREVIATURAS DE ARCHIVO MAS UTILIZADAS

AAA-H: Archivo del Ayuntamiento de Avila. Sección Histórica.

ACA: .Archivo de la Catedral de Avila.

ADA: Archivo de la Diócesis de Avila.

AGS: Archivo General de Simancas.

AHN: Archivo Histórico Nacional.

AHPAv: Archivo Histórico Provincial de Avila.



PRIMERA PARTE

LOS ANTECEDENTES Y EL
MARCO ESPACIAL





CAPITULO I

En la Edad Media se designaba como mudéjares a los españoles de cultura y 
religión musulmana que vivían en territorio conquistado por los cristianos, conser
vando un status jurídico propio Las características de tal status no eran las mismas 
para todos los mudéjares sino que dependían de las Capitulaciones que los distintos 
reyes cristianos fueron estableciendo con los líderes musulmanes de los diversos 
territorios en el momento de la conquista; en todo caso siempre quedó claro en tales 
Capitulaciones que lo que se regulaba era el nivel de dependencia de los vencidos. 
Mudéjares y cristianos nunca tuvieron dudas respecto a quiénes eran los dominantes y 
quiénes los dominados. Ahora bien, el significado profundo que unos y otros otorgaban 
a tales Capitulaciones era muy distinto: los musulmanes creían tener derecho a lo que 
se les reconocía bajo el estatuto de mudéjares -tal como su ley hacía para con los 
cristianos y judíos que vivían en los países islámicos- mientras que los cristianos creían 
que se trataba de un favor gratuito, que en cualquier momento podía ser revocado por 
los reyes. Esta distinta perspectiva ante la coexistencia de las tres naciones fue la que 
originó conflictos entre musulmanes y cristianos allí donde los primeros lograron, 
gracias a su número, cierta relevancia social como grupo, cosa que no ocurriría en la 
submeseta norte; en estas zonas castellanas el enfrentamiento tomó la forma -por parte 
de la minoría- de un empecinamiento en mantener su personalidad étnica, en soportar las 
tentativas asimiladoras; incluso puede suponerse que su proverbial docilidad obedecía 
al sentimiento, quizá inconsciente, de que era el mejor antídoto ante el profundo 
sentimiento de los cristianos de que los otros -los judíos y los moros- estaban llamados 
a desaparecer de Castilla.

La historia de los mudéjares castellanos es muy poco conocida. Hasta ahora las 
referencias más explícitas provenían de las medidas generales acordadas en las Cortes. 
Pero, dado el carácter casi siempre restrictivo y reiterativo de tales medidas, no aportan 
demasiada luz sobre la vida de esta comunidad. Hay algunos elementos que explican 
esta carencia de información; se trataba de un grupo pobre y poco influyente, especial
mente en los territorios de la Corona de Castilla. La mayor parte de la documentación 
escrita medieval se generaba en -y tenía como objeto- las ciudades: como muchos de los 
mudéjares vivían en el campo pasaron en cierta manera desapercibidos.

1 Etimológicamente mudejar proviene del árabe “mudaban”, que significa "gente de la permanencia", 
"aquel a quien ha sido permitido quedarse", "aquel que paga tributo", "domesticado". Cf. F. Maíllo 
Salgado.- Vocabulario básico de historia del Islam, Akal. Madrid, 1987, p. 116.

LOS MUDEJARES DE LA EXTREMADURA 
CASTELLANO-LEONESA



1

Serafín de Tapia Sánchez4b

Para situar la cuestión del origen de la población mudéjar en la cuenca del Duero 
hay que referirse a la vieja y conocida polémica acerca de la despoblación del valle del 
Duero, cuyos exponentes más significativos y extremos son Menéndez Pidal -para quien 
estas tierras nunca estuvieron despobladas- y Sánchez Albornoz -quien sostiene que en 
tomo al Duero se formó un desierto estatégico que separaba a cristianos y a musulmanes 
protegiendo al uno de las razzias del otro al hacer imposible el aprovisionamiento de 
los ejércitos sobre el terreno-. En la actualidad la mayoría de los medievalistas 
convienen en que la despoblación fue sólo parcial, aunque el número de habitantes era 
tan limitado que fue preciso -una vez producida la conquista- hacer venir a gentes de 
fuera para poder organizar la explotación del territorio. Sobre este asunto A. Barrios 2 
ha escrito páginas muy certeras referidas a la zona meridional del Duero, demostrando 
-fundamentalmente con apoyo en el análisis toponomástico- la pervivencia de una 
población fija, tanto musulmana como cristiana, con asentamientos estables y 
organizados: la documentación conservada indica que en estas tierras antes de 1085 (año 
de la conquista de Toledo. Avila. Segovia...) había bastantes topónimos que testifican de 
la existencia de una población que hablaba árabe: Turra. Ajales, Almar, Adaja, 
Vercemuel. Albornos, etc.: desde finales del siglo XI gentes procedentes del norte 
-riojanos y castellanos sobre todo- colonizaron estas tierras después de la victoria 
militar. ¿Qué ocurrió con los anteriores pobladores?. Por el momento no cabe más que 
proponer hipótesis que más adelante expondré.

Mientras tanto, la conquista de Toledo así como el temprano incumplimiento 
por parte cristiana de lo acordado con quienes rindieron la vieja capital visigoda, 
provocaron una gran diáspora de la población musulmana de la ciudad toledana y su 
vega'; la mayoría huyó al sur4, aunque quizá alguno pudo buscar acomodo al norte del 
Sistema Central como aventura M.A. Ladero Quesada5: no faltan en estas tierras 
mudéjares que siglos más tarde llevarán apellidos como Talavera6, Escalona, Oropesa7.

Es igualmente probable que durante la segunda mital del siglo XII la intole
rancia almohade provocara el desplazamiento al norte de algunos grupos de hispano-

1.- ORIGENES DE LA POBLACION MUDEJAR 
CASTELLANO-LEONESA

2 "Repoblación de la zona meridional del Duero. Fases de ocupación, procedencias y distribución 
espacial de los grupos repobladores", Studia Histórica. Historia Medieval, vol. III. 2 (1985), pp. 33-82.

3 Cf. J. González.- Repoblación de Castilla la Nueva, II. Madrid. 1976, pp. 127-138.
4 Cf. R. Arié.- España musulmana (siglos VIH-XV), vol. III de la Historia de España dir. por Tuñón de 

Lara. Labor. Barcelona. 1983, pp. 180-181.
5 “Los mudéjares en los reinos de la Corona de Castilla. Estado actual de su estudio" en Actas del lll 

Simposio Internacional de Mudejarismo. (Teruel, septiembre 1984), Teruel. 1986, pp 5-20.
6 En Segovia en 1468 y 1486 aparecen Yu^ef y Alí de Talavera. respectivamente (M? Asenjo.- La 

Extremadura Castellano-oriental en el tiempo de los Reyes Católicos, Segovia 1450-1516, 2 vols. Ed. Univ. 
Complutense, Madrid. 1984, t. I pp 657 y 721) y en Avila nada menos que 6 vecinos portan tal apellido en 
1503 entre los moriscos recién convenidos (en esta ciudad sólo se cambiaron el nombre al convertirse, pero 
no el apellido) (AHPAv, Ayunt., caja 58. leg. 6/4),

7 En 1448 vivían en Avila Hamad y Gomar de Escalona, hijos de Abraham de Escalona, moros (AHPAv, 
Prot. 460. foL 15 y 29 v) y en 1503 hay otros dos moriscos apellidados "de Oropesa” (AHPAv, Ayunt., 58, 
6/4). En 1510 hay en Segovia dos moriscos llamados Gabriel y María de Escalona (M. Bataillon.- “Les 
nouveaux chretiens de Scgovie en 1510” en Bullefin Hispanique, LVIII, 1956, pp. 207-231).



La comunidad morisca de Avila 47

musulmanes, tal como ocurrió con mozárabes y judíos, quienes constituyeron una 
segunda oleada repobladora -mucho más modesta que la primera- en las tierras de la 
extremadura leonesa8.

Pero los almohades supieron granjearse la amistad de Fernando II, rey de León, 
de manera que en el último tercio del siglo XII leoneses y norteafricanos mantuvieron 
intermitentes alianzas militares contra portugueses y castellanos. Estas relaciones -que 
quizá no se limitaron a lo estrictamente militar- han servido a algún historiador del 
arle para buscar cierta explicación a la aparición en estas épocas de la arquitectura 
mudéjar en la zona oriental del reino leonés9. Las castellanos -ocupados en defender sus 
fronteras de la coalición de leoneses, portugueses y navarros- no pudieron frenar el 
avance del sultán almohade, quien en 1195 batió en Alarcos a Alfonso VIII de Castilla 
llegando a recuperar Plasencia, Talavera..., incluso llegó a sitiar Toledo10. La cercanía de 
la línea fronteriza casi en los albores del siglo XIII nos hace suponer que hasta estas 
fechas la organización socioeconómica del territorio no debió ser la más importante 
preocupación de las elites dirigentes. Habría que esperar hasta 1212 -cuando la derrota 
de los almohades en las Navas de Tolosa supuso alejar considerablemente el teatro de 
operaciones bélicas-, y sobre lodo a 1230 -con la reunificación definitiva de Castilla y 
León-, para aceptar que concluía la larga etapa de precariedad social derivada de la 
amenaza musulmana y del enfrentamiento entre los reinos cristianos de la meseta.

En el siglo XIII los reyes cristianos fueron muy sensibles a la falta de brazos 
necesarios para aprovechar las posibilidades productivas de las amplias tierras conquis
tadas. Va a ser ahora cuando más claramente se desarrollen tanto en Castilla como en 
Aragón toda una serie de medidas tendentes a atraer lodo tipo de población hacia los 
reinos cristianos. Por ejemplo Jaime I, al comprobar el poco interés que había suscitado 
entre los cristianos el cultivo de las fértiles tierras valencianas recién conquistadas, 
llegó a volver a comprar a algunos cristianos las tierras que él mismo les había 
entregado con el fin de redistribuirlas otra vez entre los mudéjares que quedaron o que 
quisieron volver; evidentemente, él hubiera preferido campesinos cristianos pero de los 
cien mil hombres que necesitaba como mínimo sólo llegaron del norte treinta mil”. 
Por su parte Alfonso X, que veía que los repobladores cristianos se dirigían más a las 
ciudades andaluzas o murcianas que al campo y que buscaban la concesión de tierras sólo 
por las rentas que producirían pero no con la intención de trabajarlas, arbitró medidas 
proteccionistas y atractivas para los musulmanes a fin de disuadirles de emigrar a 
Granada; además, en los proyectos del rey sabio no sólo contaba la aportación 
demográfica y económica de los musulmanes sino también el acervo cultural. Algunas 
leyes de Las Partidas y acuerdos de las Cortes de Jerez de 1268 expresan claramente el 
proteccionismo del Alfonso X hacia los mudéjares.

8 Las aldeas abulenses Cordovilla, Granadilla y Handaluz, entre otras, responden al origen meridional de 
sus fundadores (A. Barrios.- Estructuras agrarias y de poder en Castilla: el ejemplo de Avila. Ed. Universidad. 
Salamanca, 1983 l. I p. 137).

9 J. M9 Azcáratc, en el prólogo de la obra de M. Valdés Fernández.- Arquitectura mudéjar en León y 
Castilla, Ed. Colegio Universitario, León, 1981, p. 10.

10 Cf. C. Sánchez Albornoz.- La España musulmana. Ed. El Ateneo. Buenos Aires, 1946. l. II. pp. 269- 
270. La Crónica de la población de Avila, da fe de cómo todavía en 1197 las milicias de Avila cercaron 
Talavera (cf. edición de A. Hernández Segura. Valencia. 1966, p. 32).

11 D. Bramons.- Contra moros y judíos, Ed. Península. Barcelona. 1986, pp. 79-81.



Serafín de Tapia Sánchez48

¿Cabe deducir de esta panorámica histórica presentada que los mudejares comen
zaron a aparecer en la cuenca del Duero a partir de 1230?

E\ identemente no. No son pocos los testimonios escritos que documentan su 
presencia ya desde el siglo XII: veamos algunos de ellos: en Cuéllar aparecen en 1148 
tres vecinos moros12. En Burgos en 1167 y 119413. En Avila, aunque algo más tarde, se 
conservan más testimonios y. sobre todo, más explícitos; en 1185 el papa Lucio III 
encomienda a los arzobispos de Toledo y Santiago y a los obispos de Segovia y Siguenza 
que medien entre los laicos y los eclesiásticos abulenses: uno de los conflictos que 
había es -al decir del obispo de Avila- que los laicos no permitían a los sarracenos, tanto 
libres como esclavos, convertirse al cristianismo14; años más tarde, en 1197, Martín, 
prior de la catedral de Avila, manumite en su testamento15 a dos moras llamadas Zeme y 
Fátima: se trataría probablemente de cautivas capturadas en las cabalgadas que por 
entonces las milicias concejiles de Avila realizaban por todo Al-Andalus16. El año 1199 
el papa Incencio III da licencia al obispo de Avila para que pueda obligar a los sarra
cenos a pagar los diezmos de las huertas y molinos tal como habían venido haciendo los 
cristianos que antes los trabajaban17.

Llegados a este punto se impone sistematizar la cuestión del debatido tema del 
origen de los mudéjares de Castilla la Vieja:

Primero. Es probable, pero no documentado, que en algunas zonas rurales, 
alejadas de las más importantes vías de penetración de los ejércitos cristianos, permane
cieran grupos de musulmanes rebasados súbitamente por la línea fronteriza. Estos 
pacíficos campesinos no debieron ser especialmente molestados en una época en que la 
presión demográfica sobre la tierra era pequeña; además, aunque sus derechos de propie
dad sobre sus predios sufriera algún menoscabo, no debían desconocer que si emigraban 
al Sur su situación personal no mejoraría gran cosa. Con el paso del tiempo serían

12 F. Antón.- “Monasterio de Retuerta. Documentos” Rev. Hist. Valladolid, 1924-1926, p. 17 (apud J. 
González.- "La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII” Híspanla, 127 (1975) p. 312).

13 C. Estepa cree que se trataría de esclavos moros emancipados, Burgos en la Edad Media (obra 
colectiva dirigida por J. Valdeón), Ed. Junta de Castilla y León, Burgos, 1984, pp. 51-52.

! AHN. Clero. Pergaminos, carp. 18, n° 16. publ. por A. Barrios.- Documentación medieval de la 
catedral de Avila. Ed. Universidad, Salamanca. 1981, pp. 21-22.

15 A. Bamos.- Documentación medieval... o.c. p. 37.
16 Por ejemplo, de las numerosas correrías del adalid aviles Sancho Ximeno en la segunda mitad del 

siglo XII se hacen eco tanto autores musulmanes como cristianos: el cronista almohadc IBN SAHIB AL-SALA 
magnificaría su derrota (Campañas de los almohades en España [trad. M. M. Antuña], Ed. Religión y Cultura, 
El Escorial, 1953. pp. 46-58) y L. AR1Z, por parle cristiana, recogiendo crónicas y tradiciones locales, 
celebraría las numerosas victorias del guerrero abulense (Historia de las grandezas de la ciudad de Avila. 
Alcalá. 1607, pp. 322-330 de la edic. facsímil hecha por la Caja de Ahorros de Avila, 1978). Todavía a 
mediados del siglo XIII la presencia de moros cautivos en Avila es un hecho común: cuando Alfonso X 
concede diversas franquicias a los caballeros de esta ciudad, el año 1256, ordena “que los cavalleros que 
ovieren sus moros siervos o los heredaron de sus padres o de sus madres o de sus parientes, que los ayan 
libres e quilos e que los partan e que los hereden assí como los otros heredamientos, pora vender e pora fazer 
dellos lo que quisieren" (AHPAv, sección Ayuntamiento. Icg. 5, n° 1. Public, por A. Barrios y otros.- 
Documentación del Archivo Municipal de Avila (1256-1474), Ed. Inslituc. Gran Duque de Alba”, Avila, 
1988._p. 15).

1' Publ. por F. Fernández y González.- Estado social y político de los mudéjares de Castilla, Madrid, 
1866. Reedic. Hipenón, Madrid. 1985, pp. 306-307.



La comunidad morisca de Avila 49

asimilados cultural y religiosamente; quizá el nombre de Tornadizos que poseen tres 
aldeas de la provincia de Avila aluda a este fenómeno. Sólo en el caso de constituirse un 
grupo más o menos compacto y articulado podrían mantener su idiosincrasia: este 
podría ser el origen de grupos mudéjares rurales que encontramos en el siglo XV en El 
Barco de Avila, Piedrahíta18, Fontiveros... No obstante el número de esta gente no pudo 
ser elevado.

Segundo. Posiblemente más numerosos fueron los que procedían de la cauti
vidad; en este caso las referencias son abundantes pues en los relatos de las numerosas 
campañas cristianas siempre se alude al botín conseguido, y elemento sustancial del 
mismo eran los cautivos; este fenómeno fue especialmente frecuente en los años del 
declive almorávide y aún después. En una época en que la moneda escaseaba los cautivos 
eran objeto de frecuentes intercambios; así, cuando a principios del siglo XII el obispo 
de Avila solícita ayuda económica para construir la catedral, el rey de Aragón le regaló 
50 moros para que trabajasen en la obra19; en una de las escaramuzas habidas por 
aquellos años las milicias avilesas logran un importante botín: 320 cautivos "e assaz de 
ganados mayores e menores... e paños de lana e joyas"; hecho el reparto le correspondieon 
al Sr. Obispo 20 moros "a tal que trabajassen en el santo Templo" y 4 moros a cada uno 
de "los nobles que se hallaron en la brega"20. No pocos de estos cautivos terminarían 
integrándose en la vida de la ciudad -evidentemente en el escalón más bajo de entre los 
libres- ya que era norma muy frecuente entre los caballeros y eclesiásticos conceder la 
libertad y algunos bienes a sus cautivos en el momento de hacer testamento: J. González 
documenta diversos casos en Segovia a partir de 111721.

Tercero. Más oscuro es el tema del movimiento demográfico de sur a norte; no 
me refiero a la venida de mozárabes que huían de almorávides primero y de almohades 
después, como fue el caso de quienes fundaron el pueblo salmantino llamado Coreses22 
o, en la zona abulense, Cordovilla, Handaluz... o quienes en 1150 acompañaron desde el 
sur hasta Olmedo al religioso Arungo23. La cuestión debatida se refiere a si llegaron 
voluntariamente a la submeseta norte musulmanes procedentes del sur, fundamental
mente como consecuencia de la desaparición de la taifa de Toledo en 1085 y la debilidad 
almorávide y, más tarde, almohade. Son relativamente bien conocidas las progresivas 
restricciones a que fue sometida la población mudéjar del reino de Toledo, pues, a pesar

18 La presencia de tales moros en estos pueblos también podría explicarse por el interés de algunos 
grandes señores (p.e. los Alvarez de Toledo) en atraer a sus tierras mano de obra especializada a partir del 
último tercio del siglo XIV y principios del XV (ver infra p. 58).

19 L. Ariz, o.c. pp. 139-140.
20 Ib. o.c. pp. 147-148. ¿Guardará relación esta temprana vinculación laboral de los moros abulenses 

con la construcción, con el hecho de que en el siglo XV fuera ésta la actividad más frecuente entre ellos?. 
Acerca de las relaciones de los mudéjares con las actividades de la construcción y, más en concreto, con su 
participación en las obras de la muralla de Avila, véase más abajo pp. 76-77 y especialmente mi trabajo 
"Personalidad étnica y trabajo artístico. Los mudéjares abulenses y su relación con las actividades de la 
construcción en el siglo XV" en P. Navascués y J. L. Gutiérrez (eds.) .- Medievalismo y neomedievalisnio en 
la arquitectura española. Aspectos generales. Éd. Universidad de Salamanca, 1990, pp. 245-252.

2‘ "La Extremadura castellana...” o.c. p. 313, nota 25.
22 C. Sánchez Albornoz cree que la constituirían huidos de Coria al ser tomada la ciudad en 1113 por 

los almorávides {Despoblación y repoblación del Valle del Duero, Buenos Aires, 1966, p. 367).
23 P. Sandoval.- Chrónica del ínclito emperador de España don Alfonso Vil, Madrid. 1600, p. 151, 

apud A. Barrios.- "Repoblación de la zona meridional..." o.c. p. 58.



Serafín de Tapia Sánchez?()

Se podría, por tanto, resumir la cuestión del origen de los mudéjares de Castilla 
la Vieja de la siguiente manera: los escasos restos de población musulmana que perma
necieron después de la reconquista terminarían siendo absorbidos por la mayoría cris
tiana. exceptuando -quizá- algunos grupos más numerosos en lugares contados. Antes 
del siglo XIII el grueso de los mudéjares serían cautivos o descendientes de cautivos: 
asentados la mayoría en las ciudades, con ocupaciones diversas, se irían también exten
diendo poco a poco al hinterland agrario de los núcleos urbanos. A lo largo del siglo 
XIII es posible que algunos artesanos del reino de Toledo se asentaran en Segovia, 
Avila... buscando una salida profesional en estas ciudades del norte, que demandaban 
artesanos cualificados, al entrar tales ciudades en un proceso de dinamismo en la 
economía y la construcción.

Sin que la referencia garantice una datación precisa, pero sí la conciencia colectiva 
de que se trataba de un poblamiento muy antiguo, tiene interés la afirmación que hizo en 
1571 el corregidor de Arévalo en un informe dirigido al Consejo Real: decía, refi

de las benignas condiciones iniciales, la creciente presencia de repobladores cristianos 
hizo que se terminaran imponiendo los modos de organización social y económica 
castellanos en detrimento de los mudéjares24. Es posible que, incluso en el siglo XII, la 
demanda de mano de obra en los territorios de la Extremadura castellano-leonesa, 
combinada con la degradación e inestabilidad social en la zona de la Transierra, moviera 
a algunos mudéjares a asentarse al norte del Sistema Central; en todo caso parece que. en 
un primer momento, serían efectivos muy limitados; aunque a lo largo del siglo XIII 
irían aumentando. Esta gente buscaría acomodo preferentemente en las ciudades -como 
Avila. .Arévalo. Segovia...- donde tendrían mejores oportunidades y en las que la 
tolerancia sería mayor que en las aldeas.

Aparte de la presencia entre los mudéjares abulenses de apellidos que denotan 
procedencia toledana -Talavera. Escalona y Oropesa-, junto con la drástica disminución 
comprobada entre la población musulmana de Toledo en los siglos XII y XIII25, no hay 
otro apoyo documental a esta hipótesis del origen toledano de los musulmanes que 
vinieron a estas tierras norteñas a lo largo del siglo XIII. Sin embargo, el hecho de que a 
finales del siglo XIII y principios del XIV -no antes- la comunidad mudéjar de alguna 
ciudad, como es el caso de Avila, estuviera suficientemente articulada -según veremos-, 
y el hecho de que no parece probable que la cautividad fuera la única fuente ni la más 
abundante, lleva a pensar que situaciones tan objetivas como la demanda de mano 
de obra en la Extremadura Castellano-leonesa y la degradación progresiva del status y 
del número de los mudéjares toledanos -sobre todo después de la fallida revuelta de 
1225- debieron conducir a que algunos -o bastantes- de los moros de la vieja taifa de 
Toledo se dirigieran a Avila. Arévalo, Segovia...; si no fuera así ¿de dónde procedían los 
musulmanes de estas ciudades? Parece esto más lógico que pensar que vinieran de 
Andalucía26.

24 Una síntesis de este proceso puede hallarse en M.A. Ladero Qucsada.- "Los mudéjares de Castilla en 
la Baja Edad Media” Historia. Instituciones. Documentos. 5 (1978) pp. 257-304.

25 Cf. M.A. Ladero Quesada.- "Los mudéjares de los reinos...” o.c. p. 7-8.
26 Esta tesis hace años fue avanzada por M.A. Ladero Quesada.- “Los mudéjares de Castilla...” o.c. p. 

262 y 267 y reafirmada más recientemente.- “Los mudéjares de los reinos...” o.c. p. 7-8.



La comunidad morisca de Avila 51

Su condición de vencidos y de recién llegados les hizo asentarse en los arrabales 
de las ciudades, tal fue el caso de Segovia, Avila, Arévalo. En esta última queda patente 
la discriminación que soportaban, ya que quienes se asentaban en el arrabal recibían el 
mismo tratamiento que los vecinos de las aldeas, es decir no eran considerados vecinos 
de pleno derecho de la villa30.

Los mudéjares castellanos nunca fueron numerosos ni influyentes, por ello 
mismo pasaron en cierta manera desapercibidos: hasta las últimas décadas del siglo XV 
no sufrieron especiales molestias, aunque socialmente estuvieran discriminados.

Se ha hablado muchas veces de la tolerancia de la sociedad castellana medieval, 
que en el ámbito de lo político se plasmaría en las Capitulaciones que los reyes 
cristianos establecían con las colectividades islámicas en el momento de la conquista. 
Aparte de la gran diversidad de situaciones de una aljama a otra, en todas se daba la 
misma constante: el elemento religioso servía como pretexto para resolver favorable
mente para los cristianos las relaciones económicas que se producirían entre vencedores

2.- LOS MUDEJARES CASTELLANOS EN LOS 
SIGLOS XIII AL XIV

riéndose a los moriscos viejos que había en la villa antes de que llegaran en 1570 los 
granadinos, que tales "moriscos viejos... estaban acá quinientos años ha, [y] no son más 
cristianos que Mahoma ni jamás lo serán"27. Por lo que respecta a la ciudad de Avila, los 
testimonios arriba aludidos de los años 1 185 y 1 19928 me hacen pensar que por estas 
fechas el número de los mudéjares comenzaría a ser relativamente considerable, hasta el 
punto de merecer la oposición de los señores laicos a su bautizo: sin duda su ingreso en 
la comunidad cristiana hubiera dificultado continuar aprovechándose abusivamente de 
ellos. Respecto a la exigencia episcopal de que también los moros pagasen diezmos por 
sus actividades agrarias y de molinería, cabe hacer dos consideraciones: la primera es que 
los "sarracenos" significarían una porción de los dezmeros digna de tenerse en cuenta, y 
la segunda es que, según la epístola papal, en Avila los mudéjares se habían comenzado a 
introducir en el aparato productivo sustituyendo en alguna ocasión -parece- a los 
antiguos titulares cristianos29.

27 AGS, Cám. Castilla, leg. 2163. A 800 años hacían remontar los moriscos de Valladolid sus raíces 
castellanas al ser expulsados en 1611 (AGS, Estado, leg. 235).

28 Ver supra p. 48.
29 Sin querer establecer que el actual conocimiento de los mudéjares abulenses en la Edad Media nos 

permita afirmar rotundamente que se tratara de la comunidad castellana más numerosa y consolidada, resulta, 
no obstante, digno de tenerse en cuenta el hecho de que sea el grupo musulmán de esta ciudad el mejor 
documentado de Castilla la Vieja. Por lo demás, desde muy antiguo aparecen los moros abulenses con cierto 
peso en la vida económica urbana. A este respecto cabe recordar que siglos después esta presencia se ha 
consolidado hasta el punto de ser el núcleo morisco más numeroso de la cuenca del Duero.

30 Con el paso del tiempo quienes vivían en el arrabal de Arévalo -judíos, moros, campesinos ricos- 
aumentaron en riqueza, exigiendo en el año 1480 integrarse a la villa; a esta pretensión se oponían los 
vecinos de la tierra iniciándose un pleito que concluiría en 1660 con el triunfo de la Junta de los vecinos del 
Arrabal (cf. J J. de Montalvo.- De la historia de Arévalo. Ed. Imprenta Castellana, Valladolid, 1928, vol.I, pp. 
160-162).



Serafín de Tapia Sánchez

\ vencidos. Por ejemplo, la desigualdad ame el impuesto -que afectaba negativamente a 
moros y judíos respecto a los cristianos- debilitaría el espíritu proselitista de estos 
últimos, tamo o más que la tolerancia religiosa.

También se ha encomiado la benevolencia de muchos reyes hacia las minorías. 
Uno de los que se caracterizaría por esta actituad fue Alfonso X que les hizo una serie 
de concesiones institucionales, como permitir la existencia de un juez superior para los 
moros de la Corona de Castilla encargado de resolver los conflictos que surgieran entre 
ellos’ . Pero ya vimos más arriba cómo este proceder podría relacionarse con la 
necesidad de brazos para hacer producir el país.

De esta supuesta maurofilia participaban los señores territoriales, pero no el 
pueblo llano, que con frecuencia veía en los mudéjares a peligrosos competidores. Un 
testimonio que abonaría la idea del aprecio de los caballeros hacia los moros se 
encuentra en La crónica de la población de Avila, texto escrito en 1256, seguramente por 
algún noble. Casi al final del relato se recoge un acontecimiento coetáneo a su redacción 
en el que se hace constar la importancia numérica de los musulmanes de Avila, 
dejándose vislumbrar la estima en que eran tenidos por los caballeros, al menos como 
soldados: el año 1255 Alfonso X guerrea con Jaime I de Aragón y ordena a las milicias 
concejiles castellanas que se dirijan a la frontera soriana; los caballeros de Avila -dice 
la Crónica- eran muchos "assí que de moros tan solamente fueron fasta setenta 
cavalleros guissados de cavallos e de armas e quinientos peones"32. Al llegar a Ayllón 
reciben una carta del rey ordenándoles que los moros vuelvan a Avila y que a cambio le 
paguen 2000 mrs. Pero "los cavalleros entendieron que serie gran deservicio del rey si se 
tomasesn los moros, e entendiendo que el rey avíe menester los dineros" le enviaron 
mensajeros con la súplica de que dejase continuar a los moros, ya que el Concejo pagaría 
los 2000 mrs. de la fonsadera de los que se habían quedado en Avila y no habían ido a la 
guerra. El rey lo aceptará. Admitiendo que las cifras de caballeros y peones moros son 
exageradas, parece posible aceptar que su número sería digno de tenerse en cuenta, así 
como que los caballeros cristianos Jos querían junto a sí en el combate.

En la segunda mitad del siglo XIII, una vez acabada la conquista de Andalucía 
Occidental, tienen lugar una serie de sublevaciones de mudéjares en los territorios 
andaluces, en Murcia y en el reino de Valencia, que mueven a Alfonso X a promulgar 
una legislación condescendiente hacia la población musulmana del reino33 con el fin de 
retenerla y disuadirla de emigrar a Granada; el compromiso de respetar su culto, sus 
usos y leyes, y de protegerles de posibles abusos, fue extendido para toda Castilla en las 
Cortes de Jerez de 1268, unas Cortes caracterizadas sobre todo por ser un intento serio 
de organización de la economía castellana34. Así pues, resulta significativo que las 
medidas más benevolentes hacia los mudéjares coincidan con períodos en que su 
participación demográfica, y por tanto laboral, se consideraba imprescindible o por lo 
menos recomendada.

31

Derecho Español, XXX11 (1962), p. 143.
Crónica de ¡a población de Avila, p. 47.
Partida VI!. título XXV. ley 1.
J.L. Martín.- La Península en la Edad Media. Ed. Teidc, Barcelona, 1976, p. 428.

J. Torres Fontes.- “El alcalde mayor de las aljamas de moros de Castilla", Anuario de Historia del

32
33
34



La comunidad morisca de Avila 53

Las últimas décadas del siglo XIII son de inestabilidad política general en 
Castilla y de reanudación de la guerra contra los musulmanes -los benimerines-. En este 
contexto no es de extrañar que las minorías vieran su posición social debilitada. Se 
conservan dos cartas de Sancho IV referidas a los moros abulenses que se hacen eco de 
esta situación. La primera es de 1285 y en ella el rey responde a otra que le dirigieron 
"las iglesias y sus perroquias de Avila y su tierra diziendo que por aver muchos judíos y 
moros en la ciudad y su tierra no les querían pagar el diezmo debido"; tales judíos y 
moros "labran en heredamientos e en huertas, con bueyes e ganados... e non quieren dar el 
diezmo de los fructos"; el rey contesta obligando a satisfacer los diezmos, de manera 
que "non ayan mayor libertad los judíos y los moros que los cristianos"35. La carta de 
1293 es similar, en ella dice el rey cómo "Don Pedro, obispo de Avila e nuestro clérigo, 
nos dixo que judíos e moros de su obispado an pie^a de heredamientos e vinnas e ganados 
que an comprado de los christianos... e non diezman ninguna cosa dello". El rey ordena a 
los alcaldes y justicias de Avila que obliguen a judíos y moros a pagar el diezmo36.

Para mejor comprender estos escritos hay que tener en cuenta que por entonces la 
Iglesia castellana estaba siendo obligada a hacer enormes aportaciones económicas para 
costear la campaña militar en Andalucía37, por lo que no es de extrañar que buscase 
compensar este esfuerzo haciendo recaer parte de él sobre los infieles, quienes, por otra 
parte, no gozaban en aquellos momentos de valedor. Los textos aluden también a algo 
que no carece de interés: los judíos y moros abulenses poseen tierras y ganados compra
dos a cristianos; siendo en la Edad Media la posesión de tierras el indicador más rele
vante de consideración social, en 1293 las Cortes de Valladolid prohíben a los mudéja- 
res y judíos el acceso a la propiedad territorial conminándoles -al parecer inútilmente- a 
desprenderse de las tierras. Prescindiendo de la cuestión del tipo de relación jurídica que 
vinculaba a los miembros de las minorías con las tierras que trabajaban, el hecho es que 
estaban integrados en el sistema productivo agrario aunque seguramente con una parti
cipación modesta; a estas alturas la Iglesia ya había consolidado su derecho a percibir el 
diezmo sobre ellos, pero como se trataba de una situación alípica (por ejemplo, no per
tenecían a ninguna parroquia), surgió "grand dubda e contienda sobre los diezmos de los 
judíos el moros..."38 a causa de que diversas instituciones eclesiásticas reclamaban el de
recho a percibirlos. La poderosa asociación de párrocos y beneficiados de la ciudad de 
Avila, el Cabildo de San Benito, estableció unilateralmente en sus estatutos del año 
1297 que tales diezmos les pertenecían en exclusividad39, pero la reacción de los canóni
gos de la catedral hizo cambiar las cosas, de manera que en 1384 los moros de Avila "de 
los ganados que y crían e traen e de las huertas que labran... diezman las dos partes al

35 Publ. por L. Ariz, o.c. p. 268.
36 AHN. Sellos, cajón 14, n° 2, publ. por P. León Tello.- Judíos de Avila. Ed. Diputación Provincial. 

Avila, 1963, pp. 35-36. En los Estatutos del Cabildo de San Benito (asociación que agrupaba a los párrocos 
de la ciudad) del año 1297, articulo 39, se dice que “el diezmo de los moros y de los judíos sea todo para el 
Cabildo” (cf. T. Sobrino Chomón.- Documentos de Antiguos Cabildos, Cofradías y Hermandades abulenses. 
Ed. Institución Gran Duque de Alba. Avila, 1988, p. 56).

37 J.N. Hillgarth.- Los reinos hispánicos, 1250-1516. 1. Un equilibrio precario: 1250-1410. Ed. 
Grijalbo, Barcelona, 1979, p. 347.

38 “Constituciones Sinodales del Obispado de Avila", año 1384. (T. Sobrino Chomón.- Documentos 
de antiguos..., o.c., p. 37).

39 "Estatutos del Cabildo de San Benito”, ibidem. p. 56.



Serafín de Tapia Sánchez54

Cabildo de la nuestra eglesia [catedral) el la [otra al) cabildo de la clerezía de la dicha 
cibdad : en cambio en las zonas rurales de la diócesis (incluyendo los arcedianatos de . 
Arévalo y Olmedo) se repartían a partes iguales entre el Cabildo catedralicio, el titular 
del préstamo (que con frecuencia era el obispo) y el clérigo del lugar40.

El año de 1293 las relaciones hacendísticas indican que las morerías de Avila y 
Segovia tenían una entidad respetable, pues aportaban 6515 mrs cada una, mientras que 
las de Falencia y Burgos pagaban 5671 y 1092 mrs, respectivamente41. En efecto, un 
magnífico censo de las posesiones del Cabildo de Avila, tanto en la ciudad como en el 
conjunto de la diócesis, hecho en 1303 da fe de la importancia numérica de los moros de 
esta ciudad: en el censo se relacionan las casas que poseía el Cabildo en el núcleo urbano 
así como sus ocupantes: al considerar la personalidad étnica de éstos encontramos que, 
de los 139 vecinos de los que la conocemos42. 44 eran judíos o moros (31'6 por cien) y el 
resto eran cristianos (68'3 por cien); había, por tanto, dos cristianos por cada moro o 
judío. A su vez los judíos eran el doble que los moros, de manera que cristianos, judíos 
y musulmanes representaban respectivamente y de manera aproximada el 68, el 22 y el 
10 por cien de la población de la ciudad43. Estos son los datos que resultan de analizar la 
personalidad de quienes alquilaban las casas de la Catedral; es probable que como ésta 
tenía su propiedad especialmente en las zonas céntricas la minoría musulmana quede 
algo infrarrepresentada. ya que este grupo social solía vivir en los arrabales, prefe
rentemente los del sur. Además no hay que olvidar que los 139 vecinos que aparecen en 
el Becerro apenas representaban el 10 por cien de los de la ciudad, si aceptamos la 
propuesta que A. Barrios hace de que Avila tendría por entonces unos 1470 vecinos44. 
En todo caso la minoría islámica ya no era un grupúsculo insignificante, pues poseía en 
la ciudad más de un almagid o mezquita; el texto del "Becerro..." alude al "almagid 
mayor"45, situado en el interior de los muros, pero no en una zona noble ni céntrica, lo 
que supone que había al menos otro almagid menor. Pocos años después, en 1315, vuelve 
a aparecer en una referencia "el almagid de los moros que dizen de Sant Stevan" así como 
el nombre del alfaquí don Alí Hamat46. La existencia de tales mezquitas presupone el 
desarrollo de una comunidad relativamente consolidada; hay indicios de que algunos 
musulmanes habían logrado una posición económica desahogada: en 1296 diversa docu
mentación del Archivo de la Catedral refleja que dos moros poseían cinco tiendas y 
otros varias tierras4'. Los tres grupos étnicos aparecen integrados en las relaciones de

Ibidem. pp. 37-38.
41 M A. Ladero Quesada.- “Los mudéjares de Castilla...”, o.c., p. 263. Para comprender mejor el 

significado de estas cantidades téngase en cuenta que pocos años antes las Cortes de Jerez fijaron el salario 
de los jornaleros agrícolas de estas tierras en 4 maravedís al año (J.L. Martín.- La Península..., o.c., p. 428).

42 Hay siete de los que resulta difícil saberlo.
43 A. Barrios ha publicado en su integridad este “Becerro de Visitaciones de Casas y Heredades” 

(AHN. Clero, códice 484 B) en su obra Documentación medieval..., p. 211-481. M.P. Laguzzi había dado a la 
estampa hace tiempo sólo lo referido a la ciudad: "Avila a comienzos del siglo XIV”, Cuadernos de Historia 
de España, XIÍ (1949), pp. 145-180.

44 Estructuras agrarias..., II. pp. 35-39.
45 Fol. 7v. En estas zonas de Castilla la mezquita era denominada almaxid o almajid; sin duda se trata 

de la caste lian i/ación del nombre árabe "al mas^id” (vid. F. Maíllo.- Vocabulario básico..., p. 111).
46 Archivo de la Catedral de Avila (ACA), pergamino 45 (7-IV-1315) y 43 (28-1-1315). Este "almagid 

de San Esteban” es el que en 1303 se llamaba "almagid mayor".
47 ACA, documentos 20 y 21 (apud A. Barrios.- Documentación medieval..., pp. 163-165).



La comunidad morisca de Avila 55

í

producción, aunque la existencia de discriminaciones de carácter legal y fiscal introduce 
importantes distorsiones sociales. Este Becerro de Visitaciones... confirma lo que la 
carta de Sancho IV decía respecto a la ocupación agraria de los mudéjares, ya que varios 
de ellos aparecen como titulares y productores directos de tierras en aldeas y caseríos 
próximos a la capital: La Mata, Aldealabad, Muñogalindo, Carrascal, Los Yezgos, Las 
Navas Rehoyo y La Aldehuela48.

La debilidad del poder central en aquellos años fomenta la autonomía de los 
grandes concejos urbanos, incluso para aplicar los acuerdos de las Cortes. El Concejo 
abulense debió de ser más bien permisivo para con nuestra minoría la cual, apoyándose 
en su peso demográfico y económico, inició un proceso de temprana institucio- 
nalización: tenemos constancia de que ya en 1315 la morería de Avila contaba con su 
propio alfaquí, Alí Hamat49, así como con una o dos mezquitas. Ahora bien, la 
convivencia con los cristianos y la dificultad de mantener contactos con las comu
nidades musulmanas del sur del país, condujo a la temprana pérdida del conocimiento 
del árabe por los moros abulenses; este fenómeno era conocido en el mundo musulmán y 
valorado por sus juristas, al menos por los norteafricanos, como una circunstancia muy 
negativa para el mantenimiento de la ortodoxia islámica50.

Será a principios del siglo XIV cuando se inicie un proceso de desigualdad entre 
las diferentes agrupaciones de mudéjares del reino: allí donde las circunstancias 
socioeconómicas aconsejan al Concejo municipal proteger a los moros se constituirá una 
aljama más o menos consolidada, pero donde la oligarquía local no encuentre motivos 
para apoyarles, el grupo islámico irá languideciendo: Avila, Arévalo. Murcia y quizá 
Segovia pertenecerían al primer tipo y Córdoba, Cuenca y quizá Sevilla al segundo; uno 
de los indicadores del nivel de consolidación institucional alcanzado por las diversas 
aljamas sería la posesión o no de alcaldes de moros propios, magistratura recono
cida desde Las Partidas pero que -como la mayoría de sus disposiciones- no había 
entrado plenamente en vigor51. Años más tarde, en 1305. los mudéjares murcianos 
recibirán un privilegio real en el que se les reconoce el derecho de ser juzgados por sus 
propios alcaldes52; también está documentada la existencia de alcaldes moros en Avila 
desde 137l53.

48 A. Barrios.- Estructuras agrarias..., II, p. 181, ñola 152; "Becerro de Visitaciones...”, fols. 10, I2v, 
14, 14v, 35v, 61-62, 66 y 124v. Donde más tierras poseían era en el Valle Amblés, sobre lodo en La 
Aldehuela, que significativamente es calificada en el testamento del obispo Don Sancho, año 1348. como "la 
Aldigüela que dicen de los moros” (AHN, Clero, pergaminos, carpeta 29, nQ 11).

49 ACA, pergamino 43. También alude a él J. González.- "La Extremadura castellana...”, p. 313.
50 El muflí magrebí Al-Wansarisi emitió en 1495 una fatwá o dictamen respecto a lo inadecuado de que 

los fieles musulmanes vivan en territorio sometido al dominio cristiano ya que, decía, la integridad religiosa 
de aquéllos corre grave riesgo, poniendo como ejemplo el caso ocurrido en la Edad Media con los de Avila 
“que perdieron la lengua totalmente y si se pierde la lengua árabe totalmente, han de perderse las prácticas 
religiosas y el vigor de las prescripciones de las prácticas rituales verbales” (Cf. F. Maíllo.- 
“Consideraciones acerca de una fatwá de Al-Wansarisi”, en Studia Histórica. Historia Medieval, 111-2. 1985 
pp. 181-191).

51 Sólo se conoce el caso de Sevilla, que contó desde el principio con alcalde (M.A. Ladero.- "Los 
mudéjares de Castilla..." p. 281). El mismo autor recoge exhaustivamente la reciente bibliografía respecto a 
las distintas aljamas en “Los mudéjares en los reinos...” pp. 7-10.

52 J. Torres Fonles, o.c., pp. 139-140.
53 ACA. doc. 75.



Serafín de Tapia Sánchez56

1

Pero la situación social de los mudéjares volvió a empeorar en el último cuarto 
del siglo, en la medida en que se deterioraban las circunstancias generales del reino. En 
las Cortes de 1385 y en las de 1389 reaparecen una serie de medidas restrictivas hacia 
ellos. En 1388 se establece un nuevo impuesto específico para los musulmanes y judíos 
castellanos, el Servicio y Medio Servicio56, que se añadía a los que ya pagaban como el 
conjunto de la población pechera. La crisis económica secular, unida a la alta presión 
fiscal exigida por Juan I para financiar el enfrentamiento con Portugal y sus aliados 
ingleses, estuvo en la base de este nuevo período de discriminación con las minorías. 
Incluso pudo influir en ello el hecho de que Juan de Gante -que disputaba el trono a Juan 
I- recibiera ayuda del rey de Granada.

En aquellos años fueron los judíos quienes llevaron la peor parte, pero los 
mudéjares se verían también afectados por la ola de intolerancia que sacudió el reino. 
Fechada en 1397, se conserva en el Museo Provincial de Avila una gran piedra con una 
inscripción arábiga labrada en sus tres caras que hace alusión a la muerte violenta de un 
moro local: quizá se trate de una circunstancia fortuita que no guarda relación con lo 
que venimos comentando, pero en todo caso no deja de ser curiosa la coincidencia crono
lógica y temática; el texto del resto epigráfico, transcrito y traducido por M. Gómez- 
Moreno, dice lo siguiente:

3.- LA TRANSICION DEL SIGLO XIV AL XV: EPOCA DE 
TENSIONES E INTOLERANCIAS.

M.A. Ladero Quesada.- "Los mudéjares de Castilla...”, p. 281.
Cf. J. Torres Fontes, pp. 144-145.
Ib. p. 166.
M. Gómez-Morcno.- Catálogo monumental de la provincia de Avila, t. I, Ed. Institución Gran Duque

54
55
56
57

de Alba. Avila. 1983, p. 54.

El Ordenamiento de las Cortes de Alcalá (año 1348) recoge varias disposiciones 
restrictivas para con los musulmanes castellanos, como la limitación de la propiedad 
de la tierra, la prohibición de ejercer determinados oficios (recaudadores, arrendadores, 
de impuestos...)54. Pero el vacío demográfico ocasionado por las crisis de los años 
centrales del siglo volvió a revaluar la aportación mudéjar, de manera que en 1369 
Enrique II dicta una serie de medidas favorables a ellos (actualiza el viejo privilegio 
alfonsino de tener un alcalde mayor de los moros de Castilla), levanta ciertas restric
ciones que les afectaban (se les permite que adquieran tierras) y les otorga nuevas 
prerrogativas (como que los tributos de los musulmanes los cobren ellos mismos). Sin 
duda el desinterés del primer Trastámara por continuar la guerra de Granada contri
buiría a este ambiente tan favorable hacia los moros castellanos; en cambio retener a los 
musulmanes en el territorio castellano resultaba prioritario, ya que continuaba faltan
do mano de obra55.

"Este es el sepulcro de Abdala, hijo de Yu^uf Attiní, asesinado alevosamente, 
compadézcale Dios... y murió, / perpetúe Dios su fortuna y su imperio.../Dios nos junte 
con él en el jardín de la bienaventuranza. No hay poder ni fuerza sino en Dios”57.



La comunidad morisca de Avila 57

Según Torres Fontes en 1418, año del fallecimiento de la reina Doña Catalina, se 
inicia un nuevo cambio en la orientación de la política respecto a los moros y judíos: la 
animadversión de los años anteriores se trocará en una amplia tolerancia; la recupera
ción y la revalorización de los precios agrarios induciría a repoblar muchos pequeños 
señoríos en la huerta murciana, para lo que resultaba imprescindible el concurso de los 
mudéjares quienes, aparte de las facilidades y privilegios obtenidos, vieron en su marcha 
al campo una forma de alejarse de las grandes poblaciones después de las persecuciones 
de las últimas décadas62. En estas circunstancias los moros mejoraron algo su condición 
social aunque no mucho: las pasadas vejaciones gratuitas o extraeconómicas serán 
sustituidas por la "racional" explotación a que les someterán los señores63: a veces tal

F. Fernández y González, o.c. pp. 397-399.
Ib. pp. 400-405.
Cf. P. León Tello, o.c. p. 13.
AGS, Sello, s.d. marzo 1486, fol. 64. De hecho, de los 47 vecinos moros de los que conozco dónde

Durante la minoría de Juan II ejercieron conjuntamente la regencia -al menos en 
teoría- Fernando, tío del futuro rey, y la reina madre, Doña Catalina. Femando reanuda 
pronto, en 1407, la guerra contra Granada para la que, en vida de Enrique III, las Cortes 
habían votado una gran suma de dinero. Por su parte Doña Catalina promulgó en 1408 
un Ordenamiento obligando a los moros a llevar señales distintivas58 y en 1412, en 
Valladolid, otro mucho más restrictivo contra judíos y moros que abarcaba casi todas 
las manifestaciones de la vida social: obligación de vivir "en un logar aparte de la 
cibdad... e que sean cercados de una cerca en redor...", prohibición de ejercer numerosos 
oficios: boticarios, médicos, tenderos, recueros..., así como de convivir con los cristianos 
o de desplazarse del lugar de residencia59. Estas medidas tuvieron poca aplicación, sobre 
todo en las provincias del sur, administradas por Femando de Antequera; no obstante 
hay indicios de que alguna repercusión tuvo que haber en las aljamas castellanas pues en 
1416 el obispo de Avila, también oidor de la Audiencia Real, escribe a dos canónigos 
acerca de la conveniencia de proceder cuanto antes a entregar en censo las casas del 
Cabildo "las quales de día en día se van a perder por no aver quien quiera morar en las 
dichas casas después que los judíos e moros se pasaron a morar en los cercados, por 
quanto muchos de los dichos moros e judíos moravan en las dichas casas"60. Si se inició 
cierto movimiento de retirada hacia la morería, no se generalizó: habrá que esperar hasta 
1482 para que esto suceda61. En todo caso, del Ordenamiento de 1412 hubo normas que ni 
mínimamente se cumplieron, sobre todo las referidas al ejercicio de determinados 
oficios y a las relaciones económicas con los cristianos.

58
59
60

61

habitaban entre 1412 y 1482 sólo 6 viven en lo que más tarde será morería; sin embargo hay que tener en 
cuenta que la documentación que informa de este extremo procede de los libros de censo de la catedral y ésta 
tendía a agrupar sus propiedades urbanas en las zonas más nobles.

62 J. Torres Fontes.- “El alcalde mayor...” pp. 149-150 y, recientemente. “Los mudéjares murcianos en 
la Edad Media” en Actas del /// Simposio Internacional de Mudejarismo". o.c. pp. 55-66. Por su pane M. 
Rodríguez Llopis sostiene en el mismo Simposio Internacional que la reconstrucción de pequeñas aljamas en 
los regadíos murcianos se remonta a mediados del siglo XIV, aunque reconoce que el fenómeno se acentúa en 
la primera mitad del s. XV (“Población y fiscalidad en las comunidades mudéjares del reino de Murcia (siglo 
XV)” (pp. 39-53).

63 “Privado de la propiedad eminente del suelo que cultivaba, sometido a una detracción sobre la 
producción -que alcanzó en ocasiones la cuarta parte de lo producido- y sujeto al señor por vínculos 
personales de dependencia, fundamentalmente económica, el campesino mudéjar contribuía también al fisco



Serafín de Tapia Sánchez58

4.- LOS MOROS DE LA PROVINCIA DE AVILA EN EL SIGLO XV

69

La información disponible respecto a los mudéjares castellanos en estos años es 
menor que la de los murcianos. En el territorio castellanoleonés la recuperación agraria 
también se hizo notar desde la primeras décadas del siglo: el incremento roturador fue 
un fiel exponente de ello65.

explotación sobrepasará los límites aceptables provocando la intervención real para 
proteger a sus súbditos moros, como sucedió en 1421 cuando Juan II se enfrentó al 
monasterio de Santa Manía de Herce. en la Rioja. "por las muchas opresiones et agra
vios et sinrazones que les fazíades et fazedes" a los morosw.

a) Valdecorneja
Nos han llegado testimonios de que también en tierras abulenses algún señor 

principal atrajo por estos años a su servicio a población musulmana, probablemente 
procedente del sur del país. C. Luis López66 indica cómo entre 1430 y 1438 el Conde de 
Alba, señor de Valdecorneja, lleva a cabo diversas expediciones bélicas por Andalucía 
de donde se tuvo que traer obreros moros para reforzar las fortificaciones de la muralla 
de Piedrahíta: según el autor citado la mayoría de las obras de los muros tienen una 
gran influencia de la arquitectura de las ciudades hispano-musulmanas67. Don Fernando 
Alvarez de Toledo también estaba interesado en aumentar la productividad de sus 
tierras por lo que en fecha indeterminada, pero algo anterior a 1435, entregó en censo a 
los vecinos de San Miguel de Corneja una gran heredad de regadío que allí poseía; para 
estimularles les eximió de impuestos. Los moros de esta aldea suponían el 36 por 
ciento del total de sus vecinos siendo más numerosos que los de la villa de Piedrahíta. 
C. Luis López supone con razón que se trataría de moros especializados en trabajos de 
huerta que el Conde de Alba se trajo de sus correrías andaluzas68; incluso refuerza esta 
hipótesis el hecho de que tales campesinos carecieran de propiedades69.

real y soportaba con ello una pesada tributación, que originaba en el seno de estas comunidades un 
poblamiento precario y frágil". Así describe M. Rodríguez Llopis la situación de los musulmanes de la 
huerta murciana (o.c. p. 45).

Cf. E. Cantera Montenegro.- "Los mudéjares en el marco de la sociedad riojana bajomedieval’’ en 
Acras /// Simposio Internacional de Mudejarismo" pp. 21-38.

65 J. Valdeón aporta vanos ejemplos de la región en Historia de Castilla y León, vol. 5. Crisis y 
recuperación (siglos XIV-XV), Ed. Ambito. Valladolid. 1985, p. 35.

66 La comunidad de villa y tierra de Piedrahíta en el tránsito de la Edad Media a la Moderna. Ed. 
Institución Gran Duque de Alba, Avila. 1987, p. 357.

6 Ib. p. 62. El uso de camellos para las más pesadas tareas de carga refuerza la hipótesis del origen 
sureño de quienes trabajaban en la muralla.

w L’na de tales correrías tuvo lugar en 1436 por la huerta de Guadix y terminó con la victoria de D. 
Femando Alvarez de Toledo (Cf. N. de la Fuente Arrimadas.- Fisiografía e historia del Barco de Avila, 
Tipografía de Senén Martín, Avila, 1926. vol. II pp. 100-101). ¿Se trajo algunos cautivos a los que luego 
liberó a cambio de trabajar su heredad de San Miguel y de enseñar nuevas técnicas de regadío a los 
lugareños?

C. Luis López, o.c. pp. 165-166.



La comunidad morisca de Avila 59

b) La Morana

En las dos villas cabeceras del señorío de Valdecorneja -Piedrahíta y Barco de 
Avila- habitaban sendas comunidades mudéjares, pero de ellas lo ignoramos todo, 
excepto que ambas poseían aljama y que serían de un tamaño similar: cada una de ellas 
aportó en 1463, en concepto de Servicio y Medio Servicio, 1500 mrs., es decir el 8’2 por 
cien de lo que correspondió pagar a la totalidad de los moros abulenses70.

En las tierras de pan llevar de la Moraña, al norte de la provincia de Avila, se 
asentaba otro grupo de musulmanes; se trataba de un colectivo más numeroso que 
el de Valdecorneja y posiblemente más acomodado; el núcleo articulador estaba en 
Arévalo, pero también había moros en otros pueblos de la comarca, como Madrigal, 
Fontiveros...71.

La impresionante masa arquitectónica de estilo mudéjar existente en toda la 
Moraña no nos puede conducir necesariamente a presuponer la presencia del correspon
diente elemento humano étnicamente mudéjar. Es bastante plausible la hipótesis, 
brillantemente expuesta y resumida por G.M. Borrás, de que el arte mudéjar fue una 
creación artística que no guarda correspondencia directa con la etnia de sus alarifes ya 
que éstos tanto pudieron ser musulmanes como cristianos o judíos72. No obstante hay 
indicios que permiten suponer que en la Moraña vivía uno de los grupos mudéjares más 
importantes de Castilla. Según las socorridas listas fiscales de 1463. la aljama de 
Arévalo (y comarca) aportó 7000 mrs, cantidad sólo superada por las de Toledo (con 
Yepes, Los Yébenes y La Puebla de Montalbán), Avila, Sevilla y Guadalajara (con 
Brihuega, Pastrana y Tendilla), que aportaron 8500. 8150, 8000 y 7500 mrs 
respectivamente73. Sin embargo tales cifras no pueden llamamos a engaño por varias 
razones: la primera es que al ser listas de carácter fiscal no miden directamente el peso 
demográfico sino fundamentalmente el económico, aunque -en una época en que el 
aparato administrativo estaba poco desarrollado- es cierto que había una gran tendencia

70 M.A. Ladero Quesada.- “Los mudéjares de Castilla...” p. 297 (en las cifras de Barco de Avila se 
incluye a Béjar). Entre los mudéjares de la villa de Piedrahíta había algunos de holgada economía, como Doña 
Mora, a quien el Concejo le paga en 1441 más de 5000 mrs. por una casa (3300 mrs), una huerta (1100 mrs) y 
otras propiedades que la obra de la muralla exigió ocupar (C. Luis López.- Colección Documental del 
Archivo Municipal de Piedrahíta (1372-1549), Ed. Institución Gran Duque de Alba, Avila. 1987, p. 306). A 
esta misma señora le compró el Concejo en 1446 una huerta cerca de la villa por la considerable suma de 6000 
mrs. para hacer un ejido (ib. p. 359).

71 En 1463 Enrique IV exime de impuestos a los cristianos, judíos y moros de Madrigal por 
pcrmanecerlc fieles (AGS, Libro de Privilegios y Confirmaciones, 302. art. 2®. apud P. León Tollo, o.c. p. 
139). A partir de 1502 son cada vez más frecuentes los moriscos de la ciudad de Avila apellidados "de 
Fontiveros". algunos de los cuales llegaron a ocupar puestos de representación en la ciudad a lo largo del 
siglo XVI (Cf. S. de Tapia.- "La opresión fiscal de la minoría morisca en las ciudades castellanas. El caso de 
la ciudad de Avila" Studia Histórica. Historia Moderna, vol IV, 3 (1986) p. 48).

72 Cf. G.M. Borrás Gualis.- “El legado del arle musulmán en España" en Legados del mundo medieval. 
Ponencias y Comunicaciones, Ed. Institución Femando el Católico, Zaragoza, 1987, pp. 31-46.

73 M.A. Ladero Quesada.'"los mudéjares de Castilla..." o.c. pp. 297-298.



Serafín de Tapia Sánchez60

a asimilarlos: la segunda es que las agrupaciones territoriales del listado en cuestión no 
son homogéneas: y la tercera es que no tenemos garantía de que existiera una aceptable 
equidad fiscal: más bien se impondría una especie de mecanismo funcionalista: si la 
cantidad asignada se pagaba sin grandes resistencias se mantenía o aumentaba, si no era 
así se podía revisar, de manera que no es arriesgado aventurar la hipótesis de que -sin 
perjuicio del significado demográfico y económico- las cifras fiscales también reflejan 
de manera inversa el grado de articulación socioinstitucional de las respectivas aljamas 
en el supuesto de que la presión tributaria habría de ser más fácil allí donde la morería 
estuviera peor organizada.

Se conoce el emplazamiento de la morería de Arévalo: estaba en el Arrabal, 
junto al río Arevalillo, y comprendía la calle Larga, llamada después El Mentidero, 
y las callejuelas en lomo a la calle de las Tercias, el Albaicín (significativo nombre), 
la plazuela de San Andrés y la Encrucijada Talaverana (igualmente significativo), el 
cruce de las calles de Fanjul y de San Juan a San Andrés76. Arévalo poseía aljama y 
un alfaquí77.

Personalmente me inclino a pensar que los moros de la Moraña eran más ricos 
que numerosos. Aunque se carece de datos referidos al siglo XV sí existen para el siglo 
siguiente: por ejemplo más adelante comentaremos con mayor detenimiento cómo en 
1558 los moriscos del distrito inquisitorial de Valladolid (que correspondía más o 
menos con la cuenca del Duero) asumieron conjuntamente, en el marco de un Edicto de 
Gracia solicitado a la Inquisición, el compromiso con el Santo Oficio de pagar 
anualmente 400.000 mrs a cambio "de que no les fueran confiscadas sus haciendas por 
delitos tocantes al dicho Santo Oficio"; hecho el reparlo, a Arévalo (71 vecinos) le 
correspondió aportar 108.000 mrs, más que los 102.000 de Avila (121 vecinos) y mucho 
más que Valladolid (88.000 mrs y 148 vecinos, incluyendo Tordesillas y Toro) o 
Medina del Campo (53.000 mrs y 35 vecinos), etc.74. De estos datos y de otros similares 
existentes, se puede deducir el potencial económico de los moriscos arevalenses: cuando 
en 1610-1611 sean expulsados se verá que son dueños de importantes propiedades terri
toriales. de molinos, casas, etc. mientras que la riqueza de la mayoría de los de la ciudad 
de Avila se basa sobre todo en sus actividades comerciales o empresariales vinculadas al 
auge económico del siglo XVI75.

AHN. Inquisición, leg. 2109. pieza I. Los datos demográficos no deben ser considerados como 
exactos ya que acogerse al Edicto de Gracia era opcional y de hecho no fueron pocos los que rehusaron 
hacerlo.

'5 Tal parece deducirse del hecho de que teniendo Felipe III necesidad de desempeñar un juro que tenía 
sobre las alcabalas de Valladolid decide dedicar a ese fin 2.250.000 mrs. del dinero resultante de la venta de 
los bienes de los moriscos expulsados de Valladolid, Avila, Segovia, Falencia, Medina del Campo y 
Arévalo; pues bien, a Avila le asignaron 600.000 mrs y a Arévalo 1.575.000 mrs (AGS, Dir. Gral. del Tesoro, 
leg. 334. inven:9 24); evidentemente en aquellos momentos la riqueza de las diversas comunidades guardaba 
exclusivamente relación con la propiedad inmobiliaria.

76 J.J. de Montalvo, o.c. pp. 160 y 186.
77 El año 1496. en un complejo pleito entre moros, la Audiencia Real decide remitir las diligencias 

previas al alfaquí de Valladolid, al de Arévalo y a uno de los de Avila (AGS, Sello, 2 de febrero de 1496, fol. 
177).



La comunidad morisca de Avila 61

O.c. pp. 393-395.
La información recogida en la nota 77 confirma que había más de un alfaquí.
En el Becerro de las Visitaciones... de 1303 se alude al Almagid Mayor y se le sitúa cerca de la calle

c) La ciudad de Avila
El tercer núcleo de mudéjares abulenses estaba en la ciudad78. Es el grupo del que 

se tiene más información y el más numeroso. Incluso se puede suponer que la morería de 
Avila era, a la altura del siglo XV, una de las más importantes de la Corona de Castilla 
y la más significada de Castilla la Vieja y León: en las relaciones fiscales de 1463 y 
1464 sólo Toledo aportaba algo más. Un claro refrendo de esta preeminencia en el seno 
de la comunidad islámica castellana nos lo da el documento recogido por F. Fernández y 
González79, fechado en el siglo XV (año indeterminado); se trata de un dictamen 
solicitado por las aljamas de Valladolid y de Burgos a los alfaquíes de las tres aljamas 
de la ciudad de Avila respecto a asuntos de índole religiosa; en tal escrito se expresa que 
en esta ciudad hay tres aljamas, cada una con su alfaquí, circunstancia que denota la 
importancia numérica de esta morería80.

He identificado los almagides o mezquitas existentes (ver plano nQ 1): uno. 
llamado "de la villa", estaba intramuros, en la cuadrilla de San Esteban y ya se aludió 
a él en páginas anteriores; este emplazamiento fuera del recinto que más tarde ocupará 
la morería, indica que estamos ante un asentamiento muy antiguo; efectivamente ya se 
dijo que está documentado desde el año 130381. Otro almagid es el que se encontraba 
junto a la iglesia de La Magdalena, extramuros pero también fuera de lo que será la 
morería; se trata del designado en las fuentes de la época como "almagid de la 
Solana"82. Hasta 1476 se halla documentada vida social en ambos centros83. Al sur de 
la ciudad, en el corazón de la morería y cerca de la iglesia románica de San Nicolás, se 
encontraba -documentado desde 1403- el almagid de la Alquibla84 que, desde la 
desaparición de los anteriores, adquiere importancia, ya que a partir de 1482 los más 
ricos de entre los moros se asentarían en aquella zona, la llamada "morería del 
Alquibla". También en los arrabales del sur, en terreno más escabroso, se desarrolló la 
"morería del Berrocal", el barrio de mayor densidad mora, donde posiblemente en las

78 A su aljama pertenecían unos pocos moros que habitaban en diversas aldeas del cercano Valle Amblés; 
concretamente los he encontrado en Naharros del Puerto, Valdeprados, Belchos. Riatas, Mesegar y /Xldea del 
Rey. Alguno había en Navalmoral y Burgohondo (valle del Alberche).

79
80
81

que va de San Silvestre (el futuro monasterio del Carmen) a la Rúa de los Zapateros (AHN. Clero, códice 484 
B, fol. 7 v).

82 Sobre el solar de esta mezquita se fundaría en 1510 el hospital de las Animas del Purgatorio que 
pronto se unió con el limítrofe de la Magdalena (AHPAv, Sección Beneficiencia, caja 160, leg. 1/19). Hasta 
ahora se ha creído que esta mezquita estaba en el lugar que ahora ocupa el cercano Monasterio de Na Sa de 
Gracia por lo que el asunto fue tratado con minuciosisdad por los historiadores locales de finales del siglo 
pasado (ver, por ejemplo, el artículo de F. González Rojas: “Antigua mezquita de Avila”, Boletín de la Real 
Academia de la Historia. XIV, 1889, pp. 207-212).

83 Para la de la villa: AHPAv, Prot. 421, fol. 183 (31 de julio de 1476) y para la de Solana: Archivo del 
Ayuntamiento de Avila, sección Histórica (AAA-H) caja I, lcg.42 (6 de noviembre de 1476).

84 ACA, Códice 30, 3/2, fol. 96 v. Tal denominación tenía que responder a la orientación de esta 
mezquita hacia la Meca, pues a esta dirección se la designaba como “alqibla" (Cf. F. Maíllo, o.c. p. 138). En 
la documentación de los siglos XV y XVI no fallan las referencias a que este almagid estaba cerca de la 
iglesia de San Nicolás; más concretamente se denomina, en una escritura del año 1565, “almaxí de los moros" 
a un solar de la calle Empedrada que tenía una casilla y que por aquellas fechas pertenecía al arriero morisco 
Gaspar Monje (AHN, Inq. leg. 2109, pieza 9).



Serafín de Tapia Sánchez62

últimas décadas del siglo XV se construyó el "almagid nuevo, con su corralejo" cerca de 
la iglesia de La Trinidad": este almagid nuevo” surgiría al amparo del acuerdo de 
las Cortes de 1480 de que si se cerraban mezquitas por quedar fuera del recinto de la 
morería se podrían construir otras en ésta86.

A través de la documentación conservada se ve claramente que el almagid era más 
que un centro de culto; más bien se trataba de la casa común donde el alcalde ejercía la 
justicia, donde el alfaquí enseñaba la doctrina a los jóvenes y donde la comunidad 
trataba en asamblea cualquier asunto que le concerniera.

En la ciudad medieval existían baños y carnicerías propios de cada uno de los 
grupos étnicos; los de los moros aún no han podido ser localizados en el plano. 
Igualmente los miembros de las minorías poseían cementerios propios ("osarios" u 
' honsarios”); como el monasterio de la Encamación se construiría sobre el lugar donde 
había existido un antiguo cementerio de judíos o de moros los historiadores locales se 
enzarzaron en una polémica acerca de si era de una u otra minoría87 y de paso 
pretendieron asignar emplazamiento al lugar de reposo de los muertos de judíos y 
moros, recurriendo a referencias documentales muy poco fundadas; habiendo revisado la 
mayor pane de los protocolos notariales de la primera década del siglo XVI he 
encontrado bastantes testimonio de cómo, al menos en las décadas que precedieron a su 
bautizo, el honsario que fue de los moros" se situaba extramuros, al suroeste de 
la cerca, según se salía por la puerta de Montenegro (hoy conocida como de la Santa) 
enfrente a la derecha, es decir en el lugar actualmente ocupado por una residencia de 
ancianos*'.

85 AHPAv, Prot. 144. s.f. (25 enero 1505) y Prot. 420 fol. 292 (11 enero 1488).
86 Corres de los antiguos reinos de León y Castilla, vol. IV. pp. 149-150, publ. por la Real Academia de 

la Historia. Madrid. 1882.
Ver. por ejemplo, las páginas que a este tema dedica E. Ballesteros (o.c. pp. 192-205).

88 AHPAv. Prot. 2 fol, 66 (1 -III-1510). fol. 184 (29-VII-1510) o Prot. 294, fol. 615 (23-VII-1553) o 
Prot. 554, fol. 102 (12-111-1612), en esta ocasión se alude a una casa de la calle Empedrada que tiene por la 
parte de atrás una "puerta falsa que sale al onsario”. Quizá la indicación más clara sea aquella que dice que 
este Honsario estaba cerca de la Puerta de Montenegro, por fuera (ib. sección A, caja 533, 16-VI-1512). Ver, 
más adelante, la nota 14 del cap. IX.







CAPITULO II

1.- ORGANIZACION SOCIO-INSTITUCIONAL

LA ALJAMA DE LOS MOROS DE LA 
CIUDAD DE AVILA

Un asunto poco claro pero importante es el de la organización socio-institucio
nal de los mudéjares. Habiendo sido revitalizada la figura del alcalde mayor de los 
moros de Castilla durante el reinado de Juan II1, estos alcaldes mayores proceden a 
nombrar alcaldes moros en las diversas aljamas, para que actúen en su nombre. Tales 
alcaldes entendían en los pleitos, tanto civiles como criminales, mantenidos entre los 
moros aplicando el derecho musulmán2. A pesar de la constitución de una red de 
alcaldes, no cuajó una articulación consistente entre las comunidades mudéjares del 
reino, no sólo porque con frecuencia las aljamas locales se resistían al ejercicio de la 
autoridad del alcalde mayor -como en el caso de Segovia cuya aljama prefirió depender 
de la justicia ordinaria3- sino por algo más profundo: al estar el alcalde mayor sujeto a 
nombramiento real sus competencias dependían de la benevolencia de los monarcas y de 
la aquiescencia de las ciudades. Por ejemplo en 1496 el Concejo de Avila recurre ante los 
Reyes la pretensión del alcalde mayor de los moros de Castilla de que el alcalde moro 
de Falencia pueda actuar en Avila, en su nombre, con competencias en lo civil y en lo 
criminal; el Consejo Real prohíbe la jurisdicción criminal y, respecto a la civil, ordena 
que se averigüe cómo en tiempos pasados se ejercía4, lo que en la práctica equivalía a 
negar cualquier tipo de ámbito competencial a los alcaldes moros.

Resulta significativo que en los diversos nombramientos de alcaldes de alja
mas locales hechos por los Reyes Católicos, la única función que se especifique sea la 
de "que pueda repartir los castellanos y otras contribuciones con que hubiere de contri
buir dicha aljama"5. Es decir, al Estado le interesaba mantener una cierta organización 
interna de la comunidad musulmana con el fin de que, asegurando la responsabilidad

1 Cf. J. Torres Fontes,- “El alcalde mayor...’’ o.c., pp. 152-156.
2 En las sociedades islámicas el alcalde (al qadí) era una magistratura fundamental que desempeñaba el 

cometido de juez y notario; sus competencias originales eran muy importantes: “dirimir las disputas, hacer 
valer las responsabilidades y derechos de los incapaces o de los huérfanos, administrar las fundaciones de 
carácter piadoso, hacer efectivas las disposiciones testamentarias, aplicar las penas fijadas... hacer que la 
justicia fuese igual para los débiles y para los fuertes, para los grandes y pequeños" (Al-Mawardu apud F. 
Maíllo, o.c. p. 41).

3 AGS, Sello, marzo 1492, (fol. 122). Provisión real publicada por M.A. Ladero Quesada en Los 
mudéjares de Castilla en tiempos de Isabel /, Ed. Aldecoa, Burgos, 1968, pp. 189-191.

4 AGS, Sello, 30 de marzo de 1496. fol. 41.
5 Ib. 11 de marzo de 1492, fol. 33 en referencia al alcalde moro de Plasencia.



Serafín de Tapia SánchezÓ6

colectiva, se facilitase el hecho tributario que. si hemos de hacer caso a la documentación 
escrita conservada, era el más frecuente elemento de relación entre las aljamas y los 
poderes públicos. Para lograr esto era suficiente con la organización en un nivel local, 
mientras que una integración supralocal podría originar algunas dificultades al poder 
cristiano. En esta perspectiva era comprensible el argumento del corregidor de Avila 
cuando se opuso a la pretensión del alcalde mayor de los moros de Castilla "de usar el 
oficio de la alcaldía entre los moros desta cibdad..." pues si lo usare "sería en detri
mento de los oficios de justicia de la dicha cibdad y de nuestra jurisdicción real"6.

La limitación de la autonomía institucional mudéjar así como de la organización 
a niveles supralocales se fue acentuando a medida que avanzaba el siglo XV. La última 
alusión a alcaldes moros en Avila es de 1451 y en ella aparecen actuando explícitamente 
en nombre del alcalde mayor de los moros del Castilla7.

Analizando las varias decenas de referencias a personas con responsabilidades 
públicas en el seno de la aljama abulense encontradas desde 1371 a 1501 (ver listado n-1 
del Apéndice) se observan algunos hechos significativos: la figura del alcalde sólo 
aparece de 1371 a 1451. después no se ha detectado su existencia; de 1476 en adelante 
se comprueba la presencia de veedores de la aljama: la asamblea local elegía 
anualmente siete de ellos "para que hayan de ver e hordenar fagienda de la aljama"8, (esta 
expresión es la misma que se usa al referirse a la reunión de los regidores en Concejo; se 
trata por tanto de los componentes de un órgano colegiado del que no existe constancia 
que tuviera cabeza visible). La documentación concejil es la que se hace eco de la 
existencia de este cuerpo de veedores, cuya presencia casi siempre está determinada por 
la necesidad de efectuar el repartimiento del pago de alguna gabela entre los moros; es 
probable que tuvieran -junto con los alfaquíes- otras competencias en el seno de la 
comunidad islámica llenando el vacío de poder originado por la inexistencia del alcalde. 
No obstante, el hecho de que muchas de las veces que comparecen en el Concejo no 
reciban ninguna calificación -ni siquiera la de veedor (sabemos que lo eran porque se 
conservan actas de su elección)- y, sobre todo, el que constantemente cambien las 
personas que ejercen tales funciones representativas, no me lleva a suponer que se 
estuviera produciendo un proceso de democratización de las estructuras sociales de la 
aljama sino más bien que se trataba de manifestaciones de su progresiva desintegración, 
dado que en aquellos difíciles años lo más conveniente para preservar la identidad del 
grupo musulmán hubiera sido mantener e incluso fortalecer magistraturas estables y 
con amplias competencias.

Un carácter más doméstico que el de los alcaldes, tenían los alfaquíes de las 
aljamas; el alfaquí era la persona especializada en el conocimiento de la ley musulmana, 
a quien se acudía en caso de conflicto entre leyes o de dudas respecto a algún aspecto de 
éstas; no era un clérigo -en el Islam no existen-, pero de hecho ejercía una influencia 
parecida a la del sacerdote cristiano gracias a la labor docente y de guía de la comunidad

6 Ib. 30 de junio de 1490. fol. 180.
"... estando en el almagid de la Alquibla... el aljama e ornes buenos del dicho almagid ayuntados... e 

llamados por Culema Borjado su almohadar y estando en él con ellos Maestre Alí Papilon y Maestre Qulemael 
Romo, alcaldes de la aljama de los moros desta qibdad por Maestre Farax de Belvis, alcalde mayor..' 
(AHPAv, Prot. 460. fol. 178 v; 3 de enero de 1451).

8 AAA-H. caja 1 legs. 42. 43 y 44 (6 de noviembre de 1476).



La comunidad morisca de Avila 67

en lo referido a su ley; esta faceta de entendido en jurisprudencia explica que alguna vez, 
a finales del siglo XV, cuando los alcaldes moros escaseaban, la justicia cristiana recu
rriera a los alfaquíes de diversas aljamas castellanas para que en los pleitos civiles entre 
moros "lo viesen e determinasen segund ley azuna (sic) de moros"9. Además del alfaquí 
existía el almohadar, mullidor o muecín -que de las tres maneras se llamaba- que era 
el encargado de convocar a la asamblea de la comunidad, así como el mayordomo de la 
aljama, que llevaba las cuentas de ésta. En la ciudad de Avila, donde como se ha dicho 
existían tres aljamas, la documentación nos ha conservado el nombre de un alfaquí en 
1315 y de 6 alfaquíes, 3 aimohadares y 2 mayordomos a lo largo del siglo XV (ver 
listado nQ 1 del Apéndice).

Hemos visto cómo a los moros se les iba escamoteando hasta el gobierno de los 
asuntos domésticos de la aljama; por ello no cabe sorprenderse de que fueran total
mente ignorados en cualquier acto institucional del gobierno urbano; por ejemplo al 
elaborarse las Ordenanzas de Avila de 1487, que regulaban prácticamente todos los 
aspectos de la comunidad (actividades agrarias, artesanales... fiscalidad, rentas munici
pales, competencias de los funcionarios, etc), son consultados casi todos los grupos 
sociales, incluidos los procuradores de las aldeas10, pero no así las aljamas, y ello a 
pesar de que, según reconocía el propio Concejo, "el trabto e conversación de la ciudad 
está en moros y judíos"11, y de que en dichas Ordenanzas se dictaron varias normas 
referidas a las relaciones entre los miembros de las tres etnias12.

En cambio hay un momento en que no falta la presencia de moros y judíos: las 
ceremonias en que se celebraban acontecimientos relacionados con la Corona; por 
ejemplo en los funerales por Enrique IV y proclamación de Isabel como reina de Cas
tilla aparecen unos y otros haciendo sus "guayas" (lamentos) en la primera parte de la 
ceremonia y, al acabar el Te Deum en honor de Isabel I, a la puerta de la catedral "estaban 
muchos momos que los moros desta ciudad tenían fechos e dantas de espadas, e allí dos 
toras de los judíos"13. Algunos años después, ya ausentes los hebreos, se celebran las 
alegrías por la boda del príncipe Don Juan y Doña Margarita de Austria, en abril de 
1497, y volvemos a ver a los moros "con sus dantas e momos" en una procesión14. Sin 
duda en estas apariciones había algunos elementos de ornato que hoy calificaríamos de 
folklórico o incluso de un cierto exotismo festivo, y así sería visto por el pueblo 
cristiano. Sin embargo, lo que subyacía en la mente de quien ordenaba tales danzas era la

9 AGS, Sello, 8 de febrero de 1496, fol. 177; ver supra nota 77 (pág. 60).
10 Bien es verdad que la presencia de los representantes de la tierra no era más que simbólica y que 

-como ha observado J. Gautier Dalché- la composición de la comisión rcdactora reflejaba el estado real de las 
relaciones sociopolíticas: dominio de la ciudad sobre la tierra y, en el núcleo urbano, de los grandes señores 
territoriales sobre el Común (“Les proccssus de décision dans un gouvemement urbain sclon les Ordonnances 
d'Avila (1487)" en La Ciudad Hispánica durante los siglos XIII ai XVI, t. 1. pp. 507-520, public. Universidad 
Complutense, Madrid, 1985).

11 AGS, Sello, 28 de mayo de 1488, fol. 8.
12 El original de las Ordenanzas se encuentra en el AHPAv, Sección Ayuntamiento. Ordenanzas 

Municipales. El Marqués de la Foronda ha publicado este texto y el de una copia del año 1771 y otro tanto 
ha hecho recientemente J. Ma Monsalvo Antón en citada edición (ver supra pág. 41).

13 Algunos fragmentos de las Actas Consistoriales de 1474 y 1475 han sido publicados por el 
Marqués de la Foronda: “Honras por Enrique IV y proclamación de Isabel la Católica en la ciudad de Avila", 
BRAH, t. LX1II (1913) pp. 427-434.

14 AAA-H, caja 1 leg. 134, Actas Consistoriales, 1 de abril de 1497.



1

Serafín de Tapia Sánchez6S

2.- VIDA ECONOMICA

Les marisques et leur

Acerca de la vida económica de los mudéjares castellanos está casi todo por saber. 
En nuestro caso las fuentes permiten acercamos a la cuestión desde tres perspectivas 
distintas, de manera que la visión de conjunto que se logra es bastante esclarecedora. 
Estas tres perspectivas son: primera, la relación de oficios que tenían 127 mudéjares

voluntad de hacer explícito el hecho de que también aquellos infieles eran vasallos del 
re> al que debían prestar fidelidad, incluso con más motivos que los cristianos ya que 
permanecían en estos reinos gracias a la benevolencia real.

Así pues, parece claro que a estas alturas las aljamas castellanas estaban lejos de 
mantener los cinco ejes de acción que. según M. de Epalza, cumplían en otras partes del 
país: 1) reconocer la autoridad del poder político cristiano; 2) preservar la autonomía 
interna de la comunidad religiosa, con sus leyes y sus creencias islámicas propias; 3) 
pagar los impuestos; 4) refrenar los abusos del poder cristiano; 5) hacer todo lo posible 
para recuperar el poder político15. Más bien hay que reconocer que las aljamas meseteñas 
únicamente cumplían con eficacia las funciones que convenían al grupo dominante.

A pesar de la situación de marginación sufrida por los miembros de las minorías, 
también tuvieron que producirse numerosas manifestaciones de convivencia entre 
aquellos individuos de las tres naciones que estuvieran unidos por vínculos de vecindad 
y de nivel económico; las frecuentes instrucciones prohibiendo ciertos actos de "pro
miscuidad" étnica dan fe de la realidad de este hecho16. Por ello, el hecho de que la mayor 
pane de la documentación conservada se refiera a las décadas finales del siglo XV -el 
momento en que la guerra y toma de Granada emponzoñó las relaciones con los cris
tianos y en que soportaron las mayores tasas de exacción fiscal- no debe hacer creer que 
en todas las épocas la situación de los mudéjares castellanos fue tan dura; si así hubiese 
sido no hubieran permanecido en estas tierras.

15 “Les monsques vus a partir des Communautés Mudéjares précédentcs” en 
temps. ed. CNRS, Pans, 1983, pp. 29-41.

16 “Que ningún christiano ni christiana... vaya a bodas ni mortuorios de judíos e moros por los honrrar 
ni menos los dichos infieles sean llamados por los fieles a las semejantes cosas” se decía, entre otros artículos 
referidos a la convivencia entre las ‘‘tres naciones”, en las Constituciones Sinodales del Obispado de Avila, 
dictadas el año 1481 y publicadas, con algunos añadidos, el año 1557 por Andreas de Portonaris en 
Salamanca (p. 184; (Un ejemplar se encuentra en el Archivo Diocesano de Avila). A finales del s. XIV las 
Ordenanzas de la ciudad compelían a "que ningund cristiano sea osado de morar con judío nin con moro a 
soldada nin en otra manera cualquier, nin críe los fijos de los judíos nin de las judías nin de las moras..."; esta 
instrucción se repite en la versión de las Ordenanzas del año 1487 aunque significativamente (véase infra p. 
71) ya sin especificar la prohibición de trabajar a soldada (Cf. J. M* Monsalvo Antón.- Ordenanzas... o.c., 
pp. 46 y 148). Por su parte J. Jiménez Lozano ha escrito brillantes páginas acerca de las mutuas influencias y 
de la convivencia en la vida diaria (Sobre judíos, moriscos y conversos, Ed. Ambito, Valladolid, 1982) así 
como sobre la pervivencia hasta nuestros días de pautas fiiosófico-religiosas y de conducta heredadas de 
judíos y moros (“Supervivencia de cultemas islamo-hebraicos en la sociedad española o el fracaso histórico 
de la Inquisición" en A. Alcalá y Inquisición española y mentalidad inquisitorial, Ed. Ariel, Barcelona, 
1984. pp. 353-370).



69La comunidad morisca de Avila

a) Las listas de oficios

ESTRUCTURA OCUPACIONAL DE LOS MUDEJARES DE AVILA
AÑOS 1397-1501

60'6total industr. 77

39 30'7total servic.

8’7total s. primario 11

TOTAL POBL. ACTIVA 100127
(I) Porcentaje sobre total de inudéjares activos de oficio conocido.

CUADRO 1

i

de los que las diversas fuentes nos señalan su ocupación; segunda, la información de 
tipo cualitativo aportada por varios volúmenes de escrituras notariales fechadas en el 
siglo XV, así como por las Actas Consistoriales conservadas y otra documentación 
municipal, por los registros de censos del Cabildo Catedralicio y por el Registro 
General del Sello (AGS); tercera, sendos informes que de los años 1498, 1499 y 1500 
especificaban las cuantías por las que se arrendaron las alcabalas de los diversos 
subsectores productivos de la ciudad, con indicación indirecta de lo que cabía a los 
moros en cada uno de ellos.

INDUSTRIA 
manuf. textil 
confec. textil 
metal 
constr. carpint. 
cuero-calzado 
madera 
varios

SERVICIOS 
alimentac. 
comerc. transp. 
serv. religiosos 
serv. doméstico 
varios

9
14
10

1
5

6
4

4
6
1

7'1
11
7’8
0'8
3'9

4'7
3'1

3’1
4'7
0'8

n-
5
1

23
38

%(1)
3'9
0’8

18'1
29'9

SECTOR PRIMARIO
agricultores 
hortelanos 
ganaderos



Serafín de Tapia Sánchez70

17 La afición de los mudéjares por estas labores no eran exclusiva de los de Avila; otro tanto ocurría 
con los de Madrid (Cf. L C. de Miguel.- La comunidad mudéjar de Madrid. Ed. Asociación Cultural Al- 
Mudayna. Madrid. 1989, p. 84) y con los de Cuenca (Cf. M. García-Arenal.- "Los moros de la aljama de 
Cuenca en el siglo XV”. Historia - Instituciones - Documentos, 1977, p. 46).

Del escaso medio millar de individuos musulmanes de los que conocemos su 
identidad las fuentes señalan el oficio de 127 de ellos. Clasificándolos conveniente
mente en sector artesanal, de servicios y primario, con sus respectivos subsectores, se ha 
elaborado el cuadro 1. Dado que sólo conocemos el oficio de una cuarta parte (algo más 
si se excluyen las mujeres) de los que se asoman a la documentación, es posible que la 
imagen proporcionada por este Cuadro no sea rigurosamente ajustada; quizá algunos 
sectores productivos estén sobrerrepresentados y otros no alcancen el nivel que les 
correpondía. En general hay cierta tendencia en toda documentación escrita a acentuar la 
presencia de los más ricos y activos (mercaderes, gente que hace contratos -como los 
carpinteros-, etc.) y a infrarrepresentar a los más modestos o con actividades de escaso 
dinamismo (tejedores, criados, campesinos...). Igualmente, como en este caso parte de la 
información procede de los inventarios de propiedades urbanas -casas- del Cabildo 
Catedralicio y éste acentuaba su dominio en las zonas céntricas de la ciudad, es posible 
que la presencia de los habitantes de los arrabales sea menor de lo que proporcio
nalmente correspondía, con lo que las labores de esta gente (hortelanos, peones, jorna
leros...) esté infravalorada.

No obstante, con todas las cautelas que se quiera y con el ineludible argumento 
de la necesidad, estos datos pueden reflejar más o menos fielmente la estructura 
ocupacional de los mudéjares abulenses en los 100 años que antecedieron a su bautizo.

Viendo el conjunto de los tres sectores se observa el escaso peso del primario; 
aunque no hay que olvidar lo que se acaba de decir acerca de su probablemente inadecuada 
representación, creo que era el sector productivo que ocupaba a menos moros, pues los 
datos más abundantes y firmes del siglo XVI corroboran este fenómeno (ver infra 
cuadro 1 del capítulo VII). Es destacable el hecho de que haya más hortelanos que 
agricultores.

El bloque artesanal será el que ostente la primacía cuantitativa, seguido a 
gran distancia del sector servicios; éste sólo a finales del XVI terminaría por ser el 
más numeroso.

La actividad mudéjar se concentra sobre todo en tres subsectores: la construc
ción. el trabajo del metal y el comercio-transporte.

La construcción se centra en dos oficios que significativamente están en la 
base del estilo arquitectónico mudéjar: la albañilería/carpintería y la fabricación de 
ladrillos, tejas...(es decir, horneros). A estas labores se aplicaba el 29,9 por cien de la 
población activa conocida; concretamente aparecen 14 carpinteros, 10 albañiles y 14 
horneros-tejeros.

La artesanía del metal (caldereros, herreros y herradores) no sólo es un 
trabajo al que los moros se van a dedicar preferentemente sino que terminará siendo casi 
monopolizado por ellos a lo largo del siglo siguiente: muchos de los más pobres de 
entre ellos serían caldereros que trabajaban en las fraguas de sus correligionarios; 
emplea al 18,1 por cien17.



I

La comunidad morisca de Avila 71

El comercio-transporte (mercaderes, arrieros, tratantes de ganado, tende
ros...) es un tipo de actividad que siempre ha convenido a los miembros de las minorías; 
así era en este caso: "... todos los recueros son moros y el trabto e conversación de la 
dicha cibdad está en moros e judíos", decía un informe que en 1488 enviaba el Concejo al 
Rey18. Sin necesidad de creer a pie juntillas la anterior afirmación (especialmente porque 
numerosos conversos también eran del gremio) resulta indudable que los moros tenían 
una cierta especialización en estas ocupaciones19; incluso se puede decir que se fueron 
aficionando a ellas de manera progresiva. Los datos del siglo XVI dan fe de ello: si 
ahora da trabajo al 11 por cien de la población activa conocida, en la siguiente centuria lo 
dará a más del 30 por cien.

Finalmente los "eclesiásticos", por denominarlos de alguna manera, eran los 
alfaquíes y los mullidores o almohadares (los encargados de citar a la comunidad: sería 
algo parecido al sacristán cristiano). Ya se ha dicho que en Avila había tres almajides y 
otros tantos alfaquíes y mullidores. Es claro que aunque ni siquiera aparecen todos los 
que ejercieron estas labores en los respectivos períodos estamos ante un típico caso de 
un subsector hiperrepresentado: los moros de Avila no podían tener el 7'8 por cien de 
sus efectivos dedicados a estos menesteres.

21
22
23

Caso aparte es el del textil, pues si bien los únicos representantes son tres 
tejedores, dos jergueros y un alfombrero -lo cual nos haría suponer que a la altura del 
siglo XV los musulmanes abulenses habían abandonado tal actividad20- hay testi
monios positivos que dan fe de lo contrario: en 1494 la aljama de Avila envía un escrito 
a los Reyes en el que entre otras cosas dice "que los más de los moros de la dicha cibdad 
tienen por oficio de fazer en sus casas pannos e xergas e otros viven por el oficio de 
carpintería e otros oficios e que de tiempo inmemorial... los cristianos... están en 
costumbre de ganar sus jornales con los dichos moros así en los dichos oficios como en 
otras labores que ellos hacen en el campo e en sus casas"21. El texto es tan explícito que 
sobran explicaciones. Sin embargo, las relaciones de oficios no reflejan la existencia de 
artesanos moros dedicados a estas labores. ¿Cómo es esto posible? Hay varios textos 
que en mi opinión aclaran algo esta cuestión; en 1497 las Actas del Ayuntamiento dicen 
que los moros son los que "dieron las jergas para traer lutos por el Príncipe Don Juan"22 
y al año siguiente aparecen varios moros de Avila vendiendo a la justicia y regidores de 
Olmedo la jerga que se necesitaba para los lutos por la reina de Portugal23: estamos por 
tanto ante mercaderes-fabricantes que colocan su producto en un mercado más o menos 
amplio. Quizá aún más revelador del grado de preeminencia alcanzado por nuestra 
minoría en el mundo textil local sea el siguiente testimonio aportado por las Actas 
Consistoriales de marzo de 1500: en esta fecha se acuerda nombrar veedores para

18 AGS. Sello, 28-V-1488, fol. 8 (publ. por P. León Tello. o.c. p. 79).
19 Resulta cuanto menos curioso que los primeros moros abulenses de los que se conoce el oficio sean 

tenderos: en 1296 aparecen Duenna Cara y su hijo Mahomat con tres tiendas, y el mismo año Yu$ef de Cañares 
con otras dos tiendas, todas las cinco en el alhatería (A. Barrios.- Documentación medieval.... doc. 169 y 170. 
o.c., pp. 163-165). El siguiente moro de oficio conocido será un cerrajero, Haziz, en 1303 (ib. p. 426).

20 Parece que en el siglo XIV la actividad textil estaba más generalizada entre los moros: de las 8 
personas con oficio conocido en esta centuria la mitad eran tejedores.

" AGS, Sello, s.d.-III-1494, fol. 125.
AAA-H.caja l.lcg. 134 (16-IX-1497).
AGS, Sello, 4-IX-1498, fol. 178.



Serafín de Tapia Sánchez

por

Se conservan en el Archivo Histórico Provincial

b) Información de tipo cualitativo proporcionada por Proto- 
Cabildo catedralicio, 
del Sello

coios notariales, Libros de Censo del 
Actas Consistoriales y Registro General

controlar que no se ponga "borra o lino o estopa o peloto o cáñamo" en las jergas y se 
designan dos cristianos y dos mudejares: en mi opinión, y teniendo en cuenta la minus- 
valoración social de los moros, este número paritario no responde a una participación 
similar de ambas etnias en el trabajo textil sino a la voluntad política del Concejo de 
no dejar exclusivamente en manos de moros este asunto24. Efectivamente, pocos años 
después, en 1513. quince abulenses de los cuales doce son moriscos, dirigen una petición 
al Rey presentándose como "tejedores de jergas y vendedores de sayales y jerga" y se 
quejan de que la última sisa echada en Avila sólo se hizo recaer sobre las lelas, lo que les 
había ocasionado grandes perjuicios25: es claro que se trata de los mercaderes-fabricantes 
de la ciudad que defienden el sector y no de meros oficiales tejedores. A los dos años, en 
1515. todavía vemos a tres moriscos comprometiéndose a entregar a un mercader de 
Burgos (Alonso de Astudillo) 30 rollos de marga y trenzado de 8 arrobas de peso y 110 
varas de largo cada uno de los rollos, valorados en 108.480 maravedís26. Sin duda no son 
gente que trabajase personalmente en el telar: es justo lo que manifestaron en 1494 en 
su cana a los Reyes: que a causa de que el Corregidor "prende a los jornaleros e oficiales 
que van a casa de los moros e a sus heredades a ganar jornales... ellos no fallan quién los 
ayude en sus oficios e labores"27. Por tanto hay que concluir que varios de los trece 
mercaderes musulmanes de que tenemos noticia, y que en el cuadro 1 se incluyen en el 
subsector "comercio y transporte", se dedicarían a la producción textil, es decir, 
corresponderían a quienes en Segovia y otros lugares eran calificados por entonces como 
señores de los paños2* o mercaderes.

24 AAA-H. caja 1. leg. 158 (14-111-1500). En la villa de Madrid también se ha documentado este 
fenómeno del cuidado que se ponía para que incluso en las instituciones de carácter profesional no hubiera 
únicamente mudéjares o éstos tuvieran mayoría (cf. J.C. de Miguel - La comunidad mudéjar de Madrid, o.c. p. 
80).

25
26
27
2»

en
29

de Avila dos libros de 
protocolos notariales de los años 1448- 1451 el primero y de 1476 el segundo29. El 
más viejo recoge unas 1.700 escrituras y el más reciente unas 1.300, de las cuales se 
refieren a moros 69 y 72 respectivamente; aún aceptando lo aleatorio de la muestra -en 
esos años había en Avila más escribanos y pudiera ser que los mudéjares prefirieran para 
registrar sus operaciones la escribanía de alguno de los no conservados- estos datos 
parecen reflejar que estamos ante un colectivo de economía poco dinámica. No obstante, 
el análisis cualitativo de los registros no deja de ser explícito.

AHPAv. Prot. 1. fol. 676 (17-VII-1513); AGS. Sello (6-VU-1513), s.f.
AHPAv. Prot. 1, fol. 657 (2-X1I-1515).
AGS. Sello. s.d-marzo. 1494. fol. 125.
A. García Sanz.- Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja. Economía y sociedad 

tierras de Segovia. 15ÍX)-I8J4. Ed. Akal. Madrid. 1977. p. 211.
AHPAv. Prot. 460. escribano Gómez González y Prot. 421. escribano Juan Rodríguez Daza, 

respectivamente.



=

La comunidad morisca de Avila 73

i

En los años 1448-51 el bloque de escrituras más abundante es el referido a 
reconocimiento genérico de deudas "por préstamo" (19 casos) y por grano recibido en 
los meses mayores (7 escrituras); hay 8 contratos de dos ricos mercaderes moros con 
arrieros de Villatoro y su comarca para traer a Avila un total de 275 fanegas de sal 
procedente de Atienza (esta actividad prácticamente la monopolizaban Alícaro 
Alfageme y Cadis Alfageme, moros); ocho son los contratos para hacer ladrillos y 
tejas (13.500 y 8.000 unidades respectivamente), actividad también reservada a nuestra 
minoría. El resto de las escrituras son de índole muy variada: poderes para pleitos, 
alquileres de casas, etc.

Las escrituras del año 1476 son mucho menos aclaratorias, pues nada menos que 
33 de ellas son de reconocimiento de deudas, sin especificar; es interesante la existencia 
de 5 cartas de compañía o de pérdida y ganancia por las cuales ciertos individuos 
acuerdan adelantar a mercaderes moros 56.000, 23.000, 15.000, 20.000 y 40.000 mrs. 
respectivamente "para echar en mercaderías" (en tres ocasiones se concreta que sea en 
"mercadurías de Valencia"). Se siguen contratando ladrillos y tejas a moros, aunque más 
destacable es que Ju^ef Papilón, moro, dueño de una gran huerta (¿hijo del que en 1450 
era alcalde de moros?), e Ju^a Toledano, judío, arriendan conjuntamente la alcabala de 
los lienzos de la ciudad; esto resulta inhabitual ya que son los judíos los que suelen 
monopolizar estas actividades.

Un asunto que merecería alguna atención es el de las relaciones entre las elites 
burguesas (mercaderes, arrendadores de impuestos, fabricantes...) de las etnias minori
tarias, incluyendo a los conversos; al fin y al cabo la conciencia de marginación les había 
conducido -al menos en Avila- a repartirse entre ambas, de manera concertada, los 
impuestos que el poder cristiano les asignaba30. Aunque las escasas referencias 
documentales no permiten afirmaciones definitivas, creo que en Avila las tres naciones 
mantenían relaciones económicas fluidas, pues la relativa especialización profesional 
-por lo menos en ciertas actividades importantes- hacía que el concurso de los tres 
grupos resultara imprescindible. Sin pretender adentrarme en estos asuntos presento a 
modo de ejemplo las relaciones diferentes de tres conversos, más o menos notables, con 
los moros en el campo económico. Toribio (o Rodrigo) Ordóñez será el converso31 que 
establezca los cinco contratos de "pérdida e ganancia" a que antes se hizo alusión; para 
adelantar tales cantidades de dinero se requiere un alto nivel de confianza en quienes 
hacen producir la inversión. Distinta es la actitud del acaudalado converso Tomás 
Núñez Coronel32, mayordomo del Concejo, arrendador de varios servicios públicos, de 
las alcabalas y de otros impuestos, que protesta en el Concejo (a cuyas sesiones asistía 
sin voto) "disiendo que los moros reciben mucha merced en lo que les está echado" para 
contribuir a reparar los muros33; ahora bien esta postura puede deberse tanto a su celo 
como mayordomo municipal como a una cierta inquina contra los moros: dos años antes

30 Cf. infra pág. 92-93.
31 CF. E. y M8 J. Ruiz-Ayúcar.- Sepulcros artísticos de Avila, Institución Gran Duque de Alba. Avila. 

1985. pp. 138-139.
32 Hermano del aún más acaudalado Fernán Núñez Coronel que se trasladó a Segovia ocupando allí una 

regiduría (cf. Carrete Parrondo, C.: “La hacienda castellana de Rabbi Meir Melamed (Fernán Núñez 
Coronel)”, Sefarad, XXX Vil (1977) y M8 Ascnjo González.- La Extremadura..., o.c., 11. pp. 797-800.

33 AAA-H. caja 1, leg. 166 (12-VI-1501).



74 Serafín de Tapia Sánchez

4

34
35
36
37
38
39
40

AAA-H, caja 1, leg. 146. Actas Consistoriales (31 -VI-1499).
E. y M' J. Ruíz-Ayúcar, o.c.. p. 266.
AAA-H. caja 1. leg. 158. Actas Consistoriales (18-IV-1500).
Ib. leg. 171. Actas Consistoriales (5-VII-1502).
AHPAv. Prot. 460. fol. 23 v. (16-VII-1448) y Prot. 421, fol. 142 (24-V-1476).
Ib. Prot. 420. fol. 264 v. (27-11-1487).
Ib. Prot. 420. fols. 21-88 y 259-307.

41 AGS. Sello, 28-V-1488. fol. 8.

Cagime Agamor y su hijo Yugafe le habían arrebatado, en pública subasta, el abasteci
miento de la carnicería del Mercado Chico (una de las tres de la ciudad) rompiendo el 
monopolio que el converso ejercía en este servicio público34. Otro caso que refleja cierto 
enfrentamiento -o quizá simplemente la disputa propia de quienes compiten en la 
misma actividad profesional- es el de Pedro del Lomo, procurador de la comunidad por 
estos años de transición del siglo XV al XVI. converso (su mujer Catalina de Lucena 
fue reconciliada en 1491)35: en 1500 se hace con el abastecimiento de vaca que venían 
teniendo los moros'6 y el 5 de julio de 1502. dos meses después de la conversión de los 
musulmanes, les seguirá requiriendo, en nombre de la comunidad, el pago del tercio 
primero de dote de las Infamas: el Concejo no tiene claro que los nuevamente conver
tidos tengan que continuar con un tratamiento fiscal diferenciado y acuerda "que lo 
verían y se haría lo que fuese justo"37.

Volvamos a la información económica aportada por los protocolos notariales. 
Sólo aparecen dos testimonios (en 1448 y 1476 respectivamente) del fenómeno que 
páginas atrás se comentó: moros que encargan labores textiles a tejedores cristianos 
adelantándoles parte del dinero38. Igualmente el hecho de que algunos mudéjares 
comprasen jabón en cantidad puede ser un indicio de esta dedicación textil pues el jabón 
se necesitaba para el lavado de las lanas, previamente a su hilado y textura39.

Finalmente hay un volumen de escrituras notariales referidas a los años 1517-21 
donde se incluyen por error algunas hojas de los años 1487-148840; en ellas aparecen 41 
escrituras relacionadas con los moros, la mayoría de las cuales son cartas de obligación 
(11 favorables y 9 en contra) referidas casi siempre a la compraventa de ganado 
utilizado en la arriería: es de destacar que en los anteriores protocolos notariales no se 
encontró ninguna alusión a esta actividad de manera que cuando a mediados del siglo
XV algún negociante mudéjar tuvo que transportar hacia Avila cierta mercancía (como 
la sal. cueros...) se vio obligado a recurrir a los servicios de arrieros cristianos; lo 
curioso del hecho es que a finales del siglo el Corregidor decía que "todos los recueros 
son moros"41 y que durante el siglo siguiente ésta será, junto con la calderería, la 
actividad más propia de los moriscos; parece, por tanto, que la afición de los moros por 
la arriería surgió en la segunda mitad del siglo XV; otras ocupaciones conocieron 
transformaciones semejantes: ya hemos visto cómo el negocio textil estaba muy 
vinculado a los moros en este siglo mientras que pocos años después de comenzado el
XVI se desentienden de él; otro tanto cabe decir de la carpintería: da la impresión de 
que nuestra comunidad tenía cierta facilidad para reconvertir su capacidad profesional 
en función de la coyuntura económica general; falta por saber si estos cambios de 
profesión fueron voluntarios y, sobre todo, si les fueron beneficiosos. Volviendo a las 
escrituras notariales de 1487-88, concretamente a las que recogen la venta de muías y



La comunidad morisca de Avila 75

ACA, Cód. 30, 3/2.
Ib. Cód. 34. 3/2.
Ib. fol.l 19 v. (15-III-1399).
En realidad se trata, parece, de los borradores de tales Actas pues, aparte de conservarse en

42
43
44
45

cuadernillos sueltos, no recogen las firmas de los miembros del Concejo al final de cada una de las sesiones 
como ocurre en las que se conservan encuadernadas en el AHPAv posteriores a 1516. Estos borradores se 
encuentran en el AAA-H, caja I, legajos 134, 146, 158, 166 y 171.

asnos a gentes del entorno rural, es de destacar que casi todas las caballerías tienen 
como destino vecinos de la Morana (Sinlabajos, Venegrilla, Collado...). También en este 
volumen de minutas notariales son frecuentes las relaciones con campesinos del Valle 
Amblés a quienes alquilan bueyes, venden muías o arriendan tierra. No faltan, en estos y 
en años anteriores, las cartas de concordia entre moros: esta solución era más frecuente 
que el recurso ante las autoridades judiciales ordinarias, lo que podría tener su base en la 
desconfianza hacia los jueces cristianos una vez perdidos sus "alcaldes moros". Conti
núan siendo frecuentes los contratos para hacer ladrillos y tejas. Hay alguna escritura 
en que comercian con cobre, madera...

Los Libros de Censos del Cabildo de la Catedral proporcionan muy 
buena información respecto a los barrios donde residían los musulmanes y apenas apor
tan detalles de la vida económica de éstos; no obstante se alude en estos libros a varios 
moros que toman a censo del Cabildo diversas tiendas (una en el Mercado Chico el año 
1403 y otra en el Mercado Grande el año 1404)42 y varias huertas al sur y al norte de la 
ciudad en los años 1396, 1399, 1403 y 140443. Es interesante el contrato que Hamad, hijo 
de Alí, moro, hace en 1396 con el Cabildo: toma de éste a renta una tierra en Grajal cerca 
del río Adaja por 10 años y se compromete a "hacer huerta en ella" y a hacer una noria44; 
es posible que este hecho no fuera aislado y la serie de huertas con sus norias que todavía 
subsisten cerca de la ciudad tengan su origen en estas fechas y que los moros desempe
ñaran en ello un importante papel, al fin y al cabo eran especialistas en la construcción y 
en las artes del metal lo que les habilitaría para hacer los pozos y las norias.

El tercer tipo de fuente que aporta cierta información acerca de la vida económica 
de la morería abulense son las Actas del Ayuntamiento y otra documentación 
concejil dispersa; se conserva el "Registro de los hechos del Concejo" de los años 1497 
(incompleto) a 150245. En ellos sólo esporádicamente se alude al aspecto que ahora 
comentamos, ahora bien cuando ocurre vemos a los moros relacionados con la 
producción de jergas, con el negocio del abastecimiento de las carnicerías públicas, con 
el trabajo de carpintería (poner las talanqueras en el Mercado Grande "cuando en esta 
ciudad se corrieren los toros") o albañilería (reparo de los muros, obras en la cárcel...); 
es decir, dedicados a aquellas labores que les eran más propias. En este paquete de 
documentación concejil se conserva una petición que los moros tejeros presentan al 
Ayuntamiento en 1483, un año después de producirse el apartamiento en los ghettos', en 
ella se quejan de que, habiendo recibido licencia de las autoridades para seguir 
manteniendo sus hornos en la Calle Luenga (la actual calle de Ajates, en la zona norte) 
a condición de que por la noche duerman en la morería, algunas personas les quiebran la 
labor e incluso les han quemado una casa; solicitan permiso para que al menos en verano, 
"cuando labramos teja e ladrillo y lo cocemos", se puedan quedar a dormir en sus hornos. 
El Concejo, valorando la importancia que esto tenía para la ciudad "porque segund las



Serafín de Tapia Sánchez76

46 AAA-H. caja 1, leg. 77 (9-VIH-1483).
47 Ib. leg. 134 (17-11-1498). En otro lugar he tratado con más detenimiento este asunto de las relaciones 

de los mudéjares con las actividades de la construcción; véase mi artículo: "Personalidad étnica y trabajo 
artístico..." o. c. (supra p. 49. nota 20).

48 Cf. M.T. López Fernández.- Arquitectura civil del siglo XVI en Avila. Ed. Caja de Ahorros, Avila, 
1984. pp. 57-58 y 115-120. También M. Ruiz-Ayúcar.- La capilla mayor del monasterio de Gracia. Ed. 
Institución Gran Duque de Alba, Avila, 1982. pp. 28-32.

49 Por ejemplo, en 1506: AHPAv, Prot. 1, fol.293 v.
50 AAA-H. caja 1. leg. 158, Actas Consistoriales. 10-III-1500; y también en leg. 146, Actas 

Consistoriales. 29-XI-1499.

grandes labores e hedificios de casas que en ella se fazen e hedifican non podría pasar sin 
ello [sin los hornos]", accede a la petición: también se valora el hecho de que en la 
morería "las casas no son asy llanas ni tienen fomos nin aparejos para fazer la dicha teja 
e ladrillo"4': de todo ello puede colegirse que los moros monopolizaban la producción 
de lejas y ladrillos así como que había una gran demanda de ellos en la ciudad.

Es conocido el papel fundamental que los carpinteros jugaban en el arte de 
construir hasta hace un siglo, de manera que en los siglos XV y XVI con frecuencia se 
asimilaban los oficios de carpintero y alarife o albañil: creo que en Avila los carpin
teros y albañiles moros serían responsables de gran parte de la actividad constructora 
de aquel siglo pues, a pesar de sus fachadas de sillería granítica, incluso en los palacios 
abulenses predominaban los modestos muros de tapial y ladrillo, que es el material en 
el que con más soltura se movían los mudéjares. No hay más que penetrar en tales 
palacios para ver esto. Por ejemplo, el de los Dávila (o de Abranles) posee un impre
sionante y poco conocido palio mudéjar. La participación de moros en esta labores está 
documentada en algunos casos: en 1498 Mofarrax de Mósloles y Brayme de la Rúa son 
los maestros carpinteros que dirigen la obra de la casa del regidor Francisco de 
Valderrábano que. a juzgar por las 200 cargas de madera que se precisaron, tenía que ser 
importante" . Todavía en el siglo XVI, aunque cada vez en menor número, se detecta la 
actividad de estos artesanos en el sector de la construcción; por ejemplo, en 1510 
carpinteros moriscos intervienen en el palacio de Don Diego Alvarez de Bracamonte; en 
1530 en el de Suero del Aguila: en 1532 en la iglesia del Monasterio de Gracia48. Por 
supuesto que también hay documentación similar de casas más modestas49.

Un indicio de la aceptación que el trabajo de los moros tendría entre las autori
dades municipales nos la ofrece la participación de éstos en la conservación de las mura
llas. el edificio que más atenciones concejiles recibía. La documentación municipal abu- 
lense. de entonces y de ahora, está repleta de acuerdos tomados para adobar cualquier 
punto de la espléndida cerca medieval: cabe suponer que los alarifes moros no debieron 
permanecer ajenos a esta constante actividad del reparo de los muros. Efectivamente, en 
las Actas Municipales se recogen varias ofertas de albañiles moros para hacerse cargo de 
la obra del reparo de los muros, obras nada modestas pues alguna de ellas, como la del 
año 1500, se eleva a 60.000 maravedís50. Pero hay algo aún más interesante: en 1481 
surge un problema respecto a qué tipo de obligación tienen los judíos y moros de parti
cipar en la defensa del Alcázar y, por extensión, de las murallas; en el curso del debate 
suscitado el Alcaide de la fortaleza dice que desde tiempo inmemorial los distintos 
grupos sociales han tomado parte en esta labor de la siguiente manera: los caballeros e 
hidalgos hacían la ronda; los ciudadanos (los pecheros urbanos) velaban; los vecinos de



La comunidad morisca de Avila 77

i

53
54
55

la tierra (los campesinos) tenían que reparar los adarves y las cañas de la ciudad "e traer 
todos los materiales que heran necesarios de piedra e cal e arena para los dichos muros e 
que los moros de la dicha qibdad avían sido e eran obligados a poner las manos e los ju
díos el fierro"51. De manera que tradicionalmente fueron los moros los encargados di
rectos de las obras de mantenimiento de la cerca medieval: así resulta comprensible la 
existencia de numerosos detalles mudejares, como el empleo de ladrillo rojo en los fri
sos de esquinillas debajo de las almenas en los cubos del norte, este y suroeste; incluso 
algunos de los arcos de ladrillo que hay sobre las escaleras que comunican el adarve con 
la plataforma de los cubos se recuadran con un alfiz. Aunque estos detalles bien pudie
ron ser obra de los moros cautivos que participaron en la construcción original de la 
muralla a lo largo del siglo XII, el hecho de que sólo se manifiesten en partes superio
res e incluso accesorias, hace posible suponer que se tratara de adomos efectuados en los 
siglos XIV y XV en el marco de esta obligación de poner las manos en el manteni
miento de los muros. En todo caso queda claro que la obra de la muralla es el resultado, 
como ya intuyó Gómez-Moreno, de una "intervención predominante de moros"52.

También en la sección del Registro General del Sello (AGS) aparecen 
interesantes alusiones la vida económica de nuestra comunidad. La primera de ellas es un 
reflejo del importante papel que las minorías desempeñaban en el abastecimiento 
urbano (que era probablemente la actividad que más volumen de negocio originaba en el 
mercado local): en 1488 el Rey accede a la petición que le hizo la ciudad en la que le 
hacían saber "que la dicha cibdad es de muy poco trabto e que todos los recueros son 
moros y el trabto e conversación de la dicha cibdad está en moros e judíos e agora 
nuevamente vos las dichas justicias aveys vedado e defendido que los dichos moros e 
judíos non vendan pescado ni sardyna ni myel ni aseyte ni otras cosas de comer en lo 
qual la dicha cibdad e vesinos e moradores della reciben grand agrauio e danno e no 
fallan las cosas que han menester para su proveymiento". El Rey ordena a las justicias 
que "dexeys e consyntays a los dichos judíos e moros de la dicha cibdad vender las cosas 
de comer que fueren menester para el proueymiento de la dicha cibdad e vesinos e 
moradores della con tanto que no puedan matar ni vender carne a cristiano alguno de la 
dicha cibdad nin fuera della"53.

En 1490 Qaide, mercader vecino de Avila recibe un seguro real para comerciar con 
Valencia, Aragón y otras partes54.

Los hermanos Alí y Ju?afe Leytan, albañiles, reconstruyen en 1466 la iglesia de 
Solana. Su pariente Abrahim Leytan, también albañil, aparece en Medina del Campo en 
1497 construyendo "las obras de los cubos, torres y sobrepuertas de la puerta de 
Salamanca de esta dicha villa". Se le reclama para que revise la obra pues no ha quedado 
bien55. ¿Nos autorizan estos dos testimonios a pensar que la actividad de estos alarifes y 
carpinteros abulenses sobrepasó el ámbito de la ciudad? Es casi seguro; se conservan.

51 Ib. leg. 69, 26-VI-1481.
52 Catálogo monumental... de Avila, p. 61. Aparte de los aquí comentados Gómez-Moreno alude a otros 

indicios de la participación mudéjaren la muralla.
AGS, Sello, 28-V-1488 (publicado por P. León Tollo, o.c., p. 79).
Ib. fol. 463 (30-VII-1490).
La referencia a la iglesia de Solana la tomo de M. Gómez-Moreno, o.c. p. 224; la de Medina del 

Campo procede de AGS, Sello, fol. 80 (18-1-1497).



Serafín de Tapia Sánchez~8

Córdoba. Fisco,

c) La actividad económica reflejada por las alcabalas de 1498, 
1499 y 1500

para el siglo XVI. numerosos contratos de concejos, párrocos, cofradías, etc. de aldeas 
del enlomo con canteros, carpinteros... capitalinos; nada hace creer que en los siglos 
XIV y XV esto no ocurriera de la misma manera. Si bien los artesanos que se desplazan 
a los pueblos en el siglo XVI ya no serán moriscos -los gustos estéticos habían 
cambiado y la riqueza de los pueblos aumentado-, es lógico pensar que cuando el estilo 
mudéjar había sido aceptado se recurriera a la gente de la construcción de la ciudad, que 
eran mayoritariamente moros, al menos en el siglo XV.

Más arriba vimos cómo el Concejo de Olmedo compró en 1498 la tela para los 
lulos por la muerte de la reina de Portugal a mercaderes-fabricantes abulenses56. De 
manera que también la documentación simanquina se hace eco de las más significativas 
ocupaciones de la aljama abulense.

56
57
5»

economía y sociedad... Ed. Universidad/Caja de Ahorros, Córdoba. 1986. p. 41.
59 Cf. M. Arlóla.- La Hacienda del Antiguo régimen. Ed. Alianza. Madrid. 1982. pp. 39-40.

Por suene se han conservado en el Archivo del Ayuntamiento de Avila (Sección 
Histórica) las relaciones, pormenorizadas por subsectores económicos, de ' los mara
vedíes por que se arrendaron las rentas de las alcabalas del cuerpo de la ciudad del año 
de noventa y ocho [1498 y también 1499 y 1500] y por qué quantías y a qué personas"57. 
Se trata de una radiografía bastante fiel de la vida económica de la ciudad -más bien de su 
cifra de negocios- aunque no hay que olvidar las limitaciones que la información 
procedente de las alcabalas tiene. Tales limitaciones son, fundamentalmente, de dos 
tipos: por lo que respecta a la pretensión de conocer el volumen absoluto de todas y cada 
una de las actividades productivas -a base de aplicar un simple cálculo proporcional 
teniendo en cuenta la tasa impositiva con que cada capítulo era gravado- hay que advertir 
que se producía una tensión alcista generalizada derivada del arrendamiento, con el 
inconveniente añadido de que dicha tensión alcista no era uniforme para las diversas 
"cosas vendidas”58; no obstante, para el caso que nos ocupa, tiene aún mayor importancia 
la limitación derivada del hecho de que las alcabalas sólo gravaban las permutas o 
intecambios comerciales, sin hacerse eco de aspectos tan fundamentales para la 
economía como el abono de las rentas de la tierra59, con lo que el más rico e influyente 
grupo social, el de los rentistas, se veía netamente favorecido; o como la construcción 
(excepto en lo referido a los materiales: madera, piedra...).

La imagen que resulta del análisis de las alcabalas de Avila de 1498 es la de una 
ciudad económicamente poco evolucionada donde el peso fundamental lo tienen las 
actividades del abastecimiento urbano (carnicerías, pescado, fruta, peso mayor, pan, sal, 
especiería...) o derivados de la agricultura (vino, heredades, cuatropea, ganado...), aunque

Ib. fol. 178 Í4-IX-1498).
AAA-H. caja l.legs. 150, 151 y 152.
Este fenómeno ha sido advertido, entre otros, por J. I. Portea.- Fiscalidad en

50



La comunidad morisca de Avila 79

ORIGEN DE LAS ALCABALAS DE AVILA EN 1498

%nirs

TOTAL 1.132.380 100

CUADRO 2

ORIGEN DE LAS ALCABALAS DE SEGOVIA Y VALLADOLID
Segovia, año 1497 Valladolid, 1515año

% %mrs nirs

1.648.200 100 6.413.500 100TOTAL

CUADRO 3

Agropecuario
Artesano-comercial
Otros

el sector artesano-comercial comienza a tener una presencia significativa. Distribuyendo 
los diversos conceptos entre actividades agropecuarias y artesano-comerciales se obtiene 
el cuadro 2.

* Bajo este concepto se engloban los pescados frescos y salados, la sal, y el peso mayor y el menor; estos 
últimos consistían en el gravamen que se cargaba sobre algunos productos de variados orígenes 
(agropecuarios y artesanales) que necesariamente eran pesados por los oficiales del Concejo.

1.031.500
420.200
196.500

645.822
349.851
136.707

62'6
25'5
11’9

4.634.500
1.179.000
600.000

57
30’9
12’1

72'2
18'4
9'3

Elaboración propia a partir de los datos de Ma Asejo González (La Extremadura castellano-oriental...
o. c. t. II, p. 1482) y de B. Bcnnassar (Valladolid en el Siglo de Oro, Ed. Ayuntamiento..Valladolid. 1983,
p. 284).

Agropecuario
Artesano-comercial
Otros *

A pesar de que era el sector primario el que más fácilmente se escapaba del pago 
de las alcabalas, su participación en el conjunto de la renta era mayoritaria. En esto 
Avila no se diferenciaba de otras ciudades de la Meseta. Aplicando los mismos 
criterios, la distribución de las alcabalas de Valladolid en 1515 y de las de Segovia en 
1497 da los resultados recogidos en el cuadro 3.



Serafín de Tapia Sánchez80

1 5 O O1498 1499

O’l

TOTAL 5’226'7 5’8

CUADRO 4

PARTICIPACION PORCENTUAL DE DIVERSOS SUBSECTORES 
RESPECTO AL TOTAL DE LA RENTA DE LAS ALCABALAS 

DE AVILA EN EL AÑO RESPECTIVO

0'2
0'3
0'2
0'3
0'3
0'03

0'8
0'1
0'9 
0'6 
0'9

0'1
0'4
0'1
0'4
0'3
0'05
0'05
0'2

7'1 
3 
2'7 
2'7 
2'3 
1'4 
1'4 
1'2 
0'9
0'9 
0'9 
0'8 
0’8 
0'6

1'1
0'4
0'8
1'2
0'9

Paños de la tierra 
Picotes y sayales 
Especiería y bohonería 
Zapatería 
Cueros 
Madera 
Ollería 
Retacos 
Bestias 
Hierro
Hierba y alcacer 
Pez
Seda
Cobre y sillería

Al examinar los listados de las alcabalas de 1499 y 1500 nos encontramos con la 
sorpresa de que cieñas rentas se hallan muy disminuidas respecto a 1498; pero en el 
último de los epígrafes del documento se halla la explicación: esos dos años las acti
vidades de los moros estuvieron encabezadas, es decir que en vez de cobrar la alcabala en 
sus actividades comerciales concretas se les asignó una cantidad fija. Cabe pensar que, en 
líneas generales, habrá correspondencia entre los sectores de los listados cuyas rentas 
más decaen estos dos años y las principales ocupaciones de los mudéjares abulenses. No 
obstante no hay que olvidar que. dado el carácter de la alcabala -que sólo afectaba a las 
actividades donde existía una transferencia comercial de mercancías- este impuesto no 
se hacía eco de un campo tan importante de la vida económica de nuestra minoría como 
la construcción o el transporte60. El cuadro 4 recoge, ordenados de mayor a menor, los 
conceptos más significados en este sentido; puede observarse quédelos 14 grupos de

A pesar de esta exclusión el encabezamiento de las alcabalas de los moros alcanzó 93.000 mrs. en 
¡499. es decir el 9.05% del valor total de las alcabalas de ese año (1.027.791 mrs.) y el año siguiente 80.000 
mrs., o sea el 7.7% (el valor total fué 1.043.444 mrs.).



La comunidad morisca de Avila 81

Porcentaje respecto a 1498

1499 1500

20'5TOTAL 22'9

CUADRO 5

actividad sólo dos (bestias y "yerba y alcacer") se adscribirían al sector agropecuario y 
el resto al artesano-comercial, así como que la participación de estos 14 sectores 
descendió del 26,7 al 5,8 y 5,2 por cien del valor total de la renta de 1499 y de 1500, 
respectivamente. Con estos datos creemos que se puede intentar cuantificar -siquiera 
aproximadamente- el peso relativo que las diversas actividades tenían entre los moros 
en las vísperas de su bautizo. Para ello se ha calculado el nivel de disminución del valor 
de estas catorce rentas respecto al año 1498, de manera que cuanto mayor sea el descenso 
hay que suponer que más importante sería el protagonismo de nuestra minoría en el 
subsector en cuestión. El resultado se expresa en el cuadro 5 donde se observa cómo la 
participación de las actividades supuestamente preferidas por los moros se ha reducido - 
en 1499 y 1500- al 22,9 y al 20,5 respectivamente de lo que el año 1498 representaron en 
relación al total del valor de las alcabalas.

ALCABALAS DE 1499 Y 1500. SUBSECTORES ECONOMICOS 
CUYA PARTICIPACION EN EL CONJUNTO MAS DISMINUYE 

AL SER EXCLUIDOS LOS MORISCOS.

Madera
Seda
Pez
Picotes y sayales
Ollería
Paños de la tierra
Bestias
Cobre y sillería
Retacos
Especiería y bohonería
Hierro
Hierba y alcacer
Cueros
Zapatería

3'7 
13'3 
14'2 
15'5 
22'2 
16'6 
25 
29'6 
33 
33 
39T 
44'4

6'2
6'2
3'3
7'1

11’3
IT

33
33
33
44
33
52'2
22'2



Serafín de Tapia Sanche:82

De esta relación se pueden sacar algunas conclusiones: el comercio de la seda 
prácticamente lo monopolizaban los mudéjares como consecuencia de sus relaciones 
comerciales con el Reino de Valencia61. Otro tanto puede decirse del de la madera: antes 
vimos cómo abundaban los carpinteros mudéjares y cómo también había cuberos y 
carreteros moros.

La relativamente importante actividad textil (significaba más del 10 por cien 
del valor de todas las alcabalas) también era hegemonizada por los moros, no tanto 
-como \ irnos- en calidad de trabajadores directos (tejedores, tundidores...) sino como 
empresarios-fabricantes que organizaban la producción en el marco del sistema de 
trabajo a domicilio o comercializando en la ciudad la producción textil rural62. Otra 
especialización de la minoría morisca era la ollería, es decir, lo que hacían los tejeros y 
horneros: tejas, ladrillos (tanto "de enladrillar como de labrar") y también ollas y 
otros utensilios de barro6j; digno de atención es el hecho de que según estos datos 
estuviera en manos de los moros la materia prima más característica del estilo arqui
tectónico mudéjar: la madera y el ladrillo.

La manufactura del cobre será una actividad a la que cada vez más se va a dedicar 
la comunidad musulmana: en el siglo XVI calderero será el oficio más específico de los 
moriscos de Avila.

61 En 1476 Yu^ef Michaforte recibe 15.000 mrs."para echar en mercadurías de Valencia” (AHPAv. 
Prot. 421. fol. 182 \ ). También en 1476 Moharrache del Camino recibe 20.000 mrs. con el mismo fin (Ib. fol. 
182 vj Y 40.000 mrs. se entregan en 1477 para lo mismo a Mohamad y Farax Almirante, hermanos (ib., fol. 
221). En 1490 (^aide. moro vecino de Avila, consigue un seguro real "para ir a vender mercadurías a 
Valencia. Aragón y otras partes destos Reinos" (AGS, Sello, 30-VII-1490, fol. 463).

62 En páginas anteriores ya se presentaron testimonios documentales al efecto. Para mejor comprender 
la crítica coyuntura que en este importante sector artesanal atravesaban las ciudades de la submeseta norte, 
véanse las páginas que a ello dedica A. García Sanz en Desarrollo y crisis..., o.c., pp. 208-212. Y, con más 
detenimiento. P. Iradiel.- Evolución de la industria textil castellana en los siglos XlIl-XVI. Ed. Universidad de 
Salamanca. 1974 (especialmente el capítulo IV); del mismo autor “Feudalismo agrario y artesanado 
corporativo", Studia Histórica. Historia Medieval, 2 (1984), pp. 55-88.

63 Ya se vio cómo estas labores prácticamente las desarrollaban en régimen de monopolio, sobre todo 
la fabncación de tejas y ladrillos. La existencia de estos dos tipos de ladrillos se recoge en las Ordenanzas 
de Avila de 1487 (Cf. J. M* Monsalvo Antón.- Las Ordenanzas medievales... o. c., p. 148).

La red de relaciones comerciales que los musulmanes de la ciudad tenían con las 
aldeas abulenses permitía el abastecimiento de pez procedente de los pueblos serranos 
de la provincia.

Vender ganado, sobre todo muías, era una ocupación cada vez más frecuente entre 
los moros y las escrituras notariales lo reflejan. Aunque menos que los caldereros, 
menudeaban entre nuestra minoría los herreros y -más tarde- rejeros, lo que explica la 
caída del sector del hierro en las relaciones de 1499 y 1500 como consecuencia de no 
contabilizarse la actividad de los mudéjares. Tener tiendas de especiería igualmente iba 
a ser característica de los moriscos y, al parecer, también lo fue cuando eran moros. 
Unido a la venta de ganado iría la de hierba y alcacer (cebada para comer verde). La 
artesanía del cuero fue una especialidad de los judíos en Avila y en alguna manera los 
moros recogieron parte de esta actividad, sobre todo en lo referente al suministro de



I

La comunidad morisca de Avila 83

3.- LA ONOMASTICA

cuero en bruto a los curtidores y zurradores, ya que no era raro que los moros contra
taran con los carniceros de los pueblos más importantes quedarse con los cueros e 
incluso el sebo que "cayere" de las carnicerías locales64.

Como ya se ha dicho, un factor muy importante que no permite que quede 
completa la panorámica de las actividades mudéjares en vísperas del siglo XVI es el que 
deriva de que las alcabalas no gravaran más que actividades vinculadas a transaciones 
comerciales, de manera que un sector tan importante como la construcción no puede 
reflejarse en los listados fiscales que se acaban de comentar, aunque esta ausencia de 
datos se haya podido cubrir gracias al concurso de otras fuentes, como se vio más arriba.

a) El reagrupamiento en la aljama urbana visto a través del 
análisis de los apellidos

64 A veces el radio de acción se ampliaba; por ejemplo, en 1447 y 1448 Maestre Alícaro Aifageme. 
Hamad, su hermano. Moharrache Camino y don Algas Cantihucso contratan los “cueros vacunos" de las 
carnicerías de Talavera (AHPAv, Prot. 460, fol. 54, 14-11-1449).

65 Todavía a principios del siglo XV numerosas personas carecen de apellido, especificando su 
personalidad con la indicación del propio nombre y el de su padre.

66 Los dos apellidos dudosos son "de Mesegar" y “de las Navas". El primero no sólo cabe atribuirlo 
a Mesegar de Corneja (comarca de Piedrahíta) sino a la dehesa llamada Mesegar del término municipal de 
Sotalvo, en el valle Amblés; a esta última zona se ha asignado. El segundo apellido no se ha incluido en la 
zona serrana sino también en el hinterland de la ciudad pues en el término municipal de Bemuy Salinero, cerca 
de Avila, había una dehesa llamada Las Navas Rehoyo donde se encuentra documentada en el siglo XIV la 
presencia de musulmanes con tierras (Becerro... fol. 66). No obstante esta gente pudiera proceder del lugar 
llamado desde el siglo XVI Las Navas del Marqués o de alguna de las aldeas llamadas “Navas" que en 1275

Los moros que habitaban en la cuenca del Duero en el cuatrocientos ¿eran los 
descendientes de los que vinieron a estas tierras en los siglos XII y XIII o acaso se ha
bían renovado con recientes oleadas de inmigrantes? Prescindiendo de algunas partidas 
de cautivos o de trabajadores especializados hechos venir a lugares concretos por ciertos 
nobles, no se tiene constancia de la llegada de moros a estas tierras en los siglos finales 
del medievo. Y sin embargo en ciertas ciudades había aljamas relativamente numerosas 
a la altura del siglo XV. Con el fin de detectar si el análisis de los apellidos de tipo to
ponímico usados por los moros de la ciudad de Avila aporta alguna luz a este asunto, he 
examinado los apellidos de los 491 individuos de que tengo información (ver listado nQ 
1 del Apéndice). De ellos hay 83 que poseen un sobrenombre toponímico que probable
mente indique el lugar de procedencia, bien de la persona que lo lleva o bien de sus ante
pasados cercanos, ya que ésta era la época en que los sectores populares comenzaban a 
fijar el apellido65; este fenómeno de asignación de apelativo haciéndolo derivar de la 
procedencia geográfica tuvo que ser especialmente aplicado a gentes cuyos apellidos 
árabes no eran entendidos por los escribanos cristianos y, cada vez más, ni siquiera por 
sus mismos propietarios. Aunque hay algunos apellidos de dudosa asignación66 he



Serafín de Tapia Sánchez84

%nQ

79’5Subtotal prov. Avila 66

20'5Subtotal fuera prov.Avila 17

100Total 83

CUADRO 6

I

Alfonso X donó a ciertos caballeros abulenses. situadas en el Alto Alberchc (Cf. A. Barrios.- Estructuras 
agrarias... o.c. L II. p. 50).

Fuera de Avila
Submeseta norte 
Submeseta sur 
Reino de Granada

22
21
12
6
5

8
7
2

26'8
25'6
14'6
7'2
6'1

9’6
8'4
2'4

CLASIFICACION DE LOS APELLIDOS TOPONIMICOS DE LOS 
MUDEJARES ABULENSES EN EL SIGLO XV

elaborado un cuadro clasificando las procedencias según un criterio espacial. Se ve cómo 
en la mayor parte de los casos (el 79.3 por ciento) se trata de topónimos de la provincia 
de Avila y sólo unos pocos proceden de otras zonas de la submeseta norte (9'7 por cien) 
o de lugares de Madrid y Toledo (8'5 por cien). Unicamente hay un "de Granada" y otro 
de Málaga (ver cuadro 6). Con estos datos se puede concluir que recientemente no había 
llegado a esta zona ningún contingente de población musulmana desde lejanos lugares; 
en cambio se comprueba que existía un flujo importante de arribada a la ciudad desde el 
campo limítrofe, sobre todo desde el amplio valle que se extiende al suroeste de la 
ciudad, el Valle Ambles, y de los caseríos de vocación ganadera del sureste. Significa
tiva pero mucho menos importante es la aportación de Piedrahíta y su comarca que 
testimonia la existencia en aquella zona de un consolidado poblamicnto musulmán. El 
pequeño grupo de gentes procedentes del valle del Alberche se reparte por una zona 
muy amplia y nos remite a su vez a preguntamos acerca del origen de estos moros 
serranos. Sorprende la escasez de referencias a musulmanes de la Morana; la explicación 
puede ser doble: o había pocos moros en aquellas llanuras o disfrutaban de unas 
condiciones que les disuadían de emigrar a la ciudad; quizá se daban ambas circunstacias.

Provincia de Avila
Valle Ambles
Lugares cercanos a la ciudad 
Piedrahíta/Valle del Corneja 
La Moraña
Zona de la sierra



I

La comunidad morisca de Avila 85

No obstante no hay que olvidar que el grueso de los apellidos del grupo musul
mán abulense no indica orígenes sino que abundan los derivados de oficios, del lugar 
donde se vive en la ciudad, etc.; como además es probable que aquellos sobrenombres no 
respondan a una llegada inmediata a la ciudad sino que se pueden remontar a una o varias 
generaciones anteriores, me atrevo a afirmar que estamos ante una comunidad mayori- 
tariamente compuesta por gentes cuyos antepasados llevaban mucho tiempo en la 
ciudad; refuerza esta afirmación el hecho de que entre los moros no se conserve en el 
siglo XV ni un apellido que mantenga la estructura onomástica árabe67.

Es digno de observar que, respecto al grupo más homogéneo -el de quienes proce
den de lugares próximos a la ciudad y del cercano Valle Amblés-, predominan los que 
llevan apellidos de dehesas o pequeñísimos caseríos; esto no es una novedad del siglo 
XV: la información aportada por el Becerro...en 1303 muestra el mismo panorama68, lo 
que me lleva a aventurar la siguiente hipótesis: algunos de los moros de la ciudad -posi
blemente quienes carecieran de oficio- a lo largo de los siglos XIII y XIV se fueron 
desplazando al campo circundante arrendando terrenos de mediocre calidad que pertene
cían a propietarios urbanos; al ser recién llegados se les entregarían las tierras 
marginales lo que, unido a que los moros se encontrarían más cómodos viviendo en 
aquellos caseríos que rodeados de una mayoría cristiana en las aldeas, les condujo a es
tablecerse en dehesas donde subsistirían aislados o compartiendo su penosa existencia 
con algunos cristianos tan desarrapados como ellos. Posiblemente no fueran raros los 
casos de quienes -lejos de la vigilancia de la aljama de la ciudad- terminarían siendo in
tegrados en la masa campesina cristiana. En el siglo XV y primeros años del XVI la 
combinación de dos factores supuso que la mayoría de aquellos mudéjares volviera a la 
ciudad: el primer factor fue el empeoramiento de las condiciones de vida de los habitan
tes de las aldeas como consecuencia del aumento de presión en los mecanismos de exac
ción económica (rentas y fiscalidad sobre todo) con que los privilegiados pretendían 
resarcirse del descenso de sus ingresos a lo largo del siglo XIV; de este embate depre
dador se protegían mejor los pecheros que vivían en la ciudad que los campesinos69. El 
segundo factor fue debido al desarrollo de la actividad productiva entre los miembros 
de la aljama abulense en unos momentos en que las ciudades entran en un proceso de

67 Este fenómeno refuerza la afirmación de Al-Wansarisi de que los musulmanes de Avila habían 
perdido el dominio del árabe hacía mucho tiempo (cf. supra p. 55, nota 50). Probablemente en el resto de las 
comunidades castellanas ocurriría otro tanto y el hecho de que el jurisconsulto magrebí aludiera a la ciudad del 
Adaja se justificaría por la relevancia de su morería más que por la excepcionalidad de su aculturación. La 
generalización de esta situación es lo que explicaría la aparición de obras que resumían en castellano los 
puntos principales de la ley musulmana, como las escritas en 1462 por el alfaquí de Segovia I^a Jedih: Suma 
de los principales mandamientos y devedamientos de la ley y Qunna y una especie de espejo de conducta 
mudéjar, el llamado Kitab segoviano (Cf. M. A. Ladero Qucsada y M. C. Quinlanilla.- “Bibliotecas de la alta 
nobleza castellana en el siglo XV" en Livre et lecture en Espagne et en Franee sous 1'Anden Régime, 
Coloquio de la Casa de Velázquez, París, 1981, p. 49). Si en todos los pueblos se ha considerado el 
mantenimiento de la lengua un elemento muy importante para preservar su personalidad, la conservación del 
árabe resultaba imprescindible para una firme identidad islámica, sobre todo para estas comunidades 
castellanas diseminadas en una sociedad hegemónicamcnte cristiana.

68 Aparecen moros en cinco caseríos y sólo en dos aldeas.
69 En lo que se refiere a la fiscalidad véase el inteligente análisis que J.M. Monsalvo Antón hace de las 

causas y consecuencias de este desequilibrio territorial-tribulario entre la ciudad y la tierra (El sistema 
político concejil. El ejemplo del señorío medieval de Alba de Tormes y su Concejo de villa y tierra. Ed. 
Universidad, Salamanca, 1988, cap. 14, especialmente pp. 397 ss).



Serafín de Tapia Sánchez8b

Las mujeres

Sólo conozco el nombre de 37 de ellas. La documentación conservada de la época 
concede poco protagonismo al sexo femenino hasta el punto de que algunas de las pocas 
veces en que aparecen viene denominadas como "la de...", "la mujer de...". Sus nombres son 
los siguientes:

Aja: es el más usado, aunque no aparezca ni una vez con esta grafía; debe su popularidad 
a que así se llamaba la joven viuda del Profeta; en vida de éste fue su esposa favorita. Se 
presenta de las siguientes maneras: Haxa [5]71 y, en forma de diminutivo, Hasesa [5], 
Hasisa [3], Fasesa (1), Hasela [1]; también podrían asimilarse a este nombre los dimi
nutivos Asona [ 1 ] y Farona [1]; en total 17 mujeres, es decir el 44,73 por cien de ellas.

70 Ed. C.S.I.C., Madrid. 1987.
'1 Entre corchetes el número de veces que aparecen los nombres con determinada grafía.

b) Los nombres: indicadores de sociología religiosa

Conozco el nombre de 462 musulmanes, la inmensa mayoría del siglo XV, y 
entre ellos hay 424 hombres y 38 mujeres (listado nQ 1 del Apéndice). Aunque no son 
cifras muy grandes tampoco son despreciables. Las líneas siguientes pretenden contri
buir a que en algún momento se pueda efectuar una geografía de la onomástica musul
mana bajomedieval en la Península.

Dos circunstancias determinan las características de los nombres usados por los 
moros abulenses: la primera es que les estaba prohibido usar nombres cristianos y la 
segunda se deriva de algo que ya se ha comentado más arriba, la pérdida de la lengua 
árabe por los musulmanes locales. Como, además, la documentación conservada es de 
origen cristiano habría que añadir a la degradación lingüística que los moros harían de 
su propio nombre la efectuada por los escribanos cristianos, especialmente en el aspecto 
fonético, por lo que no hay que extrañarse de que un mismo nombre tome grafías 
distintas. Concretamente en los nombres de las mujeres hay una cifra media de 2,6 
grafías diferentes para cada nombre, limitándose a 2,21 en el caso de los varones. Esta 
circunstancia, unida a mi desconocimiento del árabe, me ha llevado a servirme del 
trabajo de A. Labarta, La onomástica de los moriscos valencianos10, como guía en la 
identificación y clasificación de los nombres.

creciente efervescencia económica. Es universal el fenómeno del desarrollo de un alto 
nivel de solidaridad interna entre los miembros de los grupos sociales marginados; por 
ello no es arriesgado suponer que los moros procedentes del campo encontraran trabajo 
en los talleres o negocios de sus correligionarios urbanos, máxime si se conservaban los 
vínculos familiares. Así pues, siendo cierto que en los últimos siglos de la Edad Media 
la población mudejar castellana fue decreciendo en su conjunto, ciertas aljamas urbanas 
vieron aumentar sus efectivos como consecuencia del reagrupamiento en su seno, a lo 
largo del siglo XV. de pane de la población dispersa por el campo.



La comunidad morisca de Avila 87

María, nombre semítico; en el Islam la Virgen María también es venerada como 
madre de uno de los profetas, Cristo. Tampoco aparece nunca con la grafía cristiana sino 
con las siguientes: Marianne [1], Maiane [1] y los diminutivos Mariota [3] y Marumi 
[1]; quizá también Manía corresponda a este nombre; en total 7 mujeres, el 18,42 por 
cien del conjunto femenino.
Reina-, en el original árabe es "Zarina" y se usa en el término romance "reina"; toma las 
siguientes formas: Reina [3], Seyna [1] y Zeina [ 1 ]; total 5 mujeres, el 13,15 por cien de 
ellas.

Los restantes ya son mucho menos frecuentes:
Fátima. es el nombre de la hija predilecta de Mahoma y esposa de Alí. Se usa siempre 
con esta grafía y sorprende su escasa frecuencia, sólo dos veces, ya que era posiblemente 
el más usado en el mundo musulmán; en concreto durante el siglo XVI lo usaban el 24 
por cien de las moriscas valencianas72. En nuestro caso sólo lo lleva el 5,2 por cien.
Xanqi: significa "sol" y hasta el siglo X era nombre reservado a las esclavas. Se usa 
también la grafía Xansi; aparece 2 veces.
Yacota-, diminutivo del semítico Jacob; dos mujeres se llaman así.
Amuña. del árabe Al-Muná, "deseo"; aparece dos veces.
Nasa: del árabe Nuzha, significa "recreo", "solaz", y era nombre bastante empleado en 
otras partes; aquí sólo lo usa una mujer.

Así pues, sólo 8 nombres emplean las musulmanas locales (ver cuadro 7). Sin 
perjuicio de aceptar que un número tan reducido no corresponde a la realidad sino a la 
parquedad informativa de las fuentes, no cabe duda de que la comunidad femenina 
islámica de Avila poseía escasa diversidad onomástica: esto puede interpretarse como 
una muestra del empobrecimiento cultural de los mudéjares castellanos; basta 
comparar esta lista con la riqueza antroponímica femenina del Islam medieval73. La 
pérdida del dominio del árabe y el relativo aislamiento son factores explicativos. 
Incluso el proceso de aculturación podría entreverse en el hecho de que en 11 casos (es 
decir en el 28,9 por cien) se usan nombres susceptibles de ser asumidos por la dominante 
cultura cristiana: María, Reina, Yacota. No obstante hay que destacar que todos los 
nombres se encuentran entre el acervo onomástico musulmán y que los más frecuentes, 
en general, son también los más usados en otros ámbitos geográficos musulamnes; 
como muestra estaría el que alguno de los nombres de las "tres morillas" de Jaén del 
famoso villancico -Aja, Fátima y Marien- es usado por el 70 por cien de las moras 
abulenses. De todas formas para comprender mejor el significado de este fenómeno sería 
preciso conocer qué ocurría en este mismo campo entre las cristianas abulenses, pues 
pudiera ser que tampoco el abanico de su onomástica fuera muy amplio y, por tanto, se 
tratara más de una moda que de una consecuencia de la penuria cultural o el aislamiento 
de la comunidad musulmana.

72
73

A. La barí a, o.c. p. 59.
Ver la lista presentada por A. Labarta, o.c. pp. 37-44.



Serafín de Tapia Sánchez88

NOMBRES DE LAS MUSULMANAS DE AVILA

% acumulado

* Número de personas que usan tal nombre
CUADRO 7

Aja 
María 
Reina 
Fátima 
Xangi
Yacota 
Amuña 
Nusa

63'15
76'3
81'5
86'7
91'9
97'1

100

Los hombres
Se sabe el nombre de 424 hombres los cuales emplean 38 nombres distintos; 

como en el caso de las mujeres tales nombres reciben grafías muy variadas, concreta
mente 84. Comentaré alguno de los más frecuentes indicando las diversas formas de 
aparición, el número de veces en que lo hace y su origen.
Alí [51], Alícaro [22], Aliain [1], Aliar [1]: total, 75. Del árabe Alí. Su popularidad 
deriva de llamarse así el primo y yerno de Mahoma (casado con Fátima), el último de 
los "califas ortodoxos"; sus seguidores son los chiítas para quienes Alí será el mártir 
del Islam: ¿significa esta abundancia de personas llamadas Alí que la comunidad 
musulmana de Avila fuera chiíta, es decir, integrista y radical, y no sunnita?74.
Mahomad [43]. Mahomat [4], Mohamad [4]: total, 51; del árabe Muhammad; junto 
con Hamad -deriva de la misma raíz- son los nombres más usados por los musulmanes 
de todos los lugares y épocas por llamarse así el Profeta.
Yuqafe [27], Yu^af [6], Yu^efe [4], Yu?ef [2], Yu?afa [1], Yu?e [1], Yu?ed [1], Jugefo [1] 
y Yu^afón [1]: total, 44. Del árabe Yuguf; siempre aparece con formas similares a las 
semitas y cristianas. Es nombre muy frecuente también en otras latitudes musulmanas.
Abraham [8], Abrahem [8], Abrahime [11], Abrayme [7], Abrahim [1], Braime [1], 
Brayme [3], Bratime [1]: total, 40. Nombre bíblico que en árabe toma la forma Ibrahim; 
la pérdida de la vocal inicial es frecuente.
Hamad [33], Hamat [4], Amad [1]: total, 38. Del árabe Ahmad. Nombre siempre muy 
empleado por los musulmanes; puede ser una abreviación de Mahomad.
Abdalla [17], Audalla [10], Abdala [6], Audala [4]: total, 37. Del árabe Abd Allah, el 
nombre teóforo más común en el Islam.

n°*
17
7
5
2
2
2
2
1

%
44'73
18’42
13’15
5’2
5’2
5'2
5'2
2'6

74 Según L. El Kolli los musulmanes granadinos eran chiítas mientras que los valencianos eran sunniias 
(La polémique islamo-chrétienne en Espagne (1492-1640) á travers les refutations de 1'Islam de Juan Andrés 
et Lope Obregón, tesis de Doctorado de la Universidad de Montpellier, 1983); apud R. García Cárcel.- ‘‘El 
itinerario de los moriscos hasta su expulsión (1609)’’ en A. Alcalá y otros.- Inquisición española y mentalidad 
inquisitorial, Ed. Ariel, Barcelona, 1984, p. 68).



La comunidad morisca de Avila 89

1
¡á

Estos seis nombres (cinco si se asimilan Mahomad y Hamad) suponen el 67,45 
por cien de los casos. A continuación se indican otros nombres de menor incidencia:

Farax [16], Arax [1], Harax [2]: total, 19. Del árabe Faray.

Hagan [5], Agan [l],Hogeyne [3], Hogeime [2], Hogene [1], Hogeym [1], Hogeynte [I]: 
total, 14. Del árabe Hasan y su diminutivo Husayn.

Gomar [13].

Ageyte [8], Abseyte [4]: total, 12. Del árabe Abn Zayd / Huzeyt.

(¿ale [10]. Del árabe Salih.

Cagime [7], Cagim [3]: total, 10. Del árabe Qasim.

Iga [6], Yga [3]: total, 9. Del árabe Isa.

Moharrache [4], Mofarax [1], Mofarrache [1]: total, 6. Del árabe Mofaray.

(¿ulemán [3], Qulema [2]: total, 5. Del árabe Sulayman.

Hasis [3],Hasys [1], Asys [1]: total, 5. Del árabe Aziz.

Vigeinte [4].

Agamor [4].

Agige [1], Agigise [1], Agoge [1]: total, 3.

Yaya [2], Yahaya [1]: total, 3. Del árabe Yahya.

Rame [1], Adorahme [1], Dorrahamen [1]: total, 3.

(¿aide [1], Qa [1]: tolal,2. Del árabe Zayd.

Algas [2].

Husmil [1], Hasmen [1]: total, 2. Del árabe Utman.

Adimelque [1], Melque [1]: total, 2. Del árabe Abd al-Malik.

Alafat [1].

Ariet [1].

Cadis [1].

Capan [1].

(¿idali [1].

Gibre [1].

Ismael [1].

Patón [1].

Simuel [1].

Ulafe [1].



90 Serafín de Tapia Sánchez

NOMBRES DE LOS MUSULMANES VARONES (Siglo XV)

rí?* % acumulado%

Total 424

* Número de personas que usan tal nombre

CUADRO 8

El cuadro n- 8 recoge los nombres masculinos más empicados así como el tanto 
por ciento que significan.

17'7
12
10'4
9'4
9
9
4’5
3’3
3’1
2’8
2'4
2'4
2'1
1'4
1'2 
1'2 
8'2

29'7 
40T 
49'5 
58'5 
67'5 
72 
73 
78'4 
81'2 
83'6 
86 
88'1 
89'5 
90'7 
91'9

100

Alí 
Mahomad 
Yu^afe 
Abraham 
Hamad 
Abdalla 
Farax 
Ha<;án 
Gomar 
Ageyte 
Qale 
Cacím 
I$a 
Moharrache 
Culemán 
Hasis 
Otros

75
51
44
40
38
38
19
14
13
12
10
10
9
6
5
5

35

Como ocurrió con las mujeres, tampoco se encuentra una gran diversidad en la 
antroponimia masculina; igualmente se repite el hecho de que con un número muy 
limitado de nombres se abarca a la mayoría de las personas (véanse los porcentajes 
acumulados). ¿Cómo interpretar este fenómeno? Sin duda será preciso conocer qué 
sucedía, a este respecto, en otras áreas geográficas musulmanas así como el comporta
miento onomástico de los cristianos de la época; con el fin de establecer un punto de 
comparación se han analizado los nombres del repartimiento fiscal del año 1502



91La comunidad morisca de Avila

n°* % acumulado%

139 17'6Juan
30'4101 12'8Pedro

83 10'5 40'9Alonso
9'474 50'3

57'758 7'3
49 6'2 63'9Cristóbal
40 5'1 69Femando
23 2'9 71'9Martín
16 2 73'9

1'9 75'815
1'814 77'6Bartolomé
1'6 79'213Bemaldino

80'913 1'6Sebastián
12 1'5 82'4Andrés
12 1’5 83'9

789Total

* Número de personas que usan tal nombre

CUADRO 9

75 AHPAv, Ayuntamiento, caja 58, leg. 6/1-1.

Diego
Francisco

Miguel
Gonzalo

Rodrigo
Antón
Otros

9
118

ri
14'9

85T
100

NOMBRES MAS FRECUENTES DE LOS CRISTIANOS VARONES 
(Año 1502)

efectuado entre 844 cristianos viejos pecheros de la ciudad75 comprobándose que 
también entre éstos ocurría este fenómeno de que en unos pocos nombres se concentraba 
gran parte de la población {cuadro 9); en ambas etnias los cinco nombres más frecuentes 
acumulan casi el 60 por cien de las personas. Por tanto hay que convenir que el escaso 
abanico de nombres masculinos musulmanes responde a las costumbres generales de la 
época más que a una especificidad de la minoría.



Serafín de Tapia Sánchez92

i

4.- LAS ULTIMAS DECADAS DEL SIGLO XV: 
EL AVASALLAMIENTO DEL PODER CRISTIANO

Las dos últimas décadas del siglo debieron ser angustiosas para judíos y moros. 
A partir de la sentencia arbitral de 1465 -en que se actualizan las limitaciones de 1348- 
va a ir cobrando cuerpo una intolerancia generalizada. En 1473 se inicia en Andalucía 
Occidental un brote de persecución contra los judeoconversos que se extenderá al año 
siguiente a Segovia. Valladolid... Judíos y moros también se van a ver afectados pues 
-aparte de otras circunstancias coyunturales y de variada índole76- en un primer 
momento el objetivo fundamental que subyacía en tal movimiento de intolerancia era 
suscitar un estado generalizado de opinión que facilitara la aplicación de mecanismos de 
detracción de la mayor cantidad de recursos económicos de las minorías para hacer 
frente al esfuerzo final de la expansión cristiana por la Península. Y ello sin olvidar 
que formalmente los Reyes seguían respetando el histórico compromiso de protección 
de las minorías y que los responsables de los Concejos urbanos eran conscientes del 
importante papel jugado por éstas en la vida económica de las ciudades. A desestabilizar 
este difícil equilibrio en que se desenvolvía la vida de las aljamas contribuirían los 
avalares de la guerra de Granada pues, a pesar de que las milicias concejiles abulenses no 
debieron participar, sí combatieron determinados caballeros de la ciudad y probable
mente bastantes peones contratados como mercenarios con el dinero de las frecuentes 
derramas aportadas por los pecheros77.

En estas circunstancias, por otra parte no del todo novedosas para los grupos 
minoritarios, no es extraño que la documentación conservada de la época y referida a 
judíos y moros gire, casi toda ella, en tomo a asuntos tributarios y a episodios de la 
multiforme rapacidad de los poderes públicos78.

A través de los pleitos suscitados nos enteramos del reparto que en Avila se 
hacía entre las tres comunidades de las cargas fiscales: "Cabían a las aljamas de los

6 Por ejemplo, el hecho de que los judíos hubieran sido protegidos de Don Alvaro de Luna; la 
inestabilidad política de 1465 a 1473; la peste y las malas cosechas de aquellos años; el que los judíos fueran 
los arrendadores y cobradores de unos impuestos cada vez más gravosos...

En marzo de 1480 fueron 30 los hijosdalgo de la ciudad y comarca nombrados para ir a combatir 
(AHPAv, Ayuntamiento, caja 109, leg. 347). Cabe suponer cuál sería la actitud hacia los musulmanes locales de 
quienes tuvieran algún familiar en la guerra; por ejemplo, sería difícil pedir ecuanimidad en el Concejo al joven 
regidor Suero del Aguila ante cualquier decisión referida a los moros: su padre acababa de morir en la 
campaña de Baza (AGS. Sello, 1 de febrero de 1490 y AAA-H caja 1 leg. 113). Para ampliar los aspectos 
referidos a la participación en la guerra de las ciudades de la meseta véase M.A. Ladero Quesada.- Castilla y 
la conquista del reino de Granada, Ed. Diputación Provincial, Granada, 1987, pp. 135-141.

78 Dos únicos ejemplos: el alcaide de la fortaleza de Avila exige a judíos y moros que “den velas" [es 
decir, que participen en la vigilancia del alcázar] incluso en tiempos de paz; los afectados se quejan ante los 
Reyes diciendo que ellos tenían privilegios antiguos de no estar obligados a ello, sin embargo están 
dispuestos a participar en las rondas; el problema es que el alcaide prefiere trocar el servicio personal por su 
equivalente en dinero y a ello se niegan moros y semitas (AGS, Sello, 27 de junio de 1475, fol. 511; 18 de 
septiembre de 1479, fols. 89-90; 20 de octubre de 1480, fol. 109 y AAA-H, caja 1 leg. 69, 26 de junio de 
1481). La sentencia real fue salomónica: que obligatoriamente participen las minorías en la vigilancia pero 
que el alcaide no pueda exigerks que la cambien por dinero. El otro ejemplo es la decisión de los Reyes de 
que los bienes de los moros que se mueran sin herederos directos correspondan a Sus Altezas (AGS, Sello, 16 
de junio de 1489. fol. 176).



La comunidad morisca de Avila 93

AAA-H caja 1, leg. 87 (10 de febrero de 1487).
AGS, Sello, 26 de abril de 1486, fol. 111.
AAA-H caja 1 legs. 74 y 76. Queda así desmentida la fabulosa cifra de 11.422 judíos expulsados de

judíos y moros della la meytad de la dicha quantía e desto cabía a pagar a la aljama de 
los dichos judíos las dos partes e al aljama de los moros la una"79. En un último 
esfuerzo por defenderse del vendaval fiscal, los judíos pretenden deshacer la "concordia 
e concierto" que habían hecho con los moros "en tiempos en que los judíos estavan muy 
aventajados de pecheros e... de haciendas" ya que ahora los moros "se han tanto acre
centado e poblado de personas ricas que son ya más que los dichos judíos..."; a tal 
petición se responde que se investigará la realidad80 pero, aunque no nos ha llegado el 
resultado de tal averiguación, lo cierto es que las escrituras notariales de la época 
reflejan de manera clara una mayor riqueza de los semitas y, además, en el reparto 
nominal que se hizo en 1483 para pagar los peones y la impedimenta para la guerra de 
Granada la situación demográfica es la siguiente: 124 vecinos moros y 264 judíos8’. El 
panorama todavía empeoró más para las minorías al instaurarse un nuevo modelo de 
participación de cada comunidad en las derramas de la Hermandad: los cristianos sólo 
aportarán un tercio de lo repartido en vez de la mitad, como venían pagando hasta 
entonces82, de manera que los pecheros cristianos, que suponían aproximadamente el 75 
por cien de tales vecinos pecheros, aportaban el 33 por ciento de lo repartido; los judíos, 
que eran el 17 por cien, contribuían con el 44 por cien y de los islamitas, con el 8 por 
cien de la población, procedía el 22 por cien de lo recaudado83. Es evidente que se había 
decidido hacer recaer sobre las espaldas de los infieles gran parte del costo de la guerra 
de Granada, pues a este desigual reparto hay que añadir un impuesto especial, que en este 
caso sólo afectaba a los moros, para subvenir a las necesidades bélicas : un castellano de 
oro (dos a partir de 1496) por cada vecino .o por cada soltero "o menor que tuviera 
hacienda apartada o que gana soldada por sí"84. Este impuesto, que se inició en 1482. no 
desapareció al terminar la guerra sino que pervivió hasta 150185. Aparte de los 
impuestos, los judíos y moros se veían obligados a entregar a los Reyes préstamos cuya 
recuperación no era fácil86. Unos escuetos datos conocidos muestran que en Segovia no 
ocurrían las cosas de distinta manera: la población mora de esta ciudad suponía el 2,5

79
80
81

esta ciudad (J. Martín Carramolino.- Historia de Avila, su Provincia y su Obispado, Impr. Librería Española, 
Madrid, 1873, t. III, p. 83) e incluso la más moderada de “cerca de tres millares” supuestos por P. León Tello 
(Judíos de Avila, pp. 30-31); aplicando el generoso coeficiente de 5 personas por vecino resultaría una 
población judía inferior a 1400 personas.

82 AAA-H, caja 1, leg. 87.
83 Estos cálculos, que no pretenden ser exactos, se han hecho suponiendo para estos años una 

población similar a la que recoge el Repartimiento del Servicio Real del año 1504, es decir 1133 vecinos 
cristianos viejos (Cf. S. de Tapia.- “Las fuentes demográficas y el potencial humano de Avila en el siglo 
XVI” Cuadernos Abulenses, 2, 1984, p. 86).

84 AGS, Sello, 6 de abril de 1490, fol. 244. No se trataba de un leve impuesto ya que suponía 20 días 
de jornal de un oficial: el castellano de oro equivalía a 485 mrs. y un oficial carpintero ganaba 25 mrs. ai día 
(AHPAv, Prot. 421, fol. 217 v, 10 de enero de 1477).

85 Una panorámica general del tema fiscal puede encontrarse en M.A. Ladero Quesada.- El siglo XV' en 
Castilla. Fuentes de renta y política fiscal. Ed. Ariel, Barcelona, 1982. Más concretamente para este impuesto 
del castellano de oro, véase del mismo autor Castilla y la conquista del reino de Granada, o.c. pp. 221-223.

86 En 1498 unos y otros tienen que enviar procuradores a Salamanca para recuperar el préstamo de año 
anterior ya que en esta ciudad vivía Ferrand Bravo “tesorero de las Buidas" y receptor de los empréstitos 
(AHPAv, Prot. 420, fol. 294).



Serafín de Tapia Sánchez94

1

por cien del total sin embargo contribuían con el 4 por cien de los pechos concejiles 
ordinarios5 . La opinión que de su situación tenían los moros castellanos la expresa con 
claridad el prestigioso alfaquí de Segovia I^a Jedih en la introducción a su obra Kitab 
segoviano, escrita en 1462. "y porque los moros de Castilla, con grande subjección y 
apremio grande y muchos tributos, fatigas y trabajos, han descaescido de sus riquezas)' 
han perdido las escuelas del arábigo..."88.

Otra de las dificultades de índole económica que tuvieron que soportar las 
minorías fue que, como consecuencia de su apartamiento en los ghettos, los cristianos 
propietarios de las casas de estas zonas se aprovecharon de tal circunstancia exigiendo 
precios abusivos por las viviendas o por su alquiler ya que frecuentemente el barrio 
asignado resultaba insuficiente para acoger a los recién llegados; esto está documentado 
para las morerías de Plasencia y Medina del Campo y las juderías de Salamanca y 
Avila”.

9J
92
93

Judíos y moros sabían que su única fuerza residía en su riqueza -poca o mucha-y 
no dudan en utilizarla: en 1476 consiguen sobornar al Corregidor y a dos regidores de 
Avila”. Xo obstante la utilización más eficaz de su capacidad económica es la de 
advenir a las autoridades que si no se ponía freno a los agravios que recibían muchos se 
marcharían "a vivir a algunos lugares de señorío"91. Es probable que alguno de los más 
ricos llevara a cabo la amenaza en los últimos años del siglo: esto es lo que alegan los 
representantes de la aljama en abril de 1500 cuando se les cita en el Concejo para ver 
cuánto les correspondía pagar en el repartimiento del "pedido e moneda" para la dote de 
las Infantas: se acuerda revisar los padrones de 1499 de manera que "sy oviere menos en 
ellos que estavan en el año de [ 14]95, [14]96 que les harán gratificación y sy oviere 
tantos que se hará aquello que Sus Altezas en carta mandan"92. Los responsables 
municipales son conscientes de las negativas consecuencias que se derivarían de que 
también los moros abandonasen la ciudad y parece detectarse estos años una flexibilidad 
fiscal hacia ellos desconocida hasta entonces: en octubre de 1500 se decide que el 
acaudalado converso Tomás Núñez Coronel, mayordomo y prestamista del Concejo, 
adelante de su peculio los 20.500 mrs. que deben los moros desde 149793; en mayo del 
año siguiente acuerda el Ayuntamiento que los moros paguen, de lo que les correspon
día aportar en los cuatro últimos años para el reparo de los muros, 20.000 mrs "e no 
más", lo que provoca el ya comentado requerimiento de T. Núñez Coronel "disiendo que

87 Cf. M* Asenjo, o.c. t.1 p. 657.
Cf. D. Cabanelas.- Juan de Segovia y el problema islámico. Ed. Universidad de Madrid, Facultad de 

Fil. y Letras. Madrid. 1952 (apud Marqués de Lozoya.- “La morería de Segovia” o.c. p. 316).
’9 Para Plasencia y Medina del Campo: AGS, Sello, 9 de mayo de 1495, fol. 2136 y 24 de octubre de 

1498. fol. 312 respectivamente. Para Salamanca cf. F. Ferrcro Ferrero.- “Los judíos de la ciudad de 
Salamanca" en El pasado histórico de Castilla y León, vol. I, Edad Media, Ed. Junta de Castilla y León, 
Burgos. 1983, p. 412. Para Avila cf. P. León Tello, o.c. pp. 23 y 77-78.

J El primero “avía sydo cohechado por dineros porque consintiese fascr la dicha ordenanza” [la de 
que no tenían obligación de velar la fortaleza ni dar ropa para las justicias de la ciudad] y los segundos 
porque la aprobaron en Concejo un día que sólo asistieron ellos dos, quienes, “ansímismo avían sydo 
corrompidos por intereses” (AAA-H. caja 1. leg. 69).

AGS. Sello, s.d. marzo de 1494. fol. 125.
AAA-H, 1-158 (1 de abril de 1500).
Ib. (31 de octubre de 1500).



La comunidad morisca de Avila 95

Aunque la opinión popular tenía sentimientos distintos hacia los judíos-por 
los que sentía repulsa- y hacia los moros -a los que se despreciaba- les unificaba en la 
idea de ser los otros. Parece que los mismos componentes de las minorías aceptaron este 
status en sus relaciones con el poder cristiano, de manera que en numerosas ocasiones 
actúan de consuno (en las alegaciones ante la autoridad, en el reparto interno de las 
cargas fiscales...)96. Por ello no debe sorprender que al producirse la expulsión de los 
judíos se extendiera la creencia de que en breve se aplicaría idéntica medida a los moros, 
teniendo que mandar pregonar los Reyes "que nadie ose decir que Sus Altezas habían de 
echar a los moros fuera destos reinos, ni se les diga tal cosa por ofenderlos, injuriarlos 
ni maltratarlos"97.

los moros reciben mucha merced en lo que les está echado e protestó de nuevo por 
esto"94. La última fecha en que las Actas del Ayuntamiento de Avila recogen un trata
miento fiscal duro hacia los mudéjares locales fue el 20 de febrero de 149895.

94 AAA-H, 1-166 (4 de mayo y 12 de junio de 1501).
95 Ese día el Corregidor informó que a causa de que muchas personas de la ciudad estaban pobres y 

miserables faltaba por recaudar cierto dinero de un repartimiento de 50.000 mrs; comunica a los regidores 
que ha acordado con los moros que ellos adelantarían 9.000 mrs (AAA-H, 1-134).

96 Normalmente, en las comparecencias ante el Concejo, el Rey, etc., hay procuradores de judíos y de 
moros; con frecuencia sólo asisten judíos que representan a las dos comunidades, pero no fallan casos en que 
son los moros los que hablan en nombre de las dos etnias, como en 1481 cuando Abrayme Fre.xneda. moro, 
también actúa en nombre de los judíos “por quanto oy dicho día es día de sábado c los dichos judíos no 
pueden faser abto ninguno” (AAA-H. caja 1 leg. 69. 26 de junio de 1481).

97 AGS, Sello, 3 de diciembre de 1493, fol. 16.





CAPITULO ni

1.- DEMOGRAFIA

Parece que ayudará a entender mejor a nuestra minoría conocer cómo era la ciudad 
en la que desarrollaban sus actividades. Ahora bien, esta pretensión exigiría un espacio 
superior al que aquí se dispone y un trabajo de investigación aún no realizado, pues no 
son pocas las parcelas de la vida de esta ciudad en la época que permanecen oscuras.

Este es el aspecto sobre el que más se conoce de Avila en el siglo XVI; a él 
dediqué mi Memoria de Licenciatura, que ha sido publicada en sendos artículos a los que 
acudiré para efectuar aquí una breve síntesis de la cuestión sin indicar a cada momento la 
referencia concreta, para evitar una tediosa reiteración de citas1.

Las fuentes utilizadas son de tres tipos: a) los Libros Sacramentales; b) los 
censos generales y los vecindarios municipales hechos normalmente con finalidad fiscal 
y c) las Actas del Ayuntamiento y las del Cabildo Catedralicio. Interrelacionando 
una documentación tan heterogénea y abundante se han logrado resultados de gran 
fiabilidad.

El primer asunto que conviene aclarar es el volumen demográfico de la 
ciudad. Sin duda el impresionante conjunto amurallado acogió a una de las ciudades 
más populosas de la Baja Edad Media castellana, aunque no tanto como sus panegiristas 
han venido diciendo; por ejemplo, L. Ariz escribió a principios del siglo XVII que 
la ciudad alcanzó pocos años después de su reconquista en 1085 unos 6.000 vecinos2. 
Sin embargo A. Barrios, más rigurosamente, rebaja la población a 6.600 habitantes en el 
año 12503.

EL MARCO ESPACIAL: LA CIUDAD DE AVILA EN 
EL SIGLO XVI

1 Tales artículos son: “Las fuentes demográficas y el potencial humano de Avila en el siglo XVI”, 
Cuadernos Abulenses, 1984, pp. 31-88: y “Los factores de la evolución demográfica de Avila en el siglo 
XVI”, Cuadernos Abulenses, 5, 1986, pp. 113-200.

2 Historia de las grandezas de la ciudad de Avila. Alcalá de Henares, 1607, p. 160 de la edición facsímil 
hecha por la Caja de Ahorros, Avila, 1978.

3 Estructuras agrarias y de poder ... t. 2, p. 39. Y asimismo A. Barrios y A. Martín Expósito.- 
"Demografía medieval: modelos de poblamiento en la Extremadura castellana a mediados del siglo XIII", 
Studia Histórica. Historia medieval, 2. 1983, pp. 113-148.



Serafín de Tapi a Sanche:VA

Los últimos años del siglo XV fueron poco favorables desde el punto de vista 
demográfico: en 1468 esta zona fue asolada por la peste4 y en 1492 la ciudad se vio 
privada de la comunidad judía que. aunque no llegara a los tres mil individuos que 
supone P. León Tello. significaba una buena proporción de los pecheros (al menos el 17 
por cien según vimos) y el elemento económicamente más dinámico de la ciudad. 
Sospecho que en los años que precedieron a la forzosa conversión de 1502 algunos de los 
mudejares locales más acomodados emigraron al sur. Finalmente, entre 1504 y 1507, se 
sucedieron unos años de pésimas cosechas que desembocaron en una peste que afectó muy 
directamente a la ciudad* y cuyas consecuencias fueron tan dramáticas para la 
subalimentada población que por aquellos años surgen una serie de iniciativas tendentes 
a paliar las penurias de los sectores más necesitados; por ejemplo, se constituye la 
Albóndiga en 15046 y ciertas personas de la elite nobiliar y eclesiástica fundan y dotan 
hospitales y otras obras pías7.

Después de tantas adversidades no es de extrañar, por tanto, que el primer padrón 
del Servicio completo conservado, el de 1504, recoja únicamente 1.282 vecinos pecheros, 
lo que venía a suponer unos 1.600 vecinos de los tres estados; este cálculo del total de 
vecinos se basa en la proporción que los padrones de Moneda Forera conservados asignan 
a cada uno de los tres estamentos (ver más adelante el apartado 3 de este mismo 
capítulo, en especial el cuadro 7). Por tanto, la ciudad, según estos padrones fiscales, 
tendría algo menos de 6.500 habitantes; no obstante he podido comprobar que estos 
vecindarios adolecen en estas fechas tempranas del siglo de una considerable ocultación, 
pues apenas recogen viudas y pobres; habrá que esperar hasta 1519 para que estos 
repartimientos tengan un alto nivel de fiabilidad: ese año la comisión que los elaboraba, 
compuesta hasta el momento por los doce diputados del Común, se completó con dos 
regidores que vigilaban los dos aspectos más importantes de los padrones: quiénes eran 
incluidos en ellos y cuánto debía aportar cada vecino.

4 Crónica de Don Enrique IV, cap. CXIV, apud M. Colmeiro.- Historia de la economía en España. Ed. 
Taurus. Madrid, 1965 (1* ed. 1863), l. I, p. 303.

5 Por ejemplo, en la parroquia de S. Pedro el mayordomo de la fábrica registra entre 1498 y 1504 una 
media de 9’3 "rompimientos" de sepulturas al año, en cambio en 1506 hubo 23 y en 1507 fueron 90 (Arch. 
Parroq. S. Pedro.- Libro Primero de Cuentas, fol. 23 v).

6 AHPAv. Ayuntamiento. 3. 1/179 y 3. 1/182; aunque el proyecto de la albóndiga data de esta fecha, su 
consolidación tuvo que esperar hasta 1528 cuando un acuerdo entre el Consejo y el Cabildo catedralicio 
permitió dotarlo con un fondo digno (ib.. Actas Consistoriales, libro 7, fol. 140; 7-1-1528). Ver J. Molinero: 
"La Albóndiga de Avila en 1528 y don Alonso Sánchez de Cepeda, padre de la Santa", B.R.A.H., LX1II. 
1913. pp. 258-268.

7 En septiembre de 1507 el deán del Cabildo funda y dota el hospital de Santa Escolástica en cuyas 
Constituciones se especifica que se podrán atender enfermos “de pestilencia" (AHN, Códice 47-B). Hacia 
1509 doña Elvira de Zúñiga donó el solar de la antigua sinagoga de Bilforad (en la calle Andrín) a su amígala 
abadesa del Monasterio de Las Cordillas, doña María Dávila, para que construyera una capilla y fundara una 
obra pía a fin de repartir cada 25 de marzo 200 fanegas de trigo entre los pobres (AHPAv, Sección A. caja 
534. s.f; cf. también M. de Castro.- Fundación de "Las Cordillas'', ed. Caja de Ahorros, Avila. 1976. pp. 30- 
32. este autor propone como fecha de la fundación el año 1503, creo que equivocadamente). En 1510 don 
Cristóbal Velázquez funda en el solar de la vieja mezquita de la Solana -que la reina Isabel había regalado a la 
madre de don Cristóbal- el hospital de las Animas del Purgatorio, que se fusionará con el preexistente de la 
Magdalena (AHPAv, Sección Beneficencia, caja 160, leg.. 1/19 y también G. de Ayora.- Epílogo de algunas 
cosas dignas de memoria pertenecientes a Avila. Salamanca, 1519 (reedicción; Madrid, 1851 ]. p. 45).



La comunidad morisca de Avila 99

Períodos

total %

CUADRO 1

En este viaje de ida y vuelta, con sus grandes oscilaciones de uno y otro signo, los 
factores que más influyeron fueron las periódicas crisis demográficas (las más 
significativas fueron las de 1504-1507, 1524, 1528, 1539-40, 1545-46, 1557-58. 1562.

1524-1549
1549-1572
1572-1598
1598-1627

PERIODIZACION DE LA EVOLUCION DEMOGRAFICA DE 
AVILA (1524-1627)

Duración 
(años)

25
23
26
29

Variac.del ne de 
vec.en el período

Porcentaje de variac. 
anual acumulativa

779
231 

-228 
-1024

1’3
0'3

-0'3
-1'8

41'3
9'2

-8'3
-41

La ciudad de Avila poseía muy pocos bienes de propios -consecuencia de la 
usurpación de las tierras concejiles que la nobleza había realizado a lo largo de la Edad 
Media8- y el Común de la ciudad también andaba muy escaso de recursos. Por ello había 
constante necesidad de derramar entre los pecheros la parte que no cubrían las escasas 
rentas municipales. Gracias a ello se han conservado 89 padrones nominales completos 
para cobrar el Servicio, con indicación de lo que correspondía pagar a cada vecino y 
frecuentemente señalando su oficio. Con la información de tales padrones se ha 
elaborado el gráfico 1 en el que, teniendo en cuenta la ocultación anterior a 1520. se 
observa un vivo ritmo de crecimiento demográfico que avanza escalonadamente hasta 
1549 (cuando se alcanzan los 2.493 vecinos pecheros); después el incremento demo
gráfico se hace más lento hasta 1572 (2.724 vecinos pecheros, es decir, unos 3.270 
vecinos en total, más el clero regular); a partir de esa fecha se inicia un pausado descenso 
de la población hasta finales del siglo (en 1599 había 2.626 vecinos pecheros), que se 
acelerará en los años sucesivos, de manera que en 1627 sólo habría 1.472 vecinos 
pecheros. El cuadro 1 deja claro los diferentes ritmos conocidos por la población de 
Avila: partiendo de unos 8.600 habitantes hacia 15249 llega a los 12.654 en 1572, para 
quedarse en 11.558 a finales de siglo y en 10.089 el año 1610.

8 Cf.. para el s. XIII y principios del XIV. A. Barrios.- Estructuras agrarias y de poder... o.c. t. 2. pp. 
161-165; y para los últimos años del s. XIV: A. Barrios.- "Catálogo de la documentación de los archivos 
municipales abulenses (siglos XII-XIV)", Studia Histórica. Historia Medieval. V, 1987. pp. 197-251 (docs. 
101, 115 y 116); y para el siglo XV: A. Barrios. B. Casado, C. Luis y G. del Ser: Documentación del Archivo 
Municipal de Avila (1256-1474). Ed. Inst. Gran Duque de Alba. Avila. 1988 (todas las reclamaciones de los 
pecheros se sitúan entre 1434 y 1474).

9 Para llegar a estas cifras he tenido en cuenta el coeficiente de transformación de vecinos en habitantes 
(3’7), el porcentaje asignado al estamento pechero por los diversos padrones de Moneda Forera del siglo y 
finalmente la población de los conventos.



Serafín de Tapia Sanche:100

/

i

1 i I i I °

o o 
E < 
Oí o

-*§
s ”

■ a

-*§
■ 2
■ ’

8 ”
8
3

-s§
8 ”

8
3

-si
3
3
3

s
2
X

-ci
3
3
3

-a3
s "
X
3
S 9

-- §
3 '
3
3

-•?
8
3
3

-”§
8 "
«
X

i;
8 ”

8
3

18§

y -a 
3 ¿
- o 

íl

Í § §« 6l K
§ § §
*- — lA

L
i
\□



I

La comunidad morisca de Avila 101

2.- ECONOMIA

a) La imagen proporcionada por las alcabalas
Una consideración que no cabe perder de vista es el hecho de que en aquella época, 

y durante varios siglos aún, el protagonismo fundamental de la economía en los 
territorios castellanos -incluidas las ciudades- lo detentaba la producción agropecuaria 
y quienes más se aprovechaban de ella: los grandes propietarios de tierras y /o rebaños 
así como quienes se beneficiaban de los diversos mecanismos de la coerción extraeco
nómica ejercida sobre los que trabajaban directamente el campo, es decir, la nobleza y el 
alto clero. Evidentemente la producción artesano-comercial también era fundamental, 
pero no tanto por la importancia relativa de su aportación a la riqueza social, sino por 
significar un elemento cualitativamente novedoso en muchos aspectos del sistema 
productivo; esto explica y justifica la gran atención que los historiadores prestan a este 
sector de actividad.

Veamos algunos testimonios de la preeminencia del sector agropecuario 
en el aparato productivo y social de Avila en el siglo XVI. En 1487 se actualizan las 
Ordenanzas de la ciudad pues las anteriores -de 1384- se habían quedado bastante 
desfasadas"; pues bien, en proporción mayoritaria, su articulado se refiere a actividades

1580, 1593 y 1599) y la coyuntura económica que, al ser favorable en los dos primeros 
tercios del siglo, originó una corriente inmigratoria hacia la ciudad que cambiaría de 
signo cuando las circunstancias económicas fueron adversas. El papel de los movimien
tos migratorios fue fundamental para explicar la evolución del número de los 
habitantes de Avila; baste decir que aunque el saldo vegetativo fue positivo hasta 1615 
la ciudad comenzó a perder población desde 1572, como acabamos de ver. Los contempo
ráneos conocían muy bien las causas de este despoblamiento; y cuando éste era 
más patente -en la segunda década del siglo XVII- las expusieron en el Ayuntamiento:

- la salida de los moriscos,
- la gran mortalidad,
- la falta de actividad artesanal,
- la presión fiscal que recae sobre gente cada vez más pobre.
Todas estas circunstancias confluyeron en provocar el "ausentarse desta ciudad a 

otras partes" de que hablan las Actas del Concejo10. Así pues, es evidente el protagonis
mo de los movimientos migratorios que a su vez responden a condiciones económicas y 
sociales que veremos a continuación.

10 AHPAs, Acias Consistoriales, libro 32, fol. 203 (6-IV- 1617).
11 Estas Ordenanzas de 1384, así como las precedentes de 1346. las publica J. Molinero Fernández.- 

Estudio histórico del Asocio de la extinguida Universidad y Tierra de Avila, Avila. 1919. pp. 124-144. Con 
la elaboración de las Ordenanzas se buscaba fundamentalmente aliviar las fricciones que existían entre los 
poderosos y el estado llano (cf. J. Martínez Moro: “Participación en el gobierno de la Comunidad de 
Segovia de los diferentes grupos sociales. La administración de la justicia (1345-1500)" en La ciudad 
hispánica durante los siglos XIII al XVI, lomo I, pp. 701-716. Ed. Universidad Complutense, Madrid. 1985).



Serafín de Tapia Sanche:. 2

1498

Sector %mrs

723.087.300645.822 57
18771.500349.851 30’9
9'9424.700136.707 12'1otros

100Total 4.283.5001.132.380 100

Fuentes: AAA-H. caja 1. leg. 150 (para 1498) y AHPAv, Prot. 489, fols. 50-224v (para 1579-1581).

CUADRO 2

agropecuario
artesano-comercial

CLASIFICACION DE LAS ALCABALAS POR SECTORES 
COMERCIALES

1579/1581
(promedio) 

mrs %

relacionadas con el cultivo y aprovechamiento de la tierra, mientras que las 
disposiciones dirigidas a regular la producción e intercambio manufacturero son mucho 
menos frecuentes, aunque no tan escasas como en las Ordenanzas del siglo XIV12.

L'n testimonio más explícito de la importancia relativa de cada sector pro
ductivo lo proporcionan los cuadernos de alcabalas que, al recoger las cantidades 
en las que eran arrendados los diversos miembros o subsectores de actividad, nos 
ilustran acerca del peso relativo que cada uno de ellos tenía en el conjunto de la vida 
económica de la ciudad. No obstante hay que tener en cuenta que la naturaleza de las 
alcabalas excluía uno de los capítulos más importantes de las relaciones económicas: la 
renta de la tierra (ver supra p. 78). Incluso a pesar de ello, si se clasifican los distintos 
apartados de las alcabalas entre agropecuarios y artesano-comerciales -tal como se hace 
en el cuadro 2-. se ve cómo, tanto a finales del siglo XV como casi cien años después, el 
predominio de los primeros es abrumador. Y no podía ser menos pues en la ciudad resi
dían quienes se beneficiaban de los excedentes de la amplia tierra de Avila, una de las 
más extensas de la Corona de Castilla, y en la ciudad comercializaban sus rentas. 
Además, una pane fundamental del comercio local consistía en el abastecimiento urba
no en el cual tenían un peso mucho mayor los productos destinados a la alimentación de 
la población que las materias primas empleadas en la producción artesana local.

12 El texto de estas Ordenanzas de 1487 fue publicado por el marqués de la Foronda y, en edición más 
cuidada, J. M* Monsalvo Antón ha editado todas las versiones conocidas de este texto (cf. supra p. 41). 
También puede consultarse: Gautier Dalché, J.- "Les proccssus de décision dans un gouvernement urbain 
sclon les Ordonnances d'Avila (1487)’’ en La Ciudad Hispánica durante los siglos XHI a! XVI, o.c., 1.1. pp- 
507-520, y las páginas que a este asunto dedicó M. Ruiz-Ayúcar en el libro colectivo Documentos para la 
historia de Avila. 1085-1985. Ed. U.N.E.D.. Avila, 1985, pp. 64-65.



La comunidad morisca de Avila 103

De esta manera, cuando en cierta ocasión el Concejo necesitó recurrir a que se le 
adelantase dinero a causa de determinada urgencia -concretamente para comprar trigo 
ante una inminente hambruna- se lo pidió a los diez personajes más ricos de la ciudad, 
entre los cuales no hubo ninguno que no fuera noble (a los que se sumó el obispo)13.

Las escrituras notariales están llenas de operaciones de venta de grano a campe
sinos del entorno y a todo tipo de vecinos de la ciudad; aunque los grandes rentistas casi 
nunca aparecen personalmente como vendedores directos, hay que suponer que, a través 
de sus mayordomos u otras personas interpuestas, usarían este sistema para colocar en 
el mercado el producto de sus ingentes rentas casi siempre cobradas en especie.

Resulta imprescindible para entender la vida económica de esta y otras ciudades 
castellanas tener en cuenta la estructura del sistema de comercialización de los cereales: 
en los años de buenas cosechas los campesinos vendían a precios bajos el grano nada más 
acabada la recolección, cuando más barato era, urgidos por las deudas acumuladas a lo 
largo del año agrícola. Si la cosecha era escasa, una vez pagadas las rentas más los im
puestos y el diezmo, apenas quedaría lo suficiente para la sementera y para el consumo 
anual de la familia; de manera que en esta ocasión, cuando los precios eran altos, el 
pequeño agricultor no podía aprovecharse de esta circunstancia pues no tenía excedentes 
para vender; más bien al contrario, probablemente allá por la primavera sus reservas 
escasearían precisando acudir a quien había podido acaparar, a quien tenía las trojes y 
paneras esperando a que el trigo subiera de precio. Será precisamente en estos llamados 
meses mayores cuando más frecuentemente aparezcan las operaciones de compraventa de 
grano en los libros de protocolos. Esta práctica no era privativa de ningún estamento 
social sino propia de todos los económicamente privilegiados. Es significativo que las 
mismas Constituciones Sinodales del Obispado de Avila del año 1481, revalidadas en 
1556, obligasen a los mayordomos de las fábricas de las iglesias a vender su participa
ción en el diezmo -el noveno- durante los meses mayores rematándolo "en la persona 
que más por ello diere" y sancionando, a quien lo vendiera en otra época, con pagar de su 
peculio la diferencia de precio14.

Según acabamos de ver en el cuadro 2 la participación del sector agropecuario en 
las alcabalas de la ciudad creció 15 puntos de 1498 a 1579/81. lo cual obedeció a dos 
circunstancias:

13 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 9, fol. 284v. En este caso los prohombres locales no atendieron 
la petición y el Ayuntamiento tuvo que pedir un préstamo al genovés Francisco Lomelín (ib., fol. 287). Esto 
ocurrió en 1540 y en adelante no se volverá a pedir este tipo de favores a los nobles sino que se designará a 
varias decenas de pecheros ricos y se les obligará a adelantar lo que se necesite.

14 Marzo y abril para la cebada y mayo y junio para el trigo y el centeno (Constituc iones Sinodales del 
Obispado de Avila, Salamanca, 1557, pág. 125v).

* La expansión de la agricultura, con un constante incremento del precio de los 
cereales y de la renta de la tierra.

* La transformación de la producción artesanal local, que pasó de estar básica
mente destinada al mercado local o comarcal a ser enviada a otros lugares del 
reino; como la alcabala la pagaba el vendedor, el hecho de que a finales del



104 Serafín de Tapia Sánchez

15
16

AHPAv, Actas Consistoriales, libro 9, fo!. 122 (5-II-1538).
Cf. M. Ulloa: La Hacienda Real de Castilla en el reinado de Felipe II. Ed. Fundación Universitaria 

Española, Madrid, 1977, p. 187.
17 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 19, fol. 498 (13-VII-1591).

Con el Tin de aportar datos concretos de los diversos campos de la vida 
económica de la ciudad y de la importancia relativa de cada uno de ellos, se adjuntan los 
listados de los arrendamientos de las alcabalas de diversas fechas (cuadros 3 
y 4) sin pretender otra cosa que ofrecer una visión de conjunto, aunque no hay que 
olvidar a este respecto que las alcabalas no pueden ilustrar aspectos tan relevantes como 
la renta de la tierra o todo lo referido al sector servicios o la construcción.

siglo XV los productos transformados supusieran una parte considerable del 
monto total del impuesto en Avila estaba significando que el destino de tales 
manufacturas era la propia ciudad. En cambio, la aparente contradicción entre 
la poca relevancia proporcional de la producción artesanal en las alcabalas de 
1579/81 y el considerable volumen de trabajadores que -según veremos- se 
dedicaba a estas labores sólo puede entenderse si se admite que tal producción 
era vendida fuera de la ciudad; efectivamente, en alguna ocasión las Actas del 
Ayuntamiento hablan de "las otras ciudades, villas e lugares destos reinos 
donde se van a vender los dichos paños"15.

Como es sabido, la administración de este impuesto conoció numerosas transfor
maciones a lo largo de los años; concretamente, como puede observarse, el listado de 
1498 que presento (cuadro 3) no es homologable con el de los años posteriores; sin 
embargo sí puede efectuarse algún tipo de comparación entre ellos. El cuadro 4 consta 
de dos partes porque por aquellas fechas -1579/1589- se solía dividir el conjunto del 
encabezamiento en dos grandes bloques: el más importante se arrendaba, fragmentán
dose en miembros, en pública subasta; la otra parte se repartía entre los tratos y oficios 
de la ciudad en proporción a su importancia económica y éstos tomaban por encabeza
miento la cantidad que les era repartida16.

Sin entrar a fondo en la información aportada por estos listados se pueden hacer 
algunos comentarios. Los sectores de mayor volumen de negocios eran los relacionados 
con el abastecimiento alimenticio de la población: carne, vino, pescado y fruta ocupan 
puestos de privilegio a lo largo de todo el período, especialmente la carne, no sólo por 
su mayor precio sino porque Avila tradicionalmente -y hasta hoy- ha reunido buenas 
condiciones para actuar como mercado de ganado de carne.

La práctica inexistencia del mercado de lana se explica porque no se precisaba 
importar esta materia prima para la industria textil local ya que con la producción 
autóctona era suficiente y ésta llegaba a los mercaderes-empresarios por mecanismos 
que solían esquivar el pago de la alcabala. En ninguna manera cabe pensar que se tratara 
de un producto menor en la vida económica abulense; las Actas del Ayuntamiento lo 
dejan claro: el más principal de los tratos es el de las lanas porque de allí procede la 
lavor dellas". dice en 1591 el Procurador General del Común17.



I

La comunidad morisca de Avila 105

% %

1.132.380Total

CUADRO 3

Carnicerías
Vino
Heredades
Paños
Pescados
Fruta
Cuatropea de feria
Leña
Peso mayor
Picotes y sayales
Pan
Sal
Zapatería
Ganados menores
Especiería y 

bohonería
Cueros
Hortaliza
Lienzos

Algo parecido ocurría con el mercado de los cereales; era muy poco el que pasaba 
por el circuito comercial susceptible del pago de las alcabalas. Resulta significativo 
comprobar cómo únicamente va a ser en 1589 cuando haya que recurrir en grandes 
cantidades al "pan en grano de los forasteros": la crisis agraria castellana provocaba la 
incapacidad de los propios campos castellanos de abastecer a las ciudades como había 
ocurrido hasta el momento.

Ya se ha comentado el significado de la variación del peso de las alcabalas del 
paño en los dos momentos comparados.

La leña y el carbón -el combustible de la época- tienen una gran importancia, 
observándose un incremento de este miembro en el siglo XVI atribuible al crecimiento 
demográfico de la ciudad y al auge de la producción textil (que requería grandes 
cantidades de leña para los hornos de pan. para los tintes, etc.).

m rs 
(miles)

150’2
120'2
80'8
80'8 
63'4 
59'3
55
49
37'1
34
33
31'8
31
30'4

30'4
26'6
17'5
16'5

13'2
10'6
7'1
7'1
5'5
5'2
4'8
4’3
3'3
3
2'9
2'8
2'7
2'6

2'6
2'3
1'5
1'4

Madera
Ollería
Oro y plata
Ganado vacuno
Retaco
Pellejería
Hierro
Hierba y alcacer
Bestias
Seda en capullo y 

paños de la tierra
La pez
Cordobanes y 

badanas
Cobre y sillería 
Esparto y vidrio 
Cal, piedra y casca 
Peso menor 
Aves y caza

mrs
(miles)

9'1
9

0’8
0'8

0'7
0'6
0'6
0'5
0'4
0'3

1'4 
1'4 
1'3 
1'3 
1’2 
1'2 
0'9 
0'9 
0’9

16'3 
15'6 
15
14'7
13'9
13'2
10'7 
10'6 
10'2

8'3
6’9
6'4
5'9
4'3 ’
3

LAS ALCABALAS DE AVILA DEL AÑO 1498 
VALOR DEL ARRENDAMIENTO DE LOS MIEMBROS 

(Por orden de importancia)



Serafín de Tapia Sánchez106

4.136TOTAL 3.847 4.0073.759

Fuente: AHPAv. Prot 489. fols. 5O-224v (para 1579-1581) y 574v-646v(para 1589).

CUADRO 4,A

* Sin datos. Probablemente el "catarro general" de septiembre de ese año. que en Avila ocasionó una gran 
mortalidad, impidió la realización de la feria.

112
95
90
88
87
86

76
73
66
50
45
30
27

53
63
53
44
32
28

5’1 
4'6 
4'1 
5’1 
3'5
3'5 
2'9 
2'4 
2'1 
2'5
2'3 
2 
2'1 
1’5

1'4 
1'7 
1'4 
1'2 
0'8 
0'7

66
60
38
40
26
19

975
503
300
190
180
130
149
370
150
118
120
83
52
56
100
65
85
60

35
57
58
25
25
20

229

2 
1'9 
1'7 
1'3 
1'2 
0'8
0'7

20'2
14'1
8'8
7'3

775
751
340
238
187
165
156
160
140
106
116
94
58
60
85
77
50
84
90

19'3 
18'7 
8'5 
5'9 
4'7 
4'1 
3'9 
4 
3'5
2’7 
2’9 
2'3 
1'4 
1'5 
2'1 
1'9 
1’2 
2'1
2'2

1'6 
1'5 
0'9 
1 
0'6 
0'5

0'8 
1'4 
1'4 
0'6 
0'6 
0'5 
5'5

705
472
320
245
239
192
175
157

18'3
12'3
8'3 
6'4 
6'2
5
4'5
4’1 
4 
3’5
3’1
2'9
2’5
2'3
2'3
2'2
2'2

23'6 
12'2 
7'2 
4'6
4'3
3'1
3'6 
8'9 
3'6 
2'8
2’9 
2
1'2
1'3
2'4
1'6 
2
1'4

760
532
330
276*
192
172
154
190
130
130
110
89
80
96
86
76
78
56

LAS ALCABALAS DE AVILA EN 1579-1581 Y EN 1589 
A) VALOR DEL ARRENDAMIENTO DE LOS MIEMBROS

(Por orden de importancia. En miles de mrs)

Carnes fresc.y saladas 
Carbón y leña 
Fruías de forasteros 
Ganados menores 
Cuatropea 
Peso mayor y menor 
Pescados fr.y salados 
Vino forasteros
Ganados vacunos forast. 156 
Cueros 136
Puercos de vec.y forast. 121 
Ropa vieja 
Hortaliza forast.
Bestias 
Candelas 
Heredades de vecinos 
Paños de forasteros 
Aves y caza 
Sal 
Lana 
Tocino fresco y salado 
Hierba, paja, alcacer 
Madera y pez forast. 
Cal, piedra y casca 
Zapatería de forast. 
Esparto, vidrio ” 
Pan en grano

15 8 9
mrs %

15 8 0 
mrs %

15 7 9
mrs %

15 8 1
mrs %



107La comunidad morisca de Avila

3’8 3 1’83’8 124'1 1215

12 3’812 3'83’814

12 7'1

2'90'6 2 0'8 50'7 22

315 164312365TOTAL

Fuente: La misma de) cuadro anterior.
CUADRO 4,B

Joyeros
Zapateros
Mercaderes de lana 

y de la vara
Fabricad, toda ropa 
Vendedores pescado 
Vendedores fruta 
Hierro (herreros y 

cerrajeros)
Todos ganados con el 

esquilmo dellos
Mesoneros y 

bodegoneros
Calceteros, jubeteros 
Madera
Hortelanos
Barro y vidrio
Tocino
Plateros, cordoneros y 

sombrereros

75
70

32
25
17
15

12
10
4
4
4
3

20'5
19'2

8'8 
6'8 
4'6 
4'1

68
60

25
20
13
12

10
8
4
3
3
3

21’7
19'2

8
6'4
4'3
3’8

3’2 
2'5 
1'3
1
1
1

68
60

30
23
13
12

10
8
4
3
3
3

21'6
19

9'5
7'3
4'3
3'8

40
25

20
25

5
2
2

23'7
14'8

11'8
14'8

3'3 
2'7 
1'2 
1'1
1'1 
0'9

3'2 
2'5 
1'3 
0’9 
0'9 
0'9

2'9
1'2
1’2

LAS ALCABALAS DE AVILA EN 1579-1581 Y EN 1589 
B) REPARTIMIENTO ENTRE LOS "TRATOS Y OFICIOS" 

(Por orden de importancia. En miles de mrs)

Si limitamos nuestra observación al bloque de tratos y oficios comprobaremos 
cómo en esos cuatro años el gremio que mayor volumen de negocios mueve es el de los 
joyeros, que se dedicaban fundamentalmente al comercio de telas de lujo y otras 
mercancías de poco peso y mucho valor.

El papel protagonista desempeñado por los zapateros responde, mucho más 
que a su importancia dentro del panorama productivo, al hecho de que probablemente 
toda su producción se destinaba al mercado local o comarcal y ello les diferenciaba

15 7 9
mrs %

15 8 0
mrs %

15 8 1
mrs %

15 8 9
mrs %



«r

Serafín de Tapia Sanche:108

b.- Las actividades productivas

Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, vol. I, p.66: Cortes de Jerez, petición n° 3. Cf.

del gremio de los fabricadores de paños quienes, al destinar sus telas a mercados lejanos, 
pagarían el impuesto en otros lugares distintos de Avila. Aunque con una importan
cia relativa menor, de los artesanos del metal se podría decir lo mismo que de los 
zapateros.

P. Iradiel: Evolución de la industria textil castellana en los siglos XH-XV1, o.c., pp. 29-39 y 113.
En 1498 se venden jergas en Olmedo (AGS, Sello, 4-IX-1498, fol. 178).
Ver la nota 62 del capítulo anterior (p. 82).
AGS, Patronato Real, Copia de Documentos, leg. 2, fol.259 (tomo la referencia de J.Pérez: La

Cf. J. Bilinkoff: “Una rebelión urbana y sus consecuencia; Avila en el levantamiento de los

Como ya he dicho, el elemento cualitativamente más novedoso y que mayores 
transformaciones va a originar en la vida de las ciudades castellanas del siglo XVI fue 
el desarrollo en ellas de una pujante actividad artesanal, derivada fundamentalmente de 
la transformación de la lana, que renovó y amplió la tradicional actividad textil 
castellana.

18 Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, vol. I, p.66: Cortes de Jerez, petición n° 3. Cf. 
también M. Gual Camarena.- La industria textil hispana en la Edad Media”, Anuario de Estudios Medievales, 
4, 1967, p. 113.

19  --
20
21
22

revolución de las Comunidades de Castilla (1520-1521). Ed. Siglo XXI, Madrid, 1985, 59 ed., p. 33).
23 (..................................................................... ................................................................ ' , . ■ ’

Comuneros. 1520-1528" en Actas del Simposio Hispano-Luso-Norteamericano de Historia, Madrid, 1985.

En Avila esta actividad textil está documentada ya desde las Cortes de Jerez 
de 1268. en las cuales se alude a la blanqueta y al hurel de Avila18; durante los siglos 
XIV y XV debió mantener una posición secundaria respecto a otras ciudades pañeras 
castellanas: Segovia, Falencia, Cuenca...19, aunque a finales del siglo XV hay indicios de 
que pane de la producción textil local salía fuera la ciudad20. Sin embargo las primeras 
décadas del siglo siguiente serían críticas para el sector: la reordenación del mismo, 
propiciada por la Corona, se adaptaba mal a las características de la lana de estas tierra y 
a las costumbres de sus tejedores21. Son años de tensiones entre los componentes de esta 
rama de actividad: en 1513 los peinadores, cardadores e hilanderas se quejan de la 
competencia desleal que les hacen algunos mercaderes ricos22 y los tundidores pleitea
rán con el Ayuntamiento por motivo del nombramiento de veedores23.

Después de estos comienzos las condiciones del sistema productivo de Avila 
entrarán en un proceso de auge indudable que sirve de atracción a numerosos habitantes 
del enlomo rural: la ciudad ofrece en sus talleres trabajo a quienes se acercan a ella, 
dando pie a un numeroso artesanado de cuya composición nos podemos servir para 
conocer mejor la realidad económica de Avila, completando o corrigiendo la imagen 
proporcionada por las alcabalas. No hace falta decir que aunque las labores derivadas de 
la transformación de la lana eran las más importantes también había otras manifes
taciones de la actividad artesanal dignas de consideración. Igualmente resulta impres
cindible conocer otras ocupaciones laborales distintas a las industriales si se desea tener 
una visión de conjunto de la estructura ocupacional de la ciudad.



La comunidad morisca de Avila 109

El principal problema que presenta su utilización como fuente de conocimiento 
de las funciones urbanas es su propio carácter fiscal: sólo se menciona a los cabezas de 
familia de esa unidad fiscal llamada "vecino", lo cual no significa que los demás compo
nentes de la familia no tuvieran oficio; hay muchos datos que indican que eran nume
rosas las mujeres que trabajaban, por ejemplo, en hilar la lana. Tampoco se dice nada de 
las abundantes criadas ni de los jóvenes aprendices.

Por otra parte hay 1.175 vecinos (el 39'2 por cien) de los que no se indica su 
oficio; la mayoría de ellos -665- son viudas y el resto -510- estará constituido mayo- 
ritariamente por los hidalgos que, al menos en teoría, "desdeñan toda profesión que no 
sea servir al Rey"27; sin duda existirían entre los ociosos algún rentista y bastantes 
pobres.

Una cuestión interesante, pero cuyo tratamiento será objeto de estudios poste
riores, es la de determinar el papel económico desempeñado por los hidalgos, y más 
concretamente si ejercían algún tipo de oficio u ocupación lucrativa. En este vecindario 
no aparece nada a este respecto, sin embargo estamos convencidos de que era frecuente 
que se dedicaran a cierto tipo de negocios, aunque sin duda en mucha menor medida de lo 
que ocurriera en las ciudades del sur28; véanse en este sentido los datos que aporto más 
abajo, en la nota 82 de este mismo capítulo.

Por lo que respecta a los clérigos, el funcionario real que fiscalizó la 
elaboración del padrón aclaró que había que "poner la facultad de los clérigos que 
tratan e lo que más an tenido", resultando que nueve de los 180 clérigos tenían negocios 
tales como arrendar diezmos, tratar en censos al quitar, en ganados, o "en vino y en 
ganados", etc.

Los instrumentos más útiles para este fin son los padrones fiscales pues en ellos 
se suele indicar la profesión de los avecindados. Existen dos tipos de vecindarios 
susceptibles de ser empleados para conocer la estructura ocupacional de Avila; unos son 
los realizados por las autoridades municipales (los padrones del Servicio o los de la 
Moneda Forera, fundamentalmente) y otros son los que hicieron los funcionarios del 
poder central. En otro momento utilicé los primeros para estudiar este asunto24 pero en 
esta ocasión me voy a servir del vecindario incluido en la Averiguación de Alca
balas del año 156125 pues en él no sólo se incluyen los individuos de los tres estados 
sino que se incrementa, respecto a los vecindarios municipales, aproximadamente en un 
10 por cien el número de vecinos de los que se indica el oficio.Este vecindario de 1561 
fue dado a conocer y estudiado en una primera aproximación por el profesor Fernández 
Alvarez26.

24 Cf. “Estructura ocupacional de Avila en el siglo XVI" en El pasado histórico de Castilla y León. vol. 
II, Edad Moderna. Ed. Junta de Castilla y León, Burgos, 1983, pp. 201-223.

25 AGS, Expedientes de Hacienda, ieg. 50.
26 Cf. M. Fernández Alvarez: “El entomo histórico de Santa Teresa’’, Studia Zamorensia, 3. 1982, pp. 

357-447.
27 B. Bennassar: Valladolid en el Siglo de Oro, ed. Ayuntamiento, Valladolid, 1983, p. 201. 

Significativamente los únicos hidalgos que hemos detectado con profesión son aquellos calificados de 
“hombres de armas” y algún escribano.

28 Cf. para el caso de Sevilla R. Pike: Aristócratas y comerciantes. Ed. Ariel, Barcelona. 1978, p. 32 ss.



Serafín de Tapia SánchezUO

Los tres sectores de actividad

Las actividades artesanales

No hace falta recordar que en este vecindario no se dice nada de un numeroso 
grupo de población: el que vivía en los conventos, los inquilinos de la cárcel, los 
estudiantes...

Estas labores absorbían el 54 por cien de los vecinos con profesión conocida. En 
Palencia era el 54'7”, en Salamanca el 52'6, en Medina el 47'3, en Valladolid el 35'5 y en 
Segovia -la ciudad industrial de Castilla la Vieja- el 75'8 por cien.

29 Cf. A. Díaz Medina: “Estructura demográfica y socio-profesional de Salamanca en 1561" en 
Provincia de Salamanca Revista de Estudios. 4 (julio-agosto 1982), pp. 69-99; B. Bennassar: “Economieet 
societé a Segovie au milieu du XVI siéclc", Anuario de Historia económica y social, 1, 1968, pp. 185-205; A. 
Marcos Martín: Auge y declive de un núcleo mercantil y financiero de Castilla la Vieja. Evolución demo
gráfica de Medina del Campo durante los siglo XVI y XVII. Ed. Universidad, Valladolid, 1978, pp. 299-321 
y B.Bennassar. Valladolid ... o.c.. p. 200-207. Las referencias que en este capítulo se harán a ciudades del 
entomo de Avila proceden de estos trabajos. Para evitar prolijidad no los citaré a cada momento.

v> Al hacer comparaciones con otras ciudades hay que tener en cuenta que ni en Medina, ni en Segovia 
son prácticamente incluidos los sacerdotes y que en Valladolid y en Salamanca aparecen muy infravalorados. 
Esto supone que si al efectuar los cálculos también en Avila se prescindiera de ellos el tanto por ciento de la 
población activa descendería al 54’3 por cien, pero en cambio aparecerían con mayor peso relativo los otros 
sectores de producción; por ejemplo, el sector secundario pasaría del 54 por cien al 60’4, lo que colocaría a 
Avila bastante por encima de las demás ciudades castellano-leonesas, exceptuada Segovia, en lo que a 
actividad artesanal se refiere.

’’ G. Herrero Martínez de Azcoitia: “La población palentina en los siglos XVI y XVII", Publicaciones 
de la Institución Tello Télle: de Meneses. (Palencia), 21. 1961, pp. 115.

Aceptada por razones metodológicas la división clásica en los tres sectores de 
actividad, incluimos en el sector secundario las labores manufactureras o artesanales 
aunque es sabido que con frecuencia los artesanos vendían su propia producción en el 
taller. Como ocurre siempre que se tratan estos temas, han sido abundantes las dudas y 
los cambios a la hora de distribuir los numerosos oficios en unos pocos subsectores a 
causa de la ambigüedad del contenido profesional de algunos oficios y de que las 
características socioprofesionales del siglo XVI eran muy diferentes a las actuales29.

La estructura socioprofesional en 1561 es la que se recoge en el cuadro 5.
La proporción de población activa respecto al total de vecinos -607 por 

cien- sitúa a Avila junto a las ciudades más laboriosas de Castilla la Vieja: Segovia 
(74'3 por cien) y Medina del Campo (61'2 por cien); y bastante por encima de 
Valladolid (40 por cien) y Salamanca (48'6 por cien). En todos los casos refiriéndonos a 
156L . Sorprende la gran cantidad de oficios, de especializaciones laborales existentes; 
la causa de ello era la débil integración del mercado nacional: la ciudad se veía obligada 
a producir -con mayor o menor calidad- prácticamente todo lo que sus habitantes y los 
de su comarca necesitaban; sobresalen los 33 oficios del sector textil, los 29 de la 
administración y los 27 de actividades eclesiásticas.



La comunidad morisca de Avila 111

ESTRUCTURA OCUPACIONAL DE AVILA EN 1561

trabajadores
%(I) Oficios

Industria

984Total industria 54 86

Servicios

II

II

698 38’3Total servicio 122

Agricultura/ganadería 115 6’3 12

Indeterminados 23 1'2 2

60’7(2)POBLAC. ACTIVA 1820 223

POBLAC. OCIOSA

39'2(2)Total Pobl. ociosa 1175

TOTAL VECINOS 2995

CUADRO 5

Viudas
Otros

307
163
84

149
165
65
51

665(3)
510

118
101
106
59
39

191
84

22’2(2)
17 (2)

16'8 
8'9 
4'6 
8'1 
9
3'5 
2'8

20
13
8
8

11
7

19

6'4
5'5
5'8
3'2
2'1

10'4
4'6

21
30
12
10
7

27
16

alimentación 
administración 
comercio/transporte 
servicio doméstico 

sanitario 
eclesiástico 
varios

manufactura textil 
confección textil 
artesanía del metal 
construcción
cuero 
industr. artísticas

varias

n°

Porcentaje sobre total pobl. activa
(2) " " " vecinos

Sólo viudas sin oficio



Serafín de Tapia Sánchez112

32 En 1590 ascenderá al 21’4 por cien.

Por tanto Avila sólo era superada en este aspecto por Segovia; Palencia se igua
laba con ella, aunque las fuentes utilizadas por G. Herrero para esta ciudad son bastante 
parcas ya que sólo conoce 369 artesanos, cuando en Avila la cifra absoluta es de 984. 
Las otras tres ciudades aludidas tenían especializaciones distintas a las industriales.

Volv iendo a Avila vemos que casi la mitad de sus artesanos, 470 de los 984, se 
dedicaban a actividades relacionadas con el textil; es interesante señalar que la mayor 
parte de estos trabajadores textiles -el 65’3 por cien- se ocupaba directamente en las 
distintas fases del proceso manufacturero de la producción textil, como cardadores, 
tejedores, tintoreros, bataneros, perailes, tundidores... y que en lo que podríamos 
calificar como confección' (sastres, jubeteros, calceteros, bordadores...) se empleaba 
mucha menos gente -el 34’6 por cien-. Este es un aspecto que debe ser muy tenido en 
cuenta, ya que el carácter industrial de la producción textil de una ciudad viene 
determinado, a nuestro entender, por el peso respectivo del trabajo manufacturero y/o 
de la confección. Así. en Valladolid, Medina o Salamanca era preponderante la 
confección, al contrario de lo que sucedía en Segovia, donde el 58'3 por cien de la 
población activa trabajaba en distintas fases de la manufactura textil; aunque en Avila 
sólo se llegase al 16'8 por cien32 su carácter industrial es incuestionable aún estando 
muy lejos del de Segovia. Sobresalen los 114 tejedores, los 102 perailes, los 19 
tundidores, etc., es decir, quienes se dedicaban a las distintas fases fundamentales de la 
producción textil básica.

Como era habitual en Castilla la Vieja el segundo bloque artesanal en impor
tancia era el del cuero, con el 9 por cien de la población activa. En este caso predo
minaban los que se dedicaban a la transformación (99 zapateros, 6 chapineros...), aunque 
no faltaban los que preparaban la materia prima (20 curtidores y 13 zurradores).

La construcción se encontraba en un buen momento (149 trabajadores), en 
consonancia con el aumento de las necesidades de viviendas y otros equipamientos de una 
población en clara expansión demográfica.

Las artes metálicas (4'6 por cien) ocupaban a los típicos artesanos necesarios 
en una ciudad sin excesivas pretensiones pero que debía proveerse a sí misma y a su 
comarca de lo imprescindible; así, había 30 caldereros, 15 herreros, 13 cerrajeros, 13 
herradores, 8 espaderos... En total 84 vecinos (frente a los 59 de Segovia, los 77 de 
Salamanca, los 74 de Medina y los 157 de Valladolid).

La producción artística estaba bastante bien representada: 65 vecinos; entre 
ellos sobresalen los 19 plateros, 13 entalladores, 11 ensambladores... Incluso muchos 
cerrajeros, que hemos situado en la industria metálica, hubieran tenido lugar merecido 
entre los artistas ya que sus creaciones de hierro forjado tienen tanto que ver con la 
metalurgia como con el arte.

Un amplio conjunto de oficios muy diversos pero todos de carácter artesanal 
ocupa al 2'8 por cien de la población activa restante, destacando la inexistencia del 
tradicional oficio de alfarería: un sólo alfarero y 7 olleros son los únicos represen
tantes.



r

La comunidad morisca de Avila 113

El sector terciario o de servicios

A él se dedican el 38'3 por cien de los activos, que es una proporción media en lo 
que se refiere a Castilla la Vieja, similar a la de Medina del Campo, superior a la de 
Segovia e inferior a la de Salamanca o Valladolid.

A pesar de no ser el sector más numeroso podemos pensar que su superioridad 
cualitativa era clara: aquí se incluyen los grandes mercaderes, los juristas, los altos 
funcionarios, las gentes de iglesia, que detentaban no sólo importantes parcelas de poder 
ideológico y político sino también los mayores recursos económicos33.

Las funciones eclesiásticas agrupan al mayor número -191 personas-, el 10'4 
por cien de la población activa conocida; bien es verdad que el carácter de "activos" de 
muchos de los componentes de este subsector ofrece serias dudas: muchos clérigos, 
beneficiados, etc. carecían de ocupación definida, ni siquiera de la 'cura de almas': los 
canónigos, fuera de acudir al coro, tampoco tenían obligaciones.

Siguen en importancia los que se dedican a la alimentación -118 vecinos, el 6'4 
por cien de la población activa-, con gran variedad de oficios, 21, aunque la mayor parte 
de los trabajadores, 67, se dedican a las diversas labores del pan lo que supone que 
también podrían haber sido incluidos en el sector industrial.

El subsector de comercio y transporte agrupa a gentes y oficios bastante 
dispares: frente a los poderosos mercaderes se encuentran los aguadores, tenderos... 
Como ocurría con los panaderos algunos de los mercaderes más bien deberían estar 
contabilizados en el sector artesanal pues cumplían las funciones que hoy correspon
derían a un empresario.

Los funcionarios que servían a la Ley, al Estado, a la Administración -pública 
o privada- eran 101 personas, cantidad parecida a la existente en Medina del Campo y 
menor que la de Segovia, Salamanca y, sobre todo, Valladolid. Los escribanos son 
numerosos, así como los hombres de leyes (procuradores, abogados...). En total se trata 
del 5'5 por cien de los activos conocidos.

Hay 59 vecinos encuadrados en el servicio doméstico; parece fuera de toda 
duda que no son más que una mínima parte de los que se ocupaban en estas labores34.

Quienes tenían a su cargo velar por la salud de los ciudadanos no eran muchos, 
39 personas, pero este número no supone que la ciudad de Avila estuviera peor dotada 
que sus vecinas; al contrario, en Segovia, en Medina e incluso en Salamanca no se llegaba 
a esta cifra35. Según L.S. Granjel36 a mediados del siglo XVI los núcleos urbanos solían

33 Por ejemplo, en el padrón del Repartimiento del Servicio de 1580 entre los mayores contribuyentes 
de oficio conocido aparecen 11 mercaderes, 6 joyeros, 4 notarios. 3 arrieros, 3 tenderos, 3 escribanos. 3 
boticarios, 2 curtidores, 2 zapateros y 2 canteros (AHPAv, Ayuntamiento, caja 68. leg. 12/8).

34 Sólo se ha contabilizado en el vecindario a los criados que vivían con su propia familia, 
olvidándose de la masa de los que convivían con sus señores. Así, en la parroquia de San Juan, en 1594. la 
matrícula de feligreses indica que hay 0’43 criados por familia; supongo que en el conjunto de la ciudad la 
proporción de criados sería menor pues San Juan recogía la feligresía más adinerada.

35 Al estudiar la ciudad del Tormes A. Díaz Medina considera que los boticarios deben ser incluidos 
en el sector secundario ya que, efectivamente, tenían la misión de elaborar las medicinas (o.c., p. 73): si se



Serafín de Tapia Sánchez¡14

Finalmente se han agrupado en servicios varios 16 oficios diversos y muy 
heterogéneos, destacando los 25 taberneros, las trece lavanderas... Había también 4 
maestros de niños (aparte de 7 clérigos que "enseñan a niños"). 4 libreros, etc.

tener cuatro o cinco médicos por cada 10.000 habitantes; pues bien, esa era aproximada
mente la población de Avila por estos años y tenía cinco médicos y cuatro cirujanos: 
puede, por tanto, decirse que desde este punto de vista la ciudad estaba comparativa
mente bien servida.

El sector primario

Tenía un peso muy limitado: 115 vecinos, el 6’3 por cien de la población activa. 
Salamanca y Segovia tenían una proporción aún menor; en cambio Medina, Falencia y 
Valladolid superaban este porcentaje ampliamente. Las pésimas condiciones agrícolas 
del inmediato entorno abulense explican satisfactoriamente lo exiguo del sector. No 
obstante, si el sondeo en vez de ser de 1561 hubiera sido hecho a principios del XVII 
este sector hubiera proporcionado muchos más efectivos; la ciudad había comenzado por 
aquellas fechas su proceso de ruralización: en 1603 los que trabajaban en la agricultura 
y ganadería significaban ya el 11'5 por cien de los activos.

Las distintas cuadrillas o barrios tenían cierta tendencia a la especialización 
aunque no todos en igual medida (en los planos adjuntados en los capítulos 1,4 y V,6 se 
puede ver el emplazamiento de cada cuadrilla).

El barrio típicamente industrial es San Esteban, tanto en el textil37 como 
en el cuero: al sector secundario se dedica casi el 80 por cien de su población laboral. 
Esta especialización artesanal viene determinada, sin duda, por la cercanía al punto en 
que el río Adaja se estrecha, facilitando la instalación de batanes, lavaderos de lana, 
tenerías, etc.

San Nicolás, al sur y mirando al río. participa de parecidas circunstancias, por 
lo que tiene un gran desarrollo textil. Sin embargo lo que más le caracteriza es la dedi
cación agrícola por su carácter de arrabal volcado al Valle Amblés, con sus alcacerías y 
tierras de pan llevar, y por ser el barrio al que más afluye la población que desde el cam
po viene a la ciudad; por ello también tiene la mayor cantidad de población no activa.

San Juan es la cuadrilla aristocrática por excelencia, no sólo en cuanto a la 
composición estamental de su vecindario sino también por lo que se refiere a su ocupa

c- Distribución espacial de las funciones

hubieran añadido a los médicos, cirujanos... resultaría un número ligeramente superior en Salamanca que en 
Avila (exactamente 45j. aunque al ser una ciudad bastante más grande (4.936 vecinos) continuaría estando 
peor dotada.

36 La medicina española renacentista. Ed. Universidad. Salamanca, 1980.
17 Sobre todo en la actividad propiamente manufacturera y no en la confección, en que destacaba San 

Juan.



La comunidad morisca de Avila 1/5

d.- Evolución de la estructura socio-profesional

El estudio de la estructura socio-profesional de Avila hecho hasta aquí es el 
correspondiente al año 1561. Cómo se llegó hasta esta situación y cómo evolucionó a 
partir de ese momento lo he analizado en el artículo ya citado de "Estructura ocupa- 
cional de Avila en el siglo XVI"; en él utilicé once vecindarios (9 del Servicio Real y 
dos de Moneda Forera) distribuidos aproximadamente de diez en diez años, desde 1514 
hasta 1627, y comprobé cómo las actividades artesanales inician la tendencia descenden
te en 159039 mientras que los servicios se mantienen bastante más tiempo y el sector 
primario se consolida cada vez más.

San Andrés, el arrabal del norte, era el barrio más pobre: sólo aportó en 1571 
el 6'3 por cien del impuesto repartido cuando su población pechera era ese año el 15'9 
por cien. Aquí vivían muchos perailes y curtidores y casi todos los molineros (apro
vechando las presas del río Adaja) así como otros oficios de poca categoría: lacayos, 
acarreadores, lavanderas... La mayoría de las huertas estaban al norte de la ciudad y ello 
explica que gran parte de los pocos hortelanos de Avila vivieran en San Andrés (y 
también en San Pedro, ya que su jurisdicción abarcaba el noreste de la ciudad).

Al sur-sureste. La Trinidad era una arrabal que como los otros recibirá gran 
parle de la población que llega a la ciudad en los momentos de auge y que, por otra parte, 
se despoblará en mayor proporción que el centro a lo largo del siglo XVII (así, en 1571 
posee el 18'9 por cien de la población pechera de la ciudad y en 1627 sólo el 10'1) no sólo 
como consecuencia de la expulsión de los moriscos. Su especialización eran las anes 
metálicas, en especial la calderería. El sector primario está bien representado.

ción profesional. Situada intramuros, como San Esteban, en el corazón de la ciudad y en 
su parle alta, tan sólo registra dos trabajadores del sector primario y en cambio reúne a 
casi lodos los burócratas, mercaderes, plateros, joyeros, sanitarios... De las 80 personas 
que más contribuyeron en el impuesto del Servicio Real de 1571,32 pertenecían a esta 
cuadrilla38. Aunque el sector manufacturero estaba bien representado, llama la atención 
que sólo 8 artesanos se dedicasen al trabajo textil básico y en cambio 58 lo hicieran a la 
confección, en idéntica proporción pero a la inversa de lo que sucedía en San Esteban.

La cuadrilla de San Pedro participa de alguna de las características de San Juan 
a causa de su situación más o menos céntrica; aunque aquí también viven muchos 
hidalgos, lo que la distingue es la cantidad de clérigos y gentes de iglesia (83 de 191: el 
43'4 por cien), así como los oficios artísticos vinculados a ésta por razones de clientela: 
entalladores, ensambladores, pintores y doradores; también los que se dedicaban a labo
res orientadas al consumo (la confección textil, los tenderos...) y algunos burócratas se 
asentaban en esta zona.

38 AHPAv, Ayuntamiento, caja 67, leg. 11/23.
39 Es en ese mismo año de 1590 cuando J. Vicens Vives sitúa el fin del auge de la producción de los 

paños castellanos (Historia económica de España. Ed. Vicens Vives, Barcelona. 1967. p. 322).



lio Serafín de Tapia Sánchez

33

134 110 82 383 116143 807 67 85 28 54

* Base 100: la media del período 1549-1590.
CUADRO 6

3.- SOCIEDAD

40 “Las fuentes demográficas...”, o.c.. pp. 48-49 y 58-60.

88
59

2
7

35
60
73
92
94
110
129
110
118

94
82

13
11
21
42
76

1514
1517
1530
1540
1549
1560

20
34
60
71
89
118
111
91
89
69
38

24 
31 
56 
67
98 
98

19
28
35
58
100
115
101
92
89
86
46

18
17
21
63
77
111
85
63
161 
H5 
46

Pri
mario

11
18
44
62
95
91
92
100
120
110
66

20
28
52
69
100
105
113
104
75
76
58

25
32
75
115
133
107
86
82
89
89
100

95
86
56

TRABAJADORES DEDICADOS A CADA UNO DE LOS SUBSECTORES.
NUMEROS INDICE *

41
54 
66 
88 
99 
97 

1571 104 
1580 103 
1590 
1603 
1627

18
26
42
76
98
99 100

98
98

La evolución particular que sigue cada subsector es significativa; por ejemplo, 
mientras la construcción o la confección caen desde la década de los 80, la burocracia}' 
los servicios sanitarios van aumentando. Un resumen numérico puede hallarse en el 
cuadro 6 donde se recogen los números índice de la población pechera total y del núme
ro de activos de casi todos los subsectores laborales, tomando como base 100 en todos 
los casos la media del período 1549-1590.

34
39
65
71

107
90

102 101
100 9 7
99 103 
91 
70

Base2498 262
100

a) La estructura social de Avila

La relativamente numerosa serie de padrones de Moneda Forera conservados nos 
va a permitir conocer la evolución de los efectivos de cada estamento. En otro lugar he 
hecho ver el rigor con que estos recuentos eran realizados40 y la fiabilidad que merecen. 
En el cuadro 7 se recoge la evolución del número de vecinos por estamentos a lo largo 
del período estudiado. En los epígrafes siguientes se hará un comentario del significado 
de esta estructuración estamental.

Buró- Servic. Total 
cracia domést. serve.

Pobla- Textil Confec. Constr. Cuero Total Alim. Corriere. Sanit. 
cion_________ indust. transp.

19
33
54

106
118
86

108
62

124 124 127
78 102 125

65 74



La comunidad morisca de Avila 117

ESTAMENTOS

CUADRO 7

La especificidad de Avila

Censo de 1591

Ciudad

CUADRO 8

El rasgo más característico de cualquier ciudad, y en especial de las renacentistas, 
es que en ellas se congregan los grupos sociales privilegiados; utilizando los datos del 
censo general de 1591 referidos a la provincia de Avila41 y comparándolos con los 
asignados a la ciudad en el mismo censo y en los padrones de Moneda Forera (exclu
yendo siempre a los religiosos) se obtiene el siguiente cuadro de porcentajes que es 
suficientemente explícito:

Pecheros
Hidalgos
Clérigos

884
803

2475
2390
2456
1884
1770
1825
1491

76'8 
80 
83'3 
87
88'3 
88'4 
87'5 
88
87'5

223
196
339
218
203
134
134
136
104

19'3
19'5
11'4
7'8
7’2
6'2
6'6
6'5
6’1

Padrones M3 Forera 
(promedio 1566-1627)

43
4

157
136
122
113
117
112
106

87'1
7’4
5'3

Total vecinos
1150
1003
2971
2743
2781
2131
2021
2073
1701

Los dos primeros están incompletos. Sólo incluyen 3 de las 6 cuadrillas o barrios.
Todos proceden de los padrones del repartimiento de moneda forera del año respectivo, excepto el 
primero -del que se ignora la finalidad- y el de 1591 -sacado del censo general de la Corona de Castilla 
de ese año-.

3'7
1
5’2
4'9
4'8
5'3
5'7
5'4
6'2

Pecheros 
n° %

Clérigos
n9 %

Hidalgos 
n9 %

Provine.
%

95’8
2’3
1'7

Ciudad 
% 

88'3 
7'2 
4'7

15..?*
1530 *
1566
1590
1591
161 1
1620
1621
1627

í1 Tal como han sido publicados por F. Ruiz Martín: “Demografía eclesiástica”, en Diccionario de 
Historia Eclesiástica de España, CSIC, Madrid, 1972, vol. II, p. 690, cuadro n9 1.

EVOLUCION DEL NUMERO DE VECINOS DE AVILA, 
POR



Serafín de Tapia Sánchez118

2.- Características de los grupos privilegiados

La nobleza

Por tanto, desde un punto de vista meramente cuantitativo, la hegemonía de ios 
pecheros es evidente. Los hidalgos, al menos desde el último tercio del siglo XVI, 
son menos numerosos de lo que se pudiera pensar de una ciudad que en 1488 Hernand 
Mexía había incluido entre los cuatro lugares solariegos del reino, junto con Córdoba, 
Toledo y Cáceres'2.

Por supuesto, había ciudades cercanas con mayor número, absoluto y relativo, de 
hidalgos4'.

Los clérigos seculares eran numerosos. Si a ellos se añaden los religiosos, que 
en 1.591 eran 515. el resultado es aún más destacado. Esta realidad ha movido a un 
historiador local a calificar al Avila de aquellos años como una ciudad levíticá^, lo que 
no deja de ser una exageración ya que. refieriéndonos a 1591. había 2.659 vecinos laicos, 
es decir. 9.838 personas: a ellas se añadirían los 329 seglares que vivían con los clérigos 
seculares: el total de los habitantes laicos sería 10.162; las 667 personas de iglesia 
(incluidos los religiosos) suponían, en consecuencia, el 6'6 por cien de la población. 
También en este caso Avila era superada por otras ciudades respecto a la cantidad 
absoluta o relativa de clérigos45.

Naturalmente la hegemonía pechera era tan sólo demográfica, ya que en lo que se 
refiere al poder (económico, ideológico, político...) su influencia era mucho menor que 
la de los otros estamentos.

42 Libro intitulado Nobiliario, Sevilla, 1492. apud A. Domínguez Ortiz.- Las clases privilegiadas en la 
España de! Antiguo Régimen. Ed. Istmo, Madrid. 1973.

43 Por ejemplo. Valladolid con el 30 por cien en 1591 (B. Bennassar.- Valladolid..., p. 201) o Medina 
del Campo, más del 25 por ciento, aunque A. Marcos Martín considera la cifra del censo de 1591 muy 
exagerada (o.c.. p. 303), o Burgos, con el 64*6 por cien el mismo año (cf. A. Castillo.- “Dette flottante el detie 
consol idee en Espagne de 1557 á 1600". Annales E S C., julio-agosto 1963, p. 751).

44 E. Ruiz-Ayúcar.- El municipio de Avila ante la fundación de San José. Ed. C.A., Avila, 1982, p. 36.
45 Burgos, Salamanca, Huesca. Madrid, Sevilla (cf. A. Domínguez Ortiz.- Las clases privilegiadas... P- 

208). Toledo. Valladolid, Jaén, Zamora, etc. (cf. F. Ruiz Martín.- Demografía eclesiástica”, o.c., p. 722, 
gráficos 21 y 22).

46 B. Bennassar.- Ixi España del Siglo de Oro. Ed. Crítica, Barcelona, 1983, pp. 197-200.

En Avila había representación de los tres estamentos que de ordinario se recono
cían en la jerarquía nobiliaria: grandes y títulos, caballeros y simples hidalgos.

Hubo cuatro títulos a lo largo del siglo XVI: el marqués de Las Navas, el 
marqués de Velada, el conde de LJceda y el conde de Barajas: sus rentas oscilaban 
entre los diez y los quince mil ducados anuales46. Estos personajes raramente residían 
en la ciudad, antes bien ocupaban honrosos y lucrativos puestos en la Corte o en la 
diplomacia.

Mucho más numeroso e importante en el ámbito local era el grupo de los caba
lleros. los cuales monopolizaban las regidurías municipales y basaban su poder en la



I

La comunidad morisca de Avila 119

El clero

posesión de la tierra, de la que sacaban lo más sustancial de sus ingresos. Su posición 
privilegiada se basaba, por tanto, en que en ellos riqueza y linaje confluían. Todo lo 
referido a las cuestiones del poder político de este y de los demás grupos se tratará con 
más detenimiento en el epígrafe siguiente.

¿Cuántos de los hidalgos de Avila formaban parte de la oligarquía urbana de los 
caballeros? Se conserva una relación de los caballeros existentes en la ciudad el 10 de 
mayo de 1510 en la que aparecen 5247; es difícil saber qué proporción del total de 
hidalgos representa este número. Si efectuamos algunas operaciones de extrapolación a 
partir de los datos del cuadro 7 hallamos que en 1.530 habría 434 hidalgos; y si 
suponemos que este número no fuera muy distinto del de veinte años atrás tenemos que 
alrededor del 12 por cien de los hidalgos pertenecía a la minoría de los caballeros, con 
lo que también en el caso de Avila es acertada la opinión de B. Bennassar de que el 90 por 
cien de la nobleza se agrupaba en la masa de hidalgos48.

Ahora bien, todo hace pensar que entre caballeros e hidalgos acomodados no 
alcanzaban el 50 por cien del total de hidalgos. Aunque de ninguna manera se pueda 
deducir de estas palabras que el resto eran pobres, no faltan las alusiones directas a dicha 
pobreza sobre todo en el caso de las hidalgas viudas; así, en el padrón de Moneda Forera 
de 1566 se asienta en la cuadrilla de San Nicolás: "Xuárez, pobre hidalgo", "la de Calde
rón, viuda hidalga pobre", "doña Ana del Aguila, hijadaldo y pobre; tiene una muchacha 
que la da de comer por Dios", "Francisco de Salcedo tiene una criada que es hijadalgo"; y 
en el padrón de 1590: "Mari Díaz y Mari Belázquez, pobres hidalgas". En 1599, en las 
cartas del Corregidor al Rey aquél habla de "una muger noble muy pobre y mo^a”49.

Los padrones de Moneda Forera así como la Averiguación de Alcabalas de 1561 
sólo se refieren al clero secular, en cuyo colectivo se integran:

• los párrocos y los beneficiados de las diversas parroquias de la ciudad o de 
fuera de ella que vivían en Avila;

• los miembros del clero catedralicio: el obispo y sus servidores, más los 
componentes del Cabildo (dignidades, canónigos, racioneros...);

• los capellanes que asistían religiosamente a las comunidades religiosas 
femeninas, a los nueve hospitales, a las dieciocho ermitas50, a las fundaciones 
religiosas de todo tipo51, etc.

47 AHPAv. Ayuntamiento, caja 59. leg. 6/10.
48 La España del Siglo de Oro, p. 189. Naturalmente en el campo la proporción de caballeros sería 

mucho más baja.
49 B. Bennassar.- Recherches sur les grandes epidémies dans le nord de l'Espagne á la fin du X\ I siécle, 

SEVPEN, París. 1969, p. 127.
50 Cf. Gil González Dávila.- Teatro eclesiástico.... pp. 190-191.
51 Por ejemplo, el obispo don Diego de los Cobos, hacia 1560 dotó al hospital de Santiago con “doze 

capellanes y un Mayor, tres cantores, un maestro de capilla, sacristán y ocho mo^os de coro, organista y un 
dotrinero para que enseñe la doctrina a los niños de la parroquia lodos los domingos” (ib. p. 295).



120 Serafín de Tapia Sánchez

52
53
54
55

XIII-XX. Ed. CSIC, Madrid. 1966. p. 79. Ver también T. Sobrino Chomón.- Episcopado abulense, siglo XVI-

• e incluso habría que considerar a los clérigos Mercedarios, que recogían 
limosnas para liberar cautivos y que hasta la segunda mitad del siglo XVII no 
serían declarados clero regular.

Los jesuítas se asientan en Avila en 1553 y los franciscanos descalzos, favore
cidos por Felipe II, fundan el convento de San Antonio en 1577. A finales de siglo, en 
1597, los Carmelitas Descalzos, que estaban en un pueblo (Mancera de Abajo), preten-

La Averiguación de Alcabalas de 1561 recoge un total de 180 clérigos seculares.
Los párrocos de la ciudad eran sólo ocho, pero los beneficiados eran mucho más 

numerosos ya que cada parroquia solía tener varios. Un grupo importante debía ser el 
formado por los párrocos de pueblos de la diócesis que vivían en la ciudad, posible
mente buscando las comodidades de la vida urbana a la vez que la titularidad de algún 
beneficio o medio beneficio. En la parroquia de Santo Domingo se conserva la relación 
de los señores clérigos feligreses" de los primeros años de la década de los setenta y 
aparecen los curas de 18 pueblos52.

El padrón de la Moneda Forera de 1621 dice que el obispo, don Francisco de 
Gamarra. tiene doce criados eclesiásticos, un tesorero eclesiástico y otros servidores53; a 
ellos habría que añadir los miembros de su Tribunal de Justicia, que en 1646 eran un 
provisor, un fiscal y cuatro notarios54. El Cabildo de la catedral contaba en el siglo 
XVI con más de 140 personas: 8 dignidades, 20 canónigos, 20 racioneros, 12 medios 
racioneros (los músicos, el organista...), 20 capellanes, 60 mozos de coro y varios 
sacristanes55.

Si el clero secular era numeroso aún lo era más el regular. En Avila se fundaron 
en esta época prácticamente todos los conventos de monjas, excepto el de Santa Ana y el 
de Santa Catalina que lo fueron en 1350 y 1460 respectivamente; en 1502 las religiosas 
franciscanas clarisas se trasladan desde su convento de Villa Dei (a más de 20 Km. al 
norte de Avila) a la ciudad, dando origen al convento de Santa María de Jesús, más 
conocido como Las Cordillas, con 52 monjas por cláusula fundacional. En 1509 surge el 
convento de Nuestra Señora de Gracia, de agustinas. En 1515 se inicia la construcción del 
Monasterio de La Encamación, de carmelitas, que enseguida se convirtió en el convento 
más populoso, con 180 monjas en algún momento. En 1539 nace el convento de Nuestra 
Señora de la Concepción, de franciscanas concepcionistas, y finalmente en 1562 Santa 
Teresa de Jesús funda el Monasterio de San José.

Los conventos de religiosos anteriores al siglo XVI eran varios: Sancti Spiritus, 
San Francisco, Carmelitas Calzados y el Monasterio de Nuestra Señora la Antigua. A 
fines del siglo XV (de 1482 a 1493) se construye el Monasterio de Santo Tomás, de 
dominicos.

Archivo Parroquial de Santo Domingo.- Libro de las Visitas, Cartas y Quemas..., fol. 74v.
AHPAv. Ayuntamiento, 73, 15/18.
G. González Dávila.- Teatro eclesiástico..., o.c., p. 219.
Cf. J.R. López Arévalo.- Un cabildo catedral de la vieja Castilla. Avila: su estructura jurídica. Siglos

XVIH. Ed. Institución Gran Duque de Alba. 1983.



La comunidad morisca de Avila 121

N2 de relig. N9 de relig.

Total 180 335

CUADRO 9

Religiosas
Nombre del Monasterio

Religiosos
Nombre del Monasterio

Santo Tomás
S. Francisco
S. Antonio
El Carmen
Sancti Spiritus
N3 S3 de la Antigua
Compañía de Jesús

Conviene subrayar que, aparte de las nuevas fundaciones, se produce en este pe
ríodo un movimiento de apetencias urbanas de los religiosos y religiosas, que abandonan 
el campo para instalarse en la ciudad, como sucedía también en otras partes57. Este 
proceso de concentración eclesiástica en la ciudad no era bien visto por nadie, especial
mente por los propios religiosos que ya estaban asentados en ella; es conocida la 
oposición que encontró entre laicos y clérigos la fundación del convento de San José por 
Santa Teresa58.

55
50
15
26
10
4

20

La Encamación 80
Santa Ana 50
Sta. M3 de Jesús (Las Cordillas) 55
S. José 14
Santa Catalina 60
N3 S3 de Gracia 42
La Concepción 34

den sentar plaza en la patria de su fundadora y no lo conseguirán hasta 1600. En 1606 los 
Jerónimos están en La Serrada, a pocos kilómetros de Avila, pero consiguen situarse en 
la ciudad en 162356.

El único recuento que hay de la población religiosa de la ciudad es el del censo de 
1591, cuyo reparto entre los diversos conventos se recoge en el cuadro 9. Suman un total 
de 515. aunque en el resumen del censo se dice que son 545. La única cifra que conocemos 
para establecer una conclusión respecto a la evolución del número de religiosos es la 
afirmación de Gil González Dávila de que en 1647 hay 646 personas entre clero secular 
y regular59. Si hacemos caso del padrón de Moneda Forera de ese año, que señala 91 
clérigos seculares, resulta que había 555 religiosos entre hombres y mujeres, es decir, 
más que en 1591.

POBLACION RELIGIOSA DE LA CIUDAD SEGUN 
EL CENSO DE 1591

56 Aunque los datos anteriores suelen venir, más o menos dispersos, en todas las Historias de Avila 
(G. González Dávila, L. Ariz...) quien mejor los recoge es J. Martín Carramolino .- Historia de Avila..., o.c.. 
tomo I, p. 512 ss.

57 A. Domínguez Ortiz.- Las clases privilegiadas..., p. 282.
58 Cf. E. Ruiz-Ayúcar.- El municipio de Avila... y también M. Fernández Alvarez.- “El entorno 

histórico de Santa Teresa", o.c., p. 365.
59 Teatro eclesiástico..., p. 191. En esas fechas sí que podría decirse que Avila era una ciudad levítica 

ya que el 13’7 por cien de su población pertenecía al estamento eclesiástico, según los datos de) padrón de 
Moneda Forera de 1647.



Serafín de Tapia Sanche:122

EVOLUCION DE LOS HIDALGOS DE TRES CUADRILLAS*

CUADRO 10

Llegados a este punto parece que sería interesante examinar la evolución seguida 
por la participación de cada sector en el conjunto de la población a lo largo del período 
considerado.

1530
1566
1590
1611
1620
1621
1627

Total 
vecinos
1003
1451
1297
1085
1170
1227
920

196
153
127
94
96
92
70

19’5
10'5
9’7
8'6
8’2
7'4
7’6

* San Juan. San Esteban y San Andrés.
Porcentaje respecto al total de vecinos de esas cuadrillas.

3.- Evolución de la distribución estamental
A partir de los datos del cuadro 7 y tal como refleja el gráfico 2, se puede 

comprobar cómo los pecheros en términos absolutos disminuyen, como ocurre con el 
resto de los estamentos. Sin embargo en términos relativos aumentan de forma clara 
hasta 1611. iniciando por entonces un ligero descenso.

En el caso de los hidalgos el descenso es nítido, no sólo absoluta sino relativa
mente. sobre todo si se toman en consideración los porcentajes de los dos padrones 
incompletos de! principio de la serie. Aunque el proceso de pérdida de efectivos parece 
detenerse en la segunda década del siglo XVII. poco después se reanuda hasta llegar a ese 
4'3 por cien de 1692. El cuadro 10 recoge la evolución del número de los hidalgos en tres 
cuadrillas a lo largo de 162 años y su relación con el total de vecinos de esas mismas 
cuadrillas.

Se repite también, en el caso de los clérigos, la disminución en términos abso
lutos. Si embargo si se examina la participación porcentual se observan dos tendencias 
opuestas: hasta 1591 un ligero descenso que deja paso a un claro ritmo ascendente hasta 
1632 (y que. por supuesto, continuaría hasta el siglo XVIII). Mientras que Avila 
perdió entre 1591 y 1647 el 51'6 por cien de su población, los religiosos de ambos sexos 
aumentaron el 7'7 por cien. "...Hoy se ve que. no habiendo la mitad de gente que solía, 
hay doblados religiosos, clérigos y estudiantes, porque ya no hallan otro medio de vivir 
ni de poder sustentarse" reza una súplica enviada en 1618 al Rey por la Universidad de 
Toledo*6 y que también podría aplicarse a Avila.

Cit. por M. Dcforncaux.- La vida cotidiana en la España del Siglo de Oro. Ed. Argos Vcrgara. 
Barcelona. 1983. p. 81.

Hidalgos 
no %**



La comunidad morisca de Avila 123

£

8 o 8 2 8§ o S o

J

1

O

o
UJ

ri 

O o
< 
Oí o

8
■ m

00
O
O

„ 2
A 3 x o

P¡ o
O «¿

í
oo
UJ

£O O
J-* ■—•* Q

Z

ce co o o 
ffi 2
5 * 
UJ

oo 
UJ

<
O
GO

GO

i S
!£ ¿oo<en



124 Serafín de Tapia Sánchez

las frecuentes levas.No dice nada, por supuesto, de ios numerosísimos soldados enrolados en 
Teatro eclesiástico... o.c., pp. 203-207.
Historia de las grandezas..., primera parte, capítulo XIV, fol. 50-50v. La verdad es que la suerte que 

ser hidalgos de ejecutoria, no de sangre ni de solar

61
62
63

corrieron en América fue desigual y que incluso el hecho de
conocido, les proporcionó algunas incomodidades (cf. T. Egido.- “La familia judía de Santa Teresa", Studia 
Zamorensia, 3, 1982, pp. 449-479).

64 Teatro eclesiástico..., o.c., pp. 198-201.
65 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 25, fol. 52 (26-11-1600). La mayoría de los candidatos al 

sacerdocio se preparaban en las escuelas de gramática; la formación recibida dejaba mucho que desear, pero 
su número creció tanto a principios del siglo XVII que se afirma llegó a haber cuatro mil estudios de 
gramática en toda España (cf. F. Ruiz Martín.- "Demografía eclesiástica”, o.c., p. 686 y A. Domínguez 
Ortiz.- Las clases privilegiadas..., o.c., p. 209).

66 Cf. B. Jiménez Duque.- La escuela sacerdotal de Avila del siglo XVI. Ed. Universidad Pontificia de 
Salamanca y F.U.E., Madrid, 1981, y también T. Sobrino Chomón.- Episcopado abulense..., o.c.

Este comportamiento dispar de los diversos estamentos de la ciudad está en plena 
concordancia con lo que ocurre en otras ciudades de la región. Los hidalgos, a lo largo 
del siglo XVI. han nutrido las filas de los ejércitos; Gil González Dávila da una lista 
de militares abulenses ilustres61 -casi todos del siglo XVI- que combatieron en Europa 
y América: incluye 13 generales, 38 maestres de campo, castellanos y sargentos mayores 
y 107 capitanes6-: pero éstos no fueron todos, como lo manifiesta el hecho de que tan 
sólo incluye, entre los capitanes o conquistadores de América, a uno de los hermanos de 
Santa Teresa cuando es sabido que fueron seis los que eligieron ese camino: L. Ariz les 
nombra uno por uno con sus empleos y hazañas militares63.

El mismo Gil González Dávila hace una relación de 56 nobles abulenses que 
participaron en la Casa Real y Goviemo" como corregidores, contadores, secretarios, 
etc.64. Es lógico suponer que gran parte de estos militares y funcionarios no volvería a 
Avila. A esto hay que añadir la atracción que supuso el establecimiento de la capital del 
reino en dos ciudades a cuál más cercana de Avila a partir del reinado de Felipe II.

En relación al grupo de los pecheros ya hemos visto cómo la desaparición de la 
actividad artesanal, la huida de la presión fiscal, la marcha a la Corte a seguir a sus 
señores... y el ingreso en religión contribuyeron a mermar sus efectivos.

En cambio el clero pasa por épocas de esplendor: cuando en Avila se va perdiendo 
el obraje de las lanas se fundan nuevos conventos y se acepta por el Concejo que haya 
"preceptor de gramática en esta ciudad... porque el negocio les parecía muy necesario"65 
a pesar de que ya existían desde 1504 los Estudios de Santo Tomás donde se impartían 
los grados de doctores y maestros así como, desde la década de 1560, el Colegio de 
Estudiantes de Sacedocio, en cumplimiento de lo emanado del Concilio de Trento66.

4.- Distribución espacial urbana
Como en todas las ciudades se había consolidado una cierta zonificación del 

espacio urbano de manera que exilian barrios aristocráticos, eclesiásticos, artesanales...
Obviamente los pecheros estaban en todas partes, dado su predominio numérico. 

Los hidalgos tendían a concentrarse, así como los clérigos, y es de suponer que la



La comunidad morisca de Avila 125

b) La organización política de la ciudad

7.- El poder de la nobleza.

Si cuantitativamente Avila no podía ser calificada ni de solariega ni de levítica. 
cualitativamente, es decir desde el punto de vista del poder que se detentaba (económico, 
político, ideológico...), el protagonismo de los sectores privilegiados como conjunto 
era manifiesto, entre otras cosas porque -independientemente de la diversidad funcional 
y de los frecuentes roces- nobleza y alto clero venían ejerciendo colegiadamente el 
poder urbano de esta ciudad, al menos desde el siglo XIII, ya que no eran más que 
fracciones de clase dentro del bloque social dominante67. Además la vinculación 
familiar entre los caballeros y la elite del clero urbano -dignidades y canónigos- era 
muy frecuente68.

estratificación no se llevara a cabo sólo en el ámbito de la división estamental sino que 
el nivel plutocrático se entrecruzaría con aquélla; es decir, que en ciertas zonas viviría 
no sólo la mayoría de los hidalgos -especialmente los más acomodados de ellos- sino 
que también lo harían los pecheros ricos e incluso los eclesiásticos de mayor rango.

Prestando especial atención a los barrios más céntricos observamos que -por lo 
que respecta a los hidalgos- existía la distribución que aparece en el cuadro 11-A. 
Según se ve el predominio de la céntrica cuadrilla de San Juan es progresivamente 
acentuado, máxime si sumamos los efectivos de San Juan y San Pedro; en cambio es 
evidente el abandono que este estamento privilegiado hace de los arrabales a medida que 
la decadencia demográfica se acentúa.

Algo parecido ocurre con el grupo de los clérigos, refiriéndonos también a 
porcentajes (cuadro 1 l-B). En este caso es la cuadrilla de San Pedro, cercana a la 
Catedral, la que agrupa el mayor número de clérigos, aunque también en San Juan tienen 
fijada su residencia bastantes.

Uniendo los efectivos de los dos grupos privilegiados -hidalgos y clérigos- 
queda patente el reforzamiento constante de la zona más céntrica de la ciudad (cuadro 
77-C): al finalizar el período estudiado prácticamente la mitad de los clérigos e 
hidalgos vivían agrupados en aquel pequeño sector urbano. En cambio los arrabales del 
sur, del norte y la parte baja del recinto amurallado -la zona ocupada por la cuadrilla de 
San Esteban- asisten a una progresiva pérdida de categoría social, en la medida en que los 
grupos más acomodados van abandonando progresivamente estos barrios. Esta perso
nalidad tan caracterizada de cada barrio conviene tenerla en cuenta si se desea entender la 
evolución de la expansión de los moriscos por el espacio urbano así como la persona
lidad de quienes escogen un emplazamiento u otro para vivir.

67 Cf. A. Barrios.- Estructuras agrarias y de poder... o.c. t. 2, p. 188.
68 Cf. J. Bilinkoff.- The Avila of St. Teresa. Religious Reform in a Sixteenth-Century City. Comell 

University Press, Ithaca and London, 1989. También, para épocas anteriores. A. Barrios, o.c. t. 2. pp. 188- 
190 y 195.



Seraf ín de Tapia Sanche:

LIGAR DE RESIDENCIA DE HIDALGOS Y CLERIGOS ♦

A» Hidalgos
S. Juan Resto barriosS.Juan + S. Pedro

Bi Clérigos

S.Pedro Resto barriosS.Juan + S.Pedro

Resto barriosS. Pedro S.Juan+S. Pedro

* Porcentajes respecto al total de hidalgos o clérigos del resto de la ciudad

CUADRO 11

1566
1590
1632

1566
1590
1632

62’4
73'5
76’8

1566
1590
1632

30’2
40’2
49’2

64'8
71'4
89

35'1
28'5
11

37'5
26'4
23'1

42'6
40'4
45’2

33'8
32
33'8

64'1 
72'2 
83

35'8
27’8
17

35'1
46
66

60 Recuérdese la referencia ya aludida al informe que el corregidor de Avila emitió en 1488 donde se 
dice que “todos los recueros son moros y el trabto e conversación de la ciudad está en moros e judíos 
(AGS. Sello. 28-V-1488, fol. 8).

70 J. Amador de los Ríos.- Estudios históricos, políticos y literarios sobre los judíos en España. 
Madrid. 1848. (Reed. 1973). pp. 996 ss.

Cl Hidalgos más clérigos
S.Juan

Aunque como veremos no faltan las manifestaciones de que otros sectores 
sociales pugnaban por defender sus intereses o incluso por acceder a alguna parcela de 
control político. Avila es uno de los lugares donde los que detentaron el poder durante 
siglos lo siguieron ejerciendo más omnímodamente a lo largo del siglo XVI y 
siguientes. Es posible que esto guarde relación directa con un supuesto debilitamiento 
de la burguesía local a causa de dos circunstancias: la primera sería la expulsión de los 
Judíos, que supuso la pérdida de su sector más dinámico69 (no hay que olvidar que la 
aljama de Avila era posiblemente la más numerosa de Castilla la Vieja e incluso la más 
rica, ya que en el repartimiento hecho en Segovia en 1474 fue la que mayor cantidad pagó 
de la región)' la segunda circunstancia que debilitaría a la burguesía local fue el hecho



I

Lu í omimidad morisca de Avila ¡27

Este debilitamiento relativo del Común contribuirá en gran manera a que 
conquistas que en otras partes habían sido arrancadas al patriciado urbano hacía décadas, 
aquí apenas estén presentes en el siglo XVI; un ejemplo de ello podría ser el siguiente: 
los pecheros de Segovia lograron una concordia con el regimiento en 1497 por la cual 
los diez diputados de la Comunidad podrían asistir a las sesiones del Concejo; pues 
bien, una petición similar a ésta no la hacen los diputados abulenses sino hasta 1607, con 
resultado negativo71.

Así pues, por lo que respecta al monopolio que los caballeros ejercían del 
aparato político del Concejo, en el caso de Avila era efectivo y sería difícil encontrar, 
como ha hecho B. González Alonso para varias ciudades castellanas'2, casos de plebeyos 
que accedieran al Ayuntamiento. Naturalmente este fenómeno de cerramiento y 
elitización venía de muy atrás y tanto su génesis como consolidación y consecuencias 
han sido tratadas recientemente por algunos autores, tanto respecto a Avila como a 
otras ciudades cercanas73. El carácter vitalicio y casi patrimonial de los regimientos es 
reflejado por las Actas del Concejo, que recogen periódicamente los nombramientos de 
nuevos regidores, los cuales llegan al cargo por renuncia de su padre, su tío. etc. Aunque 
a partir de Felipe II, y cada vez más, aparecen regidores cuyo nombramiento procede 
directamente del Rey; de manera que si a largo de casi todo el siglo hubo 14 regidores, 
en 1593 ya eran 2174. A este respecto, teniendo en 1583 el Concejo noticia de que el Rey 
pretendía aumentar el número de regidores y otros oficios públicos, y pensando que de 
la venta de ellos se derivarían graves daños para la ciudad (es decir para los caballeros 
regidores), acuerdan presentar una "contradicción" a este asunto admitiendo como mal

de que quienes con el tiempo llegaron a ser activos hombres de negocios -los conver
tidos o moriscos naturales de estas tierras- siempre fueron considerados por todos, c 
incluso por ellos mismos, como una comunidad marginal que, a pesar de la riqueza de 
parte de sus miembros, no podía aspirar a desempeñar ningún papel de importancia en el 
ámbito político local.

Se puede argüir que estos dos hechos no fueron exclusivos de Avila; aunque esto 
es cierto, sin embargo sí es propio de esta ciudad la importancia numérica tanto absoluta 
como relativa de ambas comunidades así como su frustrado protagonismo económico.

71 Ver. para Segovia. M. Santamaría Lancho.- “Del Concejo y su término a la Comunidad de Ciudad y 
Tierra: surgimiento y transformación del señorío urbano de Segovia (siglos X1I1-XVI)". Srudia Histórica. 
Historia Medieval, 111, 2. 1985. pp. 83-116. Y para Avila, AHPAv, Acras Consistoriales, libro 28. fol. 262 v 
(6-X-1607).

72 “Sociedad urbana y gobierno municipal en Castilla (1450-1600)" en Sobre el Estado y la 
Administración de la Corona de Castilla en el Antiguo Régimen. Ed. Siglo XXL Madrid. 1981.

7' Para el caso abulense en la Edad Media es fundamental la aportación de A. Barrios.- Estructuras 
agrarias. .. o.c. especialmente t. 2. pp. 139-160. M. Santamaría Lancho hace lo propio respecto a Segovia 
(“Del Concejo y su término...” o.c.) y J.A. Pardos Martínez, con un ámbito cronológico limitado a los siglos 
XV-XVI, trata este tema en relación a Burgos ("‘Constitución patricia’ y 'Comunidad' en Burgos a finales 
del siglo XV" en La ciudad hispánica durante los siglos Xlll al XVI, [Actas del coloquio celebrado en La 
Rábida y Sevilla en 15811, Madrid. 1985. pp. 545-580). Desde una perspectiva que abarca a toda la región: 
J.M'1 Mínguez.- "Feudalismo y concejos. Aproximación metodológica al análisis de las relaciones sociales 
entre los concejos castellano-leoneses" en En la España medieval. III. Estudios en memoria del profesor D. 
Salvador de Moxó, Univ. Complutense, Madrid, 1982, pp. 109-122.

74 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 20. fol. 315.



128 Serafín de Tapia Sánchez

menor -si tal velo no prosperaba- que los nuevos regidores fueran lomados de entre los 
vecinos principales de Avila . Esta solidaridad de clase no entraba en contradicción con 
la existencia de conflictos en el interior del bloque dominante. Adentrarnos 
un poco en este asunto puede ser la mejor manera de conocer al grupo más poderoso de la 
ciudad.

Al iniciarse el siglo XVI nos encontramos en Avila con una caballería villana 
dividida en dos bandos o linajes cuyo enfrentamiento pudiera remontarse a la primera 
mitad del siglo XIV. como ocurrió en Segovia76. o a la guerra civil entre Pedro I y 
Enrique II. como en el caso de Salamanca, o al proceso de redistribución de las conce
siones. de señoríos jurisdiccionales efectuado por los Trastámara y exacerbado durante 
los tumultuosos reinados de Juan II y Enrique IV. En todo caso no cabe achacar el 
mantenimiento de esta escisión interna del patriciado al hecho de que unos tuvieran 
acceso a los regimientos y otros no. como está documentado en el caso segoviano77. ya 
que en Avila estaba muy acentuada la tendencia a la endogamia caballeresca y práctica
mente todas las familias de abolengo tenían parientes en el Concejo; además los 14 
regidores se repartían a partes iguales entre los dos bancos (por los lugares en que se 
sentaban en el Consistorio) o linajes. Esta división nobiliar se traducía frecuentemente 
en choques violentos que a veces arrastraban detrás de cada uno de ellos a vecinos de 
algunos pueblos s. de donde se infiere que en la base de esta pugna estarían las discre
pancias en el reparto de la renta feudal agraria y no motivos de "contención de honra y 
mostrar su valentía" como decía en 1519 el cronista Gonzalo de Ayora79. Al menos en 
un caso concreto existe documentación que confirma que las "questiones e bandos" que 
enfrentaron entre 1504 y 1508 a las dos ramas de los Dávila que encabezaban los dos 
linajes (Hernán Gómez Dávila. señor de Villatoro y Navamorcuende, y Esteban Dávila, 
señor de \ illafranca y Las Navas) venían motivados por disputas de derechos terri
toriales, ya que el conflicto consistió en que el primero había arrebatado al segundo 
muchas escripturas e hacienda"80.

Parece que a partir del reinado de Carlos I las diferencias entre los linajes van a 
limitarse a cuestiones de protocolo durante las ceremonias oficiales. Sin embargo 
tenemos constancia de que al menos desde 1542 se está fraguando una nueva división en 
el seno de la nobleza abulense, no ya la derivada de la pertenecía o adhesión a uno u otro 
linaje sino la que proviene -esta vez sí- de estar incluido o no entre la restringida elite 
de los que tienen acceso al regimiento: en 1542 los regidores "contradicen como cosa 
dañosa e nueva e fecha en perjuicio desta ciudad" la petición de algunos caballeros e

75 Ib. libro 16. fol. 328 ss.
Cf. J Martínez Moro.- La Tierra en la comunidad de Segovia. Ed. Univ. de Valladolid y Caja de 

Ahorros de Salamanca, Valladolid. 1985. pp. 136-143.
’' M. Santamaría Lancho.- “Del concejo y su término..." o.c., p. 100.

En 1505 la reina Doña Juana envía a Avila una cédula prohibiendo a los vecinos de la ciudad y de 
Fontivcros, dependientes de ciertos señores, seguirles y favorecerles en sus luchas intestinas (Cf. J.M* 
Quadrado- España, sus monumentos y artes. Su naturaleza e historia. Salamanca, Avila y Segovia. Barcelona. 
1884. p. 329).

Epílogo de algunas cosas dignas de memoria, de Avila, Salamanca. 1519. (Rccdic. de 1851. p. 46). 
A Merino también cree que eran cuestiones de honra las que enfrentaban a los dos bandos (La sociedad 
ahutense durante el siglo XVI La Nobleza, Madrid. 1926. pp. 129-131).

w AHPAv, Sección A. caja 534.



La comunidad morisca de Avila 129

iQué ha cambiado en Avila o en el seno del grupo nobiliario para que la vieja 
solidaridad de los linajes pierda preeminencia permitiendo una nueva estructuración 
interior del bloque hegemónico? Creo que la explicación básica cabe buscarla en la 
aceleración de los cambios económicos que se están viviendo en Castilla y por tanto en 
Avila: la elevación de la renta de la tierra a corto plazo tuvo que generar el enriqueci
miento de sus beneficiarios e incluso el reciente e importante desarrollo de las activi
dades comerciales y artesanales, sobre todo en el sector textil, pudo atraer a algunos 
caballeros excluidos del regimiento y a otros miembros de la baja nobleza local a 
establecerse, si no como mercaderes directos sí como socios capitalistas82, consiguiendo 
su acelerado enriquecimiento y también su distanciamiento de la elite tradicional de 
caballeros regidores, que continuarían dependiendo exclusivamente de sus tierras y 
rebaños. A esta nueva manera de actuar en los asuntos económicos, especialmente 
respecto al crédito, parece aludir el siguiente capítulo aprobado en el Concejo de Avila 
para ser incluido en los capítulos generales de las Cortes de Valladolid de 1544: "Por 
espiriencia se ven los grandes daños que por tantas maneras a las personas y fa^iendas de 
los naturales destos reynos vienen, especial a la jeme noble, por el fiar sin rienda que 
fazen los mercaderes y oficiales, de donde na^en los gastos demasiados que las fa^iendas 
después no los pueden pagar, de donde vienen de un daño en otros mayores y total 
destruición y perder sus noblezas y vidas, desnaturándose fuera destos reinos, y echando 
el fiar cada uno se midirá con su patrimonio y, no viendo unos a otros gastarse trayén

hijosdalgo de que exista -como en el caso del Común- un Procurador General del estado 
de los caballeros e hijosdalgo81.

81 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 10, fol. 139 v. Es lógico pensar que la diferencia entre ambas 
fracciones estuviera fraguándose desde hacía algunos años: en 1528 los patrones de la Albóndiga eran un 
canónigo, un caballero regidor y un caballero hidalgo; ahora bien, los dos caballeros eran elegidos por los 
regidores en el Consistorio (AHN, Códice 458-B, fol. 4 v).

82 Aunque también este asunto está esperando una investigación reposada, hay indicios de que este 
tipo de actividades lucrativas no era desconocido por algunos caballeros o hidalgos abulenses. He aquí tres 
muestras: en 1553 Luis Guillamas, miembro de un ilustre linaje local, tomó en arriendo los maestrazgos por 
cuatro años en más de 66 millones de mrs. anuales (R. Carande.- Carlos V y sus banqueros. Ed. Crítica. 
Barcelona, 1977, vol. I, p.470). En 1564 el Común de Avila reanuda un pleito contra los caballeros e hidalgos 
a fin de conseguir romper el monopolio que éstos tienen de los oficios públicos municipales (fieles, guardas, 
sobreguardas, aposentadores y avenidores) y en las alegaciones de los pecheros se dice que “muchos 
hidalgos de la dicha ciudad tienen mucho trato de comprar e vender vinos e los traen de San Martín ¡de 
ValdciglesiasJ y Pelayos y Zebreros y otras partes comprados a encerrar en bodegas de la dicha ciudad, c lo 
venden en ella y es muy mayor el trato e caudal del vino de los hijosdalgo que no el de los pecheros. Y otros 
hidalgos ay que tratan en arrendamientos de pan y lanas y ganados y otros tratos y granjerias”. Y poco 
después añaden: “los dichos oficios siempre an andado c andan en quinze o en veinte hidalgos de ordinario e 
no más; e los más dellos son tratantes en comprar e vender vinos e otras cosas” (AHPAv. Ayunt., 58. 6/2). 
Finalmente en 1580 Don Diego de Bracamonte, señor del valle de la Pavona, de Cespedosa. de Fuente el Sol... 
otorga poder a su mayordomo -el portugués Francisco Alvarez- "para que podáis tomar, aver y comprar 
todas y qualcsquier mercadurías que quisiéredes... al fiado y acer y agáis qualquier trueco y cambio... de 
qualquier cosa ansí en mercaduría como en dineros y para que podáis vender, trocar y enaxenar los frutos y 
réditos de qualquier juros c rentas c censos que yo tenga ansí míos como de mis hijas" (AHPAv. Prot. 153, 
fol. 76). Casualmente tanto los Guillamas como los Bracamontes son de origen francés (vinieron en la segunda 
mitad del Siglo XIV a apoyar a Enrique II) y de los Bracamontes varios autores indican su posible 
ascendiente judío (Cf. J. Bilinkoff.- The Avila of Si. Teresa... o.c., pp. 40-41, y T. Egido.- "Ambiente 
histórico" en A. Barrientes y otros.- Introducción a la lectura de santa Teresa. Editorial de Espiritualidad, 
Madrid, 1978, p. 72.



ISO Serafín de Tapia Sanche:

AHPAv. Acras Consistoriales, libro 10, fol. 330 v.
Ib. libro 28. fol. 132 v. Como puede observarse el término "ciudad” es usado significativamente en 

la acepción de estado nobiliar*. Otras muchas veces su uso es aún más restrictivo, aplicándose a los 
regidores reunidos en Concejo o actuando colegiadamente como tales, por ejemplo cuando el Ayuntamiento 
prepara las honras fúnebres por la emperatriz en abril de 1539 ordena que en el cortejo “la cibdad vaya la 
postrera de todos y ... que la gente cibdadana vayan los primeros, los procuradores luego... los hijosdalgo 
tras ellos, los cavalleros luego, los mayordomos de la ciudad luego, los escribanos del Consistorio tras ellos, 
luego los regidores y la justicia" (Ib. libro 9. fol. 231 v.).

Justamente hacia 1580 A. García Sanz sitúa el descenso tanto de la producción como de la renta 
agraria en tierras segovianas (Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja. Ed. Akal. Madrid, 
1977. pp. ¡04 y 300 respectivamente). Idéntica datación indica J.A. Alvarez Vázquez para la caída de las 
rentas de la tierra en Zamora ("Evolución de los arrendamientos agrícolas de 1450 a 1850 en Zamora . 
Congreso de Historia rural. Siglos XV al XIX [Actas del Congreso celebrado en Madrid, Scgovia y Toledo 
en 1981). Ed. Universidad Complutense. Madrid. 1984, pp. 614-616) así como en Tierra de Campos (B. Yun 
Casalilla.- La crisis del siglo XVII en Castilla: indicadores, cronología y factores en la Tierra de Campos 
(1580-1640)". en El pasado histórico de Castilla y León, t. II. pp. 257-278. Ed. Junta de Castilla y León. 
Burgos. 1983).

dose demasiado por la dicha cabsa de dar fiado, satisfazerse a contraer lo que pueda 
sufrir su nenia o la fazienda que tuviere... Su Magestad sea servido mandar que en estos 
reinos no se pueda liar si no fueren unos mercaderes a otros y unos oficiales a otros, y si 
a otras personas fiaren no lo puedan pedir por justicia por ninguna vía ni manera"83.

Creo que de estas palabras cabe inferir que en el rechazo del crédito dinerario 
hecho por los regidores pesaba más su preocupación por mantener la estabilidad y 
jerarquización de las fortunas prexistentes que la de garantizar la pervivencia de las 
personas y fa^iendas de la jeme noble", protegiéndolas del riesgo de la dilapidación del 

patrimonio a través del tentador atractivo del crédito fácil.
Después de este conato inicial, el ascendente grupo de presión de los caballeros 

excluidos de integrarse en el Concejo no vuelve a dejar constancia de sus pretensiones. 
La combinación de varios factores desactivó las pretensiones de institucionalizar una 
nueva instancia de poder urbano extraconcejil: estos factores podrían ser:

• la sangría sufrida por el grupo humano de los hidalgos a causa de los compro
misos exteriores de la Monarquía,

• el atractivo ejercido por la cercana corte,
• la venalidad de las regidurías y otros cargos, que dejaba el camino abierto a 

quien quisiera o pudiera acceder al Concejo,
• las crecientes dificultades de exacción del excedente agrario, que afectarían 

especialmente al sector más modesto de los hidalgos rentistas, y que repercu
tiría negativamente en sus otras posibles actividades productivas; en tal 
sentido son muy explícitas las palabras de un regidor que en 1606 decía "que 
él a veinte años que fue regidor y en este tiempo a visto cómo no sólo en las 
rentas del común, pero de cavalleros e monesterios y otras personas ávido (sic) 
mui grandes quiebras, así por los temporales que Dios a inbiado como por mui 
grandes cargas que al común y ciudad les a venido"84.

La caída de la producción y más aún de la renta de la tierra, aunque no estudiada 
todavía en esta zona, sería similar a la que tuvo lugar en el resto de la región85.



La comunidad morisca de Avila 131

2.- El Común y el Concejo

El desarrollo a lo largo del siglo XV. de una institución que sustituyera a la 
Hipotética inicial asamblea de vecinos para tratar asuntos relacionados con sus 
obligaciones colectivas (fundamentalmente las tributarias) y para denunciar los abusos 
que con ellos se cometieran fue permitida por la oligarquía, pues este organismo 
contribuía a la estabilidad de la masa popular y a asegurar sus obligaciones como grupo. 
Ahora bien, los pecheros a medida que aumentan sus riquezas desean elevar el techo de 
sus competencias institucionales, chocando en esta pretensión con los intereses de los 
patricios que defienden sus posiciones de privilegio desde el Concejo de la ciudad.

En 1485 el Procurador de la ciudad y sus pueblos forma parte de la 
comisión que redactó la nueva versión de las Ordenanzas. Un paso más en el proceso de 
la articulación del Común lo supuso la aparición del Procurador del Común, del 
cual se tienen noticias desde 1495 cuando una cédula real ordena la elección de un nuevo 
Procurador del Común, ya que el anterior había sido asesinado por incluir en las listas 
de pecheros a uno que se consideraba hidalgo87. El análisis de esta magistratura -el 
Procurador General del Común- es fundamental para conocer el grado y evolución de la 
constitución del Común como una instancia de poder autónomo de los pecheros.

Cuando en abril de 1502 el licenciado Antonio Pérez realiza la visita de resi
dencia, envía un memorial a los reyes en el que dice que una de las causas fundamentales 
de las "muchas discordias" que ha habido en la ciudad es que los intereses de los pecheros 
son defendidos por un Procurador "nombrado por mano de regidores", lo cual a él le 
parece muy inapropiado88.

Esta coyuntura adversa, unida a las consecuencias de la política exterior y fiscal de la 
Corona, tuvo grandes repercusiones en la vida social de la ciudad, especialmente en el 
sentido de dificultar el desarrollo de las iniciativas de los sectores sociales más 
dinámicos, contribuyendo por tanto al mantenimiento de las estructuras sociales 
preexistentes.

Si en el interior del hegemónico bloque nobiliar la división tomó la forma a lo 
largo del siglo XVI de una tímida pugna institucional, mucha más transcendencia tuvo 
el desarrollo de grupos que, ante la imposibilidad de acceder a los órganos de decisión, 
intentaron constituir parcelas de poder paralelas al Concejo86: los pecheros urbanos, 
agrupados en el Común, y los campesinos ricos, cuya institución representativa era la 
Tierra. Ambas instituciones se empeñaron a lo largo del siglo en romper el monopolio 
que el patriciado urbano tenía, gracias al control del Concejo, del mecanismo 
institucional que hacía posible el disfrute de excente social en su propio beneficio.

86 M. Santamaría Lancho también lo ha comprobado en el caso segoviano (o.c., p. 101).
87 Cf. J. M4 Monsalvo.- Ordenanzas medievales... o.c.. p. 69 y 72. La referencia del año 1495 en 

AHPAv, Ayuntamiento, 2, 1/103 y AGS, Sello, 7-III-1495.
88 AGS, Estado-Castilla, 1-2° doc. 101; publicado en CODOIN, vol. 36, pp. 447-454, ver 

especialmente pp. 448-449.



/32 Serafín de Tapia Sanche:

92
93
94
95

89 AHPAv. Ayuntamiento, 2, 1/152 (13-IX-1502).
90 Como en el caso del terrateniente y mercader Esteban de Olmedo que fue varias veces Procurador 

Gen. del Común, p.e. en 1525 (ib. Actas Consistoriales, libro 5. fol. 126) y en 1538 (ib. libro 9, fol. 158 v).
91 Pues los diputados del Común acusaban a los dos Procuradores anteriores, que eran caballeros, de 

retirar de los padrones fiscales a sus deudos y amigos (AHPAv, Sección A, caja 1.044).
~ Ib.

AHPAv. Ayuntamiento, 6. 2/192 (7-III-1538).
Ib. 58. 6/2.
Ib. Sección A. caja 703.

Probablemente como consecuencia de este escrito se recibe en septiembre una 
ejecutoria de los Reyes autorizando a los pecheros de Avila para que cada año puedan 
elegir ellos mismos su Procurador General89. Sin duda es un paso importante. Ahora 
bien, los pecheros -conscientes de que les sería más útil un Procurador que tuviera 
influencias- eligieron normalmente a caballeros, aunque a veces nombraron a algún 
pechero acomodado*'0.

Pero a finales de 1533 los hidalgos promueven un pleito contra las pretensiones 
de los pecheros de elegir esta vez un Procurador no hidalgo9’ arguyendo que era más 
conveniente para la ciudad y para los propios buenos hombres pecheros que los 
Procuradores Generales del Común "sean cavalleros y hijosdalgo que no pecheros, 
porque tienen más ser y abtoridad para defender el bien común ansí en regimiento como 
ante las justicias... y para entender en las cosas de los bastecimientos y en todas las otras 
cosas"92. El pleito se alarga hasta 1538: ese año el Común logra una ejecutoria real 
autorizándole a que pueda elegir su Procurador entre individuos de cualquiera de los dos 
estados0'. Carlos I sabía del creciente poder de las burguesías urbanas y no tenía 
inconveniente en favorecerlas en alguna manera: eran momentos en que el emperador 
necesitaba apoyarse en este sector ante el egoísmo estamental de los privilegiados que 
culminó en los conocidos episodios de las Cortes de Toledo de 1538.

Ahora bien, esta victoria del estado llano resultaba pírrica si los caballeros 
continuaban nombrando a su antojo los cuatro fieles que controlaban el cumplimiento 
de todo tipo de orden.'- - municipales. Por ello en 1561 el Común denuncia este hecho 
alegando que en la vecina Segovia y en otras ciudades del reino la mitad de los fieles eran 
de un estado y la otra mitad del otro; se quejan de una larga serie de agravios (en las 
subastas de los servicios públicos, en los repartimientos de las alcabalas, etc.) sufridos 
por los pecheros "por ser los dichos fieles hidalgos y ser deudos, amigos y criados de 
caballeros principales e regidores que les favores^en...". Los pecheros hacen especial 
hincapié en denunciar que los caballeros e hidalgos se sirven del control de estos oficios 
públicos para beneficio de sus propios negocios: "los dichos oficios de fieles siempre an 
andado e andan en quinze o en veinte hidalgos de ordinario e no más e los más dellos son 
tratantes en comprar e vender vinos e otras cosas... e otras veces compran los dichos 
oficios de otros a quien cupo la suerte..."94. Por fin en 1565 el rey falla a favor del 
Común: en adelante dos de los cuatro fieles los tendrán que escoger los regidores de 
entre seis personas propuestas por los diputados y el Procurador General del Común95.

Pero los caballeros no debían preocuparse demasiado mientras la situación 
agraria continuara como hasta el momento, ya que su fuente fundamental de ingresos 
tenía este origen. Por ello cuando comenzó a ser cada vez más difícil el cobro de las



La comunidad morisca de Avila ¡33

Ib.
AHPAv, Actas Consistoriales, libro 28, fol. 267 v.
Ver, sobre estas cuestiones, S. Moreta y A. Vaca.- “Los concejos urbanos, núcleos de señoríos

3.- La Tierra y el Concejo
La Tierra, como incipiente instancia política de los campesinos acomodados, 

también se enfrentó a la Ciudad -es decir, al Concejo- pues en el señorío corporativo 
formado por ciudad y tierra a ésta le tocaba ocupar el último nivel de la escala del 
privilegio social98; basta decir, a modo de ejemplo, que de cualquier gasto que tuviera 
que hacer el núcleo urbano (como arreglar sus fuentes o sus murallas) la tierra debía 
pagar cuatro quintas partes y la ciudad sólo el quinto restante99.

Como gran parte de los intereses económicos del patriciado urbano abulense 
giraba en tomo a la ganadería, se explica la constante oposición del Concejo de la ciudad 
a las roturaciones de pastos y bosques que los campesinos hacían en un siglo de 
expansión demográfica y de gran presión sobre la tierra: no hay ningún asunto en las 
Actas del Ayuntamiento que sea tan recurrente como éste; la explicación se halla en que 
a lo largo de la Baja Edad Media la caballería urbana había usurpado (o arrancado la 
concesión del Concejo) numerosos territorios concejiles privando a los campesinos de 
los pastos comunales y de su vía natural de expansión agraria.

Ya en 1502 el perspicaz Lie. A. Pérez había observado que "sobre los alijares de 
pastos e montes... ha habido y hay gran diferencia e pleito entre la ciudad y la tierra...; la 
ciudad lo quería todo para sí e ser señores dello; la tierra dice que lo ha pleiteado y que 
es suyo"100.

rentas agropecuarias volvieron los ojos a la ciudad con el objeto de utilizar su privi
legiada situación institucional en beneficio de sus intereses económicos, no dudando en 
recurrir las disposiciones que en el pasado habían sido dictadas en beneficio del tercer 
estado. En 1602 reanudan el pleito perdido en 1565 sobre el nombramiento de los fieles 
96, ignoro con qué resultado. También por entonces, o incluso antes, dejaron de invitar a 
las sesiones del Ayuntamiento al Procurador General del Común, hasta que en 1607 
acceden a la petición de los pecheros de que pueda asistir con voz pero sin voto, es decir, 
con las prerrogativas anteriores97.

Sin embargo a estas alturas la burguesía local ha perdido casi todo afán de 
protagonismo institucional a la par que su vigor económico se había debilitado. Ante la 
nueva situación sólo caben dos actitudes: o buscar acomodo entre las filas de la nobleza 
o marchar a otras tierras; ambas opciones encontraron aceptación entre la burguesía no 
morisca.

96 
97 
98

corporativos conflictivos. Aproximación a las relaciones entre oligarquía urbana y campesinos en Zamora y 
su tierra, siglo XV". Agricultura y Sociedad, 23, abril-junio 1982. especialmente pp. 27 ss. También J.M* 
Mínguez.- “Feudalismo y concejos...” o.c. Igualmente A. Barrios y J.M* Monsalvo.- “Poder y privilegios 
feudales. Los señores y el señorío de Alba de Tormes en el siglo XV” Salamanca. Revista provincial de 
estudios, 7, 1983, pp. 35-95. Así como M. Santamaría.- "Del concejo y su término...” o.c.

99 Lo cual provocó constantes pleitos, p.e. en 1567 (AHPAv. Actas Consistoriales, libro 14. fol. 54) o 
en 1597 (ib. libro 24. fol. 127),

100 CODOIN. vol. 36, p. 451.



¡34 Serafín de Tapia Sánche:

4.- La nobleza se enfrenta al rey

desde el otoño de 1589 hay desórdenes entre el patriciado abulense, que se 
niega a reunirse en Concejo para conceder su aprobación al impuesto, ya que exigen la 
exención de clero y nobleza. Por fin, y ante la amenaza de 200 ducados de multa a quien 
no asista a la reunión, aceptan conceder el poder a los procuradores en Cortes pero 
imponiendo siete condiciones, las más significativas de las cuales son: que el dinero se 
recaude por vía de sisa sobre los bastimentos', que no se acuda a repartimientos sobre la 
propiedad para no causar "inquietud y desasosiego a los nobles y a los del estado 
eclesiástico, y en caso que algunos pueblos, por no tener otro arbitrio ni medio de donde 
poder sacar la cantidad que les tocare a pagar, quisieren usar 
puedan hacer salvo entre los buenos hombres pecheros"101

el Papa intervenga para que acepte contribuir102.
Concejo de Avila una provisión real, ganada a instancia de la tierra, que autorizaba a 
hacer repartimientos entre las haciendas de los vecinos de todos los estados; los 
regidores contradicen tal decisión e inician un pleito con la tierra. Sin embargo algunos 
de ellos no esperan a la resolución judicial y por la noche ponen seis panfletos o 
papelones anónimos en las partes públicas de la ciudad protestando contra la decisión 
real de que nobleza y clero tuvieran que contribuir en el impuesto de los millones; en 
los pasquines se hablaba de Ja "codicia y tiranía con que hoy se procede...", terminando: 
...y tú, Felipe, conténtate con lo que es tuyo y no pretendas lo ajeno y dudoso, ni des

Si, como hemos visto, se produjeron tensiones entre el Concejo y el Común, 
mucho más frecuentes y duras fueron las que enfrentaron al Ayuntamiento de la ciudad 
con los siete sexmeros o representantes de la Tierra. No voy a detenerme a analizar este 
fenómeno que excede de los objetivos de este trabajo. Sólo diré que ha dejado abundante 
huella documental y que tuvo en la última década del siglo XVI -cuando las dificul
tades económicas afectaron a todos los sectores- uno de los momentos más álgidos.

Aunque mucho menos importante que los anteriores conflictos, no es despre
ciable el episodio de la oposición de la nobleza local a la política fiscal de los últimos 
años del reinado de Felipe II. y más en concreto a los millones, a causa de la caracte
rística de este impuesto de ser universal, es decir, por afectar a los miembros de los tres 
estados.

se ponían sisas,

de repartimiento, que no le 
. De manera que lo que el 

patriciado pretendía era transformar el carácter de impuesto directo de los millones 
conviniéndolo de hecho, mediante el recurso sistemático a las sisas, en un impuesto 
indirecto que recaía fundamentalmente sobre la masa del pueblo.

Los campesinos de la tierra de Avila, los más perjudicados si 
recurren el acuerdo anterior. El clero ni siquiera aceptaba pagar la sisa; será preciso que 

. En octubre de 1591 se recibe en el

101 AHPAv, Acias Consistoriales, libro 19, fol. 84 v.
102 M. L'lloa.- La Hacienda Real de Castilla en el reinado de Felipe II. Ed. Fundación Universiiana 

Española. Madrid, 1977. p. 509.



La comunidad morisca de Avila 135

M. Ulloa. o.c. pp. 512-513.
AHPAv, Acias Consistoriales, libro 20. fol. 39 (4-1-1592) y fol. 337 v (28-111-1593).
Ib. fol. 330 v (20-111-1593).
Ib. libro 23, fol. 190-238.

lugar y ocasión a que aquellos por quien tienes la honra que posees defiendan la suya tan 
de atrás conservada..."103.

Conocida por Felipe II esta incitación a la rebeldía fiscal y esta amenaza apenas 
velada, fueron detenidos inmediatamente don Enrique Dávila -portavoz en el Concejo de 
las posturas más intransigentes y señor de Navamorcuende y otros lugares-, don Diego 
de Bracamonte -señor de Fuente el Sol, Cespedosa...-, algunos letrados y clérigos y el 
médico morisco Alonso de Valdivieso; en total fueron siete personas: penas pecu
niarias, galeras y destierro se aplicaron a estos últimos (excepto al morisco, que fue 
absuelto); los dos primeros fueron condenados a muerte, aunque a don Enrique Dávila, 
bien relacionado en la Corte, se le conmutó la pena por prisión. En un vano intento para 
salvar del verdugo al de Bracamonte, el Concejo otorgó mil ducados de donativo al Rey; 
lo único que les cupo a los nobles fue manifestar su solidaridad con su portavoz 
negándose a asistir al cortejo que condujo al cadalso al desdichado patricio.

Conflictos similares a estos, aunque con desenlaces menos sangrientos, se 
desarrollaron en otras ciudades del reino: Valladolid, Toledo... La ejecución del de 
Bracamonte cumpliría, parece, un papel de ejemplaridad104.

Evidentemente el problema sólo se solucionó en parte con el hacha del verdugo. 
Ciudad (el regimiento) y tierra se enzarzaron en un pleito respecto a los 
repartimientos, aunque es fácil suponer con qué resultado: la generalización de la sisa105. 
El clero sigue empecinado en no participar106. Años más tarde, en 1597, al tener lugar la 
segunda convocatoria de los millones, se reproducen las tensiones en el Concejo: los 
regidores vuelven a negarse a acudir a la reunión y el Corregidor detiene a dos de los 
ediles más significativos obligando a los demás a acudir al Ayuntamiento diariamente, 
pero durante unas veinte sesiones no hubo quorum', finalmente accederán, aunque 
arrancando otra vez el compromiso de no recurrir a repartimientos sobre las haciendas 
de los privilegiados sino a otros arbitrios107. Aceptando estas exigencias la Corona 
incurría en una clara contradicción pues, al permitir que fueran gravados los productos 
alimenticios de gran consumo, se anulaba el intento de modernizar la fiscalidad que 
supuso el impuesto de los millones.

Pero esta victoria no podía significar el resurgimiento del patriciado urbario; 
antes bien podría decirse que estas muestras de defensa de los privilegios estamentales 
son las últimas manifestaciones del vigor de la nobleza local. A partir de ahora muchos 
irán abandonando silenciosamente la ciudad, buscando completar sus amenazados 
ingresos de origen agrario con algún cargo o prebenda en la cercana Corte; allá les 
seguirán sus domésticos... y sus rentas.

103 El texto de los ‘papelones’ lo recoge el Marqués de Pidal.- Historia de las alteraciones de Aragón en 
el reinado de Felipe II, Madrid, 1866, t. II, p. 44 (tomo la referencia de J. Martín Carramolino.- Historia de 
Avila... o.c. t. III. pp. 257-259).

104
105
106
107



1

4



r

SEGUNDA PARTE

LAS BASES DEMOGRAFICAS
DE LA COMUNIDAD MORISCA





CAPITULO IV

AGS, Sello, febrero de 1500, fol. 34.

DE MUDEJARES A MORISCOS: LA 
DE 1502

Encerrados en sí mismos, soportando con resignación la opresión fiscal y todo 
tipo de humillaciones1, aceptando la segregación en la morería, los mudéjares castella
nos no constituían ninguna fuente de conflictos para el poder. No se conocen gestos de 
inquietud social. Tan sólo alguno de los individuos ricos pretendieron aprovechar su 
dinero para suavizar su situación particular intentado, por ejemplo, verse libres de 
participar en las derramas2 o vestirse con ropas de mejor calidad de las que les estaba 
permitido3 o asentarse fuera de los límites del ghetto*'. al fin y al cabo asuntos sin 
transcendencia y propios de quienes en todas las comunidades y épocas pretenden ser 
distintos por tener más riqueza.

Y sin embargo estas dóciles gentes verán profundamente trastocadas sus vidas 
como consecuencia de unos problemas que les eran totalmente extraños: la revuelta de 
los granadinos en 1500-1501. En un primer momento en algunos lugares de Castilla 
-como en Segovia- sufrieron el acoso y provocación de gentes del pueblo y de ciertos 
frailes5. En la Moraña "los vezinos de Hontiveros ... se deliberaron e quisieron venir a la 
villa de Arévalo a robar e meter a sacomano la morería..." teniendo que intervenir los 
Reyes ofreciendo garantías de que no sufrirían atropello; por estas fechas los monarcas 
enviaron seguros a numerosas aljamas para tranquilizar a los moros6.

''CONVERSION”

1 La más conocida es la de tener que llevar señales distintivas en la ropa, pero las había aún más 
humillantes: por ejemplo, en Burgos a finales del siglo XV se utilizará el cementerio de los mudéjares como 
basurero (Cf. M.A. Ladero Quesada.- "Los mudéjares en los reinos..." p. 16)

2 En Arévalo los más acomodados de la aljama "favorescidos de algunas personas" (¿otra vez el 
soborno?) intentaron rehuir su participación en el Servicio y Medio Servicio (AGS, Sello. 20 de agosto de 
1498, fol. 187).

3 Los Reyes escriben al corregidor de Avila diciendo que saben que algunos "moros e moras de Avila 
traen públicamente plata y oro en las sillas y en las espuelas... y espadas e andan vestidos de tales ropas de 
pannos finos e sedas de tal manera que no se puede conoscer quién son. mayormente non trayendo, como diz 
que no traen, muchos dellos señal alguna por donde sean conoscidos" (Ib. 23 de febrero de 1496, fol. 12).

4 En Medina del Campo se reciben varias instrucciones de que los moros vivan "en lugares apartados 
para ellos" (Ib. 11 de enero de 1498, fol. 14 y 23 de julio de 1498, fol. 17).

5 Aparte de la presión de algunos laicos, en Segovia ciertos frailes y canónigos obligan a los moros, ya 
en el año de 1500, a asistir a sus sermones, incitando a las justicias de la ciudad a que les apremien a ello (Cf. 
M. Asenjo, o. c. t. I, pp. 656-657). Vimos más arriba cómo por el contrario el trato que en la ciudad de Avila 
les dispensaron las autoridades municipales -al menos en el aspecto fiscal- fue estos años más llevadero que 
antes.

6



Serafín de Tapia Sánchez¡4a

1.- EL BAUTIZO

7 AGS, Estado-Castilla, leg. 1-2°, doc. 101; apud CODOIN, vol. 36, p. 447.
8 Las Actas Consistoriales de Avila se hacen eco de tales fiestas el 7 de mayo, es decir dos semanas 

después del informe del pesquisidor (AAA-H, caja 1, leg. 171). La celeridad por acudir a la pila bautismal se 
debía al plazo fijado por la pragmática real: hasta finales de abril. Creo que estas fiestas no fueron iniciativa 
de las autoridades municipales -no aparece ningún acuerdo previo para su celebración- sino de gentes 
piadosas, posiblemente inducidas por el clero. Precisamente la referencia a las "alegrías [por] que los moros 
se tomaron cristianos" se recoge en las Actas Municipales al contestar a los vecinos de un pueblo cercano a 
la ciudad que pedían que se les pagara el importe del loro corrido en las fiestas pues ellos lo "habían dado en 
limosna para una hermita".

9 Ver supra p. 16.
,0 Esta es la opinión de B. Vincent (ver "El nombre cristiano de los moriscos" en Minorías y 

marginados en la España del siglo XVI. Ed. Diputación Provincial de Granada. Granada 1987, p. 40).

No obstante, el 12 de febrero de 1502 una real cédula hizo saber a los mudéjares 
del reino de Castilla que o se convertían al cristianismo o tendrían que salir del país. 
Posiblemente todos los musulmanes de la meseta se bautizaron, tal como hicieron los 
de Avila, si hemos de creer al pesquisidor A. Pérez -llegado a la ciudad, como vimos, 
para hacer el juicio de residencia al corregidor- quien escribe el 24 de abril de 1502 a los 
Reyes Católicos que los moros "se han comenzado a convertir e. de las dos mili ánimas 
que hay. casi todas se convertirán sin que ninguna se vaya"7.

Evidentemente la cifra de 2000 convertidos es exagerada, incluso acumulando 
los moros de los pueblos del hinterland de la ciudad; a partir del padrón del 
Repartimiento del Servicio de 1504 y de los datos extraídos de las escrituras notariales 
calculo que ese año habría unas 700 personas en la comunidad mudéjar/morisca en una 
ciudad que no llegaría a 7000 habitantes por aquellas fechas.

El bautizo de los nuevos cristianos se llevó a cabo rápidamente y fue celebrado 
con unas alegrías en las que se corrieron toros8. La obligada conversión de 1502 fue vista 
por cristianos y musulmanes con perspectivas opuestas. Para los primeros se trató de la 
culminación lógica y necesaria del proceso unificador iniciado hacía siglos, mientras que 
para los segundos fue una manifestación más del incumplimiento por parte cristiana de 
su compromiso histórico de respetar la personalidad social de los musulmanes bajo el 
estatuto de mudéjares. En adelante a los escasos moriscos castellano-leoneses sólo les 
caben dos posibilidades: integrarse definitivamente en la sociedad cristiana o desarro
llar una estrategia de resistencia pasiva teñida de docilidad externa.

No se ha conservado ninguna referencia del masivo bautizo. Es posible que todos, 
o gran parte, recibieran el sacramento en la iglesia de San Pedro, una de las más céntricas 
de la ciudad. En Avila el régimen de feligresía no venía determinado por el lugar de 
residencia sino que los familiares escogían como parroquia la iglesia que querían. 
De esta manera resulta explicable que a pesar de estar San Pedro fuera del recinto de 
la morería tuviera como feligreses en 1524 a 71 familias de nuevos convertidos, 
aproximadamente un tercio de los efectivos de la minoría en aquellos años9. ¿Quiénes 
actuaban como padrinos de los nuevos cristianos? Apenas se sabe nada. Podemos suponer 
que fueran altos dignatarios del clero y de la nobleza local10. Sólo conocemos el caso



La comunidad morisca de Avila 141

2.- EL NOMBRE CRISTIANO DE LOS RECIEN BAUTIZADOS

De este listado de moriscos vamos a comentar en primer lugar los nombres 
propios que utilizan los neocristianos dado que es, de momento, el único indicador -por 
superficial que pueda ser- de la relación que se acaba de establecer con la religión 
cristiana. Quizá el uso que hicieron -o que otros efectuaron por ellos- de la amplia 
oferta que les presentó el santoral cristiano nos aporte algún dato interesante. Los 154 
varones utilizan 37 nombres13 con un grado de dispersión algo superior a lo que 
acostumbraban cuando eran musulmanes e incluso también mayor al de los cristianos 
viejos: los cinco nombres más frecuentes afectaban al 50,63 por cien de las personas (en

de un convertido, Esteban de Villafranca, que más tarde declarará ante la Inquisición 
cómo "se tornó cristiano en Avila en la iglesia de San Pedro y fue su padrino don 
Esteban Dávila"11: significativamente el recién bautizado tomará el nombre de su noble 
padrino.

Tampoco ha llegado hasta nosotros ningún documento que permita conocer la 
correspondencia entre los listados de nombres musulmanes (por ejemplo, el del año 
1483, con 124 cabezas de familia) y los de nombres cristianos (como el de 1503 basado 
en el padrón de un repartimiento fiscal). Este último no recoge sólo a los convertidos 
(así se va a llamar a los moros al pasar del status de mudéjar al de morisco) sino a casi 
todos los pecheros de la ciudad12; ahora bien, al realizarse el 14 de enero de 1503- es 
decir ocho meses después de la integración religiosa- aparecen la totalidad de los 
moriscos agrupados en una zona de las cuadrillas de San Nicolás y La Trinidad. Aunque 
sería ilegal haberlos distinguido con algún tipo de clasificación o indicativo, el hecho de 
que hasta ese momento existiera la obligación de vivir en la morería y de que los 
padrones se hicieran "a calle hita" (es decir, por el orden en que habitaban los vecinos en 
los diversos barrios y calles) tuvo una beneficiosa consecuencia para nosotros: los 
moriscos aparecerán agrupados en el padrón del Servicio en la zona del sur no sólo en 
1503 sino durante bastantes años (ver listado nQ 2 del Apéndice). Solamente algunos de 
los más ricos comenzarán poco a poco a desplazarse hacia el centro, especialmente si su 
profesión así lo aconsejaba (tenderos, boticarios...). En todo caso este criterio espacial 
no es el único -ni siquiera el más importante- que se ha utilizado para identificar a los 
moriscos de entre el conjunto de los vecinos nombrados en este y otros padrones 
fiscales; en breve nos ocuparemos de esta cuestión.

11 AHN, lnq„ exp. 18. Don Esteban Dávila, señor de Villafranca y Las Navas y segundo conde del 
Risco, era el noble más importante de la ciudad (ver L. Ariz.- Historia de las grandezas..., o.c., pp. 353-354, y 
también A. Merino.- La sociedad abulense durante el siglo XVI. La nobleza. Madrid. 1926, p. 43).

12 AHPAv, Ayuntamiento 58, 6/4 (está algo incompleto; no aparece ninguna de las numerosas viudas, 
grupo social que en los padrones del resto del siglo supondrá como promedio el 23,1 por cien de los vecinos 
pecheros. Cf. S. de Tapia.- "Los factores de la evolución demográfica de Avila en el siglo XVI" o.c., p. 150).

13 Resulta curioso comprobar cómo en este asunto de los nombres existe una gran similitud entre Avila 
y el Albaicín de Granada; en este lugar los moriscos varones emplearon 43 nombres siendo los más frecuentes 
Juan, Francisco. Alonso y Femando (cf. B. Vinccnt.- "El nombre cristiano de los moriscos", o.c., pp. 35-36).



142 Serafín de Tapia Sánchez

14 A efectos de simplificación terminológica entendemos por cristianos viejos quienes no fueran 
convertidos de moros, sin entrar en distinguir entre genuinos cristianos viejos y judco-conversos.

15 AHPAv. Ayuntamiento, 59, 6/10-1.

el caso musulmán y cristiano se alcanzaba el 58,22 y el 57,67 por cien respectivamente). 
Juan, el nombre del malogrado príncipe heredero, ocupa un lugar privilegiado, tanto 
entre los convertidos como entre los cristianos viejos14 (ver cuadro n- / de este capítulo 
y cuadro 9 del capitulo II. p. 91); otro tanto puede decirse de Diego, Francisco e incluso 
Femando: son apelativos muy comunes en ambas etnias por razones varias (los 
franciscanos eran una orden muy extendida e influyente; el nombre del rey siempre 
atraía...).

Ahora bien, hay nombres en los que existen discrepancias notables entre cristia
nos y convertidos: es el caso de Lope, que es tomado por la mayoría de los neocristianos 
abulenses. el 14.28 por cien, cuando sus coetáneos cristianoviejos únicamente lo usaban 
en el 0.3 por cien de los casos (tres personas de un colectivo de 789 individuos); he 
intentado buscar entre los anteriores nombres musulmanes alguno que fonéticamente se 
le pareciera por ver si se trataba de evocar el anterior apelativo árabe: el resultado ha 
sido negativo. Lo más lógico es pensar que ese nombre lo eligiera alguno de los 
prohombres que ejerciera de padrino, por llamarse así o por otras razones personales; 
habiendo repasado un listado del medio centenar largo de caballeros que vivían en la 
ciudad por entonces15 compruebo que ninguno se llama Lope y que los nombres más 
usados son Juan. Pedro. Diego y Francisco (es decir, los mismos de los pecheros); el 
obispo era don Alonso Carrillo de Albornoz. Es posible que la explicación de la 
abundancia de los Lope' entre los recién bautizados se encuentre en el rico mercader 
Lope Enríquez. Este individuo era hijo de Amet Meclín, alcaide de Benamaure! -pueblo 
de la Hoya de Baza-, el cual entregó la villa al rey Fernando en 1488 sin ofrecer 
resistencia; convertido al cristianismo con el nombre de Juan Enríquez Melin y casado 
con una hidalga, recibió en 1493 del rey el privilegio de poder llevar armas y de ser 
exento de pagar los impuestos que pagaban los pecheros; un hijo suyo, Lope Enríquez, 
aparece en Avila como un hidalgo más aunque desarrollando numerosos contactos 
económicos con sus correligionarios, los moriscos: es probable que él actuara como 
padrino de muchos de ellos y eso explicaría la abundancia de 'Lopes'.

Ningún cristiano viejo se llamaba Fabián, en cambio 7 convertidos (4,54 por 
cien) respondían a este nombre; lo contrario acontece con Pedro y con Alonso: el 3,89 y 
el 1.3 por cien de los mudéjares y el 12,8 y 10,5 por cien de los cristianos viejos 
respectivamente llevaban estos antiguos nombres cristianos y castellanos.

Parece claro que de las anteriores consideraciones no se pueden extraer conclu
siones Firmes, pues si bien hay algunos nombres de uso generalizado entre ambas etnias 
hay otros con grandes diferencias entre ellas; el intento de encontrar algún nombre 
cristiano privativo de los recién bautizados no ha tenido éxito pues es difícil sostener 
que Lope y Fabián sean apelativos extraños a los cristianos de la época.

Hacer un análisis similar con los nombres de las mujeres es imposible pues la 
fuente utilizada, al ser de carácter Fiscal, sólo comprende a los cabezas de familia, es 
decir, casi exclusivamente varones.



143La comunidad morisca de Avila

%n9 *

154 100Total

* Número de personas que utilizan tal nombre

CUADRO 1

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35

Lope
Juan
Francisco
Diego
Hernando
Luis
Fabián
Pedro
Gómez
Cristóbal 
Alvaro/Alvar 
Tristán
Esteban
Adán
Alonso
Gerónimo
Gonzalo
Sancho
Vicente
Amador
Bartolomé
Bemaldino
Domingo
Frutos
García
Gaspar
Gutierre
Julián
Lorencio
Melchor
Miguel
Nicolás
Ramiro
Rodrigo
Tello

22
19
13
12
12
10
7
6
6
6
5
4
3
2
2
2
2
2
2
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1

14'3
12’3
8'4
7'8
7'8
6'5
4'5
3’9
3'9
3'9
3'2
2'6
1'9
1'3
1’3
1'3
1'3
1'3
1'3
0'6
0'6
0'6
0’6
0'6
0'6
0’6
0’6
0’6
0'6
0’6
0'6
0’6
0’6
0'6
0’6

NOMBRES CRISTIANOS TOMADOS POR LOS MUSULMANES 
AL BAUTIZARSE



144 Serafín de Tapia Sanche:

Ib. pp. 48-49 y 88.

16 Cf. supra pág. 140.
17 AAA-H, caja I. leg. 76.
18 Ib. leg. 158. Cf. supra p. 94.
19 AHPAv, Ayuntamiento, 58. 6/4. Cf. supra p. 141. nota 12. Se trata del "repartimiento [de 38.906 

mrs.J que se fizo para pagar lo que falta para cumplir a 78.779 maravedís sobre 40.000 de la sisa que se echó 
sobre pescado e candelas a los pecheros". La fecha de elaboración fue 14 de enero de 1503. Este padrón no 
incluye las viudas, de manera que sólo se contabilizan 941 pecheros.

No encuentro una explicación satisfactoria al hecho de que estos 11 vecinos pecheros no estén en el 
padrón. De todas formas ya he expuesto en otras partes cómo hasta la tercera década del siglo no eran pocos 
los pecheros que conseguían no aparecer en estos padrones (cf. S. de Tapia.- "Las fuentes demográficas... . 
o.c.).

21

La oirá referencia numérica a tener en cuenta procede del padrón de año 1503, al 
cual ya hemos aludido 9. En él identifico 148 vecinos pecheros moriscos. A ellos habría 
que añadir un morisco que gozaba de exención por privilegio real (Lope Enríquez) y 
otros 12. que. aunque no están incluidos en el padrón, sí aparecen en la documentación 
notarial coetánea efectuando operaciones económicas20; total, 161 vecinos convertidos 
(listado 2 del Apéndice) que transformados en habitantes (coeficiente 4,5) resultan ser 
724 personas. ¿Qué porcentaje representaba este grupo en el conjunto de la ciudad? La 
referencia más adecuada es la de los padrones del Servicio aunque hay que tener en cuenta 
dos circunstancias que concurren en estos documentos fiscales: primera, que sólo 
recogen los pecheros ; segunda, que en estos años todavía adolecen de cierta ocultación 
de vecinos. Ahora bien, se conservan otro tipo de padrones fiscales -de fechas ligeramen
te posteriores- que incluyen a los tres estamentos de la sociedad abulense: los padrones 
de Moneda Forera21, mediante los cuales podemos saber el porcentaje aproximado que 
por estas fechas suponían cada uno de dichos sectores sociales; no hay más que efectuar 
un sencillo cálculo matemático para conocer el porcentaje que correspondía a cada uno 
de ellos. Por lo que se refiere al ocultamiento de pecheros en estos padrones hay que

3.- VOLUMEN DE LA COMUNIDAD MORISCA EN 1502

Según el informe que el pesquisidor Antonio Pérez envía en abril de 1502 a los 
Reyes, en Avila hay dos mil moros y todos se están convirtiendo16. Por otra parte, según 
ya vimos, en 1483 se efectuaron sendos padrones de moros y judíos para repartir entre 
ellos algunos gastos derivados de la guerra de Granada17; en ellos aparecen 122 vecinos 
moros a los que hay que añadir algunos exentos por diversos motivos como, por 
ejemplo, conducir hasta Córdoba los peones enviados a la guerra (en total son tres los 
vecinos exentos). Por tanto habría un mínimo de 125 vecinos en 1483 que, a una media 
de personas por vecino -usando un coeficiente generoso-, suponen 562 personas, cifra 
muy alejada de la que da el licenciado A. Pérez. También páginas atrás recogimos la 
manifestación que en 1500 hicieron los representantes de la aljama de que los últimos 
años había menos población mora en Avila que en años precedentes18 lo que, de ser 
cieno, acentuaría todavía más la contradicción entre el dato aportado por el funcionario 
y el padrón de 1483; no obstante es probable que la investigación efectuada por orden 
del Concejo para comprobar la veracidad de lo afirmado por los representantes de la 
aljama demostrara que no ocurría tal cosa ya que las Actas del Ayuntamiento no 
vuelven a mencionar este asunto.



La comunidad morisca de Avila 145

advenir que -a excepción del de 1503 que está incompleto- afectaba sobre todo a los más 
pobres y a las viudas, ahora bien, tal ocultación se refería tanto a los pobres y viudas 
cristianos viejos como a los moriscos, de manera que a efectos de hallar la proporción 
respectiva no es arriesgado compensar una ocultación con otra22.

El primer padrón del Servicio que se conserva completo es el de 150423 y en él 
aparecen 1282 vecinos pecheros. Como estos vecindarios de principio de siglo adolecen 
de una clara ocultación (por ejemplo, no aparecen las viudas), se puede añadir un 10 por 
cien al número de pecheros, de forma que éstos alcanzarían la cifra de 1410. Dado que 
según los Padrones de Moneda Forera el estado llano suponía a principios del siglo 
XVI el 76'5 por cien de los vecinos se puede calcular que el total de la población de la 
ciudad rondaría los 1.710 vecinos y por tanto los moriscos (a los que también se 
añadiría otro 10 por ciento) supondrían el 10,3 por cien del total y el 11,5 por cien de la 
población pechera.

¿Cuál había sido la evolución demográfica de los mudéjares en los últimos años 
de su permanencia como musulmanes? Mi opinión es que aumentaron ligeramente, pues 
aunque alguno de ellos pudiera abandonar la ciudad (hecho al que aluden las quejas ante 
el Concejo de los veedores de la aljama) ello se compensó con la llegada de moros 
procedentes de los núcleos de la tierra de Avila o de lugares más lejanos: comparando 
los apellidos del listado de 1503 con el del siglo XV resulta que aparecen 12 apellidos 
toponímicos por primera vez; estos apellidos (de Bae^a, de Barahona, Enríquez de 
Aragón, de las Cordillas, Montesinos, de Oropesa, de Talavera, de Villafranca y de 
Zamora) afectan a 25 personas, lo cual supone una importante porción de la comunidad; 
además se sabe de otro de ellos, Juan Ortiz, que procede de Piedrahíta24. Aunque es 
probable que alguno de estos apellidos toponímicos no respondan a una procedencia 
geográfica determinada25 la mayoría lógicamente tendrían este origen. De todas formas 
la comunidad morisca de Avila se caracterizó, al menos en estos primeros años del 
siglo, por un considerable grado de movilidad y ello en dos sentidos: abulenses que se 
trasladan a Granada y moriscos aldeanos que se reagrupan en la ciudad continuando el 
proceso del siglo XV. Lo veremos con algún detalle más adelante.

22 En otro lugar hemos estudiado esta cuestión de la utilidad demográfica de los padrones fiscales, 
concluyendo que en Avila desde 1524 tales Repartimientos ofrecen una gran fiabilidad aunque antes de esa 
fecha se producían importantes ocultaciones (cf. S. de Tapia.- "Las fuentes demográficas..." especialmente 
pp. 46-47 y 58-60).

23 AHPAv, Ayuntamiento, 58, 6/6, 6/7-2, 6/8.
24 Cuando años más tarde sea procesado por la Inquisición declarará que era natural de Piedrahíta y que 

se vino a vivir a Avila donde se casó (AHN, Inq. leg. 196, exp. 11).
25 Por ejemplo "de Zamora" podría ser una castcllanización de un nombre y apellido musulmán: Alamor.





CAPITULO V

LA LLEGADA DE LOS GRANADINOS EN 1570

1.- LA GUERRA DE GRANADA

1 La situación prebélica aquí resumida viene desarrollada en los trabajos de J. Caro Baroja.- Los 
moriscos del Reino de Granada. Ed. Istmo, Madrid, 1976 (sobre lodo el capítulo 5) y de A. Domínguez Ortíz 
y B. Vincent.- Historia de los moriscos..., o.c., pp. 28-33.

2 "Burgos en la sublevación de los moriscos de Granada, 1570", en Boletín de la Real Academia de la 
Historia, CXLI (1957), pp. 331-372.

3 Cf. A. Rodríguez Sánchez.- Cáceres: población y comportamientos demográficos en el siglo XVI. Ed. 
Caja de Ahorros, Cáceres, 1977, pp. 134-135. En el conjunto de la Corona la tensión no sólo afectó a las

Una coyuntura económica adversa para la industria de la seda a partir de 1550 
perjudicó grandemente a los campesinos y artesanos del reino de Granada. Por otra parte 
la jerarquía eclesiástica había comprendido la inutilidad de los esfuerzos realizados 
para lograr la sincera adhesión al cristianismo de los granadinos, por lo que en el sínodo 
provincial de Granada de 1565 se optó por la prohibición de todas las manifestaciones de 
la cultura morisca que se habían venido permitiendo hasta el momento.

La evidencia de las simpatías que los moriscos españoles tenían por los musul
manes que presionaban sobre las plazas españolas en el Norte de Africa y las sospechas 
de colaboración militar con ellos en caso de necesidad, condujo a ordenar que se privase 
de armas a los cristianos nuevos, orden que se aplicó en Granada en 1565. Además, entre 
1559 y 1568 las autoridades cristianas revisaron los límites de las fincas y los títulos 
de propiedad; como con frecuencia se carecía de documentos, muchos granadinos 
sufrieron multas o incluso en algunos casos se les confiscó la tierra.

El ambiente era muy tenso y tanto los cristianos como los criptomusulmanes 
hacían sus planes. Los primeros pensaron ya en 1568 en dispersar a los granadinos por 
"Galicia y la Montañas", mientras los segundos multiplicaban las reuniones secretas 
para preparar la rebelión. Ésta tuvo lugar en diciembre de 15681.

Fue una guerra cruel y de considerable coste económico soportado en gran parte 
por las ciudades del reino a las que se acudió para que levantaran a su costa compañías 
militares. Por desgracia se han perdido las Actas Consistoriales comprendidas entre 
octubre de 1568 y finales de 1570 por lo que ignoramos los detalles de la participación 
abulense en la guerra de Granada. T. López Mata ha contado con la documentación ade
cuada respecto a Burgos y ha mostrado cómo la ciudad tuvo que recurrir a un préstamo 
de 4.000 ducados, seguido de otro similar pocos meses después, para subvenir a los 
gastos originados por la compañía de 500 hombres que tuvo que levantar. En Cáceres 
fueron 200 infantes y su dotación agotó las reservas económicas del municipio3.



/4S Serafín de Tapia Sanche:

2.- GRANADINOS EN AVILA:
CRONOLOGIA Y CAMINO RECORRIDO

Desde Avila también se enviaron soldados, pues a partir de enero de 1571 y 
durante varios meses las Actas de Ayuntamiento se hacen eco de las peticiones de dos 
mercaderes locales de que se les paguen los 4.989 reales que costaron el paño y seda que 
dieron para vestir a los soldados que la ciudad mandó a Granada4. Analizando la 
fiscalidad concejil de estos años se comprueba cómo se pretendió compensar estos 
esfuerzos económicos haciendo que los moriscos locales aportaran al Servicio mucho 
más de lo que venía siendo habitual: efectivamente, en 1565 los 15 moriscos más ricos 
habían aportado una cantidad equivalente al 43,5 por cien de la que pagaba la elite 
cristianovieja. en cambio en 1570 y 1571 aquella cantidad se elevó al 69.1 y 71,9 por 
ciento respectivamente: en 1572 volvió al 45.4 por ciento anterior (ver más adelante el 
apanado dedicado a la fiscalidad).

El 1 de noviembre de 1570 se inició la operación de dispersión por la Corona de 
Castilla de los granadinos, tanto de los que habían participado en la sublevación como 
de los llamados moriscos de paz. En una serie de ciudades no pertenecientes al reino de 
Granada -Sevilla. Albacete, Córdoba...- se concentraron grandes contingentes y desde 
allí se fueron redistribuyendo hacia otros puntos. La mayoría de los que llegaron a 
Avila procedían de Albacete y llegaron a Toledo el 26 de ese mismo mes en una 
expedición de 4.500 personas. Al llegar a la vieja capital castellana la columna se 
subdividió en dos grupos: uno que continuó hacia Segovia, Valladolid y Falencia 
(dejando en cada uno de estos lugares 1958, 500 y 216 personas respectivamente) y el 
otro se dirigió a Avila. Salamanca y Zamora (donde permanecieron 1.000, 950 y 128 
granadinos)5. Los de Valladolid llegaron a su destino el 16 de diciembre, en cambio los 
de Avila llegaron mucho antes, el 5 de ese mismo mes, conducidos en dos columnas 
distintas por los comisarios Antonio de la Hoz (con 600 personas) y Rodrigo de 
Monsalve (con 400 personas)6: conocemos este detalle porque ese día el capitán Juan de 
Cañavate pide al escribano Juan Valero que le dé testimonio de que ha cumplido bien el 
encargo de traer desde Albacete 567 moriscos, añadiendo que ha tardado 20 días7, lo que 
significa que, en lo que se refiere al ritmo de la marcha, se ha ido algo más lento de lo 
previamente establecido de que "las jomadas se hacen moderadas como a quatro o cinco

autoridades concejiles sino que implicó también a la Inquisición: en agosto de 1570 llega a Valladolid. 
procedente de Zaragoza donde había sido detenido, el vallisoletano Melchor de Pinedo, acusado de ser 
espía morisco (AHN. Inq. leg. 3190, exp. 76).

4 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 15, fols. 5v, lOv, 47. etc.
5 AGS. Cámara de Castilla, leg. 2157, fol. 28; leg. 2162, fol. 1 y leg. 2163, fol.43. B. Vincent, de quien 

tomo las referencias, expone con detenimiento todo lo referido a este asunto en "L'expulsion des morisques 
du Royaumc de Grenade el leur répanilton en Castille (1570-1571)" en Mélanges de la Casa de Velázquez. 
VI (1970), pp. 211-255. La información de que la columna con destino a Avila llegó a Toledo el 26 de 
noviembre procede de AGS. Cámara de Castilla, leg. 2165, fol. 125.

6 AGS. Cámara de Castilla, leg. 2165, fol. 110.
7 AHPAv. Prot. 12. fol. 1306.



La comunidad morisca de Avila 149

3.- ORIGEN Y NUMERO DE LOS QUE LLEGARON A AVILA

leguas porque lo puedan llevar los dichos moriscos, especialmente las mugeres, niños e 
viejos"8; si se hubieran andado cuatro leguas y media se habría tardado de Albacete a 
Avila 14,6 días. Es probable que en Toledo permanecieran uno o dos días hasta que se 
organizó la división en las dos columnas mencionadas.

El camino adoleció de una gran improvisación, lo que, unido a la adversa clima
tología propia del invierno castellano, supuso grandes penalidades para los desterrados. 
Las autoridades, con mejor voluntad que previsión, dieron instrucciones de que el trán
sito se hiciera lo más humanamente posible de manera que "las casas de dichos moriscos 
vayan juntas, es a saber, padres e hijos e mugeres e al menos los que fueren niños y estu- 
bieren debaxo del poderío paternal de sus padres y no dividirlos ni apartarlos"; se iban 
dando pregones en los lugares por donde se pasaba de que nadie les robara sus enseres9.

AGS, Cámara de Castilla, leg. 2165, fol. 111.
Ib. fols. 111 y 122.
Nov. Recop., lib. I, til. 1, ley 13.

Un tema interesante es conocer de qué zona del reino de Granada eran originarios 
los que vinieron a Avila. B. Vincent indica que a Albacete llegaron gentes de la Hoya de 
Baza y de Guadix así como que a Castilla la Vieja también vinieron de Granada y de su 
Vega; sin embargo no da más detalles, ya que la documentación simanquina no lo 
permite. Por otra parte está documentado que buena parte de los que vinieron a Avila 
tuvieron como primera etapa de su éxodo Albacete.

Por suerte la documentación parroquial a veces aporta alguna información 
interesante a este efecto. Como es sabido, en 1565 el Concilio de Trento ordenó que se 
llevasen en las parroquias Libros de Casados, con indicación de la procedencia de los 
cónyuges, para evitar la poligamia; una Real Cédula de 12 de julio de 1564 sanciona esta 
norma10. Pero no siempre los párrocos cumplieron este detalle con rigor. Por lo que se 
refiere a los recién llegados a Avila la indicación general recogida en las Actas de 
Matrimonios es la de "moriscos granadinos" o "naturales del Reino de Granada". No 
obstante en 43 casos se concreta el lugar exacto de procedencia, encontrando que de ellos 
19 son de la Hoya de Baza, 15 de Granada o de la Vega de Granada y el resto de diversos 
lugares del reino (3 de la zona de Guadix, otros 3 de la comarca de Huéscar, 2 de las 
Alpujarras y 1 de Vera, en Almería)11.

8
9
10

11 Más concretamente los lugares de procedencia son los siguientes: de la Hoya de Baza: Benamaurel 
[4], Luna (su anejo) [ 1 ], Freila [31, Zújar [3], Baza [2] y otros 6 designados como "de la Hoya de Baza"; de la 
Vega de Granada : Dílar [5], La Zubia [4], El Enlín (2) y de la ciudad de Granada [4]; de la zona de Huéscar: 
Orce [2] y Huéscar [ I ]; de la comarca de Guadix: Ferreira [2] y Guadix [ 1]; en Las Alpujarras: Bérvhul (hoy 
Bcrchules) 11 ] y Murtas del Valle [ I ]. Estos datos en su mayoría proceden de los Libros de Casados, aunque 
también los hay de los Libros de Bautizados al indicar de dónde son los padres. Tal información la suelen 
dar los curas en la década de los '70; más adelante casi nunca aparece ya que los jóvenes al casarse no 
consideran relevante el dato de dónde nacieron; lo único que sigue señalándose es que son moriscos



150 Serafín de Tapia Sanche:

Así pues, el grueso de los que se asentaron en la ciudad amurallada procedían de 
zonas que no se sublevaron, siendo por tanto moriscos de paz y de origen campesino en 
su mayor parte. Estas circunstancias explican la ausencia de conflictos provocados por 
estos inmigrantes así como sus ocupaciones preferentemente agrarias.

Estos detalles aclaran aún más la cuestión de las dos columnas que arribaron a 
Axila. Todo hace suponer que la más numerosa -la que condujeron desde Albacete a 
Toledo el comisario Antonio de la Hoz y el capitán Juan de Cañavate- se juntó en la 
ciudad imperial con otra de 400 personas conducida por Rodrigo de Monsalve que 
procedía de Granada y que atravesó La Mancha por Ciudad Real; de esta manera coincide 
nuestra información con las rutas del éxodo propuestas por B. Vincent12.

¿En qué estado llegaron a Avila estas gentes? En otras partes se tiene infor
mación explícita de que en el trayecto, a causa de las penalidades sufridas, contrajeron el 
tifus, tal como ocurrió con los destinados a Cáceres13 y, según los regidores burgaleses, 
también con los de Toledo. Falencia y Salamanca'4. Ahora bien, los de Avila procedían 
de Toledo y además los que llegaron a Salamanca antes habían pasado por Avila, lo que 
quiere decir que -si hemos de creer a las autoridades burgalesas- los que se detuvieron en 
esta última ciudad tenían que estar contagiados del tabardillo, modorra o fiebre 
punticular -que así era denominado el tifus en la época-. Estos extremos son 
relativamente confirmados en el informe emitido por el Corregidor de Avila el 29 
de diciembre de 1570 en contestación a otra misiva real en que se le pedía información de 
su distrito en orden a preparar una nueva redistribución por la fierra de los recién 
llegados; el Corregidor escribe que entre los moriscos "ai munchos enfermos y mueren 
munchos de tantas nieves y frialdad que ha hecho en ex^esso"15; se sabe que el frío no es 
suficiente para provocar el tifus y que es más bien la malnutrición su causa más 
directa . La explicación de las palabras del Corregidor estaría -más que en su ignorancia 
de la etiología y características de algo tan evidente como la fiebre punticular- en la 
voluntad de ocultar la enfermedad contagiosa ya que cuando una ciudad era afectada 
por el contagio los demás lugares procuraban cortar todo tipo de contactos con ella. 
Las Actas del Ayuntamiento dan fe de cómo los moriscos llegaron sin recursos, por lo 
que hubo que destinar 1.250 ducados para comprar pan, con lo que las reservas de 
la hacienda municipal quedaron exangües17. Para colmo de males en marzo se extiende 
por la comarca una plaga de langosta en la que se gastan 2.302 ducados que el 
Concejo no sabe de dónde sacar. En mayo el Procurador General del Común pide inútil
mente que se baje el precio del pan cocido "por el bien de la república e pobres della".

12 "L’expulsión des morisques...", o.c., mapa 2, pp. 248-249.
13 Cf. A. Rodríguez Sánchez, o.c., pp. 90 y 134-135.
14 T. López Mata, o.c., pp. 370-37!. L. Sánchez Granjel también asegura que la enfermedad que °$ 

moriscos extendieron por Castilla fue el tifus (La medicina española renacentista. Ed. Universi a 
Salamanca, 1980. p. 108).

15 AGS, Cámara de Castilla, leg. 2159, fol. 89. 
16 Cf. V. Pérez Moreda.- Las crisis de mortalidad en la España interior. Ed. siglo XXI, Madrid. 198 . 

pp. 71 -72. De todas formas era el invierno la época en que solía aparecer esta enfermedad.
17 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 15, fol. 10-10v. Prácticamente la misma situación se produjo en 

Cáceres (A. Rodríguez Sánchez, o.c., pp. 134-135).



1

La comunidad morisca de Avila 151

4.- PRIMERAS DIFICULTADES

La salud de la ciudad se resiente, reconociendo en agosto el Concejo "los muchos 
enfermos y enfermedades que hay" y ordenando al Procurador General de la Ciudad 
que todo el dinero que tenga se emplee en grano18.

Si el conjunto de la ciudad sufrió penalidades los granadinos aún lo pasarían 
peor. De hecho el Corregidor escribe al Rey el 29 de marzo de 1571 -contestando a su 
carta del 22 de marzo- diciendo que "todos o los más han estado y están enfermos" y que 
de los 1.000 que se trajeron a Avila sólo ha dejado en la ciudad 245 personas repartiendo 
el resto entre unos trescientos lugares del distrito a razón de una o dos familias por 
pueblo. Los que permanecieron en la ciudad tuvieron suerte ya que, dice el Corregidor, 
"aunque muy enfermos hallaron más remedio y creo lo hizo aver aquí casi quinientas 
casas de moriscos que les socorren; que hombre dellos uvo que llevó cuatro o cinco 
infermos a su cassa". De todas formas y a pesar de la solidaridad de los convertidos -que 
a ellos se refiere el Corregidor cuando exageradamente habla de "quinientas cassas de 
moriscos"- el funcionario real reconoce que habrán muerto unos cien19.

Así pues, parece deducirse de las cartas del Corregidor que en Avila sí se llevó a 
cabo el segundo reparto preparado en diciembre de 1570 mediante el cual se enviaron a 
las aldeas buena parte de los recién llegados. Otro tanto ocurrió con los destinados a 
Arévalo ya que, después de entregar los granadinos que cada vecino pidió para su servicio 
(incluyendo los que solicitaron los convertidos), repartió el resto entre los pueblos de 
la comarca20.

Aunque en otros lugares esta nueva redistribución no llegó a efectuarse, según 
dice B. Vincent21, en Avila y Arévalo se llevó a cabo probablemente a causa de que en 
estas ciudades el número de los convertidos que ya vivían en ellas era considerable y se 
temió que la concentración de cristianos nuevos provocara problemas.

No ha quedado constancia de que en Avila se produjera algún tipo de rechazo 
hacia los recién llegados, tal como al parecer ocurrió en la vecina Segovia22. Sin duda las 
penurias descritas más arriba, que coincidieron con su llegada (y que en alguna manera 
fueron provocadas por ella), no sería la mejor carta de presentación, sobre todo ante el 
pueblo llano. Como este sector de población no tenía un medio propio donde expresar 
su opinión (los caballeros lo hacían a través de las Actas del Ayuntamiento13 y la elite

AHPAv, Actas Consistoriales, libro 15. fols. 45v y 85v.
AGS, Cámara de Castilla, Icg. 2162.
Ib. Icg. 2163.
Cf. "L'cxpulsion des morisques...", o.c., pp. 226-228.
Ib. p. 240.
Ya se vio en el cap. III cómo en la ciudad de Avila sólo podían ser regidores los miembros de ciertas

18
19
20
21
22
23

familias nobles. Incluso cuando en el último tercio del siglo XVI el Rey procede a ampliar el cuerpo de 
regidores mediante la venta de las regidurías el Concejo logrará que sólo puedan acceder al puesto quienes 
pertenezcan al estamento nobiliar.



IS2 Serafín de Tapia Sanche:

2b
n
28

"unos zarcillos de oro con
el eclesiástico se lo ha traspasado

eclesiástica medíame las Actas del Cabildo Catedralicio) ignoramos qué pensaban de la 
llegada de los granadinos. Por aquellos años Avila asistía a un proceso constante de 
venida a la ciudad de gentes del entorno que buscaban mejores condiciones de vida24, lo 
que hace suponer una abundancia de mano de obra asalariada que induciría a la baja los 
salarios; esto se acentuaría con la llegada de los granadinos. De manera que bien pudo 
ocurrir lo que en Córdoba, donde el estamento nobiliario se alegró de la llegada de "los 
del reino de granada mientras que los sectores populares intentaron infructuosamente 
que tueran expulsados de la ciudad25. De hecho en las Cortes de 1573 hubo quejas porque 
mucha gente pobre que solía ganar de comer con sus trabajos no le pueden hacer porque, 

como los moriscos que se han sembrado por todo el reino abaratan los jornales, todos 
acuden a ellos y desamparan a los naturales"26.

Es probable que una cosa parecida ocurriera en Avila. En todo caso en los prime
ros momentos tuvieron muchas dificultades para adaptarse al trabajo; en marzo de 1571 
se lamentaba el Corregidor de Avila de que "son de tan poco o ningún trabajo que tienen 
fatigada la jeme en hazerles trabajar y mantener". Añade que la mayoría "sirven y traen 
agua y otros servicios muy livianos"*7. Los que podían empeñaron o vendieron sus joyas 
o ropas de calidad** con el fin de atender las necesidades más urgentes. Con el paso del 
tiempo terminaron adaptándose al sistema de trabajo de Castilla y no ha quedado 
constancia de que nadie se quejara de ellos en esta cuestión.

Uno de los aspectos de los granadinos que más molestaba a las autoridades era su 
permanente movilidad y su afán por no respetar la permanencia en el lugar asignado. 
Unos porque deseaban reagruparse con su familia y otros porque preferían vivir en la 
ciudad mejor que en el campo, la cosa es que era difícil asegurar su control; un tal 
Rafael de Torres inicialmente destinado a Avila fue encontrado en Segovia en 1571 y 
condenado a galeras29. El Corregidor de Avila reconoce en marzo de ese mismo año que 
se han marchado de la ciudad sin licencia unos 15 ó 16; el de Arévalo afirma que la 
mayor parte de los que se repartieron por los pueblos se han reagrupado en la villa: 
preguntado por el Rey si él ha dado permiso para este regreso, responde negativamente 
añadiendo que ha dado órdenes para que "los que se han vuelto aquí de las aldeas desta 
villa se tomen a ellas" y para que los granadinos destinados en Arévalo no vivan junto a 
los convenidos sino muros adentro30.

Cf. mi artículo Las fuentes demográficas..." Fue en el año 1572 cuando culminó un proceso de 
crecimiento iniciado en la segunda década del siglo; en concreto, en 1570 hay 112 vecinos más que en 1568 
y en 1572 son 222 vecinos más que en 1570.

Cf. J. A randa Doncel.- "Cristianos y moriscos en Córdoba: la actitud de las distintas capas sociales 
ante Ja presencia de la minoría disidente" en Les marisques et leur temps, o.c., pp. 245-268.

Cortes, t. VI, o.c.. p. 364.
AGS. Cámara de Castilla, leg. 2162.
El tendero Alonso Hernández y su esposa Juana de Valencia empeñan en un canónigo por 60 reales 

sus perlas finas... de doce ducados de peso". En 1578 intentan desempeñarlo pero 
. > a un convertido que se niega a devolverlo; gracias al pleito

correspondiente conocemos este hecho (AHPAv. Sección A, caja 1068. s.f.). En el Libro de Fábrica de la 
parroquia de San Pedro se lee en las cuentas del año 1571: "se pagan quatro mili c quinientos c veinte e dos 
maravedís a unos moriscos de unos paños de seda c otras cosas que se compraron para la dicha iglesia que 
fueron un almaycal e unas almohadas" (Libro 2Q de Fábrica, fol. 293).

29 AGS. Cámara de Castilla, leg. 2163. fol. 6.
30 Ib.



La comunidad morisca de Avila 153

¿Qué actitud tomaron los convertidos hacia sus hermanos del sur? Ya hemos vis
to cómo los acogieron en sus casas en los difíciles momentos de la llegada. Era natural 
pues seguía vivo en ellos el sentimiento de pertenencia a una comunidad marginada 
como consecuencia de su cultura musulmana. Los convertidos de mayor sensibilidad 
religiosa debieron considerar a los granadinos como a unos mártires de la propia 
identidad cultural y por tanto se sentirían moralmente obligados a darles su ayuda y 
simpatía. Esta sintonía de sentimientos fue captada por los oficiales del Santo Oficio 
que vieron en esta solidaridad un riesgo para la cristianización de unos y otros; en mayo 
de 1571 se advierte esta circunstancia en Valladolid, Arévalo "y otras partes" pues 
"como los tengamos por tan moros a estos como a los que han venido, entendemos los an 
recogido y por aprender mejor el arávigo de los que allá bienen"; meses después será un 
familiar del Santo Oficio de Piedrahíta el que informa en parecidos términos31.

Por otra parte con la llegada de estas gentes los convertidos se dieron cuenta de 
que su peso demográfico había aumentado y en consecuencia, en agosto de 1571, se 
atrevieron a dar un paso inaudito: iniciaron gestiones en la Corte para "comprar el oficio 
de fiel mero ejecutor desta ciudad con voz e voto en Consistorio", magistratura de 
arraigo medieval que casi tenía el mismo rango que una regiduría, como se infiere del 
hecho de que fuera un cargo susceptible de ser vendido por el Rey y de que tuviera voz y 
voto en el Ayuntamiento. Los regidores, enterados de ello, envían una carta a Juan de 
Henao regidor en Corte para que recabe toda la información sobre este asunto y. si se 
confirma la intención de los convertidos, le dicen que "lo contradiga e lo entretenga... 
porque no conviene al servicio de Su Magestad ni menos a la buena gobernación de la 
república desta ciudad"32. El asunto no debió prosperar pues no se vuelve a tener noticia 
de él. Sin embargo, el hecho de que los convertidos lo intentaran significa que la derrota 
de Granada no les había afectado en su autoestima colectiva. De todas formas, antes de 
establecer conclusiones definitivas sobre esta cuestión, sería preciso conocer con 
exactitud qué fue lo que ocurrió, porque la única fuente que nos ha llegado es lo que 
recogen las Actas del Ayuntamiento. También pudo ser simplemente que un convertido 
acomodado, a título individual, pretendiera comprar la magistratura como forma de 
despegarse de su origen "poco honrado"; al fin y al cabo este era un fenómeno al que la 
sociedad de la época estaba acostumbrada gracias a los judeoconversos. Probablemente 
el convertido que lo intentó no se percató de que en aquellos momentos la sensibilidad 
de los cristianos para con todo lo relacionado con lo musulmán estaba exacerbada, no 
sólo a causa de la reciente guerra de Granada sino porque los preparativos para el 
inminente combate de Lepanto eran de dominio público.

En octubre de 1572 Felipe 11 dicta una pragmática acerca del control del número 
y de los modos de vida de los granadinos de Castilla, pues había demasiado descuido en 
el tema de su movilidad. En abril de 1573 el Concejo de Avila acuerda poner en práctica 
las instrucciones reales:

5.- ACTITUD DE LOS CONVERTIDOS HACIA LOS 
RECIEN LLEGADOS

31 AUN, Inq. Icg. 3190, cxp. 161 y leg. 3191, exp. 22-c.
32 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 15. fol. 78.



154 Serafín de Tapia Sánchez

1583 el Corregidor34.

6.- DISTRIBUCION ESPACIAL URBANA

Cuadrilla La Trinidad Cuadrilla San Nicolás Resto ciudadAmbas cuadr. del sur

Año vec

17162 31 ¡54 5 6 7 8 13 149 10 12II

174 43’3 46’8 461 106 23

CUADRO 1

total 
vec

Notas: Ante la gran ocultación del padrón de pecheros de 1503 en los barrios no moriscos, se proporcionan 
como referencia los datos del repartimiento de 1504, mucho más fiable.
Se considera la cifra de 407 vecinos moriscos en 1610 como la más probable (ver infra cap. X.4)

33
34

Ib. fols. 352v-355v.
AHN, !nq. leg. 2111. exp. 3. Ver infra cap. VIH, 1,11.

• Que se registren todos los granadinos.
• Que se les distribuya en parroquias en cada una de las cuales habrá un diputado 

que les visitará cada quince días para controlarlos.
• Que se nombre un superintendente y patrón de los moriscos que debe velar por 

ellos33.

230 
248 
394 
459 
4W 
402

78 33’9 48’4 253
103 41’5 49’7 375
94 23’8 40’3 491

104 12’6 57’4 530

total 
vec

Dwrx

Los padrones del Servicio permiten conocer la distribución espacial urbana 
de los moriscos. La vieja morería se extendía por la zona ahora ocupada por las dos 
cuadrillas del sur. La Trinidad y San Nicolás. En el cuadro 1 se recoge la distribu
ción de los moriscos en la ciudad y los cambios que fue conociendo su asentamiento.

Estas medidas apenas se cumplieron, denunciaría en

69 27’3 42’8 483 147 30’4 91’3 799 0 0
79 21’1 38’2 623 182 29’2 87’9 901 14

DISTRIBUCION DE LOS MORISCOS ENTRE LA MORERIA Y EL 
RESTO DE LA CIUDAD

moriscos 
vec %* %**

moriscos 
vec %‘*

0 14
1’5 6’8 II 

55 11’2 23’6 885 149 16'8 63’9 1608 25 1’5 10’7 59
57 10’7 31’5 989 161 16’3 88’9 1513 20 1’3 II

127 31’4 45’8 548 94 17’1 33’9 952 221 23’2 79'8 1500 56 3’7 20’2 175
28’2 863 280 32’4 68’8 1415 93 6’6 22’8 34

total moriscos 
vec vec %‘ %**

1503
1519
1549
1570
1594
1610

Porcentaje M>bre total de la cuadrilla o zuna.
** Porcentaje sobre el total de los moriscos de la ciudad.

total moriscos
vec vec %* %**



La comunidad morisca de Avila 155

La recomposición de la antigua morería no impidió que desde que vinieron los 
granadinos los moriscos desbordaran el marco de su hábitat tradicional y pasaran a 
vivir a otras zonas de la ciudad. La columna 14 del cuadro 1 da fe de esta afirmación y el 
cuadro 2 -así como los planos de 1503, 1549, 1570 y 1610- detallan cómo fue 
evolucionando el asentamiento de los moriscos por los diversos barrios de la ciudad. 
Este fenómeno puede tener diversas explicaciones: ¿disgregación progresiva de los 
viejos lazos étnicos? ¿búsqueda individual de ascenso social? ¿diversificación de las 
actividades productivas que requeriría un emplazamiento mejor adaptado a las 
nuevas ocupaciones? Analizando las cantidades pagadas en el Servicio por los moriscos 
de las dos cuadrillas del sur y sus correligionarios del resto de la ciudad se ha 
podido determinar el nivel de riqueza de los que se asentaban en cada una de las dos 
zonas y vislumbrar en cierta manera la tipología social de los que cambiaban de barrio. 
Parece que con los datos del cuadro 3 se puede afirmar que hasta 1570-o quizá mejor

Estos movimientos no carecen de relevancia dada la zonificación tan fuerte existente en 
Avila -lo mismo que en las demás ciudades castellanas de la época- especialmente por lo 
que se refiere al emplazamiento de los miembros de la comunidad morisca, obligados 
hasta hacía unas décadas a vivir segregados en sus propios barrios.

De las dos cuadrillas del sur La Trinidad es la más específicamente morisca 
pues en ella vivió a lo largo de todo el período aproximadamente la mitad de nuestra 
comunidad (columna 4), aunque nunca llegaron a ser mayoría dentro del barrio 
(columna 3)35. Lo más significativo es comprobar cómo, uniendo estas dos cuadrillas 
(columna 1 1), se va diluyendo rápidamente su carácter de ghetto -que sin duda conser
varía la zona de su época de morería- hasta 1549; después continuaría este proceso pero 
ya lentamente, para cambiar de tendencia a partir de la llegada de los granadinos, de 
manera que al concluir el ciclo, en 1610, se había vuelto a recomponer el carácter de 
ghetto que tenía a principios de siglo XVI no sólo porque el número de los moriscos 
que vivían allí fuera aumentando desde 1570 (columna 10) sino porque a la vez se iba 
expulsando de aquellos barrios a los cristianos viejos (columna 9)36. Este fenómeno 
refuerza las conclusiones a las que llegaremos en el capítulo VIII, 3 después de analizar 
la evolución del gravamen fiscal sobre la minoría: que tuvo lugar un cierto proceso de 
asimilación -o que al menos se estaban sentando las bases para ello- hasta mediados del 
siglo XVI; que tal proceso fue frenado en la sexta década del siglo y que a partir de la 
llegada de los granadinos se paralizará esta tendencia o incluso se marchará en dirección 
contraria, imponiéndose entre la mayoría de los convertidos el desinterés por aparentar 
otra integración que no fuera la económica. De manera que la dispersión de la levantisca 
población de Granada, junto con la exacción económica convenida en 1558 con la Inqui
sición -que analizaremos más adelante-, produjeron un efecto contrario al pretendido ya 
que contribuyeron a mantener la conciencia de la alteridad de los antiguos mudéjares 
abulenses.

35 El nombre de osla cuadrilla procede de una pequeña iglesia del siglo XIII desaparecida el siglo 
pasado y localizada en lo que hoy se conoce como barrio de Las Vacas.

36 De 1570 a 1610 la población cristiano-vieja de esos barrios desciende el 31 por cien mientras que 
la morisca crece el 96,5 por cien.



Serafín de Tapia Sanche:756

San Juan San Esteban San Andrés San Pedro La Trinidad

% vec.%

69 27’3 141503 176 276 210 33’9 253137 230 78

55 11’2 591549 5 1’2 392 442 23’8 491414 4 1 360 18 5 394 94

57 10’7360 7 1’9 351 3 0’8 412 22’6 530390 10 2’6 459 104

3443’3 461 106 235 1’8 363 23 6’3 386 29 7’5 402 174

1'6 1273 57 4’5 1485 450 30'3 1735 287 16’5 1071334 48 3’6 1301 12 0’9 1427 23

• Porcentaje respecto al total de vecinos de la cuadrilla.

Nota: Véanse las notas del precedente cuadro I.

CUADRO 2

Año mrs.aport.mrs.aport.

CUADRO 3

COMPARACION ENTRE LO QUE PAGABAN LOS MORISCOS DE LAS 
CUADRILLAS DEL SUR Y LOS DEL RESTO DE LA CIUDAD

total 
vec. mor. %

total
vec. mor. %

Domic.
San Nicolás descon.

tOLaJ 
media

1503
1519
1549
1570
1594
1610

10.858
9.213

12.766
24.372
47.507

274.655

74’5 
66 
88 

171’6 
215 
984’4

0 
726 

3.135 
6.117 

15.952 
71.425

0
66 

149’3 
339’8 
284’8 
768

0
100
169’6
190
132,5
78

Cuadrillas del Sur 
pagó cada vec.

total
vec. mor.

* Respecto a lo pagado cada año por los moriscos del sur.

total total
vec. mor. %* vec. mor. %

Resto Cuadrillas 
pagó cada vec.

EVOLUCION DE LA DISTRIBUCION DE LOS MORISCOS POR LOS 
BARRIOS DE LA CIUDAD

1570 
UgOOD) 
1610 384 36 9'4 282

Nota: En cada uno de los corles cronológicos quedan algunos moriscos sin ser tenidos en cuenta, pues no se 
ha logrado identificarlos en los listados fiscales (ver columna 17 del cuadro 1 de este capítulo).

total
vec. mor.

%*



La comunidad morisca de Avila 157

37 Es el año de 1555 la fecha en que mayor número de moriscos incluidos en la relación de los 15 más 
ricos vive fuera de las cuadrillas del sur, cinco (ver listado n9 6 del Apéndice). En otro lugar hablaremos del 
significado de estos años centrales del siglo.

38 Incluso es posible que en la realidad este proceso fuera superior al que se refleja en los padrones 
fiscales ya que está documentado el hecho de moriscos que abrían un negocio en el centro de la ciudad pero 
mantenían su domicilio en la morería, que es donde les sitúa el documento fiscal; tal es el caso del frenero Luis 
del Castillo, quien en 1509 compra una casa en el Mercado Chico a la mujer de un regidor por la considerable 
suma de 750 ducados y sin embargo en los padrones aparece en La Trinidad hasta 1519 (AHPAv. Sección A, 
caja 562, 17-VII-1509).

39 Las hermanas Ana c Isabel de Zamora, viudas, se acogen en 1611 a este argumento solicitando no ser 
expulsadas por ser ancianas y no tener descendencia, ser "muy buenas cristianas... y tener sus casas de 
contigua habitación en la pla$a de Mercado Grande que está poblada de cristianos viejos y en sitio que está 
muy distinto y apartado de los barrios que llaman la morería..." (AHPAv, Prot. 683, s.f., 22-V-1611).

hasta 155537- había un proceso de asentamiento fuera del ghetto del sur por parte 
de algunos moriscos crecientemente más ricos que el conjunto de sus correligionarios”*, 
lo que se puede interpretar como un intento de búsqueda individual del ascenso social c 
incluso de integración en la mayoría, ya que vivir fuera de las zonas más soleadas -y 
especialmente en el centro urbano- era considerado como muestra de desapego respecto a 
los seguidores de la secta de Mahoma*9. Pero a partir de aquellas fechas, aunque aumenta 
el número de los que buscan acomodo por toda la ciudad, su nivel económico va 
descendiendo, lo que nos inclina a pensar que la tercera de las hipótesis barajadas más 
arriba es la correcta: al irse diversificando las actividades de los moriscos, especial
mente a causa de la renovación que supuso la llegada de los granadinos, sería preciso 
encontrar un emplazamiento mejor adaptado a las nuevas ocupaciones (hortelanos, 
zapateros, tenderos...). Aunque los moriscos ricos que en el pasado se habían asentado en 
el centro (los Maroto, Francisco de las Navas...) no volverían a vivir en sus barrios 
tradicionales, se detuvo el proceso de arribada de los más acomodados a las cuadrillas 
céntricas: los moriscos recientemente enriquecidos disminuyeron el interés por apa
rentar la integración con la mayoría cristiano-vieja o bien pensaron que su consideración 
social ya no se vería menoscabada por vivir en la zona de la antigua morería.



/?> Serafín de Tapia Sanche:



I

La comunidad morisca de Avila 159



Serafín de Tapia Sanche:161)



L





CAPITULO VI

VOLUMEN Y COMPORTAMIENTOS DEMOGRAFICOS

1.- PROCEDENCIA DE LOS CORTES CRONOLOGICOS

En la Introducción se expusieron los recursos documentales empleados para de
terminar la personalidad étnica de los abulenses del siglo XVI aquí estudiados. Como 
se recordará se trataba en general de diversos listados elaborados por la Inquisición, por 
los párrocos, por el Concejo o por los mismos moriscos, bien para repartir entre ellos 
alguna carga o para dar poder notarial a un correligionario que les representase en sus 
pleitos y reclamaciones. Este tipo de documentación es muy abundante a partir de 1549 
pero antes de esa fecha los listados son incompletos (como la matrícula de feligreses de 
San Pedro de 1524) o son el resultado de aplicar a los vecindarios del repartimiento del 
Servicio la información identificadora proporcionada por otras fuentes, como los pro
tocolos notariales o los procesos de la Sección Audiencia.

En función de la calidad de las fuentes y procurando una distribución lo más uni
forme posible a lo largo de los 110 años estudiados, presento ocho cortes cronológicos 
con el fin de conocer cómo evolucionó el número de los moriscos abulenses.

Antes de 1549 he elaborado sendos elencos nominales de convertidos en 1503 
y 1519 (el de 1503 se incluye en el Apéndice como listado ti- 2) apoyándome en los 
respectivos padrones fiscales de aquellos años1, y en la información identificadora 
complementaria.

Para 1549 me he servido de unas relaciones notariales hechas a iniciativa de los 
moriscos así como de la lista que elaboró la Inquisición cuando respondió a la petición 
de aquellos de que se revisasen individualmente las penas pecuniarias que se les habían 
impuesto en el Edicto de Gracia de aquel año2.

En 1565 he utilizado tres relaciones inquisitoriales; dos de ellas proceden del 
Archivo Histórico Nacional (Inquisición, legajo 2110, expediente 2): en la primera vie
nen únicamente todos los nombres de los convertidos de la ciudad y en la segunda sólo 
se recogen aquellos que poseían bienes raíces con indicación de éstos. Un tercer listado 
se halla en la misma sección y archivo (legajo 2109, pieza 9); éste incluye tanto a los que

1 AHPAv, Ayuntamiento, caja 58. leg. 6/4 para 1.503 y caja 59, Icg. 6/26, 28. 29 y 31.
2 Ib., Prot. 409, fols 79-130 y AHN, Inq., Icg. 1254, fols. 254-255 y Icg. 4603, cxp. 1. s.f. Cuando más 

abajo se hable de estas multas se entenderá mejor el contexto en el que se elabora esta valiosa documentación 
(ver infra capítulo VIII.5-C).



104 Serafín de Tapia Sanche:

disponen de bienes inmuebles como a los que no. añadiendo además si saben firmar o no. 
Las diferencias entre las tres fuentes son escasas'.

Los recuentos de 1568 y 1571 resultan del concurso de los padrones que hacían 
los moriscos repartidores del situado y de los del repartimiento del Servicio Real; en el 
vecindario del repartimiento del Servicio de 1571 se recogen los vecinos recién llegados 
de Granada indicando que son moriscos4.

Lamentablemente el obispo de Avila no elaboró las listas de moriscos que se hi
cieron en casi todas las diócesis castellanas en 1581 y 15895.

En 1594 se dispone para todo el distrito inquisitorial de Valladolid de un censo 
muy detallado que ya se describió más arriba y que será el que aquí se utilice para esa fe
cha. Se trata de una relación de personas, no de cabezas de familia como ocurre con el 
resto de los recuentos. Gracias a que los funcionarios del Santo Oficio indican las rela
ciones familiares ha sido posible reconstruir el número de familias. De esta manera este 
censo puede compararse con todos los demás que vienen expresados en vecinos. Por des
contado. también en este caso se ha acudido al padrón del repartimiento del Servicio de 
1594 así como a sendas matrículas de feligreses de las parroquias de San Juan y Santo 
Domingo de ese mismo año6.

El último de los cortes propuestos, el de 1610, se basa en los padrones que el 
Concejo realizó en 1610 y 1611 en los que se pone aparte por primera vez a los cristia
nos nuevos. Más arriba fueron descritos. Además he acudido a la numerosa información 
referida a los moriscos que por entonces recogen los protocolos (ventas de sus propie
dades. cartas de poder, cobro de deudas...) como consecuencia de su expulsión.

Con todo este material he podido elaborar el cuadro 1.
Respecto a las fuentes empleadas para estudiar los comportamientos demo

gráficos de nuestra minoría hay que decir que son los Libros Parroquiales, como es 
lógico. La utilización para este fin de tal fondo documental sólo ha sido posible gracias 
al tedioso trabajo previo de identificación de la personalidad étnica de los feligreses, ya 
que si bien durante los primeros años de la permanencia de los granadinos los párrocos

Por ejemplo, en la última hay 7 vecinos que no vienen en las anteriores mientras que no aparecen 28 
procedentes de las otras listas; estos desajustes son achacables casi exclusivamente a errores de 
identificación por usar distintos nombres para las mismas personas; así. en un lugar se llama "la de Gómez del 
Castillo" a la misma persona que en el otro es conocida como "María del Castillo".

AHN, ¡nq„ leg. 2110, exp. 1 y leg. 2111, exp. 4; los vecindarios concejiles en AHPAv, Ayuntamiento.. 
61. 11/20 y 67. 11/23. En diciembre de 1570 y en los meses siguientes se suceden los informes de los 
corregidores aportando diversos datos demográficos y de otro tipo; por ejemplo, el 29-XII-1571 el de Avila 
dice que en esta ciudad hay 180 casas de convertidos "y aún más", y respecto a los granadinos indica que 
únicamente 245 personas permanecieron en Avila, lo que corresponde aproximadamente a los 66 vecinos 
recocidos en los vecindarios

6 Cf. H. Lapeyre.- Geographie de l’Espagne marisque. Ed. SEVPEN. París, 1959, pp. 126-130.
El censo del Santo Oficio se encuentra en AHN. Inq. leg. 2109, pieza 1. El vecindario del Servicio en 

AHPAv, Ayuntamiento, 69. 12/22. Las matrículas de feligreses en Archivo Parroquial de Santo Domingo. 
Libro de Visitas. Cartas y Cuentas, fols. 77-86 (los moriscos aparecen en fols. 84-86 distinguiendo entre 
convertidos y granadinos) y en Archivo Parroquial de San Juan en un libro en cuarto sin portada ni 
encabezamiento donde se recoge en primer lugar una matrícula incompleta del año 1587. En esta parroquia de 
San Juan se recoge en el Libro Primero de Defunciones (1593-1604) una relación de las "casas de los 
venidos de Granada del año 1594. En Santo Domingo hay 75 familias moriscas y en San Juan 16.



La comunidad morisca de Avila 165

2.- EVOLUCION DEL NUMERO DE MORISCOS

Año I S
Convert. %(D

(3)

CUADRO 1

Total vec. 
pecheros

(1)
(2)

Antes de comentar la evolución reflejada por el cuadro 1 y ante la evidencia de la 
gran ocultación existente en el padrón de pecheros de 15038 he preferido proporcionar 
como referencia los 1282 vecinos recogidos en el vecindario de 1504, hecho para repartir 
el pago del Servicio Real9. En el resto de los años el número de vecinos de la ciudad es el 
indicado en el correspondiente vecindario del repartimiento del Servicio.

procuraban anotar su origen en cualquier acto que les afectase (defunciones, matri
monios y bautizos) poco a poco descuidaron este extremo dificultando nuestra labor. 
Por supuesto, muy raramente hacían notar el carácter de convertidos de los descen
dientes de los antiguos mudejares ya que cuando surgen los Libros Parroquiales (de 
mediados del siglo XVI en adelante)7 hacía décadas que aquellos se habían bautizado. 
Por desgracia falta el primer Libro de Casados de una de las parroquias emplazadas en la 
vieja morería, la de Santiago; en cambio de San Nicolás y de San Pedro -con amplia 
feligresía morisca- se conservan tanto los de matrimonios (desde 1578 y 1565 
respectivamente) como los de bautizados (que se inician en 1583 y 1561).

1503(2)
1519
1549
1565
1568
1571
1594
1610(3)

Respecto al total de vecinos pecheros de la ciudad (Cf.S.de Tapia: "Las fuentes..." o.c. pp. 86-87).
Ante la gran ocultación del padrón de pecheros de 1503 en los barrios no moriscos, se proporcionan 
como referencia los datos del repartimiento de 1504, mucho más fiable.
Ver infra cap. X,4.

1284
1544
2493
2450
2390
2604
2452
2278

161
207
233
206
200
180
164
166

66
288
269

C OS
Total

161
203
233
206
200
246
452
435

12'5
13’1
9'3
8'4
8’4
9’4

18’4
19'1

MOR
Granad.

7 Cf. nuestro artículo ya citado "Las fuentes demográficas..." donde analizo las características de esta 
documentación en las ocho parroquias de la ciudad.

8 Era un repartimiento de 38.906 maravedíes de la sisa que se echó a los pecheros sobre pescado y 
candelas y en él no se incluían viudas y probablemente tampoco la gente de menores recursos ya que a éstos 
resultaba muy difícil cobrarles su aportación (AHPAv, Ayuntamiento., 58, 6/4).

9 Ib. 58. 6/6, 6/7-2, 6/8.

EVOLUCION DEMOGRAFICA DE AVILA 
(en vecinos)

Cf.S.de


Serafín de Tapia Sanche:

Período Convertidos

CUADRO 2

10 AHN. !nq., libro 575. fol. 188 y también Icg. 2108. cxp. 11 (4-IV-1559).

1504-1549
1549-1571
1571-1610

101
4'3 

-21'8

Conjunto de 
moriscos

44'7
5'6

76'8

Crist. viejos 
pecheros

44'7
-22’7
- 7'8

VARIACION PORCENTUAL DEL NUMERO DE PECHEROS 
CRIST. VIEJOS Y MORISCOS

En el tramo siguiente, 1549-1571, se produce una profunda caída del número de 
convertidos a causa fundamentalmente de la fuga provocada por la presión inquisitorial 
que se inició en tomo a 1547 y que se mantuvo vigente hasta 1558; aunque este año se 
llegó a un acuerdo entre la autoridad eclesiástica y las comunidades moriscas del dis
trito de Valladolid (ver capítulo VIII, 1) la exacción económica en que se basaba dicho 
acuerdo provocaría que algunos convertidos buscaran nuevos aires. Ellos mismos hicie
ron explícito este fenómeno de que "se han absentado mucho número de personas con 
sus mugeres y hijos por temor de la pena" cuando se dirigieron al Santo oficio en 1559 
pidiendo un Edicto Gracia10.

En cambio el último tercio del siglo XVI y la primera década del XVII conocen 
una evolución opuesta a la vista hasta ahora: en este período la población pechera dismi
nuye drásticamente como consecuencia de la concurrencia de una serie de circunstancias 
que ya se vieron en el capítulo III, 1 y que provocaron el cambio de tendencia demográ
fica en toda Castilla. El número de convertidos también disminuye pero a un ritmo muy 
inferior al de los cristianos viejos; cuando en el capítulo siguiente veamos la vida eco
nómica de los moriscos nos encontraremos con que progresivamente van cobrando ma-

En la primera mitad del siglo la población cristianonueva crece hasta 1549. pero 
lo hace mucho más lentamente que el conjunto de la ciudad: según el cuadro 2 aumenta 
el 44.7 por cien mientras que los pecheros cristianoviejos se duplican. La explicación es 
clara: la ciudad en esa época es un foco de atracción para numerosos campesinos que 
buscan trabajo en sus talleres artesanales; aunque esto también afecta a algunos 
moriscos del hinierland su aportación no puede ser grande ya que nunca fueron muchos y 
como desde la segunda mitad del siglo XV se venía produciendo este fenómeno tenían 
que quedar pocos en las aldeas y dehesas del entorno urbano: por otra parte a la 
comunidad cristianonueva le afectó la emigración de algunos de sus miembros hacia 
Granada y otras panes donde había comunidades moriscas más consolidadas: por 
ejemplo, he detectado que entre 1502 y 1513 se marcharon I 1 familias. 8 de las cuales 
lomaron vecindad en Granada. Más adelante -en el apartado 2 del capítulo IX, al hablar 
de la movilidad de nuestra minoría- se analizará con más detalle esta cuestión.



La comunidad morisca de Avila 167

yor importancia en la ciudad, casi en la misma proporción en que decae el dinamismo de 
la burguesía cristianovieja. No obstante tanto la peste de 1599 como la sangría emigra
toria hicieron disminuir el volumen de los moriscos antiguos. Por lo que respecta a los 
granadinos el incremento que se produce es debido fundamentalmente a que pronto 
abandonaron las aldeas donde fueron asignados en 1571 viniendo a concentrarse en la 
ciudad". Ahora bien, volviendo al cuadro l puede observarse que entre 1594 y 1610 el 
volumen de los granadinos disminuye mientras que el de los convertidos se mantiene 
estable. Es muy posible que alguna responsabilidad en esta situación corresponda al 
diferente grado de incidencia de la peste de 1599 como consecuencia del menor nivel de 
vida de los venidos del sur y su más acusada malnutrición cuantitativa y cualitativa12.

Según se desprende de la última columna del cuadro 1 el período estudiado co
mienza y concluye con una importante presencia de la minoría, con la diferencia de que 
al principio se trataba de mudéjares que llevaban viviendo en estas tierras castellanas 
varios siglos y que, por tanto, habían logrado un status reconocido y, en cambio, al final 
el peso mayor lo tenían los granadinos, gente mediterránea, extraña en sus costumbres, 
vestidos, lenguaje, etc. Además, la tolerancia cristiana -incluso con las prácticas hetero
doxas- de los primeros años de la conversión había dejado paso a una vigilancia sobre las 
desviaciones de los criptomusulmanes que contribuía a ampliar el foso del mutuo 
recelo religioso. En estas fechas finales el crecimiento de los moriscos cobraba un 
significado mayor al considerar que el conjunto de la ciudad venía perdiendo población 
de manera alarmante desde la última década del siglo XVI.

Esta sensación de temor al considerar el progresivo descenso de los naturales del 
país frente al constante crecimiento de los otros es la que refleja el acuerdo adoptado 
por el Concejo en 1598: ese año algunos gitanos solicitaron vecindad en Avila y el 
Ayuntamiento se la denegó alegando que "en esta ciudad están alistados muchos moris
cos del reino de Granada que se van multiplicando"13. Y es que de las 66 familias que en 
1571 se alistaron en la ciudad se había pasado en poco más de 25 años a 288. Como ya 
vimos, tal incremento se debía sobre todo al desplazamiento a la ciudad de los disemi
nados por la provincia; tal desplazamiento no sólo provocaba tensiones en Avila sino 
también -aunque de distinto signo- en los pueblos ya que en unos momentos de regresión 
demográfica no era conveniente perder mano de obra; por ello en 1585 el Concejo de 
Fontiveros se querella contra los granadinos Diego de Toledo, Francisco de Ubeda y 
Mateo de Quilos por haber trasladado su residencia a la ciudad estando alistados en 
aquella villa14.

11 En la ciudad no sólo encontraban mejores oportunidades laborales sino que -como denunciaba el 
obispo de Segorbe- gozaban de mayor libertad para practicar sus ritos "que si vivieran en aldeas 
particulares en las quales puedan más fácilmente ser conoscidos sus delitos que en los pueblos grandes" (P. 
Boronat.- Los moriscos españoles y su expulsión. Estudio histórico-crítico. Valencia. 1901, t. I, p. 630).

12 El momento álgido de la peste en Avila fue el mes de octubre de 1599. aunque entre septiembre y 
diciembre de esc año la mortalidad fue muy superior a lo habitual. Entre junio de 1598 y febrero de 1600 los 
barrios céntricos de la ciudad mantuvieron estable su población, en cambio los arrabales perdieron el 10,2 
por cien de los vecinos; en concreto los barrios donde se asentaban los moriscos. La Trinidad y San Nicolás, 
disminuyeron el 12,1 por cien y el 11,3 por cien respectivamente (Cf. mi artículo "Las fuentes 
demográficas...", o.c., p. 75).

1 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 24, fol.214 (16-1V-1598). En esta ocasión se califica a los 
gitanos de "gente inquieta y desasosegada".

14 Ib. Prot. 158, fol. 392v y 394 (23-X-I585 y 12-XI-1585).



/6S Serafín de Tapia Sanche:

3.- COMPORTAMIENTO DEMOGRAFICO

15
16

"Les morisques du Nord-ouesl...", o.c.. p. 235. 
AHPAv, Prot. 742. fol. 932 (3-VII-1612).

La literatura antimorisca coetánea presentaba a los cristianos nuevos como per
sonas de desenfrenada sexualidad y enormemente prolíficos. Sin embargo los estudios 
que comienzan a aparecer sobre estos temas nos hablan más bien de que en este aspecto 
eran más abundantes las semejanzas que las diferencias entre cristianos nuevos y cristia
nos viejos.

De los factores demográficos fundamentales -natalidad, mortalidad y nupciali
dad- es la nupcialidad la que permite reflejar actitudes demográficas propias de los 
diversos colectivos humanos ya que en el pasado era el único donde intervenía la volun
tad humana. Si la nupcialidad nos interesa desde el punto de vista demográfico es por su 
relación directa con la fecundidad. Ésta venía determinada antiguamente por la edad a 
la que se contraía matrimonio y por la cantidad de adultos que permanecían sol
teros. A esto vamos a dedicar unas palabras. En rigor ambos aspectos sólo se pueden 
conocer recurriendo a la reconstrucción de familas, pero nuestras fuentes no nos lo han 
permitido completamente.

Una última palabra respecto a la hipótesis propuesta por J.P.Le Flem: ¿Es posi
ble que con el transcurso del tiempo ocurriera que los elementos moriscos más inteli
gentes. aquellos que consiguieron ascender socialmente, no aparezcan ahora entre sus 
correligionarios gracias a que tuvieron la precaución de borrar la huella de sus "orígenes 
impuros ’?15. De ser esto cierto se añadiría un nuevo motivo al descenso del número de 
convertidos que hemos constatado. Sin embargo, la documentación revisada nos 
desautoriza a mantener esta idea. ¿Quién hubiera podido gozar de mejores oportunidades 
para haber llevado a cabo tal camuflaje que Alonso de Valdivieso, joven médico nacido 
hacia 1578. hijo del escribano Francisco de Valdivieso y sobrino del doctor Alonso de 
Valdivieso, también médico? Este joven -que en 1608 ya ha alcanzado el grado de 
doctor- pretende inútilmente en 1612 no ser de los afectados por el bando de expulsión 
habiendo interpuesto pleito ante el Consejo de Estado; hace una declaración ante notario 
de que "si en razón de apremialle e compelelle a ello saliere destos reinos, que 
protestaba... y que si saliere dellos sea visto ser por redimir vejaciones, prisiones, costas 
y gastos que se le hacen y no por ser de los comprehendidos en los vandos..." El 
afirma "ser de los cristianos viejos y descendiente de tales"16. El férreo control que los 
mismos moriscos tenían de sus correligionarios -motivado por la necesidad de recaudar 
el situado que se pagaba a la Inquisición- impedía a quien lo hubiera pretendido 
sustraerse a la disciplina fiscal del grupo y por ende hacer olvidar los orígenes étnicos. 
La única posibilidad era cambiar de residencia. Es probable que algunos de los que 
abandonaron la ciudad a lo largo del siglo buscaran borrar el rastro de su personalidad 
morisca; de esto hablaremos en el capítulo IX, 2.



La comunidad morisca de Avila 169

8'8 69 7'2 153 16954 84

12'837 6’6 71556 34 6'1

CUADRO 3

Según estos datos la afirmación tradicional de que las viudas moriscas se volvían 
a casar con más frecuencia que las cristianas viejas no corresponde a lo que sucedía en 
Avila. La explicación puede hallarse en dos circunstancias: la primera es que en el con
tingente humano que vino desterrado desde Granada había muchas más mujeres que 
hombres a consecuencia de los avalares de la guerra20, esto dificultaría la competencia

cristianos viejos 
(Parroq. Sto. Domingo) 

moriscos 
(siete parroqias)

Total 
casados

Respecto al celibato de los moriscos sólo puedo afirmar que en Avila son 
muy raros los casos de adultos que permanecen solteros; desde luego no ha quedado re
ferencia alguna a que ninguno de ellos tomara los hábitos eclesiásticos. B. Vincent ha 
estudiado esta cuestión para el caso de los moriscos valencianos y afirma que no llega
rían al 1 por cien los célibes adultos17; imagino que entre nuestra minoría los casos no 
serían muy distintos en este sentido.

También guarda relación con la cuestión de la fecundidad el tema de las segun
das nupcias, ya que con esa práctica se intentaba contrarrestar los efectos provocados 
por la ruptura de parejas en plena capacidad reproductora. Varios autores han hecho no
tar que el mayor recurso a las segundas o posteriores nupcias se suele producir después 
de las crisis de mortalidad o en los períodos prolongados de recesión demográfica; por 
ello se puede afirmar que no es precisamente un signo de salud demográfica18. Compa
rando la frecuencia con que los cristianos viejos -en realidad el conjunto de pecheros- de 
la parroquia abulense de Santo Domingo recurrieron a las segundas nupcias en el 
período 1580-160919 con lo que hicieron los moriscos de las siete parroquias de las que 
se tiene información en el mismo período resulta el cuadro 3.

SEGUNDAS NUPCIAS 
(Años 1580-1609)

Total
nQ %

Viudas 
n® %

Viudos
n9 %

17 B. Vincent y R. Carrasco.- "Amor y matrimonio entre los moriscos" en Minorías y marginados en la 
España del siglo XVI. Ed. Diputación Provincial de Granada. Granada, 1987, pp. 47-71.

18 Cf. B. Bennassar.- Valladolid..., o.c., p. 195. A. Marcos Martín.- Auge y declive de un núcleo mercantil 
y financiero en Castilla la Vieja. Evolución demográfica de Medina del Campo durante los siglos XVI y XVII. 
Ed. Universidad, Valladolid, 1978, pp. 145-150.

19 Cf. mi artículo "Los factores de la evolución demográfica de Avila..." o.c.
20 Cf. B. Vincent.- "L'expulsion des morisques...", o.c., p. 231.



170 Serafín de Tapia Sanche:

Cf. P. Chaunu.- La España de Carlos V. Ed. Península, Barcelona. 1976, pp. 102 ss. El trabajo 
pionero que estableció la referencia europea fue el de J. Hajnal.- "Europcan Marriage Pattems in 
Perspective en D.V. Glass y D.E.C. Everslly (eds.).- Population in History. Ed. Edward Amold, Londres 
1965. pp. 101-143. Más recientemente V. Pérez Moreda ha elaborado una síntesis de la cuestión en 
Matrimonio y familia. Algunas consideraciones sobre el modelo matrimonial español en la Edad Moderna 

en Boletín de la Asociación Demográfica Histórica, marzo 1986, pp. 3-51.
El dominico J. Bleda. furibundo detractor de los moriscos, generalizó la especie de que eran 

libidinosos y de que. por ello, pensaban que "era sobrado tener la hembra once años y el varón doce para 
casarse (Crónica ¡os ¡os Moros de España, apud J. Casey.- "Los moriscos y el despoblamiento de 
Valencia en J.H. Elliot (ed.).- Poder y sociedad en la España de los Austrias, o.c, pp. 236).

M.C. Ansón Calvo: Demografía y sociedad urbana en la Zaragoza del siglo XVII. Ed. Caja de 
Ahorros de Zaragoza. Aragón y Rioja. Zaragoza, 1977, p. 115.

24 B. Bennassar: Valladolid en el Siglo de Oro... o.c., p. 185.
B. Vincent: 'Los moriscos de Extremadura en el siglo XVI" en Minorías y marginados... o.c. p. 226. 

Digo que se trata de una técnica no demasiado precisa ya que se basa en la edad que el listado del Santo 
Oficio otorga a las mujeres: yo he comprobado cómo, al menos en el caso de Avila, tal edad no es casi nunca 
correcta. En este mismo libro el autor recoge más datos referidos a otros puntos del país (pp. 50-51).

de las viudas frente a las solteras para encontrar pareja: la segunda causa es achacablc al 
mecanismo de psicología colectiva que se ponía en marcha cuando se producía una 
recesión demográfica: el esfuerzo por aprovechar hasta el mínimo recurso de poten
cialidad reproductora para hacer frente al descenso de población: este mecanismo debió 
actuar más vivamente entre los cristianos viejos ya que era éste el grupo social más 
afectado por la tendencia a perder población según comprobamos algo más arriba.

De todas formas la variable demográfica que más interés suscita entre los estu
diosos de la demografía histórica es la de la edad a la que se contraía matrimo
nio pues de ella depende la amplitud del período de capacidad social de fertilidad de las 
parejas. Ya hace algunos años P. Chaunu hizo ver cómo durante la Edad Moderna en la 
Península Ibérica se seguía en esta cuestión una pauta de comportamiento diferente a la 
existente en Europa occidental, ya que mientras que según el modelo europeo occidental 
de matrimonio la edad habitual para iniciar la formación de la familia oscilaba entre 25 
y 28 años en España se adelantaba cuatro o cinco años21. En relación a los moriscos se 
suponía que se casaban aún más jóvenes que los cristianos viejos dando origen a una fe
cundidad desbordante y peligrosa para la mayoría cristiana22.

Sin embargo la conclusión a la que se va llegando, cada vez con más fuerza, es que 
entre cristianos viejos y moriscos no había tantas diferencias en esta cuestión. Con el fin 
de enmarcar el resultado obtenido en el caso de Avila, echamos mano de la literatura 
histórica existente al respecto y vemos los siguientes ejemplos:

• Cristianos viejos de la ciudad de Zaragoza en la primera mitad del siglo XVI: 
los hombres se casaban a una edad media de 25'7 años y las mujeres a los 22'8 años23.

• Cristianos viejos de ámbito rural (Villabáñez, en Valladolid): los hombres se 
casaban a los 23’75 años y las mujeres a los 20' 18 años24.

• Moriscos de Extremadura de ámbito rural: a través de una técnica no demasiado 
precisa se halla que las mujeres contraen matrimonio por primera vez a los 18'62 años 
como media25.



La comunidad morisca de Avila 171

• Granadinos del distrito de Cuenca: los hombres a los 25'66 y las mujeres a los 
19'08 años.

• Convertidos del distrito de Cuenca: los hombres a los 24'75 y las mujeres a los 
18'41 años26.

• Viejos moriscos de Arcos de Jalón (Cuenca): los varones a los 24 años y las 
mujeres a los 1927.

Y ahora veamos qué pasaba en Avila. Haciendo un minucioso análisis nominal de 
los moriscos que aparecen en los Libros de Matrimonios y en los de Bautizados28 y 
excluyendo las segundas nupcias he podido hallar la edad de casamiento de 49 hombres 
moriscos así como de 54 mujeres; los primeros lo hacen a un promedio de 25'93 años y 
las segundas al de 18'71 años. Me ha sido posible incluso distinguir entre convertidos y 
granadinos. Los hombres convertidos casan a los 28'59 años y las mujeres a los 18'82 
años; en cambio los granadinos varones se desposan a los 22'92 años y las mujeres a los 
18'6. De estos datos cabe deducir varias cosas: las moriscas se casan de 2 a 4 años antes 
que las cristianas viejas, no habiendo distinción entre granadinas y convenidas; en 
cambio los hombres conocen una gran diferencia según sean descendientes de mudejares 
(convertidos) o procedentes del Reino de Granada: los cinco años que les separan son un 
claro indicador de las profundas diferencias sociológicas a las que se ha aludido en 
diversas ocasiones.

Lógicamente por lo que se refiere a la fecundidad lo realmente importante es la 
edad del primer matrimonio de las mujeres y mucho menos la de los hombres. ¿Por qué 
las moriscas se casaban antes que las demás? Como respuesta sólo se pueden ofrecer de 
momento algunas hipótesis: la costumbre musulmana, su precocidad fisiológica y. 
sobre todo, la voluntad de supervivencia de aquella comunidad ya que con esta práctica 
se aumentaba el período de fecundidad29.

Efectivamente, como consecuencia del adelantamiento en la edad del matrimonio 
y de la escasez de célibes la fecundidad es algo mayor entre los moriscos que entre los 
cristianos viejos; hallando en la parroquia de S. Nicolás, de 1578 a 1611, el índice bruto 
de fecundidad (número de nacidos entre número de matrimonios habidos en el mismo 
período) encontramos 4'01 hijos por matrimonio entre los moriscos y 3'53 entre los 
cristianos viejos. Ahora bien, también tiene interés ver si existían diferencias en este 
punto entre convertidos y granadinos. He intentando detectarlas ampliando el análisis a 
los fondos de las dos parroquias de feligresía morisca que conservan tanto los Libros de 
Bautizados como los de Casados, es decir, San Nicolás y San Pedro (por desgracia el 
Libro de Casados de Santiago -donde se concentraba la mayor parte de los granadinos- se 
ha extraviado). El resultado se expresa en el cuadro 4.

26 Los datos de Cuenca proceden de M. García Arenal: "Los moriscos de la región de Cuenca según los 
censos establecidos por la Inquisición en 1589 y 1594" en Hispa nía, 138, 1978, p. 169.

27 Cf. R. Carrasco.- "Morisques anciens el nouvcaux morisques dans le distrit inquisitorial de 
Cuenca", Mélanges de la Casa de Velázquez, XXL 1985, pp. 193-217.

28 No he considerado fiable la edad que se indica en el censo inquisitorial de 1594 ya que cuando la he 
comparado con la información -mucho más precisa- de los Libros Parroquiales he visto grandes desajustes. 
Veamos algunos ejemplos: a Catalina de Aguilar, bautizada el 1 l-VIII-1584. se le asignan 12 años; Francisco 
de Fontiveros, que es bautizado 17 días después, aparece con 8; Fabián de Fontiveros. nacido el 14-IX- 
1575, en vez de los 20 años que tenía se le asignan 14... Los ejemplos podrían multiplicarse.

29 Cf. A. Domíngcz Ortiz y B. Vincent.- Historia de los moriscos.... o.c. p. 85.



172 Serafín de Tapia Sanche:

INDICE BRUTO DE FECUNDIDAD DE LOS MORISCOS

Bautizados hijos/matrim.Matrimonios

76

595

CUADRO 4

30
31

421
174

40
36

Ambas parroq. 
convert. 
granad, 

total

256
89

345

95
67

162

55
31
86

4’43 
2’6
3’67

4'65
2'87

4'01

4'12
2'36

3'29

165
85

250

S. Nicolás
(1578-1611) 
conven.
granad.

total

S. Pedro
(1565-1611) 
conven.
granad._____

total

Inmediatamente llama la atención la paradoja de que, según estos datos, los gra
nadinos tengan una fecundidad inferior a la de los convenidos a pesar de que sus mujeres 
se casaban antes. Sólo encuentro dos explicaciones a este hecho. Primera: que los venidos 
del sur no registraran a todos los niños que nacían, como ocurría entre sus correligiona
rios valencianos30, especialmente si morían poco después de nacer, tal como sospechaba 
el obispo de Avila31. Segunda: que mi identificación de los granadinos haya sido 
deficiente ya que sus nombres y apellidos con frecuencia coincidían con los usados más 
comúnmente por ¡os cristianos viejos (Hernández, López, Martín, Pérez, Torres... Ver 
listado n- 5), de forma que he podido dejar sin calificar bastantes de ellos; el hecho de 
que los párrocos con el paso del tiempo vayan olvidando añadir el epíteto "granadino" u 
otro similar ha contribuido a ello. Esta circunstancia no se daba con los convertidos, de

Cf. H.C. Lea.- The moriscos of Spain. Their conversión..., o.c., pp. 202-203.
En 1579 el obispo da unas instrucciones respecto a los moriscos -dirigidas sobre lodo a los 

granadinos- en las que advierte a los curas "que tengan particular qucnta con los niños recién nasudos, assí 
para el baptismo como porque se sospecha que Jos trasportan y que si se les mueren los entierran en los 
corrales ; y añade que los moriscos no sean padrinos en los bautizos de niños moriscos (Arch. Parroq. Sto. 
Domingo. Libro de Cuentas. /. Depositado en el ADA).



La comunidad morisca de Avila 173

ios que poseo muchos más elementos de identificación y cuyos apellidos eran en general 
claramente distinguibles de los de los cristianos viejos32. Así pues, me inclino a poner 
entre paréntesis los datos referidos a los granadinos pero mantengo como ajustados a la 
realidad los de los convertidos.

De forma que se puede concluir que, efectivamente, la fecundidad de los cristia
nos nuevos era superior a la de los cristianos viejos: si extendemos el análisis de ambas 
parroquias tanto a los individuos de la mayoría como a los de la minoría resulta que los 
primeros conocieron 2.993 bautismos y 759 matrimonios, es decir 3,94 hijos por pareja, 
mientras que los 421 bautizados de los convertidos distribuidos entre los 95 matrimo
nios suponen 4,43 criaturas por unidad familiar. Probablemente a este resultado tuvo 
que coadyuvar no sólo el que las jóvenes moriscas constituyeran una familia antes que 
las cristianas viejas, sino el ya aludido fenómeno de que las segundas nupcias fueran más 
frecuentes entre los de la mayoría que entre los de la minoría; es sabido que este tipo de 
familias eran menos fértiles que las constituidas en primeras nupcias.

Pero no conviene olvidar que lo importante no era el traer dos, tres o cuatro hijos 
al mundo por pareja sino conservarlos, hacerlos llegar a la madurez a fin de que aporta
ran su fuerza laboral a la sociedad y su capacidad reproductiva a la nación morisca. La 
diferencia entre estos 4,43 hijos por pareja y la media de 3,77 personas por fa
milia que calcularemos enseguida indica que la mortalidad actuaba eficazmente desde 
el mismo momento del nacimiento.

¿Cuál fue el tamaño medio de la familia morisca? El instrumento más 
idóneo para conocer este extremo es el detallado censo que la Inquisición efectuó en 
1594. En él se recoge el nombre de cada persona y su situación en la unidad familiar 
(padre, madre, hijo...) con indicación de la edad de cada uno de ellos; la verdad es que no 
todo el censo está hecho con este detalle: en el caso de Avila sólo se indica la edad en los 
primeros folios y a partir de cierto momento se suple la enumeración de los nombres de 
los hijos con expresiones como "y sus dos hijos". De todas formas el extremo que ahora 
buscamos sí puede lograrse con este censo. J.P. Le Flem hace años hizo el recuento, 
según el cual el número medio de hijos por familia morisca, en el caso de Avila, era de 
1,77; más concretamente indicó que había 94 hogares sin hijos, 93 con uno, 94 con dos. 52 
con tres, 20 con cuatro, 3 con cinco, 2 con seis y 1 con siete33. Por tanto el promedio de 
individuos de la unidad familiar sería 3,77. Esta cifra se acerca bastante a la calculada, 
mediante el análisis de los libros parroquiales, por D. Manuel Fernández Alvarez en la 
parroquia de Santo Tomás de Salamanca para las familias moriscas: 3.6 personas por 
familia; y a la de 3,5 que A. Rodríguez Sánchez encontró entre los granadinos cácetenos 
a partir de los informes parroquiales de 1582 y 158934.

32 Un elemento que me ha sido muy útil en esta ardua labor identificadora ha sido la personalidad de los 
padrinos de bodas y bautizos. Precisamente la instrucción -bien es verdad que con frecuencia incumplida, 
como veremos- de que los padrinos y madrinas de los granadinos tuvieran que ser cristianos viejos ha 
contribuido a la dificultad de su caracterización.

33 "Les morisques du Nord-ouest de l'Espagne...". o.c., p. 231.
34 M. Fernández Alvarez.- "La demografía de Salamanca en el siglo XVI a través de los fondos 

parroquiales" en Actas de las / Jornadas de Metodología Aplicada a las Ciencias Históricas, III. Historia 
Moderna. Ed. Universidad. Santiago de compostcla. 1975, y A. Rodríquez Sánchez.- Población y 
comportamientos..., o.c., p. 245.



174 Serafín de Tapia Sanc he:

4.- LA ENDOGAMIA MORISCA

35
36
37
38

"Las fuentes demográficas...", o.c.. pp. 51-53.
Cf. L. Cardaillac.- Moriscos y cristianos.... o.c., p. 87.
B. Vincent.- "La familia morisca" en Minorías y marginados, o.c., pp. 7-29.
H.C. Lea.- The Moriscos of Spain..., o.c., pp. 204-205.

Como ya se dijo en el capítulo III. 1. el coeficiente de transformación de 
xecinos en habitantes que he calculado para el conjunto de la ciudad es 3,735, sólo 
algo interior al de los moriscos. ¿Cómo explicar la contradicción entre esta similitud 
de coeficiente y la importante diferencia encontrada en la tasa bruta de fecundidad de la 
que tueron excluidos los granadinos? Para buscar una salida a esta cuestión recordamos 
que incluyendo a estos últimos la tasa bruta de fecundidad era el 3,67, bastante cercana 
al 3.94 de los cristianos viejos. Creo poder entrever que eran los granadinos los que 
arrastraban a la baja las diversas variables demográficas, especialmente en lo que se 
refiere a la capacidad de sacar adelante a sus hijos. Se conserva un testimonio documental 
de este hecho: la matrícula de feligreses de 1594 de la parroquia de San Juan indica, en 
una relación nominal, los miembros de las 23 familias granadinas de su jurisdicción re
sultando una cifra media de 3.13 miembros en cada una de ellas, es decir bastante menos 
que en el conjunto de la comunidad morisca y de toda la ciudadanía. Sin embargo sigo 
pensando que la tasa de fecundidad de los venidos de Granada, resultante de mis recuen
tos de los libros parroquiales, adolece de una considerable ocultación. Lo que sí creo es 
que la mortalidad infantil afectaba mucho más fuertemente a este grupo que al de los 
convenidos como consecuencia de su bajo nivel económico. Estos hechos son los que 
explican que. una vez agotado el flujo de los granadinos desde las aldeas a la ciudad 
-cosa que pudo haber ocurrido ya hacia 1594-. el volumen de éstos no siguiera creciendo o 
incluso disminuyera, mientras que los convenidos van a conocer un ligero incremento 
hasta el momento de la expulsión (ver supra cuadro 3).

Los musulmanes tenían prohibido casarse con cristianos36 y a la vez el ma
trimonio endógamo no estaba mal visto por ellos37. Por otra parte era un recurso eficaz 
en orden a conservar las propias señas de identidad y a veces una imposición a causa de las 
dificultades que se ponían a la movilidad de los cristianos nuevos38.

En todos los lugares donde se ha estudiado este asunto se ha llegado a la conclu
sión de la escasez de matrimonios mixtos de moriscos con cristianos, a pesar de las re
comendaciones del Santo Oficio e incluso de las garantías que se ofrecían a los cristia
nos viejos que dieran este paso.

De los 329 matrimonios de los miembros de nuestra minoría identificados en 
Avila he detectado 11 casos (el 3,3 por ciento) en que se produjo la unión matrimonial 
de cristiano viejo y de morisco; más concretamente fueron ocho mujeres y tres hombres 
cristianos viejos en los cuales las necesidades económicas se impusieron a las prevencio
nes étnicas (en varios casos se sabe que las mujeres eran huérfanas, criadas o viudas). 
Aparte de estos casos es probable que, si se cambiaba de domicilio, algunos individuos



La comunidad morisca de Avila 175

39 AHN, Inq. Icg. 2109, exp. 12. fol. 135.

pertenecientes a los sectores acomodados terminaran casándose con cristianas viejas, 
pero de esto no tenemos constancia. En todo caso, aunque esta cifra de matrimonios 
mixtos no es alta resulta sorprendentemente elevada si se la compara con lo que ocurría 
en las zonas orientales del reino.

Extraño resulta el hecho de la escasez de uniones entre convertidos y granadinos: 
únicamente he contabilizado ocho matrimonios de estas características, repitiéndose la 
circunstancia de antes: siete convertidas pobres casaron con granadinos y sólo una gra
nadina se desposó con un convertido. Es claro que este comportamiento venía motivado 
por las diferencias sociológicas de todo tipo existentes entre unos y otros y que podrían 
ser las siguientes:

• Los granadinos eran una comunidad mediterránea, con todo lo que esto supone 
en cuanto a las actitudes vitales de sus miembros. Eran mayoritariamente de origen ru
ral y de bajo nivel económico. Su conocimiento de los elementos culturales cristianos 
era poco profundo. Ocupaban los lugares más bajos de la escala social.

• Los convertidos, en cambio, eran meseteños y por tanto continentales. Muy ur
banizados y con considerable grado de asimilación de la cultura cristiana en detrimento 
de la islámica de sus antepasados. Su capacidad económica era muy superior a la de los 
granadinos y su integración en las estructuras sociales y productivas de la ciudad co
menzaba a ser importante.

Incluso a alguno de los granadinos más ricos y cultos -que podrían haber casado 
con convertidas de menor nivel económico- les pudo disuadir de dar este paso la 
existencia de la situación establecida entre Inquisición y convertidos mediante la cual 
los bienes raíces que éstos tenían en 1565 estaban perpetuamente hipotecados, de manera 
que quien los recibiera en herencia quedaba responsabilizado de contribuir en el pago de 
los 102.000 maravedíes anuales comprometidos por la comunidad convertida abulense. 
Este hecho provocó que algunos convertidos "dejen sus casas y otros bienes sin repartir
las ni vivirlas... y otros, por cubrir y ocultar ser de los tales convertidos y descendientes 
dellos, han hecho e hacen muchas cautelas... sin querer llevar la legítima de sus padres si 
no es en dinero o en bienes muebles que se consuman con el uso, y otros repudian las he
rencias por no tener los bienes hipotecados...", según denunciaba en 1590 un portavoz de 
los repartidores del situado39.

Así pues, cabe inferir de este panorama que la probable similitud religiosa entre 
convertidos y granadinos no fue un elemento suficientemente articulador y que el 
conjunto de otras circunstancias tenía un peso identificador mayor; o -desde otra pers
pectiva- que aquella similitud religiosa no logró imponerse sobre otros elementos que 
diferenciaban a los moriscos castellanos de los moriscos granadinos.

Como consecuencia de ello se producía un nivel de endogamia considerable, 
sobre todo entre los convertidos. He comprobado numerosos casos de matrimonios en
tre primos carnales. La Iglesia procuraba que los que incurrían en esta circunstancia 
comprasen la dispensa papal; únicamente viene registrado este trámite en seis ocasiones 
a lo largo de todo el período en que se conserva documentación matrimonial (en todos



7/6 Serafín de Tapia Sánchez

t

los casos eran convertidos acomodados). Sin embargo estoy convencido de que la mayor 
pane de los contrayentes tenían entre sí algún grado de consanguinidad (las declaracio
nes de los testigos en los procesos entre moriscos aluden con frecuencia a grados de pa
rentesco inverosímiles). Aparte de otros motivos propios de la mentalidad morisca, 
también contribuiría a no pedir las dispensas el hecho de su elevado coste: en 1604 Luis 
de Zamora y Cecilia de Zamora pagaron por ello 2.353 reales40.

Además de esta limitación a la hora de contraer matrimonio se producía otra, 
igualmente presente entre los cristianos viejos, que consistía en que frecuentemente los 
vínculos familiares se establecían entre los individuos de las familias de parecido nivel 
económico41. El listado n- 6, donde se recogen los quince moriscos más ricos en 24 
cortes anuales repartidos de 1503 a 1610, manifiesta cómo sólo unos cuantos apellidos 
son los que se repiten década tras década.

Ahora bien, la endogamia étnica y la económica venían suavizadas por el recurso 
de establecer vínculos familiares con moriscos de otras comunidades más o menos cer
canas. bien haciendo venir a Avila a gentes de otros lugares o trasladándose los abulen- 
ses a otras comunidades moriscas. De las 570 personas que contraen matrimonio en 30 
casos se indica una naturaleza distinta a la de la ciudad, es decir el 3,3 por cien; si supo
nemos que una cifra similar pudo salir de Avila a buscar pareja resulta que el 6,6 por 
cien de los casados rompían la barrera endogámica local. Es una cifra pequeña que, aun
que aceptemos que los párrocos dejaron de registrar otros tantos forasteros, nos con
duce a reafirmar el alto nivel de endogamia en el seno de la comunidad morisca abulense. 

•Sirva de comparación que en el conjunto de la ciudad los novios casados en ésta que pro
cedían de los pueblos de la provincia o de más allá representaban en el siglo XVI el 23,5 
por cien42.

Muy significativo resulta comprobar cómo 14 de esas 30 personas foráneas pro
cedían de Arévalo. el núcleo provincial que poseía la morería más numerosa; después, 
con 2 personas, aparecen Piedrahíta, Fontiveros, Burgohondo y Escalona.

40 AHPAv. Prot. 177. s.f. (4-VIJ-16O4).
41 Los ejemplos se podrían multiplicar; veremos sólo uno: en 1565 Diego Sánchez de Valdivieso, 

negociante, casó con su prima camal Inés de Valdivieso. Él era hijo de Francisco de Valdivieso, mercader, y 
de Isabel la Monja: sus abuelos fueron los mercaderes Alonso de Valdivieso y Diego Monje. Ella era hija de 
Francisco de Verdesoto, tendero, y de María de Fonscca; su abuelo paterno fue el antedicho Alonso de 
Valdivieso. Por tanto no sólo eran hijos de hermanos sino que sus familias eran las más acomodadas de la 
minoría.

42 Cf. mi artículo ya citado "Los factores de la evolución demográfica...”, pp. 152-153.



TERCERA PARTE

LAS BASES ECONOMICAS
DE LA COMUNIDAD MORISCA





CAPITULO VII

L- LA ESTRUCTURA OCUPACIONAL DE LOS MORISCOS

Algunos autores han enfatizado recientemente la necesidad de proceder a efec
tuar detallados estudios acerca de los aspectos demográficos y socioeconómicos de la 
vida de los moriscos con el fin de evitar que -a causa de la carencia de esta información- 
se dé un tratamiento global a este tema ignorando las diferencias territoriales entre 
unos moriscos y otros y continuando con los gastados clichés con que esta minoría ha 
venido siendo caracterizada1.

Estos trabajos -que únicamente pueden realizarse con detalle en el ámbito local- 
son inexistentes cuando se trata de los moriscos castellanos -los convertidos- funda
mentalmente porque para poderlos llevar a cabo se requiere una previa identificación 
étnica de los individuos. Si ésta no tiene lugar resulta imposible realizar unos trabajos 
que sólo se pueden basar en el análisis de los comportamientos socioeconómicos, o 
demográficos, de individuos concretos. Gracias a que en nuestro caso tal identificación 
existe el escollo fundamental se ha podido salvar.

ESTRUCTURA OCUPACIONAL Y RELACIONES 
COMERCIALES

Ya hice alusión antes a las fuentes en que me he basado para establecer la 
estructura ocupacional de los moriscos en una serie de años repartidos a lo largo del pe
ríodo: 1503, 1519, 1549, 1565, 1594 y 1610. Como es natural la elección de estas fechas 
viene determinada por la disponibilidad de la documentación apropiada: ya vimos unas 
páginas más arriba cómo en 1549, 1565 y 1594 la Inquisición elaboró sendos listados 
que he utilizado como información base a la que se ha ido añadiendo la procedente de 
otras fuentes2. En 1610 el Concejo hizo una "lista de moriscos", separada de la del resto

1 Uno de estos autores es, por ejemplo, R. Carrasco.- “Le refus d’assimilation des morisques: aspeets 
politiques el culturéis d’aprés les sources inquisitoriales" en Les morisques et leur temps, o.c„ p.174.

2 Aparte de los vecindarios para el pago del Servicio de esos años (AHPAv, Ayuntamiento. 59. 6/30; 
67, 11/15 y 69, 12/22 respectivamente) me ha sido de gran utilidad para el año 1565 el padrón de la Moneda 
Forera de 1566 (ib. 67, 11/66) ya que en este tipo de padrones se indicaba más frecuentemente el oficio 
puesto que en ellos la preocupación fiscal era menor (todos los pecheros pagaban lo mismo, 17 maravedíes) y 
en cambio era fundamental la calificación de los vecinos por estamentos por ser una documentación utilizada



Serafín de Tapia Sánchez180

de los pecheros, para poderles cobrar el Servicio de ese año antes de que se marcharan de 
Avila'. Los años de 1503 y 1519 carecen de listas exclusivas de moriscos; ahora bien, en 
los padrones del Servicio vienen, entre los demás vecinos pecheros, los convertidos. 
Analizando estos listados nominales con detenimiento y teniendo en cuenta los 
mecanismos ya descritos para identificar a los moriscos he conseguido elaborar las 
listas de convenidos de estos dos años (se incluye la relación de 1503 en el listado 2) 
con 161 y 207 vecinos respectivamente, de la mitad de los cuales conozco su oficio. El 
resultado de conjunto se expresa en el cuadro 7. donde también aparece la estructura 
ocupacional de los mudéjares en el siglo XV. Ver también gráfico 7.

Como puede observarse se ha conseguido conocer el oficio de un número 
considerable de vecinos (exactamente del 56,2 por cien como promedio, excluyendo el 
siglo XV). ¿Qué ocurre con el resto de la población de la que ignoramos este dato? El 
bloque más numeroso lo constituían las viudas, que significaban una media del 20 por 
cien de la vecindad; el resto podría estar formado por algún pobre (no muchos ya que el 
sentimiento de solidaridad estaba muy desarrollado entre la minoría) y sobre todo por 
personas que se ganaban la vida con trabajos sin cualificar en las obras públicas, los 
mesones, la construcción, las fraguas, en el campo...4. Otra consideración importante: el 
hecho de que los vecindarios sólo aludan al cabeza de familia no significa que los demás 
componentes de la casa fueran ociosos; es de suponer que no pocas mujeres trabajaran en 
el servicio doméstico o incluso en hilar, un oficio característico de las mujeres5. Otro 
tanto puede decirse de los jóvenes aprendices.

De todas formas sólo podemos considerar como población activa mínima a los 
vecinos que en la documentación aparecen con una profesión determinada. No obstante 
hay dos últimas consideraciones que tener en cuenta: la primera es la más importante y 
se refiere al grado de credibilidad que cabe otorgar a los oficios señalados en los vecin
darios como indicadores rigurosos de la auténtica dedicación laboral de los moriscos. Es 
cierto que los padrones de finalidad fiscal (y en menor medida los inquisitoriales) 
carecían de pretensiones sociológicas por lo que indicar el oficio respondía sobre todo a 
la voluntad de facilitar la identificación de los contribuyentes; pero muy frecuente
mente los datos procedentes de otro tipo de fuentes (por ejemplo, pleitos, operaciones 
económicas...) han permitido corroborar la dedicación asignada en los vecindarios del 
repartimiento del Servicio o en los listados inquisitoriales. Sin embargo he comprobado 
que algunas veces a ciertos moriscos que habían cambiado de profesión sigue denomi
nándoseles como siempre: en este caso la fuente base -los listados fiscales o inquisito
riales- se ha dejado llevar por la inercia y debe ser corregida y así lo he hecho cuando he 
tenido conocimiento de esta circunstancia, aunque hay que reconocer que con toda

como prueba principal en los pleitos sobre hidalguías en las Reales Chancillerías (cf. M. Martín Galán: 
“Fuentes y métodos para el estudio de la demografía histórica castellana durante la Edad Moderna" en 
Hispania, 148, 1981, pp. 231-325, y también M. Asenjo.- “Funcionamiento y organización de la Real 
Chancillería de Valladolid" en Hidalguía, 1961, pp. 397-414).

3 AHPAv, Ayuntamiento, 72, 15/1.
4 Este es el caso de gente como el granadino Mateo de Ribera que en 1581 “ganaba su vida en 

cualquier trabajo que se le ofrecía de segar e de dar caminos e ser peón de albañilería...” (AHPAv, Sección A. 
caja 564).

5 Cf. P. Iradiei.- Evolución de la industria textil castellana en los siglos XIH-XVI. Ed. Universidad. 
Salamanca. 1974. p. 192.



La comunidad morisca de Avila 18/

<S

*C es un5 un 
un

un 
enOs

o_ o eS 
eS

CS 
ir-.

un
un

<*
8un

xO
o_ 1 1 es 3— •?

os

°c \O ooeS
I

unOs

cé s1 '’? es £

en

°c £ xOeS 3

1 un es

ilHül i

o
xo

OO
— I un

un
CS'

•d;
oo'

o 
C¿ 
Q <
O

en
es'

r£

s

. ‘I l Os
I

1 ! íg

en Os 

2gf 1

o

Os 
en

e *Q
Sí

un ¡ r-.
-rf •

i
Os OO I ■’t ! —
es ’d- es

en 1 -rí

es

>5
3 x> a
3 £

xO
r^-'

SO 
oo' 
un

SO 

£

es es. < . 
("• — oo -Tt

Ís -

SO. 
xo' 
SO

un 
oo os

OS 
xo' 
en

en 
en es

es

O

<
>—<
CU
D¿

I
C/J

un

3

un 
so' 
un

se' 
es

en

os. en
O -5-

’q!
I so

s
3

i

Os en 
es' un 

en

C". Os '~r 
I so' r-' en 

en —

Vi 
C 
O 
Vi 
2 
o
> 
Gfl 
W 
c¿ 
<

'W 
Q 
P 
S 
w 
Q

< 
Z 
O 
u
□ o o 
< 
<X ;□ 
H o □ 
c¿ 
H 
Vi 
tí

§2<'S!

en r~ | — en

OO. Os
I I so en es I

I :s

C5 

■Ss
E 
ca

i
8 

-S

I
«

I cz>
!■§
I E

.2! -
> ! 2

Os O

i es
1 ! 3
1 ! $

SeSá = ess •

'C

- rt-íMIT?

r~ m -rt — 
I oo'os'en'-'

o O

■1 —
&eñ

Os so I

OO. -Tt OO.
-t o oo' oo' I— es

I o oo xo I «n es tí-en

oo |
I o' I «e> 

i en

OS so xo
un

un r—
es

-< i en
- I xo 

i un

1

1 °°j s
1 £■ £

— es o 
ni

1 oo
i

e-s en — ¡ r-
en ¡ os

I
»s 
Blí í§l S.-85
111 
sil 
Ili 
i!! i m j

es

•g

ll
c4 >

•3£

os ¡ es
1 $
1 enj

i M

1 f 8
2 § Ü

"3 8 o 
w 
oo

r~-. r-^ —. i un 
es' vn I un j en

oes i un

i es 
i

so ! Os
i 00

un — en xo I 
es en

I
1 ! - 

i
I I i un 

i un

OS. — r~. OO x© Os. -rt 1 so. 
—' —' r-' un r~ o' o un ni ¡ -rt

i
Ox — ene^unos-rt! os — — r- un r* -d-es 1 "d-

es so — 1 Os.
es' r-' I r-' ¡ ©'en -rt

r- I es i so— es i -rr

m — oo — oo — o ¡ en

2 i 
.2 1

i-s
B-S ! 8
^ g-Ep-E J 1
f 813 3.11,' 2

cq ,
I O i —

I S3

1 £



Serafín de Tapia Sanche:182

l ndustria
Artos

60
397-1501

56,3
1 503

15 19
59.4

1 549
52,3

1 565

1 594 
30

16 10
45.6

503-1610

7060O 1 O 20 5030 40

Servicios
AAOS 

27.5> 1397-1501
40,2

1 503

35
15 19

¿9 36.9
1 549

45.2
1 565

46,9
1 594

43,5
16 10s 42,7

1503-1610 

7060O 20 40 501 O 30

Set.
Artos

1397-1501

1 503

15 19

1 549

1 565

1 594

16 10

1503-1610

706050O 20 401 O

sector©,Total comparado tres
Industria80
Servicios70
Set Primarlo60

50
40
30
20

1 O
O

16K 1503-1610 Años1397-150 1503 1519 1549 1565 1594

GRAFICO 1

i

a
5
S

<
72 Q

X

tí 
<

< 
tí

H 
U 
P 
tí 
E- 
X 
W

U 
< 
ft- 
P u

xQ
u
x



La comunidad morisca de Avila 183

seguridad no se han rectificado la totalidad de los errores; a esta conclusión ¡lego al 
contrastar la estructura ocupacional resultante del análisis de estos listados con la 
información aportada por los protocolos notariales: se notan algunas disfunciones que 
en su momento comentaremos. A pesar de todo, mi opinión es que tales vecindarios y 
listas inquisitoriales merecen un alto grado de credibilidad en este asunto6.

La segunda cuestión que hay que tener en cuenta guarda cierta relación con la an
terior: me refiero a la existencia de personas con más de un oficio o a aquellos a los que 
distintas fuentes otorgan diferentes ocupaciones; en realidad esta circunstancia afecta a 
pocos casos y en cada uno de ellos me he inclinado por el que me merecía más credibili
dad (por ejemplo, he dado preeminencia a los pleitos y a los protocolos frente a los lis
tados fiscales o inquisitoriales). Precisamente quienes en un momento dado reciben dos 
denominaciones profesionales distintas suelen ser los que están cambiando de oficio y 
en este sentido es interesante observar la evolución de estas reconversiones profesiona
les ya que nos indican cómo los moriscos estaban muy integrados en el sistema produc
tivo; más adelante retomaremos este tema. Distinto, aunque en cierta manera semejante, 
es el caso muy frecuente de personas con solvencia económica que diversifican sus acti
vidades; este fenómeno era común a cristianos y a moriscos. De estos últimos Diego 
Monje el Cuervo, por ejemplo, posee tierras y ganados , también es abastecedor de las 
carnicerías y de las velas, es igualmente mercader y a veces hasta prestamista; el licen
ciado Alonso de Valdivieso es médico del Ayuntamiento, posee rebaños, hace todo tipo 
de negocios, arrienda diezmos...; Francisco de Valdivieso, escribano público y del nú
mero, también arrienda diezmos, tiene ganado y vende lana, da poder a otros para que en 
su nombre puedan comprar cualquier mercaduría...1. Los ejemplos podrían extenderse a 
todos los individuos de la elite pues esta era una práctica muy generalizada y que res
pondía a la situación de gran fluidez económica de la época: había muchas oportunidades 
de hacer negocio pero también eran frecuentes los fracasos, de manera que lo más pru
dente era actuar en varios puntos a fin de disminuir los riesgos. A efectos de distribu
ción profesional otorgo a estas personas la profesión original, que suelen conservar y 
que está en la base de lo que podríamos llamar su acumulación primitiva de capital.

Volvamos al cuadro 1. Aceptada por funcionalidad la división clásica en los tres 
sectores de actividad, se incluyen en el sector secundario a todos los que trabajan en las 
actividades manufactureras o artesanales aunque es sabido que con frecuencia los 
artesanos vendían su propia producción en el taller o incluso yendo por los pueblos para 
colocársela a los campesinos, como es el caso de los caldereros. A su vez algunas per
sonas calificadas de mercaderes, y por tanto agrupadas en el sector terciario, en realidad 
eran empresarios que organizaban la producción mediante el sistema de trabajo a 
domicilio. Así pues más que a las grandes agrupaciones en los tres sectores de actividad 
hay que prestar atención a los subsectores en que cada uno de ellos se subdividía.

6 Esto ya se comprobó al relacionar en el capítulo II la información procedente de los protocolos 
notariales y de las listas de alcabalas con la estructura ocupacional resultante de analizar documentación fiscal 
y de otro tipo.

7 Algunas de las numerosísimas referencias de estas personas: sobre Diego Monje el Cuervo: AHPAv. 
Sección A, cajas 549, 558, 561, Prot. 415, fol 7v. Del licenciado Alonso de Valdivieso: ib. Sección A. caja 
549: Prot. 154, fol. 159, Prot. 41, fol. 193; ADA. Pleitos, año 1584. leg. 34. doc. 14. Del escribano Francisco 
de Valdivieso: AHPAv, Prot. 153, fol. 24 y 27; Prot. 154, fol. 131.



Serafín de Tapia Sanche:¡84

Fijándonos en primer lugar en el promedio del período 1503-1610 observamos 
cómo el mayor peso lo llevan las labores artesanales (45,6 por cien) seguido muy de 
cerca por los servicios (42.7 por cien), ocupando el último lugar los trabajos del campo; 
aunque inmediatamente nos detendremos más en estas cuestiones sorprende el bajo nivel 
de agricultores entre los moriscos de esta ciudad ya que tradicionalmente se ha dicho 
que estas gentes tenían una predilección especial por los trabajos del campo y más 
concretamente por los de las huertas.

Los dos grandes subsectores son las actividades relacionadas con el comercio y el 
transporte (arrieros, tenderos, mercaderes...) y con la artesanía del metal (caldereros, 
herreros, rejeros...). Entre ellos solos absorben más del 60 por cien de los activos; ahora 
bien, la gran diferencia que existe entre ambos es que mientras que el primer grupo de 
actividades agradaba tanto a los convertidos como a los granadinos, al segundo sólo se 
van a dedicar los convertidos: ello hará que como promedio de todo el período este 
último subsector tenga menos peso que las actividades del comercio y el transporte.

Haciendo un análisis diacrónico respecto a los tres sectores productivos lo más 
sobresaliente es comprobar la repercusión que la presencia de los granadinos supuso en 
la estadística del conjunto de la comunidad: las cifras de 1594 y 1610 suponen impor
tantes cambios en las tendencias de los más significativos grupos de actividad. Es pre
cisamente en el sector primario en el que la aportación granadina es más relevante. 
Los convertidos abandonaron en el siglo XVI las labores de las huertas del entorno 
urbano que habían venido cultivando a lo largo de la Edad Media y que todavía en el 
siglo XV requería el 12,5 por cien de los activos. La ausencia de entusiasmo de los con
vertidos por las labores de la tierra se refleja en el apeo que en 1565 la Inquisición hizo 
de sus bienes raíces: sólo poseían 19 tierras, 14 huertos y 1 viña, lo que suponía un gran 
contraste con las relativamente importantes propiedades rurales de sus correligionarios 
de Arévalo. Valladolid o Medina del Campo (ver infra capítulo VIII. 1 cuadro 2, pág. 
248). Al llegar los de Granada, procedentes casi todos de zonas rurales, se hicieron 
cargo de la vieja tradición mora y no tardaron mucho en ocupar un lugar destacado en 
este subsector. Aunque con el tiempo se dedicaron casi exclusivamente al cultivo de las 
huertas, en los primeros años -al llegar el mes de julio- es frecuente verlos contratán
dose -en cuadrillas de 6 a 9 miembros- como segadores para los campesinos ricos de los 
pueblos del entorno urbano8. Para ver con más detalle este y otros extremos he 
desagregado los datos de los dos últimos cortes cronológicos con el fin de captar las 
diferencias entre convertidos y granadinos; el resultado se expresa en el cuadro 2.

El sector secundario es el que más población absorbe; sólo a partir de 1594, 
cuando la ciudad ha entrado en su declive industrial, perderá la primacía en beneficio del 
terciario. Las labores del textil no atraían a los moriscos; únicamente en el tránsito del 
siglo XV al XVI y otra vez en las últimas décadas de su permanencia en el reino algu
nos mercaderes van a dedicarse a producir y comercializar telas aunque sin participar

8 Por ejemplo AHPAv. Prot. 489 fol. 629 v - 630. Este panorama de la actividad económica de los 
granadinos viene corroborado por el informe que el Corregidor envía al Rey en 1583: “El trato y manera de 
vivir de la mayor pane de los del Reino de Granada es en cosas de comer y tienen sus tiendas dcllo y de 
merzería y en cultivar güeñas de ortaliza y labrar esparto, y los demás se ocupan de andar a jornal y servir a 
personas particulares” (AHN, Inq. leg, 2111, exp. 3).



La comunidad morisca de Avila 185

i

9 Ver P. Iradicl.- Evolución de la industria textil castellana..., o.c., pp. 135 ss.
10 Aunque no conozco testimonios documentales de sus orígenes étnicos, hay bastantes indicios de 

que era judeoconverso. De lo que no cabe duda es de su prestigio social: prueba de ello fue que en agosto de 
1520, como la sede del Ayuntamiento está ocupada por los procuradores de las ciudades venidos a Avila a 
constituir la Santa Junta, las sesiones del Concejo se celebran en casa de Gregorio del Barco (AHPAv, Acras 
Consistoriales, libro 4, fol. 80v-8l). Años más tarde, en 1534, el emperador Carlos V vio una corrida de 
loros celebrada en su honor desde las ventanas de la casa de Gregorio del Barco, en el Mercado Chico (M. de 
Foronda y Aguilera.- Estancias y viajes del Emperador Carlos V desde el día de su nacimiento hasta el de su 
muerte. Ed. Rivadeneyra, Madrid, 1914, p. 387).

11 En El pasado histórico de Castilla y León, o.c.

directamente en ninguna de las fases del proceso manufacturero. Este asunto ya fue tra
tado más arriba (capítulo II, 2) pero no dijimos nada respecto a las causas que origina
ron que pocos años después de iniciado el siglo XVI nuestra minoría se desentendiera 
totalmente de esta importante actividad, tanto en su fase productiva como en la 
comercialización. No hay constancia documental de tales causas pero por aquellos años 
tuvo lugar un hecho que muy probablemente influyó en el abandono que los moriscos 
hicieron de esta especialización productiva. Me refiero al intervencionismo y reglamen- 
tismo instaurado por los Reyes Católicos cuya aplicación encontró resistencias entre 
los productores de Castilla la Vieja -los abulenses entre ellos-9; es probable que las 
innovaciones técnicas exigidas no fueran del agrado de nuestra minoría. También pudo 
ocurrir que no fueran capaces de adaptarse a los nuevos aires y fueran desplazados por 
otros grupos que sí lo hicieron, como pudieron ser los judeoconversos (es el caso de 
Gregorio del Barco, que era uno de los traperos más dinámicos de la época y que gozaba 
de gran consideración social)10.

La dedicación a la artesanía del metal fue una característica constante de 
mudéjares y convertidos castellanos. Entre los de Avila gozó de preferencia en todo 
momento, tanto en el siglo XV como en el XVI, si bien los granadinos no participaron 
de este interés; incluso puede decirse que esta especialidad era casi monopolizada por 
ellos en la ciudad, sobre todo en algunas subespecialidades -como la de los caldereros-; 
para comprobar esto pueden compararse los datos del cuadro 2 con los recogidos en mi 
artículo "Estructura ocupacional de Avila en el siglo XVI"11 para el conjunto de la 
ciudad. Tanto absoluta como relativamente va creciendo su importancia hasta 1565 
mientras que a partir de 1594 disminuirá lentamente; se trata de una evolución total
mente paralela a la de la curva demográfica de la ciudad y probablemente a la de la 
capacidad adquisitiva del campesinado de la provincia ya que era una producción para el 
consumo local y comarcal de objetos de gran uso: calderas, sartenes, herraduras, clavos, 
rejas para el arado, etc. Hay que destacar que este oficio se adecúa bien al gusto de los 
moriscos por la movilidad pues los caldereros recortan los pueblos para vender su 
mercancía y quizá para reparar los cacharros que los campesinos les entregaran: serían 
los precursores de esos cacharreros ambulantes que hasta no hace mucho se veían por los 
pueblos españoles. Un testimonio de la movilidad de estos artesanos lo aporta la 
documentación inquisitorial: en 1565, al hacer el apeo de los bienes raíces de los 
convertidos a que me acabo de referir, la comisión que lo elaboró encontró que 41 
cabezas de familia estaban fuera de Avila; entre ellos había arrieros y mercaderes, pero 
la mayoría de los que faltaban eran caldereros. 15 de los 41. Aparte de estos productos



Serafín de Tapia Sánchez186

1594 1610

INDUSTRIA

31’3total industria 61 43'9 42'1 3739 25'8 51

SERVICIOS

31’3total servicios 3776 54'7 64 42'4 69 57

37'3SECTOR PRIMARIO 442 1'4 31'8 0'848 1

43'984'7(3) 151Total población activa 118139 72’952’4 121

Viudas 52 56

269164 288 166

CUADRO 2

Total población conv/gran.
(en vecinos)

(1) Número de vecinos de los que se conoce la profesión.
(2) Porcentaje sobre total pobl. activa de los convertidos.
(3) Porcentaje sobre total pobl. de los convertidos.

alimentación 
comercio transporte 
servicio doméstico 
varios

1’4
1'4

36
0'7
3'6
0'7

5
3
4
3

20
4

4
44
12
16

2’6
29'1

7’9 
10'6

6
27

3
4

1'7
1’7
5'1
0'8

20'3
0'8
0'8

3
69

1
4

2’1
49'6

0'7
2'9

1
59

3
9

1'6 
34’7 

0'8 
3’3 
1'6

0'8
48'8

2’5
7'4

5’1
29’9

2'5
3’4

2
2

50
1
5
1

3'3
2
2’6
2

13’2
2'6

2
42

1
4
2

2
2
6
1

24
1
1

convertidos granadinos 
n9 % n9 %

ESTRUCTURA OCUPACIONAL DE CONVERTIDOS Y 
GRANADINOS

manufactura textil 
confección textil 
industria metálica 
construcción-carpintería 
cuero-calzado
industria alimenticia 
varios

convertidos 
n®<» %<2)

* Las notas se refieren a la columna marcada y similares.
** Sumando ambos colectivos en los distintos sectores productivos se obtienen cifras algo inferiores a las 

que en el cuadro 1 se asigna al conjunto de los moriscos estos mismos años; el motivo es que hay 
algunas personas (21 en 1594 y 16 en 1610) de las que se ignora si son convertidos o granadinos.

granadinos
\9 %



La comunidad morisca de Avila 187

de consumo casi doméstico algunos caldereros hacían grandes calderas destinadas a los 
tintoreros, incluso de fuera de Avila12; otros del mismo subsector, como los rejeros, 
hacían rejas para las casas, las iglesias o los palacios de Avila y de los pueblos cercanos13 
llegando a colaborar en la obra de rejería de El Escorial14. También intervenían en las 
obras públicas de la ciudad, como por ejemplo en las canalizaciones de aguas desde la 
zona alta de Las Hervencias: en enero de 1586 Rodrigo del Castillo solicita al 
Ayuntamiento que se le pague su trabajo del año anterior "del herraje y aderezo de todas 
las cosas de hierro de las dichas fuentes"15. Hubo algunas de estas personas dedicadas al 
metal que lograron enriquecerse; cuando esto ocurrió ellos mismos o sus sucesores 
procuraron cambiar de profesión; casi siempre se hicieron mercaderes a la vez que -sobre 
todo en las últimas décadas del siglo XVI y más tarde- compraban ganados y a veces 
tierras: este es el caso del frenero Hernando del Castillo, miembro de una vieja saga de 
herreros, cerrajeros y freneros moriscos asentados en tomo al Mercado Grande, a quien 
en 1577 vemos tomando en renta del monasterio de las Cordillas el término de El 
Cerezo (no lejos de la ciudad, hacia el sureste) mientras que en 1582 actúa como 
mercader-fabricante de rajas las cuales venderá en Salamanca, Toro, Zamora, Valladolid 
y Medina del Campo16; otro tanto podría decirse de la familia de los Fontiveros.

Ahora bien, como estos activos moriscos solían tener en sus fraguas y talleres a 
oficiales y peones de su misma etnia17 -y éstos eran numerosos- el resultado de conjunto 
era que el sector del metal era el que empleaba a los moriscos más pobres de la ciudad: si 
nos servimos de la cantidad de maravedíes asignada a cada vecino en los repartimientos 
del Servicio (no olvidemos que en la comisión que los elaboraba siempre había dipu
tados moriscos) para conocer el nivel económico de algunas ramas de actividad veremos 
que los del metal estaban considerados como los menos solventes (ver cuadro 3), 
incluso por debajo de los agricultores. El Ayuntamiento era consciente de esta situación 
y cuando en 1598 se le solicita que admita la vecindad de ciertos gitanos se responde, 
como argumento para no aceptarlos, que en Avila no hay gitanos alistados y que además 
"en esta ciudad no ay falta de officiales herreros, antes ay muchos officiales del dicho 
officio de herreros, que algunos dellos son muy pobres y que en esta ciudad están 
alistados muchos moriscos del reino de Granada"18.

12 Por ejemplo, en 1573 Gonzalo de Fontiveros, calderero, se compromete a hacer en dos meses una 
caldera de cobre para Juan Talante, vecino de Villacastín (AHPAv, Prot. 13, fol. 582).

13 Como las rejas de la iglesia de San Vicente del Berrocal (AHPAv. Prot. 155. fol. 185) en 1581 y los 
balcones y rejas de la casa de don Francisco Guillamas en La Sema (ib. Prot. 679, fol. 930) en 1603; o rejería 
diversa en las casas de Villatoro y de Navamorcuende de don Enrique Dávila (ib.. Sección A, caja 1072). en 
1584. En los tres casos el artesano fue Rodrigo del Castillo.

14 El 5-11-1580 Rodrigo del Castillo, rejero, envía "para la obra de El Escorial... 120 arrobas de hierro 
labrado’* (AHPAv. Prot. 154, fol. 34).

15 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 17, fol. 338v.
16 El arrendamiento de El Cerezo es por 9 años y era una dehesa relativamente grande pues la renta 

anual era de 80 fanegas de pan. 18.700 maravedíes, una arroba de queso. 16 gallinas, etc,. (AHPAv. Sección A, 
caja 562). Las actividades en el sector textil las enmascaraba haciendo que la titular del negocio fuera su 
esposa. Gracia del Castillo (ib. caja 567).

17 Luis de Fontiveros en 1512 tiene en su fragua 6 “mozos e hijos" trabajando para él; cada día hacen 
10 calderas obteniendo un beneficio diario de un ducado (AHPAv. Sección A. caja 533. s.f.).

18 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 24. fol. 214 (16-1V-1598).



/8cS Serafín de Tapia Sanche:

AGRICULTURA COMERCIOARTES METALICAS

Año

921 3 4 5 86 7

258195111 229 38269 201 130 28286 660271

CUADRO 3

total
(media)

1503
1519
1549
1594
1610

aportac. 
promedio

159
238
900
3296 

33676

72
56
81
138
301

1726
2399
2819
7191
14151

(mrs) 
total

n9 
vec.

aportac. 
promedio

101
120
203
378

2497

2330
4205
5477

38924
207259

3
4
4

55
45

(mrs) 
total

23
35
27

103
83

(mrs) 
total

53
60

225
60

748

24
43
35
52
47

n° 
vec.

El reconocimiento social de la preeminencia -siquiera numérica- de los conver
tidos en esta rama laboral hizo que, desde que en los años 80 del siglo XVI existieron 
veedores de caldereros, rejeros y cerrajeros, siempre -hasta 1610- estos cargos fueron 
ocupados por personas de esta etnia, concretamente muchos años lo fueron Baltasar 
Almirante, Rodrigo del Castillo y Gonzalo Cabeza en cada uno de los tres oficios 
anteriores. Ahora bien, junto a ellos siempre había otro cristiano viejo19. Todavía en 
noviembre de 1610 -meses después de marchar los granadinos- Rodrigo del Castillo 
sigue siendo veedor de herreros y cerrajeros20. Sin duda los votos de los artesanos se 
guiaban por criterios étnicos, aunque no únicamente pues hubo veedores moriscos en 
otros oficios en los que la presencia de miembros de la minoría era escasa. Esta situación 
denota un reconocimiento social y un peso propio de los moriscos que no tenían en otras 
ciudades de la Corona de Castilla: en Córdoba los muchos zapateros moriscos estuvie
ron a punto de forzar que resultara elegido veedor uno de ellos, lo que provocó el veto 
de los cristianos viejos porque "nunca jamás abían sido nombrados y este nombramiento 
hera de mucha confianza"21.

n9 aportac.
vec. promedio

NIVEL ECONOMICO DE ALGUNOS SUBSECTORES REFLEJADO 
POR SU PARTICIPACION FISCAL

19 AHPAv. Prot. 41, fol. 1229 y 1213; ios Libros de Actas del Ayuntamiento recogen al inicio de cada 
año quiénes son los veedores de las diversas especialidades laborales (19 llegó a haber a finales del siglo 
XVI).

20 Ib., Prot. 552. fol. 290.
21 Cf. J. Aranda Doncel.- “Cristianos y moriscos en Córdoba: la actitud de las distintas capas sociales 

ante la presencia de la minoría disidente” en Les marisques et leur temps. o.c., p. 263.



La comunidad morisca de Avila 189

El bloque de los carpinteros, albañiles y alarifes se considera como un conjunto 
pues todos se dedicaban a la construcción. La evolución del número de los que 
trabajaban en estos oficios es muy significativa: durante el siglo XV eran el subsector 
más numeroso entre los mudéjares; sin duda su estética estaba de moda y además tenían 
la ventaja de que sus recursos técnicos permitían una arquitectura de bajos costes en la 
que la madera desempeñaba un papel de primer orden, sobre todo en las casas populares. 
Se conservan testimonios documentales que refieren cómo desde principios del siglo 
XIV hasta los primeros años del XVI estas casas abulenses tenían encima de la planta 
baja una estructura de madera llamada sobrado que solía tener una parte que sobresalía 
sobre la fachada (la almojaha). Todo parece indicar que estas casas eran obra de moros22. 
Estos saledizos "salen por gran trecho en sus calles que estaban muy tristes y sombrías 
y no podía entrar claridad ni sol y estaban muy sumidas e lodosas e sucias", dice una 
provisión de 1512 en la que la reina Juana ordena que en lo sucesivo no se construyan 
estos voladizos23. Es probable que esta provisión real contribuyera a! decaimiento de la 
carpintería morisca de menos calidad. Todavía en las primeras décadas del siglo XVI 
sigue habiendo un número importante de cristianos nuevos dedicados a estos menesteres 
tanto en palacios e iglesias como en casas populares24, aunque todos van a ser carpin
teros, desapareciendo los escasos albañiles que había hasta entonces.

En 1530 dos convertidos, Ignacio de Cárdenas y Francisco Corto, actúan como 
expertos municipales -es decir, son alarifes- en un pleito entre dos importantes institu
ciones, el Cabildo y el alcaide de la fortaleza, sobre las consecuencias de haber derribado 
un arco en el cimorro de la catedral (que por entonces era dependencia militar)25. De 
manera que aunque su número iba disminuyendo todavía conservaban parte del pasado 
prestigio. No obstante esta especialidad histórica se abandonará progresivamente hasta 
el punto de que en la segunda mitad del siglo XVI .sólo quedan dos o tres convertidos 
que a finales de la centuria serán reforzados por otros tantos granadinos.

En realidad el conjunto del gremio de la construcción entró en crisis en la ciudad 
a partir de 1560 cuando ya se habían cubierto las necesidades más perentorias de una 
población que, recordemos, de 1524 a 1549 había aumentado a la impresionante marcha 
de 1,3 por cien de crecimiento anual acumulativo pero que desde este último año hasta 
1572 sólo lo hizo al 0,3 por cien; de 1572 a 1598 perdió población a un ritmo de 0,3 
por cien anual acumulativo26. A este descenso demográfico habría que añadir el fenó
meno ya comentado en el capítulo III,3 del abandono progresivo de la ciudad por los 
nobles más importantes que buscaban en la corte un complemento a sus rentas cada día 
más difíciles de cobrar; con su marcha se vería muy disminuida la clientela de canteros.

22 Cf. L. Torres Balbás.- Algunos aspectos del mudejarismo urbano medieval. Ed. Real Academia de la 
Historia. Imprenta Maestre. Madrid. 1954, pp. 44-45.

23 AHPAv, Ayuntamiento, caja 3, leg. 1/225 bis; 10-IX-1512.
24 Más arriba (cap. 11,2) recogí testimonios aportados por los historiadores del arte y que se refieren a 

los hermanos Juan y Lope de la Rúa, carpinteros, que trabajan en 1510 en el palacio de Don Diego Alvarez de 
Bracamente; y a Fabián Perejil y Francisco Camino, también carpinteros, quienes en 1530 intervienen en el 
palacio de don Suero del Aguila y en 1532 en la capilla del monasterio de Gracia. Además Francisco Camino 
trabaja en otras casas nobles en 1537 y 1544 (cf. M.T. López Fernández, o.c., pp. 58 y 132).

25 AHN, Códice 478-B, fol. 317-319v, apud E. Ruiz Ayúcar.- Sepulcros artísticos de Avila. Ed. 
Institución Gran Duque de Alba, Avila, 1985. pp. 255-257.

26 Cf. supra, cuadro 1 del cap. III, 1 (pág. 99).



Serafín de Tapia Sanche:190

albañiles, carpinteros, etc. circunstancia que apenas se pudo compensar con los encargos 
de un sector eclesiástico que. aunque aumentaba en efectivos, no se prodigó patrocinando 
obras suntuarias2 .

Volviendo a nuestros carpinteros y albañiles moriscos, la familia Perejil va a 
tener un representante en el sector desde 1503 hasta 1611. Gozarán del suficiente 
prestigio como para que uno de ellos sea nombrado alarife por el Concejo en el segundo 
tercio del siglo2*. Y cuando en 1584 aparezcan los primeros veedores del gremio de la 
construcción ocuparán este cargo un tal Cristóbal García y Fabián Perejil29 el cual será 
periódicamente elegido para este puesto por los compañeros de su gremio. Esta figura 
del veedor de albañiles y carpinteros era distinta de la del alarife’, éste era un cargo 
municipal y su función era asesorar técnicamente al Ayuntamiento; el veedor funda
mentalmente se encargaba de velar por el mantenimiento de las normas profesionales de 
su oficio, aunque también podía, si se le pedía, expresar ante el Concejo sus opiniones 
acerca de asuntos de su competencia.

La artesanía del cuero y del calzado nunca interesó a los convertidos. En el 
siglo XV eran los judíos los que se dedicaban a ello y a finales del XVI los granadinos 
también gustarán de este oficio; en él ocuparán los puestos más bajos de la profesión lo 
que explica que en 1594 pagaran en el Servicio real una cifra media de 116 maravedís 
mientras que el promedio de lo aportado por el conjunto de los moriscos fue justamente 
el doble (235 mrs.); en 1610 las cifras serían 577 y 914 respectivamente.

La industria alimenticia (panaderos, molineros...) tampoco les atraía aun
que la venta de productos alimenticios (carniceros, fruteros...) sí gozaba de aceptación 
entre ellos ya que en realidad era una subespecialización del oficio de tenderos que tan 
familiar les era.

27 Respecto a las obras en los templos habrá que esperar hasta principios del siglo XVII para que en la 
catedral se trabaje en la capilla de los Velada y hasta 1629-1636 para la magna iglesia y convento de Santa 
Teresa (ver MJ. Amáiz, J. Cantera. C. Clemente y J.L. Gutiérrez Robledo.- La iglesia y convenio de la Sania 
en Avila. Ed. Institución Gran Duque de Alba. Avila, 1986).

2x El nombre de Fabián Perejil era tan popular que en el Libro de Cuentas de la parroquia de San Pedro, 
cuando se hace la relación de los censos perpetuos sobre las casas de la iglesia del año 1614, se recogen los 
76 mrs. "que pagaba Favián Perejil... y aora paga el que sucedió en ellas” sin que se indique quién era el 
nuevo inquilino. Todavía en 1637 se aludía a las casas “que fueron de Favián Perejil” (Archivo Parroquial de 
San Pedro. Libro de Cuentas y Visitas, libro n® 15, fols. 319, 401 v y 42 Iv).

29 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 17, fol. 121.

Las cifras del cuadro 1 muestran claramente que las actividades mercan
tiles eran la especialidad de los moriscos locales, lo mismo que ocurría con los de 
otros lugares. Además los que vinieron del sur también sentían atracción por esta 
forma de ganarse la vida aunque en menor medida que los naturales de Castilla; en el 
siglo XV los mudéjares ya se dedicaban a tales menesteres aunque no tanto como en el 
siglo siguiente. Los avances en la integración económica de la ciudad respecto al 
mercado castellano están en la base de la expansión del subsector transportes. Hemos 
agrupado en este bloque actividades no totalmente homogéneas: arrieros y recueros, 
mercaderes y negociantes y, finalmente, tenderos. Esta última profesión va a ser muy 
común entre los granadinos (25 de ellos serán tenderos en 1594, en cambio ese año



La comunidad morisca de Avila 191

sólo habrá 5 convertidos con esta ocupación). Los convertidos serán prioritariamente 
arrieros o recueros (no he encontrado diferentes significados para estos términos) 
aunque en todo momento hubo entre ellos algunos mercaderes, negociantes o tratantes. 
De todas formas los límites entre unas especialidades y otras no estaban muy definidos 
y con frecuencia se ve a las mismas personas que unas veces actúan como transportistas y 
otras como mercaderes; además, a medida que avanza el siglo XVI los arrieros van a ser 
cada vez más autónomos en el sentido de asumir el riesgo de comprar aquí mercancías 
(sobre todo telas) que transportan a Andalucía, Extremadura, reino de Toledo... para 
venderlas allí y a la vuelta traer a Avila otros productos (paños, aceite...); como no 
siempre es posible hacer el viaje de ida y vuelta con carga a veces iban de vacío pero 
llevaban dinero para comprar mercancías30. Muchos de tales arrieros terminarían siendo 
auténticos mercaderes o incluso mercaderes-fabricantes, de manera que se va a pasar de 9 
personas calificadas como mercaderes en 1565 a 18 en 1594 y 22 en 1610 -a pesar de haber 
disminuido el conjunto de cristianos nuevos de la ciudad31-.

El transporte era un subsector en el que los cristianos viejos también estaban 
interesados pero el protagonismo que los moriscos tenían entre quienes trajinaban era 
reconocido; he aquí dos testimonios que vienen a confirmar esta aseveración: en abril de 
1581 las ciudades castellanas toman medidas para protegerse de la peste que azota 
Andalucía y por ello el Concejo de Avila acuerda "que todos los arrieros... que vinieron 
de las ciudades de Sevilla, Córdova y lugares de la Andalucía y del reino de Portugal 
no metan ni puedan meter dentro de la dicha ciudad ni sus arrabales mercadurías..."; 
siete días después el arriero Juan Amador, convertido, actúa como portavoz de los que 
venían de Sevilla solicitando insistentemente poder entrar en Avila; no se accede a ello 
y además se les envían algunos alguaciles para alejarles de la jurisdicción de Avila32; 
creo que es significativo que sea un morisco quien represente a los afectados. El otro 
hecho se refiere a las diversas peticiones surgidas a finales del siglo en las sesiones de 
las Cortes de que "los moriscos no sean trajineros ni traten en ninguna cosa de los 
comestibles, sino que solamente cultiven el campo y puedan ser oficiales..." Estas 
peticiones no eran nuevas pero sí era novedad que esta vez fuera suscrita, entre otros, por 
uno de los procuradores de Avila, don Francisco del Peso33; en este mismo orden de

30 Ejemplo de lo primero puede ser el viaje que en 1581 hizo Diego de Fontiveros el de Alba: va a 
Sevilla a llevar ciertas mercancías acompañado de dos criados y de su sobrino con una recua de 9 muías de 
carga y un cebadero (es decir, una caballería que transporta el alimento para las demás); a la vuelta cargan 90 
arrobas de aceite en Écija con tan mala fortuna que al cruzar un arroyo cerca de Almodóvar la corriente arrastra 
a Diego de Fontiveros que muere sin hacer testamento, dando origen al pleito entre los herederos a través del 
cual conocemos estos detalles. El arriero ahogado traía además de la carga 890 reales: se ve que lo que 
vendió en Sevilla era de más valor que el aceite comprado al regreso. (AHPAv, Sección A, caja 564). Distinto 
es el caso del arriero Diego de Zamora que, demasiado viejo para viajar, encarga a un criado suyo que traiga 
aceite de Sevilla y le da 400 reales para ello (ib., Prot. 158, fols 56 ss). Con frecuencia estos criados 
terminaban estableciéndose por su cuenta.

31 Ya dijimos que se incluyen entre los mercaderes a quienes son calificados de joyeros pues del 
análisis de sus actividades se deduce que eran comerciantes de más nivel que otros y porque en años 
anteriores eran denominados mercaderes.

32 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 16, fols. 41v, 45 y 46.
33 Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla. Publ. Real Academia de la Historia, Madrid 

1903, tomo XIX, p. 229. Ya en noviembre de 1593, en las Cortes de Madrid, se escucharon quejas a causa del 
protagonismo de los moriscos "en todos los tratos y contrataciones, mayormente en los mantenimientos”



192 Serafín de Tapia Sánchez

(ib. tomo XIII) y en enero de 1599 se solicitó de nuevo que “no traten ni contraten ni tengan tiendas, sino que 
se ocupen en labrar la tierra” (ib. tomo XVIII, p. 87).

34 Biblioteca Nacional, ms. 9.372. fol. 31 (sin fecha pero de finales del siglo XVI) apud C. Viñas 
Mey.- El problema de la tierra en la España de los siglos XVI-XVII, Madrid, 1941. p. 25 y 215 ss.

35 Varios corregidores suscribieron peticiones casi idénticas a las que hizo el de Avila.
36 Compárese el número de moriscos dedicados a estos menesteres, tal como se indica en el cuadro 2 de 

este capítulo, con los datos del conjunto de la ciudad expresados en mi artículo ya citado “Estructura 
ocupacional...”. cuadro 3, p. 223.

37 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 19. fol. 498v.

cosas cabe situar la opinión expresada en aquellas fechas por el Corregidor de Avila en 
la contestación a una solicitud real acerca de cuál era su idea, y la de los demás 
Corregidores de la Corona de Castilla, sobre el "remedio para la conservación de la 
labranza y crianza": el de Avila alude en su respuesta a los excesivos impuestos y 
elevados jornales, al abandono del campo por los agricultores, a la pragmática del pan y, 
finalmente, propone "que los moriscos sean labradores y no tragineros"34. Estas 
definidas tomas de posición de los procuradores en las Cortes y de los Corregidores35 
son indicios de la preeminencia que los intereses de los rentistas agrarios tenían en las 
altas instituciones del Estado y del disgusto con que veían el desapego de los moriscos 
repartidos en ambas Castillas por las labores del campo ("ninguno dellos compra ni 
tiene bienes raíces" decía el Memorial de 1593 aprobado "por mayor parte"). Como era 
de esperar estos lamentos proceden de los corregidores de ciudades y villas del interior 
-concretamente de León. Cuenca. Huete. Ciudad Real, Medina del Campo y Avila- ya 
que en otras partes los moriscos sí trabajaban la tierra. Incluso, si se considera mejor el 
asunto, tales quejas no tenían mucho fundamento pues no eran pocos los cristianos 
nuevos que cultivaban huertas, sobre todo los granadinos, que es de quienes se habla en 
el Memorial. Esto es al menos lo que ocurría en Avila, en Valladolid y posiblemente 
en los demás lugares.

Así pues, en opinión de los prohombres de la patria demasiados moriscos se 
dedicaban a la arriería en detrimento de actividades que consideraban más productivas.

¿Eran realmente muchos? Pues en Avila, sí. En los diversos cortes cronológicos 
de los siglos XVI y XVII siempre hubo como mínimo un 30 por ciento de los activos 
en este subsector productivo, lo que suponía un número que fue creciendo desde la 
treintena inicial al centenar en 1594; estas cifras significan que aproximadamente tres 
cuartas partes de quienes en la ciudad se dedicaban al comercio y al transporte eran 
cristianos nuevos36. Sin duda la situación geográfica de la ciudad contribuía a esta 
proliferación de recueros ya que, como se decía en 1591, Avila es una ciudad "metida 
entre sierras"37 y éstas sólo se pueden atravesar -si se llevan mercancías- recurriendo a 
las reatas de muías, precisamente la especialidad de nuestros moriscos.

Pero no sólo eran razones económicas y geográficas las que les inducían a ganarse 
la vida yendo de una parte a otra. Sin duda les atraía el hecho de verse libres del control 
a que eran sometidos sus convecinos sedentarios a la vez que gracias a sus viajes podían 
mantener contactos con correligionarios de otras regiones. Ambas circunstancias serían 
decisivas para conservar vivo el criptoislamismo entre los recueros y sus familias así 
como entre el resto de la comunidad. Una investigación propiciada por la Corona en 
1565 lo dejará bien claro, aunque también revelará que los moriscos de la ciudad de



La comunidad morisca de Avila 193

Avila serán los menos implicados en estas redes (ver más adelante el cap. VIII, 1,8). 
En conjunto, quienes se dedicaban a las actividades mercantiles constituían el sector 
más acomodado de entre los moriscos (ver cuadro 3).

En este bloque profesional he incluido a los que desempeñaban un oficio de tanta 
responsabilidad como el de ordinario, es decir correo oficial entre Avila y algunas de las 
ciudades más importantes del reino; concretamente entre 1583 y 1610 había convertidos 
que fueron en diversos años ordinarios de Madrid (Francisco del Castillo), Valladolid 
(Luis Amador), Granada (Francisco de Avila), Toledo (Justo de Zamora), Valencia 
(Fabián Maroto), Murcia, Lorca, La Mancha (Isidro de Avila y su hijo Diego de Avila), 
Segovia (Diego de Avila en 1600) y Sevilla (Diego de Avila en 1603)38. No era fácil 
lograr estos cargos pues no sólo se requería poseer una considerable solvencia econó
mica para garantizar un adecuado ejercicio de las funciones inherentes a la concesión sino 
que era preciso contar con la confianza del Concejo ya que era esta institución la que 
otorgaba el nombramiento de ordinario después de valorar la firmeza de las fianzas 
ofrecidas y la seriedad profesional del pretendiente. Las Actas del Ayuntamiento 
periódicamente recogen estos acuerdos, como el del 5 de julio de 1594 cuando "Francisco 
del Castillo dio por fiadores para ser ordinario de Madrid, para seguridad del dinero e 
hacienda que llevare e traxere, a Diego Sánchez de Valdivieso e Favián Maroto el mo$o, 
e Alonso del Castillo el sordo", acordándose "que las dichas fianzas sean a ruego de las 
personas cuyas haciendas e dineros llevare e truxere y no de la ciudad y con esta 
condición se reciba por ordinario al dicho Francisco del Castillo"39; todos los fiadores 
eran mercaderes convertidos. Parece indudable que este hecho es una manifestación más 
de la integración económica en que se desarrollaba la vida profesional de los antiguos 
mudéjares. Pero se puede ir más allá y pensar que existía otra integración más profunda, 
al menos con estas personas que casi siempre pertenecían al grupo de mercaderes más 
acomodados (no era fácil dar fianzas por valor de 4.000 ducados, como a veces se 
dieron)40, la integración desarrollada entre los miembros de la burguesía y el patriciado 
local -independientemente de los orígenes étnicos- como consecuencia de su privilegiada 
situación respecto al resto de los vecinos.

El último subsector productivo que se comenta es el del servicio doméstico, 
tal como se refleja en el cuadro 2. Sólo los granadinos van a recurrir a este trabajo en los 
primeros años después de llegar de Granada -cuando su situación era más difícil- 
mienlras que años después -en 1610- parece que ya han logrado empleos de mayor nivel, 
de forma que apenas quedan criados granadinos; además, la falta de brazos provocada por 
la peste de 1599 tuvo que favorecer el acceso de alguno de los anteriores domésticos a 
labores mejor retribuidas en otros sectores de actividad, máxime si se tiene en cuenta la 
elevación de los salarios en los años del tránsito del siglo XVI al XVII41.

38 Referencias documentales: Madrid (año 1594): AHPAv, Actas Consistoriales, libro 21. fol. 9v. 
Valladolid (año 1609): ib. Prot. 554, fol. 169. Granada (año 1610): ib. Ayuntamiento, 72, 15/1. Toledo (año 
1600): ib. 71, 14/2. Valencia (año 1585): ib. Prot. 1992, fol. 245. Murcia. Lorca. La Mancha (año 1583): ib. 
prot. 156, fol. 1. Segovia (año 1600): ib. 71, 14/2. Sevilla (año 1603), ib. Prot. 750, 29-VII-1603.

39 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 21, fol. 9v.
40 AHPAv, Prot. 156, fol. 1.
41 E.J. Hamilton.- El tesoro americano y la revolución de los precios en España. 1503-1650. Ed. Ariel. 

Barcelona. 1975, p. 418.



194 Serafín de Tapia Sánchez

2.- RELACIONES COMERCIALES

a) Relaciones económicas entre las dos etnias

En el siglo XVI era muy frecuente recurrir en Castilla al notario sobre todo 
porque estaba generalizado el sistema de compra de mercancías a crédito aún en los 
casos de pequeña cuantía. Los moriscos no se diferenciaban en esto de los cristianos 
viejos y con el fin de conocer lo más posible de su vida cotidiana (con quiénes se 
relacionaban económicamente, qué productos compraban, vendían o arrendaban, con qué 
lugares tenían contactos comerciales, etc.) se han rastreado numerosas escrituras 
notariales, según un muestreo que consta de cinco cortes cronológicos y cuyas carac
terísticas fueron descritas al principio de este capítulo.

Como puede suponerse, una dificultad no pequeña es la que se deriva de entresacar 
las operaciones económicas referidas a moriscos de entre la selva de los protocolos 
notariales. Es decir que ha sido preciso examinar muchos más documentos de los que 
aquí se pueden utilizar.

Con este análisis no se pretende llegar al conocimiento definitivo de la vida 
económica de nuestra comunidad ya que, aparte de la limitación de la muestra, no hay 
que olvidar que al tratarse de un grupo social y económicamente modesto le afectaría en 
gran medida la exclusión social diferencial a que se aludió más arriba, referida sobre 
todo a granadinos y a los grupos menos dinámicos de entre los convertidos. De todas 
maneras la información aportada por los protocolos es insustituible e iluminará 
aspectos interesantes de la cultura material de los cristianos nuevos.

En orden a poner bases objetivas en la cuestión de la integración entre los 
individuos de las dos etnias -la dominante y la dominada o, desde otra perspectiva, la 
ortodoxa y la heterodoxa- puede resultar esclarecedor conocer cómo evolucionaron las 
relaciones económicas entre ellos.

De los datos recogidos en el cuadro 4 se infiere que algo más de una quinta parte 
de sus actividades económicas son "endogámicas"; aunque no es un cifra pequeña no cabe 
duda de que este dato indica que se trata de una comunidad integrada y dependiente en lo 
económico de la mayoría, como no podía ser menos dado el papel fundamental que te
nían en su vida económica las actividades comerciales, más en concreto las de suministro 
a la ciudad de materias primas para la industria local y de productos alimenticios así 
como las actividades de arriería que hacían posible distribuir los excedentes generados 
por el artesanado local. Precisamente esta función suministradora es la que explica que 
en el conjunto del período sean más frecuentes las ventas a los cristianos viejos que las 
compras (43,4 por cien frente a 34,2 por cien respectivamente); no obstante puede ser 
significativo el hecho de que en los últimos años (a partir de 1590) cambie la situación 
pasando a ser los moriscos más compradores que vendedores (ver cuadro 14): su tradi
cional función dependiente va dando paso a un papel mucho más protagonista (véase 
como ejemplo las 31 operaciones mediante las que empresarios-mercaderes convertidos 
contratan en 1603 y 1604 la cantidad de 155 paños a tejedores locales).



I

La comunidad morisca de Avila 195

RELACION COMERCIAL ENTRE LAS DOS ETNIAS

1503 303 35 11,5 148 120 39,648,9

1528 106 12 11,3 50 44 41,547,2

1553 172 65 37,8 69 38 22,140,1

1578 515 134132 25,6 249 2648,3

1603 343 156 45,578 22,7 109 31,8

Total 1439 492 34,2322 22,4 625 43,4

CUADRO 4

El cuadro 5 refleja algunas ideas ya expresadas con frecuencia: la gran diferencia 
de riqueza entre convertidos y granadinos (los primeros venden y los segundos 
compran) y el progreso acelerado de los granadinos en el ámbito de la economía 
(en 1603 las anteriores diferencias se han suavizado en gran manera).

Conjunto de 
compraventas

n°
1

Morisco compra/vende 
a morisco

%__
3

Morisco vende a 
cristiano viejo

%_
5

% 
7

n° 
4

ng 
2

Morisco compra a 
cristiano viejo

n°
6

La evolución que tuvieron las relaciones económicas en el propio seno de la 
comunidad cristianonueva no es fácil de entender en su conjunto; en la primera mitad 
del siglo la vinculación con los miembros de la mayoría es mayoritaria posiblemente 
debido al papel subsidiario respecto a estos últimos o simplemente porque los 
intercambios entre correligionarios, sobre todo si eran de poca monta, no pasaban ante el 
escribano; los años centrales del siglo (1547-1568) conocen un gran incremento de las 
relaciones de tipo endogámico. ¿Que explicación dar a ello? ¿Acaso el temor a la 
actuación del Santo Oficio, que se servía de las informaciones de los cristianos viejos 
que se relacionaban con los moriscos? Al fin y al cabo la mayoría se había acogido a 
sucesivos Edictos de Gracia, lo que suponía que -aunque se les exoneraba de cualquier 
culpa herética cometida hasta el momento- se incurría en la situación de relapso o 
reincidente si se le encontraba culpable de alguna práctica heterodoxa. Es una mera 
hipótesis. Lo que sí resulta claro es la evolución posterior: cada vez va a haber un mayor 
porcentaje de actuaciones relacionadas con los cristianos viejos, tanto para venderles 
productos como para comprárselos o tomar en renta huertas y casas: he aquí una 
muestra inequívoca de que se caminaba hacia la integración -siquiera económica- entre 
las dos etnias.



196 Serafín de Tapia Sánchez

1578 1603

CUADRO 5

b) Productos con los que comerciaban

Convertidos venden a 
convertidos 
granadinos

Granadinos venden a 
granadinos 
convertidos

93
28

5
6

32
28

12
6

También es interesante observar cómo a partir de 1553 los moriscos se interesan 
cada vez más por la tierra, no sólo como consecuencia del cultivo de las huertas propio 
de los granadinos sino porque también los convertidos -como los cristianos viejos 
acomodados- se vieron atraídos por la seguridad que ofrecía la inversión en la tierra; 
más adelante desarrollaré esta cuestión .

Exactamente la mitad de estos intercambios se relacionan con el ganado, tanto el 
empleado en el transporte como el ovino, los bueyes para el trabajo agrícola o para 
carne, etc. Sin embargo es interesante comprobar cómo desde 1528 irá disminuyendo el 
peso de estas operaciones pecuarias: el desarrollo industrial de la ciudad y del reino 
están en la base de este proceso; precisamente los datos referidos a los intercambios de 
productos artesanales corroboran este aserto aunque conviene matizar que, a pesar de 
que hacia 1603 el pulso artesanal de la ciudad y el del país ha disminuido43, en aquellos 
años los mercaderes moriscos de Avila estaban tomando un protagonismo en el sector 
que les hubiera conducido a tomar el relevo de la tradicional burguesía local: esto 
explicaría el incremento sostenido de las compraventas relacionadas con las actividades 
artesanales.

42 Concretamente en el bloque del “ganado" se acumulan las columnas 2, 4, 6, 8 y 10 del cuadro 7; en el 
de “productos artesanales" las columnas 12, 18, 20, 26 y 28; en el del “sector agrario" las columnas 22 y 24 
y el resto en el bloque de “otros".

43 En 1599 el Corregidor informará al Rey que “en general la pobrera desta fiudad es muy grande por 
la gran falta del trato que solía haver en ella del obraje de las lanas" (AGS, Estado, leg. 183, fol. 324, apud B. 
Bennassar.- Recherc hes sur les grandes épidémies dans le Nord de /’ Espagne a la fin du XVI sítele. Ed. 
SEVPEN. París. 1969. p. 124.

RELACIONES DE COMPRAVENTA ENTRE CONVERTIDOS 
Y GRANADINOS

En el cuadro 6 se han agrupado en grandes bloques las 1316 operaciones de 
compraventa en que intervienen moriscos: ganado, productos relacionados con el trabajo 
artesanal (materias primas o artículos elaborados), sector agrario (tierras y cereales) y 
otros42.



La comunidad morisca de Avila 197

POR PERIODOS

Total OtrosGanado Prod.artesan.

n9 %n9 n9 %%*

Total 13 16 10'2 2 1 6 16’466 3 5 0 307

* Respecto al total de operaciones de ese año

CUADRO 6

1503
1528
1553
1578
1603

272
93
157
473
321

131
61
93

254
124

54
13
34
104
102

19'8
14
21’6
22
31'8

20'6
11'8
17'8
16
14

48'1
65'5
59'2
53'7
38'6

31
13
2

39
50

11'4
14
1'3
8'2
15'6

56
11
28
76
45

LA 
POR

En el cuadro 7 se desagregan los bloques anteriores por productos. El comercio 
del ganado mular era el más característico de nuestra minoría, en sintonía con la 
abundancia de arrieros entre ellos; esta circunstacia les llevó a ser expertos en este 
subsector de manera que con frecuencia se ve que los moriscos abastecían de muías a 
otros abulenses de la ciudad y de la tierra. Hay testimonios de que compraban muletos 
jóvenes que revendían una vez criados. No era un subsector productivo marginal pues 
las muías de carga tenían un precio muy elevado, tal como se indica en el cuadro 8. Para 
criar estos animales y otros los moriscos solían arrendar dehesas en el entorno de la 
ciudad. Muy parecido es el apartado de los asnos, donde he acumulado también los 
rocines. Sin duda en la primera mitad del siglo los descendientes de los mudéjares 
tenían mucho de tratantes de ganado, una profesión de poco prestigio pero que puede 
llegar a producir saneados beneficios.

Los bueyes y las vacas también les interesaban; se trata tanto de los bueyes 
para el cultivo de la tierra (sobre todo a principios del siglo) como del ganado vacuno 
destinado a carne (prioritariamente hacia 1578). Una variedad de este mercado era el 
alquiler de bueyes de labor a los campesinos del entorno (hay 20 operaciones de este 
tipo), dando la impresión de que los moriscos sabían diversificar sus actividades 
económicas; estos contratos se concentran sobre todo en tomo a 1578 posiblemente a 
causa de que la crisis que comenzó a afectar al campesinado castellano les hizo perder 
sus propios medios de producción obligándoles a arrendar bueyes ajenos, circunstancia 
aprovechada por los moriscos que encontraron en ello una oportunidad en que invertir 
sus ahorros.

COMPRAVENTA CLASIFICADA 
MATERIAS Y

n9

Tierra y 
cereales 

n9 %

ACTIVIDAD DE
BLOQUES DE

23’3 135



198 Serafín de Tapia Sánchez

m 
cuI

a«
5

J
to1

II

ID3«

to

í
IO_

1
I

i « 3 E 8*• r- v- v- v-

O
Q <
O

1
*
1

1

i~si

l

tí a
tí
CL 

>
C/2 <
id —

tí Q

CC < o < u 
Z 
So <
Q 
í z 
r_- 

i 
tí 
fi. s o 
Q 
id 
q
C/2 
id 
fi 
< 
fi
> 
P
<

to

IO

en

cu

* 

*

1

E 
i 
&

J5

a?

a«

a?

a?

a«

a?

a*

r-~

o

en

en
en

m
cu

3
F
CU

i
I

en

co

tfí 
cu

<D

CU

g?

I

*
m

2
“■>

o

o

00

i
o

I 
8 

i

5

3

3
co 
cu

o 
cu

IO 
cu

X
r> 
CXJ

OI 
cu

s
o>

2

2

2

2
cu

2
<x>

m

i 
2

z
co

m

en
io

m
CM

en
cu

8
en 
cu

3

S
S

F

r>
m"

m
cu

r*

co

c*> 
cu

co

8

CM

cu 
en

m

m 
cu

o

m
cu

co

o>
in

a>

£
to 
cu

CT>

en

cu

1 
m

uo

OI 
<£>

8
CO 
o"

8
ir> 
<x>

3
C7>

£
2

I
2

I
co

cu 
en

en

cu 
en

en

z
<0

10

cu

8
in

m

8

3

cu 
co*

co

z
<£>

CU 
en'

co

co z 
s 

I
z 
2 

I 
<

z

m 

3
<n 

s
to

s
en

!n

•0 

co

JJ 
s
OI

CM 

h» 

s 
m 
ID 

m 
to 

o> 
en

OI 

to 

o» 

en 
en 

5
O 

co 

y y 
¥ cu 

I 
2 S

I

CU 
OI

en

CT>

r*

Oí 
cu

10_



La comunidad morisca de Avila 199

PRECIO DE LAS MULAS

CUADRO 8

1503
1528
1553
1578
1603

29
20
57
103
70

138
146
432
480
611

precio/unidad 
en reales

Los productos alimenticios sólo aparecen en 62 escrituras (el 4,7 por cien 
de todas ellas); se trata de un caso claramente infrarrepresentado ya que es de suponer 
que la mayoría de las transaciones en esta materia no pasaran por la escribanía. Aunque 
no haya que creer que lo que se decía en las Cortes era rigurosamente exacto y aún menos 
que fuera general en todas partes, algo de cierto tenía que haber cuando con tanta 
reiteración denunciaban que el abastecimiento alimenticio de las ciudades estaba en 
manos de los moriscos; en Avila esta circunstacia ya se producía desde finales del siglo 
XV, como vimos más arriba. El hecho de que apenas haya quedado constancia 
documental de este tipo de actividad se debe en gran parte a que los moriscos efectuaban 
las compras de estos artículos (azúcar, sal, miel, especias, pescado, almendras...) en 
lugares lejanos, donde suscribirían las correspondientes escrituras de compra, pero la 
venta se producía en gran medida al por menor ya que muchos arrieros tenían su propia 
tienda. Por esto no hay que extrañarse de que los productos que más veces aparecen son 
la fruta y la came, es decir, dos artículos que los moriscos compraban en la misma 
ciudad o en la provincia y por tanto los contratos se sucribían en Avila; ahora bien, 
resulta significativo que de las 30 operaciones relacionadas con la fruta 28 sean de 
compra y sólo 6 lo sean de venta (el aparente desajuste respecto a que en total sólo hubo 
30 intercambios se debe a que en 4 ocasiones tanto el que compraba como el que vendía 
la fruta era morisco), lo que guarda relación con la conocida afición de los cristianos 
nuevos por la fruta y las hortalizas. Justamente a la inversa tiene lugar la proporción 
entre la came que venden (26 operaciones) y la que compran (9 operaciones). El tercer 
producto más frecuente es el azúcar (20 ventas) que traen de Granada y a veces de Sevilla 
y que suministran a los tenderos locales y a los de la provincia.

Los productos relacionados con la actividad industrial eran muy 
variados; a algunos de ellos, los más característicos de los moriscos abulenses. les he 
dado un tratamiento diferenciado (paños, lana, productos metálicos y cuero); las 
columnas 12 y 13 del cuadro 7 recogen todos los demás; entre ellos sobresalen el aceite

n9 de muías 
promediadas



200 Serafín de Tapia Sánchez

i

44 Cf. P. Iradiel, o.c., pp. 191.201 y 207. La documentación local también se hace eco de este uso; así 
en un informe del tesorero de las alcabalas en 1611 se dice de Diego de Fontiveros, morisco, que "fiaba en 
mucho valor a los mercaderes dcsta ciudad jabón y aceite para sus fabricaciones...’’ (Archivo Parroquial de 
San Pedro, Libro 45. s.f.). Este mercader trajo a Avila en los seis primeros meses de 1592 unas 1.470 arrobas 
de aceite con destino a Peñaranda y otros lugares distintos de la ciudad; conocemos este dato porque Diego 
de Fontiveros reclamó ante el Concejo que se le devolviera el importe que se le había detraído en concepto de 
sisa sobre el aceite ya que este producto no venía destinado a Avila. A esta cantidad habría que añadir la que 
trajera para la ciudad (AHPAv, Actas Consistoriales, libro 20, fol. 145v-146).

45 Cf. mi artículo ya citado "Estructura ocupacional...’’ p. 223.

(25 compraventas) que era imprescindible en diversas fases de la producción textil (en 
el cardado y peinado, en la batanadura e incluso en el tinte)44, el jabón (19 operaciones) 
también para el textil, la cera (15 veces); con menos frecuencia aparecen el algodón de 
Écija. el pastel, el añil, la rubia, la caparrosa, el sebo. etc., etc.

Los productos metálicos están infrarrepresentados si atendemos al gran 
número de moriscos que -según los datos aportados cuando analizamos la estructura 
ocupacional- se dedicaban a estas labores. También se ha hecho referencia a que los 
caldereros solían salir por los pueblos a vender sus productos de manera que no ha 
quedado rastro de su actividad en las escrituras notariales; en éstas se registran las 
compras al por mayor de cobre nuevo, de clavazón, de hierro... que hacen los moriscos a 
mercaderes vascos así como las ventas de grandes calderas a los tintoreros, herrajes para 
los canteros de Cardeñosa y otros lugares, etc.

La actividad comercial textil es una de las más importantes (significa el 
12.4 por cien del total de operaciones). Los moriscos cumplían una función 
fundamental como exportadores de la considerable producción pañera de los artesanos 
locales: esto explica que de las 163 escrituras relacionadas con esta actividad 133 fueran 
compras que hacían en la ciudad los moriscos, con la finalidad de vender estos productos 
en otras panes. Recordemos lo expuesto en el capítulo III,2: Avila en el siglo XVI era 
un respetable centro de producción textil sólo superada en Castilla la Vieja por 

egovia; por ejemplo, en 1571 a estas labores se dedicaba el 30,4 por cien de los pecheros 
tivos. siendo mayoritarios los artesanos que trabajaban en las distintas fases de la 
anufactura textil y mucho menos numerosos los dedicados a la confección, lo que 

ignifica que primaba el carácter industrial en este subsector. Como muestra del 
desarrollo de estas labores textiles a lo largo del siglo diré que en 1514 trabajaban en 
ellas 57 personas mientras que en 1571 eran 39445. Naturalmente esta actividad 
anesanal no fue la única que se desarrolló, sino que también lo hicieron el resto de las 
labores del sector secundario; ver a este respecto, la evolución de cada uno de los 
subsectores productivos en el cuadro 6 del capítulo III.

Los tejidos elaborados en Avila no eran de gran calidad (predominaban los paños 
dieciochenos y veintidosenos). Las telas selectas se traían de fuera. El mercado de estas 
telas de calidad (tafetanes, sedas, terciopelos...) también lo trabajaban los moriscos; en 
este caso trayendo desde Valencia y otras partes estos artículos que vendían a las 
personas acomodadas de la ciudad y a las instituciones eclesiásticas: tal comercio era 
menos voluminoso que el anterior (sólo se registran 26 operaciones de importación de 
paños selectos frente a los 105 contratos de compra de rajas y paños de la tierra) aunque 
posiblemente proporcionara mejores beneficios pues era preciso hacer mayores



I

La comunidad morisca de Avila 201

inversiones que con otras mercancías; frecuentemente los mercaderes que comercian con 
estas telas son los de economía más desahogada. En general el recuperado interés de los 
moriscos por el negocio textil fue aumentando desde mediados del siglo en correlación 
con el papel que esta actividad desempeñaba en la economía urbana. Ahora bien, en 1603 
se va a detectar (aunque seguramente ya viniera sucediendo desde hacía algunos años) un 
fenómeno de gran significación: la aparición de mercaderes convertidos que actúan como 
mercaderes-fabricantes organizadores de la producción textil en el marco del sistema de 
trabajo a domicilio', ellos encargan a los fabricadores (artesanos que poseen su propio 
taller) los paños adelantándoles dinero o materia prima o ambas cosas; a lo largo del 
siglo XVI en Avila como en el resto de las ciudades artesanales castellanas se había ido 
afianzando en la actividad textil el verlagsystem o trabajo a domicilio enmarcado 
dentro del ordenamiento gremial46. Sin embargo los pequeños talleres familiares con 
escasa división técnica del trabajo seguirían predominando si bien los mercaderes-fabri
cantes, al encargarles trabajos con especificaciones técnicas relativamente concretas, 
asumirían de hecho funciones de coordinación productiva contribuyendo a modernizar 
el sistema. Esta figura del mercader-fabricante tuvo representantes entre los cristianos 
viejos a lo largo del siglo XVI pero no abundó entre los convertidos; únicamente 
Francisco de Verdesoto, Francisco de Valdivieso y Hernando del Castillo aparecen en 
diversas épocas ejerciendo como tales47; en cambio en 1603 son siete los cristianos 
nuevos registrados en estas labores. ¿Cómo interpretar esta súbita aparición de tales 
empresarios de corte moderno entre los moriscos? Puede ser que a estas alturas conflu
yeran una serie de circunstancias que propiciaran el ascenso profesional de la elite 
morisca tales como el abandono de las actividades mercantiles por alguno de los 
cristianos viejos para pasar al status nobiliar o el que algunos convertidos hubieran 
acumulado un capital aceptable que les habría abierto el camino para esta nueva 
aventura. Desde luego el volumen total de la producción contratada por este sistema no 
puede ser cuantioso pues el declive industrial de Avila hace años que ha comenzado; en 
las 31 operaciones de este tipo recogidas se encargan 158 rajas que a una media de 33 
varas por pieza y a un precio medio de 13,5 reales la vara hacen un valor total de 70.389 
reales de los cuales adelantan los convertidos 19.553; aunque no es una cantidad muy 
elevada tampoco es despreciable.

De todas formas lo más significativo es el hecho de que ciertos individuos de la 
minoría se hubieran encaramado al sector profesional más importante y dinámico de la 
ciudad ¿sustituyendo, desplazando o coexistiendo con las elites burguesas tradiciona
les? Para responder a esta pregunta se precisa una investigación, aún inexistente, sobre el 
conjunto de la burguesía de la ciudad. De todas formas, en mi caminar por los proto
colos rastreando moriscos, he visto que los más importantes mercaderes-fabricantes 
seguían siendo en el tránsito del siglo XVI al XVII cristianos viejos48.

46 A. García Sanz.- Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja. Ed. Ariel. Madrid. 
1977, pp. 212-213.

47 AHPAv, Sección A, cajas 1069 (18-V-1549) y 567 (9-V-1582). Ver infra p. 211 de este capítulo. 
También empleaban este sistema del trabajo a domicilio en otros oficios, por ejemplo, en el de cereros; así. en 
1577 el convertido Diego Monje el Cuervo era abastecedor de las carnicerías y también de las velas; en un 
pleito declara que tiene dos cereros que le hacen las velas y “él les da recaudos para ellas" (ib., caja 558. 24-1- 
1577).

4K Quizá el más rico de los cuales fuera el mercader Bartolomé García.



202 Serafín de Tapia Sánchez

i

49 Es el caso de Vicente Avancique, quien encarga 12 piezas de rajas a un fabricador facilitándole 170 
arrobas de lana fina merina “de su ganado, hierro y señal” (AHPAv, Prot. \T1. fol. 237).

50 Concretamente en las Cortes de 1593 (ver supra, pp. 191-192 de este capítulo).

En correspondencia con esta situación el comercio de la lana se limita casi 
exclusivamente a las últimas décadas de su permanencia en el reino, cuando los merca
deres-fabricantes la compraban para adelantársela a los fabricadores o cuando algunos 
mercaderes enriquecidos vendían la lana de sus cada vez más nutridos rebaños49.

Respecto a los cereales la mayoría de las veces se trata de compras que los 
moriscos realizan para su propio consumo (37 operaciones frente a las 22 de venta). La 
evolución que se observa a lo largo de los años es la siguiente: en el primer tercio del 
XVI el contacto con este sector es más frecuente que en el resto del siglo; hacia 1603 
vuelve a incrementarse el número de operaciones con una diferencia respecto a lo que 
ocurría cien años antes: mientras que hacia 1503 había un equilibrio entre las compras 
y las ventas, a principios del XVII predominarán aquéllas sobre éstas (20 sobre 5) y 
ello a pesar de que los moriscos habían recuperado cieno interés por el campo; la 
explicación se halla en que cuando algunos acaudalados convertidos se dirigieron hacia 
las tierras no lo hacían para aprovechar su potencial agrícola sino el ganadero, como 
veremos enseguida.

No es frecuente que los cristianos nuevos -sobre todo los convertidos- tengan 
mucha relación con la tierra; de hecho sólo el 5,8 por cien de las operaciones 
económicas se refieren a ella. Pero teniendo en cuenta el protagonismo que este sector 
productivo tenía en la época vamos a dedicarle cierta atención.

En diversas ocasiones se ha manifestado aquí que los moriscos abulenses no 
solían ser propietarios de tierras e incluso esta circunstancia -que no era exclusiva de 
ellos- les fue reprochada alguna vez en las Cortes50. Falta saber si esto era debido a que 
preferían profesiones que no les mantuvieran tan atados a un lugar concreto (y 
desarrollar, por tanto, actividades que les obligaban a moverse) o simplemente que 
acceder a la propiedad de la tierra no era fácil en una época como el siglo XVI en que 
había una gran demanda de ésta.

LTn primer aspecto a considerar es el de las relaciones de propiedad en el 
aprovechamiento de la tierra tal como aparecen en los diversos cortes crono
lógicos (ver cuadro 9). En los dos primeros tercios del siglo sigue aumentando el 
desinterés por la agricultura, si atendemos al número descendente de contratos de esta 
temática, con lo que se confirma la tendencia manifestada por el análisis de la estructura 
ocupacional efectuado al principio de este capítulo. En cambio en 1578 y en los años 
siguientes el panorama cambia, en gran parte a consecuencia de la irrupción de los 
granadinos, campesinos en su mayoría; también algunos convertidos acomodados vol
vieron sus ojos a la tierra y arrendaron dehesas y parcelas. En vísperas de la expulsión 
tal proceso no había hecho más que consolidarse. A pesar de todo la escasez de 
operaciones de compra y el predominio de los arrendamientos indica que se estaba en una 
fase inicial y que, además, este interés por la tierra era diferente al manifestado por los 
burgueses cristianoviejos ya que éstos compraban propiedades rurales como forma de 
asegurar su patrimonio en una época de creciente inflación y poco propicia para los



La comunidad morisca de Avila 203

16031553 15781503 1529

3 16 27,7COMPRAN

2 1VENDEN 2,6 1

53 20 254 167,9 3

17 3821,8 5 1

32 297 178TOTAL 9100

CUADRO 9

n9
1

TOMAN EN
RENTA

DAN EN
RENTA

Total 
períodt

negocios; en cambio los moriscos se introducían en esta actividad buscando sin duda 
disminuir riesgos pero también una asignación racional de sus excedentes de capital ya 
que el mayor incremento -exceptuadas las huertas de los granadinos- se produce en el 
arrendamiento de dehesas por parte de mercaderes que echaban a pastar en ellos los 
rebaños de ovejas de donde sacaban la lana que adelantaban a los fabricadores que 
trabajaban para ellos. El último de los apartados del cuadro 9, "dan en renta", se explica 
porque con frecuencia los moriscos acaudalados que arrendaban términos redondos 
o dehesas subarrendaban partes de éstos o períodos de su aprovechamiento (para 
invernadero, etc.).

n9

7
%8
2

n9

3

n9

4

n9

6

n°
5

La evolución del tipo de aprovechamiento agrario se expresa en el 
cuadro 10\ se han clasificado las tres modalidades más significativas de dicho aprove
chamiento. Las huertas, a pesar de las poco favorables condiciones del entorno, son las 
que predominan pues no sólo los que vinieron de las vegas del reino de Granada eran 
aficionados al regadío: los mudéjares castellanos tradicionalmente se dedicaron a estas 
labores aunque cada vez con menos entusiasmo, como vimos más arriba. Una subespe- 
cialización entre estos hortelanos era el cultivo de árboles frutales. Los lugares donde 
se situaban las huertas desbordan las márgenes de los ríos Adaja y Grajal (hoy 
denominado río Chico), muy cerca de la ciudad; los moriscos cultivaban huertas al oeste 
de la ciudad, desde Martiherrero a Naharrillos y sobre todo a lo ancho del Valle 
Amblés, aunque también trabajaban las más cercanas al núcleo urbano como la huerta 
del Moro o Fuentes Claras, al norte.

EVOLUCION DE LAS RELACION ES DE PROPIEDAD EN EL 
APROVECHAMIENTO DE LA TIERRA POR PARTE DE LOS MORISCOS



204 Serafín de Tapia Sánchez

Total PradosHuertas

5 8 21503 11 1

1528 6 9.7 3 2 1

1 1.61553 1

23 37,1 101578 67

27 43,5 141603 94

Total 62 100 20 14 22,6 18 29 1,6146,8

CUADRO 10

21
1

EVOLUCION DEL TIPO DE APROVECHAMIENTO AGRARIO 
DE LOS MORISCOS

%
2

% 
4

%
10

Tierras de 
pan llevar

77
5 8

n°
3 6

Dehesas/ 
término 
redondo

n®

7

n®

9

Las tierras de pan llevar casi exclusivamente interesan a los convertidos 
(sólo hay tres granadinos que arriendas tierras de este tipo), sobre todo en tomo a 1578; 
su importancia entre los moriscos era inferior al del cultivo de las huertas y además 
parece que después de la octava década nuestra minoría fue perdiendo interés por ellas, 
al contrario de lo que sucedió con las huertas y las dehesas: la crisis de la agricultura 
explicaría este fenómeno; algún testimonio concreto nos ha llegado, como el caso del 
granadino Hernando de Torres -arrendatario de la heredad de los Lomos, propiedad del 
Concejo- quien en 1595 hace saber a los regidores que se había arruinado por lo que pide 
una moratoria de 6 años51. Como vimos, los libros de Actas de Ayuntamiento recogen 
por estas fechas numerosas manifestaciones de las dificultades de los labradores no sólo 
como consecuencia de las adversidades climáticas sino también a causa del gran aumento 
de la presión fiscal, ya que los sectores privilegiados lograron -incluso enfrentándose al 
Rey y al Corregidor- desviar hacia los campesinos de la tierra la parte del impuesto de 
los millones que les hubiera correpondido de haberse mantenido el carácter original de 
impuesto universal y sobre el patrimonio52.

Las dehesas o términos redondos abundan en los cortes de 1578 y 1603; en 
todos los casos son arrendamientos que hacen los cristianos nuevos, prioritariamente 
con la finalidad de poder llevar a pastar allí sus rebaños de caballerías, vacas u ovejas; 
los que tenían vacas solían ser aquellos que participaban en el negocio del abaste
cimiento de las carnicerías urbanas; tal era el caso de Fabián Bermejo, Diego Monje el

51 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 22, foí. 13 (23-IX-1595).
52 Ver las últimas páginas del capítulo III.



La comunidad morisca de Avila 205

Dehesa AñoTérmino municipal

Tornadizos de Avila

• I

• I

II«I

CUADRO 11

1514 y 1518 (AHPAv. Prot. 148, s.f., 7-VII-1514 y Prot.

Avila
II

Aldea del Rey 
II 11

Molinillo
La Alameda de los Peraltas
La Aldehuela
Rehoyo
Castellanillos
San Miguel de las Viñas
El Cerezo
Pedrosillo
Picamijo
Valdeprados
La Sema
Pedro Serrano
La Florida
Roncal
Radiemos
Naharros
Herreros
Gallegos
Serranillos
San Román

Cuervo, Diego Sánchez de Valdivieso y Fabián Avancique53 quienes en diversas fechas 
arrendaron también dehesas. Los que poseían rebaños de ovejas recurrían a arrendar estas 
Tincas; es el caso de Esteban de Villafranca y su hijo, Francisco de Guzmán (calificado 
en algún momento como señor de ganados), Esteban Monje, Vicente Avancique, Miguel 
de Navas, Juan Amador54. Algunos de ellos poseían todo tipo de ganado55.

Las dehesas arrendadas por los moriscos estaban relativamente cerca de la ciudad, 
tanto en el amplio término municipal de ésta como en los pueblos limítrofes: Torna
dizos, Martiherrero, Aldea del Rey. Algunas se emplazaban algo más lejos, en tomo al 
Valle Amblés, en Narros del Puerto, Blacha o Padiemos, incluso en un par de casos se 
toman en renta dehesas en la actual provincia de Toledo (en San Román) (ver cuadro II).

EMPLAZAMIENTO DE LAS DEHESAS ARRENDADAS 
POR LOS MORISCOS

Martiherrero
Casasola
San Bartol.de Pinares
Padiemos
Narros del Puerto
Blacha
Tolbaños
San Román (Toledo)

■i H ii

1514
1579,1603
1577
1603
1603, 1610
1565, 1604
1577,1610
1592
1536
1603
1603
1581,1585
1578
1576
1603
1609
1609
1577
1608
1518

53 Fabián Bermejo, abastecedor en 1516 (AHPAv, Actas Consistoriales, libro 2, fol 2 v); Diego Monje 
el Cuervo, en 1577 y 1588 (ib. Prot. 415, 8-VIII-1576 y Actas Consistoriales, libro 18. fol. 68); Diego 
Sánchez de Valdivieso, en 1584 y 1591 (ib. Prot. 157, fol 76 y Prot. 41, fol. 867); y Fabián Avancique. en 
1608 (ib. Prot. 1021, 10-V-1611).

54 Francisco de Guzmán compra ovejas en
493, 2-X-1518).

55 Es el caso del mercader y terrateniente Diego de Fontiveros quien al marcharse en 1611 vende 
"mucho ganado bacuno y obejuno y cameros... y más de 500 vacas de vientre sin toros ni becerros y muchas 
yeguas... y más de 400 cabras" (Archivo Parroquial de San Pedro, Libro 45. s.f.).

Bartol.de


206 Serafín de Tapia Sánchez

c) Análisis espacial de las relaciones económicas

Se establecen cuatro niveles espaciales: la ciudad, la provincia, la región (Casti
lla la Vieja) y el resto del Reino. En primer lugar veremos la evolución del número de 
compras y de ventas que se realizaban en cada uno de estos niveles para pasar depués a 
analizar con qué productos se efectuaban los intercambios.

Para detectar el origen y destino de las mercancías me he servido de la vecindad 
del vendedor y comprador, respectivamente, que comerciaba con los moriscos locales.

Con frecuencia los arrendadores son miembros de la nobleza local (los Dávila, Braca
mente. Guillamas. Aguila. Velasco...). En suma, no se trataba de grandes fincas para el 
descanso de rebaños trashumantes sino espacios donde pastaban vacadas destinadas al 
consumo de carne de la ciudad o medianos rebaños de los nuevos ganaderos moriscos.

La compraventa de viviendas se encuentra con relativa frecuencia entre las 
escrituras notariales: representan el 6.5 por cien del total. Al analizar este asunto 
conviene prestar atención a dos circunstancias: la evolución de la demanda de casas y la 
distinta capacidad adquisitiva reflejada por convertidos y granadinos.

El cuadro 12 indica cómo han ido evolucionando las compraventas y los arrenda
mientos de las casas en distintos barrios. En 1503 hay bastante movilidad, sobre todo 
porque se compran casas en la morería (barrios de San Nicolás y La Trinidad) como 
consecuencia de que quienes se marcharon hacia Granada venden sus viviendas a los 
correligionarios que permanecieron produciéndose un reasentamiento en el interior del 
ghetto. A partir de esas fechas hay gran estabilidad a pesar del intento de las autoridades 
cristianas, en 1529-1531. de que se redistribuyeran por el resto del recinto urbano; sólo 
se mudarán al centro ciertas familias, casi siempre acomodadas, o quienes tenían algún 
negocio que lo exigiera (como el boticario Bartolomé de Valdivieso, que vivía en el 
.Mercado Chico). En 1578 los convertidos reanudan la compra de casas pues su capacidad 
adquisitiva ha ido mejorando a lo largo del siglo y la vivienda supone una inversión y 
casi el único bien raíz de muchas familias moriscas; por otra parte en aquellas fechas el 
temor a las confiscaciones de la Inquisición se había debilitado gracias al acuerdo 
suscrito con ellos. Aunque continúan predominando los intercambios en el interior de 
la antigua morería también se producen en el centro urbano. Es un período de gran 
movilidad en este sector, no sólo porque los granadinos se incorporan a él sino porque 
los convertidos parecen interesarse por las viviendas como negocio o inversión 
patrimonial: compran, venden y alquilan casas con relativa frecuencia; los granadinos, 
que aún no se han recuperado del desastre económico del destierro, únicamente pueden 
arrendar algunas viviendas (ver cuadro 13). Pero en 1603 ya el negocio de la vivienda se 
adivina ruinoso como consecuencia del declive demográfico de la ciudad y sólo aumenta 
respecto al corte anterior el número de granadinos que toman en renta viviendas, con 
frecuencia fuera de la antigua morería, buscando acercarse a sus lugares de trabajo; en 
este sentido resulta significativo cómo se dirigen hacia el barrio de San Andrés, cerca de 
las huertas que rodean la ciudad en su parte norte.



La comunidad morisca de Avila 207

Compran TotalVenden
Año

S.Nic. 2

Total 2 1812 22

1520 Santiago S.Nic. 6Trin. 3 11 S.Nic. 1

S.Nic. 2 S.Nic. 1

Total 75 2 1

Total 376 1110 9

Total 232 74 9

Total período 9015 2131 23

CUADRO 12

1 
1

Toman en 
renta

Dan en 
renta

EVOLUCION DE LAS COMPRAVENTAS DE VIVIENDAS 
EN LOS DIVERSOS BARRIOS DE LA CIUDAD

1
2
1

4
1

5
3
2

3
9

3
1

1
1
1
1

2
3
1

S.Nic.
Trin.

1
1

1 
1

S.Nic. 
Trin. 
Santiago 
C/Caball9
M-Grande 
9

C/Andrín
7

3
2
1
1
1
1

1
2

Trin.
S.Nic.
La Feria

S.Nic. 
?

M9Chico
Albard3
M9Grande
S.Nic.
Trin.

M9Chico
C/S.Seg9
C/D9Ger9

4
2
2
2
1

1578 Trin.
S.Nic.
C/Caball9

2 
1 
1 

C/Empedr3 1 
La Feria 
P3 Adaja

1503 Trin.
S.Nic.

S.Andrés 
S.Nic. 
C/Empedr3 1
La Feria 
M9Chico 
La Rúa 
P3 Adaja

1603 Trin.
S.Nic.
C/S.Fco.

1553 S.Nic.
Trin.



208 Serafín de Tapia Sánchez

1578 1603

3 4

Compran 12 14 1 16

Venden 8 1 9

Dan en renta 12 8 20

Toman en renta 4 6 8 141 5

CUADRO 13

Convertidos
1

Granadinos Convertidos Granadinos
2

Conjunto período 
1569 -1611

Convertidos
5~

Granadinos
6

CONVERTIDOS Y GRANADINOS ANTE EL MERCADO 
DE LA VIVIENDA

La ciudad absorbe la mayoría de las operaciones, como es lógico; además el tipo 
de fuente utilizada contribuye sobremanera a que sea así: es muy probable que gran 
parte de las operaciones efectuadas con personas de fuera de la ciudad, sobre todo las de 
lugares lejanos, se suscribieran ante escribanos de aquellos lugares y no en Avila. A 
pesar de esto creo que los datos del cuadro 14 permiten afirmar que la ciudad fue 
aumentando con el paso del tiempo su capacidad adquisitiva al menos respecto al ámbito 
rural provincial (compárense las columnas 3 y 5 de dicho cuadro). Y es que -aunque 
buena parte del siglo fuera de auge agrario- no hay que olvidar que en los núcleos 
urbanos se asentaban casi todos los beneficiarios de los excedentes agrarios (rentistas, 
perceptores del diezmo, oficiales reales). Por otra parte, comparando el volumen de lo 
que se compraba con lo que se vendía en la provincia, se puede concluir que los moriscos 
urbanos cumplían una clara función de redistribución en el entorno rural de mercancías 
procedentes de Avila (sobre todo ganado) pues en el campo sólo se registraron 50 
compras frente a las 354 ventas; esta desproporción debe ser matizada porque hay que 
suponer que los tratantes moriscos iban por los pueblos haciendo muchas pequeñas 
compras de crías de animales y otros productos sin que quedara constancia escrita 
puesto que efectuarían sus pagos al contado gracias a su capacidad de liquidez; en cambio 
los campesinos venían a la ciudad a comprar ciertos productos y sobre todo animales de 
tiro ya que Avila ha tenido, y sigue teniendo, como una de sus funciones más 
características ser mercado comarcal de ganado (ver cuadro 15).

Las relaciones económicas registradas que desbordan el ámbito provincial son 
escasas, sobre todo las que se tienen con la propia región; éstas son casi todas con lugares 
muy cercanos a los límites provinciales (por ejemplo, Villacastín, Tolocirio, Martín



La comunidad morisca de Avila 209

a) Lugares donde efectúan sus ventas los moriscos:

Otras regionesProvincia Castilla-LeónCiudad

n9Total n9n9 n9 % %% %
4 6 7 8 91 2 3 5

1503 1,1183 3,371 39,1 104 56,8 26

1,6351528 3,262 24 38,7 56,4 2 1

1,51553 31 1,5134 23,199 73,9 22

5,50,81578 380 34,7224 58,9 132 213

1,652 2,71603 28,2186 126 67,6 35

3,1TOTAL 354 1,9945 57,6 37,5544 2918

b) Lugares donde efectúan sus compras los moriscos:

Otras regionesProvincia Castilla-LeónCiudad

n9 n9 %Total n° %n9 % %
4 97 85 61 2 3

5 3,20,61503 155 3,2144 92,9 51

2 1.81528 55 3,652 94,5 1

1,9 4 3.91553 103 97 94,2 2

2,2 4,1267 232 18 6,786,91578 116

24 60,410,31603 234 195 83,3 141

49 1,3 4.2TOTAL 814 6720 88,4 3411

CUADRO 14

DESTINO Y ORIGEN DE LAS MERCANCIAS COMERCIALIZADAS 
POR LOS MORISCOS



2/i> Serafín de Tapia Sánehc:

o

CU

CU

CO

CU 
co

co 
cóto

in
<n 
cóCU

m 
lo’

o-

LO 
lo'

i

CU 
CO

II

to 
LO*

cofe
LU

2

«n

O 
tí. 
Q <
U

i
3

C/J 
«J

c 
C3 

E
<D
g
00 
03 £0
O 
>

■O

Vi

<D 
■c
c

.2°
O 
x?

LO

CU
5 
co

1
1 i g\C

C/í 
O a 
□c

□C

MM

MB

¡X a
<
U 
X a 
£
U 
co a z
o <
a a
co < a 
a
a 
<
u 
í
co a
z o >—* o ax 
2
co

2 

i 
I 
J 
%

i 
I

co

CU

o

en

CO

LO 

10

CO

LO

I

I 

I

I 

I

I 

I

I

co

CU

<0

10

<T>

CO

co

LO

£
CU

CU

CO

CU

I

I

en

I

I

OI

I

I

en
CU

1
i g
£
o s

co 
lo'

o

7m

1
I ge

§
3

i

i

i

i 

~

£ 
E
I

I

CU 
co 

¥
CU

3

10 
10* 

¥
i
¡0

CO 
cu

I
¥
i
2
2
£

5

co

10

¥
o

3

iI
¡ñ 

s

co 
co

cu

3

a
co 
CU 

¥
co 
cu

LO cu

Si

co cu

cu 
cu

e

¥
CT>

00

I 
i?

i
~

I 
£

o

co 
cu

co 
cu

¥
CO
cu

LO
cu

S¡
co 
cu

cu
cu

Si

¥
co

co

r--_ 

cu

co

3

I 
i
i§

co 

¥ 
co

5 
§

l

l

i

I

I

I

l

l

I

I 

"có" 

cu 

co

oo

co 
co’

10

lo
co

co 
oo

CO

CO

CO

CO

cu

10

cu

cu

10
CO

o 

co

cu

co

co 
cu

b-

cu

s
co 
cu 

"F
en

co

£
8
c-_

V

co
10

10
10

en

"ÜT-
10

<o

co

cu

£
cu

co_

b;

E
§
cu 

<r>

co

co 
cu

co

co

cu

o

CO
cu

en
en

"üT"
10-

10
10

CU

I

co

I

I

co'

£ 
co

I

cu

cu 
co’

o

00 
tn'

to

T
cu

s
o;

co

£
r-

CT> 
co

i

5 
s
t0 
co

o

CO

CO 
cu

co 
cu

to

co

co

cu
cu

co

en
có

cu
"co" 
có 
co

to

I

I

10 
to

lo

co

o

¥

10 
co'

~ñ~
en 
cu

g
cu

co

cu

I

CU

CO

cu

en 
to"

cu

7o" 
cu
co

00 
co

co

<n 
cu

- 3

F Ü

CM_

E 
tO-

cu

t0

cu

cn

ID

¥
C°.

cu 
co

10
<D

CU 
CO

°°- 
r-

V

CD-

s
co

s

S5

5?

5?

55

S5

55

65

65

65

65

65

55

6?

$5

65

6?

65

<¡5

65

65

65

65

65

65

6?

65

85

85

85

8?

1 
i 
Q

I

I 
I?
•i
j_

s £

i

a

í p ii e

I 
ü 
25^



La comunidad morisca de Avila 211

Muñoz de las Posadas, Peñaranda); incluso alguno de estos pueblos pertenecía en 
aquellos momentos a la provincia de Avila. Sólo 5 lugares son relativamente distantes: 
Burgos, Segovia, Medina del Campo, Salamanca y Valladolid. De todas formas hay que 
volver a recordar lo ya dicho de que en nuestra base de datos no aparecen las operaciones 
que se pudieran suscribir ante notarios de fuera de Avila. Hay constancia, por otro tipo 
de fuentes y para años distintos de los del muestreo, de que había relaciones comerciales 
con ciudades castellanas; por ejemplo, en un pleito entre el frenero y mercader morisco 
Hernando del Castillo y el tintorero Domingo de Izcara, se dice que el primero vende 
paños en Salamanca. Toro, Zamora, Valladolid y Medina del Campo56; otro caso, aún 
más explícito, se recoge en la misma Sección A cuando se hace una relación incompleta 
de los paños hechos en Avila y enviados en 1549 a la feria de Medina de Rioseco, apare
ciendo los siguientes convertidos: Francisco de Verdesoto y Francisco de Valdivieso; el 
primero hace telas de gran calidad y ha llevado ese año paños veintidosenos y 17 varas de 
velarte veinticuatreno "que tiene a cardar"; el segundo, que está asociado con el cristiano 
viejo Juan de las Navas, ha enviado en total 24 paños, casi todos dieciochenos (aunque 
también había 6 paños catorcenos "que se llaman morillas")57.

Como veremos más adelante cuando se analice la movilidad de los moriscos, el 
comercio de la lana hacia Burgos no se adecuaba al sistema de transporte preferido por 
los moriscos -las muías- ya que este comercio se efectuaba en pesadas carretas tiradas 
por bueyes.

A los pueblos de la zona llana comprendidos entre Arévalo y Medina del Campo 
se les vendían muías; a la industriosa Villacastín se enviaba lana y otras materias pri
mas (brasil, rasuras, cera...), calderas...

Los intercambios con otras zonas del reino, fuera de la región, tampoco aparecen 
con frecuencia lo que no significa que no se produjesen. En todo caso son más abundantes 
que los que tienen como destino u origen Castilla la Vieja; se concentran prioritaria
mente en los dos últimos cortes cronológicos pues en esta época -sobre todo hacia 1578- 
existe una considerable integración económica entre Castilla y las demás regiones del 
país, especialmente con la zona del sur. Según el cuadro 16 la venta de ganado era fre
cuente: efectivamente, muchos de los rebaños de ovejas y vacas de las dehesas abulenses

56 Este pleito es interesante pues revela aspectos concretos de la vida económica de los mercaderes 
moriscos. En 1582 el tintorero Domingo de Izcara demanda a Hernando del Castillo y a su esposa Gracia del 
Castillo. El primero tiñó en su tinte una raja negra y tres trapadas de lana en azul para el mercader convertido 
por 200 reales, pero sólo ha recibido 140. Hernando del Castillo alega que la raja, de 34 a 36 varas, se tiñó 
mal pues la tintura se hizo "de malos materiales falsos e imperfectos e que no obraron la dicha tintura e quedó 
la dicha raja e trapada como leonada... e muy bajas de color, que no les dio el añir que había menester”. Al 
intentar vender el paño en Salamanca, Toro, Zamora y Valladolid "nunca le pudo vender” y en Avila le 
malvendió perdiendo 100 reales. Con las ¡rapadas, que pesaban cada una 7 arrobas, tuvo que hacer 7 rajas de 
mezclas no pudiendo sacar rajas negras. Hernando del Castillo dice que Domingo de Izcara es tundidor y no 
está examinado de tintorero. Testifica un mozo cristiano viejo, Alonso Ramos, que "trabaja por su jornal a su 
oficio de cardar y peinar en casa del dicho Hernando del Castillo”, quien dice que Hernando del Castillo 
quería hacer con las trapadas rajas veinticuatrenas. Otro testigo. Francisco Zurreño, arriero morisco, dice que 
vio cómo Hernando del Castillo intentó en Medina del Campo vender la raja a algunos mercaderes... La 
sentencia fue favorable a Domingo de Izcara (AHPAv, Sección A. caja 567, s.f., 9-V-1582).

57 Ib. caja 1069, s.f., 18-V-1549.



212 Serafín de Tapia Sánchez

3.- LAS ACTIVIDADES CREDITICIAS

a) Contratos de compañía "a pérdida e ganancia"

58 Por ejemplo, el 3-IX-1603 un tratante en el rastro de Madrid compra a Don Juan Vela, regidor de 
Avila, 145 cameros para las carnicerías madrileñas. En la misma operación un abastecedor de Toledo (Pedro 
Manrique) compra 1794 cameros procedentes de 7 lugares de) entorno de Avila (AHPAv, Prot. 1138, s.f.).

59 Cuando en el momento de la expulsión Jos mercaderes Vicente Avancique y Fabián Avancique (padre 
e hijo) dan poder a otro mercader cristianoviejo para que cobre lo que se les debe en Andalucía (sin duda era 
una venta encubierta de deudas, por menos dinero del nominal a que ascendían éstas), aparecen varios 
mercaderes de paños, manteros y un corredor de la Jonja de Sevilla; en total eran 7 sevillanos, 2 de Morón de 
la Frontera y 1 de Utrera. Entre unos y otros les debían 8.400 reales (AHPAv, Prot. 1021, s.f., 4-1V-1612).

60 AHPAv, Sección A, caja 547, s.f. (2-XI-1563).

Consistían en un acuerdo entre un socio capitalista y un negociante; el primero 
entrega una cantidad al segundo para que éste active su negocio ("para tratar con ellos 
[con los maravedíes] en mis tratos de adúcar, xabón, aceite...")60 en un plazo determi-

La mayoría de los moriscos nunca recurrió al crédito pues su laboriosidad y 
carencia de aspiraciones por llevar una vida ostentosa no les inducía a ello. No obstante 
un número pequeño de ellos, deseoso de elevar el nivel de sus negocios y en alguna 
contada ocasión para salir de apuros económicos, acudió a alguna de las modalidades 
crediticias de la época.

se destinaban al abastecimiento de Madrid y Toledo58; dado que los agentes de estas 
ciudades se desplazaban hasta los lugares de producción no es de extrañar que las escri
turas de compra se realizaran en Avila; no ocurría lo mismo cuando eran los mercaderes 
abulenses los que iban a Sevilla. Valencia o Lisboa. En el cuadro 16 se explicitan los 
intercambios fuera de Castilla la Vieja comprobándose cómo es Andalucía el lugar que 
más se frecuenta tanto para comprar como para vender; la provincia de Toledo también 
aparece bastantes veces así como Extremadura. El Escorial, etc.

Aunque la mayoría de las ventas hechas en Andalucía se ocultan bajo la deno
minación de "deudas" sabemos que predominaba el envío de paños: los testamentos de 
los mercaderes o las cartas de poder que dan a alguien para que cobren lo que se les debe 
reflejan cómo se relacionan con negociantes del gremio textil59; del sur se traía aceite 
(537 arrobas en cinco meses de 1611 y 244 en 1603), azúcar y otros productos que ya se 
han comentado. También, sobre todo en las primeras décadas del siglo XVI, se compra
ron con frecuencia casas a moriscos que se habían trasladado a vivir a Granada.

De Extremadura y Toledo se traían ovejas principalmente. Otras veces se ven
dían. para abastecimiento de la ciudad del Tajo, bueyes y cameros. Precisamente entre 
1583 y 1586 -años finales de la construcción y decoración de la Basílica- los moriscos 
abulenses suministraron, en seis operaciones distintas, 741 cameros y 53 bueyes para el 
abastecimiento de los que trabajaban en El Escorial.



La comunidad morisca de Avila 213

Compras Ventas

Andalucía Andalucía

8subtotal 18 subtotal

Toledo Toledo

88 subtotalsubtotal

Extremadura Extremadura 1paños

subtotal 1subtotal 5

Almagro El Escorialdehesa 2

deudas 2clavazón Lisboa2

transp.estudiant.Valencia 1

muías 1

1Cantabria nogales

Total 2835

CUADRO 16

Oñate
(Guipúzcoa)

RELACIONES COMERCIALES DE LOS MORISCOS FUERA DE 
CASTILLA LA VIEJA (1502-1611)

ovejas 
lana 
huerta
casa

ovejas 
viviendas 
deudas 
aceite 
prado

aceite
casas
paños
asnos
obligación

2
1
1
1

2
2
2
1
1

9
6
1
1
1

Chinchón
(Madrid)

bueyes
cameros

deudas indeterm.
paños
muías
traspaso censo

5
1
1

4
2

ovejas 
bueyes 
paños
muías
casa

2
2
2
1
1



214 Serafín de Tapia Sanche:

b) Los censos

negociosCon el paso del tiempo los moriscos que necesitaban financiar sus negocios 
prefirieron hacerlo mediante censos que les dejaban las manos libres y que no resultaban 
tan gravosos como los contratos de pérdida y ganancia6'.

Hay registradas en nuestros cortes cronológicos 15 operaciones de este tipo que 
en realidad se reducen a 12 pues en tres casos son traspasos de censos preexistentes. 
Excepto dos ventas aisladas -en 1518 y 1562- todas las demás se producen a partir de la 
década de los setenta y en estas actividades los granadinos sólo participan una vez.

nado, al final del cual se hacen cuentas y las ganancias o las pérdidas se reparten por 
mitad. El que aportaba el dinero solía ser una viuda acomodada o un clérigo... es decir, 
alguien que no podía o no quería negociar por sí mismo pero que tampoco se resignaba a 
los limitados beneficios que obtendría con sus ahorros si invertía en censos o juros 
prefiriendo correr cierto riesgo. Por ello resulta lógico el hecho de que el momento en 
el que los moriscos recurren con más frecuencia a este sistema sea en los primeros años 
del siglo (11 contratos en el corte de 1503) mientras que progresivamente va dismi
nuyendo esta práctica: 5 ocasiones en 1528. 4 en 1553, 2 en 1578 y 3 en 1603 (en este año 
todos eran granadinos). Es decir, parece que fue un mecanismo eficaz para superar la fase 
inicial de meros transportistas de mercancías ajenas; en adelante muchos de ellos 
llegarían a ser mercaderes propiamente dichos.

En las últimas décadas antes de marcharse los cristianos nuevos ya no andan tan 
necesitados de numerario como antes y además entre los pequeños y medianos aho
rradores ha arraigado la costumbre de invertir sobre seguro ya que no corren buenos 
vientos para los negocios en Castilla y no pocos empresarios se han arruinado.

Revisando los contratos a pérdida e ganancia que aparecen en los protocolos 
examinados encontramos que. de un total de 25 casos, son socios capitalistas los cristia
nos viejos en 21 ocasiones en beneficio de comerciantes convertidos; sólo una vez es uno 
de éstos el que aporta capital a un cristiano viejo; a principio del siglo XVII hay 3 con
tratos en los que sendos convertidos facilitan dinero a otros tantos granadinos: aqué
llos asumen en cieña manera cieñas pautas de comportamiento propias de los cristianos 
viejos; podría suponerse que a los granadinos sí les afectaba la falta de liquidez, cosa 
que ya no debía suceder a los convenidos puesto que éstos no sólo no acuden a este 
sistema para fortalecer sus tratos y contratos sino que, al contrario, son ellos los que 
comienzan a actuar como socios capitalistas de los tratantes y mercaderes granadinos. 
Ya tuvimos ocasión de ver otra manifestación de esta solvencia financiera de los moris
cos naturales de Avila: adelantaban a tejedores locales dinero para confeccionar paños.

Desde los arbitristas la literatura económica ha subrayado el negativo papel desempeñado por los 
censos sobre la economía castellana; sin embargo últimamente se comienza a revisar la pésima opinión que se 
tenía de ellos como causantes directos del empobrecimiento de quienes acudían a este sistema para conseguir 
dinero, haciendo ver que no pocas veces sirvieron para proporcionar liquidez a activos negociantes o 
emprendedores campesinos (cf. A. Eiras Roe).- “La economía española en la época de los Austrias: un intento 
de actualización historiográfica”. Híspanla. 148. 1981. pp. 447-449).



La comunidad morisca de Avila 215

c) La elite morisca, prestamista de la nobleza

Dos aspectos dignos de subrayarse: el primero es que los convertidos se asemejan 
en este punto a los cristianos viejos. Unos venden censos (es decir recurren a este 
sistema crediticio para resolver situaciones de necesidad o para capitalizar su negocio) y 
otros los compran (es decir, invierten sus ahorros en esta renta); ya no ocurre con los 
censos lo que pasaba con los contratos de compañía en que los moriscos nunca actuaron 
como socios capitalistas; en el último tercio del siglo XVI entre la minoría se produce 
la misma división que se producía en el conjunto de la sociedad: los más activos y 
necesitados recurren al crédito censual y los que disponen de ahorros y no desean 
desarrollar personalmente actividades mercantiles no dudan en imitar a los rentistas. 
No obstante el número de casos sobre los que hacemos estas consideraciones es poco 
numeroso y resulta arriesgado establecer generalizaciones; por supuesto estos censos no 
son los únicos que suscriben los moriscos: los inventarios de bienes y los testamentos 
muestran cómo poseían otros censos62 y cómo parte de sus bienes inmuebles estaban 
cargados con servidumbres de este tipo, sobre todo las viviendas.

Se trata de un hecho relativamente insólito ya que tradicionalmente se ha venido 
considerando al grupo de los moriscos castellanos como un grupo marginal y sin 
recursos y además carente de elites acomodadas. Es posible que en otras partes fuera así 
pero en el caso de la ciudad de Avila la realidad era distinta.

Como ya he dicho reiteradamente las últimas décadas de la permanencia en el 
país supuso el enriquecimiento de ciertos individuos de nuestra comunidad: éstos fue
ron asumiendo ciertas pautas de comportamiento que en épocas pasadas habían adoptado 
los judíos y los judeoconversos: utilizar su capacidad de liquidez económica en momen
tos de penuria monetaria para lograr buenos negocios mediante el préstamo y a la vez 
acercarse a los poderosos ayudándoles a satisfacer sus ansias de boato facilitándoles 
llevar una vida por encima de sus posibilidades reales. La conciencia que tenían los 
moriscos de que no podían abandonar su status de minoría marginada les había evitado 
la tentación de dedicar sus ganancias a inversiones suntuarias o a llevar un nivel de vida 
superior -o incluso acorde- a sus posibilidades63; por lo cual sus haciendas y negocios 
disfrutarían de un grado de capitalización y liquidez superior a lo habitual y su compe- 
titividad sería creciente.

62 Así, en 1611 se hace inventario de los bienes de Diego de Fontiveros el Viejo y se encuentra que en 
su escritorio se hallan, entre otras muchas obligaciones, cinco escrituras de censo que le producen unas rentas 
de más de 7.000 maravedíes anuales (Archivo Parroquial de San Pedro, Libro 45. s.f.. 4-IH-1611).

63 Precisamente la única familia morisca cuyos miembros sí llevaban un régimen de vida ostentoso, la 
de Lope Enríquez. es aquella que en 1562 se vio obligada a acudir al préstamo hipotecario, es decir, a 
suscribir un censo mediante el cual consigue del deán 6.588 reales poniendo como garantía 5 casas de su 
propiedad, una de ellas en el lugar más digno de la ciudad, en el Mercado Chico, junto al ábside de San Juan 
(AHPAv, Sección A. caja 569, s.f., 15-VIII-1562). Si hemos de creer a un inquisidor, la familia de Gracia 
López -viuda de Lope Enríquez- “son gente muy bien tratada y los hijos muy vestidos de seda y oro y 
olores costosos"; por los años en que este informe se redactó -en 1549- la hacienda de esta familia se 
calculaba entre tres y ocho mil ducados (AHN, Inq. leg. 4603. exp. 1, s.f.).



216 Serafín de Tapia Sánchez

I

67
6X
69
70
71

a en 1565, cuando la Inquisición hace el inventario de los bienes de los conver
tidos de Avila, encontramos que el mercader Diego Monje el Cuervo es propietario de 
un juro (así se le llama) de 793 reales anuales (11.077 reales de principal) que le pagan 
los herderos de Doña Brianda de Acuña (viuda de Blasco Núñez Vela, que fuera virrey

En 1575 doña Isabel de la Cerda, viuda de don Vicente de Contreras, y su hijo 
VÍcente, sucesor en el mayorazgo familiar, venden un censo al quitar de 294 reales 
anuales (el principal eran 4.118 reales) a Gracia López y sus hijos Francisco, Juan y 
Leonor Enríquez. convertidos, con el compromiso de redimirlo tres años después. 
Como once años más tarde no se ha cumplido el acuerdo los Enríquez pidieron la 
ejecución: las autoridades judiciales embargaron varias de las rentas de don Vicente de 
Contreras . Finalmente llegan al acuerdo de aplazar otros cuatro años la redención del 
censo levantando la ejecución del embargo .

En 1598 el mercader Luis de Fontiveros prestará dinero al Corregidor de Avila, 
don Pedro Ortiz Ponce de León; en 1603 revisan el préstamo "y otras cuentas que 
entrambos ha habido y hallan que el caballero sigue debiendo 7.000 reales al morisco; 
como no dispone de dinero "en resguardo de la dicha cantidad dejó en poder del dicho 
Luis de Fontiveros las piezas de plata siguientes" y sigue una relación de 44 unidades de 
su cubertería familiar, todas ellas con las armas de Ponce de León y Guzmán66. Además, 
en la escritura se establece que cuando la deuda sea saldada le será enviada la vajilla a 
Sevilla, de donde es vecino el antiguo corregidor, a través de Diego de Avila o de Diego 
de Zamora, ambos igualmente arrieros convertidos67, lo que denota cierto grado de 
confianza en su seriedad profesional.

No obstante la más importante de las prestamistas fue María Enríquez, viuda 
del rico tendero Juan Enríquez -hijo a su vez de la ya aludida Gracia López y de Lope 
Ennquez-; esta señora presta dinero bajo diversas fórmulas a regidores de Avila como 
don Antonio de Barrientos al que da 4.000 reales en 160268 o como don Pedro del Peso 
Vera, al que adelanta 2.640 reales en 160569 y a grandes señores como don Fadrique de 
Vargas, señor de la villa de San Vicente de la Barquera, al que compró un censo de 
22.000 reales de principal en 16O470 o como doña Teresa de Velasco, viuda de don Jusepe 
Calatayud, a la que compró otro censo de 6.787 reales de principal en el mismo año71. 
Esta aparente padadoja de que personajes dueños de grandes propiedades territoriales se 
vieran obligados a recurrir con frecuencia al crédito estaba motivada por las 
restricciones legales derivadas de las leyes de la vinculación que les dificultaban sacar

64 Ib. leg. 2109, pieza 9.
65 En concreto se le embargaron 1.200 fanegas de pan; 500 ducados de la renta de la dehesa de 

Aldealgordo; 120 fanegas de trigo que le paga el molinero de dicha dehesa; y 200 reales anuales procedentes 
de un vecino de Solana (AHPAv, Prot. 158, fol. 24).

66 Algunas de las piezas eran: 2 fuentes doradas, 4 platos gallineros, 6 platos medianos, 18 platos 
chicos, 2 candeleras grandes, 1 jarro, etc.

AHPAv, Prot. 679, fol. 980.
AHPAv, Prot. 1021, 17-VI-1612.
Ib. Prot. 177. 26-1-1605.
Ib. Prot. 1021, 2-1V-1612.
Ib. Prot. 177. 15-111-1604.



La comunidad morisca de Avila 217

4.- EL ARRENDAMIENTO DE ALCABALAS Y DIEZMOS

Una nueva manifestación de cómo los moriscos buscaban diversificar sus fuentes 
de ingresos es comprobar que también se interesaron por una práctica muy común a 
numerosas personas que disponían de recursos: arrendar alcabalas y diezmos. Tenemos 
constancia de que arrendaban las alcabalas aunque se trata de indicaciones muy dis
persas que no permiten obtener una información medianamente continua; en todo caso, y 
a modo se ejemplo, indicaré los "miembros" -o subsectores en que se fragmentaban las 
alcabalas- en los que participaron moriscos como arrendadores en el año 157776:

partido de su activo fijo, es decir del sistema que garantizaba a las grandes familias 
nobiliares la riqueza a largo plazo pero las podía conducir a la penuria a corto plazo72. 
Como ha explicado B. Yun Casalilla, hacia 1560 numerosas haciendas señoriales habían 
alcanzado un acentuado grado de deterioro como consecuencia no sólo de la incidencia 
negativa de la inflación sino de los problemnas de desarrollo del sistema señorial en el 
marco de la monarquía centralizada y de las relaciones de poder impuestas por el 
capitalismo comercial desde los siglos XIV y XV73. De las dos vías posibles para salir 
de la crisis -la compra de tierras o el endeudamiento- sólo se podía recurrir a la segunda 
de ellas a causa del elevado precio de la tierra. Este endeudamiento fue casi general y es 
el que explica el fenómeno que venimos comentando ya que algunos convertidos 
disponían de liquidez y veían en este tipo de inversión una forma poco arriesgada de 
obtener beneficios a la vez que se granjeaban amistades influyentes. Cuando los moris
cos sean expulsados venderán estos censos a los mercaderes más ricos de la ciudad74.

Mucho peor documentado, pero casi con seguridad más frecuente, fue el fenóme
no del préstamo a interés que algunos individuos ricos de la minoría facilitaron a los 
campesinos del entorno, sobre todo en las primeras décadas del siglo XVI; en las 
escrituras notariales no son raras cartas de obligación del siguiente tipo: un campesino 
de Palomar, aldea del Concejo de Pedroserrano (muy cerca de la ciudad) se obliga a 
pagar a Fabián Bermejo -uno de los convertidos que participa en más negocios en esos 
años- 1.307 maravedíes "porque me los prestó por me hacer honra y buena obra"75. Parece 
claro que se trata de una operación de préstamo a interés camuflada, ya que esta práctica 
estaba prohibida por la Iglesia y socialmente se aceptaba su interdicción.

72 Cf. Ch. Jago.- “La crisis de ¡a aristocracia en la Castilla del siglo XVII’’ en J.H. Elliot, ed.: Poder y 
sociedad en la España de los Austrias. Ed. Crítica. Barcelona, 1982, pp. 248-286.

73 Sobre la transición al capitalismo en Castilla. Economía y sociedad en Tierra de Campos (1500- 
¡830). Ed. Junta de Castilla y León, Valladolid, 1987; véase especialmente el capítulo V. Ib.

74 Por ejemplo, la “mercadera” María de Morales, la más activa de todos ios que aparecen en ios 
Protocolos de la primera década del XVII, compra dos de estos censos a los herederos de María Enríquez 
por 27.885 reales (AHPAv, Prot. 1021, 2-IV-1612 y 17-VI-1612).

75 AHPAv, Prot. 144, fol. 148, 17-111-1504.
76 AHPAv, Prot.489, s.f., 25-III-1577. A partir de 1576-77 se produjo una elevación enorme del 

encabezamiento; por ejemplo, en Avila pasó de 1.906.000 maravedíes a 6.000.000; por ello fue imposible 
encontrar quien se atreviera a arrendar lodo el conjunto, teniendo que fragmentarlo en partes y ofreciendo un 
10 por cien de recargo a los arrendadores (cf. S. de Tapia.- "La documentación fiscal concejil en el siglo XVI.



218 Serafín de Tapia Sanche:

• "Joyeros e merceros e los que venden aceite y vinagre, confiteros y melco- 
cheros”: esta importante renta, de 215.000 maravedíes, se remata en unos 20 individuos 
de ese gremio: entre ellos hay 5 convertidos, tres de los cuales ocupan los primeros 
lugares de la lista.

• "Plateros... cordoneros...": participa Francisco de las Navas, cordonero, y otro 
cristiano viejo.

• "Mercaderes de hierro, cerrajeros, herreros, latoneros, caldereros, campaneros"; 
de entre 20 que intervienen hay 7 moriscos.

• "Ganados mayores y menores 
moriscos.

Un instrumento imprescindible para la historia social” en Los archivos y la investigación. Ciclo de 
conferencias en homenaje a Carmen Pedrosa. Ed. Junta de Castilla y León, Avila, 1988, pp. 49-70.

77 AAA-H.caja l.leg. 134.

con el esquilmo dellos"; de 8 vecinos 3 son

En este relación de 1577 no aparece el miembro de fabricadores de paños, pero sí 
en la de 1578 y de los 13 que aparecen el primero es el negociante morisco Diego Sánchez 
de Valdivieso.

A pesar de ello he registrado 14 ocasiones en que convertidos toman en 
arrendamiento diversas porciones diézmales tanto de parroquias de pueblos de la tierra 
como de la ciudad; lo que predomina es el arrendamiento del préstamo, es decir, de la 
porción que interesaba al Cabildo. Esto se justifica porque los responsables de las 
finanzas capitulares estaban acostumbrados a ver de vez en cuando a los moriscos 
participando en casi todas las manifestaciones socioeconómicas de la ciudad y no sólo 
desde que fueron bautizados sino incluso cuando eran mudéjares, como en 1498 en que el 
moro Cahime Alamor se quedó con la contrata del abastecimiento de la "carnicería de 
los abades"7' a pesar de que por entonces estaba prohibido a los cristianos comprar carne 
en las carnicerías moriegas como consecuencia de los ritos que los musulmanes 
realizaban al sacrificar los animales; parece que en este caso las autoridades municipales 
no tuvieron inconveniente en que los eclesiásticos corrieran el riesgo de consumir carne 
contaminada con ritos heréticos en aras de un mejor contrato de arrendamiento de este 
servicio público.

Como se recordará hay correspondencia con los sectores productivos donde 
mayor presencia tenían los miembros de nuestra comunidad. Y es que todos y cada uno 
estaban interesados en que las alcabalas de sus gremio o actividad profesional quedasen 
controladas por los que desarrollaban su actividad en ese sector para evitar los excesos 
cometidos por los grandes arrendatarios de alcabalas.

Respecto al arrendamiento de los diezmos hay que pensar que, al menos a 
priori, los moriscos no tendrían especiales facilidades para acceder a ellos pues aunque 
sus relaciones con la Iglesia local eran mejores de lo que cabría suponer -como se verá 
más adelante- no cabe duda de que cierta prevención mutua teñiría todos los contactos 
entre el estamento clerical y sus prolongaciones (mayordomos de la fábrica, cilleros...) 
con los individuos de nuestra minoría.



La comunidad morisca de Avila 219

De todas formas los moriscos sólo esporádicamente participan en este negocio de 
los diezmos antes de la octava década del siglo; después hay algunos de ellos que tienen 
especial interés por esta actividad, tal es el caso del rico mercader Francisco de Valdi
vieso el de la Monja78. Incluso, ya en el siglo XVII, algunos granadinos enriquecidos 
aparecen arrendando diezmos, como Alonso Marcos, mesonero y líder de los que 
vinieron del sur; Luis de Ubeda y Miguel de las Navas, también granadinos ricos, 
participan igualmente en esta actividad.

De manera que puede afirmarse que con el paso del tiempo -y por lo que se refiere 
a las actividades económicas de los más ricos- los moriscos fueron avanzando en la 
participación en los diversos ámbitos en que históricamente había venido actuando la 
burguesía cristianovieja o de orígenes judeoconversos.

78 Hijo del también mercader Alonso de Valdivieso, casó con Isabel la Monja y sus hijos fueron Diego 
Sánchez de Valdivieso, negociante polifacético, y Esteban Monje, escribano público durante unos dos años. 
Era una de las familias más ricas c influyentes de la comunidad de moriscos; el otro hijo de Alonso -y por 
tanto hermano de Francisco- fue Bartolomé de Valdivieso, boticario, cuyos hijos fueron Francisco de 
Valdivieso, escribano público, y Alonso de Valdivieso, médico, que llegó a alcanzar el grado de doctor.





CUARTA PARTE

LAS RELACIONES SOCIALES





CAPITULO VIII

RELACIONES CON LA MAYORIA DOMINANTE

L- RELACIONES CON LA INQUISICION

1 AHN, Inq. libro 572, fols. 169 y 241.
2 Ib. fols. 281-288. 306 v. y 310.
3 Cf. sobre eslas primeras intervenciones de la Inquisición en el tema morisco H.Ch. Lea: The moriscos 

ofSpain, Haskcll House Publishers LTD. Nueva York. 1968, pp. 52-54.

1.- Las primeras referencias a la intervención inquisitorial
Como se sabe, durante los primeros lustros que siguieron a la conversión de 1502 

la Inquisición no intervino en el asunto morisco, pues aunque en 1509 se dicta una 
disposición prohibiendo a los nuevamente convertidos graduarse de licenciados, doc
tores o maestros, así como opositar a cátedras en las Universidades de Salamanca, 
Valladolid y otras partes, seis años más tarde, cuando se repite la prohibición, se 
especifica que se trata de nuevamente convertidos del judaismo', aclaración por otra 
parte suplerflua conociendo el nivel cultural de una y otra etnia. En 1518 se ofrecen los 
primeros Edictos de Gracia a los moriscos del Valle de Ricote y a los de Aguilar, 
Cervera y Herce (diócesis de Calahorra, en la Rioja Alta, limitando con Aragón), así 
como a los de la ciudad y obispado de Plasencia2. La petición de estos Edictos siempre 
parte de los moriscos quienes dicen que hace poco tiempo que se convirtieron y no están 
bien instruidos, pero que a pesar de ello la Inquisición ha procedido contra ellos 
apresando a algunos "por palabras livianas que con simpleza e poco saber han dicho". 
El Conde de Aguilar refuerza la solicitud anterior añadiendo que muchos convertidos 
de su territorio se han marchado a Granada y los que permanecen están en determinación 
de hacer otro tanto si no se les concede el término de gracia. La Inquisición accede 
reiterando la prohibición de marchar a Granada3.

Con estos precedentes, el conjunto de los convertidos de la Corona de Castilla se 
quejó en 1524 al Consejo de la General Inquisición (adviértase que esta petición conjun
ta requería cierta coordinación entre ellos) de que en algunos distritos se les prende 
"por cosas muy livianas y con sólo un testigo..." a pesar de las provisiones que el papa 
Adriano VI había dictado cuando era Inquisidor General. Alegan que ellos "son 
personas sin letras e oficiales e tratantes e muchos de ellos labradores e diz que nunca 
fueron instruidos ni enseñados en las cosas de nuestra santa fe católica". La Suprema da 
instrucciones a las inquisiciones territoriales de que sólo se les prenda cuando "ayan 
cometido cosas que concluyan derechamente heregía... y [que] antes de secuestrar sus 
bienes se debe informar al Consejo de la General Inquisición". En el distrito de



224 Serafín de Tapia Sánchez

2.- El conflicto de los barrios

Habiendo observado las autoridades cristianas que un elemento que dificultaba 
la consolidación del cristianismo entre los nuevamente convertidos de moros era que 
seguían viviendo agrupados en las antiguas morerías, se emitió en febrero de 1529 una 
orden real de abandonar aquellas zonas y de dispersarse por el resto de la ciudad, al decir 
de J.A. Llórente6. No creo que la orden fuera conminatoria ya que una decisión de este 
tipo hubiera tenido mayor trascendencia; más bien se indicaría la conveniencia de 
proceder, como buenamente se pudiera, a dispersar a los moriscos en el conjunto de la 
población de manera que cada uno de ellos viviera entre dos familias de cristianos viejos. 
Allí donde se ofreció más resistencia los Corregidores recibieron la orden de emitir un 
informe de la situación y de negociar con los afectados. Aunque no tenemos constancia 
de que en la ciudad de Avila esto ocurriera así suponemos que no se actuaría de manera 
distinta a como se hizo en Arévalo donde, entre mayo y julio de 1529, vemos al 
Corregidor en estos menesteres7. En todo caso en 1531 ya ha intervenido la impulsiva 
Inquisición de Valladolid forzando "bajo muchas censuras y penas" a que los cristianos 
nuevos no pudieran vivir "sino en casa donde alindasen dos cristianos viejos". Los 
moriscos de la ciudad de Avila escriben al Consejo de la Inquisición quejándose de esta 
situación, alegando la imposibilidad de cumplir esta norma; dicen también que "los 
barrios donde antiguamente solíamos vivir eran muy diferentes de todos los del Reino 
porque en ellos hay iglesias como San Nicolás y la Trinidad y Nuestra Señora de las

\ alladolid es donde se debían haber cometido más excesos pues en la carta que se envió 
a esta inquisición se añadió una cláusula ordenando que "de los cristianos nuevos moris
cos que a la presente están presos en esa Inquisición y de los que avéis mandado soltar de 
pocos días a esta pane, enviad al dicho Consejo cuatro procesos, dos de los presos y dos 
de los sueltos, porque nos los queremos mandar ver por justos respectos que para ello 
ay”4; parece ser que era en Segovia donde se había centrado la intervención inquisitorial a 
raiz de una visita que hicieron los oficiales del Santo Oficio en 15235. Esta es la primera 
noticia que nos ha llegado de la intervención del Santo Oficio en Castilla la Vieja 
referida a los moriscos.

En 1525 se decreta la orden de que los mudéjares del reino de Aragón abracen el 
cristianismo y en 1526 Carlos V. informado directamente en Granada de los agravios 
que sufrían los cristianos nuevos, decide intervenir estableciendo unas directrices que 
reforzaban los intentos de asimilación mucho más que la represión. Esta línea de 
actuación se mantendrá en términos generales durante tres décadas aunque no faltaron 
en este período las tensiones, unas veces a causa de la resistencia de los moriscos a 
aceptar las medidas que se tomaban para propiciar su integración y otras como 
consecuencia del celo excesivo y -como veremos- interesado de la Inquisición.

4 AHN, Inq. libro 573. fol 22-22 v (28-1V-1524).
5 Cf. J. Contreras.- "Los moriscos en las inquisiciones...", en Les marisques et leur temps, o.c. p. 484.
6 Cf. J.A. Llórente.- Historia crítica de la Inquisición en España, vol. I, reed. Hiperión, Madrid. 1981. 

p.323.
7 AHN. Inq. leg. 4603. exp. I. s.f. (28-V-1529 y 22-Vil-1529).



La comunidad morisca de Avila 225

Vacas y San Benito y San Cristóbal y San Román y Santa Cruz y hay y ha habido siempre 
muchos cristianos viejos en los dichos barrios"; esto era cierto y no dejan pasar la 
ocasión sin dejar constancia de que ya desde hace algunos años los que han podido de 
entre ellos han comprado o alquilado casas fuera de la morería sin que nadie les obligara 
a ello sino "con la voluntad que tienen de que en las cosas suyas esteriores se conozca la 
voluntad que interiormente tienen de ser católicos cristianos"8; desde luego este 
comentario debió dejar perplejos a los de la Suprema pues era su mismo argumento de 
que la práctica cristiana de los moriscos era pura apariencia pero vuelto del revés.

Los guardianes de la ortodoxia deciden encargar a un tal doctor £i fuentes una 
información secreta. Los moriscos deben estar muy preocupados pues el 27 de julio de 
1531 repiten su petición de que no entre en vigor el mandamiento, que ahora se considera 
como propio de la Inquisición. Por fin el Consejo de la Suprema acuerda, el 21 de agosto 
de ese año, suspender las censuras y penas impuestas así como las cláusulas del edicto y 
mandamiento de los inquisidores de Valladolid "hasta que otra cosa se provea e mande 
?erca desto".

Dos comentarios se pueden hacer de esta controversia. El primero es comprobar 
de nuevo que la actitud de los inquisidores territoriales es más intolerante que la de sus 
superiores jerárquicos, posiblemente porque estos últimos veían el problema morisco 
con una perspectiva más amplia, más estratégica, de Estado, quizá entendiendo que la 
cuestión fundamental era la de lograr la integración de los neocristianos; en cambio los 
funcionarios inquisitoriales que visitaban el territorio sólo entendían de vigilar el 
cumplimiento de lo ordenado y de la correcta práctica religiosa a la vez que la obsesión 
por las escuálidas finanzas del Tribunal en aquellos años les inducía a recurrir con cier
ta soltura a las penas pecuniarias como fórmula para asegurar su propio mantenimiento.

Ahora bien, el Consejo de la Suprema deseaba tener bajo su responsabilidad 
exclusiva el tema morisco, opinión no compartida por el Inquisidor General, A. de 
Manrique, y, sobre todo, por el papa Clemente VII; éste emitió el 2 de diciembre de 
1530 un Breve por el que autorizaba al Inquisidor General a capacitar al clero ordinario 
para absolver a los moriscos que confesasen haber realizado prácticas heréticas, aunque 
fuesen relapsos, es decir reincidentes9. Esta desautorización papal a las pretensiones de 
la Suprema ocasionará el repliegue inquisitorial™ en lo referente al tema morisco a 
partir de 1532 y durante algunos años.

El segundo comentario respecto a este asunto se refiere a la resistencia presen
tada por los cristianos nuevos a cambiar de barrio: no es exagerado suponer que entre 
ellos todavía se conservaba la memoria de cómo en 1480-82 los cristianos se habían 
aprovechado económicamente de ellos (pagándoles poco por sus casas y cobrándoles lo 
que querían por las del ghetto') y además preferían no tener como vecinos a gentes 
extrañas que podían vigilar toda su vida doméstica, aún repleta de prácticas culturales

8 Ib. (22-VI-1531).
9 AHN, Códice 2B, fot. 79 a (tomo la referencia de J.P. Dedieu.- “Les morisques de Daimiel el 

rinquisition" en Les morisques et leur temps..., p. 519. nota 72). No obstante la Suprema retrasará el inicio de 
este Breve hasta 1535 (AHN. Inquisición, libro 573, fol 132 v; 9-IV-1535).

10 Así califica R. García Cárcel el período 1532-1542 (Herejía y sociedad en el siglo XVI. La 
Inquisición en Valencia. 1530-1609. Ed. Península. Barcelona. 1980. p. 20).



226 Serafín de Tapia Sanche:

Por su pane la jerarquía eclesiástica conocía estos hechos y la escasa penetración 
del cristianismo entre los moriscos; por ello el obispo Don Rodrigo de Mercado, en la 
visita que hace a la parroquia de San Nicolás -en plena morería- en 1531. ordena que "por 
cuanto en esta iglesia ay muchos feligreses de los nuevamente convertidos... que tienen 
mucha necesidad de ser instruidos en las cosas de nuestra santa fe católica mando al 
sacristán... que todos los domingos, a la misa mayor... lea la tabla de los mandamientos e 
todo lo en ella contenido"14. En estos años todavía se confiaba en que la catequización 
era la mejor táctica para lograr de los recién bautizados unos buenos cristianos. La 
represión inquisitorial era incipiente: en la relación de reconciliados por el Santo Oficio 
sólo dos personas correponden a la década de los años veinte y ninguna a la de los años 
treinta.

3.- La "complicidad" de 1540 en Arévalo y otras partes

En 1540 se va a iniciar una compleja e interesante investigación en torno a los 
moriscos de Arévalo y Medina del Campo que supone la ruptura de la apacibilidad con 
que se venía desenvolviendo la vida de estas gentes -exceptuando el sobresalto de 1529- 
1531-. A partir de 1540 y hasta 1558 vamos a tener frecuentes noticias de estas comu
nidades a través de sus relaciones con el Santo Oficio. Significativamente esta ofensiva 
inquisitorial casi coincide en el tiempo con la que se desarrollaba desde 1538 en la 
Mancha, en especial en Daimiel15; sin duda la desaparición del Inquisidor General, el

islámicas (en el comer, la higiene, las fiestas familiares, etc.) pues su religión tiñe de 
sentido ritual los gestos de la vida cotidiana mucho más que la cristiana. L. Cardaillac 
ha puesto de relieve11 el papel desempeñado por las declaraciones de los vecinos 
cristianos viejos en los procesos del Santo Oficio contra los moriscos. Estos conocían 
lo que ocurría al respecto y preferían no exponerse al riesgo12. ¿Qué es lo que un 
cristiano viejo celoso hubiera podido observar de reprensible entre sus vecinos moris
cos? Gracias a los procesos de los que marcharon al reino de Toledo - como Juan Ortiz 
que abandonó Avila hacia 1517. o como Juan de Vela Núñez que lo hizo hacia 1530- 
1533' -. sabemos que los moriscos de Avila no bebían vino ni comían tocino, degollaban 
a los animales dejando salir la sangre, en casa practicaban el aguadoc, ayunaban el 
Ramadán, hacían la $ala, descansaban los viernes, etc. Es decir, seguían conservando 
muchas costumbres y ritos de su antigua religión. Más adelante veremos estas prácticas 
con más detalle.

11 Moriscos y cristianos. Un enfrentamiento polémico (1492-1640). Ed. Fondo de Cultura Económica. 
Madrid, 1979, especialmente el apartado “Las dificultades de la vida en común y los prejuicios recíprocos’ 
ípp. 21-31).

12 Hay un testimonio elocuente de esta práctica: en un informe que años más tarde un párroco de 
Arévalo envía a los inquisidores escribe: "...en este particular yo lo inquiriré con gran recalo i diligencia; el 
medio por donde lo sabré es que io tengo un feligrés cristiano viejo y es vecino de muchos dellos i me dirá su 
trato porque es peloso de las cosas de Dios i los trata mucho” (AHN, Inq. Icg.2111. pieza 3).

Ib. leg. 196, exp. 11 y leg. 198. exp. 15.
14 Archivo Parroquial de San Nicolás. Libro primero de Fábrica (s.f.) (2-III-1531).
15 J.P. Dcdieu.- "Les morisques de Daimiel el l’Inquisitión" en Les marisques el lenr temps. o.c. pp. 

497-522.



La comunidad morisca de Avila 227

prudente erasmista don Alonso de Manrique16, tuvo que influir en estos aconteci
mientos: la Suprema pudo ai fin desarrollar su expansionismo competencial.

En mayo de 1540, Ana de Fonseca, morisca de Arévalo, declara ante el Santo 
Oficio en Priego (Córdoba) que su hermano la ha conducido allí por la fuerza para 
evitar que descubriese ante la Inquisición "a muchas personas convertidas de moros que 
avían apostatado"; en su deposición delata a vecinos de Arévalo, Medina y Toledo17. Se 
desata entonces una serie de contactos epistolares entre el Consejo de la Suprema 
Inquisición con las inquisiciones de Córdoba, Toledo y Valladolid, intentando deshacer 
la madeja de la complicidad que se cree haber descubierto en el corazón de Castilla; las 
reiteradas recomendaciones de que "tengan gran advertencia", de que "es negocio de 
mucha importancia si se alcanza la verdad", o expresiones como "esperamos en Dios que 
se ha de descubrir grand cosa contra los moriscos", etc. nos muestran la gran atención 
prestada a esta cuestión. Pronto los inquisidores de Valladolid se desplazaron a 
Arévalo y Medina y comenzaron sus investigaciones. El 29 de julio los de la Suprema 
ordenan a los de Valladolid que "porque creemos que se harán muchas caturas" deben 
ampliar las cárceles inquisitoriales tomando las casas que limitan con la sede de la 
Inquisición de Valladolid. aunque advirtiendo que actúen "con todo secreto y sin 
declarar que son para cárceles".

El meollo del asunto estriba en ver qué hay detrás de lo que dicen varios testigos 
de Arévalo y Medina, y especialmente Ana de Fonseca, acerca de un muchacho "que 
tenían en Arévalo por profeta y mensajero de Mahoma"; los del Consejo General de la 
Inquisición escriben a sus colegas de Toledo, una vez que han detenido en esta ciudad a un 
tal Agustín de Ribera, el mozo, (que ha confesado haber estado en Arévalo, aunque al 
principio lo negaba), ordenándoles que le examinen bien "cerca de las cosas que se dize 
aver fecho en Arévalo, porque, si él confiesa la verdad de lo que sabe, será grand lumbre 
para descubrir lo que se sospecha que ay encubierto en Arévalo y otros lugares donde ay 
moriscos..."18.

La verdad es que poco más se sabe de este asunto, que copó la correspondencia de 
1540 y 1541 entre el Consejo de la Suprema y la inquisición de Valladolid. Parece ser 
que aunque el epicentro estaba en Arévalo había ramificaciones en Medina del Campo, 
Valladolid, Segovia y Santa María de Nieva19. Significtivamente no se detecta ningún 
contacto con Avila, lo que podría interpretarse como indicio de que esta ciudad tenía 
una comunidad morisca menos refractaria a la integración social con la mayoría.

Dos consideraciones en relación con este caso. Una hace referencia al aconteci
miento en sí y la otra a la postura adoptada por la Inquisición. Respecto al aconteci
miento, creo que lo más significativo es que parece entreverse algo mucho más profundo

16 Que con frecuencia se había compadecido de los moriscos evitándoles cuantas persecuciones pudo 
(cf. J.A. Llórente, o.c., 1.1, cap. XII, p. 313).

17 Este affaire o complicidad se recoge en el libro 3o de Cartas. Provisiones y Despachos de la 
Suprema a los Tribunales (AHN, Inq. libro 574). Estos libros son una especie de Registro de Entrada y de 
Salida, de manera que sólo esquemáticamente se conoce el contenido de la correspondencia.

18 Ib. fol. 18.
19 La primera noticia de este episodio la proporcionó J. Conlreras ("Los moriscos en las inquisi

ciones de Valladolid...” o.c.).



22<s Serafín de Tapia Sánchez

X) R. García Cárcel, o.c. p. 20.

Del análisis de los pasos seguidos por los inquisidores en la villa castellana se 
comprueba que se trataba de una técnica ya consolidada que, en lo esencial, coincide con 
la que J.P. Dedieu ha observado en un affaire similar al que aquí se trata ocurrido por

4.- Inquisición y moriscos: dos voluntades enfrentadas, 
dos fuerzas desiguales

Como veremos más adelante la actuación represiva de la Inquisición en la ciudad 
de Avila tuvo lugar sobre todo en 1547, pero prácticamente no nos ha llegado noticia de 
cómo se desarrolló; sólo sabemos los nombres de los condenados. En cambio sí se 
conservan testimonios en los Libros de Cartas de la Suprema... del mecanismo empleado 
por la Inquisición en Arévalo para lograr sus objetivos; merece la pena detenerse a 
considerar esta cuestión.

y serio que la habitual práctica individual de ritos islámicos; el surgimiento de un 
Profeta indica que se está ante un intento de revitalización colectiva de la fe, a la vez que 
la superación del marco local nos hace suponer la pervivencia de unas energías religiosas 
capaces de organizar la resistencia del criptoislamismo; en adelante esta resistencia será 
individual o a lo sumo reducida al interior de la familia y, sólo excepcionalmente, se 
extenderá a un grupo de familias unidas por la amistad.

La segunda consideración se refiere al contexto histórico en que este episodio se 
enmarca. Hacia 1540 la Inquisición sigue disputando con la jerarquía eclesiástica su 
participación en el asunto morisco; hasta el momento viene perdiendo la partida20 y 
necesita encontrar un hecho o argumento que justifique su protagonismo directo en esta 
problemática. Aparte de lo que de cierto hubiera en la complicidad de 1540, la Inquisi
ción deseaba hacer ver a las autoridades eclesiásticas y civiles que los cristianos nuevos 
de moros tienen capacidad para desarrollar tramas extensas y oscuras que no pueden ser 
atajadas por la acción del clero ordinario y que estas tramas se están aprovechando de la 
benevolencia de la Iglesia y el Estado. No se trata de que los inquisidores tengan una 
aversión especial hacia los criptomusulmanes, sino que les convenía a sus intereses 
corporativos hacer ver o hacer creer en la existencia de estas complicidades.

Por otra parte estaba el hecho de la debilidad económica de la Inquisición en su 
conjunto y de la de Valladolid en especial. Los inquisidores sabían que ampliando el 
campo de acción mejoraría esta situación económica. Además los moriscos se adecuaban 
perfectamente a esta estrategia ya que su desviación no era capital porque lo que pervi
vía de su religión eran tan sólo ritos. Es decir, podía sostener el Santo Oficio que más 
que herejes eran malos cristianos con costumbres arrastradas de su antigua creencia; no 
mantenían un cuerpo articulado de doctrina capaz de contaminar al cristianismo sino 
que conservaban prácticas cada vez más alejadas de su original significado religioso, y 
estos eran delitos susceptibles de ser corregidos o castigados con la cárcel... y sobre todo 
con la confiscación de los bienes.



La comunidad morisca de Avila 229

estos mismos años en Daimiel21. A este respecto conviene advertir que en aquellas 
fechas todavía no existía en los niveles locales la red permanente de familiares del 
Santo Oficio, sino que era preciso recurrir a frecuentes visitas a los lugares afectados y 
aplicar una depurada técnica investigadora. La primera etapa consiste en publicar un 
Edicto de Fe que busca obtener la delación de quienes tienen contactos frecuentes con 
los moriscos22; por este sistema sólo se consigue información respecto a manifesta
ciones muy externas y poco sustantivas en sí pero muy útiles para propiciar el paso a la 
siguiente fase.

Ésta consiste en lograr la denuncia de unos moriscos por otros; en este caso el 
riesgo para los heterodoxos es mucho mayor, pues en el seno de la comunidad se 
comparten muchos secretos, muchas intimidades... y también anidan odios ocultos. En 
Arévalo fue una mujer viuda, Ana de Fonseca, la primera que comenzó a delatar a sus 
correligionarios; se desconocen los motivos que la movieron a ello. Pronto otra vecina 
de Toledo, que procedía de aquella villa castellana y que había sido acusada por A. de 
Fonseca. reafirmó las acusaciones de la primera buscando librarse ella. Frecuentemente 
se recurría a interrogar a los niños o muchachos, como se hizo en esta ocasión con los 
hermanos pequeños de Ana de Fonseca "porque dellos se sabría la verdad más 
fácilmente por ser de poca edad". Años más tarde, en 1557, también se detuvo en Avila a 
otros jóvenes de manera que sus familiares estaban temerosos "que los muchachos hijos 
del dicho Cárdenas, que estaban presos en la Santa Inquisición, no les levantasen cosa 
alguna...". Esta desconfianza en el interior de la comunidad a causa de las infiltraciones 
inquisitoriales será expresada con más claridad en 1565 por el líder de los moriscos 
segovianos: "de las cosas, testigos y calumnias que la Inquisición de cada día les hazían 
estaban tan escarmentados que no osaban fiarse el padre de el hijo"23.

La tercera fase consiste en el interrogatorio sistemático y sin prisas a los 
detenidos, "porque lo que no se dize en un día se dize en otro". La entereza de ánimo de 
aquellos moriscos que niegan todo -a pesar de que Ana de Fonseca (desde Priego). Inés 
Alvarez (desde Toledo), Duarte de Castro (desde Medina) y Ana de Encinas (desde 
Arévalo) hayan delatado a muchas personas- suscita el comentario profesional de los 
inquisidores de que "segund deven estar endurecidos no es de maravillar que no ayan 
venido a descargar sus conciencias"24. Sin embargo casi todos los detenidos, al cabo del 
tiempo y -con frecuencia- de los tormentos, se desmoronaban psicológicamente diciendo

21 J.P. Dedieu, o.c. pp. 502-507. Más recientemente esta técnica ha sido descrita también por J. 
Vidal.- Quand on brñlait les marisques. 1544-1621. Ed. S.A.R.L.. Nímes, 1986.

22 En nuestro caso se publican dos Edictos de Fe, uno en Arévalo y otro en Ocaña, aprovechando que la 
corte que rodea a las Infantas se asienta sucesivamente en ambas villas y que al tener los inquisidores 
información de que muchos criados de Sus Altezas se hospedaron en casas de moriscos en Arévalo “podrían 
aver visto y oído que algunas personas oviesen dicho e fecho cosas tocantes al Santo Oficio" (AHN. Inq. 
libro 574. fol. 38). El Edicto de Fe consistía en la lectura solemne en las iglesias de un catálogo de herejías 
para uso popular, acompañado con la exigencia de hacer saber a los inquisidores, bajo pena de excomunión, 
cualquier noticia que se pudiera tener respecto a prácticas heterodoxas; incluso se procuraba desde el 
confesionario fomentar denuncias con la amenaza de denegar la absolución (cf. M. Jiménez Monteserín.- 
Introducción a la Inquisición española. Editora Nacional, Madrid. 1980, pp.5OO ss.).

23 La referencia de 1557 procede de AHPAv, Sección A. Caja 575. s.f. La de 1565 se halla en AHN. Inq. 
Icg. 3205-2.

24 AHN. Inq. libro 574. fol. 39 v.



230 Serafín de Tapia Sanche:

Ib. fol. 26 v.
Ib. fol. 50 y 57v.
Ib. fol. 243v. Parece que algún grupo de los moriscos de Valladolid era especialmente propenso a las 

en Segovia había

se t
26

78).
27
28
29

soluciones drásticas; años más tarde, en 1565. sospechando unos cuantos de ellos que 
infiltrado un agente de la Corona que se hacía pasar por morisco para descubrir posibles complots, proyectan 
desplazarse hasta Segovia para matarlo "diziendo que valía más morir uno que no tantos, pues siendo 
descubiertos no podría ser menos sino que los quemasen a todos" (Ib. leg. 3205-2). Y aún hay otro caso en 
Valladolid: entre 1586 y 1591 la joven huérfana granadina Isabel de Molina vivió recogida en el monasterio 
de Santa Catalina de Valladolid. pues había denunciado ante el Santo Oficio a sus tíos y primos; al salir del 
monasterio solicita ayuda ya que. según dice, “me an otros deudos e moriscos amenazado que me an de malar 
y para ello me an andado buscando”. Añade que sospecha que su hermana, que había dicho públicamente que 
daría noticia a los inquisidores de lo que en sus casas hacían estos parientes, había sido asesinada por ellos 
ya que había desaparecido sin que nadie supiera de ella (Ib. leg. 3198. exp. 175).

todo lo que sabían de ellos mismos y de sus allegados; es lo que eufemísticamente los 
inquisidores denominaban "descargar la conciencia"25. En el caso que nos ocupa Agustín 
de Ribera el Mozo -a quien se consideraba Profeta- tardó un año en confesar, aunque 
lamentablemente ignoramos qué dijo26. En esta fase las declaraciones más apreciadas 
eran las de los miembros destacados de la comunidad: en octubre de 1540 los de la 
Suprema se congratulan de que Pedro Andado, morisco de Valladolid, "que es principal 
entre ellos" haya confesado, comentando: "es de esperar que si confiesa declarará contra 
muchos porque tema mucha noticia de las cosas que hazen"27.

Si la Inquisición había desarrollado una eficaz técnica para lograr sus objetivos, 
los moriscos pronto tuvieron que aprender a defenderse y así vemos que Luis de Fonseca 
se lleva a su hermana hasta Priego (un pueblo a medio camino entre Córdoba y Granada 
y probablemente muy islamizado), "porque tuvo sospecha que avía de descubrir a la 
Inquisición a muchas personas convenidas de moros"; de esta manera no sólo pretendía 
preservar a sus correligionarios sino seguramente también a su hermana pues los moris
cos. sabiendo lo peligrosas que eran para ellos las confesiones de los miembros de la 
comunidad, a veces recurrían al asesinato de los posibles delatores. Nuestra documen
tación. siempre muy esquemáticamente, recoge dos casos ocurridos por estas fechas con 
interesantes diferencias entre ellos. El primero es de enero de 1541 y se refiere a un 
morisco de Valladolid que se autoacusa ante el cura de la iglesia de Santiago de que él 
creía en la secta de Mahoma (no es descabellado pensar que se tratara de alguien que no 
pudo resistir la presión que por aquellos meses se ejercía sobre los cristianos nuevos de 
la región y sufriera cierta enajenación mental) apareciendo a los pocos días ahogado; la 
Inquisición detuvo a cuatro o cinco moriscos porque "es cosa grave y de mucho atrevi
miento"18. Mi opinión es que algunos cristianos nuevos, conocedores de que bajo tortura 
el Santo Oficio lograba sacar cualquier secreto, temieron lo que esta persona pudiera 
decir y decidieron no dar ocasión a ello. Años más tarde, en 1550, también en el mismo 
barrio de Valladolid. los inquisidores escriben al Rey que "de pocos días acá se avían 
muerto... personas que los moriscos sospechavan aver sydo testigos contra ellos en el 
Santo Oficio syn poderse averiguar quién abía hecho el dicho delito"29.

25 Así. a la vez que se congratulaban de que Inés Alvarez “aya comentado a descargar su conciencia" 
los de la Suprema escriben a los de Toledo: "... y ansí os encargamos señores que no al^eys la mano fasta que

acaben de hazer los autos y diligencias neccessarios” (Ib. fol. 5).
26 Había sido detenido el 4-IX-1540 y hasta el 5-IX-1541 no “descargará su conciencia” (Ib. fol. 18 y



La comunidad morisca de Avila 231

31
32
33
34

En esta lucha sorda entre Inquisición y moriscos el poder de las dos fuerzas 
enfrentadas era desigual, de forma que cuando éstos tenían éxito lo más que conseguían 
era retrasar la aplicación de alguna decisión adversa o suavizar cierta medida coactiva. A 
veces, conscientes de que no podían librarse de la cárcel y de que lo primero que haría el

Ahora bien, los criptomusulmanes poseían un eficaz recurso para defenderse del 
Santo Oficio: se trataba de la taquiyya, que era la posibilidad -contemplada en el Corán- 
de fingir exteriormente el cumplimiento de otra religión mientras en el interior se 
permanecía fiel al Islam. El martirio, el testimonio de la propia fe entre los infieles, no 
existe en la religión musulmana33. Claro que las autoridades cristianas conocían esta 
práctica, provocando en ellas la desconfianza más radical hacia las manifestaciones 
externas de cristianismo de los moriscos; así, en 1566, uno de los inquisidores de 
Valladolid hace un informe en el que se queja de que no van a la iglesia los domingos, ni 
envían sus hijos a la doctrina, ni saben las oraciones... y, añade, "si algunas las saben es 
para poder mejor engañamos"34. Esta actitud de mutuo recelo envenenaba la posibilidad 
de asimilación religiosa. Pero el disimulo, fácil de efectuar en la iglesia, era imposible 
mantenerlo en todos los momentos de la vida ordinaria donde afloraban expresiones, 
costumbres,... teñidas de islamismo; por ello es explicable el interés de la minoría por 
vivir en barrios más o menos apartados de la observación de los cristianos viejos así 
como el empeño contrario de las autoridades por diseminarlos entre el conjunto de la 
población.

Naturalmente estas eran medidas extremas tomadas por individuos concretos. 
De ninguna manera se puede deducir de tales casos que los convertidos castellanos 
fueran un grupo violento; al contrario, tenían fama de ser buenos cumplidores de las 
normas sociales30 por lo que no dudaban en acudir respetuosamente a las más altas 
instancias para presentar sus demandas: precisamente el Breve papal de 1530 había sido 
emitido para atender una reclamación de los moriscos de Arévalo31. En el affaire de 
1540 que estamos comentando tenemos constancia de que pocas semanas después de 
iniciada la investigación tres moriscos de Arévalo se dirigieron a la Corte para exponer 
su situación; aunque desconocemos más detalles no parece que tuvieran mucho éxito32. 
El recurso a la huida hacia tierras donde la población cristianonueva fuera más 
numerosa era muy frecuente y se apoyaba en la solidaridad interna que toda minoría 
desarrolla así como en la red que se iba tejiendo con los que emigraron antes. Más 
adelante, cuando hablemos de la movilidad morisca, comprobaremos cómo existía una 
correspondencia entre las fechas en que se acentuaba la presión inquisitorial y los 
momentos de mayor éxodo hacia las zonas más islamizadas del reino; los de Arévalo 
preferían Valencia y los de Avila iban sobre todo a Granada aunque también se marchan 
a Aragón o Valencia.

30 En el momento de su expulsión Gil González Dávila dice de ellos que “convenían en pagar de buena 
gana las gabelas y pedidos” y que “mostraban exteriormente acudir a todo con voluntad” (Theatro 
Eclesiástico de las ciudades e iglesias catedrales de España. Theatro... de Avila. Salamanca. 1618. p. 174).

J.P. Dcdieu, o.c. p. 508.
AHN./nt?, libro 574, fol. 16.
L. Cardaillac ha escrito páginas brillantes sobre este tema (o.c., p. 85 ss.).
AHN, Inq. Icg. 2.108, exp. 16.



Serafín de Tapia Sánchez

recurso poco eficaz

en otros barrios entremezclados

a) El Edicto de Gracia de 1543 para los convertidos de Arévalo 
y Medina del Campo.

Así pues, la tensión de estos años culminó en un Edicto de Gracia que proponía la 
corrección de ciertos aspectos externos del vivir, con el fin de facilitar la integración 
social con los cristianos. Este Edicto de Gracia fue concedido por el Inquisidor General 
Tavera, pero previamente habían sido consultados sus extremos con el Emperador; éste 
accedió a casi todo lo dispuesto por la Inquisición ya que sus términos realmente eran 
bastante favorables para los moriscos. Carlos V incluso acentúa la benignidad; por 
ejemplo, no aceptó que a los que se acogiesen al Edicto de Gracia y confesasen sus errores 
se les pusiese una penitencia pecuniaria, sino que tan sólo debía ser espiritual "porque 
los dichos moriscos vengan con más voluntad a la dicha confesión". En todo caso, y 
teniendo en cuenta las grandes necesidades de la Inquisición de Valladolid, accede a que 
se pueda concertar con ellos "que de su voluntad sirviesen con alguna cosa moderada".

35 Eso fue lo que hicieron los parientes del mercader Hernando del Castillo: enterraron en el suelo de su 
tienda del Mercado Grande un cofre con 200 ducados y otras cosas de valor. Nos hemos enterado de este 
hecho de manera curiosa: Hernando del Castillo logró escapar del Santo Oficio cuando era conducido a 
Valladolid. en 1557, y marchó a Calatayud. donde ya residían otros correligionarios abulcnses; desde allí se 
comunicó con el médico morisco Alonso de Valdivieso conviniendo que éste debía alquilar del receptor de 
los bienes confiscados su tienda con el fin de recuperar el cofre con lo enterrado. Pero Alonso de Valdivieso 
después de alquilarla dice que sólo encontró 100 reales por lo que fue denunciado por robo por Hernando del 
Castillo en noviembre de 1558 cuando éste pudo regresar a Avila al acogerse al Edicto de Gracia de abril de 
esc año íAHPAv. Sección A. caja 575, s.f.).

36 AGS. Patronato Rea!. Icg. 28-48.

Santo Oficio sería confiscar los bienes, escondían las joyas, el dinero e incluso la ropa 
más valiosa si tenían sospecha de que iban a ser apresados35.

Ignoramos cuál fue el saldo final de la complicidad de 1540; las fuentes hablan 
de muchos detenidos en Arévalo. Medina y Valladolid, pero no conocemos la cifra 
concreta ni la personalidad de los procesados ni -lo que sería más interesante- de qué 
fueron acusados exactamente. Ahora bien, se puede tener una idea bastante cercana de los 
errores que se achacaban a aquellos cristianos nuevos viendo las condiciones que se les 
impusieron poco después, en marzo-abril de 1543, cuando se concedió exclusivamente 
para ellos un Edicto de Gracia; eran las siguientes:

• Que no vivan juntos, sino que se distribuyan 
con los cristianos viejos.

• Que lomen criados y criadas cristianos viejos.
• Que se casen con cristianos o cristianas viejas.
• Que se entierren en las iglesias.
• Que en el comer "y en todas las otras cosas" se conformen con lo que la iglesia 

manda'6.

5.- Los Edictos de Gracia, un



La comunidad morisca de Avila 233

Además, el mismo Santo Oficio de Valladolid tenía interés en concederles la 
libertad a cambio de una pena pecuniaria pues en el caso de que hubiera confiscaciones 
casi el único beneficiario era el fisco real, mientras que si se ponían multas lo recaudado 
era, al menos hasta 1558, para la Inquisición. Este asunto de las necesidades económicas 
del Santo Oficio no es algo intrascendente: no hay más que repasar los Libros de Cartas, 
Provisiones y Despachos del Consejo de la General Inquisición, sobre todo los escritos 
dirigidos al tribunal de Valladolid. para entender la importada que se le daba a esta 
cuestión. La Suprema manifestaba su extrañeza de que en un distrito donde había quince 
o dieciséis obispados hubiera tan escasos recursos41; eran tales las penurias que en algún

Cualquier medida que se les aplique debe hacerse "de manera que los dichos moriscos 
res^iban el menor daño y molestia que ser pueda"37.

Esta actitud de Carlos V se explica porque, acuciado por la situación en Ale
mania a causa del avance del protestantismo, deseaba tener tranquilos a los moriscos 
valencianos y aragoneses y a sus señores; por extensión los convertidos castellanos se 
verán favorablemente afectados38. Como todos los Edictos de Gracia el de 1543 
consistía esencialmente en la concesión del perdón por pasadas prácticas heréticas a 
quien confesase en un plazo de tiempo determinado (el tiempo de gracia) sin proceder a 
la confiscación de bienes. Los beneficiarios se comprometían a no reincidir; si esto 
ocurría la Inquisición les consideraba relapsos y, por tanto, reos de la pena de muerte, 
aunque ésta raramente se ejecutaba.

Aparte de la referida coyuntura internacional hubo otros elementos que condu
jeron a este Edicto de Gracia. En primer lugar, los moriscos estaban muy interesados en 
él pues suponía que todos los que en 1540 y 1541 fueron reconciliados por el Santo 
Oficio recuperaban la libertad y los bienes que se les habían confiscado, y aquellos cuyo 
proceso estaba en marcha quedaban exonerados de toda acusación. Acogerse al Edicto de 
Gracia requería confesar las prácticas heréticas; este cambio de actitud -hasta el 
momento siempre habían estado negativos- es detectado por fray Bernardino de 
Arévalo. que en un informe que le solicitó la Inquisición sobre la conveniencia o no de 
conceder este Edicto de Gracia daba una respuesta favorable "pues agora se muestran 
dispuestos para lodo lo que Ies mandaren, lo qual hasta agora no se esperaba, razón es de 
oírles y tratarles con la piedad cristiana"39; aunque el prior del monasterio de San 
Agustín de Valladolid añadía en su dictamen que los moriscos solicitaban el Edicto de 
Gracia "no con pura intención de ser cristianos sino compelidos por la necesidad en que 
ven a sus deudos... queriendo remediar sus famas y haciendas..."40.

37 Ib.
38 Cf. R. Bcnítez Sánchez-Blanco.- "Un plan para la aculturación de los moriscos valencianos: 'Les 

Ordinacions’ de Ramírez de Haro (1540)”. en Les marisques et leur temps. o.c, pp. 127-157 (ver sobre lodo 
las pp. 129-130).

39 AHN, Inq. leg. 4603, exp. 1.
40 Ib.
41 AHN, Inq., lib. 574, fol. 87 v. (17-X-1541). Esta situación no era privativa del distrito de 

Valladolid. También J. Fernández Nieva ha relacionado el ímpetu represor del Santo Oficio con las 
estrecheces económicas de la Inquisición de Llerena (Cf. "La Inquisición y los moriscos extremeños (1585- 
1610)" en J. Pérez Villanucva (dir) La Inquisición Española. Nueva visión, nuevos horizontes. Ed. Siglo 
XXI, Madrid. 1980, pp. 657-662).



Serafín de Tapia Sanche:

b) El Edicto de Gracia de 1548 para los convertidos de Avila

42
43

AHN. Inq. libro 574. fol. 27v y 132v-133.
Ib. leg. 4.603. exp. I.
Tengo dos referencias concretas a salarios de peón de la construcción en el año 1558; una procede 

de Fontiveros donde se ganaban 34 mrs. al día (Arch. Parroquial de Fontiveros, Libro Primero de Cuentas. 
s.f.) y la otra de la ciudad de Avila donde el salario diario era de 48 mrs. (Arch. Parroquial de San Nicolás, 
Libro Primero de Fábrica, s.f.). Según el primero de los jornales, y calculando 250 días laborables al año. 
resultaría un salario anual de 8.500 mrs.; con el segundo jornal se ganarían 12.000 mrs. al año. Tales jornales 
respondían al nivel habitual de estos pagos en Castilla; por ejemplo pocos años después, en 1561. un peón 
ganaba en Madrid 51 mrs (cf. M. Fernández Alvarez.- La sociedad española de! Siglo de Oro. Ed. Gredos. 
Madrid. 1989. vol. I. p. 115). Estas cantidades deben ser tomadas con reservas ya que los jornales fluctuaban 
bastante según la época del año (se ganaba más en verano), y con frecuencia se contemplaba algún tipo de 
pago en especie (por ejemplo, en el caso de Fontiveros además del jornal les darían el vino).

momento el alto tribunal tuvo que ordenar a otras inquisiciones más solventes (p.e., 
Córdoba) o al receptor general que prestasen dinero a la de Valladolid precisamente 
para subvenir a los gastos derivados de los desplazamientos de inquisidores y otros 
oficiales a Arévalo y Medina del Campo42.

Ante esta situación no cabe extrañarse de que. a pesar de la recomendación del 
Emperador de que no gravasen con penas pecuniarias a los que se acogiesen al Edicto de 
Gracia, la Inquisición de Valladolid impusiera unas multas tales que los moriscos de 
Arévalo y los de Medina del Campo recurrieron ante el Inquisidor General quejándose 
de su cuantía4'. Repasando las cantidades reclamadas por los inquisidores de Valladolid 
y las concedidas por la Suprema vemos que se trataba de multas muy fuertes, sobre todo 
las impuestas a los más ricos: por ejemplo, a Miguel Bori, el más acaudalado de los 
moriscos de Arévalo y cuya hacienda ascendía a 1.684.438 maravedís, se le piden 
600.000. es decir el 35.6% de su patrimonio (estos 600.000 mrs suponían aproximada
mente el salario anual de setenta peones); se le rebaja la multa a 243.750 mrs, lo que 
suponía el 14.5% de su hacienda. Su hijo. Gabriel Bori, ve disminuidos los 112.500 mrs 
iniciales (el 43.4 % de su riqueza) a 93.750 mrs (el 36,1 % de su patrimonio). Sin duda 
estos son los casos más sobresalientes. A otros se les pidieron cantidades menores: 
50.000. 40.000 mrs. etc.. Lo más común era pagar multas que oscilan entre 5.000 y 
15.000 mrs, cantidades serias dado que, aunque de esta gente no se dice su hacienda, no 
hay que olvidar que el salario de un peón era de unos 8.500 mrs al año44 y muchos de 
estos moriscos pertenecían a los estratos más bajos de la escala social. En general sólo 
unos cuantos de los 51 vecinos arevalenses que reclamaron vieron rebajada la pena 
inicial. Otro tanto ocurrió a los 7 de Medina del Campo que hicieron lo mismo. 
Imaginamos que las multas se pagaron.

Pareciera como si el incipiente aparato inquisitorial no fuera capaz de abarcar 
más de un foco de tensión a la vez en cada distrito; el caso es que controlada la comarca 
de Arévalo y Medina la atención del celoso Tribunal se va a centrar en la ciudad de 
Avila, aunque aquí no encontrará ninguna confabulación sino sólo las consabidas 
prácticas residuales islámicas. En 1542 se procesa a Miguel de la Rúa. carpintero; en



La comunidad morisca de Avila 235

1544 a Lope Zurreño, calderero, y a Inés López; al año siguiente serán Ignacio de 
Cárdenas, importante alarife45 y Gregorio de la Torre, hortelano46. Pero va a ser 1547 el 
año en que se condena a más moriscos abulenses sin que tengamos noticia de qué 
circunstancia concreta puso en marcha el mecanismo represivo. Nos han llegado dos 
testimonios del resultado de esta intervención del Santo Oficio: en 1547 se celebró un 
Auto de Fe en la morería de Valladolid -exactamente en la plaza de Santa María- donde 
16 personas fueron condenadas, de las que 11 eran moriscos; pues bien, de éstos 9 eran 
vecinos de la ciudad de Avila47. Por otra parte, según los sambenitos colgados en la 
parroquia de San Pedro, ese año fueron 10 los procesados: 9 reconciliados y 1 relajado. 
Ninguna información nos ha llegado de cómo se desarrolló la investigación y cuántos 
fueron acusados, detenidos e interrogados; es claro que serían investigados muchos más 
de los que terminaron condenados a reconciliación o a la hoguera.

Como había ocurrido años antes en Arévalo y Medina del Campo, el proceso 
conduce a un Edicto de Gracia que fue proclamado por Don Femando de Valdés el 28 de 
julio de 1548. afectando exclusivamente a los de la ciudad de Avila y Valladolid48. El 
texto del Edicto comienza refiriendo cómo los convertidos lo solicitaron porque, a 
causa de su ignorancia y de no haber sido instruidos, los ha prendido el Santo Oficio; 
como es fácil que por temor de la pena algunos se marchen de estas ciudades, y usando 
con ellos de benignidad, se les conceden 60 días de tiempo de gracia para que en ese 
período confiesen "los delitos de heregía y apostasía que ovieren hecho... e ansí mismo 
diziendo e declarando lo que saben de otras personas ansí bivos como defuntos". No se 
les confiscarán los bienes ni encarcelará; únicamente se les impondrán penas espirituales 
y pecuniarias moderadas, cuya cuantía queda al libre albedrío de los inquisidores en 
función de la gravedad de los delitos. También se pueden acoger a la gracia los que están 
presos en aquel momento, incluso los que están negativos (los que no han reconocido ser 
culpables de lo que se les acusa) siempre que confiesen. Tampoco se confiscarán los 
bienes a los herederos de los que murieron en la herejía. A cambio de todo lo cual se 
ponen las mismas condiciones que ya vimos para el caso de Arévalo y Medina en 1543, 
añadiendo que se les asignarán personas que les enseñen la doctrina cristiana.

Sin duda la oferta era generosa y así debió ser entendido por los convertidos 
quienes en masa comenzaron a confesar. Como a causa de sus oficios (arrieros, caldereros 
ambulantes...) había muchos ausentes de la ciudad, solicitaron y consiguieron diversas 
prórrogas dando origen a tres términos de gracia49. Todavía en 21 de enero de 1549 el 
Consejo de la Inquisición de Valladolid contesta a una carta que el enviado a Avila,

45 En 1530 fue convocado, junto con otro morisco, a emitir un informe técnico en un pleito que 
sostenían el alcaide de la fortaleza y el Cabildo respecto a un arco de apoyo al cimborrio de la catedral que el 
Cabildo mandó derribar (AHN. Códice 478 B fol. 317-319 v, publ. por E. Ruiz Ayúcar.- Sepulcros artísticos 
de Avila. Ed. Instituc. Gran Duque de Alba, Avila, 1985, 2’ ed. pp. 255-257).

46 Estas personas tenían sus sambenitos en la iglesia de San Pedro. De varios de ellos se hacen eco los 
Libros de Cartas, Provisiones y Despachos... cuando se les conmutan sus condenas a cárcel y hábito por 
penas pecuniarias (p.e. Libro 574. fol. 137; 29-VIII-1545).

47 AHPAv, Sección A, caja 538, s.f.
4® AHN, Inq. libro 575, fol. 25-25 v; también en el libro 1254, fol. 254ss.
49 Los 60 días previstos en el Edicto se ampliaron a 80; el 2 -XI-1548 se concedieron otros 20 días 

(AHN,//»<?. libro 575, fol. 30).



236 Serafín de Tapia Sanche:

No nos ha llegado el texto concreto de la sentencia que en función de los errores 
confesados emitió el inquisidor Francisco Vaca el 17 de febrero de 1549, pero fue tal 
que provocó una contestación inmediata de los convertidos, quienes ese mismo día y el 
siguiente acuden ante un escribano público para otorgar poder a cuatro correligionarios 
abulenses y a un tal Diego López, vecino de Hornachos y estante en Valladolid, a fin de 
que en nombre de todos comparezcan ante Su Magestad, ante el Inquisidor General y 
ante los señores de la General Inquisición para que apelen aquella parte de la sentencia 
por la que se les inhabilita para "tener e usar los oficios y cosas que los sacros cánones e 
leyes e premáticas destos Reinos les inabilitan"53. Sin duda se trataría de una resolución 
semejante a la que el 21 de agosto de 1546 se había dictado en Toledo, dirigida a los que 
se acogieron al Edicto de Gracia del año anterior; en ella se les prohibía lo mismo que a 
Jos reconciliados de herejía: "que no puedan tener ni usar oficios públicos y de honra... ni 
ser regidores ni jurados, alguaciles merinos... ni fieles xecutores, ni tener oficio real

inquisidor Vaca, les había remitido el 28 de diciembre de 1548: en ella acceden a 
prorrogar cinco o seis días más y añaden que "porque sospechamos que esas gentes no an 
hecho sus confesiones ni dicho lo que saben de sí y de otras personas tan enteramente 
como deben y se requiere para ser absueltos y reconciliados... convendrá que estéis sobre 
ello muy advenido... y si para examinar las dichas confesiones oviere nescesidad de 
llamar consultores podréislo proveher como hos paresciere..."50.

Puede advertirse por los términos en que está expresada esta misiva que se 
sospechaba de la sinceridad de la confesión de los moriscos. También es interesante 
comprobar cómo tales declaraciones, en las que se obligaba a informar de los errores de 
los vecinos y familiares, eran examinadas con suma atención con el fin de de obtener un 
cuadro completo de la práctica religiosa de esta comunidad.

No es extraño que se ofrezca al inquisidor la ayuda de consultores pues las 
confesiones-declaraciones tuvieron que superar las setecientas si tenemos en cuenta el 
número de vecinos y que la Inquisición tenía interés en escuchar incluso las confesiones 
de los niños de más de siete años51 pues a éstos se les sacaba más fácilmente la verdad de 
lo que se hacía y decía en casa. Bien es cierto que no tengo ningún testimonio de que en 
caso de Edicto General los niños acudieran a hacer la confesión.

Ya dijimos que lo ofrecido por el Edicto de Gracia de este año de 1548 fue 
suficientemente generoso. Sin duda se está en sintonía con la Junta que ese mismo año se 
reúne en Valladolid para tratar el problema morisco y en la que se decide potenciar las 
campañas de evangelización y recurrir a Edictos de Gracia aplicados con moderación por 
el Santo Oficio52.

50 Ib. libro 1254. fol. 255.
51 El grupo de edad de menos de 7 años supondría un 18 por cien de los habitantes de la comunidad 

según la común opinión de los demógrafos históricos (como Burgeois-Pichat y Pérez Moreda) y de mis 
propias comprobaciones (cf. mi artículo "Las fuentes demográficas y el potencial humano de Avila en el 
siglo XV". o.c. p. 52. nota 104). Como en 1549 había 233 vecinos moriscos, es decir, unos 900 habitantes, 
esto supone que habría unos 163 niños sin uso de razón y que por tanto tendrían que confesar a unas 730 
personas.

52 Boronat, Moriscos..., o.c. t. I. p. 415-416.
53 AHPAv. Prot. 409. fol. 79-130.



237La comunidad morisca de Avila

alguno, ni ser secretarios ni mayordomos... ni escribanos públicos ni de Concejo ni 
escribanos de rentas... ni abogados, ni fiscales, arrendadores ni cogedores de rentas, ni 
fiadores por otros en los arrendamientos dellos; médicos ni zurujanos, boticarios ni 
sangradores, mercaderes... procuradores ni corredores, pesadores públicos ni especieros 
ni puedan traer sobre sus personas oro ni plata, perlas ni piedras preciosas, ni corales, ni 
brocado, ni seda chamelote ni grana, ni traer armas ni cabalgar a caballo..."54. Es lógico 
que si la sentencia de Francisco Vaca se expresó en estos o en parecidos términos 
provocara la reacción inmediata de gran parte de los convertidos; en Avila fueron 136 
cabezas de familia los que en aquellos dos días comparecieron ante el notario.

c) Las penas pecuniarias
Todo hace suponer que estas prohibiciones se retiraron pues en los siguientes 

recursos ya no se habla de esta cuestión y además vamos a seguir viendo moriscos de 
Avila ocupando alguno de los empleos expresamente prohibidos, como el de mercader, 
médico, boticario... Ahora bien, si los inquisidores de Valladolid podían ser flexibles 
en lo que afectaba a estas prohibiciones o en lo que se refería a las penas de cárcel, hábito 
o espirituales, por lo que respecta a las penas pecuniarias estaban mediatizados por la 
precariedad de recursos económicos de este Tribunal territorial, como vimos más arriba. 
Por ello se impusieron a los que se acogieron al Edicto de Gracia unas multas que no 
tuvieron el carácter de moderadas que se había estipulado en el propio Edicto. Esta 
circunstancia hizo que 98 convertidos volvieran a otorgar cartas de poder el 20 de mayo 
de 1549 a alguno de ellos para interponer recurso ante el Consejo de la Inquisición de 
Valladolid contra las penas pecuniarias que se les habían impuesto. Un mes después se 
contesta desde Valladolid prácticamente confirmándolas (sólo se rebajan un 0.6%) . 
Por suerte conservamos la relación de las penas iniciales y las que definitivamente se 
impusieron a los recurrentes56; comprobamos que la suma total de éstas ascendió a 
1.743.725 maravedíes, es decir, un promedio de 17.793 mrs.. el equivalente a más del 
salario de un peón durante dos años57: no es extraño, por tanto, que protestaran. Vamos a 
detenemos un momento en este asunto de las multas.

En primer lugar, hay que tener en cuenta que sólo recurrieron la multa la mitad 
de los vecinos. ¿Quiere esto decir que a los demás no se les impuso o que estuvieron de 
acuerdo con ellas? Aunque no hay constancia documental de qué fue lo que ocurrió, se 
sabe que la multa se ponía siempre a todo el que confesaba acogiéndose al Edicto de 
Gracia58 por lo que hay que convenir en que hubo muchos que no se molestaron en 
recurrir; ¿acaso éstos fueron los multados con pequeñas cuantías? No lo creo, pues entre

54 AHN, Inq. Ieg.4603, exp. 1 (s.f.).
55 En realidad los inquisidores de Valladolid por su cuenta y sin conocimiento de la Suprema rebajaron 

algo más la pena a 11 personas (8 de ellas viudas). Esto les sería reprochado por el Consejo de la General 
Inquisición en diciembre de 1550 cuando descubrieron este hecho en la visita de inspección. (Ib. libro 575. 
fols. 54-70 v.).

56 Ib. leg. 4603, exp. 1 (s.f.).
57 Cf. supra nota 44. Sin duda eran cantidades considerables, basta pensar que doce años después, en 

1561, el salario anual de un boticario municipal de Madrid era de 20.000 mrs y el de un médico 50.000 (ct. 
M. Fernández Alvarez.- La sociedad española en el Siglo de Oro. o.c. vol. 1, p. 114)

58 Cf. J. Martínez Millán.- La hacienda de la Inquisición, o.c.. p. 76.



23<S Serafín de Tapia Sanche:

AHPAv, Secc.

los no recurrentes había mercaderes acomodados, como Alvaro de Sema (cuya esposa en 
cambio sí había recurrido, en nombre de su marido, la prohibición de ejercer ciertos 
oficios), y el Santo Oficio había puesto las penas en función de la riqueza de las personas 
más que atendiendo a la gravedad de la culpa confesada.

La explicación al limitado número de recurrentes se halla en que muchos conver
tidos estarían fuera de Avila por mor de sus ocupaciones; efectivamente, el abogado de 
los moriscos arguye en su recurso que "porque los dichos mis partes an estado y muchos 
dellos están avsentes de la dicha giudad de Auila, en Sevilla y en otras partes donde 
tienen sus contrataciones y por sus avsen^ias no pudieron espresar y probar cada vno el 
agrauio que rresgibe"50. Antes dije que las multas guardaban más relación con la riqueza 
de las personas que con la gravedad de la culpa confesada. Esta afirmación se apoya en el 
hecho de que he comprobado que existe correspondencia entre las cantidades aportadas 
ese mismo año por cada vecino al Servicio (cantidades que venían marcadas por una 
comisión de diputados y regidores donde estaban representados los moriscos)60 y las que 
el inquisidor Vaca asignó a cada uno; esto ocurre al menos con los más ricos, por 
ejemplo: las cuatro personas que más contribuyeron en el Servicio son también las que 
pagan una multa más alta, y entre los diez mayores contribuyentes fiscales se hallan 
siete de los que tuvieron que soportar las más altas penas pecuniarias.

De manera que se puede concluir que el criterio empleado por la Inquisición era 
el mismo que el que seguían los que buscaban recaudar lo más ágilmente posible los 
impuestos ordinarios. Sin duda era el criterio más funcional y el que respondía a un 
generalizado reconocimiento por parte morisca de haber efectuado prácticas islámicas o 
de que, si el Santo Oficio quería, cualquiera podía ser acusado de ello. Si las multas 
hubieran guardado cierta proporción respecto al grado de herejía resultaría que eran los 
más ricos los más recalcitrantes, circunstancia muy improbable, máxime si pensamos 
que dos de las personas que pagaron una multa mayor (Diego Monge el Cuervo, 150.000 
mrs., y Alvaro Maroto, 45.000 mrs.) habían sido hacía poco tiempo (en 1535-1538 y en 
1543-1545 respectivamente) mayordomos de la parroquia de San Nicolás (una de las dos 
parroquias del barrio morisco)61 y es difícil pensar que precisamente estas personas se 
significaran por su islamismo.

Por tanto supongo que sólo se tuvo en cuenta el nivel del patrimonio de las 
diversas personas e incluso creo que los moriscos estaban de acuerdo en que así fuera, 
pues cuando recurren las multas lo hacen en bloque, sin alegar agravios comparativos. 
Sólo hay dos personas que presentan su recurso individualmente y que merecen cieña 
atención.

El caso más interesante es el de Gracia López, viuda del rico mercader Lope 
Enríquez, del que hemos hablado otras veces y cuyas circunstancias expondremos con 
detalle en el cap. X.862. Esta señora tenía como procurador a Diego López, vecino de

59 AHN. Inq. Icg. 4603, exp. 1 (s.f.).
60 Cf. infra. pp. 284-285. El repartimiento del Servicio de 1549 se halla en 

Ayuntamiento, 59, 6/30.
61 Archivo Parroquial de San Nicolás, Libro Primero de Cuentas, s.f.
62 Ver infra págs. (381-382). Su enfrentamiento con el Santo Oficio se recoge en AHN. Inq. leg. 4603, 

exp. I.



La comunidad morisca de Avila 239

Hornachos, quien pide que sea revisada la condena de 200.000 mrs. Ella alega que al 
enviudar tuvo que quedarse al frente "de sus tratos para sustentar a mis hijos y la honra 
en quel mi marido me dejó e para pagar mis deudas... Ahora, según consta en los libros 
que se le secuestraron, debe en las dichas ferias [de Medina] un cuento doscientos mil 
maravedís..." más otros 300.000 mrs. que adeuda en otras partes. El Consejo de la 
Inquisición de Valladolid solicita al licenciado Vaca que emita un informe sobre este 
asunto y éste, entre otras cosas, escribe que Gracia López y sus hijos "tienen la mayor 
tienda de mercadería y trato que ay en Avila y no ay persona de calidad que no les deba 
dineros en cantidad, hasta las monjas de los monasterios..."; dice que además tienen va
rias casas y una huerta, de manera que, tasando su hacienda por lo bajo y una vez pagadas 
las deudas, calcula su patrimonio en tres mil ducados "aunque en la común opinión de la 
gente se tasaba en más de ocho [mil ducados]. Sus libros de cuentas no se pueden fácil
mente averiguar porque él asconde lo que quiere. Ésta de Lope Enríquez y sus hijos no 
confesaron en el primero ni en el segundo término de gracia, ni confesaran en el tercero 
si no los prendieran... fueron muy tardíos y malos confitentes y cuando se prendieron se 
alborotó toda Avila y tuvieron y han tenido tanto negocio y favor qual nunca yo vi en 
negocio de inquisición. Son gente muy bien tratada y los hijos muy vestidos de seda y 
oro y olores costosos..." Los inquisidores confirman la sentencia de 200.000 mrs., 
cantidad que supone el 17,7% de los 3.000 ducados que se le suponen de hacienda.

El otro caso conocido es el del calderero Gonzalo de Fontiveros que no confesó 
en tiempo de gracia; su hacienda se valoró en mil ducados63 por lo que la multa de 60.000 
mrs. que se le impuso correspondía al 16% de su patrimonio.

Sin duda el 17,7% y el 16% son porcentajes muy altos que, si se aplicaron al 
conjunto de los convertidos, justificarían las masivas protestas y el convencimiento que 
tenían de que la avaricia era el único móvil de la actuación inquisitorial64.

Unas palabras más respecto al affaire de la viuda de Lope Enríquez y sus hijos. 
Es claro que se trataba de un caso excepcional -ya lo dice el inquisidor Vaca- pues Lope 
Enríquez y sus hijos, aparte de tener los privilegios de los hidalgos, eran muy ricos y la 
oligarquía local les había aceptado como uno de ellos; esto es lo que cabe deducir 
cuando se dice que "se alborotó toda Avila". Es claro que su islamismo no sería 
ostentoso, ya que de otra manera el toda Avila no les hubiese aceptado entre los suyos; 
precisamente la conciencia de esta protección social, más el convencimiento de que su 
desviación no era objeto de escándalo público, sería lo que indujo a Gracia López a no 
acudir a confesar ni en el primero ni en el segundo término de gracia confiando en que la 
Inquisición no la importunaría. A la vez resulta significativo comprobar que en su 
recurso ni ella ni ninguno de los moriscos alegue como eximente haber islamizado en 
escasa medida o en asuntos irrelevantes; se ve que lo que todos confesaron -de sí mismos 
y de los vecinos y deudos- fueron las mismas cosas: las prácticas conocidas en el comer.

63 De esos 1000 ducados, 200 correspondían a una cadena de oro y diversos objetos de plata que 
declaró haber escondido al intervenir la Inquisición. Es de notar el alto grado de liquidez monetaria de un 
simple fabricador de calderas.

64 Bcnítcz Sánchez-Blanco, R. y Ciscar Pallarás, E.- "La Iglesia ante la conversión y expulsión de los 
moriscos" (p. 300), en R. García Villoslada (dir.) Historia de la Iglesia en España, t. IV. Ed. BAC. Madrid. 
1979. pp. 253-307.



240 Serafín de Tapia Sánchez

6.- La Suprema visita la Inquisición de Valladolid

65 González Novalín. J.C.- El Inquisidor General Don Fernando de Valdés. Oviedo, 1968. pp. 232 ss. 
B. Bennassar comenta las posibilidades que ofrece esta documentación para los historiadores en "Le 
controle de la hierarchie: les inspections des envoyes de la Supremo auprés des Tribunaux provinciaux" en J. 
Pérez Villanucva (dir.), La Inquisición..., o.c., pp. 887-891.

66 AUN. ¡nq. libro 575. fol. 54-70 v.

Uno de los primeros empeños de Femando de Valdés al ser nombrado Inquisidor 
General fue lograr una disciplina interna, para conseguir lo cual promovió las Visitas a 
los distritos65. Precisamente la primera que se realizó en su mandato fue a la Inquisición 
de Valladolid: tuvo lugar el 6 de diciembre de 155066. Los visitadores encontraron 
bastantes irregularidades, no tanto entre los inquisidores como en sus oficiales, sobre 
todo en un notario. Gran parte de tales irregularidades consistían en aceptar regalos de 
los moriscos de Avila a cambio de diversos favores. Lo más destacable es comprobar 
cómo mediante el dinero los moriscos de Avila tenían un aliado dentro del aparato 
inquisitorial que les informaba directamente de las decisiones tomadas en Valladolid 
(por lo que el corrupto funcionario recibió en una ocasión 800 reales) y permitía que 
determinados presos moriscos (entre otros la viuda de Lope Enríquez y su hija) 
hablaran entre sí y con personas de la calle, cuando debían estar aislados... En fin, se dice 
en el informe, "resulta que vos el dicho Antonio de Tordehumos aveys comido y penado 
muchas veces en casas de moriscos en Avila tratándose los negocios del edito (sic) de 
gracia, como fue en casa de Femando Calderero y también algunas vezes en casa de 
Francisco de Avila y él otras veces en la vuestra con quien aveys tenido amistad; y ansí 
mismo que aveys tenido trato con los dichos convertidos..." Cuando se leyeron las 
sentencias a los moriscos de Avila en 1549, Antonio de Tordehumos era alguacil del 
Santo Oficio y excluyó por su cuenta a algunos de sus amigos, como Femando Calderero 
y esposa. Diego Monje el Cuervo (el más rico de todos junto con Gracia López) y 
Francisco Enríquez, hijo de esta última y de Lope Enríquez. Por todo ello y "por la 
sospecha que resulta contra vos de aver dado avisos a los dichos nuevamente convenidos 
e a otras personas, deudos e amigos de los presos..." se le priva del oficio de notario de la 
Inquisición, se le destierra de Valladolid y se le condena a devolver el dinero recibido.

la higiene, etc. Si la familia Enríquez no recibió un trato distinto por la Inquisición 
(sólo se le reprocha ser "tardíos y malos confitentes") quiere decir que en esto apenas se 
diferenciaban de sus correligionarios: como, por otra parte, también era admitida por 
los sectores sociales privilegiados hay que concluir que o bien la oligarquía abulense no 
se escandalizaba de lo que hacían los moriscos o bien éstos habían limitado su práctica 
externa a unos niveles mínimos: lo más probable es que ocurrieran ambas cosas.

En todo caso dos conclusiones deben quedar claras: que al acogerse al Edicto de 
Gracia prácticamente lodos los moriscos de Avila están reconociendo que conservan 
algo de su antigua religión; y que el temor al Santo Oficio (a su eficacia investigadora y 
a sus castigos) era tal que preferían arrostrar sus penas pecuniarias -que sabían eran 
altas, pues no podían ignorar lo sucedido años atrás en Arévalo- antes que arriesgarse a 
caer en sus manos.



La comunidad morisca de Avila 24/

7.- El "situado” de 1558: la Inquisición opta por la exacción 
económica de los moriscos

En 1557 se vuelve a acentuar la presión sobre los moriscos de Castilla la Vieja; 
ese año hay en Valladolid 26 cabezas de famila en las cárceles inquisitoriales o huidos a 
otras tierras71. En Avila se detiene a varias personas y otras huyen de la ciudad. Ya 
hemos aludido a las peripecias del mercader Hernando del Castillo que, detenido en 
enero de 1557, consigue huir del Santo Oficio gracias a la ayuda recibida por sus corre
ligionarios en Arévalo y en Avila que le ocultan en sus casas hasta que logra huir a 
Calatayud, donde reside una pequeña colonia de moriscos abulenses también huidos de 
la Inquisición. Precisamente estas familias se asentaron en aquella villa aragonesa 
porque desde 1549 vivía allí, desterrado por el Santo Oficio, el morisco abulense 
Buenaventura Calderero. En el reino de Valencia también se ve a algún morisco, como el 
médico Alonso de Valdivieso que tuvo que escapar por haber ayudado a su primo Her
nando del Castillo; en tierras valencianas coincide -probablemente no por casualidad- 
con el mercader cristiano nuevo Gabriel Albéitar, que había sido vecino de Arévalo y 
que años más tarde seguirá manteniendo relaciones comerciales en tierras castellanas72.

Es posible que este no fuera el primero ni el único caso en que los moriscos de 
Avila se sirvieran de su capacidad económica para librarse de los más duros embates del 
Santo Oficio. Tengo la impresión de que los de Arévalo y Valladolid carecían de esta 
habilidad; ya vimos más arriba cómo los abulenses, sin embargo, sabían desenvolverse 
en este campo con atrevimiento67.

Pero eran años en que la maquinaria inquisitorial se estaba perfeccionando y no se 
deja en paz a los moriscos. En el verano de 1552 se hacen averiguaciones en Avila acerca 
de cómo sigue el viejo asunto de abandonar la morería, informándose a la Suprema de 
que se piensa castigar a "los que ovieren excedido en lo que se les mandó"68; también se 
revisa el cumplimiento de que los sambenitos se cuelguen en las iglesias de donde son 
feligreses los condenados69; y se continúa procesando y condenando a algunos moriscos, 
como Francisco Monje, hijo de Diego Monje o Hernando Calderero70.

67 Ver supra, cap. II, nota 90 (pág. 94).
68 AHN, Inq. libro 574, fol. 284 v. (19-VII-1552). Uno de los que probablemente se "hubiera 

excedido” sería el calderero Francisco Flores ya que en febrero de 1553 otorga poder a tres procuradores de 
Valladolid para que comparezcan ante los inquisidores de aquella villa y pidan licencia para que pueda 
permanecer en la casa en que ahora vive, pues alega que no puede encontrar otra casa de alquiler (AHPAv, 
Prot. 215, s.f.; 8-II-1553). Sin duda este morisco decía la verdad pues esos eran los años en que culminaba el 
proceso de atracción demográfica de Avila sobre su entorno rural (cf. S. de Tapia.- "Las fuentes 
demográficas y el potencial...”, o.c. pp. 67-68).

69 AHN, Inq. libro 574, fols. 277-277 v.
70 Precisamente el mismo que tenía tanta amistad con el corrupto oficial de la Inquisición a que se acaba 

de aludir (AHPAv, Sección A, caja 546, s.f.).
71 AHN, Inq. leg. 2109, pieza 1.
7 En 1573 pleitea contra el fisco real porque dice que envió desde Valencia, donde vive desde hace 

muchos años, al morisco abulense Lope Maroto ciertas piezas de raso; habiendo sido detenido L.Maroto 
por la Inquisición se le confiscan estas telas que Gabriel Albéitar reclama como suyas. También declara éste



Serafín de Tapia Sanche:

La responsabilidad del Sanio Tribunal en esta sangría humana viene reconocida 
en el texto del Edicto de Gracia de 1558 que enseguida comentaremos; en él se presenta 
como argumento para conceder tal favor que "si se oviese de vsar con ellos de todo el 
rigor que de derecho merecen... se absentarían como de fecho se an absentado mucho 
número de personas con sus mugeres y hijos por temor de la pena"73.

¿Cómo se ha llegado a este ambiente de tensión después de que el Edicto de Gra
cia de 1548 parecía haber normalizado las relaciones entre Inquisición y cristianos nue
vos de moros"! Hay dos factores que contribuyen a ello. En primer lugar, la actitud de 
los moriscos que en ningún momento entendieron aquel acuerdo como un compromiso 
de aceptación sincera del cristianismo, con el correspondiente abandono de sus 
costumbres religioso-culturales: más bien lo consideraron como una especie de tregua 
para ganar tiempo al haber comprado la inhibición de la Inquisición; con esta postura no 
es extraño que algunos descuidaran el recalo conveniente respecto a sus prácticas más o 
menos religiosas, dando pie a la intervención inquisitorial. El segundo factor que tuvo 
que influir en el referido incremento de la tensión fue la situación económica de la 
Inquisición de Valladolid. Si hacemos caso a la correspondencia que por estos años 
mantiene la Suprema con el Tribunal de este distrito, la preocupación más acuciante se 
refiere a la economía doméstica de la institución; ésta era tal que en algún momento se 
dejaron de realizar las funciones inquisitoriales por no poder subvenir a los gastos que 
hubieran originado; así. en junio de 1554 el Consejo de la Suprema escribe a los 
inquisidores de Valladolid ordenándoles que dentro de los próximos ocho días salgan a 
visitar el distrito so pena de retirarles el sueldo si no lo hicieren; ellos alegarán que no 
han salido de Valladolid porque no hay dinero para pagar a los acompañantes74.

Este es el marco en el que se va a llegar a un nuevo Edicto de Gracia y al 
correspondiente acuerdo económico. Las dos parles implicadas tienen gran interés en su 
conclusión. En 1557, y a iniciativa de los moriscos75, comienzan las negociaciones, que 
esta vez van a comprender a los "nuevamente convertidos de moros y sus defendientes... 
de las ciudades de Segovia, Avila y Falencia y las villas de Valladolid y Medina del 
Campo. Arévalo y Piedrahíta". Nos ha llegado un documento de diciembre de ese año 
que recoge el estado de las negociaciones en curso: los convertidos habían presentado 
unos veinte capítulos con otras tantas peticiones y como "en algunos de los dichos 
capítulos ay escuridad y en otros conbiene que se les conzeda más para que ellos [los 
convertidos] con más boluntad vengan adelante a perseberar en el servicio de Dios 
Nuestro Señor" presentan al Inquisidor General este nuevo escrito que recoge lo que 
ellos solicitaron originalmente, la respuesta recibida y lo que ellos ahora piden. A estos 
capítulos el Consejo de la General Inquisición, habiendo consultado a F. de Valdés, 
vuelve a responder uno por uno76; los apartados más significativos son los siguientes:

73
74
75

instancia de Felipe II para tratar la cuestión morisca, se había impuesto la tesis de reintentar la reconciliación

76

que viene comerciando en este tipo de telas y en terciopelo con Medina del Campo, Salamanca y otras parles 
de Castilla (Ib. leg. 4600. caja 3. exp. 8).

” Ib. libro 575. fol. 188.
Ib. libro 574. fols. 344 y 359.
Que quizá tuvieron noticias de que en la Junta de Valencia de septiembre de 1555. reunida a

y evangelización ícf. R. Benítez y E. Ciscar.- “La Iglesia ante la conversión de los moriscos...’’, o.c.. p. 272). 
AHN, Inq. libro 1254. fols. 270-273.



La comunidad morisca de Avila 243

Primero: "...suplicaron se les concediese vn perdón general de todas las culpas 
pasadas ansí para los presos e avsentes commo para lodos los demás. A esto se rrespon- 
dió que se les concedería el dicho perdón general saibó a los presos que fueron rrelasos 
que no pueden gozar del brebe Clemente Séptimo. E demás desto se dixo que lo que toca 
a esta limitación podría seer que obiese rremedio de quitarse. Piden y suplican a vuestra 
señoría en lo que toca a este capítulo que pues el perdón hes e a de ser general no tenga 
limitación de personas sino que se entienda con todos, avsentes e presentes, sueltos e 
presos avnque sean rrelasos, e a las mugeres e hijos e dezendientes e familia de las perso
nas a quien esta gracia se concediere porque lo mesmo se concedió en Aragón. E si para 
hazerse esto hes nescesario traherse algún brebe suplican a Vuestra Señoría tenga por 
bien e permita que a su costa dellos se traiga porque ansí conbiene para su quietud e 
sosiego de sus ánimas.

Respuesta. Quanto al primero capítulo de la dicha petición, que se procurará 
brebe de Su Santidad para los que agora están presos por esta bez solamente, siendo 
buenos confidentes, dando ellos lo que será menester para la espedición dellos"

Segundo: "...se pidió por el segundo capítulo que de oy adelante no aya confis
cación de bienes ni secrestes ni ynbentarios dellos e que se les alzen los secrestes de los 
presos e avsentes e se les buelban sus bienes. A esto se rrespondió que se conzeda como 
se pide".

Sexto: "...se pidió que las penitencias pecuniarias si las obiere de auer de oy en 
adelante no subiesen ni exzediesen de diez ducados arriba saibó si la qualidad del preso o 
el delicio no mereciere más pena pecuniaria; e que esto fuese a eleción de los dichos 
Inquisidores. E las penas que se hechasen se pusiesen en vna carta de depósito del pueblo 
donde fuese el tal delinquente para que de allá se pagase por las personas pobres lo que 
les cupiese desta situación. Respondióse a este capítulo que las penitencias se distribui
rían en pobres e obras pías del lugar del condenado a la dispusición de los ynquisidores 
y la tassa sería como a ellos les paresciese".

Séptimo: "...se pidió que se abilitasen a todos los que estaban inabilitados para 
officios públicos e otras cosas honrrosas. A esto se rrespondió que Vuestra Señoría 
dispensaría en lo arbitrado. Suplícase a Vuestra Señoría en quanto a este capítulo de 
fauorescer con cartas para que Su Santidad y la Magestad Real los abiliten. En lo demás 
como se hizo en lo de Aragón".

Octavo: "...se pidió que con los que pecasen de oy en adelante se husase de la 
veninidad y gracia del brebe de nuestro mui Santo Padre Clemente Séptimo, de felice 
¡recordación, del año de treinta e de todos los más brebes que se an concedido e se 
concedieron de oy en adelante por todos ssus subcessores e por prebilegio rreal a los 
desta nación e a los que dellos descendieren de oy en adelante para siempre jamás. A este 
capítulo se rrespondió que se hussaría de los brebes con los que obiere lugar. Suplícase a 
Vuestra Señoría que porque tienen entendido que el brebe de Pavlo que habla con los 
dezendientes e está limitado a que gozen de él los descendientes no siendo presos e no 
abiendo procedido contra ellos; e porque la dicha limitación es mui rrigurosa que tenga 
Vuestra Señoría por bien que a su costa dellos se pida estensión e declaración y breue de 
nuestro mui Santo Padre para que quando quiera que bengan confesando sus culpas 
avnque estén presos gozen del dicho brebe y gracia de él lodos sus descendientes.



244 Serafín de Tupia Sanche:

Cf. J.A. Llórente, o.c., t.I, cap. XJI, p. 329.
AHN. !nq. leg. 2109. pieza 2.

77
78

Respuesta. Quanto al octauo capítulo, que ya está rrespondido".
Décimo noveno: "...se pide e suplica demás de lo dicho que ya que parezca seercosa 

conbiniente e lo sea yr los señores ynquisidores o alguno dellos agora o daquí adelante a 
los pueblos no manden poner heditos o a lo menos que hablen solamente con los 
nuebamente conuertidos ni supliquen por sermones ni por otra bía sino lo general que se 
suele hazer quando alguno de los ynquisidores ba a bisitar los pueblos deste partido; 
porque hazerse de otra manera e por la forma que se tubo en la dicha gracia passada sería 
escándalo para los pueblos e menoscabaríanse en alguna manera la rreputagión e buena 
opinión de los nuebamente conuertidos cuyas honrras se trata en este asiento que se haze, 
que an de seer rreserbadas.

Respuesta. Quanto al diez e nuebe capítulo que es tanbién de los nuebos, que se 
dará horden con los ynquisidores que en aquello se haga lo que más convenga".

Ventidosavo: "...nosotros hemos ofresgido quatrogientas mili maravedís para el 
salario de los officiales del Santo Offigio de la Ynquisición desta villa; e porque el 
dicho doctor Victoria nos dize que se le dixo e estaba entendido por Vuestra Señoría 
que teníamos posibilidad para dar quinientos mili maravedís y es ansí que al tiempo 
que se ofresgieron las dichas quatrogientas mili maravedís los que aquí las ofresgieron 
tubieron en tenor de que lodos los deste partido bendrían en ello. E como paresge por 
los poderes que tienen señalados no son quatrogientos vecinos, en los quales ay zerca de 
tregientos que no pueden contribuyr en cosa alguna e es mui poco lo que pueden dar 
avnque todos viniesen en ello, que sí bendrán, queriendo Nuestro Señor, no ay posibi
lidad para dar más de lo que está ofresgido e no es justo que se nos mande cosa que no 
tengamos posibilidad para la cunplir. Supplicamos a Vuestra Señoría Reverendísima 
mande ageptar nuestro ofresgimiento e servicio e se nos otorgue e congeda lo por nos 
suplicado para que vna obra tan santa aya hefeto e no aya cosa que la estorbe".

El Breve papal solicitado en el capítulo primero se consiguió el 6 de noviembre 
de 1561'. Este asunto de si se incluía o no a los reincidentes en el perdón fue una cues
tión recurrente en las relaciones entre moriscos castellanos e Inquisición ya que, aunque 
la normativa general les excluía, aquéllos lograron con frecuencia que el Papa hiciera 
extensiva también la gracia para los relapsos. Todavía en 1610 un anciano convertido de 
Medina del Campo. Antonio de Castañeda, recordará con precisión este aspecto del 
acuerdo respondiendo -al ser preguntado por el motivo de la paga del situado- que se 
hizo para "libertar a las personas que por el año 1557 estavan presas en esta inquisición 
de los dichos lugares, que eran muchas, y rescatar y recobrar los bienes que tenían 
perdidos por aver incurrido en el crimen de heregía y ansímismo porque volviesen a esta 
tierra otros muchos que a la sazón estavan huydos por temor de que los que estavan 
presos y otros avían dicho dellos, cuyas haciendas quedaban desiertas y sin dueño"78.

La segunda petición -que en adelante no se les confisquen los bienes aunque 
incurran en herejía- es la más significativa de todas las concesiones de este edicto. Va a 
cambiar, a partir de ahora, las relaciones del Santo Tribunal con los moriscos de este 
distrito.



La comunidad morisca de Avila 245

El recuerdo de las multas del último Edicto de Gracia llevó a los moriscos a 
pedir que se pusiese un límite a ellas -diez ducados- aunque aceptando alguna excepción. 
Los inquisidores responden negativamente, aunque acceden a que a partir de ahora el 
producto de todas las penas pecuniarias no sea para el Santo Oficio sino para los pobres 
del lugar del que procedan los multados.

La norma establecida prohibía el ejercicio de ciertos oficios, especialmente si 
eran públicos, a quienes fueran condenados por el Santo Oficio o se acogiesen a un Edicto 
de Gracia; sin embargo también en esta cuestión los moriscos castellanos lograron ser 
exceptuados en su aplicación.

La petición del capítulo octavo suponía, de hecho, obtener la impunidad para el 
futuro, pues los Breves papales se habían ido concediendo para atender situaciones 
concretas; pretender que en adelante estos Breves se aplicaran mecánicamente cuando un 
reincidente fuera sorprendido por el Santo Oficio hubiera supuesto para éste renunciar a 
su labor de control de los moriscos. El Breve a que los cristianos nuevos se refieren fue 
emitido por el papa Paulo IV el 23 de junio de 1556 y en él se reconocía que los 
moriscos relapsos podían ser admitidos a reconciliación "con tanto que parezcan a 
confesar sus herrores antes que sean presos por el Santo Oficio"79. Hay que observar que 
esta disposición papal no sería recibida en Valladolid, por vía del Consejo General de la 
Inquisición, hasta el 23 de mayo de 1561 y sin embargo los convertidos castellanos ya 
conocen con detalle sus términos en diciembre de 1557: se trata de una de las 
manifestaciones más claras de la conexión que existía entre estas gentes y los moriscos 
aragoneses, que fue para quien originalmente se había dictado el Breve.

La decimonovena petición pudiera interpretarse como que los convertidos tam
bién valoraban la honra y la opinión que de ellos se tenía, con lo cual hay que convenir 
que, al menos en esto, estaban muy españolizados80. Incluso cabe pensar de esta solicitud 
que no serían pocos los moriscos de los que el conjunto de la población ignoraba su 
condición étnica o por lo menos que se estaban difuminando sus orígenes; ¿por qué 
deseaban esto? ¿porque querían integrarse, confundirse con la masa cristianovieja o 
porque sabían que perjudicaba a sus intereses -comerciales, sobre todo- ser reputados 
públicamente como moriscos? Creo que el segundo motivo tenía mucho más peso que el 
primero.

El último capítulo, el veintidós, recoge el compromiso de los moriscos de las 
ciudades y villas que lo suscriben de entregar una renta perpetua, un situado, "para el 
salario de los officiales del Santo Oficio de la Ynquisición" a cambio de la no confis
cación de los bienes de los que en adelante delinquieran. Llegar a un acuerdo de este tipo 
no era una originalidad de la Inquisición de Valladolid; ya en 1526 los moriscos 
granadinos lograron aplazar una serie de medidas que les perjudicaban mediante un 
generoso donativo81; en 1537 las Cortes de Valencia ofrecen 400 ducados anuales a

79 Ib. leg. 2108, exp. 16. También alude a él J.A. Llórente, o.c. tomo I cap. XII, p. 329.
80 También J. Fernández Nieva observó este fenómeno entre los moriscos de Hornachos: éstos eran 

muy celosos de conservar sus privilegios, circunstancia en que coincidían todos los españoles del siglo XVI 
independientemente de su procedencia étnica (Cf. “El enfrentamiento entre moriscos y cristianos viejos. El 
caso de Hornachos en Extremadura. Nuevos datos” en Les marisques et leur temps, o.c.. pp. 269-295, 
especialmente la pág. 291).

81 Cf. A. Domínguez Ortiz y B. Vinccnt, o.c. p. 26.



240 Serafín de Tapia Sanche:

cambio de que la Inquisición no imponga penas pecuniarias a los moriscos, aunque el 
ofrecimiento no llegó a ser aceptado82. En 1555 se había concluido en Aragón un 
acuerdo parecido al que aquí se concierta (los moriscos castellanos conocen sus 
términos ya que se refieren a él en varios capítulos) por el que la Inquisición recibirá 
35.000 sueldos anuales (646.800 maravedíes). Años más tardé, en 1571, los moriscos 
valencianos van a suscribir un acuerdo bastante parecido al castellano, aunque ofrecerán 
50.000 sueldos (924.000 mrs.)8\

El escrito con las peticiones lo suscriben, en nombre de todos los moriscos afec
tados. nueve de ellos, de siete de los cuales conozco la vecindad por otros documentos84. 
Resulta significativo que el primer firmante sea un abulense, Diego Monje el Cuervo, 
un rico mercader que en 1549 soportó una multa de 150.000 mrs. (la segunda más alta de 
la ciudad) y que durante varios años había sido mayordomo de la parroquia de San 
Nicolás: debía ser de cierta edad pues en 1560 ya había muerto y su hijo homónimo fue 
elegido tomado, es decir diputado, por la cuadrilla de San Nicolás85. Sin duda Diego 
Monje el Cuervo gozaba de preeminencia en la comunidad de Avila y también en el 
conjunto de la región, de otra manera no hubiera sido el primer firmante86. Francisco 
Amador, un rico mercader abulense, es otro de los firmantes. De Arévalo hay dos, uno 
de ellos Gabriel Bori. o Buri, -de quien ya tenemos noticia por la gran multa que se le 
impuso en 1543- y el otro es Ambrosio de Encinas. De Medina del Campo suscriben el 
escrito dos personas, Lope Castañeda y Pedro Velázquez (los dos personajes más ricos 
de la comunidad de Medina). Lope Morejón es de Valladolid y Márquez Vorrejón de 
Falencia: desconozco quién sea Gerónimo de Samaniego, pero debe de ser, por exclusión, 
vecino de Segó vía.

Parece, por tanto, que en general quienes actuaban en nombre de la colectividad 
castellana pertenecían a las elites económicas. ¿Representaban éstas el sentir del con
junto de los moriscos? ¿Había otras tendencias menos pactistas?87. Nuestra documenta
ción no nos permite responder a estos interrogantes; en todo caso en el seno de las 
comunidades moriscas no se han detectado resistencias a este concierto. Sin duda la 
ausencia de líderes espirituales dejaría el paso libre a que los grupos económicamente 
más acomodados impusieran su visión pragmática de la situación.

82 R. Benítez y F. Ciscar, “La Iglesia ante la conversión...” o.c. p. 268.
83 Cf.. para los acuerdos de Aragón y Valencia, J. Martínez Millán.- La hacienda de la Inquisición, o.c. 

pp. 179 y 183 respectivamente.
84 Concretamente por el listado que en 1565 hizo el Santo Oficio de los convertidos de estas ciudades 

y villas (AHN, Inq. leg. 2110. exp. 2).
85 Así consta en el Repartimiento del Servicio de ese año (AHPAv, Ayuntamiento, 66, 11/6). 

Previendo su muerte, en 1557 compró su sepultura en la iglesia de S. Nicolás (Arch. Parroq. S. Nicolás, Libro 
T de Fábrica, s.fi).

86 Es probable que tal preeminencia se viera acompañada de cierta credibilidad ante las autoridades 
cristianas. ¿Cómo interpretar que su esposa, Mencía López, declare en 1565 que ella “no había entrado en 
gracia” (es decir que no se acogió al Edicto de Gracia)?; es posible que estuviera tan integrada que no 
tuviera miedo a la Inquisición (AHN. Inq. leg. 2109, pieza 9 fols. 72).

87 En 1528 en Valencia se había producido un desacuerdo entre los sectores acomodados y las masas 
populares moriscas: los primeros llegaron a acuerdos con las autoridades cristianas que no fueron aceptados 
por las clases bajas, mucho más radicales en la defensa de su identidad (Cf. E. Ciscar y R. García Cárccl.- 
Moriscos y anernianats. Valencia. 1974. cap. III; tomo la referencia de A. Domínguez Ortiz y B. Vinccnl. o.c. 
pp. 24-25).



La comunidad morisca de Avila 247

EL "SITUADO” DEL AÑO 1558
(Dinero que los moriscos se comprometen a pagar anualmente al Santo Oficio)

mrs/vecinon9 vecinos mrs

TOTAL 937400.000

«ES

CUADRO 1

*
**

Valladol id
Medina del Campo
Arévalo
Avila
Piedrahíta
Segovia
Falencia

También cabe subrayar el destacado papel desempeñado por los convertidos 
abulenses. que respondería al peso que esta comunidad tenía en el conjunto de la región 
y probablemente también a la conciencia general de que era la comunidad que mantenía 
unas relaciones menos tirantes con el Santo Oficio88.

En esta cantidad también colaboran 5 vecinos de Tordesillas y 3 de Toro.
Aunque no se indican en este documento, los vecinos de Piedrahíta aparecen en otro de 1565 (AHN.
//i^,leg.2110. exp.3).
Incluyendo los de Tordesillas y Toro.

88.000 *
53.000
108.000
102.000

6.000
30.500
12.500

595
1.514
1.521
843
667

1.525
543

Este Edicto de Gracia se proclamó el 4 de abril de 155889, concretándose con todo 
detalle en el texto de la declaración los aspectos que en las negociaciones quedaron más 
o menos abiertos; por ejemplo, los moriscos pagarán 400.000 maravedíes al año de renta 
perpetua y además otros 400.000 repartidos entre los próximos 'cuatro años, cien mil 
cada uno de ellos; respecto a los relapsos -que según la normativa habitual deberían 
ser excluidos de la gracia- se dispone liberarlos y que se les devuelvan los bienes 
secuestrados si depositan fianzas hasta que se obtenga el Breve que les exonere del todo 
(éste se concederá en 1561, ver supra, nota 77).

La cantidad global de 400.000 maravedíes se distribuyó entre las comunidades 
del distrito en proporción a la demografía y, sobre todo, a la capacidad económica de 
cada una de ellas. En el cuadro 1 se expresan estos extremos. Estos datos permiten hacer 
algunos comentarios:

140
35
71
121
9 **

20
23

427 ***

88 Y que probablemente no hizo sino aumentar con el paso de los años: en 1590 los convertidos 
castellanos se dirigen al rey solicitándole les exonere del pago del situado: pues bien, en nombre de todos 
ellos escribe la carta Diego Monge el Cuervo, hijo del que en 1557 fue el primer firmante (AHN. Inq. leg. 2108. 
cxp. 2 fol. 134).

89 Ib. libro 575, fols. 188-189.



24S Serafín de Tapia Sanche:

BIENES RAICES DE LOS MORISCOS CASTELLANOS EN 1565

V coros Casas

1 2 5 6

400 cepas o a media obrada que a sua unas

CUADRO 2

Avila 
Valladolid 
Arévalo 
Medina del C9

206
155
109
13

226,3
95
70,5
16

19,3
10

178 269
510

El número de vecinos moriscos indicado no corresponde con el total de los que 
\ iv ían en cada ciudad o villa sino con aquellos que en febrero de 1558 otorgaron poder a 
sus representantes para suscribir el Edicto90. Sabemos, por ejemplo, que en esas fechas 
en la ciudad de Avila había en tomo a 210 vecinos. Progresivamente se irían adhi
riendo a este compromiso muchos de los que en un primer momento no lo suscribieron. 
De hecho, en diciembre de 1560 de nuevo Diego Monje el Cuervo -esta vez el hijo-, en 
nombre de los convertidos del distrito de Valladolid. pide que sean incluidos en la 
gracia todos los que contribuyen al situado aunque no hubiesen entrado en la gracia en su 
momento, así como los que se han casado con personas que sí se acogieron al Edicto; los 
inquisidores se resisten pero el 20 de mayo de 1561 terminan aceptando, concediendo una 
ampliación del Edicto de Gracia para los anteriores y para los que se hallaban ausentes 
en el momento de la publicación91.

Respecto al dinero que se asignó a cada colectividad merece destacarse que los de 
la provincia de Avila (la ciudad más Arévalo y Piedrahíta) corren con más de la mitad 
de la carga. Relacionando estas cifras con el resultado de la investigación que en 1565 
hará el Santo Oficio acerca de los bienes raíces de los convertidos (Cuadro 2), se 
comprende por qué son los de Arévalo y Medina del Campo los que proporcionalmente 
aportan más: son dueños de una aceptable propiedad rural. Los de la ciudad de Avila, que 
no se caracterizan por su dedicación agraria, contribuyen relativamente menos: sin duda 
supieron hacer recaer sobre los propietarios de las tierras el mayor peso, minusvalo- 
rando interesadamente la riqueza procedente de las actividades comerciales, artesanales 
y ganaderas que era en lo que destacaban los abulenses. Los de Valladolid eran más

1
145*
18
2

26,2
45,2
43,1

7,7

14,5
24

1,5

3

Tiaras 
obradas

4

3**

Ctrosb. Direro 
raíces alcemos

7 8

* Con una superficie total de 376,5 aranzadas (ésta equivale 
vez corresponde a 0.56 hectáreas).

** Dos guindaleras y un linar.

90 ib. leg. 2109. pieza 1. En el caso de Palencia comparecen 23 vecinos “por sí y en nombre de oíros 
sus vecinos ausentes".

91 Ib. leg. 2108. exp. 16 y Libro 575. fol. 256 v-257.

Virus Hutas Vecsinprop.
_rf__ %_

9 10

1632 r. 54
70
47

1



La comunidad morisca de Avila 249

L

O.c. lomo I, p. 332.
Historia de los Heterodoxos españoles, lomo II. Ed. BAC. Madrid. 1987 (4* ed.) p. 234.

95
96
97

se actualizarían drásticamente, llegando ese año a corresponder 
p. 63).

98
99

pobres pues, aunque poseían bastantes viñas y algunos huertos, no superaban el nivel del 
pequeño campesinado y eran muchos los que carecían de bienes raíces (columna 10). 
Respecto a Segovia los cálculos fueron desproporcionados: al cabo del primer trienio no 
se logró recaudar la cantidad convenida por lo que el Santo Oficio les expropió 16 
casas9- y en 1568 una morisca de Arévalo (Gracia Peregil, esposa de Gabriel Buri), que se 
había constituido en su fiadora "en caso que en ellos oviese quiebra en la paga de la 
situación", se vio demandada en 1000 ducados por la Inquisición por esta causa93. En el 
acuerdo a que se llegó. Gabriel Buri hizo constar que los de Segovia "no eran tan ricos y 
abonados" como se había creído94.

Los moriscos no eran una clase social ni siquiera un grupo homogéneo, sino que 
entre ellos había grandes diferencias económicas que se iban acentuando con el paso del 
tiempo95; por ello no todos podían aportar la misma cantidad en el situado. Para 
efectuar la distribución se constituyó en cada comunidad una comisión de repartidores 
-todos ellos moriscos- que también recaudaba esta especie de impuesto inquisitorial. 
Lógicamente la asignación individual era proporcional a la riqueza de los sujetos, por lo 
que el promedio que se presenta en la última columna del cuadro l no es más que una 
cifra indicativa; ahora bien, sirve para hacernos una idea de la carga económica que 
significaba el situado. Fijándonos en el caso de Avila comprobamos que los 843 mrs. 
anuales por vecino era una cantidad netamente superior a lo que por entonces pagaban 
los abulenses en concepto de alcabalas, 636 mrs. por vecino y año96, y es sabido cómo los 
castellanos del siglo XVI consideraban la alcabala como un impuesto muy pesado97; 
pues bien, los convertidos debían contribuir en ambas gabelas y además, como pecheros 
que eran, en el Servicio en el que, como veremos, cada uno de ellos tenía que pagar una 
cantidad varias veces superior a lo que aportaban los cristianos viejos.

Estos datos reafirman la tesis de J.A. Llórente de que la Inquisición no perdía 
ocasión de lucrarse económicamente de los moriscos98 y desautorizan la opinión de M. 
Menéndez y Pelayo, quien escribió que "la Inquisición alguna vez los llamaba [a los 
moriscos] a su Tribunal como apóstatas; pero acabando siempre por tratarlos con ex
traordinaria benignidad, sin imponerles penas de relajación ni confiscación de bienes"99.

En circunstancias tan adversas, no es de extrañar que hubiera por doquier dificul
tades en el pago del situado. A principios de 1565 se acumulan los pleitos sobre esta 
cuestión por lo que la Suprema acepta la propuesta de los inquisidores de Valladolid: 
hacer un apeo con todos los bienes inmuebles de los moriscos comprendidos en el

92 Ib. leg. 4608, caja 1° (apud J. Martínez Millán.- La Hacienda ... o.c. p. 179).
93 AHN, Inq. libro 576 fol, 212.
94 Para satisfacer el compromiso adquirido por su esposa, Gabriel Buri ofrece a la Inquisición fundar 

un censo de 1000 ducados, que rendía 50 ducados anuales, con cargo a la dote de su esposa (que había sido
ducados). El Santo Oficio lo acepta (Ib. libro 576, fol 212 y leg. 3189. exp. 65).
Ver infra, p. 301.
Ver mi art. “La documentación fiscal concejil... o.c., sobre todo la pág. 63.
Bien es verdad que el situado permanecería congelado mientras que las alcabalas, a partir de 1577, 

a cada vecino 1954 mrs. como promedio (ib.



250 Serafín de Tapia Sánchez

100 AHN. tnq. libro 575. fol. 206. El detalle de los bienes de los moriscos de cada una de las cuatro 
localidades más ricas (cuadro 2) también procede de los fondos inquisitoriales (leg. 2110. exp. 2).

101 Al menos en el caso de la ciudad de Avila, los datos aportados por este apeo fueron sustancialmente 
correctos, ya que coinciden con la información notarial generada entre 1611 y 1612 al vender los convenidos 
sus bienes raíces. Por ello no cabe dar credibilidad a la interesada opinión que en 1597 expresa el juez de 
bienes confiscados de que los apeos de 1565 "no parece estar hechos en forma, por faltarles citación de los 
linderos y vezinos con quien confinaban los bienes, y no tener dados los pregones ni recibida información, ni 
hecha averiguación de que los bienes hipotecados a la dicha situación fuessen de los dichos obligados, sino 
solamente lo que cada uno quiso dezir y aclarar" (ib. leg. 3200, exp. 196). Además, este funcionario 
inquisitorial no dice la verdad cuando afirma que no se citaron los linderos ni los vecinos con los que 
confinaban las propiedades.

102 Cf. sobre esta cuestión M. Bataillon.- Erasmo y España. Ed. Fondo de Cultura Económica, México. 
1966 (2* ed.) pp. 706-709.

acuerdo a fin de que tales bienes sirvieran como garantía en el cobro del situado'00. Bajo 
la coordinación del cura de San Nicolás -una de las parroquias de la antigua morería-, 
que actuaba como Comisario del Santo Oficio, dos apeadores hicieron el recuento: un 
familiar del Samo Oficio y un morisco. Diego de Zamora, éste elegido por los conver
tidos. Actuaba como escribano Pedro del Castillo, notario de secretos del Santo Oficio 
de Valladolid. La comisión comenzó sus trabajos el 4 de julio de 1565 y los terminó el 
22 de septiembre. Según declararon los apeadores la lista era completa "e<jebto algunos 
que no pagan porque no tienen e otros que no quieren y exsimen que no quieren pagar", 
añadiendo más adelante que el apeo "iba bien y fielmente hecho e... en él no avía fraude ni 
engaño a lo que ellos alcanzaban"101. El resultado se expresa en el Cuadro 2.

Al considerar esta serie de acuerdos no cabe sino sorprendernos ante unas acti
tudes de dominantes y dominados que denotan un pragmatismo admirable, máxime si se 
tiene en cuenta que por entonces concurrieron diversas circunstancias en la política 
internacional (avance del poder turco en el Mediterráneo...) y nacional (acceso al poder 
del intransigente Felipe II. descubrimiento de núcleos protestantes en el corazón del 
reino...) que propiciaron un clima de temor e intolerancia y la cerrazón ideológica de 
España. Tampoco hay que olvidar que por aquellos años la tridentinización del país fue 
más allá de lo propuesto por el propio Concilio.

Da la impresión de que los de la Suprema -ante la evidencia de que estas escasas y 
aisladas gentes no podían constituir ningún riesgo para la seguridad interior, tanto 
desde el punto de vista religioso como militar- impusieron a los inquisidores locales su 
criterio de la inutilidad de gastar energías en intentar la integración de los moriscos y 
prefirieron que la atención se centrara en asuntos más trascendentales, como los focos 
evangélicos de Valladolid. Salamanca. Toro, Zamora, Falencia..., ya que controlar esta 
nueva complicidad preprotestante requería todas las energías porque tal movimiento 
era mucho más peligroso que los delitos cometidos por oscuros moriscos o por 
judeoconversos. al tratarse aquel de un "movimiento herético de carácter sedicioso en el 
que están comprometidos hombres de calidad y que es preciso cortar drásticamente con 
el terror del ejemplo"102.

Por parte de los moriscos la general aceptación que hicieron del situado de 1558 
(hay que advertir que en los anteriores Edictos de Gracia fueron bastantes los que 
decidieron no acogerse a ellos para evitar la multa y porque pensaban que a ellos la



La comunidad morisca de Avila 251

8.- Diferencias en 
eos de Avila y

Inquisición no les podría acusar de nada) y de los demás acuerdos y Edictos que le 
siguieron supone el reconocimiento final por los cristianos nuevos de que cualquiera de 
ellos podría verse afectado por la acusación de herejía; por ello prefieren comprar una 
especie de seguro colectivo -por gravoso que sea- antes que arriesgarse a la confiscación 
de todos los bienes. Esta actitud morisca tiene dos posibles interpretaciones: primera, 
que indirectamente estaban reconociendo que todos practicaban su antigua religión (cosa 
totalmente cierta si se identifican como ritos religiosos ciertas prácticas alimenticias, 
higiénicas, etc.), y, segunda, que en su opinión la "codicia española"103 era tal que toleraba 
prácticas heréticas (más o menos discretas) a cambio de un beneficio económico.

Prácticamente en todo el país los años que precedieron a la revuelta de las 
Alpujarras fueron momentos en que se acentuó la presión sobre los moriscos. En el 
distrito de Valladolid la Inquisición no se desentiende de la vigilancia de su vida 
religiosa; el 25 de marzo de 1564 se elaboran unas instrucciones en las que, después de 
amonestar a los cristianos nuevos por su inasistencia a la iglesia y su ignorancia de las 
oraciones más elementales, se les obliga a ir a misa y a llevar con ellos a los niños 
mayores de siete años; los de más de cuatro años deben ir una hora al día a la iglesia para 
aprender la doctrina. A este respecto se reprende a los curas por haber sido negligentes 
en este asunto; se les ordena cuidar que todos sepan el "paternóster, avemaria, credo y 
salve regina"; si en 30 días no lo saben deben informar al Santo Oficiol<M. Este renovado 
interés por la instrucción de los moriscos, sobre todo de los niños y niñas, será lo más 
significativo de lo que se acordará en la Junta de Prelados que reunirá en Madrid pocos 
meses después, en diciembre de 1564105; curiosamente algunas de las recomendaciones 
concretas que se harán para avanzar en la integración de la minoría, como la de dar a 
algunos moriscos oficios de confianza (por ejemplo, mayordomos de las parroquias), ya 
se venían cumpliendo en Avila desde hacía varios años. Es probable que este nuevo 
episodio de control del grado de instrucción fuera lo que condujo en 1565 a cinco mu
jeres abulenses a las cárceles inquisitoriales106. Como ocurriera en 1557, a un aumento de 
la presión inquisitorial siguió inmediatamente la petición de un nuevo Edicto de Gracia, 
circunstancia que tiene lugar en 1566107. El Inquisidor General lo concede en noviembre

las relaciones de la Inquisición con los moris- 
con los del resto de Castilla la Vieja.

103 Esta es la expresión utilizada por el Mancebo de Arévalo, ilustrado morisco procedente de esta 
villa castellana, que escribió dos obras islámicas en aljamiado durante el primer tercio del siglo XVI (Cf. L.P. 
Harvey.- "Un manuscrito aljamiado en la Biblioteca de la Universidad de Cambridge”, en Al-Andalas. XXIII. 
1958, pp. 49-74).

I(U AUN. Inq. libro 1254, fol. 235.
105 Cf. R. García Cárcel.- Herejía y sociedad... o.c. p. 56.
106 Ver infra Cuadro 5 (p. 269).
107 El 20-IX-1566 la Suprema escribe a los inquisidores de Valladolid preguntándoles si se seguirían 

algunos inconvenientes de acceder a la petición que los convertidos del distrito han hecho de un nuevo 
Edicto de Gracia acogiéndose al Breve papal de 1556 (AHN, Inq. libro 575. fol. 359) El inquisidor D"



Serafín de Tapia Sánchez

González no es partidario de concederles otro Edicto de Gracia ya que, dice, los anteriores se acogieron no 
para incorporarse a la Santa Iglesia sino “por el peligro e aprieto en que an estado en sus vidas, onra y 
haziendas": añade que en este tiempo, desde la última Gracia de 1543, no han mejorado: no van a la iglesia los 
domingos, ni envían a sus hijos a la doctrina... ni saben las oraciones. El inquisidor Guigelmo es de la misma 
opinión, añadiendo que sólo piden la Gracia ahora “cuando ven la soga a la garganta y se ven los más dellos 
presos e testificados..."; por su parte el inquisidor Dr. Riego discrepa con los anteriores y cree que conviene 
concederles la Gracia que piden (AHN, !nq. leg. 2108, exp. 16).

Ib. fol. 379 (16-XI-1566).
109 Cf. D. Cabanelas.- "Proyecto de alianza entre los sultanes de Marruecos y Turquía contra Felipe II 

en Miscelania de Estudios Arabes y Hebraicos, VI, 1957, pp. 57-75. Y también A.C. Hess.- "The Moriscos: 
An Oltoman Fifth Column in XVI centuri Spain" en The American Historial Review, LXXIV. 1968, pp. 1-25.

1,0 Ib. leg. 3205-2; traslado realizado el 22-1-1610.

de ese año. aunque exceptuando a los que están presos108, quienes, probablemente, fueron 
encarcelados como consecuencia de los informes efectuados en agosto de 1565 por dos 
agentes de la Corona que investigaban posibles contactos clandestinos de los moriscos 
peninsulares con los turcos o con Argel. Veamos este asunto con algún detenimiento. 
La década de 1560-69 conoció un enorme incremento en toda la Corona de las tensiones 
con los moriscos, circunstancia motivada en gran parte -como se dijo- por la presencia en 
el Mediterráneo occidental de turcos y berberiscos. Ocurrió con alguna frecuencia que 
las incursiones de los piratas musulmanes en zonas de la costa granadina contaron con la 
clara complicidad de los moriscos, de manera que se generalizó la idea de que éstos 
estaban prestos a actuar como una quinta columna en el interior del país en el momento 
en que norteafricanos y turcos atacaran Valencia o Granada. Estos temores no eran del 
todo infundados100 de forma que se decidió usar espías que se infiltraran en las 
comunidades moriscas con el objeto de obtener una información precisa. En el verano de 
1565 aparecen en Segovia tres personas (un matrimonio más un amigo) que se hacen 
pasar por moriscos enviados por el rey de Argel con dos finalidades: facilitar el viaje a 
Africa de los que lo desearan y reclutar una tropa de moriscos que se levantaría con 
ocasión de la inminente invasión de Valencia por el Gran Turco y el rey de Argel. Este 
segundo aspecto de la misión tiene poco éxito pues decía el líder de los moriscos 
segovianos que "estamos acá dudosos porque ha diez años que nos dan esperanza de que 
vendrán sobre Valencia y nunca lo cumplen". En cambio los infiltrados consiguen 
desvelar la red de agentes que desde Castilla la Vieja van y vienen a Argel o, en su 
defecto, a Salónica llevando moriscos que deseaban "salir deste captiverio" y "vivir en 
livertad y por no estar sufriendo tantas molestias como los herejes de los inquisidores 
les hazían cada día". A través de estos viajes se mantenía una correspondencia epistolar 
entre los que permanecían y los emigrados, quienes a veces enviaban dinero para facilitar 
el tránsito de sus familiares. La red se apoyaba básicamente en los numerosos arrieros 
moriscos que se dirigían hacia Valencia, Zaragoza o Granada. Además existían personas 
especializadas (tres son detectadas en este caso) en acompañar hasta los puntos de 
destino a los que huían: se les llamaba espías y tenían centralizada su actuación en 
Valladolid; también algunos arrieros de Arévalo o de Valladolid "pasaron el agua" en 
alguna ocasión: incluso uno de ellos había ido una vez "a la Santa Casa de Meca". A 
través de los detallados informes presentados a la Inquisición por los infiltrados se 
revela con claridad que los más implicados en esta complicidad eran los moriscos de 
Valladolid, Segovia, Arévalo y otras comunidades menores pero que, en cambio, los de 
la ciudad de Avila permanecían ajenos a este tráfico110.



La comunidad morisca de Avila 253

En enero de 1567 Don Diego de Espinosa, recién nombrado Inquisidor General, 
añade en la proclamación del Edicto que las confesiones deben hacerse por escrito 
delante de los inquisidores, de un notario y de dos testigos, es decir, conforme a la 
norma establecida, que en este distrito nunca se había aplicado1". En mayo de ese año se 
amplía el plazo de ese termino de gracia para algunos que lo solicitan ahora"2. Incluso 
entre diciembre de 1569 y enero de 1570, en plena guerra de Granada, se vuelve a admitir 
a 6 ó 7 de Avila y a otros tantos de Arévalo a ganar la gracia "por esta vez""3.

A partir de 1569 vamos a contar con una nueva serie documental, las Cartas al 
Consejo General, Expedientes y Memoriales de la Inquisición de Valladolid. Bastante 
más explícita que las Cartas del Consejo de la Suprema a los Tribunales, tiene además 
la ventaja de que refleja nítidamente las preocupaciones y la actuación de los 
inquisidores castellanos. Aunque la correspondencia entre éstos y la Suprema versaba 
sobre todo tipo de cuestiones, aquellas que se referían a los moriscos gozaban de un 
tratamiento especial -al menos hasta cierto momento-; el motivo es que la jerarquía 
eclesiástica se había interferido en varias ocasiones, moderando la práctica represiva de 
la Inquisición hacia nuestra minoría, lo que indujo a la Suprema a dar instrucciones a las 
territoriales de no actuar por su cuenta sino en los casos más claros, debiendo consultar 
obligatoriamente con el Consejo cuando surgiera alguna duda entre los diversos inqui
sidores -es decir cuando un reo morisco fuera votado en discordia- y en las ocasiones en 
que les pareciera oportuno. Incluso en mayo de 1570 se ordenó desde Madrid que, en 
relación a los granadinos recién dispersados por Castilla, no se procediese a detenerlos 
sin consultar el caso con la Suprema"4. De esta manera, a partir de 1569 -fecha en que se 
inicia la serie documental que venimos comentando- y, sobre todo, de 1570 tenemos una 
información mucho más detallada de los criptomusulmanes de Castilla la Vieja 
procesados por el Santo Oficio. No obstante, para nuestra desgracia, muy pronto la 
Suprema se cansó de recibir los méritos de numerosos granadinos que siempre cometían 
los mismos delitos, de forma que en diciembre de 1571 se contesta a los inquisidores de 
Valladolid que "de aquí adelante no será necesario enviar al Consejo semejantes 
procesos"115. A las consultas sobre cuestiones concretas hay que añadir la existencia en 
esta serie de diversas relaciones anuales de encausados o de los que salieron en alguno de 
los Autos de Fe celebrados; de este último tipo son cinco las relaciones conservadas (de 
1570, 1576, 1577, 1580 y 1588)116. El resultado de la revisión minuciosa de esta 
documentación nos ha permitido elaborar un listado nominal de 163 moriscos 
procesados o investigados por el Santo Oficio del distrito de Valladolid entre 1570 
y 1609, de los cuales 58 eran convertidos, 80 granadinos y 25 indeterminados (listado 
n- 7). Es claro que se trata de unas cifras mínimas, pues todo hace suponer que no pocas 
personas fueron apresadas por la Inquisición sin que su caso mereciera evacuar consultas

111 Ib. libro 1254, fol. 256. No creo que tampoco ahora se cumpliera pues los moriscos -muy celosos, 
como el resto de sus contemporáneos, de sus privilegios adquiridos- hubieran recurrido y nos habrían 
llegado indicios de ello.

112 Ib. libro 576, fol. 36 v.
113 Ib. libro 577, fol. 52 v. y leg. 3189, exp. 154.
114 Ib. libro 577, fol. 111 v (24-V-1570) y leg. 3190, exp. 201 (28-XI-1571).
115 Ib. libro 577, fol. 266 (14-XII-1571).
116 Ib. Icg. 3194, exp. 150; leg. 3193. exp. 120 y exp. 172; leg. 3194. exp. 61 y leg. 3197. exp. 22 

respectivamente.



254 Serafín de Tapia Sánchez

117 Esta es una de las cuestiones recurrentes en esta serie documental de las Cartas a! Consejo ya que los 
familiares de los procesados recusaban siempre cualquier tipo de confiscación acogiéndose a los conciertos 
de 1558. La Suprema les dio la razón en todas las ocasiones, en detrimento de los intereses de la Territorial.

118 Uno de ellos fue el hacendado mercader Hernando de Cuéllar que en 1605 sufrió una condena menor 
ya que no pudo beneficiarse del situado de 1558 porque en 1584 había logrado una ejecutoria que le 
reconocía no estar obligado al pago de tal situado. Los otros dos condenados fueron Francisca de Zamora, 
que huyó a Valencia en 1572, y Hernando de Barahona quien, acusado de hacer proselitismo, sería relajado en 
1588 (Ib. leg. 3203. 26-X-1605: leg. 3191, exp. 88 y leg. 3197, exp. 22. respectivamente).

con la Suprema o sin que su nombre apareciera en alguna de las relaciones de "causas 
despachadas" o de "penitentes que están en la cárcel perpetua" a que me acabo de referir; 
esta incomparecencia documental se produciría con más frecuencia entre los granadinos 
que entre los convertidos: los inquisidores estuvieron mucho más atentos con estos 
últimos pues sus complicidades eran consideradas como más graves, ya que práctica
mente todos se habían acogido un año u otro a algún Edicto de Gracia, lo que suponía 
que en caso de ser encontrado culpable sería relapso y, por tanto, reo de las máximas 
penas. Además, las mayores riquezas de los convertidos les hacía más atractivos a los 
funcionarios del Santo Tribunal, a pesar de las dificultades existentes para dedicar a sus 
propias arcas los bienes confiscados, ya que los convenios suscritos en 1558 dejaban 
claro que tales bienes se dedicarían a obras pías y limosnas para los pobres de donde 
fuera vecino el encausado117.

Haré una breve exposición de cómo se saldó la actividad coactiva del Santo 
Oficio sobre los moriscos de esta región entre 1570 y 1609 (para los años anteriores se 
carece de datos).

El cuadro 3 y el gráfico 1 muestran cómo la intensidad de la actuación inqui
sitorial no fue constante a lo largo del período ni afectó por igual a cada uno de los 
subgrupos. Es claro que el momento álgido fue la década que siguió a la revuelta de las 
Alpujarras; tanto los convertidos como los granadinos de esta región conocieron ahora 
los peores años de sus relaciones con el Santo Oficio. Más tarde la presión inquisitorial 
se atenúa considerablemente, rompiendo esta tendencia esporádicos brotes que afectaron 
unas veces a los provenientes del sur (años 1586-87 y 1596) y otras a los autóctonos 
(año 1605).

De especial interés para nosotros es conocer los lugares de donde procedían los 
encausados. El cuadro 4 recoge esta circunstancia, comprobándose cómo los focos de 
mayor conflictividad eran Arévalo, Valladolid, Segovia y Olmedo, mientras que la 
comunidad morisca abulense fue la menos afectada en términos relativos -y casi 
absolutos- por la acción inquisitorial, a pesar de ser, junto con Valladolid, el núcleo 
más numeroso de la región y -sobre todo- el que tenía un peso económico y social de 
mayor relevancia.

Digno de consideración es el hecho de que en la ciudad del Adaja no se localizó 
ninguna de las complicidades que salpicaron el período de estudio, así como que, de las 
ocho personas procesadas en ella sólo tres fueron condenadas118. Hay indicios documen
tales que permiten suponer que tanto los convertidos abulenses como la misma Inqui
sición eran conscientes de la diferencia que existía entre aquéllos y sus correligionarios 
de la meseta: en julio de 1576 los convertidos de Avila escriben a la Suprema quejándose



La comunidad morisca de Avila 255

TOTALAño Convertidos Granadinos Indeterm.

3

1

1
1

1

1
1

11

321
16325Total 8058

CUADRO 3

I
1

1570
1571
1572
1573
1574
1575
1576
1577
1578
1579
1580
1581
1582
1583
1584
1585
1586
1587
1588
1589
1590
1591
1592
1593
1594
1595
1596
1597
1598
1599
1600
1601
1602
1603
1604
1605
1606
1607
1608
1609

MORISCOS PROCESADOS POR EL SANTO OFICIO EN EL 
DISTRITO DE VALLADOLID (1570-1609)

4
8
5
8
8
8
2

6
13

2
10

12
1

1
1

1
1
1

5
1
1

9
3
1
2
5
2
12

1
5
3
1

1
2

13
12
8
10
17
13
15
2
7

1 
1 
7
14 

1 
1 
1 
1

6
1

4 
3 
1 
1 2

12
3

11

12
1
5
1
1



256 Seraf ín de Tapia Sanche:

co 2 * 2 CO <0

r

L

2 2 3 2 a> CO 04

£
■ 2

o 
m

o 
co

Q >c

O 
O

< ai 
O

10- en
i0

s
10

o 
co

s co

s m

m
. com

Z2 c 
Q 
□c 2 

a o 

o
tí3 
S
Z 

íz3 
Q 
Z 
O 
5
wJ o >

z
o 
x

o z
<

o

<
5 o 
ai

04

E2

CM

O

— 
2 
■M» 

s < u

a o 
o
■— 
G¿ 
H 

s



257La comunidad morisca de Avila

%

2'4252561
1'98369163

CUADRO 4

Arévalo
Valladolid
Segovia
Olmedo
Salamanca
Avila
Medina del Campo

26
22
17
13
9
8
7

N9 moriscos 
en 1594

369 
1473 
748
144

1266 
1363 
481

7
1'5 
2'3 
9
0'7 
0'6 
1’4

Procesados
n9

Oiros/indeterminados
Total

deque el cura de sus parroquias asistía a los banquetes de sus bodas contra su voluntad: 
el Consejo -una vez recavada información y conociendo que estas instrucciones 
procedían del obispo- ordena "que se alce la mano destos y se remita [este acuerdo] al 
ordinario"119 (el subrrayado es nuestro); tal consideración sería difícil de imaginar, por 
ejemplo, hacia los moriscos de Arévalo o de Valladolid120.

La explicación a este peculiar fenómeno cabe achacarla a que los moriscos de 
Avila estaban evolucionando de manera distinta a como lo hacían los del resto de la 
región y del reino. Todo hace suponer que los cristianos nuevos de Valladolid. Segovia y 
Arévalo seguían muy vinculados con sus correligionarios de las zonas más islamizadas 
-Aragón y Valencia fundamentalmente (así se refleja en el informe que los infiltrados 
de la Corona hicieron en 1565)- mientras que los de Avila, excepto en el caso del 
mercader Hernando de Barahona, van a incrementar en este período sus relaciones con 
los lugares de mayor dinamismo económico, que precisamente no coinciden con los 
más islamizados: Castilla la Vieja, Andalucía Occidental, Portugal y Extremadura 
(ver cuadro 1 del cap. IX, pág. 320).

INTERVENCION DE LA INQUISICION EN LAS PRINCIPALES 
COMUNIDADES MORISCAS DEL DISTRITO DE VALLADOLID 

(1570-1609)

119 Ib. Icg. 3193, exp. 86 y 93; también libro 579, fol. 10.
120 Todavía estaría fresco en la memoria de los inquisidores la complicidad descubierta en 1572 cuando 

Gabriel Cordero, vecino de Arévalo, confesó cómo en 1570 varios moriscos de esta villa, que habían ido a 
Valladolid a acogerse a un Edicto de Gracia, se juntaron con otros de las ciudad castellana y “el día antes de 
la absolución hizieron el atahor, aguadoc y calas y el mismo día que se reconciliaron en la noche se bolvieron 
a hazer las dichas cerimonias en rclapsía...” (Ib. Icg. 3191, cxp. 210). La amargura de los inquisidores se 
refleja en las palabras con que se despiden en la carta que acompaña al proceso, dicen que envían éste “para 
que vea cómo se aprovechan de las gracias y la burla que hazen de la Iglesia y de este Santo Oficio ’ (Ib. exp. 
89).



25<S Serafín de Tapia Sánchez

9.- ¿Asimilación, resistencia o indiferencia religiosa?

En todo caso. 163 moriscos castellanos procesados en 40 años, entre un grupo de 
más de ocho mil individuos, no puede ser considerada una cantidad elevada si se la 
compara con lo ocurrido en otras regiones del reino. No cabe duda de que para explicar 
este hecho hay que tener en cuenta -apane del debilitado grado de islamización de estos 
moriscos meseteños- el poco provecho que el Santo Oficio sacaba de las multas que se 
imponían a los criptomusulmanes castellanos (en 1570 los funcionarios de Valladolid 
ven denegada por la Suprema su petición de que un tercio del importe de las penas 
pecuniarias fuera para el Santo Tribunal)’21 e incluso de las confiscaciones (que, cuando 
las había, se destinaban a ayudar en la paga del situado)'22', ni siquiera era fácil poner 
fianzas a los que se prendían. Sin embargo, cuando el asunto era suficientemente serio no 
se dudaba en detenerles. El hecho de que hubiera pocos procesados entre los moriscos de 
la ciudad de Avila significaría que su heterodoxia era mucho menos grave que la de los 
demás de la región.

Parece, pues, claro que a estas alturas -y mientras en los lugares castellanos de 
mayor tradición morisca y. especialmente, en las demás zonas del reino la represión se 
traducía en un incremento de las condenas123- las relaciones entre Inquisición y los mo
riscos de Avila habían encontrado el cauce negociado de los Edictos de Gracia mediante 
el cual el Santo Tribunal periódicamente lograba de los disidentes el reconocimiento 
solemne de acatamiento del cristianismo y el arrepentimiento formal de los anteriores 
errores y con ello se cubrían sus objetivos de preservar la integridad religiosa de la ciu
dad y de ejercer el control social. Por su parte los convertidos abulenses, que llevaban 
siglos aprendiendo lecciones de sumisión, sabían que con aquel reconocimiento externo 
-que acogiéndose a la taquiyya se podía efectuar sin que repugnara demasiado a su fe 
interior-, junto con el dinero que entregaban al Santo Oficio, se les dejaría bastante 
tranquilos.

En esta perspectiva se explica la importancia concedida al enriquecimiento 
personal (con el que se compraba la tranquilidad) y el paralelo decaimiento de los 
valores religiosos, tanto los de su antigua creencia como los de la nueva.

Estos acuerdos entre la Inquisición y los moriscos tuvieron a la larga una conse
cuencia imprevisible y sin duda no deseada por el Santo Oficio. Algunos años después de 
la aceptación del compromiso, y poco después de 1570, comenzó a haber cada vez más

121 Ib. leg. 3190, exp. 17.
122 En 1575 los inquisidores se quejan de que “de la prisión de los moriscos de Arévalo que no están en 

la gracia no viene provecho ni utilidad alguna al fisco porque la confiscación la han de llevar los que están en 
lo situado de los quatrocientos mil maravedís y la pena pecuniaria también se ha de aplicar a obras pías en el 
lugar donde fuere el reo” (Ib. leg. 3192, exp. 136).

123 Especialmente en Granada y Zaragoza y, en menor medida, en Valencia. Ver el cuadro en el que J 
Contreras recoge la actividad antimorisca de las diversas inquisiciones territoriales en el período 1560- 
1613 (“Los moriscos en las inquisiciones de Valladolid y Logroño”, o.c., p. 478). Después de las páginas 
anteriores queda claro que hay que corregir la apreciación de J. Vidal (no exclusiva de esta autora) de que "la 
Inquisición se ha interesado por la herejía musulmana a partir de 1560" (Quand on hrídait les marisques... o.c. 
p. 191.



La comunidad morisca de Avila 259

124 De esta opinión son L. Cardaillac y M. García Arenal. El primero afirma que la Inquisición había 
acabado por vivir en gran parte a costa de los moriscos (o.c. p. 107) y la segunda cree que se ejercía una 
explotación económica sistemática del morisco (Inquisición y moriscos... p. 41). De hecho en la Inquisición 
de Valladolid, cuando se enumeran los ingresos de la institución, el primero que aparece es el situado de los 
moriscos (p.e. AHN, Inq. Libro 575, fol. 400, noviembre 1566).

125 En algunos lugares este rechazo era casi una ostentación, si hemos de creer a los inquisidores, los 
cuales en 1564 reprochan a los convertidos de Valladolid que “los días de domingo... no bais a la misa mayor 
ni a los sermones que se predican... antes os bais a unas viñas y heredades e otras partes c hazéis labor e 
otras cosas prohibidas..." Continúan los inquisidores diciendo que la mayoría no saben "ni el paternóster ni 
el credo ni lo demás que estáis obligado a saver ni lo avéis querido ni queréis aprender..." (AHN. Inq. libro 
1254, fol. 235). No saber dos o tres oraciones de memoria 60 años después de haber sido bautizados 
denota una voluntad manifiesta de rechazo del cristianismo.

moriscos abulenses que pretendieron no ser de los que estaban obligados a pagar el 
simado, lo cual provocó la reacción del resto de sus correligionarios que veían que si 
alguno se retiraba de contribuir la carga tendría que ser soportada entre menos -máxime 
al comprobar que eran los más ricos de la comunidad los que escurrían el bullo gracias 
al concurso de hábiles abogados-. Este fenómeno dio origen a una abundante y tediosa 
documentación. Las autoridades judiciales casi nunca accedieron a tales pretensiones. No 
obstante los tres o cuatro moriscos que estaban encargados de recoger esta especie de 
impuesto religioso elaboraban anualmente cuidadosos padrones que, aparte de su uso 
por los historiadores, contribuyeron a mantener claramente delimitado y, en cierta 
manera y por ende, cohesionado el grupo humano de los convertidos: nadie podía -ni le 
dejaban- olvidar que era "de los obligados a participar en el pago del situado". De manera 
que la Inquisición, con sus exacciones cuasi fiscales, devino un elemento aglutinador y 
cohesionador de la minoría, coadyuvando a imposibilitar su integración en la masa 
cristiana. Quizá no se hubiera recurrido a esta práctica si el Santo Tribunal hubiese 
dispuesto de más recursos y sobre todo si hubiera moderado el crecimiento de su propio 
aparato; en cierta manera esta institución terminó siendo una especie de enorme 
monstruo que necesitaba mantener a sus víctimas para poder nutrirse de ellas'24.

Naturalmente, hubo otros elementos que contribuyeron a la inasimilación de 
nuestra minoría: quizá el más importante de ellos fuera la propia voluntad de pervi- 
vencia de los moriscos. Éstos habían desarrollado a lo largo de su situación de mudéja- 
res y, sobre lodo, como consecuencia de su cuasi obligado paso al status de moriscos, la 
conciencia de que los reyes cristianos, y por extensión los cristianos en general, los 
trataban como a enemigos, como a gente sometida, incluso incumpliendo acuerdos esta
blecidos en diversos momentos de las relaciones entre ambas etnias. En esta perspectiva 
es comprensible que los vencidos, los sometidos, se limiten a aceptar sólo externamente 
la religión de los dominadores pero reservando en su fuero intemo un rechazo profundo 
hacia ella, máxime si se tiene en cuenta que, como consecuencia del papel que desempe
ñaba la religión en la época, la fe era utilizada por todos como la bandera más identifi- 
cadora125. Con otras palabras, los moriscos proyectaban sobre la religión cristiana toda 
la desconfianza y el odio que sentían hacia los que les habían vencido y humillado 
secularmente. En estas condiciones es comprensible su irreductibilidad a integrarse 
sinceramente en el cristianismo.

Bastante relacionado con este fenómeno está el hecho de que el Islam es, en 
mucha mayor medida que el cristianismo, más que una religión. Los musulmanes tiñen



260 Serafín de Tapia Sanche:

126 “Un espíritu de poderosa fe aflora en todas las manifestaciones de la vida del musulmán, aunque éste 
ignore las enseñanzas auténticas de su religión o sea infiel” (J.M. Abd-el-Jalil) (apud D. Sourdcl.- El Islam. Ed. 
Oikos-Tau, Barcelona. 1973. p. 35).

127 Les recomendaba que se asemejaran a los “cristianos de nación... en vestir y calcar y afeytar y en 
comer... y mucho más que mucho en vuestro hablar, olvidando quanto pudiéredes la lengua arábiga" 
(documento publicado por M.A. Ladero Quesada.- Los mudejares de Castilla en tiempos de Isabel /. Burgos. 
1968. p. 294).

’2® Que cumplía en esto órdenes de los Reyes Católicos, desilusionados de los lentos progresos del 
método talaverano (cf. J. Meseguer.- “Fernando de Talavera, Cisncros y la Inquisición en Granada" en 
J.Pérez Villanueva (dir).- La Inquisición Española. Nueva visión, nuevos horizontes. Ed. Siglo XXI. 
Madrid. 1980. pp. 371-400).

129 "Del Islam residual mudéjar” en F. Maíllo (ed.).- España. Al-Andalus. Sefarad: síntesis y nuevas 
perspectivas. Ed. Universidad. Salamanca. 1988, pp. 129-140. Cf. también L. Sabbagh.- “La religión des 
moriscos entre deux fatwás” en Les marisques et leur temps, o.c. pp. 43-56.

de religiosidad todas sus manifestaciones culturales y lodos sus gestos habituales126; 
entre ellos no existe la posibilidad de establecer una dicotomía entre el rito externo y 
la fe interior, asunto que tantos quebraderos de cabeza provocó en el mundo cristiano de 
la época. Por ello el inteligente y bondadoso Hernando de Talavera -que antes de ser 
arzobispo de Granada había sido obispo de Avila y que aprendió árabe para mejor 
cristianizar a los granadinos- propugnaba la estrategia de hacer hincapié en un primer 
momento en la asimilación cultural (lengua, vestidos, costumbres...) y sólo después 
proceder a la catequización de los vencidos127 (tesis que fue arrinconada por el 
impetuoso Cardenal Cisneros)128. Por la misma razón los perspicaces inquisidores 
ponían tanto empeño en perseguir lo que ellos llamaban ceremonias de moros y que 
consistían en lavarse con más frecuencia de la usada por los cristianos viejos, en no 
comer tocino y otras cosas aparentemente tan superficiales. Ahora bien, ¿en qué medida 
los moriscos castellanos cuando actuaban de esta manera eran conscientes de que 
practicaban ritos religiosos o de que se limitaban a reproducir cultemas, manifesta
ciones de carácter antropológico heredadas de sus antepasados sin relación explícita con 
el hecho religioso? Esta es la irresoluble cuestión, ya que en el Islam no sería posible 
establecer separación entre ambos planos de manera que, por muy olvidada que estuviera 
la doctrina musulmana y por muy degradadas e incomprensibles que fueran estas 
prácticas moriscas, la capacidad de pervivencia de este Islam residual era enorme, 
posiblemente más en los núcleos semirurales donde se había agrupado un número 
considerable de convertidos -como ocurría en Arévalo- que en las ciudades, en las que 
actuaría con mayor fuerza la capacidad disolvente del afán de lucro, a no ser que se 
tratara de una población urbana dedicada a las tradicionales actividades agrarias, como 
era el caso de las comunidades moriscas de Valladolid y Segovia.

También pudo influir en los sectores urbanos más ilustrados la opinión de 
prestigiosos muflís, quienes en el tránsito entre el siglo XV y el XVI habían emitido 
algunas fatwas o sentencias que condenaban a quienes preferían permanecer en tierra de 
cristianos en vez de emigrar a lugares regidos según la ley de Mahoma. Recientemente 
F. Maíllo ha hecho ver cómo esta circunstancia debió minar la firmeza en la propia fe de 
los moriscos más acomodados de la península129. Reprendidos por el Islam ortodoxo y 
no pudiendo aceptar sinceramente el cristianismo, estos moriscos urbanos debieron 
desarrollar una actitud de anomia, de pérdida de sus señas de identidad, de indiferencia 
religiosa que, aunque produjera desarraigo y -quizá- desasosiego interior en algunos



La comunidad morisca de Avila 261

En las relaciones entre los moriscos de Castilla la Vieja y la Inquisición uno de 
los fenómenos que proporcionó más documentación fue el situado de 1558. es decir, el 
acuerdo por el que aquéllos se comprometían a entregar una renta anual perpetua de 
400.000 mrs. para gastos del Santo Oficio. Ya desde el primer momento hubo 
dificultades para recaudar esta cantidad, de manera que en previsión de impagos en 1565 
se pusieron los bienes raíces de los convertidos como garantía de su cumplimiento.

En 1573 y en años sucesivos alguno de los más ricos moriscos abulenses pretende 
que los repartidores del situado no les incluyan, alegando que ellos nunca otorgaron 
poder a nadie para suscribir el convenio con el Santo Tribunal y que no pidieron ser 
admitidos en la gracia; son 22 personas las que inician estos pleitos. El argumento de 
los repartidores para incluirlos se basa en su interpretación de determinada claúsula del 
acuerdo que reconocía la exclusión del pago del situado a quienes no hubieran dado 
poder al efecto; según ellos, las partes se estaban refiriendo a comunidades completas de 
ciudades y villas, no a personas131.

130 J. Jiménez Lozano describe con pluma sugcrenie este proceso vivido por los judíos conversos en 
Sobre judíos, moriscos y conversos. Ed. Ambito, Valladolid. 1982, pp. 56-58. Años más tarde Gil González 
Dávila les describirá como "advertidos en acrecentar los intereses de hacienda" (o.c. p. 174).

131 AHN, Inq. leg. 2108, exp. 12. En general los repartidores suelen emplear ante estas alegaciones el 
recurso de presentar los padrones del situado de años anteriores donde aparecen registrados los recurrentes 
o sus progenitores junto con la cantidad que pagaron; esta documentación nos ha sido de utilidad para seguir 
la evolución demográfica y la identificación de los convertidos abulenses. como se indicó más arriba.

espíritus selectos, abocaría a los más a preocuparse especialmente por la acumulación de 
riqueza, a interesarse más que nunca en el mundo de los negocios. De esta manera, los 
nuevamente convertidos de moros recorrerían el mismo camino que el numeroso grupo 
de conversos judíos que, habiendo perdido su primitiva fe, adoptaron a lo largo del siglo 
XV el cristianismo sin ninguna sinceridad como medio de lograr la empinación 
social130. Efectivamente, esta es la impresión que se saca al conocer durante décadas la 
cotidianeidad de los convertidos de moros de la ciudad de Avila: gentes que se van 
enriqueciendo y que, desde algunos lustros antes de su expulsión, se habían constituido 
en elemento esencial de la burguesía local, con representantes en gran parte de los 
sectores clave de la vida ciudadana; los había escribanos públicos, médicos, boticarios, 
mayordomos de la albóndiga, alcaldes de la Mesta y de la Hermandad, mercaderes que 
daban trabajo a numerosos fabricadores de paño, prestamistas de nobles y clérigos, 
arrendadores de diezmos y prebendas eclesiásticas, diputados del Común, etc. 
Lógicamente les estuvieron vedadas las regidurías del Concejo y, significativamente, no 
mostraron ningún interés por introducirse en el mundo eclesiástico. En mi opinión este 
sector más dinámico de la comunidad morisca abulense no hubiera tardado mucho en 
integrarse plenamente en la sociedad cristiana si hubiese desaparecido el pago del 
situado y se les hubiera dado un trato fiscal adecuado. En este punto estriba una de las 
grandes diferencias de este grupo humano respecto a sus correligionarios de la meseta 
norte.

10.- Resistencias en el pago del situado



262 Serafín de Tapia Sánchez

J34 
135
136

A partir de 1584 se inicia una nueva táctica; ahora son la totalidad de los 
incluidos en el pago de esta contribución los que, delegando sus poderes en tres o cuatro 
de ellos, acuden ante el Rey a solicitar se les libre de la situación de los 108.000 mrs. 
anuales pues, según decían en 1580, llevan veinte años pagando esta cantidad y como 
consecuencia de ello "an venido en mucha disminución y necesidad y de presente 
estamos... pobres y nes^esitados de tal manera que, por sernos tan dañoso y perjudicial, 
algunos de los que son obligados a lo pagar... se an sustraído... y procuran de hesimirse... 
en gran daño nuestro"134; en parecidos términos se expresan en 1584135. En 1586 el 
abulense Diego de Fontiveros, que actúa como portavoz de los moriscos castellanos, 
dice que "... an venido sus haciendas en mucha quiebra y disminución y nesgesidad y 
estamos proves y nes^esitados"136. En 1590 otra vez todos los conversos del distrito 
afectados por esta problemática delegan en Diego Monje el Cuervo, vecino de Avila, 
quien en representación de todos se dirige al Rey exponiéndole que "por haber fallecido

132 Ib. leg. 4603, exp. 4. Algunos moriscos incluso llegaron a repudiar la herencia paterna con tal de no 
arrastrar la vinculación con el compromiso adquirido por su padre; este fue el caso de Diego de Fontiveros y 
de Juan Amador (Ib. leg. 2110, exp. 6).

133 Isidro de Chaves el Mozo, calderero, lo logra en 1577 (Ib. leg. 4603, exp. 4); Hernando de Cuéllar. 
mercader, en 1584 (ib. leg. 4600, exp. 6) lo cual le supuso que entre 1605 y 1607 estuviera preso, pues los 
inquisidores alegaron que desde 1584 no se hallaba incluido entre los que pagaban el situado; a punto estuvo 
de ver confiscados todos sus bienes (Ib. leg. 3203, 26-X-1605; 14-III-1606 y 24-1-1607). En los leg. 2108 a 
2112 de los fondos de la Inquisición diversos expedientes recogen los pleitos de los que pretendieron 
eximirse de este pago.

AHPAv. Prot. 154, fol. 30-33 (30-1-1580).
Ib. Prot. 157, fol. 218 (15-XI-1584).
Ib. Prot. 158, fol. 216 (8-X-1586) y también AHN, Inq. leg. 3196, exp. 57.

¿Por qué se produce este fenómeno cuando pocos años antes los moriscos 
solicitaban ser incluidos en los Edictos de Gracia a pesar de haberse terminado el plazo 
de tiempo? ¿Por qué sólo los ricos? Imagino que las respuestas a estas preguntas tienen 
que ver con el creciente convencimiento de un sector de la elite convertida de que ellos 
nada tenían que temer de la Inquisición. Por otra parte no hay que olvidar que el sistema 
de reparto hacía recaer sobre ellos el mayor peso de la carga y que disponían de recursos 
para sostener un pleito (circunstancia que no se producía entre la gente menuda, a la que 
sin embargo seguramente le resultaba más gravoso aportar su pequeña participación).

En un primer momento los recurrentes logran que el Dr. Morales, juez de los 
bienes confiscados en la Inquisición de Valladolid, les dé "por libres de la contribución 
y paga del dicho situado" (14 de julio de 1573) aunque no se condena a nada a los 
repartidores: éstos recurren y el 5 de enero de 1575 se confirma la sentencia anterior 
aunque un nuevo recurso Ies termina dando la razón (14 de marzo de 1575): en adelante 
deben pagar "los que vienen contribuyendo más sus herederos e hijos y todos los que 
hubieren suscedido en los bienes que se apearon a los dichos obligados al tiempo que se 
tomó asiento e concordia con ellos ansí por vía de herencia o dote como en otra cual
quier manera"132. El 6 de marzo de 1576 se vuelve a confirmar la anterior sentencia.

Fracasada esta estrategia de grupo, algunos continuarán pleiteando individual
mente aunque sólo en dos ocasiones los jueces fallarán a favor de los que pretenden 
eximirse133.



La comunidad morisca de Avila 263

Icg. 2110, exp. 7 y en leg. 3198.

Para entender mejor este episodio conviene situarlo en el contexto de la 
coyuntura económica general del reino. Desde la década de los ochenta el país se hallaba 
inmerso en una crisis económica generalizada, que afectó tanto a la agricultura como a 
las actividades artesanales y a la aristocracia lo mismo que a la burguesía139. Por otra 
parte la hacienda pública se hallaba totalmente desfondada, especialmente después del 
esfuerzo efectuado para levantar la Armada Invencible. Felipe II, temeroso de un 
contraataque inglés y necesitado de recursos económicos, va a echar mano en 1589 a todo 
tipo de mecanismos con el fin de conseguirlos; un ejemplo de las decisiones extremas 
que se llegaron a adoptar fue la de vender en beneficio de la Corona el trigo que se

los más de los obligados... y sus hijos y herederos y los demás pocos que han quedado 
vivos aver venido a tanta necesidad y pobreza que humanamente no pueden pagar ni 
contribuir la carga de los 400.000 mrs. y ansí es que la gente pobre a venido a tanta 
necesidad que apenas para mantenerse... no lo tienen, como puede constar por el trabajo 
que se pasa en la cobranza que por quel tercio dellos se cobra vendiéndoles sus 
miserables alhajas y preseas y echándoles presos, y otros por miedo del rigor de la 
cobranza se absentan de sus casas... y todos en general padecen extrema necesidad..." El 
fiscal del Consejo informa de que no es cierto lo que afirman los moriscos "antes se han 
acrescentado las personas e haciendas de los dichos obligados y sus sucesores... y pueden 
muy mijor pagar agora que antes..." Una provisión real de 19 de diciembre de 1590 
ordena que sigan pagando como hasta ahora137. Sin embargo las dificultades para los 
encargados de recaudar el dinero eran reales, de manera que en 1592 los repartidores se 
dirigen al Consejo de la Inquisición haciéndole saber que muchos de los obligados 
"dejan sus casas y otros bienes sin repararlos ni vivirlos... por lo cual muchas casas [de 
las incluidas en el apeo de 1565] se van perdiendo y hundiendo. Y que muchos de los 
hijos y nietos por no pagar el dicho repartimiento y por cubrir y ocultar ser de los tales 
convertidos y descendientes dellos han hecho e hacen de ordinario muchas cautelas e 
casándose con hijas de no obligados, sin querer llevar la legítima de sus padres si no es 
en dineros o en bienes muebles que se consumen en el uso; y otros repudian las herencias 
por no tener los bienes hipotecados y los ceden e traspasan por dineros o bienes muebles 
e quando les reparten se escusan diciendo que no son obligados ni tienen bienes 
hipotecados e inventan otros muchos modos... para defraudar el dicho situado... Sacan 
executorias y se defrauda el dicho situado de forma que viene a quedar en mui pocas 
personas, las cuales por ser tan grande no es posible poderle pagar". Terminan pidiendo 
que los descendientes de los que apearon sus bienes en 1565 reparen aquellas casas 
dentro de un breve término138. El Rey contesta enseguida, el 12 de marzo de 1592. 
ordenando que se cobre el situado con rigor a los descendientes y a los que hubieran 
sucedido en los bienes apeados por los "obligados al tiempo que se tomó asiento e 
concordia con ellos".

137 AHN, Inq. leg. 2108, exp. 12, fols. 134 ss. También se recoge en 
exp. 85.

138 Ib. leg. 2108. exp. 12 y leg. 2110, exp. 7 (18-1-1592).
139 Una panorámica profunda e inteligente de la situación de la submeseta norte a este respecto puede 

hallarse en la obra de B.Yun Casalilla.- Sobre la transición al capitalismo en Castilla. Economía y sociedad en 
Tierra de Campos (1500-1830). Ed. Junta de Castilla y León. Valladolid, 1987, especialmente la tercera 
parte (pp. 269-449).



:o4 Serafín de Tapia Sanche:

almacenaba en las albóndigas de las ciudades140. No obstante el más importante de los 
arbitrios a que se recurriría fue imponer una contribución extraordinaria de 8 millones 
de ducados a recaudar en seis años y que tendría un carácter universal, es decir, que afec
taría a los miembros de los tres estados -nobles, eclesiásticos y pecheros- introduciendo 
con ello una importantísima novedad en el sistema fiscal castellano al no respetar el 
principio de la jerarquía del privilegio141. Estos serían los años en que se iniciaría 
aquella "política fiscal de guerra" que desorganizaría el sistema económico castellano, 
desde el abastecimiento urbano hasta las actividades productivas142.

Con esta panorámica se comprende fácilmente la negativa real a las peticiones de 
exención ya que esto hubiera supuesto la imposibilidad de recaudar el situado, que era 
una partida fundamental de los ingresos del Santo Oficio en el distrito de Valladolid. 
Y Felipe II no podía aceptar el debilitamiento de uno de los instrumentos fundamen
tales del aparato del Estado, como era la Inquisición.

Respecto a los argumentos esgrimidos por los moriscos para hacer ver al Rey las 
dificultades económicas por las que pasaban conviene recordar algunas cosas: era cierto 
que el volumen de los convertidos castellanos iba disminuyendo poco a poco mientras 
que la cantidad comprometida en 1558 permanecía estable. También es un hecho 
determinante que desde 1577 se habían vuelto a actualizar los encabezamientos de las 
alcabalas de manera que se incrementaron en más del 300 por cien respecto a lo pagado 
hasta el año anterior, concretamente en Avila se pasó de pagar un promedio de 636 mrs. 
por vecino a 1954 mrs143: aunque las protestas habidas por esta cuestión en las ciudades 
castellanas lograron moderar el encabezamiento, éste seguiría siendo mucho más alto 
que el que hubo hasta entonces. Como la mayor parte de las actividades económicas de 
nuestra minoría giraba en tomo al comercio y al trabajo artesanal para el mercado es 
fácil concluir que aunque no estuvieran, como decían, "proves y nes^esitados" ellos se 
verían especialmente afectados por el incremento de las alcabalas.

Otro elemento digno de consideración en las alegaciones de los convertidos es el 
hecho de procurar desvincularse de los bienes raíces incluidos en el apeo de 1565, bien 
abandonando las casas (circunstancia favorecida por el declive demográfico de la ciudad

140 En Avila se enajenaron las reservas de su pósito en abril de 1590, prestando al Rey los 6.000 
ducados obtenidos: como el año agrícola fue malo la ciudad tuvo que empeñarse poco después en 20.000 
ducados para abstecerse íAHPAv. Actas Consistoriales, libro 19. fol. 213 v y ss.). Este episodio unido a la 
decisión real de que los nobles y clérigos contribuyeran en el impuesto de los millones provocó alteraciones 
entre el patriciado abulense saldadas con penas de muerte, destierros y multas (ver supra. pp. 134-135).

141 Bien es verdad que los estamentos privilegiados se las arreglaban para adulterar la aplicación de 
esta norma haciendo que se recurriera al sistema de sisas conviniendo los millones en un impuesto indirecto 
que recaería fundamentalmente sobre la masa del pueblo. Dos obras recientes sobre temática fiscal que 
iluminan estas cuestiones: A. Domínguez Ortiz.- Política fiscal y cambio social en la España del siglo XVII. 
ed. Instituto de Estudios Fiscales. Madrid. 1984; y J.I. Fonea.- Fiscalidad en Córdoba. Fisco, economía y 
sociedad... Ed. Universidad / Caja de Ahorros. Córdoba. 1986. Para una visión de conjunto sigue siendo 
imprescindible el trabajo de M. Ulloa.- La Hacienda Real de Castilla en e! reinado de Felipe 11. Ed. Fundación 
Universitaria Española. Madrid. 1977. especialmente el capítulo XVI.

142 Esta expresión ha sido acuñada por J.I. Gutiérrez Nieto al referise a la fiscalidad llevada a cabo por 
Felipe IV (“El sistema fiscal de la monarquía de Felipe IV” en La España de Felipe IV. Ed. Espasa-Calpe. 
Madrid. 1982. pp. 257-332).

143 Cf. S. de Tapia.- ”La documentación fiscal concejil...", o.c., pp. 62-63.



La comunidad morisca de Avila 265

146
147
148

oíros.- Inquisición española y mentalidad inquisitorial. Ed. Ariel. Barcelona. 1984. pp. 67-78.

iniciado hacia 15 7 2)144, bien procurando heredar o recibir las dotes en metálico o en 
bienes muebles: esta circunstancia les va a ser muy útil en sus negocios -dispondrán de 
mayor liquidez- y sobre todo les resultará providencial en el momento de la expulsión, 
pues aunque los convertidos obtuvieron el privilegio de poder vender sus propiedades 
raíces se vieron en la necesidad de hacerlo a precios mucho más bajos de su valor real, 
como veremos más adelante. Estas circunstancias, por otra parte, van a propiciar la 
degradación de parte del caserío del sur de la ciudad ya que nadie quería ocupar unas 
viviendas sobre las que recaía la pesada carga de la situación1*5.

A partir de 1592 vuelven a proliferar las solicitudes, tanto individuales como 
colectivas, de ser excluidos. Se hace hincapié en la "carestía y nezesidad de los tiempos”. 
En 1593 los de Valladolid añaden un nuevo e interesante elemento: que ya han cesado 
los "delitos en la fe"146. El Santo Oficio se mantendrá irreductible, dando ocasión a que 
se sucedieran en estas décadas finales las tensiones; en algún momento los repartidores 
del situado fueron encarcelados por este motivo, teniendo que intervenir la Suprema 
para refrenar el celo de unos funcionarios cuyos ingresos dependían en parte de la apor
tación de los moriscos147. En el momento de la expulsión el situado continuaba en vigor.

144 Ver supra, cap. III, 1.
145 Por ejemplo, en 1603 el morisco Diego Zurreño se ve obligado a devolver el dinero que había 

recibido en 1590, cuando vendió su casa sin informar al comprador que era de las apeadas por el Santo 
Oficio (AHPAv, Proi. 510, fol. 200).

AUN. Inq. leg. 3199, cxp. 91.
Ib. leg. 3200, exp. 174, 191, 196 y leg. 3203 (28-1V-1607).
Cf. R. García Cárcel.- "El itinerario de los moriscos hasta su expulsión (1609)” en A. Alcalá y

El 3 de abril de 1588 el convertido abulense Hernando de Barahona fue quemado 
en el Auto de Fe celebrado en la plaza mayor de Valladolid. Gracias al informe que 
sobre este Auto se envía al Consejo de la General Inquisición -donde se recoge un 
extracto del proceso de cada encausado- y al pleito originado por el desacuerdo entre el 
aparato inquisitorial, la comunidad de convertidos de Avila y la viuda del relajado 
respecto al destino de los bienes de éste, conocemos lo suficiente de este caso como para 
darnos cuenta de que se trató de un asunto interesante y relativamente excepcional, 
aunque nada más fuera porque en Avila no se relajaba a ningún morisco desde 1565.

Hernando de Barahona era mercader de hierro y desde joven tuvo contactos 
frecuentes con Segorbe. al norte del reino de Valencia, donde vivió algunas temporadas 
de su vida. Hacia 1570 regresó a Avila a buscar una joven abulense para casarse; se 
instalaron otra vez en Segorbe pero a los dos años se volvieron a Avila pues Ana de 
Villafranca, su esposa, "no se hacía a Segorve”. Él tenía tienda abierta en Avila y seguía 
negociando con el reino de Valencia hasta que el 10 de febrero de 1585 fue prendido en 
Segorbe por la Inquisición y trasladado a Valladolid. Para comprender mejor este 
episodio hay que tener en cuenta que los moriscos de la diócesis de Segorbe eran de los 
más radicalizados e inintegrables de todo el país148 y que precisamente por aquellos

11.- El caso del mercader Hernando de Barahona



2oó Serafín de Tapia Sanche:

Sin embargo da la impresión de que estos cargos no fueron los únicos factores 
que le llevaron a la hoguera. En otras ocasiones estas faltas se habían castigado con el 
servicio en las galeras o con "pena de hábito y cárcel perpetua irremisible". Es posible 
que los inquisidores consideraran como un factor muy negativo y peligroso la 
circunstancia de las fuertes relaciones del morisco con Segorbe y con el conjunto del 
reino de Valencia, lo que les haría temer que, a través de él, llegara una perjudicial 
influencia sobre la relativamente asimilada comunidad morisca abulense.

Cf. A. Domínguez Ortiz y B. Vincent.- Historia de los moriscos..., o.c., p. 62.
Cf. L. Cardaillac, o.c., p. 71-75.
AHN, !nq. ¡cg. 2111, exp. 4: “Padrón de la situación que se paga al Santo Oficio de Valladolid de la

Cf. J. Foumel-Guerin.- “Le livre et la civilisation écrite dans la communauté morisque aragonaise

Aunque en el proceso tampoco se dice nada al respecto, no sería extraño que 
hubieran recaído sobre él sospechas de que traía hacia Castilla algún libro musulmán o 
simplemente "papeles con letras arábigas" ya que existe constancia de que había cierto 
comercio de esta literatura entre los reinos de Valencia y Aragón con las comunidades 
de convertidos castellanos, concretamente segovianos152; esta era una de las causas más 
frecuentes en los procesos inquisitoriales, sobre todo en las regiones más islamizadas, 
ya que era enorme el temor que suscitaba entre los cristianos cualquier papel en 
arábigo153.

años se había detectado allí una red de comunicaciones clandestinas cuyas ramifica
ciones se extendían a Aragón. Beam. Castilla y Africa del Norte149. A Hernando de 
Barahona no se le pudo probar su participación directa en esta red sino únicamente que, 
como consecuencia de su contacto habitual con mercaderes levantinos, había sido bien 
instruido en las prácticas islámicas -que realizaba también cuando estaba en Avila- y 
que había intentado repetidas veces convencer a algunas mujeres para que le imitasen y 
para que no se casasen con cristianos viejos, pues son éstos "quienes nos van a destruir".

Los cargos de que se le acusa eran considerados delitos formalmente susceptibles 
de ser castigados con la máxima pena: tanto reincidir como dogmatizar, es decir, hacer 
proselitismo. estaban consideradas como las faltas más graves150; y el de Barahona 
incurrió en ambos hechos: se había acogido a un Edicto de Gracia -o sea, había confesado 
haber islamizado- ya que desde 1573 participa en el pago del situado™ e hizo lo posible 
por convencer a ciertas mujeres "que fuesen moras y dexasen la ley de los cristianos".

De este Hernando de Barahona se conserva un testimonio que puede ser significa
tivo: en 1578 apadrinó, junto con otra convertida, a un hijo del rico mercader morisco 
Francisco de la Sema y el cura añade, junto a la partida de bautismo: "vino bautizado de 
su casa y estos dichos padrinos estuvieron a los exorcismos"154. ¿Cómo interpretar este 
hecho? ¿Fue una maniobra para simular un bautizo inexistente o una simple casualidad?

149
150
151

paga de San Juan de 1573 años".
152

(1540-1620)” en Melantes de la Casa de Velázquez, 15 (1979). pp. 241-259, concretamente p. 247. En 
1588 se sorprende a un morisco copiando con diversas tintas unos textos arábigos en una cueva cerca de 
Segovia (AHN. ¡nq. leg. 3197, exp. 2 y 4).

153 Cf. T. Halperín Donghi.- Un conflicto nacional. Moriscos y cristianos viejos en Valencia. Ed. 
Institución Alfonso el Magnánimo. Valencia. 1980, pp. 102-103.

154 Archivo Parroquial de San Nicolás. Libro de Bautizados (29-X-1578).



La comunidad morisca de Avila 267

En lodo caso Hernando de Barahona no debía tener ante los párrocos una especial mala 
fama pues de otra manera no le hubieran permitido actuar como padrino.

Hernando de Barahona, "por los delitos de herejía que cometió fue relaxado y en 
él se executó la pena de garrote y fuego de que murió naturalmente"155. Dado que sus 
bienes fueron confiscados inmediatamente, Diego Monje el Cuervo, en su nombre y en el 
de los "vecinos pobres, viudas y menores de la ciudad de Avila obligados a la situación", 
entabla pleito con el Santo Oficio alegando que los convertidos tienen a su favor una 
cédula real en la que se ordena que si se confiscase algún bien a los moriscos debería 
destinarse para ayudar a pagar la contribución del situado a los pobres de donde fuere 
vecino el delincuente156. El pleito lo terminan ganando los convertidos.

155 AUN, Inq. leg. 2108, cxp. 16. fol. 84.
156 Esta cédula real fue ganada por los moriscos el 5 de enero de 1575 (Ib. leg. 3199. e.xp. 42).

12.- La Inquisición y los granadinos

Sorprendentemente el Santo Oficio no se preocupó por los moriscos granadinos 
de Avila, si nos atenemos a la documentación conservada. Sin embargo en otras 
localidades del distrito hubo numerosos procesados entre los miembros de este grupo 
(tal es el caso de Segovia, Salamanca, Olmedo e incluso Valladolid). Una de las expli
caciones puede radicar en que los granadinos de estas últimas ciudades se vieron 
obligados a asentarse junto a la población cristianovieja, ya que la comunidad de 
antiguos mudéjares era poco numerosa en ellas. En cambio en Avila los recién llegados 
fueron acogidos, como ya vimos, en el interior de la amplia morería, evitando así las 
indiscretas miradas de los cristianos viejos. En esta ciudad no hubo ni una sola 
complicidad de granadinos.

Al principio de 1583 Felipe II recurre al Consejo de la Inquisición ante el temor 
de que los moriscos participaran en un complot junto con los turcos, el rey de Argel y 
los protestantes franceses; concretamente se extendió el rumor de que estaba en marcha 
un proyecto para trasladar poco a poco diez o doce mil granadinos de Castilla hasta el 
reino de Valencia para ocuparlo con ayuda del rey de Argel. La Inmquisición de Valla
dolid recaba información de sus comisarios y de los corregidores del distrito. Uno de 
los que primero contesta es el de Avila, el cual en su informe se lamenta de que ninguna 
de las medidas de control propuestas desde 1573 se hayan llevado a cabo en esta ciudad, a 
pesar de haberlo intentado en 1575 y en 1579. Dice que los granadinos "están bien 
acomodados con la vezindad de los antiguos naturales, que son muchos y ricos, y con 
esta ocasión ay en esta giudad más moriscos que en ningún lugar de Castilla la Vieja y la 
Nueva. El trato y la manera de bivir de la mayor parte de los del reino de Granada es en 
cosas de comer y tienen sus tiendas dello y de merzería y en cultivar güertas de ortali- 
zas y labrar esparto, y los demás se ocupan en andar a jornal y servir a personas particu
lares; hablan su lengua entrellos, aunque los más son ladinos en la nuestra; juntanse de 
ordinario muchos con qualquiera ocasión; y sin ella, se buscan. Hazense ricos. Biven 
juntos en una casa tres y cuatro y más; procuran bivir entre los moriscos naturales y 
calles más ocultas y apartadas, si no son los que con sus tiendas están en las placas. En



2o.s Serafín ele Tapia Sanche:

resolución. tienen y biven con tanta libertad que pueden yrse a donde quisieren con 
ocasión de sus tractos y sin ella, demás que por maravilla se ve en ellos aun apariencia de 
christianos. No se guarda aquí la pragmática ni Instructión de su Magestad ni las 
provisiones de su real consejo que se han dado en razón de los dichos moriscos"157.

Los informes del resto de los lugares del distrito llegan rápidamente a Valla- 
dolid. desde donde los inquisidores escriben en abril a los del Consejo General incidien
do en el desarraigo y movilidad de los granadinos así como en su preferente dedicación 
al comercio: "Una cosa podemos dezir dellos: que da mucha sospecha que se entiende en 
esta villa y en otras panes que tienen mucha suma de dineros y no compran casa, tierra ni 
viña, y tratan en todas mercadurías. Y así toda Castilla come por su mano, que es de 
hano ynconbiniente"158.

Fuera de esta ocasión, el Santo Oficio no volvió a interferir en ningún asunto 
relacionado con los granadinos de la ciudad de Avila.

158
159
160

Habiendo desaparecido las Relaciones de Causas la referencia más directa que nos 
queda es el traslado que se hizo de los sambenitos existentes en la iglesia de San Pedro 
(Libro de Difuntos. VII. fols. 288 ss, 27-III-1812). Es casi seguro que esta relación de 
28 personas no fuera completa ya que sólo recoge reconciliados y relajados; lo lógico es 
pensar que algunos procesados serían absueltos y que no pocos serían penitenciados, es 
decir, condenados a penas menores; por ejemplo, en el caso del tribunal de Cuenca los 
penitenciados y absueltos supusieron el 27,4 y el 5 % respectivamente del total de 
procesados’59. En todo caso, aunque esta relación de sambenitos no recoja todos los que 
pasaron por el Santo Tribunal la lista completa de reconciliados y relajados no pudo ser 
mucho mayor ya que los nombres proporcionados por otras fuentes sólo en 6 ó 7 casos 
son nuevos, de los cuales únicamente dos fueron condenados160.

15/ Ib. leg. 2111, exp. 3. En esta misma pieza se conserva el informe enviado por el comisario de la 
Inquisición en Arévalo, quien da cuenta de cómo sólo quedan en la villa una cuarta parte de los asignados en 
1570-71 “porque los más se an ido a Ciudad Real y otros a Toledo y otros a Medina y a Valladolid y a 
otras partes"; de los convertidos, entre otras cosas, dice que "noien (sic) misa porque su trato es olgar toda 
la noche y se levantan quando no ai misa que puedan oír"

Ib. leg. 3195. exp. 6 y 15.
Cf. M. García Arenal, o.c., p. 39.
Estas fuentes son el traslado de los condenados en el auto de fe de 1547 que alude a nueve moriscos 

abulenses (AHPAv. Sección A. caja 538); también aportan información los Libros de Cartas, Provisiones y 
Despachos del Consejo de General Inquisición, donde esporádicamente se concreta el nombre de condenados 
a los que se conmutan penas de cárcel por dinero o por penas espirituales; de esta manera he recogido el 
nombre de 8 moriscos de Avila (entre 1528 y 1547) que en todos los casos coinciden con los que tenían sus 
sambenitos en la parroquia de San Pedro. Por su parte, los Libros de Cartas a! Consejo de la General 
Inquisición escritas por los inquisidores de Valladolid aportan 8 nombres, de los cuales sólo 2 aparecen en 
los sambenitos, H. de Barahona y Ana Diez, aunque ésta con fechas distintas en ambos documentos. Ya se 
dijo más arriba que de estas 8 personas sólo 3 fueron condenadas (Francisca de Zamora, H. de Barahona y 
Hernando de Cuéllar), de manera que el listado de los sambenitos únicamente debería ampliarse en dos 
personas: Francisca de Zamora y Hernando de Cuéllar. reconciliados en 1572 y 1605 respectivamente.

13.- El número de los procesados de Avila



La comunidad morisca de Avila 269

TOTALhombres

relajadosreconc. reconc.

1

7 l

1
1

1
1

30total 31412 1

CUADRO 5

161 Cf. J. Vidal.- Quand on brilla it les marisques... o.c. p. 192.

4
1

mujeres
relajadas

1
1

Según se ve en el cuadro 5 el momento álgido de la presión inquisitorial estuvo 
en tomo a 1547, con otra fase de menor incidencia hacia 1565. Ya conocemos por qué se 
produjo en estas fechas la mayor actividad del Santo Oficio en Avila.

1520
1528
1542
1544
1545
1547
1549
1550
1552
1557
1561
1565
1572
1588
1605

MORISCOS RECONCILIADOS Y RELAJADOS POR LA 
INQUISICION EN LA CIUDAD DE AVILA

Es sabido que la represión utilizada por la Inquisición a través de los procesa
mientos no se realizó a gran escala sino de manera selectiva, buscando en el interior de 
las comunidades los elementos que sostenían la fe musulmana; por tanto cabe suponer 
que estas 30 personas ejercerían algún tipo de liderazgo religioso o tomarían alguna 
iniciativa en la educación de los otros161.

1
1
1
1
1
2
1
1
1

1
1
1
2
1

10
1
1
1
1
2
5
1
1
1



270 Serafín de Tapia Sanche:

Un total de 30 personas a lo largo de todo el período es una cifra muy modesta; 
ya se ha incidido suficientemente en el hecho de que la Inquisición decidió presionara 
los moriscos abulenses mediante la exacción económica generalizada, pero estoy seguro 
de que si el comportamiento de los cristianos nuevos hubiera sido escandaloso -desde el 
punto de vista de su ortodoxia- el Santo Oficio no hubiera dudado en procesar a mucha 
más gente, como ocurrió en Arévalo y Valladolid. o en Aragón o Valencia donde 
también se habían establecido conciertos económicos similares a los de estas tierras. De 
manera que cabe inferir que el islamismo practicado por los moriscos abulenses se 
habría desdibujado tanto que ni siquiera el Santo Tribunal le prestó atención a partir de 
los acuerdos antes aludidos. El reducido número de los que fueron relajados -cuatro 
personas- refuerza la anterior apreciación. No obstante también pudo contribuir a 
dificultar la represión inquisitorial el hecho de que la comunidad morisca abulense era 
relativamente numerosa de manera que si lo deseaba podía mantenerse la mayor parte 
del tiempo relacionádose exclusivamente entre sí, evitando ocasiones de ser observada 
por los cristianos viejos.

Merece la pena destacar el relativamente elevado número de mujeres en las 
cárceles inquisitoriales, probablemente porque ellas eran las que mantenían en el seno 
de la familia una serie de prácticas religioso-culturales en lo referido a la alimentación 
y la higiene así como ciertas costumbres -calificadas por los inquisidores de ceremonias 
de moros- relacionadas con los grandes acontecimientos de la vida de las personas: el 
nacimiento, el matrimonio y la muerte. En otras latitudes del país se han encontrado 
moriscas de gran celo religioso practicando el proselitismo162; concretamente entre los 
convertidos abulenses emigrados a Escalona se observa que eran las mujeres las 
encargadas de transmitir los fundamentos de la práctica coránica, sobre todo la 
observancia del Ramadán. Así, María la Calderera fue acusada por el Santo Oficio de 
que "sabía e instruía en ios preceptos, ^erimonias, ayunos y cosas de la dicha secta de 
Mahoma... instruía a ciertas personas quándo era y caía el ayuno del Ramadán con 
voluntad e intención que las dichas personas le ayunasen..."163.

Para concluir este apartado sobre la Inquisición, unas breves consideraciones 
sobre la responsabilidad de esta institución en las actitudes tomadas por los moriscos 
respecto a la sociedad cristiana. Se ha dicho con toda razón que la brutal intervención del 
Santo Oficio sobre los cristianos nuevos consumó el divorcio entre minoría y 
mayoría164; ahora bien, este no fue el caso de la ciudad castellana objeto del presente 
estudio ya que, como hemos visto, la confrontación se situó pronto en el terreno de una 
relativa mutua conveniencia, que naturalmente partía del presupuesto del común 
reconocimiento de una desigualdad estructural entre dominantes y dominados y que se 
apoyaba en la idea que tenían los moriscos de que los únicos móviles de la actuación 
inquisitorial hacia ellos era la avaricia y la dominación social165.

162 Cf. L. Cardaillac. o.c., p. 73.
163 AHN, ¡nq. leg. 191, exp. 27.
164 Cf. R. Carrasco.- “Le refus d’assimilation des morisques: aspects politiques el culturéis d’aprés les 

sources inquisitoriales” en Les morisques et leur ternps. o.c.. pp. 169-216, especialmente p. 183.
165 Cf. R. Bcnítez y E. Ciscar.- “La Iglesia ante la conversión...", o.c., p. 300.



La comunidad morisca de Avila 271

2.- RELACIONES CON LA IGLESIA LOCAL

1.- La actitud de los eclesiásticos hacia los moriscos

Mi opinión es que la inteligente utilización de su capacidad económica libró a los 
moriscos abulenses de los más duros embates del Santo Oficio, desarrollando en ellos 
una gran preocupación por el enriquecimiento personal y un desinterés por lo religioso, 
ámbito del que procedían sus problemas sociales más caracterizados. Por contraste esta 
actitud contribuyó a desarrollar en ellos un espíritu de iniciativa económica, único as
pecto donde -al menos los convertidos- no encontrarán dificultades añadidas. De aquí a 
la asimilación total no había un gran trecho aunque para facilitarla hubieran sido pre
cisas algunas medidas inteligentes como la desaparición del situado, la igualdad fiscal, 
así como el abandono de la obsesión inquisitorial por las llamadas ceremonias de 
moros.

Por una serie de razones que enseguida comentaremos los eclesiásticos locales no 
mostraron gran interés ni preocupación por los cristianos nuevos166 de manera que las 
alusiones documentales a esta cuestión van a ser escasas y dispersas; las más numerosas 
y sistemáticas se encuentran en los Libros de Visitas y de Cuentas de las Parroquias, 
aunque los Libros de Bautizados y Difuntos así como los Protocolos Notariales apor
tan cierta información interesante a este respecto.

166 La gran excepción fue Lope Obregón, párroco de San Vicente, que escribió una de aquellas obras 
que pretendían polemizar con los seguidores de Mahoma: Confutación del Alcorán y secta mahometana 
sacado de sus propios libros y de la vida del mesmo Mahoma. Granada. 1555 (Cf. E. Llamas.- Orientaciones 
sobre la historia de la teología española en la primera mitad del siglo XVI (1500-1550)” en Repertorio de la 
Historia de las Ciencias Eclesiásticas en España, 1, siglos III-XVI. Salamanca. 1967). La obra de López 
Obrcgón ha merecido una reciente tesis doctoral: J. El Kolli.- La polémique islamo-chrétienne en Espagne 
(1492-1640) á travers les réfutations de I'Islam de Juan Andrés et Lope Obregón. Thése pour le doctoral de la 
Univcrsité de Montpcllicr. 1983.

167 Archivo Parroquial de San Nicolás. Libro Primero de Fábrica (s.f). Ver supra p. 226.

Ateniéndonos a las fuentes conservadas cabe decir que únicamente la jerarquía 
eclesiástica, concretamente el Obispo, parece mostrar preocupación por el grado de 
integración religiosa de los moriscos. Esta circunstancia ha quedado registrada en los 
Mandamientos que los obispos, o el Visitador en su nombre, dejaban a los curas cada vez 
que hacían las periódicas Visitas a las parroquias; tales Mandamientos -que podían ser 
generales o particulares para la parroquia en cuestión- se anotaban en los Libros de 
Visitas o en los Libros de Fábrica. Como es lógico la iglesia que recibe más instruc
ciones relacionadas con los moriscos es la de San Nicolás (los libros de Santiago no se 
conservan). La primera referencia es de 1531 y en ellas el obispo de Avila ordena que los 
convertidos de la parroquia de San Nicolás sean instruidos en la religión pues lo 
necesitan167; la siguiente es de 1547, cuando se ordena a los párrocos "que apremien a los 
nuevos convertidos como a los otros feligreses vengan a misa todos los domingos y 
fiestas..." Creo que resulta significativo que ambas fechas coincidan con intervenciones



Serafín de Tapia Sánchez

17.

inquisitoriales en la ciudad: da la impresión de que. a pesar de la pugna existente entre la 
jerarquía eclesiástica y la Inquisición en los niveles superiores, el obispo actúa cuando 
explícita o implícitamente el Santo Oficio le recuerda la situación de aquellos fieles 
tan especiales.

En 1551 se urge al cumplimiento de una norma importante: que no permitan que 
actúen como padrinos en los bautizos ninguno de los convertidos que se hubiera acogido 
al reciente Edicto de Gracia: resultaba lógico impedir la paternidad espiritual a 
personas que acababan de reconocer que habían practicado la secta de M ahorna. A pesar 
de estar prohibido desde 1511168. en Avila los moriscos habían sido hasta este momento 
padrinos de los hijos de sus correligionarios de manera que, por ejemplo, en noviembre 
de 1550 Luis de Fontiveros. recién reconciliado por el Santo Oficio, puso como padrino 
en el bautizo de su hijo a Gonzalo Cabeza y a María Franca, todos ellos calificados por 
el cura que extiende la partida de bautismo como convertidos; y añade el sacerdote que 
los padres de la criatura "este año ganan la gracia de reconciliarse". Así pues, un conde
nado por la Inquisición tiene como padrino de su hijo a uno de los que un año antes había 
reconocido cometer "el delito de herejía"169. No es de extrañar que el obispo pretendiese 
poner cierto orden en estas costumbres tan irregulares. La verdad es que pasados dos 
años se volvió a la práctica de poner moriscos como padrinos en los bautizos -casi 
siempre los dos y a veces sólo uno de ellos-; a la llegada de los granadinos los converti
dos suelen asumir el padrinazgo de los niños de aquéllos, aunque también se acude a 
veces a los cristianos viejos e incluso -desde 1572- algunos granadinos actúan como 
padrinos, si bien de manera esporádica. No deja de ser sorprendente que a pesar de la 
orden expresa del obispo de que los moriscos no puedan ser padrinos en los bautizos, 
dada en diciembre de 1579, tanto en San Nicolás como en Santiago se hace caso omiso de 
ella y no sólo sigue habiendo una gran presencia de convertidos entre los padrinos sino 
que hasta algún granadino aparece pocos meses después de aquellas Instrucciones; 
además, en este último caso, el clérigo que redacta las partidas en Santiago añade después 
del nombre del padrino o madrina "morisco granadino"170. Al doblar el siglo hay cada 
vez más granadinos que actúan como padrinos aunque siguen siendo muchos menos que 
los convertidos que, en esta cuestión, son tratados como cristianos viejos.

En la visita de abril de 1565 se dice que todos los convertidos deben asistir a misa 
a su propia parroquia (para facilitar el control en el cumplimiento de la obligación); 
recuérdese que por estas fechas la Inquisición estaba preparando en Avila el inventario 
de los bienes raíces de los moriscos. En 1574 hay una nueva instrucción: que los 
moriscos hagan testamento cuando estén enfermos y dejen misas, caudales y lo demás a 
que están obligados por la salvación de sus almas171. Ya hemos visto cómo en 1576 los

168 Cf. R. Bcnítez y E. Ciscar.- “La Iglesia ante la conversión...”, o.c., p. 282.
169 Lamentablemente el Libro de Bautizados de San Nicolás sólo comienza a partir de 1573; por suene 

se conserva desde 1549 el de la otra parroquia del barrio morisco, Santiago. De esta parroquia era feligrés 
Luis de Fontiveros (Libro de Bautizados, I, 6-XI-1550). Por su parte Gonzalo Cabeza es uno de los que 
protestó por la pena pecuniaria que se le impuso en el Edicto de Gracia.

170 Por ejemplo, en Santiago es bautizada una niña de los granadinos Alonso de Vergara y Brianda de 
Vergara. actuando de madrina María de Torres, morisca granadina, y el sacristán (Libro de Bautizados, 26- 
111-1580). Otro tanto ocurre el 6-IX-1582. La referencia a las Instrucciones del obispo en 1579 es: Arch. Pan. 
Sto. Domingo. Libro de Cuentas. I).

171 Archivo Parroquial de San Pedro. Libro Tercero de Fábrica, fols. 16



La comunidad morisca de Avila 273

AHN. Inq. Icg. 3193. cxp. 86. Ver supra pp. 254-257.
Arch. Parroq. Santo Domingo (Arch. Diocesano de Avila), Libro de Cuentas. I.
El temor a que los granadinos dispersados por Castilla se constituyeran en una quinta columna que

moriscos de Avila se quejan al Concejo de la Suprema de que los curas de sus parroquias 
asisten a las comidas de sus bodas sin ser invitados, logrando que a Inquisición reco
miende al Obispo la anulación de esta norma172, aunque éste no hizo caso, al menos en lo 
que se refiere a los granadinos.

Merece la pena detenerse en los Mandatos particulares de la Visita girada en 
diciembre de 1579 por el obispo don Sancho Busto de Villegas a las parroquias en lo 
referido a los moriscos173; he aquí las más significativas:

• Que el cura entregue al sacristán una lista con los moriscos viejos y nuevos y 
éste les aperciba de que asistan a misa los domingos bajo diversas penas: pero 
advierte que el sacristán no "les compelían assentarse juntos ni llamen a 
bozes" sino que se limiten a tomar nota de los que falten.

• Que a los granadinos no se les dé de comulgar pues en Granada tampoco les 
daban "y después del alzamiento ni han hecho por dónde le merezcan".

• Que los curas vayan "a comer a las bodas de los moriscos para evitar que en 
ellas no hagan sus ceremonias".

• Que siempre se halle presente algún cristiano viejo "a la muerte y amortajar y 
entyerro de los dichos moriscos... para escusar las cosas que se presumen que 
ha^en y se les aperciba que cada uno se entyerre en su parrochia y no en los 
alamillos de Santo Tomás ni en partes semejantes".

• Que los curas tengan "quenta con los niños recién nasudos, assí para el baptis- 
mo como porque se sospecha que los trasportan y que si se les mueren les 
entierran en los corrales" .

172
173
174

apoyara un ataque de ios enemigos exteriores de la Corona se unió a la inseguridad provocada por bandas de 
bandoleros moriscos que llegaron a actuar hasta en la comarca de Valladolid (cf. A. Domínguez Ortiz y B. 
Vinccnt, o.c., p. 63-64).

Sin duda es la presencia de los granadinos y la preocupación general del reino en 
aquellas fechas174 lo que movió a Don Sancho a dictar unas normas tan detalladas. A 
través de estas instrucciones se revelan las prácticas más comunes de la heterodoxia 
morisca en estos años; incluso una lectura reposada del texto permitiría deducir que 
aunque en opinión del obispo los convertidos eran tibios cumplidores de las obliga
ciones religiosas, él cree que es únicamente a los granadinos a los que hay que vigilar en 
ciertas costumbres sospechosas -calificadas de ceremonias- en las bodas, entierros y 
nacimientos. Así pues, estaríamos ante una nueva manifestación de la distinción 
existente entre los recién llegados desde el sur y los naturales de esta ciudad, derivada 
del diferente grado de pérdida de la original y común personalidad musulmana; en este 
sentido resulta significativo que hasta este momento ninguna de las precedentes 
instrucciones dictadas por los obispos aludiera a estas prácticas.

En 1582 y 1602 se reiteraría en sendas Visitas que se cumpliera lo ordenado en 
los Mandatos de 1579.



272 Serafín de Tapia Sánchez

17.

que pasados dos 
los bautizos -casi

inquisitoriales en la ciudad: da la impresión de que. a pesar de la pugna existente entre la 
jerarquía eclesiástica y la Inquisición en los niveles superiores, el obispo actúa cuando 
explícita o implícitamente el Santo Oficio le recuerda la situación de aquellos fieles 
tan especiales.

En 1551 se urge al cumplimiento de una norma importante: que no permitan que 
actúen como padrinos en los bautizos ninguno de los convertidos que se hubiera acogido 
al reciente Edicto de Gracia: resultaba lógico impedir la paternidad espiritual a 
personas que acababan de reconocer que habían practicado la secta de M ahorna. A pesar 
de estar prohibido desde 151l’68, en Avila los moriscos habían sido hasta este momento 
padrinos de los hijos de sus correligionarios de manera que, por ejemplo, en noviembre 
de 1550 Luis de Fontiveros. recién reconciliado por el Santo Oficio, puso como padrino 
en el bautizo de su hijo a Gonzalo Cabeza y a María Franca, todos ellos calificados por 
el cura que extiende la partida de bautismo como convertidos; y añade el sacerdote que 
los padres de la criatura "este año ganan la gracia de reconciliarse". Así pues, un conde
nado por la Inquisición tiene como padrino de su hijo a uno de los que un año antes había 
reconocido cometer "el delito de herejía"169. No es de extrañar que el obispo pretendiese 
poner cierto orden en estas costumbres tan irregulares. La verdad es 
años se volvió a la práctica de poner moriscos como padrinos en 
siempre los dos y a veces sólo uno de ellos-; a la llegada de los granadinos los converti
dos suelen asumir el padrinazgo de los niños de aquéllos, aunque también se acude a 
veces a los cristianos viejos e incluso -desde 1572- algunos granadinos actúan como 
padrinos, si bien de manera esporádica. No deja de ser sorprendente que a pesar de la 
orden expresa del obispo de que los moriscos no puedan ser padrinos en los bautizos, 
dada en diciembre de 1579, tanto en San Nicolás como en Santiago se hace caso omiso de 
ella y no sólo sigue habiendo una gran presencia de convertidos entre los padrinos sino 
que hasta algún granadino aparece pocos meses después de aquellas Instrucciones; 
además, en este último caso, el clérigo que redacta las partidas en Santiago añade después 
del nombre del padrino o madrina "morisco granadino"170. Al doblar el siglo hay cada 
vez más granadinos que actúan como padrinos aunque siguen siendo muchos menos que 
los convertidos que, en esta cuestión, son tratados como cristianos viejos.

En la visita de abril de 1565 se dice que todos los convertidos deben asistir a misa 
a su propia parroquia (para facilitar el control en el cumplimiento de la obligación); 
recuérdese que por estas fechas la Inquisición estaba preparando en Avila el inventario 
de los bienes raíces de los moriscos. En 1574 hay una nueva instrucción: que los 
moriscos hagan testamento cuando estén enfermos y dejen misas, caudales y lo demás a 
que están obligados por la salvación de sus almas171. Ya hemos visto cómo en 1576 los

168 Cf. R. Benítez y E. Ciscar.- "La Iglesia ante la conversión...”, o.c., p. 282.
169 Lamentablemente el Libro de Bautizados de San Nicolás sólo comienza a partir de 1573: por suerte 

se conserva desde ¡549 el de la otra parroquia del barrio morisco, Santiago. De esta parroquia era feligrés 
Luis de Fontiveros (Libro de Bautizados, I, 6-XI-1550). Por su parte Gonzalo Cabeza es uno de los que 
protestó por la pena pecuniaria que se le impuso en el Edicto de Gracia.

170 Por ejemplo, en Santiago es bautizada una niña de los granadinos Alonso de Vergara y Brianda de 
Vergara. actuando de madrina María de Torres, morisca granadina, y el sacristán (Libro de Bautizados, 26- 
III-1580). Otro tanto ocurre el 6-IX-1582. La referencia a las Instrucciones del obispo en 1579 es: Arch. Pan. 
Sto. Domingo. Libro de Cuentas. /).

171 Archivo Parroquial de San Pedro. Libro Tercero de Fábrica, fols. 16



La comunidad morisca de Avila 273

172
173
174

AHN. Inq. Icg. 3193, exp. 86. Ver supra pp. 254-257.
Arch. Parroq. Santo Domingo (Arch. Diocesano de Avila), Libro de Cuentas. 1.
El temor a que los granadinos dispersados por Castilla se constituyeran en una quinta columna que 

apoyara un ataque de los enemigos exteriores de la Corona se unió a la inseguridad provocada por bandas de 
bandoleros moriscos que llegaron a actuar hasta en la comarca de Valladolid (cf. A. Domínguez Ortiz y B. 
Vincent, o.c., p. 63-64).

moriscos de Avila se quejan al Concejo de la Suprema de que los curas de sus parroquias 
asisten a las comidas de sus bodas sin ser invitados, logrando que a Inquisición reco
miende al Obispo la anulación de esta norma172, aunque éste no hizo caso, al menos en lo 
que se refiere a los granadinos.

Merece la pena detenerse en los Mandatos particulares de la Visita girada en 
diciembre de 1579 por el obispo don Sancho Busto de Villegas a las parroquias en lo 
referido a los moriscos173; he aquí las más significativas:

• Que el cura entregue al sacristán una lista con los moriscos viejos y nuevos y 
éste les aperciba de que asistan a misa los domingos bajo diversas penas: pero 
advierte que el sacristán no "les compelían assentarse juntos ni llamen a 
bozes" sino que se limiten a tomar nota de los que falten.

• Que a los granadinos no se les dé de comulgar pues en Granada tampoco les 
daban "y después del alzamiento ni han hecho por dónde le merezcan".

• Que los curas vayan "a comer a las bodas de los moriscos para evitar que en 
ellas no hagan sus ceremonias".

• Que siempre se halle presente algún cristiano viejo "a la muerte y amortajar y 
entyerro de los dichos moriscos... para escusar las cosas que se presumen que 
ha^en y se les aperciba que cada uno se entyerre en su parrochia y no en los 
alamillos de Santo Tomás ni en partes semejantes".

• Que los curas tengan "quema con los niños recién nasgidos, assí para el baptis- 
mo como porque se sospecha que los trasportan y que si se les mueren les 
entierran en los corrales" .

Sin duda es la presencia de los granadinos y la preocupación general del reino en 
aquellas fechas174 lo que movió a Don Sancho a dictar unas normas tan detalladas. A 
través de estas instrucciones se revelan las prácticas más comunes de la heterodoxia 
morisca en estos años; incluso una lectura reposada del texto permitiría deducir que 
aunque en opinión del obispo los convertidos eran tibios cumplidores de las obliga
ciones religiosas, él cree que es únicamente a los granadinos a los que hay que vigilar en 
ciertas costumbres sospechosas -calificadas de ceremonias- en las bodas, entierros y 
nacimientos. Así pues, estaríamos ante una nueva manifestación de la distinción 
existente entre los recién llegados desde el sur y los naturales de esta ciudad, derivada 
del diferente grado de pérdida de la original y común personalidad musulmana; en este 
sentido resulta significativo que hasta este momento ninguna de las precedentes 
instrucciones dictadas por los obispos aludiera a estas prácticas.

En 1582 y 1602 se reiteraría en sendas Visitas que se cumpliera lo ordenado en 
los Mandatos de 1579.



274 Serafín de Tapia Sánchez

Apane de las Visitas podemos servimos de las Matricidas de Feligreses: éstas 
consistían en listados de los fieles existentes en un determinado año en cada parroquia, 
elaboradas con el fin de controlar el cumplimiento pascual, es decir, si confesaban y 
comulgaban por Pascua de Resurrección. Aunque los obispos ordenaban con frecuencia 
en las Visitas que tales matrículas se efectuaran, no sabemos si los curas las hacían 
habitualmente: el caso es que se conservan muy pocas de ellas. La primera es de 1524 y se 
refiere sólo a la céntrica parroquia de San Pedro que. por suerte para nosotros, agrupaba 
aproximadamente un tercio de los convertidos de la ciudad ya que por razones 
desconocidas la escogieron como parroquia, a pesar de que en aquella zona sólo vivían 
unos pocos moriscos1,5. Respecto a esta Matrícula cabe hacer dos consideraciones: la 
primera es la fecha, que otra vez vuelve a coincidir con intervenciones del Santo Oficio 
en este territorio1 6; sin duda esta lista tenía un carácter más pastoral que inquisitorial 
y se realizaría a instancia del Obispo177, pero es muy probable que el celo episcopal fuera 
estimulado por la presencia de los oficiales del Santo Tribunal. La segunda 
consideración se dirige al hecho de que el párroco pone a los moriscos al final de la lista 
de los feligreses ordinarios, estableciendo una clara diferencia entre unos y otros; 
concretamente escribe al inicio de la relación: "Matrícula de los nuevos convertidos que 
se confesaron y comulgaron este año de 1524"178. De manera que para el cura de San 
Pedro es claro que se trataba de parroquianos distintos. Lo significativo es que cuando 
70 años después, en 1594. el párroco de Santo Domingo haga una matrícula de feligreses 
similar, continúe estableciendo la división, esta vez entre feligreses ordinarios, conver
tidos y granadinos, que eran 310. 4 y 71 familias respectivamente179. Resulta digno de 
atención cómo el cura, a finales del siglo XVI. distingue nítidamente entre cristianos 
viejos y convertidos y entre estos últimos y los granadinos a pesar de que sólo había 
cuatro descendientes de los mudéjares locales. Por tanto cabe concluir que los párrocos 
llevaron en todo momento un control personal de los orígenes étnicos de sus 
parroquianos, que necesariamente se traduciría de alguna manera y que sería captado por 
los afectados, circunstancia que no contribuiría precisamente a facilitar la integración.

Las autoridades eclesiásticas solían recriminar a los sacerdotes el hecho de que 
no prestasen atención a la instrucción religiosa de los moriscos y periódicamente, tanto 
los obispos como los inquisidores, dictaban instrucciones en este sentido ¿cómo se 
podría calificar esta actitud del clero de base? ¿de tolerancia o de pasividad? Aunque 
ambas actitudes estuvieran presentes, lo determinante sería el convencimiento personal 
de los párrocos de la inutilidad del empeño evangelizador. Ahora bien, para explicar 
este desinterés o tolerancia hay que tener en cuenta diversas circunstancias:

175 En la ciudad de Avila las personas podían elegir la parroquia a la que pertenecer, independientemente 
del barrio donde se viviera. No obstante lo habitual era ser feligrés de la iglesia más cercana al lugar de 
residencia. Con el paso de los años la parroquia de San Pedro fue perdiendo el monopolio de los feligreses 
moriscos que no lo fueran de las iglesias del sur (San Nicolás y Santiago) en beneficio de San Juan y Santo 
Domingo, aunque hasta el final conservó numerosas familias de criptomusuImanes entre sus fieles.

Ver supra pp. 223-224.
1" Unas listas similares del año 1510, que engloban a convertidos de judíos y de moros, se conservan 

en la ciudad de Segovia. Marcel Bataillon las ha estudiado desde el punto de vista de la personalidad 
judeoconversa de algunos de los que allí aparecen. (Cf. M. Bataillon.- "Les nouveaux chrétiens de Scgovic en 
1510”. en Bulletin Hispa ñique, LVIII. 1956, pp. 207-231).

17'$ Archivo Parroquial de San Pedro, Libro Antiguo de Difuntos, fols. 60 v- 61 v.
179 Archivo Parroquial de Santo Domingo. Libro de Visitas. Cartas y Cuentas, fols. 77-86.



La comunidad morisca de Avila 275

a) El nivel de conocimientos religiosos de los moriscos no debía diferenciarse 
mucho del de numerosos cristianos viejos; así, en 1579 se ordena en la Visita de ese año 
-sin establecer diferencias entre cristianos viejos y nuevos- que no se despose a nadie, 
"por rústico que sea", que no sepa las cuatro oraciones "y si fueren más entendidos han de 
saber los mandamientos y artículos [de la fe]". Si el listón de las exigencias mínimas 
era tan bajo sería porque el grado de instrucción religiosa de los sectores populares no 
permitía elevarlo más.

b) Los convertidos, algunos de ellos al menos, tenían muchas relaciones con los 
párrocos, no diferenciándose en esto del resto de los feligreses. Los Libros de Cuentas 
recogen frecuentemente la presencia de moriscos que hacen trabajos para la iglesia’80, 
que la abastecen de productos diversos, sobre todo telas selectas para los ornamentos’8’, 
cera y aceite; incluso no son raras las ocasiones en que algunos convertidos hacen 
limosnas y donaciones como cualquier otro feligrés’82; más frecuente es el hecho de que 
determinados individuos de la elite morisca compren sepulturas y laudes a precios muy 
superiores a los que habitualmente se pagaban'83. Esta familiaridad y trato ordinario 
tuvo como consecuencia que en la parroquia de San Nicolás (ignoramos la situación de la 
parroquia de Santiago pues no se conservan los Libros de Fábrica de estos años) cuatro 
convenidos ocuparan en diversas ocasiones el importante cargo de mayordomo de la 
Fábrica, lo que supone que se tenía confianza en ellos; éstos fueron: Diego Monje el 
Cuervo, que ocupó el cargo durante dos períodos consecutivos de dos años cada uno 
(1535-1538); Alvaro Maroto (1543 y 1544); Francisco Monje (1568 y 1569) y Fabián 
Maroto (1579 y 1580). Todos ellos se encuentran entre los más ricos (ver listado nQ 6 
del Apéndice) de su comunidad. Todavía en julio de 1609 el convertido Diego de 
Villafranca fue nombrado mayordomo de los comunes de la parroquia de San Pedro por 
dos años184. Para explicar estos hechos se puede pensar tanto en la voluntad de los 
eclesiásticos locales de integrar a alguno de los moriscos más acomodados como en que 
los curas simplemente decidieron aceptar como mayordomos a aquellos que ofrecieran

IS0 Por ejemplo. Maestre Adán que en 1512 hace la tribuna del órgano de San Pedro (Libro Primero de 
Fábrica, fol 51 v). O Pedro Bejarano que en 1537 repara la torre de San Nicolás (Libro Primero de Fábrica, 
s.f), o Rodrigo del Castillo, cerrajero, que hace para San Pedro en 1541 quince candeleros y diversas llaves 
(Libro Primero de Fábrica, fol. 198), etc.

181 En 1555 Alvaro Maroto trae la seda y el angeo que se necesita para un frontal de brocado que se 
hace en San Nicolás y en 1560 el bocací para forrar las dalmáticas.

182 Algunas de estas limosnas responden a una especie de canon que había que pagar al tomar feligresía: 
este fue el caso de Lope de la Rúa que echó en 1512 siete maravedís en el cepo "en señal de dezmería", o de 
Man Diez de Valdeprados que donó un paño ese mismo año, o de Hernando Cabeza que dio una manda de 
media arroba de aceite en 1531. Los tres son ejemplos de la parroquia de San Pedro pero podría haberse 
lomado igualmente de la de San Nicolás.

183 Como Amador el Gallo que en 1525 pagó 750 maravedís (Parroquia de San Pedro) o Gracia López, 
viuda de Lope Enríqucz, que en 1565 pagó 500 mrs. por la sepultura de su hija (Parroquia de San Nicolás). 
Lo habitual era pagar 100 mrs. De Amador el Gallo diría un sobrino suyo que “traía un gran recua de mulos y 
él holgaba y conversaba con caballeros" (AHN, Inq. leg. 198, exp. 15. Proceso de Juan de Vela Núñez). De 
Gracia López ya vimos cómo según un inquisidor cuando se prendió a esta familia "se alborotó toda Avila y 
tuvieron y han tenido tanto negocio y favor qual nuca yo vi en negocio de inquisición” (AHN, Inq. leg. 4603. 
cxp. 1).

184 AHPAv, Prot. 656. fol. 602 (17-V1I-1609).



276 Serafín de Tapia Sánchez

185
186
187
188
189

R. García Cárcel.- Herejía y sociedad..., o.c., p. 56.
AHPAv. Prot. 656. fol 29.
Archivo Parroquial de Santiago. Libro Primero de Bautizados (4-IX-1549).
AHPAv, Sección A. caja 573
Ib. caja 1068.

mejores garantías de gestión, pasando por alto su origen étnico. Es probable que esta 
experiencia trascendiera y fuera considerada positiva, ya que en 1564 una Junta de 
Prelados reunidos en Madrid acordó recomendar que se diesen este tipo de cargos de 
confianza a los moriscos principales185.

c) El trato de los moriscos con el clero no se reducía a las actividades 
relacionadas con la iglesia o el culto, antes al contrario era mucho más frecuente en el 
ámbito particular, denotando que la probable recíproca animadversión era menos fuerte 
que los mutuos intereses económicos. Estas relaciones irán aumentando con el paso del 
tiempo gracias a la progresiva desaparición de las prevenciones que pudieran existir 
entre clérigos y moriscos y a la evolución social de la ciudad, caracterizada por un 
incremento absoluto y. sobre todo, relativo, del peso demográfico y económico del 
sector eclesiástico, paralelo al aumento del potencial económico de los cristianos 
nuevos en las actividades urbanas, de manera que, según vimos en el capítulo VII,5, en 
las ultimas décadas de la permanencia de los moriscos éstos acentuarán su presencia en 
los arrendamientos de diezmos y prebendas eclesiásticas. Una sola muestra de la 
confianza que el clero local llegó a tener con alguno de los convertidos: en 1609 los 
curas y beneficiados de la ciudad dan poder al morisco Tomé de la Sema, mercader, para 
que les traiga 22.000 reales en moneda de plata que un vecino de Sevilla les dejó en su 
testamento186.

Parece, por tanto, que resulta explicable la naturalidad con que los sacerdotes 
locales se relacionaban con los cristianos nuevos, al menos con los que destacaban de la 
comunidad. Pero esta elite servía de parachoques al conjunto de sus hermanos de reli
gión. lo que explica la ausencia total de conflictos entre el clero local y nuestra mino
ría. Incluso no faltan muestras que denotan cierta tolerancia con la tibieza religiosa de 
los cristianos nuevos: tal es el caso de los curas de la parroquia de Santiago que escriben 
-en la partida de bautizo de un hijo del convertido Luis de Fontiveros- que el teniente de 
cura fue el padrino, añadiéndose : "el qual dixo que rogaba a Dios le hiciese a su ahijado 
mejor cristiano que a sus padres"187. En otras ocasiones se trata de claros favores hechos 
por clérigos a los moriscos, como testificar en una probanza que los padres de uno de 
ellos siempre habían sido buenos cristianos188, o dar una carta de presentación para la 
corte a una familia granadina que pretendía en 1578 volver a su tierra189. En estos 
eclesiásticos se impusieron las relaciones de vecindad frente a la perspectiva política 
con que el Obispo y la Inquisición veían el problema morisco; esto explica que en el 
seno de la Iglesia estas fueran las únicas instancias que presionaran relativamente, 
respondiendo a su cometido de servidores del Estado y de la Iglesia.

Como quedó claro en el apartado dedicado a las relaciones con la Inquisición, ésta 
concedía mucha más atención a los moriscos que el Obispo; en este sentido es signifi
cativo que cuando en 1557 el prelado de Avila, Don Diego de Alava y Esquivel, decide 
reimprimir las Constituciones Sinodales del obispado -en vigor desde 1481- intro-



277La comunidad morisca de Avila

2.- La actitud de los moriscos hacia la Iglesia.

duciendo algunas nuevas leyes, deja igual que estaban las disposiciones referidas a judíos 
y moros; da la impresión de que esta cuestión no le mereció el menor interés1

Hay algunos episodios que reflejan la relativa fluidez que existía entre la iglesia 
local y los moriscos. Por ejemplo, en octubre de 1599, cuando más duramente golpeaba 
la peste bubónica sobre Avila, se decide bajar a la ciudad la Virgen de Sonsoles para 
hacerle una novena y rogar por la salud de la ciudad; acabada esta primera novena se 
comienza otra ya que las condiciones no mejoran. Pues bien, en esta segunda tanda, y 
según la tradición, uno de los días "hicieron la fiesta los moriscos convertidos del 
Reino de Granada y vinieron en procesión con velas blancas, que ofrecieron 191. Otra 
muestra de cierta cordialidad sería que una de las danzas que más frecuentemente se 
efectuaba en la procesión del Corpus era la de los moriscos; llamada al principio danza 
de convertidos'92, terminó llamándose de moriscos (cuando eran los granadinos los 
danzantes)193; sin duda era la continuación de las danzas e momos que los miembros de 
las minorías realizaban durante el siglo XV en las grandes conmemoraciones194.

190 Un ejemplar de estas Constituciones Sinodales, impreso en Salamanca por Andreas de Portonaris en 
1557, se encuentra en el Archivo Diocesano de Avila (sin signatura).

191 V. López González.- Santuario, imagen, milagro... de Nuestra Señora Santa María de Sonsoles. 
Imprenta l.P. de Torralba, Avila, 1962, p. 35.

192 Ver, por ejemplo, el Libro de fábrica de la Catedral de 1549 donde se recogen siete de estas danzas.
193 Archivo Parroquial de San Juan.- Libro de Cuentas de la Hermandad del Santísimo Sacramento. 

Libro Primero (¡578-1631). El último año en que esta danza de moriscos se realizó es 1601: ese año se 
pagaron 60 reales al granadino que la organizó.

194 Ver supra p. 67.
195 Cf. R. Benítcz y E. Ciscar.- "La Iglesia ante la conversión...", o.c., p. 287.

Sólo referencias indirectas pueden ilustrar este aspecto de la cuestión. Acabamos 
de ver cómo algunos de los más ricos de los moriscos tenían fáciles contactos con el 
clero local; ¿hasta dónde llega la mutua aceptación y hasta dónde el mero interés 
económico? Es imposible calibrarlo. Parece, no obstante, que en sus relaciones con la 
parroquia los convertidos que aparecen en la documentación tienen comportamientos 
semejantes a los cristianos viejos de su mismo nivel socioeconómico, lo que puede 
interpretarse como un indicio de que tenían voluntad de aceptación de las normas 
sociales.

Atendiendo a los aspectos estrictamente religiosos los moriscos no eran, ni 
podían serlo, aficionados a las cosas de la Iglesia; en las Visitas pastorales se les 
reconviene de que van poco a misa y de que apenas saben las más elementales oraciones. 
No podía ser de otra manera; ya se ha dicho más arriba cómo la religión cristiana era el 
rompeolas donde golpeaba -externa o internamente- el odio de los vencidos hacia los 
vencedores. Además para los musulmanes la Iglesia era una institución de origen 
estrictamente humano, no evangélica, que introdujo preceptos extraños a la enseñanza 
de Cristo y que además se atribuía unas prerrogativas absolutas; ellos, por tanto, 
carecen de conciencia de pecado cuando incumplen los mandatos de la Iglesia .



278 Serafín de Tapia Sánchez

El Cristianismo y el Islam, como todas las religiones, disponen de ritos con los 
que controlar los momentos o aspectos más importantes de la vida de los hombres: el 
nacimiento, la muerte, la alimentación, la sexualidad, la enfermedad... En estas 
ocasiones los moriscos probablemente yuxtapondrían los ritos cristianos a que se veían 
forzados con los restos de los de su antigua religión. Ellos, que conocían la actuación de 
la Inquisición, veían cómo los mismos cristianos viejos tenían que aparentar o callaren 
asuntos de fe con harta frecuencia si no querían vérselas con el Santo Tribunal. Esto les 
reafirmaría en su actitud de limitarse a unas manifestaciones externas de cristianismo, 
que era lo máximo a que llegaban.

Un recurso cada vez más empleado en el estudio de la historia de la mentalidades 
son los testamentos'06. Mediante su análisis pormenorizado quizá se hubiera detectado 
el grado de sinceridad de la cordialidad de los moriscos hacia la Iglesia y sus 
instituciones, manifestada en el número de misas que encargaban y en la calidad de las 
mandas pías que testaban. Lamentablemente son pocos los testamentos que aparecen en 
la documentación notarial consultada y casi siempre pertenecen al grupo de los 
moriscos acomodados; además me queda la duda de si las disposiciones piadosas que 
efectivamente hacen responden a un sentimiento propio de religiosidad, o al menos de 
aprecio hacia los sacerdotes, o más bien responden a la presión de los convencionalismos 
sociales19 . Del análisis de un par de docenas de testamentos de cristianos viejos y nuevos 
se deduce que las invocaciones y profesiones de fe son un formulario común para todos, 
con una redacción que se ceñía a los modelos notariales establecidos198. Tampoco se 
detectan diferencias sustanciales en las mandas religiosas de unos y de otros. Parece, más 
bien, que es el nivel socioeconómico el que marca tales diferencias ya que las ceremonias 
fúnebres (funeral, entierro, cabo de año) tenían un gran componente de acto social, hasta 
el punto de que algunos -tanto moriscos como cristianos viejos- despachan esta parte del 
testamento disponiendo que se haga lo que pareciere a sus testamentarios "conforme a la 
calidad de mi persona"199. Ahora bien, hay una diferencia interesante entre los individuos 
de las dos etnias: mientras que con mucha frecuencia los cristianos viejos disponen que a 
su entierro asista tal o cual cofradía, de la que suelen ser cofrades, prácticamente 
ninguno de los moriscos hace tal cosa200. ¿Se debe esto a que eran poco devotos o a que no 
se les permitía ser cofrades? Probablemente a ambas cosas.

196 Cf. A. Eiras RoeL- “La metodología de la investigación histórica sobre documentación notarial: 
para un estado de la cuestión. Introducción general’’ en La documentación notaría! y la Historia, I. Actas del II 
Coloouio de Metodología Histórica Aplicada, Universidad de Santiago de Compostcla. 1984, pp. 13-30.

197 M. Vovelle ya se planteó ésta y otras dudas respecto a los testamentos ("Les altitudes devanl la 
morí: problémes de métode. approches et lectores différentes”, Annales, 31,1, 1976, pp. 120-132).

198 Cf. L. Cuesta Gutiérrez.- Formulario notarial castellano del siglo XV. Ed. Instituto Nacional de 
Estudios Jurídicos. Madrid, 1948. pp. 162-163.

199 Por ejemplo, en AHPAv, Prot. 415. fol. 75 (Catalina García) y fol. 347 (María Xuárcz, convertida), 
ambas en 1578.

Las únicas excepciones conocidas se refieren a ciertas convertidas pertenecientes a las familias más 
acomodadas (ver infra p. 368).



La comunidad morisca de Avila 279

3.- RELACIONES CON LA OLIGARQUIA URBANA

La.- Manifestaciones de normalidad en las relaciones 
Concejo-convertidos

111 J. Aranda Doncel.- “Cristianos y moriscos en Córdoba. La actitud de las distintas capas sociales 
ante la presencia de la minoría disidente", en Les marisques et leur temps, o.c., pp. 245-268.

202 F. Braudel dice que en 1589 había temor por los moriscos de Avila y de Toledo (E/ Mediterráneo y 
el mundo mediterráneo en la época de Felipe II. Ed. F.C.E., México, 1976 (2*), t. II, pp. 187-188). Creo que no 
es exacto, pues el informe en el que se basa, elaborado por un comisario de la Inquisición, se refiere a los de 
Toledo. Así lo cree también II. Lapeyre.- Geographie de PEspagne marisque, o.c., p. 129). Ahora bien, las 
autoridades del Estado conocían bien lo nutrida que era la colonia morisca abulcnsc.

203 Tenemos constancia de que ganaron esta subasta los moriscos en los siguientes años: 1513 
(AHPAv. Prot. 3. fol. 96); 1516 (ib. Actas Consistoriales, libro 2, fol 2v); 1517 (ib. Sección A, caja 1071, 
s.f.); 1534 (ACA. Actas Capitulares, libro 2. fol. 2v); 1576-77 (AHPAv, Prot. 415, s.f„ 8-V1II-1576); 1583 
(ib. Prot. 156. fol. 104); 1584 (ib., Prot. 157, fol. 76); 1588 (ib. Actas Consistoriales, libro 18. fol. 68) y 
1591-92 (ib. Prot. 41. fol. 867).

L- El patr¡ciado urbano

En realidad me voy a referir sobre lodo al Concejo ya que, dada su composición 
exclusivamente aristocrática, la Corporación Municipal actuaba como exponente de los 
intereses de la fracción más selecta del estado nobiliar.

En otros lugares se ha detectado una diversidad en el trato que recibieron los 
moriscos por parte de los regidores y por parle de los representantes del Común. 
Concretamente en Córdoba los caballeros tuvieron que oponerse con frecuencia a las 
pretensiones de los jurados de incrementar la presión impositiva sobre los moriscos o 
incluso de dificultarles el ejercicio de sus actividades profesionales201.

En el caso de Avila puede decirse que, en general, predominaron las manifes
taciones de un trato fluido entre autoridad municipal y moriscos ya que los regidores 
conocían el carácter pacífico y la laboriosidad de estos últimos202; por su parte los cris
tianos nuevos habían aprendido a lo largo de los años que la mejor manera de preservar 
una cierta libertad de movimientos era cumplir las normas sociales establecidas por la 
mayoría dominante.

Desde muy pronto se ve a los convertidos asistir a las pujas para quedarse con la 
contrata de algún servicio municipal, fundamentalmente el abastecimiento de carne203, 
pescado, velas, etc. En las subastas debían competir con personas de recursos y 
posiblemente con influencias. El hecho de que no pocas veces fueran ellos los que se 
impusieron indica que los regidores confiaban en su solvencia y eficacia. Precisamente en 
el desarrollo de una de estas sesiones, en 1517, se originó un alboroto entre los cris
tianos viejos y un morisco, Francisco del Castillo, ya que aquéllos agredieron a éste 
diciéndole "que era un moro, muera, muera,... puto moro..."; le acusaban de haber sobor
nado al Corregidor y a los regidores, a los que había regalado dos cameros. En la refrie
ga intervinieron varios cristianos viejos de los que al menos siete fueron procesados.



280 Serafín de Tapia Sanche:

Creo que resulla significativo que -independientemente de la veracidad de las acusa
ciones- los vecinos de Avila pensaran que había relaciones de interés entre las auto
ridades y algunos de los recientemente convertidos de moros. No hay que olvidar que 
aquellos eran años de dificultades económicas y sociales para la ciudad: la adaptación a 
las nuevas Ordenanzas Generales de Paños llevaron la inquietud al sector textil, 
provocando enfrentamientos tanto entre tejedores y mercaderes204 como entre artesanos 
y Concejo2 "'. De manera que hacia 1517 corrían tiempos en que las autoridades locales 
veían cómo el pueblo llano criticaba su actuación206; sin duda una de las peores cosas que 
se les podía achacar era la de dejarse sobornar por los moros para que éstos pudieran 
hacer negocios con el hambre de la gente menuda.

Otro indicio de la existencia de relaciones normales entre Concejo y moriscos 
sería el nombramiento de médicos del Ayuntamiento pertenecientes a esta etnia a partir 
de la séptima década: primero Alonso de Valdivieso y después Luis Amador. Excepto 
algún contratiempo inicial con el primero de ellos -quizá surgido por influencia de las 
noticias que pudieran llegar de la tensión existente en Granada207-, se les ve actuando 
para el Ayuntamiento a plena satisfacción de los regidores, hasta el punto de que en 
1591 ruegan al licenciado Valdivieso que no se vaya a Madrid, gratificándole con 4.000 
reales de ayuda de costa para compensarle de los gastos que había hecho en el traslado 
(ya vivía en Madrid su esposa). Esta petición de los regidores cobra mayor significación 
si se tiene en cuenta que la marcha del médico a Madrid estaba probablemente motivada 
por su enfado por haber sido procesado el año anterior por la Inquisición; aunque desco
nocemos la sanción que se le impuso, suponemos que sería poco fuerte y que por estas 
fechas la acababa de cumplir208. El licenciado Luis Amador, que fue el primero en detec
tar la presencia de la peste en Avila el 1 de agosto de 1599209, también fue desde 1601 
médico del Hospital de Dios Padre y del Ayuntamiento210 y en el momento de la expul
sión todos los regidores, excepto uno, propusieron darle cartas para que pudiera perma
necer por "lo bien que a servido a la ciudad... en lo tocante a la salud della", siendo cali
ficado en el informe del Alcalde Mayor como "médico de aprobación y satisfacción"211.

Hubo otras varias manifestaciones de confianza con los convertidos, las más 
sobresalientes de las cuales fueron:

204 AGS. Libros de copias de Documentos, leg. 2, fol. 259 (apud J. Pérez.- La revolución de las 
comunidades de Castilla (1520-1521). Ed. Siglo XXI, Madrid, 1985 (5a), p. 33). El marco general de estos 
conflictos puede verse en P. Iradiel .- Evolución de la industria textil castellana..., o.c., pp. 135-143.

205 AGS. ib. fol. 255 (apud J. Pérez, o.c., p. 44).
206 J. Bilinkoff pinta el inquieto panorama social de la ciudad en vísperas de la revuelta de las 

Comunidades: "Una rebelión urbana y sus consecuencias: Avila en el levantamiento de los Comuneros. 1520- 
1528" en Actas del Simposio Hispano-Luso-Norteamericano de Historia, 1985 (ed. ciclost.).

207 El 9 de marzo de 1566 se le quita el salario de “médico de la ciudad que sirve a los pobres della... 
porque no los cura con aquella diligencia que es menester”; un regidor le reprocha que "no anda por las calles 
como otros médicos andan” ÍAHPAv, Actas Consistoriales, libro 13, fol. 322).

208 Ib. Prot. 41. fol. 193. La referencia a la Inquisición en: AHN, Inq. leg. 3197, cxp. 133 y leg. 3198. 
exp. 5.

209 Ese día abrió al cura de La Colilla (aldea a 5 Km. de la ciudad) un "carbunco en bra^o con seca" 
(AGS. Estado, leg. 183, fol. 323. apud B. Bennassar.- Recherches sur les grandes epidémies dans le nord de 
i Espagne á la fin du XVI siécle. Ed. SEVPEN. París, 1969. p. 123.

210 AHPAv. Prot. 750, s.f., 16-X-1603.
211 Ib. Actas Consistoriales, libro 30, fols. 129-130.



La comunidad morisca de Avila 281

• Fabián Maroto fue elegido en noviembre de 1603 por los patrones de la 
Albóndiga (que eran un regidor, un caballero, un canónigo y el Procurador General de la 
Tierra) mayordomo de la Albóndiga "para que cobre y reciba el pan y maravedís y otras 
cosas del caudal de la dicha albóndiga por un año"212. Hay que tener en cuenta que en este 
lugar se guardaban, aparte del grano, las armas de la ciudad (aunque solía haber muy 
pocas). El convertido presentó como sus fiadores a otros correligionarios solventes: 
Diego de Fontiveros el de la calle Toledana, Luis de Fontiveros y Esteban Monje de 
Valdivieso. En el ejercicio de su mayordomía busca la colaboración de algunos de estos 
y de otros convertidos quienes compraban trigo en la provincia para el pósito municipal 
en nombre de Fabián Maroto213. De forma que se puede pensar que la mayordomía se 
había dejado en manos de los moriscos en su conjunto más que en una persona aislada 
miembro de la etnia minoritaria.

• El mismo Fabián Maroto había sido en 1594 alcalde de la Santa Hermandad214.
• Con frecuencia eran aceptados como veedores en diversos oficios: cereros, 

caldereros, carpinteros, rejeros...
• También vimos cómo en la primera mitad del siglo eran alarifes del Ayunta

miento, asesorándole en materia de construcción.
• Como consecuencia del peso que los convertidos iban teniendo entre los pro

pietarios de ovejas de la ciudad, no es raro ver a alguno de ellos ocupando un puesto tan 
relevante como el de Alcalde del Honrado Concejo de la Mesta de la cuadrilla de la 
ciudad y su partido. Conviene recordar la importancia que tenían los alcaldes de cuadri
lla ya que, según J. Klein, eran elegidos por cuatro años "no por el número de sus rebaños 
sino por sus condiciones personales"215. Más adelante volveremos sobre este asunto.

• En 1584 el licenciado Alonso de Valdivieso, médico, y su sobrino Diego 
Sánchez de Valdivieso, fueron nombrados por el recaudador mayor del Servicio y 
Montazgo de ganados del reino, el ilustrísimo señor Hernando de Escobar, vecino de 
Villalón (que actúa en nombre de su padre Cristóbal de Grajal), para que puedan cobrar 
el Servicio de todos los ganados de la ciudad de Avila y su jurisdicción y de otras villas 
de su obispado y para que puedan nombrar cobradores y Fieles cojedores. guardas... Es 
decir, se les nombra factores y fieles cogedores. Pocos meses después recibe un poder

212 AHPAv, Prot. 545, fol. 407. La composición del patronato de la albóndiga fue evolucionando desde 
su creación en 1528: comenzó estando formado por un regidor, un caballero y un canónigo (AHPAv, Actas 
Consistoriales, libro 7, fol. 140: 7-1-1528); a partir de 1541 también habrá un representante de los ciudadanos 
aunque elegido por los regidores (AHPAv, Actas Consistoriales, libro 10, fol. 65v).

13 Concretamente en una sola escritura se recoge que 9 vecinos de otros tantos pueblos vendieron trigo 
para la albóndiga a Luis Amador (ib. Prot. 570, fol. 684).

214 Ib. Sección A, caja 581, s.f., 12-1-1594. En esta ocasión no duda en detener a tres granadinos que se 
habían tomado la justicia por su mano frente a otros moriscos por problemas de deudas. F. Maroto tiene 
como ayudante a Marcos de Mendoza, granadino.

215 Cf. J. Klein.- La Mesta. Ed. Alianza, Madrid, recd. 1985, p. 69. Algunos de los hermanos de la Mesta 
se resistían a este predominio morisco, un testimonio de lo cual nos ha llegado a través del proceso 
interpuesto por D° Monje el Cuervo contra un vecino de Galindos en 1579 porque éste no asistía a las 
reuniones de la Mesta, a pesar de habérselo notificado, y decía que no reconocía al dicho Dtf Monje el Cuervo 
“ni le tenía por alcalde de la mesta y que está la mesta y alcaldía della en tres o cuatro moros de Avila"; el 
proceso está incompleto (AHPAv. Sección A. caja 561.). Sin duda quienes más frecuentemente manifestaban 
antipatía hacia los moriscos eran los miembros del pueblo llano.



2<S2 Serafín de Tapia Sanche:

l.b.- Ejemplos de discriminación hacia la minoría

■

Pero aparte de estas manifestaciones de confianza hacia los convertidos -los gra
nadinos, en general, son ignorados por las autoridades municipales- no faltan muestras 
de discriminación hacia ellos. Veamos algunas:

•En 1571 los regidores se oponen a la pretensión de los convertidos de comprar 
el oficio de fiel mero ejecutor con voz y voto en Consistorio220. Ya se comentó este 
asunto cuando hablamos de la llegada de los granadinos.

• En 1580, 1581, 1592 y otros años los miembros del Concejo proponen como 
cobradores de la bula de la Cruzada a otros tantos moriscos; este empleo sólo debía 
procurar trabajo y pocos beneficios pues nadie lo quena ocupar. Se conserva un pleito en 
el que se ve cómo las diversas personas propuestas (un cristiano viejo y un morisco 
siempre) van renunciando al nombramiento con diversos pretextos. El Concejo les 
amenaza con poner un sustituto a su costa. Los moriscos suelen alegar que paran poco 
tiempo en la ciudad a causa de su trabajo de mercaderes221.

parecido otro convertido. Gabriel de León216. Aunque este empleo no era otorgado por el 
Concejo, no cabe duda de que sin la opinión favorable de los regidores no se les hubiera 
concedido.

• El cerrajero convertido Gonzalo del Castillo es el que hace las pesas de Avila 
por encargo del contraste Juan Dalviz. platero, quien declara en un juicio que la labor 
del primero es importante "porque mucha gente va a su fragua a corregir las pesas y a 
hacer otras nuevas"2’7.

• En septiembre de 1605 cuatro personas (de las que tres eran convertidos) 
reciben poder de las justicias de la ciudad para requisar -mediante pago- a los campesinos 
de la tierra de Avila el trigo que les pareciere bien con destino a la ciudad de Toledo. Y 
el morisco Diego Zurreño. en junio de 1609. es el recaudador del Servicio Ordinario y 
Extraordinario de tres cuadrillas, es decir de la mitad de ciudad218.

• En las elecciones de diputados de la cuadrilla de La Trinidad en 1603 hubo 
empate entre Fabián Maroto y un cristiano viejo para el segundo puesto de diputado 
(el primero lo ocupó un cristiano viejo): el Alcalde Mayor decidió nombrar al morisco. 
Significativamente en San Nicolás aparece por primera vez elegido un granadino 
-Alonso Marcos Bermejo, mesonero- como acompañado2'9.

2,6 Ib. Proi. 157. fols. 55 y 284.
217 Ib. Sección A. caja 562. s.f., 5-VII-1580.
218 Ib. caja 448. s.f., 17-1-1606. y también Prot. 657, fol. 780.
2,9 Ib. Prot. 650, fol. 788.
220 Ib. Actas Consistoriales, libro 15. fol. 78.
221 Quienes comparecen son las esposas. En 1580 Isabel de Cárdenas, esposa del propuesto Francisco 

Amador, mercader, dice que no sabe donde ha marchado su marido pero que aunque lo supiera no le llamaría 
porque “otros avían que lo podían hacer e que si le sacasen sus bienes se los volverían, que su marido no 
fuera hombre que avía de coger bulas" (ib. Sección A, caja 562, s.f., 5-VII-1580). Sin duda esta mujer denota 
una actitud de firmeza que contrasta con el temor y servilismo que se suponen en un morisco; es posible que 
su marido se hubiera expresado con más mesura.



La comunidad morisca de Avila 283

• Cuando las arcas municipales tenían urgente necesidad de alguna cantidad 
importante se solía acordar que la adelantaran una serie de vecinos solventes (siempre 
pecheros). En 1596 se precisan 1.000 ducados para pagar los cameros traídos de Trujillo 
para el abastecimiento urbano; nueve son los vecinos designados para adelantar el 
dinero, cuatro de ellos serán convertidos: Diego de Fontiveros el de la calle Toledana. 
200 ducados; Diego de Fontiveros el de la calle Empedrada, 100 ducados; Avancique, 
100 ducados y Juan Amador, 100 ducados225. En 1606 el Común tiene necesidad de 2.000 
ducados y se reparten entre 72 vecinos; 25 de ellos son moriscos226.

• En 1596 se recluta un batallón de soldados y se excluye a los convertidos. 
Estos protestan alegando que "an sido y son vecinos y moradores en esta ciudad y fieles 
vasallos de su Magestad y de sus antepasados de gloriosa memoria y como tales les han 
servido en guerra y en paz en todas las ocasiones que se an ofrecido y se les a mandado y 
con mucha fedilidad lo protestan ha?er ansí con sus personas como con sus haciendas y 
en no los alistar es poner en ellos alguna nota y flaquera de que no servirán a su 
Magestad como quales quier otros de mayor y menor estado; y ellos todos an sido y son 
y se di^en y llaman christianos viejos y como tales, en público y en secreto, an traydo e 
traen sus armas que no se les a proyvido ni puede proyvir"227. Parece ser que el Rey 
accede a su petición y son alistados, pero en 1609 otra vez son excluidos y en esta 
ocasión sus alegaciones no hallan respuesta228.

• Todos los años, por septiembre, cada una de las seis cuadrillas de la ciudad 
propone una persona al Concejo para que éste escoja de entre ellos a dos como fieles del 
estado de los pecheros; en alguna ocasión la cuadrilla de la Trinidad propuso como can
didato suyo a un convertido, pero los regidores siempre escogieron a otras personas222.

• El Concejo se opone en 1588 a que un cristiano nuevo (concretamente hijo de 
cristiana nueva y casado con cristiana vieja), Gerónimo Vázquez, compre el oficio de 
escribano del número del Concejo. Esta persona no debía ser de Avila pues no aparece en 
ningún listado ni en ninguna otra parte223. El calificativo de cristiano nuevo se emplea 
en la documentación abulense exclusivamente referido a los granadinos. Luego la madre 
de Gerónimo Vázquez sería de los recién llegados. Recuérdese que por estos años había 
dos escribanos públicos convertidos, Francisco de Valdivieso y Esteban Monje. Por 
tanto se le deniega el puesto por ser medio granadino o quizá porque les parecería que 
había suficientes escribanos moriscos.

• También negará la licencia para que en 1596 otro granadino pueda abrir una 
escuela para niños224. Cuando hablemos del nivel cultural de la minoría comentaremos 
este suceso.

222 Por ejemplo, en 1581 fue rechazado el convertido Luis Amador (Ib. Actas Consistoriales, libro 16. 
fol. 115v).

223 Ib. libro 18, fols. 78 ss. Curiosamente en 1593 una persona así llamada ocupa el puesto de escribano 
del número del Concejo. ¿Sería el mismo? (ib. libro 20. fol. 337v).

224 Ib. libro 23, fol. 93v-94.
225 Ib. libro 23, fol. 8.
226 Ib. libro 28. fol. 26.
227 Ib. Sección A, caja 656, s.f., 10-X-1596.
228 Ib. 13-XI-1609.



254 Serafín de Tapia Sanche:

2.- La elite pechera: La presión fiscal

indicador significativo

i

229
230
23!
232

fol. 94.

Ib. Actas Consistoriales, libro 30. fol. 136-137; 23-1V-1611.
Ib. Sección A, caja 561. s.f.. 19-X-1579.
ADA. Pleitos, año 1584, leg. 34. doc. 14.
Referencia para Lope Maroto: AHPAv, Prot. 489, fol. 640 y para D° de Fontiveros: Ib. Prol. 510.

Apane de la colaboración económica entre individuos particulares pertene
cientes a los grupos cristiano-viejo y cristiano-nuevo hay pocas posiblidades de rastrear 
documentalmente cuáles fueron las relaciones entre la elite pechera y nuestra comu
nidad. Hay indicios de que no había hacia ellos una animadversión especial pero se 
comprueba cómo la mayoría utilizaba el argumento étnico para discriminar fiscalmente 
a los moriscos buscando aligerar la propia contribución tributaria. Enseguida lo vere
mos. Ahora bien, no faltan manifestaciones del reconocimiento social que se tenía hacia 
algunas personas del grupo disidente. A modo de ejemplo volvamos a recordar un único 
pero significativo caso, el del lugar que los moriscos poseedores de rebaños ocupaban en 
la Mesta: en 1579 son alcaldes de esta institución en Avila y su partido Diego Monje 
el Cuervo y Esteban Monje230; en 1584 ocupa el cargo el médico Alonso de Valdivieso 
-que años antes había comprado un rebaño de mil cabezas a un noble toledano- propo
niendo como personero y procurador de la cuadrilla de la Mesta de Avila y sus anejos 
a otro morisco que rehúsa el cargo231. El mismo puesto ocupa en 1589 Lope Maroto. 
En 1603 es alcalde Diego de Fontiveros y en su casa se llevan a cabo las reuniones de la 
Mesta a las que asisten los ganaderos moriscos Vicente Avancique (convertido) y 
Miguel de Navas (granadino)232. Ahora bien, estos reconocimientos se referían a 
individuos concretos de la elite morisca; cuál fuera la actitud hacia el conjunto se va a 
rastrear a través del trato fiscal recibido.

La fiscalidad no sólo es uno de los indicadores con mayor capacidad para reflejar 
dialécticamente el nivel de riqueza y/o de influencia política de los grupos sociales sino

Así pues, parece claro que la oligarquía nobiliar consideraba a los convertidos 
como ciudadanos abulenses en los que se podía confiar aunque por ser miembros de una 
raza inferior impedía su ascenso a los cargos de representación social, exceptuando el de 
diputado del Común (a fin de facilitar el cobro de los impuestos). Los ediles sabían 
valorar la habilidad y eficacia de las personas y con frecuencia recurrían a convertidos 
encargándoles funciones de responsabilidad. En cambio las autoridades municipales no 
dan señales de consideración hacia los granadinos.

El protagonismo que cada vez con más claridad van tomando los moriscos 
en la economía urbana induce al Concejo a solicitar del Rey en 1611 que los convertidos 
sean excluidos de los bandos de expulsión ya que de otra manera Avila quedará "tan 
falla de tratos y de jeme... y tan despoblada... y sin pusibles para pagar los arbitrios, 
pechos...”229.

2.a.- Las derramas del Servicio, un



285La comunidad morisca de Avila

233 Cf. mi artículo “La documentación fiscal concejil...’’, o.c., p. 49.
234 Exccpcionalmente se conservan las Actas de las Juntas del Común de los años 1579 a 1581 (AHPAv. 

Ayuntamiento, 68, 12/7).
235 AHPAv. Sección A, caja 1071 (28-IV-1517); ib. Prot. 418, fol. 376 ss (1O-X-1578); ib. Sección A. 

caja 1068 (4-V1I-1516) y caja 561 (19-X-1579).
236 Estos dos regidores eran caballeros ya que ésta era la cualidad de todos los munícipes de la ciudad 

de Avila cuyo Concejo era monopolizado por las familias más aristocráticas (Cf. supra p. 127).
237 Este año los diputados del Común se habían vengado de algunos hidalgos, que previamente habían 

testificado en contra de la Comunidad en un pleito, incluyéndoles en el padrón del Repartimiento del Servicio 
Real. Los regidores se opusieron firmemente decidiendo que a partir de esc año dos de ellos coordinarían el 
trabajo de elaboración de los Repartimientos del Servicio (AHPAv, Ayuntamiento, caja 9. leg. 3/149 y caja 
60, leg. 7/1). Antes de esta fecha la elaboración de estas listas resultaba con frecuencia conflictiva: por 
ejemplo, en 1495 el Procurador General del Común fue asesinado por haber incluido a un individuo (hidalgo, 
supongo) en el padrón; le asesinó el hijo del alistado (AGS. Sello. 9-III-1495).

238 Desde 1524 aproximadamente la fiabilidad de estos padrones municipales es considerable.

que es un factor explicativo de numerosos comportamientos sociales y fenómenos 
económicos233. En nuestro caso nos vamos a servir de la documentación fiscal referida al 
Servicio Real para detectar la actitud de la elite pechera hacia los moriscos ya que eran 
fundamentalmente los diputados del Común los que establecían las cuantías que cada 
vecino debía aportar. De esta manera supliremos la inexistencia de Actas del Común234 
que nos pudieran informar explícitamente de cuáles eran y cómo evolucionaron los 
sentimientos de la oligarquía pechera hacia los miembros de la minoría. Más difícil aún 
resulta conocer cómo eran las relaciones entre las gentes sencillas de ambas 
colectividades: ya vimos que en lo referente al ámbito de la economía se producía un 
trato normal entre unos y otros. Hay un tipo de documentación (los pleitos de la 
sección Audiencia del AHPAv) que por su propia naturaleza nos informan de diversos 
enfrentamiento entre moriscos y cristianos viejos; casi todos ellos corresponden a 
denuncias presentadas por convertidos a causa de que alguien les insultó echándoles en 
cara su mácula étnica; he aquí alguno de estos insultos: "perro puto moro", "bellaco 
morisco", "moriscos y sebosos". A veces los denunciantes se limitan a decir que se les 
llamó "moros y otras palabras feas e injuriosas"235. Naturalmente, de estos datos no se 
puede inferir que los insultos y las broncas fueran habituales en el trato interétnico; 
precisamente el hecho de que por cuestiones como éstas se procesase a alguien indica que 
no se trataba de prácticas cotidianas. Por otra parte, entre las decenas de pleitos 
revisados apenas media docena de ellos son provocados por este tipo de problemas.

Pero volvamos a la fiscalidad. Como ya se dijo, para analizarla se utilizará 
fundamentalmente información aportada por los Padrones del Repartimiento del 
Servicio Real. Dado que en ellos sólo se incluían los pecheros y que, a la vez, la condi
ción de pechero venía determinada por el alistamiento en estos padrones, los sectores 
implicados -el Común y los hidalgos- tenían sumo cuidado de que su realización fuera 
correcta, al menos por lo que respecta a las personas obligadas o exentas del pago del 
Servicio. Un hecho determinante para mejorar la ecuanimidad de los padrones será la 
inclusión de dos regidores236 en la comisión de los doce diputados del Común (dos por 
cada cuadrilla o colación) que realizaban los vecindarios y establecían quiénes y cuánto 
pagaba cada vecino; esto ocurría en 1519237 y desde entonces la autoridad moral de esta 
comisión se reforzará aunque el Común tendría que hacer frente todavía durante 
algunos años a las pretensiones de quienes "dicen ser exentos"238.



2S6 Serafín de Tapia Sánchez

Evidentemente todos los moriscos eran pecheros y la tentación de conseguir la 
exención del pago del Servicio no les podía afectar239. Pero estos padrones no sólo 
indicaban quiénes debían contribuir sino también con qué cantidad y cabe decir que muy 
raramente se han encontrado testimonios de que alguien rechazara la cantidad que se le 
asignó: ello podría deberse a que en general lo que tocaba pagar a cada uno era una canti
dad poco elevada, así como a que quienes realizaban el repartimiento hacían su trabajo 
con rectitud. Ya he dicho que eran los diputados, también llamados tomados, quienes 
elaboraban estos repartimientos: había dos por cuadrilla y a partir de 1520 fueron 
ayudados por dos acompañados por cuadrilla y supervisados en esta actividad fiscal por 
dos regidores. Los tomados y los acompañados eran elegidos democráticamente por los 
cabeza de familia de cada colación el día de San Miguel de septiembre en asambleas de 
barrio realizadas en una de las iglesias enclavadas en el territorio de la cuadrilla240.

En una ciudad en la que había necesidad de realizar constantes repartimientos a 
causa de la escasez de bienes de propios era preciso que los diputados del Común 
tuvieran un considerable nivel de aceptación general y prueba de ello podría ser que, a 
pesar de la presumible prevención general hacia los moriscos, éstos contaron siempre 
con representantes suyos entre los diputados y acompañados en las dos cuadrillas del 
sur: con su presencia se buscaba sancionar la responsabilidad colectiva de los moriscos a 
la vez que se facilitaba la imposición tributaria.

En estos barrios el peso demográfico de los cristianos nuevos era considerable 
pero nunca fueron mayoritarios {cuadro 1 del cap. V pág. 154): no obstante, incluso en 
los momentos centrales del siglo -cuando más fuerte era el movimiento inmigratorio 
de campesinos cristianoviejos especialmente hacia estos barrios volcados a las zonas 
agrarias del Valle Ambles- siempre hubo una representación de los moriscos entre los 
tomados y acompañados, naturalmente más constante en el barrio de La Trinidad, el de 
mayor densidad morisca241.

239 Sólo hubo la excepción de los Enríquez, descendientes del alcaide de Benamaurel, Amet Meclín, que 
se convirtió en .Murcia al principio de la guerra de Granada y que más tarde convenció a los de su pueblo para 
que no ofrecieran resistencia a los Reyes Católicos. Al convertirse tomó el nombre de Juan Enríquez Melín y 
casó con una cristiana vieja hidalga, por todo lo cual en 1493 recibió -él y sus descendientes- de los Reyes 
Católicos el privilegio de poder llevar armas y de ser eximido de los impuestos que pagaban los pecheros 
(AHPAv, Ayuntamiento, 71. 14/7). En 1503 residía en el barrio abulense de San Nicolás, la zona preferida 
por los moriscos, el mercader Lope Enríquez y en los padrones se indica que “está exento por privilegio’': 
se trataría sin duda de un hijo del alcaide de Benamaurel. Al morir Lope Enríquez su viuda, Gracia López, se 
ve obligada a pagar el Servicio a partir de 1549, pero el hijo de ambos, Juan Enríquez, heredará el privilegio 
de su padre y no contribuirá: en el Repartimiento del Servicio de 1570 se dice: "Juan Enríquez, hijo de la de 
Lope Enríquez. tiene privilegio; ase de tener cuenta con él” (AHPAv, Ayuntamiento, 67, 11/12). En 1605 
cuatro moriscos granadinos de los llegados a Avila después de 1570 también lograron que se les reconociera, 
con efectos retroactivos, la exención para ellos y sus familias por ser descendientes del alcaide Juan 
Enríquez Melín (AHPAv. Ayuntamiento, 71, 14/7). Más detalles de esta familia en pp. 389-390. También 
estaban exentos los médicos convertidos Alonso de Valdivieso y Luis Amador por ser licenciados por 
Valladolid y Salamanca respectivamente.

240 No había correspondencia entre el ámbito territorial de cuadrillas y parroquias; las primeras eran 
seis y respondían a estrictos criterios espaciales mientras que las ocho parroquias tenían un carácter 
personal: cada vecino podía adscribirse a la que quisiera, independientemente del barrio donde viviera, 
aunque lo normal era que escogieran la iglesia más cercana a su casa.

241 Parece incluso que la presencia de diputados moriscos responde especialmente a esta función de 
"repartir qualesquier padrones e pechas e repartimientos" (AHPAv, Prot. 494. s.f., 9-X-15I9) ya que se ha



La comunidad morisca de Avila 287

¿Supone esta presencia morisca entre los diputados que las cargas fiscales estaban 
proporcionalmente distribuidas entre los miembros de las dos comunidades? Veremos 
que no, que los individuos de la minoría contribuían siempre en mucha mayor medida 
que los cristianos viejos. La comprensión de este fenómeno sería más fácil si conocié
ramos el funcionamiento interno de la comisión que asignaba las cantidades que tendría 
que pagar cada vecino; por el momento sólo tenemos claro que en líneas generales se 
imponían dos tipos de criterios: uno general y explícito de proporcionalidad respecto a 
la riqueza individual y otro particular y de facto de penalización a los miembros de la 
comunidad morisca.

Esta particularidad fiscal puede contribuir a explicar por qué al nivel de los 
Concejos municipales -al menos en los del interior de la Corona de Castilla- no se era 
sensible ni a los posibles riesgos religiosos ni a los militares o políticos derivados de la 
presencia morisca y que tanto preocupaban a las instituciones del Estado (Consejo Real, 
Inquisición...). Conviene recordar a este respecto que, según el mecanismo de la impo
sición fiscal de la época, en el caso del Servicio la Administración Central establecía la 
cantidad que debería pagar no sólo la provincia sino también los partidos y lugares, 
siendo competencia del respectivo Concejo local determinar la cantidad que correspon
día pagar a cada pechero en función de su capacidad económica. De esta manera resulta 
comprensible que los Concejos tuvieran interés en retener un grupo como el de los 
moriscos que reunía unas condiciones muy beneficiosas para la ciudad desde el punto de 
vista de su participación en las cargas fiscales:

• No había entre ellos ningún exento.
• No solían ser remisos a la hora de pagar -conscientes de su condición de minoría 

subyugada-242.
• Su dinamismo económico conoció a largo plazo una tendencia inversa a la de los 

cristianos viejos: cuando éstos disminuyeron su actividad los moriscos acre
centaron la suya, compensando así en alguna medida la decadencia general243.

• Todos mantenían un nivel de actividad, aunque fuera mínima, por lo que entre 
ellos apenas había pobres de solemnidad a los que fuera imposible gravar244.

comprobado que en algún momento en que se trataban asuntos muy importantes pero no relacionados con el 
repartimiento de impuestos, los moriscos no asistían; tal fue el caso de la presentación que el 24 de julio de 
1520 los lomados hicieron al Concejo del nuevo Procurador General de la Comunidad “a quien ellos avían 
elegido” en el marco del conflicto comunero (AHPAv, Actas Consistoriales, libro 4, fol. 75v).

242 El cronista Gil González Dávila, buen conocedor del asunto por haber participado directamente, 
junto con su hermano, en la expulsión de los moriscos abulcnses, dice de éstos que "pagaban de buena gana 
las gabelas y pedidos...” y que “mostraban exteriormenle acudir en todo con voluntad" (Theatro 
Eclesiástico de las ciudades e iglesias catedrales de España. Theatro... de Avila. Salamanca. 1618. p. 174. 
Adviértase que se trata de la edición de 1618 ya que existe otra de 1645-1650 que prácticamente omite las 
duras páginas dedicadas a este tema de la expulsión. Es esta última edición la que ha sido reproducida en 
edición facsímil por la Caja de Ahorros de Avila en 1981).

243 Hablando de la penetración que habían logrado en los diversos sectores económicos y sociales de la 
ciudad G. González Dávila dice que “todo lo comprchendían, sin dexar lugar a los cristianos viejos” (ib., 
p. 178). Evidentemente se trata de una exageración; no obstante durante los últimos años algunos de entre 
ellos lograron un estimable grado de riqueza, según se vio más arriba.

244 “Acudíanse unos a otros. No davan lugar que los suyos mendigasen. Todos tenían oficios y se 
ocupaban de algo" (ib., p. 178). Su laboriosidad era proverbial (ver a este respecto A. Domínguez Ortiz y B. 
Vinccnt.- Historia de los moriscos... , o.c., pp. 109-111).



Serafín de Tapia Sánchez

2.b.- Evolución general del gravamen fiscal del conjunto 
de las dos comunidades

Algunas palabras más para justificar la elección de los repartimientos del 
Sen icio. El Sen icio Real no era el impuesto más gravoso soportado por los habitantes 
de la ciudad: las alcabalas y tercias suponían, incluso después del encabezamiento, 
mayores cantidades. Por otra parle el Servicio recaía fundamentalmente sobre los 
campesinos a pesar de su inferioridad económica245. No obstante se ha escogido este 
impuesto porque ha generado la única serie de vecindarios continua y porque, aunque no 
incluía hidalgos ni clérigos, afectaba a la totalidad de los pecheros mientras que los 
repartimientos para el pago de las alcabalas sólo se referían -dadas las características de 
este impuesto- a los vendedores, lo que necesariamente supondría la exclusión de 
numerosos moriscos: no hay que olvidar que en conjunto se trataba de un grupo más bien 
pobre, sobre todo en las primeras décadas del siglo246. Sin embargo hay todavía una 
razón de mayor peso en esta elección: las derramas para el pago del Servicio eran las más 
susceptibles de verse influidas por la voluntad política de los grupos dominantes ya 
que la determinación del volumen de la hacienda de cada pechero tenía que ser 
necesariamente muy aleatoria y es precisamente esta voluntad política hacia la minoría 
uno de los aspectos que más nos interesa desvelar y creemos que el instrumento fiscal 
puede constituir a este respecto un indicador relativamente objetivo.

245 Por ejemplo, en 1534 la ciudad de Avila pagó en concepto de alcabalas y tercias 1.524.000 
maravedíes y la tierra 4.181.000, es decir. 2,7 veces más que aquélla (AGS. Contadurías Generales, leg. 2303); 
sin embargo en el caso del Servicio la ciudad pagó en 1528 la cantidad de 171.120 mrs. y la tierra 1.365.369. 
o sea, 8 veces más (AGS. Dirección General del Tesoro, Inv. 24. leg. 1036). Este año de 1528 la ciudad tenía, 
según el censo general de ese año, 1.520 vecinos y la tierra 12.163, es decir, 8 veces más; parece, pues, claro 
que en el momento de asignar las cantidades que a cada lugar correspondía pagar sólo se tenía en cuenta el 
volumen demográfico pero no la distinta capacidad económica.

246 Efectivamente, en el padrón del Repartimiento del pago de las alcabalas de 1513 sólo aparecen 89 
vecinos moriscos, mientras que en los padrones del Servicio de 1503 y 1519 se recogen 136 y 138 
respectivamente.

247 Como de todas formas puede extrañar la gran diversidad de cantidades de un impuesto que se 
mantenía estable desde 1538 (ver M. Ulloa.- La Hacienda Real de Castilla en el reinado de Felipe II. Ed. 
F.U.E., Madrid. 1977, pp. 466-492) hay que advertir que el Común de Avila poseía censos y otras

A pesar de la riqueza y abundancia relativa de las fuentes no resulta fácil la 
identificación de la totalidad de los miembros de la comunidad morisca. Lo he hecho en 
seis ocasiones, en los años para los que se disponía de mejores instrumentos de dife
renciación. Estos seis cortes nos van a permitir ver las grandes líneas de la evolución del 
gravamen fiscal del conjunto de las dos comunidades.

El cuadro 6 recoge la información estadística. Como es de suponer, aquí nos 
interesan fundamentalmente las comparaciones entre las dos comunidades, no prestando 
atención a la evolución de las cantidades absolutas que la ciudad debía pagar cada año en 
concepto de Servicio247.



La comunidad morisca de Avila 289

Lo primero que cabe observar es que en todo momento los moriscos pagan 
una cuota per capita muy superior a la de los cristianos viejos (columnas 11 y 12 y 
gráfico 2). ¿Cómo explicar la comparativamente tan alta tributación soportada a 
principios de siglo por la modesta comunidad morisca? Creo que debe ser explicado a 
causa de que al convertirse quedaron sometidos a un régimen fiscal idéntico al de los 
cristianos viejos, dejando de pagar las contribuciones específicas a las que estaban 
sujetos los mudéjares248 y que se añadían a las que también pagaban como el resto de los 
pecheros; tal es el caso de las derramas de la Hermandad en las que ya vimos cómo 
aportaban el 22 por cien del total a pesar de ser sólo el 8 por cien de los pecheros249. A la 
mayoría dominante le pareció oportuno compensar esta "descarga” tributaria de los 
nuevamente convertidos de moros con una elevación de sus obligaciones fiscales res
pecto al Servicio Ordinario, máxime cuando esta elevación exoneraría a los cristianos 
viejos de parte de su propia tributación.

En conjunto parece claro que hay dos fases bien diferenciadas y separadas por el 
año 1549, año en el que se produjo la presión fiscal más débil del período hacia la mino
ría. En la primera de las fases la participación morisca no sólo es menor que en la segun
da (columna 10) sino que es progresivamente más pequeña la diferencia entre ambas 
comunidades (columna 13); sin duda estamos ante una clara manifestación de la supues
ta progresiva integración de los convertidos en la sociedad abulense cristiano-vieja.

También parece evidente que la segunda revuelta de las Alpujarras (1568-1570) 
tuvo una negativa repercusión sobre nuestros moriscos locales. A partir de diciembre de 
1570 llegaron a la ciudad varios centenares de granadinos. Se trataba de gentes espe
cialmente pobres, casi todos campesinos, que van a arrastrar a la baja la participación 
fiscal morisca per capita. La mayoría de los que llegaron a la ciudad fueron distribuidos 
por los pueblos de la provincia cumpliendo las órdenes del Consejo de Castilla pero al 
cabo de algunos años lograron irse reagrupando en la ciudad, lo que explica que hasta la 
década de los 90 se extienda esta tendencia a la baja. Sería por estos años cuando 
numerosos granadinos ya habrían logrado recomponer su modus vivendi y se les podía 
presionar fiscalmente.

En 1610, ya decidida la expulsión, la mayoría dominante hace recaer sobre los 
indefensos moriscos una pesadísima carga tributaria antes de que se marchen del reino.

propiedades que producían unos beneficios variables cada año, con los cuales se pagaba un gran porcentaje 
de lo que correspondía aportar; sólo se repartía la parte que no alcanzaban a cubrir dichos censos. Sin 
embargo el desorden monetario y la inflación que se inició en 1599 a causa de las masivas acuñaciones de 
vellón (caso del Repartimiento de 1600) o de la manipulación (resello) de la moneda (caso de Repartimiento 
de 1607), unido a que el producto de los censos del Común se recogía cada vez peor (AHPAv, Actas 
Consistoriales, libro 28, fols. 128 ss.), obligaría a recaudar cantidades exccpcionalmente elevadas a partir de 
1600. El Repartimiento de 16)0 fue tan alto porque en 1608 las Cortes aprobaron un Servicio 
Extraordinario anual de 2.500.000 ducados durante 7 años a cambio de la promesa real de no acuñar vellón en 
las próximas dos décadas (sirva de comparación que el Servicio de 1596 fue de 405.450 ducados). Ver. 
sobre la inflación de la época, E.J. Hamilton.- El tesoro americano y la revolución de los precios en España, 
1501-1650. Ariel, Barcelona, 1975, p. 89 ss.

248 La capitación y el servicio y medio servicio de mudéjares (Cf. M.A. Ladero Qucsada.- La Hacienda 
Real castellana entre 1480 y 1492. Ed. Universidad, Valladolid, 1967, p.17).

249 Cf. supra p. 93.



Serafín de Tapia Sanche:290

en

04

ocen

O

Os

oo 04

IB o2 =

r
LO. Os

sOOO

e^.
Os

un
c*_ 04

04

2 
E

*
"c

2 
E

<r, 
o

oo 
so

en
04

^r 
o

o
o
*Ú-

Os
OI

nr
SO

04 
O 
un 
04

un

Os

en
sO

sO
O 
Os

O
sO

!
S> r

o>

Os
SO

>0

en 
Os 
’-'fr 
04

Os
^O

en
Os

Os
04 
SO 
04

04 
un

04

en

O 
lo.

en
Qs

Os
so

oo

04
04

so en
un en
un so

en
04

sO
Os

§ 
un
un

04

04

un 
un

un

SO 

O 
C£ 
Q
<

o
*5

^r
en
oo

>o

io, 
04

"t 

R 
04

s
04 
O 
OO

^r 
o 
in 
04

£
oo

en
un 
m

en
O 
en 
Os

sO
Os
OO 
en

en

Os 

s 
un

U a < 
o
z

o u
c/:
O 2 
cc
<
a

O-z

o u
w

< u 
M

z 
í¿ 
S í
tí

c

•S 
o

O

’C 
O 
E 
a
l
í 

.O 

Sj 

2. 
_o

£ 
S 
.§

O

i

en os
en un
OO Os
— 04

i i

O- 04r- o~
04 en

l

2 2 

g.3
00 O

•25

t

lí

oo en 
en —■ 
o ^r 
OS — 
os un 
—< c*->

oo
nt se
O OI
OO 04
04 rt

oo
un en un
oo oo

S s 8 s K §
S £¡ 3 3 S §
— — 04 en sO

2- 1

2 
E

en os
O — 
un '/n

’Ú' 04
Os un

r r4
O un

04 04

os O Tt
tT O- Os
un un un

r 
c 2 

«2
w 
á
•o 
■O

3
C3 04) 
c o 

y 
•8-S

“S
Q. eq

ii

=1 cr^s 
en —4 
©>

rt — rt
§ 

i 3 =
b ü o

iz: T5 CX
oi
5

- oS-S i
5

C3* —

=

85
•2 E
P - c Q.

11 
g'E 
> o

o O

1 g.
rt .

H ir s 
3-g ¿¿ 
* *



La comunidad morisca de Avila 291



292 Serafín de Tapia Sánchez

Bajar al análisis coyuntural del gravamen fiscal diferencial para el conjunto de 
las dos comunidades resultaría un trabajo ímprobo y con altas posibilidades de cometer 
errores al establecer la diferenciación étnica, especialmente desde la llegada de los 
granadinos, ya que éstos acostumbraban a tener los apellidos más comunes (Hernández, 
López...); a partir de su llegada esta diferenciación de la totalidad de los miembros de la 
comunidad morisca sólo la hemos realizado en los dos Repartimientos de los años en 
que se dispone de relaciones nominales coetáneas, 1594 y 1610.

He pensado que una forma de acercamos al conocimiento de la coyuntura fiscal 
era determinar el gravamen soportado por ambas elites pecheras; esto resulta mucho 
más fácil de realizar ya que la personalidad de los miembros de cada una de ellas es 
fácilmente detectable. He elegido a los quince cristianos viejos que más pagaban en cada 
uno de los Repartimientos analizados y otro tanto he hecho con los moriscos, supo
niendo que el resultado de las fluctuaciones fiscales de las elites podría extrapolarse al 
conjunto de las dos comunidades (en todo caso más adelante se harán comparaciones 
entre la evolución del grupo de los acaudalados con la del pueblo llano). De esta manera 
se han analizado 21 Repartimientos del Servicio de otros tantos años, distribuidos a lo 
largo de todo el período, menudeando el sondeo en un par de ocasiones que me parecía 
podrían ser especialmente significativas: la revuelta de las Comunidades y la de las 
Alpujarras (ver listado nQ 6 del Apéndice).

Haremos dos niveles de análisis, uno relacionando las aportaciones tributarias 
de cada elite con el promedio de lo pagado por el conjunto de los pecheros de la ciudad 
(cristianos viejos y nuevos) y otro comparando entre sí la evolución de las cargas 
fiscales soportadas por cada una de las elites.

2.C.- Evolución coyuntural del gravamen fiscal.
Las elites pecheras

2.C.I.- Comparación de las aportaciones tributarias de las 
elites con las del pueblo llano

Se utilizará como punto de referencia el promedio de lo pagado por cada pechero 
(sin distinción de etnias) en cada uno de los Repartimientos. Las columnas 6 y 7 del 
cuadro 7, así como el gráfico 4, expresan el resultado de estas comparaciones. Antes de 
seguir conviene hacer algunas puntualizaciones acerca de la ambivalencia interpretativa 
de estos datos. Cuando un sector aumentaba su participación fiscal ¿qué significado cabe

El gráfico 2 expresa visualmente la evolución que se acaba de describir al 
comparar, en términos porcentuales, la aportación per capita de los miembros de los dos 
grupos sociales (columna 13 del cuadro.6}. En cambio el gráfico 3 muestra la constante 
desproporción soportada por los cristianos nuevos entre su volumen demográfico y su 
aportación al Servicio; igualmente puede observarse cómo esta desproporción fue 
especialmente desfavorable en las fechas ya comentadas de 1570 y 1610.



La comunidad morisca de Avila 293

70 -

60 -

50

40 -

30 -z

Años16101503 15941519 1549 1570

GRAFICO 3

■ P. demográfica
P. fiscal

PARTICIPACION DEMOGRAFICA Y FISCAL 
DE LOS MORISCOS

%
100 -/

80 -z

90 -z

atribuir a este fenómeno? ¿que estaba aumentando su riqueza o que estaba disminuyendo 
su influencia política sobre la comunidad? Creemos que en el caso de los cristianos 
viejos la primera interpretación es la correcta, ya que tanto la oligarquía hidalga como 
las masas pecheras estaban interesadas -por motivos diferentes- en hacer pagar a las 
elites "burguesas". Éstas, además, se verían disuadidas de ejercer algún tipo de presión 
colectiva para rebajar su participación fiscal por el hecho de que, para escapar de esta 
carga, les resultaba más fácil buscarse la salida individualmente mediante el matri
monio con mujeres hidalgas o comprando ejecutoria de hidalguía.



294 Serafín de Tapia Sánchez

250 Ver supra gráfico 1 del cap. III (p. 100).
251 Más del 60 por cien de los activos se dedicaban a las actividades artesanales (ver S. de Tapia: 

“Estructura ocupacional de Avila...", o.c., p. 223).
252 Los precios del trigo, el principal alimento, se elevaron a partir de 1583 (Cf. E.A. Hamilton, o.c. pp. 

409-410). Como consecuencia de la peste de 1599 la ciudad perdió alrededor del 12 por cien de su 
población (S. de Tapia: “Los factores de la evolución demográfica...”, o.c., p. 173). Los salarios subieron en 
Castilla la Vieja en 1584 y 1602 (Cf. E.A. Hamilton, o.c., pp. 416-418).

Por lo que se refiere a los moriscos la interpretación es más compleja, ya que si 
bien parece claro que existe un enriquecimiento constante de la cúspide morisca que 
repercute en su creciente participación en las cargas fiscales (ver línea de tendencia del 
gráfico 4). también es clara la existencia de fluctuaciones muy importantes que se 
corresponden con acontecimientos extraeconómicos y más concretamente con episodios 
relacionados con los avalares de la comunidad morisca en el conjunto del reino. 
Concretamente, creemos que a partir de mediados del siglo XVI están presentes ambas 
variables -debilitamiento de la voluntad cristiana de integrar a los moriscos y aumento 
progresivo de su riqueza- contribuyendo a acelerar su participación fiscal a un ritmo 
superior a como lo hizo el conjunto de la comunidad cristiano-nueva {cuadro 8). Hecha 
esta puntualización, nos centraremos en el comentario del cuadro 7.

Los cristianos viejos ven aumentar su tributación de manera casi exponencial 
hasta 1550-1565. Después se mantendrá este nivel hasta 1594 con una caída momentánea 
en la década de los 70 como consecuencia de la mayor presión relativa ejercida sobre los 
moriscos como represalia por la guerra de Granada. A partir de 1594 la participación 
cristiano-vieja es progresivamente menor. Es significativo que esta evolución coincida 
casi exactamente con la de vitalidad demográfica de la ciudad250, pudiéndose en conse
cuencia establecer la interdependencia entre el volumen de la población pechera y la ri
queza del sector más dinámico de la sociedad abulense; la explicación se halla en que la 
población vinculada a las actividades a las que se dedicaban los ciudadanos pecheros más 
acomodados (la producción y comercialización manufacturera) era la más numerosa251, 
pero esta población artesanal sólo podía subsistir en la medida en que los mercaderes- 
fabricantes tuvieran activos sus talleres y negocios y esto dependía del nivel de sus be
neficios, nivel que presuponemos en correspondencia directa con su contribución fiscal. 
Lamentablemente estos beneficios comenzaron a disminuir a partir de la crisis agraria 
castellana, iniciada hacia 1580 y generalizada en 1590, que supuso un descenso de la pro
ducción agraria y una elevación de los precios de los productos alimenticios; ambas cir
cunstancias tuvieron que repercutir necesariamente en el sector artesanal urbano, tanto 
por la pérdida de poder adquisitivo de sus más importantes clientes -los campesinos- 
como por la disminución de éstos e incluso por la elevación salarial que sucedió a la su
bida de los precios de los alimentos y a la catástrofe demográfica de 1599252 que tendría 
como consecuencia la pérdida de competitividad de la producción artesanal local.

Obviamente la marcha impositiva de los moriscos tendría que ser justamente 
la contraria aunque el trend secular va a ser en todo momento creciente, lo que supone 
una diferencia muy importante respecto a los cristianos viejos. Comentaré las circuns
tancias coyunturales en que esta tendencia cambia:

• 1523: acaba de concluir el conflicto comunero y los privilegiados de ambos 
grupos ven descender su participación fiscal respecto a lo aportado por el conjunto de



La comunidad morisca de Avila 295

LA PARTICIPACION FISCAL DE LAS ELITES PECHERAS

promedio pagado por

Año 5/3 4/54/3

81 5 6 72 3 4

* Relación entre lo pagado por cada morisco rico y cada cristiano viejo en tantos por cien.

CUADRO 7

los pecheros. Es difícil interpretar este dato. ¿Acaso las sanciones imperiales afectaron 
especialmente a este segmento de la sociedad -como ocurrió en Segovia253- y por ello los 
industriales y mercaderes intentaron compensarlo con una menor participación en el 
pago del Servicio? En todo caso parece que los moriscos se habían inhibido en este 
conflicto con el Emperador254.

n2de 
vec.

cantidad 
repartida 

mrs
conjunto 
de vec.

15 mor. 
más ricos

253

1977, -

1503
1514
1519
1520
1523
1530
1540
1549
1550
1555
1560
1565
1570
1571
1572
1580
1589
1594
1600
1607
1610

941 
1043 
1524 
1577 
1620 
1666 
2198 
2493 
2507 
2579 
2434 
2450 
2502 
2604 
2724 
2572 
2436 
2452 
2364 
2173 
2278

38906 
10218 
55000 

138114 
109494 
56238 

226595 
147970 
240895 
179860
49822 
59482 

180200 
170396 
173896 
139760 
100287 
262497 
464000 
240694 
697493

41’3 
9'8 

36T 
87'6 
67'6 
33’7 

103’1 
59'3 
96'1 
69'7 
20'5 
24'3 
72
65'4 
63'8 
54'3 
41'2 

107 
196’3 
110’8 
306'2

15 cr.v.
más ricos

108'8 
67T 

394'4 
1009 
676'7 
410 

2143'3 
1624 
2912 
1661
537’3 
749'2 
1687'3 
1585'6 
1554'9 
1323'1 
1 127'2 
3158'7 
2785'1 
2214'8 
4686’7

2'6
6'8

10'9
11'5
10
12'2
20'8
27'4
30'3
23’8
25'7
30'8
23'4
24'1
24'4
24'4
27'4 
29'5 
14'1
20
15'3

4'2 
4'9 
6'8 
7’4
6'7 
9 

10'7 
10’9
8'5

10’1
9'8 

13'4 
16'2 
17'4
17
14'7 
11'9 
18'7 
11'8 
30’7 
35'8

175'8 
47'8 

246 
649'3 
451'5 
303'9 

1102'3 
645'3 
816'8 
706'9 
200'5 
326'2 

1165'4 
1140'8 
706 
798'8 
489'6 

2002'8 
2316'1 
3407 

10963

61'9 
140'4 
160'3 
155'4 
149'9 
134'9 
194'4 
251'6 
356’5 
235 
263 
229'7 
144'8 
139 
220'2 
165’6 
230'2 
157'7 
120'2
65 
42’7

J. Pérez.- La revolución de las Comunidades de Castilla (1520-1521). Ed. Siglo XXI, Madrid.
7, n. 664.
25 Cf. supra nota 241 (pp. 286-287).



Serafín de Tapia Sánchez296



La comunidad morisca de Avila 297

255 AUN, Inq. 1.254, fol. 255.

2.C.2.- Comparación de la carga fiscal soportada por 
cada una de las elites

La columna 8 del cuadro 7 y el gráfico 5 servirán de base a las siguientes líneas. 
Puede apreciarse en primer lugar que, exceptuados los Repartimientos de 1503, 1607 y 
1610 (es decir, exactamente al principio y al final del período), es constante el fenóme
no de que la media de lo pagado por los pecheros cristiano-viejos más ricos es superior a 
la de los moriscos. Esto no significa que la fiscalidad se aplicara a los miembros más 
sobresalientes de ambas comunidades de manera justa, es decir, en proporción a la rique
za de cada una. No hay ningún indicio de que ocurriera así. Más bien pienso que pasaría

• 1550: se vuelve a interrumpir la tendencia ascendente -tendencia con un ritmo 
de crecimiento muy inferior al de los cristianos viejos- que de manera casi constante se 
conocía desde principio de siglo. Pensamos que se trata del reflejo de uno de los últimos 
intentos de la asimilación benevolente que la mayoría había iniciado en la tercera década 
del siglo; en los capítulos del Edicto de Gracia que para los moriscos de Avila, Valla- 
dolid y Arévalo se concretó en 1549 se decía, entre otras cosas, que "los nuevamente 
convertidos de moros no salgan al cadahalso ni se les pongan ábitos penitenciales ni 
cárcel perpetua sino penitencias espirituales y pecuniarias moderadas... y no se les 
confisquen los bienes..."255. El descenso de las cifras de la tributación morisca de este año 
parece sintonizar con el espíritu conciliador de estos capítulos, corrigiendo la mani
fiesta desigualdad fiscal existente hasta el momento. Además los diputados conver
tidos harían saber a sus colegas cristiano-viejos las desproporcionadas penas pecuniarias 
que les acababa de imponer el inquisidor Vaca, manifestando que les iba a resultar 
difícil hacer frente a ambos pagos.

• 1572-1590: son años en que las cantidades absolutas aportadas por las dos 
comunidades son cada vez menores, a causa de que los censos y demás bienes del común 
aumentarían su rendimiento; no obstante el descenso es mucho más acusado para los 
moriscos ricos que para la elite cristiano-vieja. Sin perjuicio de lo que más atrás hemos 
dicho acerca de la interpretación de estas fluctuaciones, creemos que se puede afirmar 
que el aumento comparativo de la aportación fiscal de los cristianos viejos acaudalados 
responde a lo que se podría calificar de canto de cisne de la burguesía local-; este 
fenómeno induciría a la baja la participación tributaria de la elite morisca.

• 1600: no se trata de una disminución real tan fuerte como aparece en el gráfico; 
lo que ocurre es que el sistema de representación está distorsionado al operar con el 
cociente entre lo pagado por un grupo y lo aportado por el conjunto de los pecheros y no 
tener en cuenta que las cantidades globales repartidas en 1600 fueron mucho más 
elevadas que las de los años anteriores, es decir, que se opera en términos relativos: una 
gráfica semilogarítmica hubiera dado en este caso una imagen más real de esta fluc
tuación, ya que no es lo mismo pagar el doble o el triple de una pequeña cantidad que de 
una muy elevada, como ocurrió este año.



298 Serafín de Tapia Sanche:



299La comunidad morisca de Avila

las aportaciones tributarias del conjunto de los 
una fiscalidad el doble de pesada que los

algo semejante a lo que tenía lugar con 
dos grupos: que los moriscos soportaban 
individuos pertenecientes a la mayoría.

De todas formas, ante el hecho real de que los moriscos ricos pagaban cantidades 
absolutas más pequeñas que los cristianos viejos acomodados, se podrían considerar dos 
hipótesis explicativas: primera, que la elite morisca fuera tratada en pie de igualdad con 
su equivalente cristiano-vieja a causa de ser más aceptados socialmente por la mayoría 
hegemónica y como manifestación de la voluntad de esta última de lograr la desarti
culación interna de la comunidad morisca, que de esta forma se vería privada de su 
núcleo dirigente. Segunda hipótesis: que, habiendo idéntico trato discriminatorio hacia 
los segmentos bajo y alto de la comunidad minoritaria, el grupo más rico de entre los 
moriscos era notoriamente menos acaudalado que la elite cristiano-vieja pechera. Me 
inclino por la segunda opción; si la primera fuera cierta se habría manifestado en la 
existencia de matrimonios mixtos, fenómeno que no se produjo. Tampoco creo que en 
Avila hubiera ningún sector social interesado en romper la cohesión interna de los 
antiguos mudéjares256 ya que se trataba de un grupo dócil que pocas veces fue fuente 
objetiva de turbación social.

Las fuentes fiscales también reflejan el fenómeno que para el conjunto del país 
ya ha sido puesto de manifiesto: en la década de 1550 a 1560 van a desaparecer los ante
riores intentos de asimilación para dejar paso a un hostigamiento progresivo -que en 
Avila tomó la forma de exacción económica por parte de los poderes laicos y religiosos- 
y que culminaría con la expulsión. Algunos acontecimientos de la política nacional e 
internacional a que más arriba me he referido257 fueron determinantes en esta nueva 
actitud.

Aunque el cambio de tendencia tiene lugar en la década 1550-1560, el fenómeno 
de que los moriscos acaudalados aporten cantidades cada vez más cercanas a las de los 
cristianos viejos -e incluso les superen a partir de 1607- se acentúa desde 1589. ¿Acaso 
fue ascendiendo su nivel de riqueza? ¿O descendió el de los cristianos viejos privi
legiados? ¿Quizá alguno de los individuos más adinerados de entre estos últimos 
abandonó el status de pechero pasando al de hidalgo? Algo de todo esto ocurrió ya que 
existía una relación directa entre tales hechos.

Diversos autores han explicado convincentemente los razonables motivos que 
indujeron a la burguesía castellana a traicionar su función histórica y a buscar compen
saciones en el ennoblecimiento258. Esta circunstancia dejó libre un espacio económico 
que -sólo en parte- pretendió ser ocupado por algunos de los más dinámicos mercaderes 
convertidos, según vimos en el capítulo VII, espoleados por el convencimiento de que a 
ellos no les estaba permitido entrar por el nuevo camino escogido por muchos de sus 
colegas burgueses259.

256 Esto no significa que no se hayan detectado favoritismos hacia alguna persona concreta; por 
ejemplo, el dinámico negociante Diego Sánchez de Valdivieso en 1570 sólo pagó 70 maravedíes.

157 Pág. 250.
258 Cf. A. García Sanz.- Historia de Castilla y León, vol. 6, pp. 76-78 y B. Yun.- Historia de Casulla y 

León, vol. 7, p. 67. Ed. Ambito, Valladolid, 1985 y 1986.
259 Por ejemplo, el mercader cristiano viejo Diego Rodríguez, que en 1600 había sido uno de los que 

más pagó -3.000 mrs.-, en 1606 consiguió eximirse alegando su matrimonio con doña Aldonza Suárez



300 Serafín de Tapia Sánchez

2.d.- el ritmo de

moriscos
15 cr.v.ricospueblo llano pueblo llanoAño 15 mor.ricos

A) Cifras absolutas (mrs.)

B) Números índice *

* Base 100: la media de cada subsector en los seis cortes.

CUADRO 8

El último aspecto que vamos a considerar es el de las diferencias de ritmo con 
que la generalizada alza fiscal afectó a los diversos subsectores analizados: las elites y 
el pueblo llano de cada una de las comunidades. El cuadro 8-a recoge las cantidades 
absolutas que correspondía pagar a cada miembro de dichos conjuntos en los años 
estudiados.

Para facilitar la observación de los ritmos tan distintos que conocieron unos y 
otros se reducen los datos a números índice {cuadro 8-b), tomando en todos los casos 
como base 100 la media de lo pagado en los 6 años que se estudian.

1503
1519
1549
1570
1594
1610

1503
1519
1549
1570
1594
1610

EVOLUCION DE LA CARGA TRIBUTARIA.
CANTIDAD MEDIA APORTADA POR LA ELITE Y EL 

PUEBLO LLANO DE CADA ETNIA

41'7
34'9
40’8
59'3 
84'8 

338

175'8 
246 
645’3 

1.165’4 
2.002’8 

10.963

6'9
9'7 

25'5 
46 
79

432'8

53'7
43'6
71'1
84'8

111'2 
235'5

33'9
27'5 
44'9 
53'5
70'2 

148'6

5'6 
20'3 
83'6 
86'8 

162'5 
241'1

62’7 
52'5 
61’4 
89'1 

127’5 
508'8

108'8 
394'4 

1.624 
1.687'3 
3.158'7 
4.686'7

Diferencias, por sectores sociales, en 
crecimiento de la carga tributaria

Coronel, descendiente de los Coronel segovianos. de manera que los 3.400 mrs. que tenía asignados ese año 
están lachados y al margen se lee: "goza por el privilegio hasta el día que se casó y por la dicha razón no se 
le ha de repartir de aquí adelante" (AHPAv, Ayuntamiento, 71, 14/7).

cristianos viejos.



La comunidad morisca de Avila 301

1594 1610157015491503 1519

31'531'5 4536'23'2 14'3
21'515'713'12'8 10'54’7

CUADRO 9

Cristianos viejos
Moriscos

VECES EN QUE LO PAGADO POR LAS ELITES SUPERA A LO 
APORTADO POR EL PUEBLO LLANO DE CADA COMUNIDAD

260 Esta evolución de las tres curvas de concentración puede cuantificarsc midiendo en cada una de ellas 
el índice de concentración de Gini (recuérdese que dicho índice -que oscila de 0 a 1- mide la desigualdad en la 
distribución de manera que el valor 0 corresponde a una distribución homogénea y cuanto más se acerque a 1 
existe mayor desigualdad en la distribución). En nuestro caso el índice es para 1503 = 0.41; para 1570 = 
0.84; para 1610 = 0,86, muy alto en los dos últimos casos.

En las dos comunidades la aceleración impositiva afecta mucho más al grupo de 
los acaudalados; sería una consecuencia del dinamismo económico de la época que 
favorecería el rápido acrecentamiento de los burgueses más emprendedores. No obstan
te se nota claramente que hay dos épocas distintas: hasta 1594 los cristianos viejos 
avanzan mucho más rápidamente que los antiguos mudéjares, mientras que desde ese año 
hasta la expulsión los primeros apenas ven aumentar la presión impositiva que, por 
contra, se cebará en la elite morisca. Más atrás se han expuesto los motivos que, en mi 
opinión, explican tal circunstancia.

Algo similar ocurre con el pueblo llano de ambos conjuntos. Centrándonos 
en los moriscos, es interesante subrayar que el acelerado aumento tributario de su elite 
parece abonar la hipótesis de que cuando se produce su conversión en 1502 había en el 
seno de la comunidad cristiano-nueva una relativa indiferenciación económica, que 
respondería a un bajo nivel de estratificación social interna o al abandono de la ciudad 
por algunos de los miembros de la elite económica mudéjar. Con el paso del tiempo 
fueron aumentando las diferencias económicas (cuadro 9) pero no tanto como entre los 
cristianos viejos.

Es posible que esta relativa indiferenciación entre los moriscos haya contribuido 
a fortalecer la cohesión interna de la minoría y a hacer más difícil su desagregación, 
desagregación derivada de la estratificación económica que se produce en todos los 
grupos sociales con el paso del tiempo y que, por supuesto, se produjo también entre 
nuestra minoría, como refleja la evolución de las tres curvas de concentración de lo 
pagado por los moriscos en 1503, 1570 y 1610 (gráfico ó)260.



302 Serafín de Tapia Sánchez

100

90

• - 80

■ - 70

60

1503 ■ - 50

• - 40

1570 ■ - 30

. - 20

1610 10

100

GRAFICO 6

2.c.- Otros campos de discriminación fiscal

T 
o

i
20

I
40

I
60

I
80

CURVAS DE CONCENTRACION DE LAS 
APORTACIONES FISCALES DE LOS MORISCOS

261 En un primer momento la documentación recoge que a la ciudad de Avila se le asignaron 102.000 
mrs. y a Piedrahíta 6.000; sin embargo a partir de cierto momento siempre se habla de los 108.000 mrs. de la 
ciudad de Avila; creo que esto puede deberse a que el grueso de la comunidad morisca de Piedrahíta se fue 
instalando en Avila de forma que al final era la ciudad la que corría con todo el situado.

Antes de dar por terminado este apartado conviene recordar que la desigualdad 
fiscal entre ambas comunidades no se limitaba al pago del Servicio ya que los moriscos 
tenían otras cargas tributarias exclusivamente soportadas por ellos. Como vimos más 
atrás, a partir de 1558 los convertidos de Avila tuvieron que pagar 108.000 mrs. 
anuales261 para mantenimiento del Santo Oficio. Es claro que esta contribución -que se 
mantendría hasta 1610- era mucho más pesada que el Servicio Real aquí estudiado; por 
ejemplo, en el año 1570 el situado del Santo Oficio supuso más del triple de lo que 
pagaron por el Servicio (30.489 mrs.).



La comunidad morisca de Avila 303

Por su parte los moriscos granadinos tuvieron que contribuir esporádicamente 
con impuestos extraordinarios, como en el año 1591 en que debieron pagar en todo el 
reino 200.000 ducados, cantidad muy elevada para sus posibilidades, por lo que los 
granadinos abulenses solicitaron al Concejo "que se les ayude con algún favor"262. Otra 
vez en 1603 aparece una referencia aislada a los 240.000 ducados "con que los granadinos 
de los reinos de Castilla sirven al Rey por ocho años"263. Además, desde 1598 los 
granadinos de Castilla tenían que cargar con el sueldo del protector que les puso Felipe 
II, el Conde de Orgaz, al que se le gratificaba con tres mil ducados a fin de que les 
asistiera cuando acudían a la Corte y para que intercediese por ellos ante la 
Inquisición264. Aparte de la exacción fiscal, los moriscos se veían obligados de vez en 
cuando a adelantar al Concejo o al Común importantes cantidades de dinero; ya hemos 
visto la manera de actuar del Ayuntamiento. El Común solía hacer peticiones más 
modestas pero para los granadinos debían resultar excesivas, de manera que nos ha 
llegado el testimonio de cuatro de ellos que en 1603 se quejan ante notario de que el 
Común, y el Procurador General del Común en su nombre, "les vejan y molestan y les 
piden dineros prestados en cantidad y por ello les tienen presos en la cárcel..."265.

262 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 20, fol. 18 (13-XI-1591). La aplicación de este servicio 
especial a los granadinos de Córdoba cuenta con un detallado estudio: J. Aranda Doncel.- "Potencial 
económico de la población morisca en Córdoba", Boletín de la Real Academia de Córdoba, 92 (1972), pp. 
127-152.

263 Ib. Prot. 545, fols. 226 ss. M. Ulloa {La Hacienda real..., o.c., pp. 531-532) alude a un pago en 1597; 
probablemente sería uno de los plazos de esta contribución voluntaria.

264 Sobre esta poco conocida figura del Protector de los moriscos granadinos véase la referencia que 
hace A. Domínguez Ortiz {Historia de los moriscos, o.c., p. 195, nota 54) y sobre todo al breve artículo de J. 
Sánchez Romcralo.- “El conde de Orgaz, protector de los moriscos". En la España Medieval. IV. Estudios 
dedicados al profesor D. Angel Ferrari Núñez, t. II. Ed. Universidad Complutense. Madrid, 1984. pp. 899- 
916. Una relación de cómo este protector había organizado una red de 11 procuradores comisarios en los 
que tenía delegadas sus competencias, junto con un traslado de la provisión real por la que se le nombraba 
para tal cargo el 9-X-1598, se encuentra en el acta de la reunión en la que los granadinos abulenses eligen a su 
correligionario Alonso Marcos, mesonero, para que sea "caxa c cobrador" de los impuestos que pagaban en 
exclusiva; mientras sea el tesorero Alonso Marcos tendrá el privilegio de poder llevar armas (AHPAv, Prot. 
545, fol. 226 ss.)

265 AHPAv. Prot. 205, fol. 150





CAPITULO IX

1.- UNA RELIGIOSIDAD RESIDUAL

ALGUNAS CARACTERISTICAS SOCIOLOGICAS 
DE LA COMUNIDAD MORISCA

La pérdida de los procesos inquisitoriales de este distrito va a limitar mucho lo 
que de esta cuestión se pueda decir. Las pocas referencias directas existentes van a 
mostrar cómo las manifestaciones de religiosidad islámica de los abulenses son aún más 
residuales y degradadas -respecto al corpus ideológico-ritual de origen- de lo que en 
lugares más orientales o sureños se conoce; lo cual es totalmente lógico pues la lejanía 
de los núcleos más islamizados había ido propiciando a lo largo de los últimos siglos 
de la Edad Media procesos de asimilación cultural con el modelo hegemónico cristiano: 
en el habla, en el vestido y en el trabajo prácticamente se había producido la integración 
entre ambas etnias. Como decía Hernando de Talavera, la asimilación de estos compor
tamientos culturales debía preceder a la aceptación de la religiosidad de los vencedores. 
Pero aunque este fuera el camino que conducía a la integración religiosa había otros 
elementos que actuaban como una rémora contribuyendo a retardar este proceso; me 
refiero a la voluntad de conservación de la propia identidad, a la endogamia, a la pervi- 
vencia del ghetto y al propio rechazo de los cristianos manifestado de diversas maneras: 
sospechas del Santo Oficio, presión fiscal discriminatoria, esporádicas manifestaciones 
de desprecio étnico1, etc.

Los únicos testimonios claros y concretos de prácticas heterodoxas son apor
tados por los procesos a que fueron sometidos por la inquisición de Toledo diversos 
convertidos originarios de Avila. Estos procesos tuvieron lugar en Escalona en 1536 y 
1537 afectando a unas ocho familias y en Horcajo de los Montes (Toledo) en 1550 
cuando fue juzgada la familia de Juan de Vela Núñez2. Aunque en conjunto sólo se trata 
de cinco procesos en ellos se recoge prácticamente la totalidad de los ritos y costumbres 
de que solían ser acusados los moriscos en todas partes.

Revisando la documentación judicial referida a los de Escalona se hallan los 
siguientes delitos de herejía'.

- No comer tocino ni beber vino.
- "Enseñar y doctrinar a personas de su cualidad cuándo avían de ayunar el ayuno 

del Ramadán".

1 Cf. supra, p. 284.
Los procesos de Escalona están en AHN, hiq. Icg. 198. cxp. 18 y 19; leg. 191. e.xp. 27 y leg. 196. exp.

11. El de Horcajo de los Montes en Icg. 198, cxp. 15.



306 Serafín de Tapia Sanche:

Ahora bien, no todos los procesados son acusados de lo mismo; son únicamente 
los más ancianos los que completan todo el listado de las manifestaciones de hetero

- Ayunar "ayunos de moros no comiendo en todo el día hasta la noche y a la 
noche comían carne"; es decir, observar el Ramadán y la Pascua del camero.

- Hacer la $ala: "al^ar e abaxar el cuerpo que se llama la (¿ala e decía unas pala
bras que dizen los moros tres vezes: Alavacubar. Alavacubar, Alavacubar"3.

- Hacer el aguadoc: "se lavava todo el cuerpo e hazía el aguado que hazían los 
moros e se lavava las manos e la cara e los pies comino lo hazían los moros”

- Hacer el atahor. "...holgándose mucho en hablar en las cosas de los moros y de 
su secta en cuya creencia ella estaba dezía que los moros ayunavan treinta días 
y hazían quatro cosas que eran el Ramadán y el Atahor y la (¿ala y el aguadoc"4.

- Dar la limosna ritual: "quando no podía ayunar dava limosna en lugar del 
dicho ayuno a los moros pobres".

- Degollar las aves "con ceremonia e rito de moros”, es decir, de la siguiente 
manera: "los tomava por las alas e degollávalos por el pescuezo de un golpe 
atravesado e la sangre quedava por el suelo e dezía quando lo degollava: en 
nombre de Alá".

- Comer carne en Viernes Santo y otros días vedados por la Iglesia.
- "Holgarse mucho en hablar en las cosas de los moros y de su secta".
- Ser encubridor de correligionarios.
- Creer "que no avía gloria para los buenos ni infierno para los malos más de 

nacer y morir"5.
- Creer que los moros "de conciencia" van al paraíso aunque no estén bautizados.
- Entristecerse por la victoria del emperador Carlos V sobre los musulmanes, 

por ejemplo, cuando tomó La Goleta, en Túnez, derrotando al pirata Barba- 
rroja6.

Además de estos ritos, costumbres o creencias se les reprochaba su tibieza en las 
prácticas cristianas, por ejemplo: estar distraído en la iglesia y no participar en los 
rezos; no tener interés en ser instruido en la religión; mirar a otra parte cuando en misa 
se alzaba la hostia consagrada y hacer gestos poco reverentes; no arrodillarse en la calle 
cuando "tañen las avemarias de medianoche”.

3 Allah hu akhar-. Dios, él es el más grande (cf. M. García Arenal.- Los moriscos. Editora Nacional, 
Madrid. 1975. especialmente el capítulo “Ceremonias religiosas de los moriscos”, pp. 89-106).

4 Todavía en 1562 el Santo Oficio acusa a Francisco Amador, alias Guzmán, vecino de Avila, de que 
"lavándose y ataorándose decía y rebaba pierias oraciones de moros”; la acusación se retira pues no se 
puede probar (AHN, ¡nq. libro 575. fol. 28 Iv).

5 Sólo una persona, una mujer mayor (María la Calderera), es acusada de esta creencia tan claramente 
inmanentista. Se la acusa de que “diciéndole una persona que por qué vendía muy caro cierta cosa a otra 
persona, que no era bien, respondió: en este mundo no me veas caer que en el otro no me verás arder” (ANH, 
¡nq. Jeg. 191. exp. 27).

6 Sobre el significado de esta victoria militar véase M. Fernández Alvarcz.- La España del emperador 
Carlos V. vol. XX de la Historia de España dirigida por R. Menéndez Pida!. Ed. Espasa Calpc. Madrid. 
1979. especialmente el capítulo: La conquista de Túnez, pp. 505-556.



La comunidad morisca de Avila 307

sores11. Pero esta es

doxia; uno de estos ancianos se justifica ante los inquisidores diciendo que "nunca hizo 
cosa ninguna por honrra de la secta de Mahoma sino por estar usado a las cosas de 
moros". Aunque los viejos estuvieran muy apegados a sus ritos, entre los más jóvenes la 
presión de la sociedad cristiana fue debilitando las costumbres más estrictamente 
religiosas de su grupo étnico empobreciendo de manera gradual su acervo ritual y 
doctrinal. Los inquisidores son conscientes de esta circunstancia y ponen gran empeño en 
dilucidar si los hijos de los procesados eran adoctrinados en el Islam o al menos si eran 
conscientes de que sus padres practicaban esta religión7.

En tales circunstacias el tiempo jugaba en contra de la pureza ritual del Islam y 
por tanto y en cierta manera a favor del cristianismo. En este sentido resulta significa
tivo que el proceso de 1550. el de Juan de Vela Núñez -quien hacia 1530-1533 se trasladó 
desde Avila a Horcajo de los Montes, Toledo-, ya sólo alude a que esta familia no bebe 
vino ni come productos del cerdo8; ni una sola palabra a ninguna de las manifestaciones 
más elementales del islamismo -la gala, el ayuno y la circuncisión- y ni siquiera a otras 
ceremonias de rango inferior con ocasión de nacimientos, entierros, matrimonios, etc.9. 
Sin embargo este caso, al que L. Cardaillac prestó cierta atención10, revela dos aspectos 
dignos de señalarse y que sin duda subyacían en todas aquellas costumbres de los crip- 
tomusulmanes que la Inquisición calificaba de ceremonias de moros; tales aspectos son 
que los moriscos cuando respetaban sus tradiciones o practicaban sus ritos más o menos 
alejados del original lo hacían para lograr la propia salvación y como manifestación de 
su voluntad de conservar los vínculos con su comunidad; así Juan de Vela Núñez dice 
que cuando tenía 13 ó 14 años (por tanto hacia 1518) preguntó, viendo que no comían 
tocino en su casa, que por qué no lo hacían y su tío Amador el Gallo, con quien vivía, le 
contestó que "porque si lo comía este declarante iría al infierno..."; inmediatamente 
añade que él "lo creyó ansí e agora cree lo contrario". Antes un testigo había dicho que 
Ana López, la esposa del procesado, "huele la boca a sus hijos para ver si han comido to
cino o bebido vino e que les reñía la dicha su madre y el dicho su padre y les dice: para 
qué comes tocino, que sus agüelos nunca lo comieron". (El subrayado es nuestro). De 
manera que aunque las formas externas de la religiosidad se fueran empobreciendo to
davía a estas alturas se conservaba lo fundamental de toda situación de resistencia: la 
esperanza en que la propia creencia es la verdadera y la unión espiritual con los predece- 

----j una situación muy dura pues tales sentimientos deben refugiarse en

7 “Preguntado si las dichas sus hijas si sabían comino este declarante c su mujer hazían aquellos ayunos 
de moros por honrra e crehencia que tenían de la secta de Mahoma por hazer lo que solían quando moros c si 
sabían ansímismo que hazían aquello de lavarse por gerimonia... e si sabían sus fijas que este declarante e su 
mujer dcxavan de bever vino e de comer togino porque estavan en la crehencia de la secta de Mahoma..." (Del 
proceso de Juan Orliz: AHN, Inq. libro 1254. fols. 270-273; el subrayado en el original).

8 Ib. leg. 198. exp. 15.
9 Estos diversos grados en las costumbres y prácticas religiosas de los moriscos fueron establecidos 

en 1540 en “Les ordinacions” dictadas por A. Ramírez de Haro para lograr la aculturación de los moriscos 
valencianos (cf. R. Benílez Sánchez-Blanco.- “Un plan para la aculturación de los moriscos valencianos: “Les 
ordinacions” de Ramírez de Haro en Les marisques et leur temps, o.c., pp. 125-157).

10 Moriscos y cristianos, o.c., p. 32.
11 Sentimientos también presentes entre los de Escalona que creían que los moros si son “de concien

cia" van al paraíso, que gustaban de hablar de los “asuntos de moros” y que se entristecían con las derrotas 
de sus correligionarios norteafricanos o turcos.



MS Serafín de Tapia Sanche:

12 Estas cautelas no siempre lograban su objetivo y el Santo Oficio llegaba a saber ciertas costumbres 
domésticas: una de las hijas de Juan de Vela Núñez, de menos de 9 años, come un torrezno en casa de unos 
vecinos no moriscos “y después que lo ovo comido dixo la dicha Isabel: dadme una rodilla con que me 
alimpie porque no lo sepa mi madre, porque me golerá la boca cuando vaya a casa y me aporreará mi madre' 
(AHN. ¡nq. leg. 198. exp. 15:9-11-1550).

13 AGS. Patronato Real. leg. 28-48.
14 Hay numerosas referencias en la documentación de la época que aluden a esta localización, por 

ejemplo, cuando se indican los linderos de una de las casas de los moriscos en la calle Empedrada, se dice que 
tiene por “la parte de atrás una puerta que sale al honsano" (AHPAv, Prot. 554, fol. 102). Confirman esta 
localización: ib.. Prot. 294, fol. 615 o también ib.. Ayuntamiento. 67. 11/20 (cuadrilla de San Nicolás). Se 
hallaban, por tanto, en el terreno hoy ocupado por una residencia de ancianos, enfrente de la Puerta de 
Montenegro o de la Santa. Ver, más atrás, la nota 88 del cap. I.

15 M. García Arenal describe cómo los moriscos cavaban unas tumbas muy hondas con el fin de 
encontrar tierra virgen y firme, y que después echaban encima la tierra sin apretarla ni pisarla (Inquisición y 
moriscos... Cuenca, o.c.. p. 63). Lo mismo hace L. Cardaillac, o.c.. pp. 38-39.

el seno de la familia, cuidando -además- de que los hijos pequeños no se percaten de ello 
pues podrían, en su ingenuidad, comentar ante extraños lo que veían hacer en casa12.

De todas formas no hay que olvidar que todo lo que venimos comentando en este 
apartado se refiere a gentes que, aunque originarios de Avila, vivían en el reino de 
Toledo y que faltaban de la ciudad del Adaja desde hacía bastantes años. No se podrían, 
por tanto, hacer extensivas las anteriores reflexiones a la comunidad de convertidos 
abulenses de manera mecánica si bien la situación no podría ser muy diferente; en efecto, 
en un momento dado y para justificarse. Juan de Vela Núñez dirá que "en Avila no 
comen tocino los moriscos".

Conviene resaltar que ni en Escalona ni en Horcajo de los Montes, y menos en 
Avila, se detecta preocupación de la Inquisición por cómo visten o hablan los nueva
mente convertidos de moros: estos moriscos castellanos ya estaban asimilados en estas 
cuestiones a los cristianos viejos, circunstancia que les diferenciaba de los de Granada o 
Valencia donde sendos planes de integración en 1526 y 1540 -ideados por Galíndez de 
Carvajal y Ramiro de Haro respectivamente- hacían gran hincapié en estas importantes 
manifestaciones culturales.

Un referencia fidedigna de las desviaciones observadas por los inquisidores que 
investigan en Arévalo y comarca en 1540-43 es la reflejada en las condiciones que se les 
impusieron en el Edicto de Gracia de este último año, como vimos más arriba:

- Que se entierren en las iglesias.
- Que en el comer "y en todas las otras cosas se conformen con lo que la Santa 

Madre Iglesia manda y como lo usan y acostumbran los dichos christianos 
viejos"13.

De este último bloque de preceptos ya se ha tratado más arriba. Respecto a que 
los moriscos se entierren en las iglesias es preciso hacer algunos comentarios. En Avila 
desde siempre los mudéjares tuvieron su propio cementerio, el llamado honsario de los 
moros, que se hallaba en el arrabal del sur, junto al matadero viejo, ya cerca del río y en 
la parte del barrio de San Nicolás que casi toca a las murallas14. Si a la tendencia natural 
de querer ser enterrado junto a la familia se añade que los musulmanes acostumbraban a 
sepultar a sus muertos de distinta manera que los cristianos15 y, sobre todo, el rechazo 
de estos últimos a que junto a ellos se enterraran moros, se explica fácilmente que se



309La comunidad morisca de Avila

16 AHN, Inq. libro 574, fol. 26 v.
17 rr D f'ame/.M _ “I - r«A.e H*
18
19
20

Cf. R. Carrasco.- “Le refus d’assimilation des morisques... . o.c.. p. 192.
AHN, Inq. libro 574, fol. 73.
Ver lo que se dijo más arriba sobre esta cuestión, p. 270. . .
Archivo Diocesano de Avila, leg. 951 (según la catalogación de C. Ajo.- A\i a. nenas \ . h iim> , 

CS1C, Madrid, 1962, tomo 1, pág. 296).

mantuviera algunas décadas la costumbre de que los nuevos convertidos no tuvieran sus 
tumbas en las iglesias o monasterios como el resto de la población. También había di
ferencias en la manera de amortajar a los cadáveres; aunque a este respecto no tengo re
ferencias de los de Avila, si las hay de los moriscos de Valladolid: en 1540 una morisca 
de esta ciudad fue procesada por lavar a una difunta y ponerle una camisa limpia y labra
da y unos zarcillos, envolviendo después el cuerpo en "un lienzo de calicud nuevo

A consecuencia de la persecución de las autoridades cristianas la instrucción reli
giosa islámica se retrasaba hasta unas edades en que el niño pudiera discernir su situación 
de minoría forzada a asumir modelos culturales extraños. Por ello la educación reli
giosa de los criptomusulmanes poseía un carácter iniciático cuyo momento de comienzo 
variaba de unas regiones a otras siendo más precoz en Valencia mientras que en Aragón 
se retrasaba hasta los 13 y 14 años17. Ignoramos absolutamente todo lo que acerca de 
esta cuestión pudiera ocurrir en la submeseta norte. ¿Se les circuncidaba? ¿A qué edad? 
¿Recibían instrucción específica por algún miembro de la comunidad o sólo se producía 
en el interior de la familia? Habiendo desaparecido los procesos de la Inquisición es 
muy difícil responder a estas preguntas; por casualidad sabemos que uno de los deteni
dos en la complicidad de Arévalo de 1540, Luis de Fonseca, murió en las cárceles inqui
sitoriales y se halló que estaba circuncidado por lo que se dio la orden de que fueran 
examinados todos los demás; no sabemos el resultado de aquella revisión18.

Todo hace pensar que los convertidos de la ciudad de Avila no lograron conservar 
un sistema educativo comunitario y que toda su instrucción religiosa quedó en manos de 
la propia familia -posiblemente bajo la responsabilidad de las mujeres19- con lo que esto 
conlleva de empobrecimiento doctrinal y dispersión ritual. Si hubiera permanecido 
algún alfaquí la Inquisición lo habría detectado y hubiera aparecido en el listado de los 
sambenitos de la iglesia de San Pedro. Resulta muy significativo que quien en el último 
cuarto del siglo XVI posee una instrucción ritual más precisa -Hernando de Barahona- 
la haya recibido de unos arrieros valencianos en el curso de sus idas y venidas hacia la 
Corona de Aragón; a este mercader no se le acusará de dogmatizador en un sentido 
estricto, ya que tan sólo intentó convencer a algunas personas de su círculo familiar.

Otro elemento que no puede faltar cuando se considera la religiosidad de los mo
riscos es el ya aludido recurso a la taquiyya’. al permitirles su propia religión practicar 
los ritos de otra distinta con tal de que en su corazón siguieran fieles a su fe, va a ser 
prácticamente imposible averiguar su conversión auténtica al cristianismo en función de 
su práctica religiosa habitual. Precisamente esta circunstancia será considerada en el 
momento de la expulsión, por lo que no serán tenidos en cuenta -a efectos de ser excep
tuado de ella- los informes hechos por los párrocos de haber "vivido notoria y conti
nuamente como buenos cristianos" ni que hayan frecuentado los sacramentos porque 
esto puede ser lo agan por su conservación incurriendo con ello en mayor apostasía ‘ .



3/0 Serafín de Tapia Sanche:

2.- UNA MOVILIDAD CONSTANTE

21
22
23

Archivo Parroquial de Santo Domingo, Libro de Cuentas, 1, s.f.
Cf. L. Cardaillac. o.c., p. 37.
Ver supra el capítulo VIII, 1.9 (‘‘¿Asimilación, resistencia o indiferencia religiosa?’’).

Ya que de manera directa no va a ser posible determinar el grado de heterodoxia, 
habrá que echar mano de indicios indirectos, por ejemplo los Edictos de Gracia -más los 
convenios a que dieron lugar entre los moriscos y la Inquisición- a los que me he referi
do más atrás. Creo que no resulta arriesgado suponer que el hecho de que casi todos los 
convenidos se acogieran a los Edictos y suscribieran los acuerdos puede interpretarse 
como el reconocimiento implícito por su parle de que la Inquisición hubiera podido 
acusarles sin dificultad de determinadas desviaciones religiosas; ahora bien, nos tendre
mos que quedar sin saber de qué tipo eran tales desviaciones y con qué frecuencia se 
producían.

En 1579. cuando ya han llegado los granadinos, el obispo de Avila emite unos 
Mandatos -a los que también se ha aludido- en los que se apercibe a los párrocos de que 
presten atención a una serie de actuaciones que podrían dar ocasión a que los moriscos 
hagan en ellas sus ceremonias y se refiere a las bodas, los actos fúnebres y los naci
mientos21. Concretamente advierte que algún clérigo se encuentre presente durante el 
banquete de las bodas; que los difuntos se entierren en la parroquia "y no en los alami
nos de Santo Thomás ni en partes semejantes"; que tengan cuidado con los niños recién 
nacidos "... porque se sospecha que les transportan": efectivamente, en otros lugares se 
comprobó que para evitar ser bautizados llevaban a la ceremonia un niño que ya hubiera 
recibido el sacramento en vez del recién nacido22. En otro momento ya comenté a este 
respecto cómo parece que estas instrucciones se dirigían fundamentalmente a los 
granadinos.

Y poco más se podría decir, a partir de la documentación conservada, acerca de la 
religiosidad de nuestra minoría. Cabría subrayar que casi no hay referencias acerca de 
creencias y sólo queda constancia de algunos ritos, cada vez menos significativos desde 
el punto de vista de la ortodoxia aunque, como ya comenté antes23, no por ello menos 
capaces de cumplir con su función más importante, la de servir a los propios moriscos 
como instrumento atávico de diferenciación étnica y de reafirmación de sus señas de 
identidad.

Era una de sus características más propias y uno de los elementos que más 
sospecha y temor provocaba en las autoridades, ya que éstas veían en su movilidad no 
sólo la voluntad de escapar al control religioso de los párrocos sino también el modo de 
mantener una extensa red de contactos entre las diversas comunidades moriscas del país 
con el objeto -pensaban muchos- de hacer posible una sublevación generalizada en el 
momento que las condiciones internacionales lo hicieran posible.



La comunidad morisca de Avila 31/

l.-La movilidad definitiva de los convertidos

El listado 8 del Apéndice recoge dónde y cuándo se marcharon definitivamente 
de Avila 73 convertidos (casi siempre con sus familias). Para elaborar tal elenco se ha 
recurrido casi exclusivamente a dos tipos de fuentes: los Protocolos Notariales y los 
fondos de la Audiencia; en aquéllos suelen dar esta información cuando una persona, que 
dice que fue natural de Avila y ahora es vecino de otro lugar, vende una propiedad -casi 
siempre una casa- a un correligionario: se trata de gentes que habiendo salido de Avila 
no tienen intención de regresar. Los pleitos de la Audiencia con frecuencia dan informa
ción de este tipo, sobre todo en la respuesta de los testigos a las probanzas propuestas 
por las partes en litigio. Las minutas notariales ilustran 33 de los casos y los pleitos 
20; los fondos inquisitoriales 15 y otras fuentes 6 casos; así pues, conocemos el nombre 
y el destino de 74 personas -casi siempre cabezas de familia- que cambiaron el lugar de 
domicilio. Sólo en 10 casos se trataba de moriscos que vinieron de otras parte a Avila; 
del resto, la inmensa mayoría marchó fuera de la provincia y únicamente 3 de ellos se 
asentaron en otros tantos pueblos de ésta.

Parece innecesario advertir que la lista presentada no es la relación completa de 
los que se marcharon, ni mucho menos. Son numerosas las alusiones a convertidos que 
aparecen en la documentación efectuando cualquier tipo de actividad y luego no están 
presentes en las relaciones de vecinos efectuadas pocos años después; aunque en algunos 
casos la explicación podría ser que habían fallecido, en la mayoría de las ocasiones el 
motivo sería la emigración. En esta relación sólo aparecen aquellos de los que conoce
mos su destino. También hay que advertir que en la lista presentada la fecha que se indica 
es aquella en la que se detecta la ausencia, y que casi siempre corresponde a varios años 
después de que tuviera lugar el abandono de Avila. A pesar de estas limitaciones la 
información respecto al número de personas que se marchó y la fecha en que lo hicieron 
es suficientemente explícita.

Un aspecto de la cuestión que ofrece el mayor interés es conocer los motivos 
que indujeron a estos cristianos nuevos a marcharse de Avila. Independientemente de 
que en casos contados se indica la causa (en seis ocasiones es para contraer matrimonio y 
en cinco para huir del Santo Oficio) la información que poseemos respecto a cuándo y 
dónde se fueron puede servir para orientarnos. De las 64 personas de las que conocemos 
el destino, 30 de ellas se dirigieron a lugares donde había comunidades moriscas muy 
consolidadas: 20 a Granada, 5 a Calatayud. 3 al Reino de Valencia, uno a Segorbe y otro a 
Berbería. Este guipo supone el 46,9 por cien de los que marcharon. La fecha que escogie
ron para salir también puede ser ilustrativa: ya se vio más atrás cómo hasta 1558 no se 
normalizan las relaciones entre los moriscos abulenses y la Inquisición; pues bien, hasta

La movilidad morisca tenía diversas manifestaciones: el desplazamiento defini
tivo de los convertidos a otro lugar del país y su movilidad constante como conse
cuencia de sus oficios de arriería, mercadería o correos. Los granadinos, por su parte, 
intentaron paliar los efectos de su exilio reagrupándose en ciertos núcleos o volvién
dose a Granada.



312 Serafín de Tapia Sanche:

i

ese año se fueron 37 personas, es decir, el 58.7 por cien. Si cruzamos las dos variables - 
dónde y cuándo- veremos que el 33.3 por cien de la movilidad definitiva -excluidos 
los que vinieron de otras partes a Avila- tuvo lugar en estos años difíciles y a tierras de 
moriscos. de manera que no es arriesgado suponer que al menos un tercio de los aban
donos fue debido a las dificultades de integración en la sociedad cristiana a la que for
malmente pertenecían desde 1502. El análisis más pormenorizado de algunos años no 
hace sino reafirmar este aserto: de 1502 a 1513 hay 11 ausencias, 8 de las cuales con 
destino a Granada'4: y de 1545 a 1558 (período de máxima represión inquisitorial) son 
14 los que se marchan, casi todos a lugares más islamizados: 8 a Granada y 4 a Calatayud 
(mapa I).

Ahora bien, dentro de este tipo de personas que rechazan explícitamente la 
coexistencia con la sociedad cristiana hay una diferencia notable entre los que se 
marchan inmediatamente después de 1502 y los que lo hacen cuando la Inquisición 
interviene con rigor. Los primeros serían los más ortodoxos, aquellos que estaban 
influidos por la opinión de muftíes (expertos en derecho musulmán) que desde el 
Magreb habían emitido recientemente diversos dictámenes (fatwás) aconsejando el 
abandono de las tierras dominadas por los cristianos como única opción válida para los 
creyentes musulmanes. Este deber religioso resultaría más imperioso después de la 
prohibición oficial de practicar el Islam25. El segundo grupo abandonó Castilla cuando 
la práctica de la taquiyya no pudo impedir que su criptoislamismo llegara a conoci
miento del Santo Oficio, viéndose obligados a cambiar de lugar de residencia para 
preservar su libertad.

A partir de 1558 hay menos ausencias registradas y el destino de los migrantes 
nos induce a pensar que son causas de índole fundamentalmente económica las que les 
mueven. Hay mucha mayor diversidad en los lugares que escogen y éstos no se 
caracterizan por ser tierra de moros: Valladolid, 6; Segovia, 3; Trujillo, 3; Sevilla, 2; 
Toledo, 1: Lisboa, 1; Cuzco, 1. Solamente 3 van a Granada, otros tres al Reino de 
Valencia y 1 a Segorbe. Claro que con la derrota de 1570 Granada había dejado de ser 
lugar de refugio para los nostálgicos del Islam (mapa 2).

No obstante no cabe duda de que los más reacios a asumir, siquiera formalmente, 
el modo de vida cristiano eran cada vez menos numerosos en la ciudad castellana. Y aquí 
no hablamos de los granadinos, que tenían prohibido desplazarse del lugar donde fueron 
asentados tras la derrota.

24 El misterioso Mancebo de Arévalo escribe en su Tafcira (que es un compendio de las tradiciones 
musulmanas de sus correligionarios moriscos) que cuando él salió de Arévalo, hacia 1510, para peregrinar a 
La Meca pasó por Zaragoza donde tuvo lugar una reunión de 20 sabios muflimex -entre los que destaca 
“Don Manrique de Xegovia que a la xafón estaba en (^arago^a con ciertas mcrcanciax"-; el Mancebo sólo 
espera para partir hacia el Oriente la llegada de "la compañía que ya extaban a punto en Abila la Real". Así, 
este escrito confirma la salida de Avila de algunos moriscos -posiblemente de los más acomodados- a raiz 
del bautizo forzado de 1502. (Sobre el Mancebo de Arévalo ver J. Ribera y M. Asín - Manuscritos árabes y 
aljamiados de la Biblioteca de la Junta. Ed. Junta para la ampliación de estudios e investigaciones científicas. 
Madrid. 1912. pp. 217-228. y también: E. Saavedra.- “Discurso de ingreso en la Real Academia Española", 
en Memorias de la Real Academia Española, tomo VI, pp. 151 ss.).

25 Cf. Lcila Sabbagh.- "La religión des moriscos entre deux fatwas”,en Les marisques et leur lemps. 
o.c., pp. 43-56. y F. Maíllo.- “Consideraciones acerca de una fatwá de Al-wansarisi", Studia Histórica. 
Historia Medieval, III-2. 1985. pp. 181-191.



7

313La comunidad morisca de Avila



Serafín de Tapia Sánchez314



La comunidad morisca de Avila 315

Algunos de los que salieron de Avila continuaron teniendo relaciones econó
micas con los antiguos paisanos, lo cual resultaba muy útil a los arrieros moriscos de 
esta ciudad26; incluso ciertos casos de traslado a Valladolid parecen claramente motiva
dos por el deseo de establecer relaciones comerciales constantes con aquella ciudad27.

¿Qué porcentaje representan sobre el conjunto de los convertidos estos 64 veci
nos que emigraron? A partir de los datos del cuadro 1 del Capítulo VI se puede calcular 
que el promedio de convertidos fue -a lo largo de los 109 años de su situación como 
moriscos- de 189 vecinos. Suponiendo que cada 25 años surge una nueva generación (esta 
es la media de edad a que se casaban los varones moriscos), en este período se sucedieron 
4,3 generaciones. Distribuyendo los 64 emigrantes del siglo largo entre estas genera
ciones resulta que marchaban 14,8 vecinos en cada generación, es decir, el 7,8 por cien de 
aquellos 189 vecinos convertidos que, como promedio, vivieron en Avila en el conjunto 
del siglo. Como los casos presentados no son todos los existentes hay que convenir que 
este 7,8 por cien es la cifra mínima de emigración. Cuál fuera la cifra máxima es 
imposible de calcular pero posiblemente se acercara al 15 por cien: no en vano el 
descenso del número absoluto de convertidos es constante a partir de 1549 a pesar de que 
la coyuntura demográfica del conjunto de la ciudad no comenzó a decaer sino desde 1572 
-de manera lenta- y, sobre todo, a partir de la peste bubónica de 1599 -que aproximada
mente supuso la desaparición del 12 por cien de los abulenses-28.

Este importante volumen migratorio es lo que explica que, a pesar de tener los 
moriscos antiguos una tasa de fecundidad igual o superior a la de los cristianos viejos, 
comenzara su descenso demográfico varias décadas antes que para el conjunto de la 
población urbana. En este sentido resulta significativo que las dos décadas centrales del 
siglo, que es cuando el ritmo de crecimiento demográfico de la ciudad se acelera, coinci
dan con los años de la máxima presión inquisitorial; cuando los portavoces moriscos 
esgrimen como argumento en las sucesivas solicitudes de Edictos de Gracia que, de no 
concedérselo, "algunos se absentarían como de fecho se han absentado mucho número de 
personas con sus mugeres y hijos por temor de la pena"29 no están empleando un mero 
recurso retórico sino que responden a la conciencia que había en la comunidad de que su 
pujanza demográfica se estaba quebrando por aquellas fechas, precisamente como 
consecuencia de la intervención del Santo Oficio.

Así pues, el fenómeno del desplazamiento definitivo de los convertidos a otros 
lugares podría concretarse en la siguiente tipología:

• En los primeros años después de la conversión algunos neocristianos no pudie
ron adaptarse a la nueva situación y marcharon a Granada buscando un entorno 
que, en su opinión, les debía de resultar más propicio o -quizá- les facilitaría 
su marcha a Africa.

26 Por ejemplo, Gonzalo Cabeza y su hijo Juan de Arévalo (en 1565 todavía reside en Avila), vecino de 
Trujillo en 1577, tiene negocios con Diego Sánchez de Valdivieso; en 1586 se desprenden de las casas que 
poseían en la Plaza de San Nicolás (AHPAv, ProtA\5, s.f.; I5-VI-1577).

27 Esto es lo que parece haber ocurrido con el yerno del rico mercader Alvaro de la Sema. Fabián de 
Tapia, quien nada más casarse se traslada a Valladolid y a partir de entonces, año 1580, multiplica sus 
negocios con correligionarios de su ciudad natal (AHPAv, Prot. 154, fol. 138 ss.).

28 Ver el capítulo 111,1.
29 AUN, Inq. libro 575, fol. 188 y también en leg. 2108. cxp. 11 (4-IV-1559).



316 Serafín de Tapia Sánchez

2.- La movilidad laboral de los convertidos

Se trata del desplazamiento derivado de sus ocupaciones y que no supondría 
cambio de residencia. Se ha registrado cuándo y dónde aparecen moriscos abulenses fuera 
de la provincia de Avila. Aunque haya varias coincidencias, no se trata de los mismos 
datos que dieron origen a la relación de los lugares donde vendían o compraban ya que 
ésta se realizó a partir de la vecindad del comprador o vendedor mientras que el listado 
que ahora se comenta -el que indica la movilidad laboral- se ha basado en informaciones 
procedentes de protocolos notariales y de pleitos que reflejan dónde se encuentran 
físicamente mercaderes o negociantes abulenses moriscos y en qué circunstancias. Por 
tanto, cada uno de estos registros se refiere a otras tantas presencias de moriscos 
abulenses fuera de Avila y no a personas que salieron de la provincia alguna vez.

No se han tenido en cuenta los desplazamientos dentro de la provincia sino 
solamente los que desbordan el marco provincial; ello explica la aparente incoherencia 
respecto a los datos de la estructura ocupacional {cuadro 2 del Cap. VII) que muestran 
cómo los efectivos humanos dedicados al comercio y al transporte son muy numerosos a 
lo largo de todo el siglo, mientras que de la relación que nos ocupa parece desprenderse 
que tales actividades sólo arraigaron entre la comunidad morisca en la segunda mitad

• Los motivos económicos siempre intervienen en los movimientos migratorios 
("a causa de que trataba en cossas de seda u mercería" dice uno de ellos para 
justificar su paso a Granada)30. Causas económicas serían las más influyentes a 
partir de 1558.

• El rechazo o la imposibilidad de mezclarse matrimonialmente en el seno de la 
propia ciudad condujo a buscar pareja entre los correligionarios de comuni
dades cercanas: Arévalo -sobre todo-, Piedrahíta. El Barco de Avila, Burgo- 
hondo. Segovia, Valladolid... lo que suponía trasladarse a aquellos lugares o 
hacer venir al cónyuge a Avila.

• Con el asentamiento en otra ciudad es posible que también se pretendiera di
luir las pistas que indicaran un origen poco limpio: este es el caso del conver
tido Hernando de Zamora, vecino de Sevilla en 1586, cuyos padres marcharon 
desde Avila a Granada antes de 1549 y él después se establecería en Sevilla. En 
1589 solicita -y consigue- testimonios de que sus antepasados vivieron cris
tiana y honradamente... sin haber sido penitenciados por el Santo Oficio31.

• A veces la marcha de esta ciudad -por algún tiempo o para siempre- era debida a 
la voluntad de huir del Santo oficio; así vemos a moriscos abulenses en 
Calatayud. en el Reino de Valencia, en Granada y en Berbería. En ocasiones de 
quien se huía era de la justicia o de la venganza de alguien: tal es el caso de 
quien escapó a Escalona y atrajo después al resto de su familia32.

30 AHPAv. Sección A, caja 564.
31 Ib. caja 573.
32 Ib. caja 533 y AHN. !nq. Icg. 198, cxp. 18.



La comunidad morisca de Avila 317

33 Gómez Palomero que en 1519 residía en Avila y era carpintero, aparece viviendo en Granada en 
1549 y vendiendo azúcar ai recuero abulense, también convertido. García de Fresneda (AHPAv, Sección A, 
caja 539).

del siglo XVI: la explicación se halla en que en las primeras décadas el radio de acción 
de los arrieros moriscos era mucho más restringido a causa de las prohibiciones que más 
abajo se comentarán y del menor nivel de articulación de la economía local con los 
grandes centros económicos del país. Tampoco hay que olvidar que a medida que avanza 
el siglo las fuentes son más abundantes y explícitas así como el hecho de que, sabiendo 
que hacia 1580 dos de los escribanos eran convertidos, se han revisado varios volúmenes 
que sobrepasaban el año 1578 elegido: ello ha originado una mayor información para 
este período que para el precedente.

Es sorprendente el contraste entre la escasa movilidad laboral en la primera 
mitad del siglo (antes de 1558 sólo se detectan 9 casos, el 10,9 % del total) {mapa 3) 
y la gran movilidad definitiva de ese mismo período (37 casos, el 58,7 % del total) 
(mapa 4). Estos mismos datos refuerzan la hipótesis antes expresada de que en la 
primera mitad del siglo los cambios de residencia eran debidos fundamentalmente a la 
inadaptación al modo de vida cristiano, mientras que en la segunda parte de la centuria 
eran motivaciones de tipo económico las que tenían un papel determinante en aquellos 
desplazamientos.

Prácticamente todos estos viajes venían motivados por la actividad de la arriería 
y sólo algunos eran para comprar ganado para el abastecimiento de las carnicerías 
locales o por asistencia a la corte o comparecencia ante la Real Chancillería. En ciertas 
ocasiones el motivo era cobrar algún dinero por engargo de vecinos de Avila, aunque se 
supone que esta labor la combinarían con el transporte de las mercancías habituales.

Agrupando por regiones los lugares donde en alguna ocasión hemos detectado 
la presencia de moriscos se obtiene el Cuadro 1 en el que se observa la preeminencia de 
Andalucía en todo momento. Esto es lógico pues allí se encuentran los dos focos de 
atracción más importantes para los moriscos: Granada y Sevilla. Granada contaba con 
una serie de circunstancias que la hacían atractiva para los moriscos abulenses incluso 
desde el punto de vista económico: en ella vivían no pocos convertidos procedentes de 
Avila que les facilitaban los contratos33 y en su territorio se producían artículos de 
gran consumo, como el azúcar.

Sevilla a medida que avanzaba el siglo se iba convirtiendo en el centro económico 
más importante del país fundamentalmente gracias a su conexión americana. Hacia 
Sevilla iban algunas de las telas producidas en la ciudad del Adaja y de allí se traía, 
también, azúcar y, sobre todo, un producto tan básico en la industria textil como el 
aceite. Por otra parte no son pocos los testimonios de que eran los arrieros moriscos los 
que traían hasta Avila los envíos de oro y plata que algunos emigrantes abulenses 
enviaban desde América a sus parientes.

En 1580, mientras se concluía el dominio de Portugal. Felipe II se trasladó a 
Elvas, ciudad portuguesa fortificada, a unos 20 Km. al oeste de Badajoz. En la primavera 
de ese año el arriero morisco abulense Alonso de San Miguel consigue la contrata del 
abastecimiento de nieve para el cortejo real; este servicio quedó en sus manos y en las de



avila ©

1 mor.

5-10

10-15

15-20

20-30

MOVILIDAD

Valencia

del Puerto

MAPA 3

1- 5 "

1
2
3

’’ )

” ) 

” ) 

” )

Granada 
Sevilla 
Reino de

4 Talavera
5 Arroyo c

(5 mor.)
O
(1 
O 
(1

LABORAL (ANTK DE 1SS8>

Serafín de Tapia Sánchez



La comunidad morisca de Avila 319



320 Serafín de Tapia Sánchez

PRESENCIA DE MORISCOS ABULENSES FUERA DE AVILA

%

Total 1009 82 9 1

CUADRO 1

Castilla la Vieja
Extremadura
Castilla la Nueva
Andalucía Occidental
Reino de Granada
Valencia
Portugal

18
9
5

27
13
6

13

19'8
9'9
5'5

29'7 
14'3 
6'6 

14'3

1
1
5
1
1

18
9
4

26
8
5

12

1561-1610 
n9

1502-1610 
n9

1502-1560 
n9

36
37
38

y Requena (AHPAv. Prof. 153. fol. 145. 147 ss.).

su socio, el madrileño Alonso Díaz, al menos hasta diciembre de 158234. Lo más 
probable es que todo el tiempo que Felipe 11 residió en Lisboa (de 1581 a 1583)35 se 
mantuviera este comercio de nieve que los vecinos de Zapardiel de la Ribera bajaban de 
las cumbres de Gredos para los mercaderes moriscos y éstos transportaban -a través del 
Puerto de Tomavacas y pasando por Plasencia y Las Brozas (al NO de Cáceres)- hacia 
Lisboa36. Con ocasión de dos pleitos entre los que participaban en este negocio 
descubrimos que ocho arrieros moriscos de Avila estaban en 1581 en Lisboa con sus 
negocios y trajinerías. Aparte de la ruta más directa de la nieve se alude a otra: Avila- 
Madrid (hasta donde se lleva vino, posiblemente de El Tiemblo o de San Martín de 
Valdeiglesias). Guadalupe. Badajoz. Yelvas (Elvas) y Lisboa. De aquí se traía pescado 
hacia el interior de la península37.

Los datos del Cuadro 1 requieren una explicación: es claro que quien iba a Sevilla 
pasaría por Castilla la Nueva, lo mismo que quien se dirigía a Portugal tendría que 
atravesar Extremadura: ello supone que no serían raras las ocasiones en que nuestros 
recueros trajinaran mercaderías para gentes de estos territorios intermedios38.

34 AHPAv, Sección A, caja 566 y 577. Alonso de San Miguel, “provehedor de la nieve de la cava de la 
Reina nuestra señora que está en el cielo”, llevaba un libro de cuentas en el que se recoge que en este servicio 
cobró en diversos meses de 1580 lo siguiente: 4.000 reales en octubre. 5.500 en noviembre y 2.000 en 
diciembre; son cantidades nada despreciables. Naturalmente eran varios los arrieros moriscos de Avila que 
trabajaban para él; conocemos el nombre de cuatro de ellos: Lucas de San Miguel (su hermano). Francisco del 
aguila (su sobrino). Vicente Avancique y Lope Avancique ambos primos de Alonso de San Miguel. Cada uno 
de ellos aportaba su propia recua. Los moriscos abulenses también abastecían de nieve a Madrid, aunque en 
este caso cogen la nieve en Navalpcral de la Ribera o en Mcngamuñoz (AHPAv, Prot. 156, fol. 191).

35 Cf. J. Lynch.- España bajo los Austrias, vol I: Imperio y absolutismo. 1516-1598. Ed. Península, 
Barcelona, 1970. pp. 395-404.

AHPAv. Sección A. caja 577.
Ib.
Por ejemplo, en 1579 Diego Monje el Cuervo va a Valencia pero antes ha cobrado deudas en Inicsla



La comunidad morisca de Avila 321

39 F. Brumont.- Campo y campesinos de Castilla la Vieja en tiempos de Felipe II. Ed. Siglo XXI. 
Madrid, 1984. p. 166. N. Salomón.- La vida rural castellana en tiempos de Felipe II. Ed. Ariel. Barcelona. 
1982. pp. 295-297.

40 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 19, fol. 498 v.
41 Estas pesadas "carretas vienen a esta ciudad en mucha cantidad (y] estorvan al pasar en las calles 

públicas dclla, por atravesarse y no se poder pasar a pie ni a caballo, y vienen a parar a la plaza de Mercado 
Chico..."; este problema obliga al Concejo a tomar drásticas medidas de "circulación contestadas por el 
Procurador General del Común como defensor de los mercaderes y artesanos más emprendedores (AHPAv. 
Actas Consistoriales, libro 19. fols. 496 ss.).

c).- Los moriscos se sentían más atraídos a viajar hacia el sur o el este, pues en 
aquellas zonas vivían correligionarios e incluso algunos paisanos de Avila que servi
rían para facilitar los contactos comerciales; esta circunstancia raramente ocurría al 
norte del país, de manera que ni una sola vez se les ve viajando a Galicia. Asturias... 
lugares que carecían de población morisca.

Si en vez de conjuntos regionales nos fijamos en las ciudades más frecuen
tadas. vemos que en Sevilla aparecen moriscos abulenses en 17 ocasiones, 14 en 
Granada, 8 en Lisboa. 6 en Valencia, 5 en Valladolid, 3 en Córdoba. 3 en Medina del 
Campo, 3 en Salamanca, 3 en Écija, 3 en Zafra, 2 en Madrid... Ya se han comentado las 
circunstancias que concurrían en las tres primeras ciudades. El comercio con Valencia 
era sobre todo de seda; a Valladolid se iba con ocasión de los pleitos que se veían ante la 
Chancillería... Lógicamente a todas estas ciudades, y a otras que no aparecen en la rela
ción que se está comentando, los arrieros abulenses irían con mucha mayor frecuencia de 
la que reflejan estos datos y existen testimonios claros de ello; por ejemplo, la esposa 
del mercader Gabriel Ruiz alega, cuando el Concejo encarga a su marido cobrar la Bula

¿Cómo explicar la escasa presencia de los inquietos arrieros abulenses en las 
ricas tierras de la submeseta norte? Sin olvidar que la documentación revisada es parcial, 
hay una serie de hechos que están en la base de este comportamiento:

a) .- Los muleros moriscos eran totalmente profesionales y por ello se dedicaban 
sobre todo a las grandes distancias, mientras que los transportes de menor radio 
frecuentemente corrían por cuenta de campesinos más o menos holgados que empleaban, 
en las fases menos densas del ciclo agrícola, sus bueyes o muías para estos menesteres, 
completando así su economía doméstica; este fenómeno ha sido documentado en la zona 
burgalesa de La Bureba por F. Brumont y en Castilla la Nueva por N. Salomón no como 
algo accidental o esporádico sino como una realidad muy frecuente39.

b) .- Las muías -el sistema de transporte utilizado por los moriscos- se emplea
ban preferentemente en los caminos de montaña, estrechos y de gran pendiente. Dada la 
situación de la ciudad, en la falda norte del Sistema Central, -"una ciudad tan metida 
entre sierras", decía el Procurador General del Común en 159140-, el contacto con el sur 
tenía que hacerse ineludiblemente atravesando esta barrera montañosa y más tarde los 
Montes de Toledo y Sierra Morena. Por tanto sólo los muleteros podían efectuar el 
comercio con el sur. En cambio la comunicación comercial con el corazón de Castilla la 
Vieja podía hacerse con carretas tiradas por bueyes, más lentas pero más eficaces para 
transportar grano, lana, sal, hierro... a través de las llanuras castellanas41.



Serafín de Tapia Sánchez

de la Cruzada, que no lo podrá hacer pues "no está en la ciudad ningún tiempo del año 
porque siempre va y viene al Reino de Valencia"42; sin embargo, en nuestra relación sólo 
aparece una vez en la ciudad levantina.

Agrupando nuestra información en función de las personas se puede ver en qué 
lugares y cuándo ha estado cada uno de los que viajaron fuera de la provincia; como los 
datos conocidos no son muchos sólo de algunos de los mercaderes más activos tenemos 
información más o menos significativa; no obstante analizando los miembros de una 
misma familia se consiguen agrupaciones que ofrecen cierto interés. Parece que los 
clanes familiares, y mucho más las personas, se especializaban en determinadas rutas o 
zonas geográficas; así. por ejemplo, los Amador solían comerciar con Sevilla, los 
Avancique con Extremadura. Portugal y Andalucía Occidental, Hernando del Castillo 
desarrollaba su actividad de mercader-fabricante preferentemente en las ciudades de la 
cuenca del Duero, lo mismo que los Valdivieso; los San Miguel también se inclinaban 
por Portugal y Extremadura mientras que los 'de Talavera' y los 'de Zamora’ preferían 
Andalucía, sobre todo Granada. El rico hombre de negocios Diego Monje el Cuervo, que 
poseía una economía muy diversificada, aparece por todas partes: Granada, Valencia, 
Trujillo y Valladolid.

Las rutas empleadas por los arrieros abulenses parecen coincidir con las seña
ladas por Juan Villuga en 1546 como las más frecuentadas en su Repertorio de todos los 
caminos de España43. Para llegar a Valencia pasaban por Requena, como no podía ser 
menos44. En el camino hacia Sevilla cruzaban por El Tiemblo45; de allí marchaban por 
Escalona y Torrijos hacia Toledo, atravesando La Mancha por Malagón; se hospedaban, 
en alguna de sus paradas, en Venta Tejada (poco antes de llegar a Almodóvar del 
Campo)46. Pasando por Adamuz47 llegaban a Córdoba y de allí partían hacia Écija para 
llegar finalmente a Sevilla.

Una variante de esta ruta es la que, atravesando los puertos de Menga y El Pico48, 
cruzaba el Tajo por Puente del Arzobispo (unos kilómetros al sur de Oropesa) y de allí,

42 AHPAv, Sección A, caja 562 (5-VII-1580). Otro ejemplo de presencia morisca en más lugares de los 
recogidos en el listado es la carta de poder que el mercader Lope Maroto otorga a su sobrino Fabián Marolo 
para que le represente en sus tratos en Toledo, Salamanca, Madrid, Yepes, Ocaña, Peñaranda, Medina del 
Campo. Valladolid, Medina de Rioseco, Villalón, Burgos y otras cualesquier ciudades y pueda comprar 
paños, sedas, jergas, almendras, azúcares, aceite, jabón, pasas y arroz y otras cualesquier mercancías hasta 
300.000 mrs. (AHPAv, Prot. 415, fols. 19 v-20. /19-XI-1578/).

43 Ver los dos mapas que, como apéndice, adjunta G. Menéndez Pidal en Los caminos en la Historia de 
España. Ed. Cultura Hispánica, Madrid, 1951.

44 AHPAv. Prot. 153. fol. 145.
45 Ocho leguas era el camino que solían recorrer las muías en un día (G. Menéndez Pidal, o.c., p. 89) y El 

Tiemblo está a siete leguas de la ciudad pero separado de ésta por la barrera montañosa de La Paramera, de 
manera que la menor distancia se compensaba con el superior esfuerzo. Los moriscos se hospedaban en el 
mesón de Diego de Santiago (AHPAv, Prot. 415, s.f., enero 1578 y Prot. 155, fol 108, mayo de 1581).

46 Precisamente atravesando en este lugar un arroyo que llamaban Arroyo de Venta Tejada (que debe 
corresponder al actual Abenójar) falleció en 1581, arrastrado por la corriente, el arriero Diego de Fontiveros 
el de Alba (AHPAv, Sección A, caja 564).

47 AHPAv. Prot. 485, fol. 969.
48 En alguna ocasión se indica que pasando el puente del Adaja se coge “el camino de Sevilla que van a 

Mengamuñoz" (AHN, !nq. leg. 2109. pieza 9. fol. 92).



La comunidad morisca de Avila 323

Pero los problemas más graves se les presentaban cuando se desataba algún epi
sodio pestífero; en estas situaciones el miedo de las poblaciones al contagio hacía que 
éstas se cerraran sobre sí mismas impidiendo el paso de cualquier forastero, especial
mente de quienes procedían de la zona apestada; incluso se les recibía a escopetazos si 
pretendían entrar en las localidades. Una situación semejante se produjo en Avila el 15 
de abril de 1581 cuando los arrieros regresaban de Sevilla, que por entonces estaba 
afectada por la peste54; los regidores acordaron "que todos los arrieros de Avila y de 
cerca de ella que vinieren de las ciudades de Sevilla, Córdoba y lugares de la Andalucía y 
del Reino de Portugal no metan nin puedan meter dentro de la dicha ciudad ni sus 
arrabales mercadurías ni ropa alguna so pena de tener perdidas las tales mercadurías". 
El 22 de ese mes el arriero morisco Juan Amador, en nombre de sus colegas que espera
ban en las Aldehuelas (cerca de la ciudad) ve rechazada su pretensión de entrar en Avila 
por consejo de los tres médicos municipales. Para reforzar este acuerdo el Corregidor

a través de Aldeanueva de Mohadas (actual Aldeanueva de San Bartolomé)49 y de 
Horcajo de los Montes50, iban hacia Ciudad Real donde enlazaban con la ruta anterior.

Este continuo ir de una parte a otra por aquellos caminos, unánimemente califi
cados como desastrosos por los viajeros de la época, no era un oficio agradable ni estaba 
exento de riesgos51; nos ha llegado testimonio escrito de dos accidentes profesionales al 
cruzar sendos arroyos: uno el año 1506 -en Arroyo del Puerto (actual Arroyo de la Luz, 
en Cáceres) camino de Portugal- supuso la muerte de Alonso de San Miguel, hijo de 
Juan de San Miguel52; otro en 1581 en el que Juan de Fontiveros el de Alba pereció 
arrastrado por las aguas al intentar ayudar a las muías a atravesar el arroyo Abenójar o 
Tirteafuera, cerca de Almodóvar del Campo53.

Las escasas, incómodas y mal abastecidas ventas no proporcionaban el merecido 
descanso al final de una jomada por aquellos descuidados caminos tan sólo atendidos de 
mala gana por los Concejos de los pueblos que atravesaban. Los mercaderes moriscos 
viajaban en recuas de 6 a 10 muías de las cuales una de ellas no llevaba carga sino que era 
el cebadero, es decir, que transportaba cebada para el conjunto de la recua.

49 AHPAv.Pror. 157, fol. 57.
50 El morisco Juan de Vela Núñez acompañaba a su tío, el rico mercader abulense Amador el Gallo, en 

sus viajes y “siendo mozo vino por estas tierras y asentó a vivir en El Horcajo y puso allí una tienda de 
aceite y sardinas y sal” (AHN, Inq. leg, 198, exp. 15). Sin duda sus correligionarios le abastecían de estos 
productos al pasar por allí: a la ida le dejaban sal que cogieron en Avila (y que a su vez procedía del norte de 
Castilla) y a la vuelta le proporcionaban las sardinas de Huelva y el aceite de Ecija.

51 Cf. M. Fernández Alvarez.- España y los españoles en los tiempos modernos. Ed. Universidad, 
Salamanca, 1979. Especialmente el epígrafe “Una comunicación difícil”, pp. 98-100.

52 AHPAv, Prot. 1, fol.242 y 303 v. La documentación indica que Arroyo del Puerto es tierra de 
Portugal (?).

5 El arroyo “venía un poco furioso... y al pasar una reata de 4 mulos los tres últimos se torcían y 
parescía que les quería llevar el arroyo y entró [Diego de Fontiveros) a enderezar al mulo y en el arroyo a pie 
que le daba junto a la cintura el agua y por no caer el dicho Diego de Fontiveros se asió a una muía y en 
dejándola sola le apañó el raudal e furia del agua y le derrocó y le llevó y a esto este testigo y los demás 
dieron voces y mucha gente que estaba en la venta salió a socorrello...”; así describe Francisco Amador, de 
20 años de edad, criado del fallecido, lo sucedido a su amo.

54 Cf. F. Morales Padrón.- Historia de Sevilla. La ciudad del quinientos. Ed. Universidad. Sevilla. 
1977, pp. 108 y 329.



324 Serafín de Tapia Sánchez

ordena que algunos alguaciles salgan al campo a impedir que se acerquen a la ciudad, a la 
vez que manda al escribano del Ayuntamiento que vaya a las Aldehuelas "donde al 
presente están el dicho Juan Amador y los demás harrieros con los machos e cargas... 
para ordenarles salir de la dicha granja y de la jurisdicción de Avila hasta que por ella le 
sea mandado que buelban... so pena de mili ducados y de destierro dcstos reinos"55. Desde 
luego las autoridades municipales con estas medidas velaban por el bien común y en este 
acuerdo no había ninguna voluntad de discriminación racial (precisamente uno de los 
médicos que aconsejó que no entraran los arrieros era el licenciado Valdivieso, morisco; 
incluso Diego de Fontiveros. otro convertido, fue designado para guardar una de las 
puertas de entrada), pero no cabe duda de que debía ser muy duro que al llegar a la propia 
ciudad después de un largo viaje y de sortear innumerables dificultades (hay que suponer 
que en otras localidades del recorrido les trataran no mejor que en Avila) no se pudieran 
reunir con su familia y descansar en sus casas.

Un asunto difícil de precisar es el uso que los cristianos nuevos hicieron de su 
constante movilidad para desarrollar una amplia y fluida red de información en el seno 
de su comunidad. En este punto -y aparte de lo arriba expuesto en el cap. VIH, epígrafes 
1.8 y 1,11- no he obtenido más que ligeros indicios de un hecho que era público y notorio. 
Veamos algunos casos que pueden confirmar la existencia de tal trama.

En 1540 Ana de Fonseca, convertida, vecina de Arévalo, desea confesar al Santo 
Oficio la existencia de prácticas musulmanas entre sus correligionarios; para evitarlo 
su hermano la lleva a Priego. Detenido éste la hermana confiesa y la Inquisición decide 
trasladarla en secreto a un monasterio de Córdoba para que los moriscos de Arévalo no 
la localicen y la presionen o hagan daño; pues bien, ocho meses después un arriero 
morisco de Arévalo llega a Córdoba con el objeto de coger a Ana de Fonseca y llevarla a 
Arévalo. Aunque no consiguió localizarla56 (el aparato inquisitorial funcionaba mejor 
que la complicidad morisca) no cabe duda de que a la villa castellana habían llegado 
informes bastante bien orientados.

En 1558, cuando con algunos meses de intervalo Hernando del Castillo, rico 
mercader de hierro, y su primo el licenciado Alonso de Valdivieso, médico, huyen del 
Santo Oficio hacia Aragón y Valencia respectivamente, logran ponerse en contacto a 
través de un morisco de Calatayud que viajaba al Reino de Valencia y del mercader 
Gabriel Albéitar que vivía en Valencia pero que era un morisco procedente de 
Arévalo57.

Los mesones regentados por moriscos debieron ser una pieza fundamental en el 
mantenimiento de los contactos entre los de unas regiones y otras. Así opinaban los 
inquisidores de Valladolid, uno de los cuales en diciembre de 1568 -en plena rebelión de 
las Alpujarras- escribe desde Arévalo proponiendo al Consejo de la Suprema que 
"ninguna persona destos conbertidos fuese ni pudiese ser mesonero porque los arrieros 
que vienen dellos, así del Andalucía como los hombres que pasan allende a estas partes,

55 AHPAv, Acras Consistoriales, libro 16, fol. 41 v - 46.
56 AHN, ¡nq. libro 574, fols. 3 v, 29 y 53. Los inquisidores habían advertido a la superiora del 

convento que la morisca no escribiera cartas ni recibiera visitas con el fin de que sus correligionarios no la 
pudieran encontrar.

57 AHPAv. Sección A. caja 575 y AHN. /nq. leg. 4600, exp. 8.



■■

La comunidad morisca de Avila 325

se andan entre ellos como entre sus parientes y allí son encubiertos por muchos días, de 
donde an venido las cosas que an acaes$ido antes de aora" [se refiere a las complicidades 
descubiertas años antes entre los moriscos arevalenses y de pueblos de la comarca]. 
Sin embargo la prohibición no se generalizó pues en 1581 los moriscos Lope Buri y 
Angelina de Robledo poseían en Valladolid un mesón que antes había sido del padre 
de esta última. Allí se hospedaban los moriscos de Arévalo cuando viajaban a la ciudad 
del Pisuerga, lo mismo que los de Aragón, y hemos de suponer que los de las demás 
regiones58.

En Avila también había un mesón -el de la Feria, en plena morería- regentado por 
el granadino Alonso Marcos y resulta significativo que hubiera que esperar hasta que 
los llegados del sur estabilizaran su posición social y económica en la ciudad para que 
hubiera un mesón morisco en Avila; los convertidos abulenses nunca se interesaron por 
este negocio.

Estos testimonios no son demasiado explícitos respecto al fenómeno de que la 
movilidad morisca sirviera de apoyo a la existencia de la red de comunicaciones que 
mantenían las distintas comunidades moriscas del reino, ("las juntas que tan de ordi
nario hay entre ellos", como se dijo en las Cortes de Madrid de 1592-1598) pero indican 
que si en cualquier momento deseaban efectuar contactos, más o menos al margen de la 
legalidad cristiana, no les resultaba difícil.

Naturalmente quienes más facilidades tenían para ello eran los arrieros. Ya se 
vio más arriba cómo éstos a veces se aprovecharon de su movilidad para llevar cartas e 
incluso personas hasta las zonas más islamizadas. No conozco ningún caso de arrieros 
abulenses en estos menesteres, pero sí los hay en Barco de Avila (Antonio Morales 
preguntaba en 1565 a sus correligionarios de Segovia "si tenían algunas cartas para 
Argel que se las diesen porque él iba a Granada y haría que pasasen el agua"), o de 
Valladolid (Pedro Ruiz Herrero "iba y venía a Valencia y envía la recua a Castilla con 
los criados")59. Otras veces lo que los muleteros moriscos transportaban eran libros 
musulmanes: se sabe que los convertidos segovianos estaban interesados en adquirir 
libros o papeles musulmanes procedentes de Aragón a través de arrieros que venían de 
aquellas tierras hasta Castilla60..

Puede ser significativo que -hecha la excepción del caso Hernando de Barahona- a 
pesar de la gran cantidad y variedad de documentación manejada no hayan aparecido más 
datos que relacionen directamente a los arrieros abulenses con alguna de las numerosas 
actividades catalogadas por el Santo Oficio como punibles.

58 Un pleito entre el mercader abulense Luis Maroto y la dueña del mesón nos proporciona esta 
información. La patrona acusa a aquel de haberse apropiado de una colcha y dos sábanas y Luis Maroto 
presenta como testigos a cuatro paisanos, miembros de la elite morisca (el médico Alonso de Valdivieso y 
los acaudalados mercaderes y negociantes Francisco de Valdivieso, Diego Monje el Cuervo y Luis del 
Castillo el Viejo) y a un vecino de Torrellas (Tarazona) llamado Baltasar Argulloso que supongo también 
morisco, los cuales se hospedaban o se habían hospedado en algún momento en aquellas casa y conocían cómo 
funcionaba (AHPAv, Sección A, caja 565).

59 AHN, /nq. Icg. 3205-2.
M AHN, Inq. libro 990. fol. 5. Tomo la referencia de J. Foumel-Guerin.- “Le livre et la civilisation écrite 

dans la communauté morisque aragonaisc (1540-1620)" en Mélanges de la Casa de Velázque:, 15 (1979). p. 
247.



326 Serafín de Tapia Sánchez

3.- La movilidad de los granadinos

Por tanto, del estado actual de nuestros conocimientos hay que deducir que los 
arrieros y mercaderes abulenses -a diferencia de lo que hacían otros colegas de la región- 
estaban casi exclusivamente interesados en sus negocios sin que las confabulaciones 
existentes en otros lugares les afectaran mucho.

Ya vimos cómo de los 1.000 moriscos del Reino de Granada traídos a la ciudad de 
Avila la mayoría fueron dispersados por la provincia de manera que en términos 
generales a cada pueblo y aldea llegó una familia. Esta situación tuvo que ser para ellos 
difícil de soportar (muchos hablarían con dificultad el castellano), así que hicieron 
todo lo posible por reagruparse en los lugares donde había antiguas comunidades 
mudéjares (como Avila. Arévalo. Piedrahíta...). Según los informes de los corregidores 
de Avila y Arévalo en 1571, en la provincia de Avila se redistribuirían los recién 
llegados entre 228 núcleos61; pues bien, en 1594 el recuento que hace el Santo Oficio 
pone de manifiesto que sólo permanecen moriscos granadinos en dos docenas de pueblos.

También hubo un movimiento de regreso a Granada de cierta consideración. Los 
granadinos tenían prohibido abandonar el lugar en el que fueron alistados y, sobre todo, 
volver a su tierra. Aunque no queda constancia documental detallada de ninguno de los 
dos movimientos62 sí se conocen los resultados. La opinión pública es tan consciente del 
trajín que se traen los moriscos que en 1583 se extiende el rumor de que está en marcha 
un proyecto para trasladar poco a poco diez mil o doce mil granadinos de Castilla hasta 
el Reino de Valencia para ocuparlo con la ayuda del rey de Argel. Se ordena hacer una 
investigación en los lugares del distrito inquisitorial de Valladolid y el Corregidor de 
Avila informa al Consejo de la Inquisición del desinterés con que han actuado los 
encargados de controlar a los granadinos -el regidor superintendente y los ocho 
diputados (uno por cada cuadrilla)-; de manera que, según dice, en el registro que se hizo 
en 1579 faltaban (descontando los muertos, presos y ausentes con licencia) 88 cabezas 
de familia ("y los más con sus casas y familia... sin hallar resto ni razón dellos") a la vez 
que 55 familias alistadas en los pueblos del entorno se habían trasladado a la ciudad63. 
Es comprensible el deseo de los desplazados desde las cálidas vegas de Granada de 
abandonar unas tierras de clima y cultivos tan diferentes a los suyos. El sigilo con que 
llevarían a cabo el regreso explicaría la escasez de testimonios conservados en las 
fuentes locales. Respecto al otro movimiento, el de reagrupamiento en la ciudad, el 
propio funcionario nos da la pista de por qué los grupos influyentes no se oponen a su 
venida: trabajan como asalariados en las casas de los convertidos y de los cristianos 
viejos con lo que contribuirían a frenar el alza de los salarios; además, al cultivar las

61 AGS, Cámara de Castilla, legs. 2162 y 2163.
62 El único caso documentado es el del tendero Alonso Hernández y su esposa Juana de Valencia que 

lograron licencia del Consejo Real para regresar a Granada en 1578. El canónigo abulensc Don Alonso Dávila 
les dio una “carta de favor” a este fin (AHPAv, Sección A. caja 1068). Hay otros indicios indirectos de este 
fenómeno; por ejemplo, en 1585 el tendero granadino Miguel López vende todas las mercancías de su tienda 
de la plaza de Mercado Chico a otros dos correligionarios y no vuelve a aparecer en la documentación 
(AHPAv, Prot. 1992, fol. 34 v).

63 AHN, ¡nq. leg. 2111, exp. 3.



La comunidad morisca de Avila 327

AHPAv, Prot. 158, fols. 392 v - 394.
AHN, Inq. Icg. 2111, exp. 3.
AGS, Diversos de Castilla, Icg. 1,12 (Arévalo, 15-11-1515).
Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, tomo V. publicado por la Real Academia de la

64
65
66
67

Historia. Imprenta Sucesores de Rivadcncyra. Madrid, 1903, p. 548.

huertas que rodean la ciudad -que eran generalmente propiedad de la oligarquía local- 
provocarían una elevación de las rentas de estos predios en unos momentos en que la 
incipiente crisis del campo castellano comenzaba a repercutir negativamente sobre los 
rentistas urbanos. Así pues, es comprensible que si bien las autoridades no podían im
pedir las fugas clandestinas hacia el Reino de Granada tampoco pusieran impedimentos a 
que abandonaran las aldeas para instalarse en la ciudad. Ahora bien, algunos Concejos 
rurales se opusieron a que sus granadinos se trasladaran a la ciudad, pleiteando con ellos 
cuando el hecho ya se había producido; así ocurrió con el Concejo de Fontiveros que 
en 1585 pretende que tres de ellos -que se habían marchado a la ciudad- regresen al 
pueblo64. Menos importancia numérica tenían los desplazamientos laborales de los 
granadinos, que sólo excepcionalmente trabajaron como arrieros asalariados de los 
convertidos o como mercaderes por cuenta propia, ya en el siglo XVII.

Consciente el Corregidor de que había claras instrucciones de tener controlados 
a los moriscos, así convertidos como granadinos, y ante tanta movilidad concluye en su 
informe antes aludido que "tienen y viven con tanta libertad que pueden irse donde 
quisieren, con ocasión de sus tractos y sin ella"65.

¿Se habían desentendido realmente los poderes del Estado de la cuestión del 
libre desplazamiento de los moriscos? De ninguna manera. Ya a principios de siglo se 
estableció la prohibición de que los recién bautizados pudiesen asentarse e incluso 
comerciar con Granada; sin embargo esta prohibición no se hizo efectiva. Pero la 
constante sangría de moriscos castellanos hacia Granada -y quizá de allí a Berbería- 
empezaba a ser motivo de preocupación, máxime cuando el país acababa de ser golpeado 
por la mortífera peste de 1503-1507. Estando la reina Juana en Arévalo fue informada 
"que muchos de los nuevamente convertidos ansí de Castilla como de Granada... 
fortivamente se pasan a allende a tornar moros", decidiendo que en adelante no lo 
puedan hacer ni puedan vender sus bienes muebles o raíces para marcharse al sur bajo 
pena de muerte. El mismo día la Reina acuerda reafirmar la prohibición de que los 
convertidos viajen al Reino de Granada y efectúen contratos en él, bajo pena de muerte y 
de la pérdida de sus bienes66.

Años más tarde, a raíz del Edicto de Gracia de 1548 que afecta a los moriscos del 
distrito inquisitorial de Valladolid, se prohíbe -siguiendo la vieja tradición medieval- a 
los moriscos acogidos al perdón, que fueron la inmensa mayoría, el ejercicio de una 
amplia gama de oficios, entre ellos el de arriero. Como vimos, los afectados recurren 
esta y otras decisiones del inquisidor Vaca. Posiblemente en este marco y gracias al 
positivo papel que cumplían los recueros moriscos en aquellos años de pujanza y 
optimismo económico los procuradores solicitan en las Cortes de 1551 que se anule la 
antigua prohibición de viajar a Granada a efectuar contrataciones o a sus pleitos "pues la 
razón por que los Reyes lo mandaron cessa y no es justo que los tales no vayan a seguir 
sus negocios"67; los procuradores en su argumentación dejan claro que aunque la



Serafín de Tapia Sánchez

4.- El paso de los moriscos hacia América

6>. 

69

70

Hay que partir del hecho de que esta eventualidad estuvo prohibida desde los pri
meros momentos de la colonización americana (la primera prohibición data de 1501) y a 
lo largo del siglo reiteradas disposiciones (en 1513, 1518, 1522, 1530, 1556, 1559, etc.) 
abundaron en esta voluntad de preservar las Indias de los problemas religiosos que

prohibición era firme sólo se castigaba al que la incumplía si mediaba una denuncia de 
alguien que les quisiera mal. Así pues, había una gran tolerancia en este asunto aunque 
existía la posibilidad de aplicar la norma cuando se deseara presionar al conjunto o a 
algún individuo aislado de la comunidad. El Emperador respondió a la petición de los 
procuradores con la habitual imprecisión.

A partir de 1586. cuando se acentúan las dificultades económicas del país, no hay 
sesión de las Cortes en que no se preste atención a los moriscos, especialmente a causa de 
su escasa fijación a la tierra y su gran movilidad. En las Cortes de 1586 a 1588 se pidió al 
Rey que restableciese el primitivo reparto de los moriscos ("que vean los que faltan y 
los que a cada lugar han venido sin haber sido allí primero repartidos")68. En la 
siguiente asamblea se reitera la anterior petición, se pide que no participen en tratos y 
contratos sino que trabajen la tierra (16-XI-1593) y se solicita del Rey que no les 
permita alejarse más de 5 leguas del lugar donde están alistados69. Esta petición de 
abandonar la trajinería y dedicarse al cultivo de la tierra se vuelve a escuchar en las 
Cortes de 1598-1601. pero esta vez uno de los peticionarios fue D. Francisco del Peso, 
procurador de Avila70. Para entender estas peticiones hay que partir de la idea que 
obsesionaba a los procuradores: la crisis agrícola que ellos creían se debía exclusiva
mente a la escasez de mano de obra en el campo71. Por tanto, lo que reprochaban a los 
moriscos era su desapego del cultivo de la tierra más que su afán por ir de una parte a 
otra: con no escasa intuición suponían que si los cristianos nuevos se dedicaban a la 
agricultura los jornales agrarios bajarían y los beneficios de los labradores aumenta
rían, lo que estimularía a otros a regresar a la tierra ("porque muchos de los labradores 
dejan la labranza y se hacen trajineros”, se quejaba el Corregidor de Avila por aquellos 
años en el informe remitido a Madrid a instancia de Felipe II)72.

Por tanto puede decirse que, a pesar de las reiteradas prohibiciones de viajar a 
Granada o incluso al resto de Castilla, los moriscos pudieron moverse con bastante 
libertad en todo momento, en especial los convertidos que, gracias a su habilidad profe
sional. cumplían un importante papel en la vida económica de la ciudad.

Cortes de Castilla, tomo IX. p. 473.
Ib. lomo XIII, pp. 93-97.
Ib. tomo XIX. p. 229.

71 Viñas Mey supo plantear hace años estas cuestiones de manera lúcida en El problema de la tierra en la 
España de los siglos XV!-XVII. Ed. CSIC. Madrid. 1941.

72 Biblioteca Nacional, ms. 9372, fols. 31 ss. (apud C. Viñas Mey, o.c., p. 218). En este memorial se 
indica que una de las medidas más frecuentemente propuestas por los corregidores castellanos era que los 
moriscos cambiasen la recua por el arado; aparte del de Avila lo proponen el de Medina del Campo. Cuenca. 
Huete. Ciudad Real y León.



La comunidad morisca de Avila 329

Su padre, Diego Monje el Cuervo, es el morisco que más propiedades tiene según el apeo de 1565. 
En aquella época era el ordinario del lugar el que proponía a los mayordomos de las parroquias.

' 74
75
76

1069).
77
78

judíos, moriscos y luteranos estaban originando en España. Precisamente el hecho de que 
este tipo de disposiciones fuera tan numeroso indica que no fueron raros los heterodo
xos que llegaron a América73. Aunque la documentación utilizada no es la más apro
piada para detectar si los descendientes de los mudéjares abulenses se atrevieron a 
transgredir estas normas, se conoce el caso de dos moriscos de la ciudad y uno de Piedra- 
hita que marcharon a América. El primero de ellos es Francisco Monje del que en el 
Repartimiento del Servicio Real en 1560 se dice "que vino de las Indias"; vive en la 
cuadrilla de San Nicolás, en plena morería, y su apellido no deja lugar a dudas respecto a 
que se trata de un morisco: en el recuento de 1565 hecho por la Inquisición hay dos 
personas llamadas así que viven en aquel barrio; sin duda ha regresado de la aventura 
americana con algún aprovechamiento, pues en el repartimiento de 1560 aporta 136 
maravedís, lo que supone 6,6 veces más de lo que correspondía pagar como promedio a 
cada vecino (20,5 mrs.). No obstante no parece tener la riqueza que otros indianos más 
tardíos lograron acumular. ¿Acaso tuvo que regresar antes de tiempo forzado por su 
origen étnico? ¿Cuándo se había marchado? ¿Por qué lo hizo? Es probable que se trate de 
una casualidad, pero en 1552 -por tanto sólo 8 años antes de estar de vuelta- un tal 
Francisco Monje es reconciliado por mahometano por el Santo Oficio y su nombre 
colgado en los sambenitos de la parroquia de San Pedro: se trataba del hijo del rico 
mercader Diego Monje74; dado que con frecuencia la Inquisición conmutaba la prisión 
por penas pecuniarias y que pudo beneficiarse de alguno de los numerosos Edictos de 
Gracia de aquellos años, no sería imposible que al quedar libre decidiera cambiar de aires 
y, gracias al dinero paterno, embarcase hacia el Nuevo Mundo. En todo caso, en 1560 ya 
se encuentra en Avila y pocos años después, en 1568-69, él u otro homónimo es mayor
domo de la parroquia de San Nicolás comprando sepultura en aquella iglesia en 157275. 
Si estamos ante la misma persona no cabe duda de que se trataría de un caso excepcional: 
nacido hacia 15 1276, miembro de la elite morisca77, reconciliado por la Inquisición en 
1552, marcha a las Indias a una edad madura y regresa al poco tiempo; superando 
anteriores veleidades heterodoxas logra la confianza del obispo78 y ocupa el cargo de 
mayordomo de su propia parroquia. Demasiada diversidad para una sola vida. Obsérvese 
que quien redacta el padrón del Servicio de 1560 añade "que vino de las Indias" para faci
litar la identificación y evitar la confusión con otro vecino de igual nombre; también 
este apunte en el listado fiscal nos indica que en Avila no era considerado como algo 
delictivo el que esta persona -un convertido- hubiera ido a América, bien porque a los 
convertidos abulenses no se les catalogaba como moriscos o bien porque se desconocía 
la prohibición; esto último resulta poco verosímil y lo primero imposible en el caso de 
que dicho Francisco Monje hubiese sido procesado y condenado hacía pocos años por la

73 Sobre los moriscos en América L. Cardaillac ha sintetizado el estado de nuestros conocimientos en 
"Le probléme morisque en Amerique” en Mélanges de la Casa de Velázquez, XII (1976), pp. 283-306. 
Respecto a los judíos: B. Lewin.- Los judíos bajo la Inquisición en Hispanoamérica. Buenos Aires. 1960. 
Para los protestantes: J. Jiménez Rueda.- Herejía y supersticiones en Nueva España (los heterodoxos en 
Méjico). Imprenta Universitaria, México, 1946.

Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Difuntos n2 VII (1794-1834). fols. 288 ss.
Archivo Parroquial de San Nicolás, Libro 2e de Fábrica (1560-1625), s.f.
En 1557 tiene 45 años, dice él en un pleito en el que actúa como testigo (AHPAv, Sección A, caja



52<S Serafín de Tapia Sanche:

4.- El paso de los moriscos hacia América

6¡» 

69
70

Hay que partir del hecho de que esta eventualidad estuvo prohibida desde los pri
meros momentos de la colonización americana (la primera prohibición data de 1501) y a 
lo largo del siglo reiteradas disposiciones (en 1513, 1518, 1522, 1530. 1556, 1559, etc.) 
abundaron en esta voluntad de preservar las Indias de los problemas religiosos que

Cortes de Castilla, tomo IX. p. 473.
Ib. tomo XIII. pp. 93-97.
Ib. tomo XIX. p. 229.

71 Viñas Mey supo plantear hace años estas cuestiones de manera lúcida en El problema de la tierra en la 
España de los siglos XVI-XVH. Ed. CSIC. Madrid, 1941.

72 Biblioteca Nacional, ms. 9372, fols. 31 ss. (apud C. Viñas Mey, o.c.. p. 218). En este memorial se 
indica que una de las medidas más frecuentemente propuestas por los corregidores castellanos era que los 
moriscos cambiasen la recua por el arado; aparte del de Avila lo proponen el de Medina del Campo. Cuenca. 
Huele. Ciudad Real y León.

prohibición era firme sólo se castigaba al que la incumplía si mediaba una denuncia de 
alguien que les quisiera mal. Así pues, había una gran tolerancia en este asunto aunque 
existía la posibilidad de aplicar la norma cuando se deseara presionar al conjunto o a 
algún individuo aislado de la comunidad. El Emperador respondió a la petición de los 
procuradores con la habitual imprecisión.

A partir de 1586. cuando se acentúan las dificultades económicas del país, no hay 
sesión de las Cortes en que no se preste atención a los moriscos, especialmente a causa de 
su escasa fijación a la tierra y su gran movilidad. En las Cortes de 1586 a 1588 se pidió al 
Rey que restableciese el primitivo reparto de los moriscos ("que vean los que faltan y 
los que a cada lugar han venido sin haber sido allí primero repartidos")68. En la 
siguiente asamblea se reitera la anterior petición, se pide que no participen en tratos y 
contratos sino que trabajen la tierra (16-XI-1593) y se solicita del Rey que no les 
permita alejarse más de 5 leguas del lugar donde están alistados69. Esta petición de 
abandonar la trajinería y dedicarse al cultivo de la tierra se vuelve a escuchar en las 
Cortes de 1598-1601. pero esta vez uno de los peticionarios fue D. Francisco del Peso, 
procurador de Avila °. Para entender estas peticiones hay que partir de la idea que 
obsesionaba a los procuradores: la crisis agrícola que ellos creían se debía exclusiva
mente a la escasez de mano de obra en el campo71. Por tanto, lo que reprochaban a los 
moriscos era su desapego del cultivo de la tierra más que su afán por ir de una parte a 
otra: con no escasa intuición suponían que si los cristianos nuevos se dedicaban a la 
agricultura los jornales agrarios bajarían y los beneficios de los labradores aumenta
rían. lo que estimularía a otros a regresar a la tierra ("porque muchos de los labradores 
dejan la labranza y se hacen trajineros", se quejaba el Corregidor de Avila por aquellos 
años en el informe remitido a Madrid a instancia de Felipe II)72.

Por tanto puede decirse que, a pesar de las reiteradas prohibiciones de viajar a 
Granada o incluso al resto de Castilla, los moriscos pudieron moverse con bastante 
libertad en todo momento, en especial los convertidos que, gracias a su habilidad profe
sional. cumplían un importante papel en la vida económica de la ciudad.



La comunidad morisca de Avila 329

Su padre, Diego Monje el Cuervo, es el morisco que más propiedades tiene según el apeo de 1565. 
En aquella época era el ordinario del lugar el que proponía a los mayordomos de las parroquias.

' 74
75
76

1069).
77
78

Hispanoamérica. Buenos Aires. 1960. 
en Nueva España (los heterodoxos en

’ Sobre los moriscos en América L. Cardaillac ha sintetizado el estado de nuestros conocimientos en 
"Le probléme morisque en Ameriquc” en Mélanges de la Casa de Velázquez. Xll (1976). pp. 283-306. 
Respecto a los judíos: B. Lcwin.- Los judíos bajo la Inquisición en 
Para los protestantes: J. Jiménez Rueda.- Herejía y supersticiones 
Méjico). Imprenta Universitaria, México, 1946.

Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Difuntos n® Vil (1794-1834). fols. 288 ss.
Archivo Parroquial de San Nicolás, Libro 29 de Fábrica (1560-1625), s.f.
En 1557 tiene 45 años, dice él en un pleito en el que actúa como testigo (AHPAv. Sección A, caja

judíos, moriscos y luteranos estaban originando en España. Precisamente el hecho de que 
este tipo de disposiciones fuera tan numeroso indica que no fueron raros los heterodo
xos que llegaron a América73. Aunque la documentación utilizada no es la más apro
piada para delectar si los descendientes de los mudéjares abulenses se atrevieron a 
transgredir estas normas, se conoce el caso de dos moriscos de la ciudad y uno de Piedra- 
hita que marcharon a América. El primero de ellos es Francisco Monje del que en el 
Repartimiento del Servicio Real en 1560 se dice "que vino de las Indias"; vive en la 
cuadrilla de San Nicolás, en plena morería, y su apellido no deja lugar a dudas respecto a 
que se trata de un morisco: en el recuento de 1565 hecho por la Inquisición hay dos 
personas llamadas así que viven en aquel barrio; sin duda ha regresado de la aventura 
americana con algún aprovechamiento, pues en el repartimiento de 1560 aporta 136 
maravedís, lo que supone 6,6 veces más de lo que correspondía pagar como promedio a 
cada vecino (20,5 mrs.). No obstante no parece tener la riqueza que otros indianos más 
tardíos lograron acumular. ¿Acaso tuvo que regresar antes de tiempo forzado por su 
origen étnico? ¿Cuándo se había marchado? ¿Por qué lo hizo? Es probable que se trate de 
una casualidad, pero en ¡552 -por tanto sólo 8 años antes de estar de vuelta- un tal 
Francisco Monje es reconciliado por mahometano por el Santo Oficio y su nombre 
colgado en los sambenitos de la parroquia de San Pedro: se trataba del hijo del rico 
mercader Diego Monje74; dado que con frecuencia la Inquisición conmutaba la prisión 
por penas pecuniarias y que pudo beneficiarse de alguno de los numerosos Edictos de 
Gracia de aquellos años, no sería imposible que al quedar libre decidiera cambiar de aires 
y, gracias al dinero paterno, embarcase hacia el Nuevo Mundo. En todo caso, en 1560 ya 
se encuentra en Avila y pocos años después, en 1568-69, él u otro homónimo es mayor
domo de la parroquia de San Nicolás comprando sepultura en aquella iglesia en 157275. 
Si estamos ante la misma persona no cabe duda de que se trataría de un caso excepcional: 
nacido hacia 151276, miembro de la elite morisca77, reconciliado por la Inquisición en 
1552, marcha a las Indias a una edad madura y regresa al poco tiempo; superando 
anteriores veleidades heterodoxas logra la confianza del obispo78 y ocupa el cargo de 
mayordomo de su propia parroquia. Demasiada diversidad para una sola vida. Obsérvese 
que quien redacta el padrón del Servicio de 1560 añade "que vino de las Indias" para faci
litar la identificación y evitar la confusión con otro vecino de igual nombre; también 
este apunte en el listado fiscal nos indica que en Avila no era considerado como algo 
delictivo el que esta persona -un convertido- hubiera ido a América, bien porque a los 
convertidos abulenses no se les catalogaba como moriscos o bien porque se desconocía 
la prohibición; esto último resulta poco verosímil y lo primero imposible en el caso de 
que dicho Francisco Monje hubiese sido procesado y condenado hacía pocos años por la



330 Serafín de Tapia Sánchez

Inquisición: por tanto, lo más lógico será pensar que este individuo que fue y vino de las 
Indias es distinto del que conoció las cárceles inquisitoriales.

El otro morisco abulense del que se tiene información de su paso a ultramar fue 
Miguel Ruiz de San Miguel, hijo de Frutos de San Miguel y de María de Avila, quien a 
su vez era hija de Lope Enríquez. el morisco ennoblecido al que ya me he referido 
anteriormente. Por tanto se trata también de una miembro de una de las familias más 
acomodadas de nuestra minoría, lo cual es significativo no tanto porque le resultara 
más fácil que a otros costear el viaje como porque lo más probable es que para poderse 
embarcar tendría que superar el inconveniente étnico con la ayuda de algunos reales 
oportuna y generosamente distribuidos, circunstacias que no todos los cristianos 
nuevos estaban en condiciones de efectuar. Miguel Ruiz de San Miguel se asentó en 
Cuzco hacia 1574 y al morir en 1604 dejó cierta fortuna ("cantidad de pesos de plata") 
que su administrador hizo llegar a Sevilla con destino a los herederos, que eran 
precisamente algunos de los más ricos de la comunidad79. No se sabe por qué éstos 
tuvieron dificultades para recuperar la herencia. Llegado el momento de la expulsión la 
plata sigue depositada en la Casa de la Contratación y el 7-VII-1612, último día de 
permamencia en Avila del acaudalado mercader Alvaro de la Sema -uno de los herederos 
y además uno de los 5 moriscos que recibieron licencia para permanecer un año más a fin 
de vender los bienes de sus correligionarios-, éste termina dando su poder a un familiar 
del Santo Oficio y a su hermano, vecinos de Sevilla (Diego y Francisco de Avila) para 
que lo puedan cobrar para ellos mismos; resulta chocante esta última generosidad con 
quienes pasaban por ser enemigos declarados de los moriscos. ¿Qué contraprestación 
recibieron los herederos a cambio? La respuesta se desconoce, pero no se puede por 
menos de recordar en estos momentos que más de medio siglo antes algunos moriscos 
abulenses tenían la costumbre de hacer regalos y de mantener amistad con oficiales de 
tan severa institución a fin de suavizar el trato de ella recibido80.

En 1584 Francisca de Acevedo. vecina de Piedrahíta pero residente en Avila, 
vende un prado que poseía en esta villa y lo hace en virtud del poder que en 1574 recibió 
de su marido, Gabriel Perejil de Arévalo. residente en las Indias del Perú81. Aunque no 
se explicita que sean moriscos, sus apellidos y procedencia les delatan. Igual que en el 
caso de Francisco Monje es posible que la personalidad de estos individuos coincida con 
la de alguien que tuvo que ver con la Inquisición. Efectivamente, en 1568 una tal 
Francisca de Acevedo, morisca, se acusó a sí misma ante el Santo Oficio por lo cual fue 
procesada y condenada a un año de reclusión en Bonilla de la Sierra (aldea propiedad del 
Obispo de Avila, a unos 10 Km. de Piedrahíta); el asunto no debía ser común, pues el 
Consejo General de la Inquisición reprende al Provisor de Avila por no haber actuado 
con la discreción debida "antes ha habido mucha publicidad"82 ¿Quién era esta Francisca 
de Acevedo que provoca la intervención de la Suprema? ¿Es la misma persona cuyo 
esposo marchará poco después a América?

79 AHPAv, Prot. 177 (1 7-III-1604).
W) AHN. ¡nq. libro 575, fols. 54 - 70 v. Ver infra, cap. VIII. 1.6. El propio Miguel Ruiz de San Miguel 

luvo que conocer en su propia familia la actuación del Santo Oficio ya que su tía, Mariana de Talavera. 
esposa de Alonso de San Miguel, hermano de su padre, fue reconciliada en 1547 (Archivo Parroquial de San 
Pedro. Libro de Difuntos. VII, fols. 288 ss.).

81 AHPAv. Prot. 157, fol. 158.
82 AHN. Inq. libro 576, fols. 185-187 y 331 v.



La comunidad morisca de Avila 331

3.- UN NIVEL CULTURAL APRECIABLE

B. Bennassar ha publicado recientemente un artículo85 donde hace una presen
tación del estado de la cuestión referido a España y donde se acepta el recurso a la firma 
como indicador del nivel cultural de todos los grupos sociales. Y es que las dudas 
respecto a la verosimilitud de la ecuación firma-lectura no pueden disuadir de hacer el

En el panorama historiográfico español son muy raros los estudios de un fenó
meno social tan importante y poco conocido como el del nivel cultural del conjunto de 
la población de las ciudades castellanas del siglo XVI. Hasta ahora en nuestro país las 
élites son las que han recibido la mayor atención a este respecto. Sin duda la excepción 
más notable sea el trabajo de Ph. Berger sobre Valencia en el que, gracias al volumen de 
información allegado, también se da cuenta de la situación cultural de las clases traba
jadoras83. En honor a la verdad hay que decir que lo que ha retraído a muchos historia
dores a encarar esta línea de investigación son las dudas respecto a la garantía científica 
del trabajo emprendido, ya que el único indicador utilizable, cuando se trata de detectar 
el nivel de alfabetización de las masas populares, es la firma y es sabido que no hay 
acuerdo respecto a la equivalencia entre saber firmar y saber leer y, mucho menos, 
escribir84.

83 "La lecture a Valencia de 1474 á 1560 (Evolution des comportements en fonelion des milieux 
sociaux)" en Livre et lecture en Espagne et en France sous 1'anden réginie, Colloque de la Casa de Velázquez. 
A.D.P.F. París, 1981, pp. 97-110.

84 Ver a este respecto las reflexiones de Lawrence Stonc (“Literacy and Education in England" 1640- 
1900 Past and Present, 42 (1969) pp. 69-139, especialmente p. 98) y de Roger Chartier (Livre et lecture...p. 
109). J. Soubeyroux sintetiza las posiciones de la historiografía francesa en este punto ("Niveles de 
alfabetización en la España del siglo XVIII" Revista de Historia Moderna. Anales de la Univ. de Alicante. 5 
(1985), pp. 159-172). Este último autor presenta el testimonio de una escuela primaria en León donde, a 
finales del siglo XVIII, primero se enseñaba a leer y después a escribir: el maestro "podrá llevar un real de 
cada uno al mes, siendo de los que sólo aprenden a leer, y dos reales si aprendiesen a escribir, y lo mismo si a 
escribir y a contar” (p. 171). Me parece convincente el trabajo de F. Furct y W. Sachs quienes mostraron que 
en Francia a la altura de 1866 la tasa de correlación entre los que firman y los que declaran saber leer y escribir 
está cerca de la correspondencia absoluta (“La croissance de l’alphabéiisation en France. XVlIIe-XIXe 
siccle” Anuales. Economies, Sociétés, Civilisations, 29, 1974, pp. 714-737); es de suponer que lo que valía 
para 1866 sirviera para tres siglos antes.

85 “Las resistencias mentales” en el libro colectivo dirigido por él mismo: Orígenes del atraso 
económico español. Ed. Ariel, Barcelona, 1985, pp. 147-163.

Para concluir, en este asunto del paso a las Indias y teniendo en cuenta la limi
tación de nuestras fuentes se pueden aventurar las siguientes conclusiones:

• No fueron muchos los moriscos de esta zona que marcharon a ultramar.
• Los que lo hicieron pertenecían a las familias más acomodades de entre ellos.
• Es probable que en el origen de este movimiento migratorio estén ciertas 

dificultades con el Santo Oficio.
• No era objeto de escándalo en la ciudad castellana que los convertidos mar

charan a América.



352 Serafín de Tapia Sanche:

Así pues, merece la pena dedicar algún esfuerzo a echar luz sobre la cuestión de 
en qué medida nuestros moriscos sabían o no sabían firmar, máxime cuando se tiene la 
fortuna de disponer de este tipo de información desde los primeros años del siglo XVI, 
circunstancia poco frecuente. Básicamente tal información procede de los protocolos 
notariales^. Además, sobre todo en el caso de los moriscos, he recogido los datos que a 
este respecto proporcionan las fuentes judiciales (quienes testifican o pleitean deben 
firmar, o dejar constancia de que no saben hacerlo, al final de sus declaraciones); 
igualmente se ha sacado fruto de ciertos legajos de la Sección Inquisición del Archivo 
Histórico Nacional. Como resultado de tal convergencia de fuentes, los porcentajes que 
alcanzan aquellos de quien se tiene información respecto al total de vecinos moriscos 
son muy superiores a los porcentajes alcanzados en el caso de los cristianos viejos; 
exactamente conocemos el nivel de destreza en la firma del 36'5 por cien de los 
moriscos y sólo el 14'7 por cien de los cristianos viejos, de donde cabe inferir que el 
grado de verosimilitud alcanzado será mayor con la minoría que con la mayoría.

trabajo, por dos razones contrapuestas; primera porque, sin perjuicio de que posteriores 
investigaciones aclaren esta cuestión, no hay duda de que la destreza de rubricar supone 
un nivel superior, una ciertá capacidad de representación simbólica, que quien es incapaz 
de firmar no posee, pudiéndose establecer, en consecuencia, las fronteras de una cultura 
elemental; la segunda porque . incluso aunque se demostrara que saber firmar equivale 
a dominar la técnica lectora, no hay garantía de que tal habilidad lecto-escritora 
supusiera que tales sujetos hubiesen transpasado el umbral de lo que hoy denominamos 
analfabetismo funcional, es decir que fueran capaces de comunicar a los demás por 
escrito -o entender- un mensaje medianamente complejo que necesitaran para poder 
actuar eficazmente en su entorno, y que pudieran servirse de la lectura y escritura para 
su propio desarrollo y el de su comunidad86. Obviamente los alfabetizados funcionales 
son los únicos que se pueden considerar como poseedores de un nivel cultural tal que les 
permite acercarse a la literatura y a cualquier otra producción impresa y facilitarles el 
éxito social en cualquiera de los ámbitos. Con otras palabras, lo relevante no es conocer 
si firmar equivale a leer, sino tener información de cuántos y quiénes habían superado la 
barrera del analfabetismo funcional lo que es muy difícil de establecer, entre otras 
razones, por la existencia de niveles intermedios de madurez intelectual87. Sin embargo, 
parece claro que tal dificultad no es argumento suficiente para desinteresamos por el 
conocimiento de los niveles de dominio de estas destrezas tan fundamentales para el 
desarrollo de los individuos y de las sociedades.

86 Así entendió la UNESCO el concepto de “analfabetismo funcional” en su 20® Conferencia General en 
1978 (Cf. J.A. Fernández Fernández (coord.) Libro Blanco de la Educación de Adultos. Ed. Ministerio de 
Educación y Ciencia. Madrid. 1986. p. 182).

87 Daniel Roche ya fue consciente de esta dificultad al sostener la imposibilidad de establecer una 
correspondencia entre la habilidad de escribir que permite la liberación y la afirmación de la personalidad por 
una parte y la capacidad de leer pasivamente por la otra ("La culture popular a Paris au XVIII siécle: les 
faijons de lire” en Livre et lecture ... p. 160).

88 El recurso a esta fuente hace tiempo ya lo sugirió el mismo B. Bennassar en su Valladolid en el Siglo 
de Oro (Ed. Fundación Municipal de Cultura. Valladolid. 1983) donde escribió: “Se podría llevar a cabo un 
estudio estadístico a partir de los protocolos notariales, analizando sistemáticamente todas las actas. Casi 
todo el mundo, en la época, pasaba un día u otro ante el escribano, y cuando no sabían escribir lo decían en el 
momento de firmar” (p. 468).



La comunidad morisca de Avila 333

1.- La alfabetización de los cristianos viejos

no saben firmarsaben firmar

%%%

año 7651(D 2 3 4

47’5total 52'4 79411376 8761670 14'7

CUADRO 2

1503(2) 
1528(3) 
1553 
1578 
1603

NIVEL DE ALFABETIZACION DELA POBLACION LAICA CRISTIANO- 
VIEJA DE AVILA EN ELSIGLOX VI POR PERIODOS

Vecinos
Avila

1529
1945
2863
2740
2299

Personas de las que 
tenemos información

277
192
192
434
575

18’1
9'9
6'7
15'8
25'1

126
100
106
232
312

45'5 
52’1 
55’2 
53'4 
54'2

151
92
86

202
263

54'5
47'9
44'8
46'5
45'7

El volumen de la muestra con la que se va a operar depende de las fuentes y por 
ello variará de unos cortes cronológicos a otros; el promedio de todos ellos significa 
que conocemos si sabía o no firmar el 14'7 por cien de los vecinos cristianoviejos de la 
ciudad. Su nivel de alfabetización (el 52'4 %) es desde el primer momento sorpren
dentemente alto, alcanzando casi cotas francesas89 y superando el 38’5 de firmantes de 
Toledo (años 1540-1600), el 44'2 de Badajoz (23 mitad del s. XVII) y el 45’4 de Madrid

(1) Excluida la población eclesiástica. Estos datos proceden de mi artículo "Las fuentes demográficas..." 
o.c. pp. 31-88.

(2) En este bloque se acumula información de una serie de años comprendidos entre 1503 y 1510. El número 
de individuos referidos a cada año es el siguiente: 1503=46; 1504=141; 1506=3; 1508=7; 1509=10 y 
1510=74.

(3) Id. entre los años 1526 y 1532; concretamente: 1526=7; 1527=77; 1528=78; 1530=8: 1531 = 1 y 
1532=3.

n9

89 Cf. R. Charticr.- Lectures et lecteurs clans la France d'Anden Régirne. Ed. Seuil, París. 1987 
(especialmente el cap. ¡II. “Strategies editoriales et lectures populaires. 1530-1660" (pp. 87-124) y del mis
mo autor "La circulation de l’écrit dans les villes framjaiscs, 1500-1700" en Livre et lecture... pp. 151-157.

n9

Para poder valorar en su justa medida el significado del nivel de alfabetización 
de los moriscos es preciso conocer el del grupo social dominante, ya que lo más intere
sante será poder comparar el grado y la evolución cultural de los componentes de ambas 
etnias (ver Cuadro 2).

n9



334 Serafín de Tapia Sanche:

(año 1650): únicamente se coincide con el 52'5 de Santiago de Compostela en 163590. 
Encuentro dos tipos de explicación a este hecho; el primero se deriva del tipo de fuente 
empleada: escrituras notariales que recogen actuaciones sociales casi siempre de carácter 
económico por lo que. si bien se hacen eco con exactitud de la presencia de los personajes 
más ricos y activos (mercaderes, gente que hace contratos...), tienen cierta proclividad a 
infrarrepresentar a los sectores sociales más modestos o con actividades profesionales 
de escaso dinamismo (asalariados, campesinos, ...). que eran los grupos de menor nivel 
cultural junto con las mujeres; no obstante, más adelante se verá que, en este caso, no es 
minoritaria la presencia de los menudos; por lo que se refiere a la información respecto 
a las mujeres, se trata de una carencia generalizada91. El segundo tipo de explicación del 
alto nivel de alfabetización guarda relación con las características y condiciones de esta 
ciudad en el siglo XVI; Avila era por entonces un centro urbano de nivel medio en la 
Corona de Castilla, con un importante incremento, a lo largo de la centuria, de su 
actividad artesanal, sobre todo la textil92; tal desarrollo de su capacidad productiva 
(por otra parte frenado drásticamente en el tránsito del siglo XVI al XVII) no fue lo 
suficientemente duradero ni profundo como para lograr que las tradicionales señas de 
identidad de la ciudad fueran alteradas: estamos en una ciudad que conserva las 
características de centro eclesiástico y donde se ubican los servicios administrativos del 
territorio9': se sabe que en las ciudades de este tipo la alfabetización era superior a la de 
los lugares de impronta artesanal.

En la ciudad no existía ninguna actividad editorial ni impresora94 pero, en 
cambio, no era comparativamente escaso el número de quienes se dedicaban profesio
nalmente a la instrucción y a la difusión de los libros. El cuadro 3 recoge la información 
que a este respecto aportan los padrones del repartimiento del Servicio a lo largo de los 
años y -para 1561- las Averiguaciones de Alcabalas95; resulta significativo que en este 
último padrón, gracias a que se incluían los individuos de los tres estados y no sólo los

91
92
93

pobladas -16.000 vecinos- de la Corona de Castilla (cf. M. Fernández Alvarez y A. Díaz Medina.- Los 
Austrias Mayores y la culminación del Imperio (1516-1598), vol. 8 de la Historia de España. Ed. Gredos. 
Madrid, 1987. p. 205).

94 No sólo lo revela la existencia de trabajadores de este sector sino el hecho de que cuando los 
obispos necesitan publicar algo lo encargan a impresores de fuera, como Andreas de Portonaris quien 
imprimió en Salamanca las Constituciones Sinodales del Obispado de Avila en 1557 o Lorenzo de Soto que 
en 1571 imprimió en Martín Muñoz (Segovia) unas Instituciones emanadas por el obispo Don Alvaro de 
Mendoza. Un ejemplar de las Constituciones se halla en el Archivo Diocesano de Avila; de las Instituciones 
aludidas se encuentra una referencia en el Libro de Becerro, Quemas, Decretos (1512-1667), fol. 251 v„ de la 
parroquia de San Martín, Arévalo. Archivo Diocesano de Avila, 135/1/3.

9* AHPAv, Ayuntamiento. 59. 6/18 (1514); 59. 6/24 (1517); 61, 7/23, 24. 26 y 28 (1530); 63. 9/3 
(1540); 67, 11/23 (1571); 68, 12/8 (1580); 68. 12/14 (1590); 71, 14/10 (1603); 73, 15/19 (1626). La 
Averiguación de Alcabalas de 1561 en AGS, Expedientes de Hacienda, leg. 50.

90 Cf. M.C. Rodríguez y B. Bennassar.- "Signaturas el niveau culture! des témoins et accusés dans les 
procés d'Inquisition du resson du tribunal de Toléde (1525-1817) et du resson du tribunal de Cordoue 
(1595-1632)", Caravelle, 31 (1978) pp. 17-46; F. Marcos y F. Conés.- Educación y analfabetismo en la Ex
tremadura meridional (siglo XVli). Ed. Serv.Publicaciones Universidad Extremadura, Cáceres, 1987, p. 40; 
C. Larquié- "La alfabetización de los madrileños en 1650” Anales del Instituto de Estudios Madrileños, t. 
XVII (1981); J.E. Gelaben.- "Lectura y escritura en una ciudad del siglo XVI: Santiago de Compostela” en La 
ciudad hispánica durante los siglos XIII al XVI. Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1985, pp. 161-182.

Cf. el caso valenciano en Ph. Berger, o.c. p. 99.
Ver. supra cf. cap. III de este libro.
La ciudad de Avila basaba su tradicional poderío en el control de una de las tierras más amplias y



La comunidad morisca de Avila 335

1514 1517 1530 1540 1549 1561

3

1 1

CUADRO 3

3
1
1

escritor 
librero 
maestro 
perganiinero

PROFESIONES VINCULADAS A LA INSTRUCCION Y A LA 
DIFUSION DE LA CULTURA

1
3 5

1
4

4
4
11
3

4
4
4

2
2
2

9
30)
4

5
5
1

1
3 
1

1
3 

1

pecheros, el número de los que se dedican a instruir aparece notablemente incrementado: 
en realidad en 1561 existían cuatro maestros (tres maestros de niños y uno que enseña 
gramática), más cinco clérigos que "enseñan a niños" y otros dos clérigos que enseñan 
gramática, total once personas, muchas más que en otras ciudades castellanas de tamaño 
parecido96.

96 B. Bcnnassar recopila los maestros de varias ciudades en ese año: 12 en Valladolid. 6 en Segovia, 2 
en Medina del Campo...(“Las resistencias mentales", o.c. p. 157) y J.I. Gelabert indica que en Santiago de 
Compostcla hay 5 maestros ("Lectura y escritura...", o.c. p. 166). Obsérvese que Valladolid y Segovia eran 
bastante mayores que Avila, sobre todo la primera, en concreto en los años 1531 y 1591 Avila tenía 1830 y 
2781 vecinos respectivamente, mientras que en Valladolid eran 6750 y 8112 y en Segovia 3781 y 5657 (cf. 
S. de Tapia: “Las fuentes demográficas... o.c. p. 54: B. Bcnnassar.- Valladolid..., p. 158 y A. García Sanz.- 
Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen... o.c. p. 45).

Resulta interesante prestar atención a la evolución de la tasa de firmantes: se 
produce un gran incremento hasta 1528 manteniéndose en el mismo nivel -con ligeras 
oscilaciones- hasta 1603. Con el objetivo de encontrar un significado a tal evolución 
hemos desagregado los datos distinguiendo entre hombres y mujeres (cuadro 4, a y b). Se 
observa la gran diferencia entre unos y otras: 58 y 16'6 por cien respectivamente es la 
media de alfabetizados en el conjunto del período.

A priori una discriminación interesante es la determinada por el sector produc
tivo. Utilizamos, por razones de comodidad metodológica, la división clásica en los 
tres sectores de actividad (primario, secundario y terciario) más otro que recogería a los 
nobles, las mujeres sin oficio -la mayoría- y algunos hombres de profesión indetermi
nada (cuadro 5). Aparte de la claridad con que se manifiesta la distinta capacidad de 
firmar de los tres sectores, son las actividades artesanales las que -gracias al aceptable 
volumen de la muestra- permiten dibujar un comportamiento coherente de esta variable 
cultural, caracterizado por un avance -explosivo en el primer tercio del siglo- hasta 
1578, seguido de un período de declive.

1571 1580 1590 1603 1626

(1) Amuestramozos" en la casa de la doctrina y maestro de mozos a la iglesia mayor.



356 Serafín de Tapia Sanche:

saben firmar no saben firmar

Año %%
21 3 64 5

total 86'7 421446 838 60858

83'4total 223 13'4 37 16'6 186
(1) Respecto aJ total de individuos de los dos

CUADRO 4

a) HOMBRES
1503
1528
1553
1578
1603

b) MUJERES
1503
1528
1553
1578
1603

261
162
174
343
506

16
29
18
91
69

94’2
84’4
90’6
79
88

5'8
15'1
9

21
12

1
4
7

15
10

47'9
58’6
56'9
63’3
59’7

6'3 
13'8 
38'9 
16'5 
14'5

136
67
75
126
204

52'1
41'4
43'1
36'7
40'3

93'7
86'2
61
83'5
85'5

125
95
99

217
302

15
25
11
76
59

Pers.de las que 
tenemos inform.

n9 %<>)

sexos de los que se tiene esta información.

NIVEL DE ALFABETIZACION DE LOS CR. VIEJOS 
POR SEXOS Y PERIODOS

n9

Habrá que esperar a contar con información de otros lugares del país para poder 
comprobar si estamos ante un fenómeno general o si se trata de un caso particular; no 
obstante resulta probable suponer que este dato del estancamiento en el nivel de 
alfabetización pudiera guardar cierta relación con el giro que a partir de 1556-1563 
toma la política real respecto a la cultura y que transformó la España del Renacimiento 
-completamente abierta a las influencias humanísticas europeas- en la semicerrada 
España de la Contrarreforma97. La sospecha y el control a que se sometió el mundo del 
pensamiento y de los libros ha llevado a algún autor a afirmar que de estas épocas 
arrancan los orígenes del temor y desprecio de los españoles hacia la letra impresa .

n9

97 Cf. J.H.EIIiot.- La España Imperial. 1469-1716. Ed. Vicens Vives. Barcelona, 1965, pp. 241 ss. 
También M. Fernández Alvarez en Los Austrias Mayores..., o.c., especialmente el capítulo “La infiltración 
del luteranismo” (pp. 292 ss.).

98 H. Kamen.- La Inquisición española. Alianza Editorial, Madrid, 1973, especialmente el capítulo 5: 
“El silencio se ha impuesto” (pp.80 ss.).

Pers.de


La comunidad morisca de Avila 337

o o un en
O

KO OOOO en01

P¡ín

en°c OI O

OI OI OI

OOen Un°c
un

o OOOO

£OO en 04°c o

OO un
OOun unun°c un

KO

unun en\©°G un

s
o\O OO01 en

s04 O

OI=C I O1en

04 o

04en

O O

KO un

nT
04 
OI

OIOI

nT
KO

04OI O\O

\O

un

04
Tt

OI

os
oí
■^r

04
'Ú’

un

un
04 un

en 
oí

en
Ós

xf

OOs

SO 
^r en

en oí o oí

Ós
Tj-

Os
o un

\O

S o

en

c>ó

en

O 
c¿ Q 
<
CJ

í
.g<

OI
en

Os 
oo

en m

§ 
É u:

s 
g 1=

04
ce

vt 
ún \o

\O
en oo

o. •n O)

oo
<n 
oí

r- 

s

oíOI

9

i

en s

en
énoo

Ja 
g IG
5 
•S C/5
O

5
C/3 
OI

&1 c s •sC/5 
O

g u=
5•§CZ2
O

§
E

O >
H U
Q O
cu 
(75 w ac O H ü tí co 
c¿ o cu co
co Z w
CQ <
O 
S 
> 
c¿ u co O 
w Q 
Z O >-H O < NP 
W CQ 
í
<
Q
W >

•c a
c§ en en r- 

en en 
O m

en ooun o- un un
m oo
O 04 un un

\O en
<o \oen -^r



555 Serafín de Tapia Sánchez

2.- Nivel de alfabetización de los moriscos

No resulta, por tanto, muy aventurado relacionar esta circunstancia con la disminución 
del interés por aprender a leer y escribir que parecen indicar la evolución del número de 
enseñantes en la ciudad y -quizá más expresivamente- el de los libreros", cuya curva es 
reflejo gráfico del viaje de ida y vuelta de la sociedad castellana en este ámbito100.

Si los estudios del nivel cultural de las clases populares cristianas son escasos, 
los de las minorías étnicas son inexistentes. En esta ocasión se presenta la información 
disponible respecto a la capacidad de firmar de los moriscos abulenses siguiendo un 
esquema similar al utilizado con los cristianos viejos.

Los mudéjares castellanos nunca destacaron por su nivel cultural; ya se vio en 
los cap. I y II cómo los de Avila ya en el siglo XV habían perdido el dominio del 
árabe'01. A partir de la forzosa conversión (mejor sería decir bautizo) de 1502 el 
proceso de degradación de la propia cultura musulmana se acentúa, sobre todo porque la 
Inquisición -en su afán por lograr la aculturación de la minoría- consideraba la posesión 
de libros o manuscritos en arábigo o en aljamía (castellano con caracteres árabes), 
susceptibles de transmitir creencias islámicas, como prueba de herejía102, procediendo a 
condenar y confiscar los bienes del acusado.

Como hicimos con los cristianos viejos, se presentan varios cortes cronológicos 
que. por razón de las fuentes empleadas, no coinciden con los anteriores.

La columna 5 del cuadro 6 refleja que los convertidos (hombres) constituían 
una comunidad muy alfabetizada (72'3 por cien de media), mientras que los granadinos 
lo estaban en un grado muy modesto. Es sorprendente que los varones convertidos 
tuvieran más facilidad para firmar que sus coetáneos cristianos viejos, incluso desde el 
momento de su conversión en 1502 (ver gráfico 1). Tal fenómeno no deja de ser 
chocante, pues ha sido un lugar común hablar del ínfimo nivel cultural de los moriscos. 
Por paradójico que parezca, esto tiene su explicación. Como ocurría con los individuos 
de la mayoría, también aquí hay tendencia en las fuentes a proporcionar más infor

99 Quizá el número de libreros estuviera un tanto desproporcionado, si se tiene en cuenta la capacidad 
lectora de la ciudad: así cabe explicar que en la Averiguación de Alcabalas de 1561 aparezca (fol. 9 v.) un tal 
Juan Luis, librero y tabernero. Es posible que con pluriempleo tan atípico el señor Juan Luis consiguiera salir 
adelante.

100 Como es lógico el nivel de descenso de alfabetización sólo puede detectarse como mínimo con un 
retraso de 15 ó 20 años respecto al momento en que se produce el desinterés por la instrucción generalizada 
de la población; por ello sólo el corte de principios del siglo XVII refleja el cambio de coyuntura.

1 Jl Ver supra notas 50 y 65 de los capítulos I y II. Esto que ocurría entre los mudéjares castellanos no se 
puede generalizar a) conjunto del país; los valencianos fueron los que mejor conservaron el árabe (Cf. A. 
Labarta y R. García Cárcel.- “Un fondo de documentos árabes de moriscos valencianos”, / Jornadas de 
Cultura Arabe-Islámica. Madrid. 1978, pp. 395-401); algunos moriscos aragoneses mantuvieron hasta 1610 
un cierto comercio clandestino del libro en aquella lengua (Cf. J. Fournel-Guerin.- "Le livre et la civilisation 
ecrite dans la communaute morisque aragonaises (1540-1620)” o.c.).

102 Cf. J. Fournel-Guerin.- “Le livre el la civilisation..." o.c. pp. 241-242.



La comunidad morisca de Avila 339

NIVEL DE ALFABETIZACION DE LOS MORISCOS DE AVILA

(Sólo hombres)

No saben firmarSaben firmar
Año

n9 %%%

7(3)5(3) 63(2) 41(D 2

a) Convertidos

Subtotal 140 27*7365 72'31103 505 45’8

b) Granadinos

Subtotal 76 76557 17'9 24100 24

216 35’7389 64'31660 605 36’4

CUADRO 6

1594
1610

1503
1519
1549
1580
1594
1610

288
269

161
207
233
172
164
166

52
48

18
17'8

10
14

19'2
29’2

42
34

36'7
30'5
22*4
27’9
26'7
26'9

80'8
70'8

Vec.mor.
Avila

49
82
98
93
90
93

Pers.de que 
tenemos inf.

30'4
39'6
42'1
54'1
54’9
56

31
57
76
67
66
68

63'3
69'5
77’5
72
73'3
73'1

18
25
22
26
24
25

TOTAL 
(conv.+gr.)

(2) Porcentaje respecto al total de vecinos moriscos de la ciudad ese año. En 1594 y 1610 
se distingue entre convertidos y granadinos.

(3) Porcentaje respecto al total de vecinos moriscos de los que tenemos información 
(columna 2).

n9n9 n9

(1) En esta columna se contabilizan todos los vecinos moriscos, es decir, familias o 
unidades fiscales; por tanto también se incluyen algunas viudas. El resto del cuadro se 
refiere sólo a hombres.

Pers.de


340 Serafín de Tapia Sánchez

4343-

□

GRAFICO 1

moriscos 
cristianos viejos

mación de los componentes más activos de la comunidad quienes, por ende, cabe suponer 
que serían los más letrados. No hay que olvidar que los moriscos de la ciudad de Avila 
constituían un grupo atípico dentro del conjunto de sus correligionarios del país: 
llegaron a alcanzar un status social aceptable y destacaron por su actividad y riqueza

NIVEL DE ALFABETIZACION DE MORISCOS Y CRISTIANOS 
VIEJOS (LAICOS) DE AVILA

% 
r 100 
r90 
780
7 70 
7 60 
7 50
7 40 
730 
7 20 
710

) K-t .................. ..................... ... ........................................................
1500 1510 1520 1530 1540 1550 1560 1570 1580 1590 1600 1610

%
100 -
90 -
80 7
70 :
60 -
50 7
40 -
30 7
20 7
10:
07

103 Sólo dos libros de horas en el legado de un mercader -que hizo su fortuna en Sevilla- y de una rica y 
piadosa viuda de otro mercader, ambos pertenecientes a la misma familia (Bartolomé Enríquez y su sobrina 
María Enríquez).

Este alto nivel de alfabetización fue inducido, mucho más que por intereses 
estrictamente culturales (entendidos en un sentido convencional), por la necesidad de 
desenvolverse con cierta holgura en un entorno económico que no les era a priori pre
cisamente propicio. Hay algunos hechos que avalan esta hipótesis: en los inventarios 
post mortem de los moriscos son prácticamente inexistentes los libros103; se ha com
probado (cuadro 7) que hay correspondencia directa, excepto en 1549, entre saber firmar 
y posesión de riqueza; analizando el nivel de alfabetización de los individuos de cada 
sector productivo (cuadro 8) queda claro el papel instrumental que esta destreza 
intelectual debía jugar entre los cristianos nuevos; a este respecto piénsese que es 
consustancial al sector terciario (el más frecuente entre los moriscos, sobre todo entre 
los convertidos) precisar de frecuentes relaciones sociales y éstas se facilitan si existe



La comunidad morisca de Avila 341

(Excluidas las mujeres)

firmarSaben firmar

Año

4321

377173315 788

CUADRO 7

(Datos de 1580, 1594 y 1610 acumulados)

54321

CUADRO 8

Primario
Secundario
Terciario

suma o 
media

1503
1519
1549
1594
1610

APORTACION FISCAL Y NIVEL DE ALFABETIZACION 
DE LOS MORISCOS ABULENSES

Pers.de que 
tenem.infor.

Pers.de que 
tenem.inform.

30
56
71
74
84

23
120
175

Aport.fiscal 
(promedio, mrs)

96
98
142
410
2374

7
59
126

30'4
49’2
72

Pers.de que 
tenem.infor.

17
23
19
51
63

16
61
49

Aport.fiscal 
(promedio,mrs)

47
68

157
150 
830

69’6
50’8
28

No saben firmar 
n° %

Saben firmar 
nc %

ALFABETIZACION DE LOS MORISCOS POR SECTORES 
PRODUCTIVOS

NOTA: No ha sido posible identificar en los padrones fiscales a todos aquellos de los que se conoce su 
grado de alfabetización. Por ello en este cuadro aparecen menos vecinos que en el precedente.

No saben

Pers.de
Pers.de
Pers.de


342 Serafín de Tapia Sánchez

cierto nivel cultural, en cambio el sector primario apenas requiere relaciones sociales 
por lo que no importa que haya un gran porcentaje de iletrados; pues bien, estas premisas 
son las que se cumplen con nuestra minoría. Este pragmatismo cultural les fue 
reprochado en cierta manera por el obispo de Avila en 1611: "los moriscos nunca hacen a 
sus hijos clérigos ni estudiantes sino para facultades meramente seculares como son 
leyes y medicina"IW

En todo caso el tono cultural de la ciudad no era marcado por estos moriscos ni 
tampoco por aquellos artesanos cristiano-viejos de aceptable grado de habilidad lecto- 
escritora. Era la minoría culta de hidalgos y eclesiásticos la única que consumía y 
producía cultura105: eran estos sectores privilegiados quienes no sólo disponían del 
poder económico y político sino también de la hegemonía ideológica y del monopolio 
cultural.

Revisando la evolución del analfabetismo entre los varones de la minoría étnica 
(columna 7 del cuadro 6) vemos cómo va retrocediendo en la primera mitad del siglo; 
en lo que queda de centuria el impulso alfabetizador se detiene sin que parezcan 
reflejarse los cambios en la coyuntura ideológica tal como ocurría entre los cristianos 
viejos: esta circunstancia parece reforzar la idea de que la capacidad escritora de los 
moriscos tenía poco que ver con la cultura.

Por lo que respecta a los granadinos, que llegaron bastante islamizados a 
Avila en 157O106, su castellanización y posterior alfabetización parece ir a buen ritmo: 
en 1594 sabían firmar el 19'2 por ciento y en 1610 el 29'2 por ciento. Hay que tener en 
cuenta que esta gente procedía de zonas rurales del reino de Granada (hoya de Baza y 
vega granadina) y que aquí muchos de ellos conservaron su ocupación agraria, circuns- 
tacia que propiciaba el analfabetismo. Probablemente ellos eran conscientes de los 
inconvenientes que se derivaban de esta situación y por ello intentaron inútilmente en 
1596 abrir una escuela para niños granadinos. Volveremos sobre este asunto. Carácter 
excepcional tiene la noticia proporcionada por un expediente judicial donde se indica 
que el granadino Alonso Marcos, mesonero, solía leer romances en su casa107; sin duda 
este personaje estaba lejos de ser el prototipo de granadino asentado en Avila; precisa
mente será él quien asumirá la representación de sus correligionarios en las vísperas de 
la expulsión.

Utilizando la información aportada por los padrones del repartimiento del 
Servicio -tal como más arriba se dijo- he elaborado el cuadro 7 donde se manifiesta la 
correspondencia existente entre riqueza y capacidad de escribir mediante 
el recurso de hallar el promedio de lo aportado en aquel impuesto por quienes sabían

104 AGS, Estado, leg. 235. Efectivamente, en la minuciosa relación elaborada por el Santo Oficio en 1594 
los únicos que aparecen con estudios superiores son abogados, escribanos (notarios) y médicos.

105 L.E. Rodríguez-San Pedro nos pinta el sugestivo ambiente intelectual de una familia hidalga y 
judeoconversa, la de Santa Teresa.- “Libros y lecturas para el hogar de don Alonso Sánchez de Cepeda", 
Salmanticensis, XXXIV (1987), pp. 169-188. Y B. Jiménez Duque comenta la obra intelectual de un selecto 
grupo de clérigos locales: La escuela sacerdotal de Avila del siglo XVI. Ed. Universidad Pontificia de 
Salamanca y F.U.E., Madrid, 1981.

106 su lengua entrellos, aunque los más son ladinos en la nuestra” informaba en 1583 el 
corregidor de Avila al Consejo de la Inquisición (AHN, Inq. leg. 2111, cxp. 3).

107 "Estando al brasero en su aposento leyendo en un romancero un romance que decía: Ahora es tiempo 
que me desengañéis" (AHPAv, Sección A, caja 450).



La comunidad morisca de Avila 343

LA ALFABETIZACION DE LAS MORISCAS

No saben firmarSaben firmar

n9 %%

CUADRO 9

1580
1610

Pers.de que 
tenem.inform.

39
17

5
2

12'8
11’8

34
15

87’2
88'2

"CONVERTIDAS"

n9

108 En 1580 no he efectuado esta comparación pues el listado-base de los convertidos de ese año 
(listado n9 4 del Apéndice) no parte de ninguna relación concreta sino de varias de una serie de años en tomo 
a esa fecha; caso distinto es el de los otros cinco cortes cronológicos en que. a partir de listas de moriscos 
únicas -aunque completadas a veces con fuentes colaterales- procedentes del Repartimiento del Servicio 
(años 1503, 1519 y 1610) o efectuadas para o por el Santo Oficio (años 1549 y 1594), se ha buscado en el 
corresnondiente padrón del Servicio de ese año lo que pagó cada uno de los moriscos.

105 Cf. D. Sourdel.- El Islam. Ed. Oikos-Tau, Barcelona, 1973. p. 64. En las comunidades moriscas en las 
que el empeño por mantener vivo el islam estaba muy arraigado, como era el caso de Aragón, la mujer sí jugaba 
el papel de transmisora de los conocimientos religiosos a los niños en el seno del hogar (Cf. J. Foumel- 
Guérin.- "La femme morisque en Aragón" en Les marisques el leur temps. o.c. pp. 523-538), claro que estos 
conocimientos eran tan elementales que con frecuencia se reducían a los ritos alimenticios.

firmar y por quienes no sabían108. La cifra media de lo aportado por los letrados es el 
doble que la de los iletrados. Excepto el año 1549 en todos los demás se repite el hecho 
de la equivalencia entre el grado de alfabetización y el de la riqueza; estamos con
vencidos de que si algo similar se hubiera hecho con los cristianos viejos el resultado no 
variaría, lo mismo que no cambian básicamente las conclusiones a que se llega al 
calcular el nivel de alfabetización de los moriscos por sectores productivos (cuadro 8): 
como ocurría con los cristianos viejos el mayor grado de iletrismo está en el sector 
primario (69'6 por cien, menor que entre los agricultores de la mayoría), seguido del 
secundario (50'8 por cien, igual en las dos comunidades) y del terciario (28 por cien, 
algo superior entre los antiguos moros).

En el universo musulmán la mujer se halla en clara inferioridad social respecto 
al hombre. Las niñas, destinadas al matrimonio, permanecen confinadas en el hogar y 
casi privadas de instrucción, ya que, a diferencia de lo que ocurre en el mundo cristiano, 
no es competencia suya educar ni instruir a los niños109. Esto es lo que explica el gran 
abismo cultural que media entre los hombres y las mujeres de la minoría morisca abu- 
lense, incluso aunque nos refiramos a las descendientes de los mudéjares y excluyamos a 
las granadinas (cuadro 9). Si los varones moriscos eran más hábiles firmando que los 
cristianos viejos, no ocurría lo mismo con sus compañeras, que alcanzaban cotas de 
alfabetización más bajas que las de la mayoría étnica. Por otra parte el paso de los años 
no supone ningún cambio en esta cuestión.

n9

Pers.de


344 Serafín de Tapia Sánchez

1,0 AHPAv, Sección A, caja 545. Un procedimiento similar ha sido descrito para Valladolid por A. Rojo 
Vega.- Ciencia y cultura en Valladolid. Estudio de bibliotecas privadas de los siglos XVI y XVII. Ed. 
Universidad. Valladolid. 1985. p. 28.

1,1 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 23, fol. 93 v-94 (16-XI-1596).

Es casi nula la información que ha llegado hasta nosotros respecto al sistema 
educativo de los moriscos. Una única referencia nos indica que los hijos de 
algunos convenidos acomodados acudían a las clases de un tutor particular, cristiano 
viejo, con quien establecían un contrato privado110. En la relación nominal de 1561 
aparece viviendo en el corazón de la vieja morería un tal "Flores, que enseña niños" y en 
el apeo de los convertidos abulenses que la Inquisición realiza en 1565 se relacionan 5 
moriscos apellidados Flores (un apellido no muy frecuente entre los cristianos viejos) 
varios de los cuales viven en aquel barrio, ¿se trataba de un maestro de la etnia 
minoritaria? Lo más probable es que no; en todo caso, si lo era no estaríamos ante un 
maestro exclusivo para niños moriscos, ya que la mayoría dominante, siempre recelosa 
en estas cuestiones, lo hubiera interpretado como un intento de mantener una estructura 
educativa propia y se hubiera opuesto. Y de ello nos habría llegado alguna referencia, 
dada la gran cantidad de documentación de toda índole que he revisado, referida a los 
moriscos abulenses. Además la débil cohesión institucional de éstos -comprobada en 
otras circunstancias- hace improbable el mantener una escuela exclusiva para ellos.

En cambio los granadinos, más celosos de su idiosincrasia y/o más rechazados que 
los convertidos, intentaron en 1596 -una vez que el tiempo había suavizado el trauma 
del desarraigo de su tierra- abrir una escuela (se supone, por la contestación de las 
autoridades municipales, que sólo para los niños moriscos), a lo que el Concejo se opuso 
"siendo como es tan perjudicial para la crianza dellos [de los niños] y su buena dotrina", 
acordándose notificar a quien lo intentó "y a cualquier otro morisco del Reino de 
Granada que pretendiera hacer lo mismo o usare el ser maestro de niños, que no usen del 
dicho oficio so pena de 50.000 mrs"111. Nótese que la negativa se refiere específicamente 
a los granadinos y no al conjunto de los moriscos: sin duda la sociedad abulense 
distinguía muy bien entre los descendientes de los mudéjares locales y los recién 
llegados del sur.

Fundamentalmente como consecuencia de los defectos y vicios que los apolo
gistas de la expulsión atribuyeron a posteriori a los moriscos para justificarla, han sido 
aceptados hasta nuestros días, sin grandes prevenciones, algunos de los clichés que 
acerca de ellos se generalizaron: su bajo nivel social y cultural, su fecundidad, etc... Sin 
embargo en las páginas anteriores comprobamos con asombro que los hombres moriscos 
(no las mujeres) descendientes de los viejos mudéjares castellanos habían logrado un 
grado de alfabetización igual o incluso superior al de las clases populares cristiano- 
viejas.



CAPITULO X

LA EXPULSION

1 F. Braudcl: “Conflicts el refus de civilisation espagnols el morisques au XVIe siécle”, Anuales E.S.C.. 
II (1947), pp. 397-410. J. Reglá.- Estudios sobre los moriscos. Ed. Ariel, Barcelona, 1974. A. Domínguez 
Ortiz, A. Historia de los moriscos..., o.c.

2 “No vacilo en declarar que la tengo [la expulsión] por cumplimiento forzoso de una ley histórica y 
sólo es de lamentar lo que tardó en hacerse... Locura es pensar que batallas por la existencia, luchas 
encarnizadas y seculares de razas, terminen de otro modo que con expulsiones o exterminios. La raza 
inferior sucumbe siempre y acaba por triunfar el principio de nacionalidad más fuerte y vigoroso”. Historia 
de los heterodoxos..., o.c., t.II, p. 240.

3 El Mediterráneo..., t.II. p. 192.
4 P. Chaunu: “Minoritós el conjoncture. L’expulsion des morisques en 1609”, Revue Historique. 

CCXXV (1961), p. 92.
5 "El morisco Ricotc o la hispana razón de Estado” en Personajes y temas del Quijote. Ed. Tauros. 

Madrid. 1975, especialmente pp. 257 ss. Domínguez Ortiz es de la misma opinión (Historia de los 
moriscos... o.c. pp 164 y 175).

Superada la amplia fase histórica en que se polemizó acerca de la justificación o 
injustificación de la medida de expulsar a los moriscos, los historiadores iniciaron un 
nuevo planteamiento caracterizado básicamente por hacer hincapié en la búsqueda de los 
motivos de la expulsión: enfrentamiento de civilizaciones -Braudel-, intereses econó
micos de la nobleza aragonesa o valenciana -Reglá- o preocupación por la seguridad 
nacional -Domínguez Ortiz-’.

En mi opinión el aspecto más novedoso y fecundo de la producción historio- 
gráfica actual sobre el asunto de los moriscos es el que gira en tomo a la tesis de la falta 
de asimilación de la minoría que condujo a la supuesta inexorabilidad de la expulsión. 
El principal exponente de esta tesis entre los historiadores recientes ha sido F. Braudel 
quien -sin llegar al extremo de calificar la expulsión como el resultado de una ley 
histórica, tal como hizo M. Menéndez Pelayo2- ha sostenido que la causa fundamental 
se encuentra en que los españoles reconocieron, impotentes, su fracaso asimilador 
porque "el morisco, después de uno, dos o tres siglos, según los casos, continuaba siendo 
el moro de siempre... ya que... en España se sabía muy bien que el corazón del morisco 
pertenecía a un inmenso universo que se extendía hasta la remota Persia”3. Este plantea
miento ha sido en general dado por bueno hasta el punto de que el éxodo de la minoría 
ha sido calificado como "Reconquista diferida"4, como el último episodio del proceso de 
recuperación por los cristianos de la soberanía sobre la Península.

Sin embargo, desde hace algunos años ha comenzado a cuestionarse la idea de que 
la expulsión era ineludible. F. Márquez Villanueva5 hizo ver cómo en el seno de la so
ciedad había una fuerte masa de opinión moderada que pensaba que debían permanecer ya 
que, allí donde se habían producido situaciones apropiadas -como en algunos lugares de



346 Serafín de Tapia Sánchez

1.- LOS ANTECEDENTES

Castilla o Murcia-, se habían logrado avances en la integración de la minoría. Fue una 
decisión personal del Rey y del duque de Lerma, influidos por una minoría activista 
radicada en las más altas esferas de la política, de la Iglesia y de la Inquisición, quienes 
-ante la negativa de la Iglesia a sancionar la expulsión declarándoles infieles- recurrie
ron a la razón de Estado de la seguridad nacional.

En todo caso es claro que todas estas cuestiones nada tenían que ver con los 
moriscos abulenses; éstos se vieron afectados por circunstancias que les eran totalmente 
ajenas.

6 AHN. !nq. leg. 3204.
7 AHPAv, Prot. 741. fol. 93: Fabián Avacique y Juan Amador toman en renta las dehesas de Naharros y 

Herreros, propiedad de don Diego Dávila, señor de Navamorcuende y Cardiel; Francisco de las Navas, hijo, 
cordonero, compra un censo de 272.000 mrs. a don Gil Triviño Alvarez para que éste pueda pagar la 
indemnización a que fue condenado su hermano por el asesinato de don Pedro Osorio.

8 A. Domínguez Ortiz.- Historia de los moriscos..., o.c., p. 179.

Felipe II. en contra de la opinión del Consejo de Estado, nunca se decidió por la 
expulsión, no sólo por las dificultades que tuvieron lugar en los últimos años de su 
reinado, sino porque seguía creyendo en los frutos de la catequización.

En los primeros años del siglo XVII el problema fue tratado en diversas ocasio
nes por el rey y sus asesores, pero oficialmente tampoco se inclinaron por esta medida 
radical. Desde luego el Papa siempre se opuso a ella. Sorprendentemente, a finales de 
enero de 1608 el Consejo de Estado por unanimidad se pronuncia por echar del país a los 
moriscos del Reino de Valencia, aunque manteniendo la decisión en secreto mientras se 
organizaban los preparativos de la operación. En la sección de Cartas al Consejo General 
de la Inquisición se conserva un expediente donde se recoge la correspondencia habida en 
el último trimestre de 1608 entre la Inquisición de Valladolid y sus comisarios de las 
villas y ciudades del distrito donde más moriscos había; desde Valladolid se pedía a los 
comisarios que urgentemente enviaran informes, que debían ser hechos "con todo recato 
y secreto", acerca del nombre, número, edad y hacienda de los moriscos que en los dos 
últimos años habían marchado de cada uno de aquellos lugares, así como adónde se diri
gieron y la causa por la que se fueron6. Sin duda se trata de preparativos de la expulsión; 
los del Consejo de Estado querían tener una información precisa de la geografía morisca 
para evitar las sorpresas que se podrían derivar de la gran movilidad que se suponía a los 
moriscos. En el caso de la ciudad de Avila los informes que hicieron los párrocos para el 
comisario sólo se refieren a los granadinos y señalan que únicamente 6 familias se 
habían marchado (4 a otros lugares de la provincia, una a Granada y otra a Toledo).

Todavía a mediados de agosto de 1609 no se sospecha nada en Avila: vemos a 
alguno de los más ricos convertidos de la ciudad iniciar operaciones económicas a largo 
plazo tales como tomar a renta dehesas o hacer un préstamo importante a un eclesiástico 
de noble linaje7. En Valencia se filtra la noticia ese mismo mes de agosto, originándose 
una gran convulsión entre los moriscos8.



La comunidad morisca de Avila 347

El 9 de octubre de 1609 se lee en el Concejo la orden real -dada en Madrid el día 1 
de ese mismo mes- de que se haga una milicia "con suma diligencia" y de que se dé cuenta 
al Rey de para cuándo podría estar terminado este asunto. Da la impresión de que Felipe 
III desea ocultar el motivo de esta orden pues dice que "se trata de establecer la milicia 
general en estos reinos que como sabéis se empetro a tratar los años pasados"9.

Las autoridades locales son conscientes del considerable número de moriscos 
que hay en la ciudad y del peligro que de ello se podría derivar; el 18 de octubre y el 3 
de noviembre escriben al Rey dándole cuenta de esta situación y de la carencia de armas. 
El Rey contesta el 22 de noviembre recomendando "vigilancia y cuidado, advirtiendo 
que por agora no conviene hacer novedad ni dar ocasión a que los dichos Moriscos se 
desesperen sino que los trateys muy bien como yo os lo tengo mandado, sin dar lugar a 
que se les haga ninguna molestia ni vexación"; promete enviarles armas de las que ha 
encargado en Vizcaya. Pocos días antes se había recibido en Avila otra misiva real en 
que se urgía a organizar la milicia general. Ese día el mayordomo de la albóndiga 
entrega al capitán de la milicia urbana, don Ñuño Mógica, el modesto arsenal que venía 
custodiando: 14 arcabuces10.

Habiéndose iniciado el reclutamiento de la milicia urbana sin que fueran 
incluidos en ella los convertidos, éstos inician un proceso contra la ciudad que termina 
llegando ante el Consejo de Estado para que se averigüe cómo los "dichos, llamados 
conbertidos por mal nombre, son christianos biejos, naturales desta ciudad, e que 
siempre an gomado de lo que go?an los otros christianos biejos della e an servido a los 
Reyes de Castilla en ocasiones militares como fieles basallos"11; se acogen a que hacía 
poco, en 1596, se les dio la razón en una circunstancia semejante. Sin embargo las 
autoridades municipales no eran quienes habían decidido esta exclusión ya que ante la 
duda inicial habían pedido orientaciones a Madrid en este asunto a través de una persona 
anónima12; la respuesta negativa que trajo no nos ha llegado documentalmente, pero sí 
las contestaciones evasivas dadas a los moriscos con las que se les iba dando largas para 
no provocar su despecho.

Resulta patético ver a estas gentes empeñadas en que se les alistara en las 
milicias que se estaban reclutando para asegurar la expulsión de sus correligionarios; es 
difícil creer que no sospecharan el objetivo real de esta leva. Sin embargo sabían que su 
salvación dependía de lograr demostrar que ellos eran cristianos viejos y que no tenían 
nada que ver con los granadinos, ya que, alegaban los convertidos, "si algunos se pueden 
de^ir christianos nuevos serán los que están alistados en esta ^iudad de el reino de 
Granada... que no pueden traer ni traen armas ni hasta agora han sido admitidos a los 
offi^ios"13. Incluso alguno de los testigos que presentan declara que hubo convertidos 
abulenses en las guerras de Italia y Malta, en el socorro de Orán e incluso en la última

9 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 29, fol. 309.
10 Ib. Ayuntamiento, caja 7, 3/46. También Ib. Actas Consistoriales, libro 29, fol. 344v y 345v. La 

misiva real llevaba fecha de El Escorial, 30 de octubre de 1609.
11 Ib. Sección A, caja 656, s.f.; 13-XI-I609. El proceso no debió concluir; el 31 de julio de 1610 

continuaba.
12 Ib. Prot. 657, fol. 780.
13 Ib. Sección A, caja 656.



34<S Serafín de Tapia Sánchez

2.- LA EXPULSION DE LOS GRANADINOS

guerra de Granada'4; de manera que en aquel trance pensaban que para lograr la 
permanencia debían demostrar que eran idénticos a cualquier español, también en lo que 
se refiere a la lucha contra el Islam.

Mientras estas acciones tenían lugar, los más precavidos comienzan a tomar 
medidas de orden económico para prepararse ante lo que pueda suceder: por ejemplo, 
quienes en el verano habían tomado en renta dos dehesas piden al dueño que les libre del 
compromiso adquirido limitando a dos años el arrendamiento15.

El 28 de diciembre de 1609 se da permiso a los moriscos de Castilla, La Mancha y 
Extremadura para que puedan salir del reino si lo desean. Se les dejará disponer de sus 
bienes muebles pero no de los raíces. Ahora bien, el resultado de la venta de sus ganados, 
mercancías, etc., no podían sacarlo en dinero, oro. joyas... sino en productos del Reino. 
No pueden salir por Andalucía, Valencia, Murcia, Granada o Aragón16. Pocos días 
después, el 8 de enero, diecinueve granadinos abulenses, "por sí y en nombre de los demás 
que en esta ciudad están alistados del dicho reino de Granada" dan poder a dos de ellos, 
Diego Finán y Alonso de Marcos, para que comparezcan ante el Rey "y ofrezcan a Su 
Magestad nuestras personas e bienes"17. Los granadinos no encuentran otro argumento 
para ablandar la voluntad del Rey que hacer gala de sumisión. Pero en Madrid no van a 
prestar mucha atención a estas súplicas, antes bien continúan desarrollando y perfec
cionando el mecanismo de expulsión y de expoliación de la minoría: el 19 de enero de 
1610. Andrés de Prada, secretario del Rey, escribe al Corregidor de Avila dándole 
instrucciones concretas "para excuzar los fraudes que podría aber de la salida de los 
moriscos"; antes de marchar deben anotar los siguientes datos de cada uno: de dónde son 
naturales, breve descripción personal, cómo se van y qué se llevan; de todo ello se les 
dará un testimonio escrito para que nadie les moleste en el camino. Deben pasar por 
Burgos hacia Francia, gastando en mercancías permitidas el dinero antes de llegar a esta 
ciudad pues en adelante sólo se les dejará llevar lo justo para el viaje. Estas instruccio
nes se leyeron en las plazas de la ciudad el día 21 de enero18. Algunos días después, el 27 
del mismo mes, el Corregidor de Avila escribe al Rey reiterándole "el peligro que 
podía correr esta ciudad con los muchos moriscos que tiene y la poca gente y desarmada

14 Uno de tales convertidos, apellidado Cárdenas, era sargento y participó en la defensa de Orán y 
Mar^aquivil “y mató mucha cantidad de moros y turcos por su persona, porque fue grande la pelea que tuvo, 
de lo qual salió herido de dos arcabu^a^os". Los nombres de los soldados moriscos son: Cristóbal Pamo. 
Hernando del Esquina. Castillo y Cárdenas (AHPAv, Sección A, caja 656, s.f.; 13-XI-1609).

15 Ib.Prot. 741, fol. 234.
16 AGS, Estado, leg. 227; Janer publica el texto (doc. CXXI1, pp. 339-340).
17 AHPAv, Prot. 552, fol. 10. Resulta interesante comentar la personalidad de estos dos granadinos en 

quienes se depositó la representación de la comunidad: Diego Finán era un hombre de negocios con 
magníficas relaciones con el alto clero local que. gracias a su apoyo, consiguió eludir la expulsión años 
después; Alonso Marcos, mesonero y también amigo de hacer negocios, era un hombre culto (en un pleito se 
dice de él que acostumbraba a leer romances en su casa) (ib. Sección A, caja 450) y en el momento de la 
expulsión actuará como el líder de los granadinos de Avila.

18 AGS. Estado, leg. 227.



La comunidad morisca de Avila 349

19
20
21
22
23
24

Ib. También se alude a esta carta en las Actas del Ayuntamiento, libro 30, fol. 10.
AHPAv, Prot. 657, fols. 45 y 70.
AGS, Estado, leg. 228-1°
AHPAv, Prot. 552, fol. 61.
AGS. Estado, leg. 227.
Ib.

que ay de los que no lo son". Informa que el alistamiento de la milicia ha concluido: son 
810 hombres para los que pide se envíen armas a la mayor brevedad "porque a menos 
podría suceder una notable desgracia y como sé que los ánimos traen inquietos y el lugar 
es aparejado y fuerte" da cuenta al Rey para que ponga remedio a ello19.

Fuera de esta alusión a que los ánimos de los moriscos estaban inquietos no he 
detectado otra manifestación de intranquilidad o desorden proveniente de los moriscos. 
Todo hace pensar que dócilmente se aprestaron a vender sus escasos bienes muebles -los 
inmuebles les fueron confiscados en favor de la hacienda real-. El más rico de todos 
ellos, el ganadero Miguel de Navas, vende el 25 de enero de 1610 sus ganados (600 
cameros, 600 ovejas, 180 vacas, 10 yeguas) y la lana de ellos por un valor de 3.327 
ducados; sin que se diga por qué, esta venta se anula una semana después20: es probable 
que surgieran dificultades que terminarían perjudicando al morisco.

A fin de ganar tiempo los granadinos de Castilla la Vieja, Castilla la Nueva, 
Extremadura y La Mancha solicitan en febrero que se amplíen los 50 días de plazo de 
que disponían. El Consejo de Estado les concede 15 días más21.

El 18 de febrero se introduce algún retoque en el asunto del dinero que los 
moriscos podrán sacar del Reino: ahora se les permite que puedan llevarse la mitad del 
dinero, oro, plata y joyas de que dispongan, siempre que previamente lo hayan declarado 
a los comisarios reales; la otra mitad de este dinero -que no podía podía proceder de la 
enajenación de bienes raíces pues seguía prohibida- podían dejarla en el lugar del que 
partían o al pasar por Burgos. Estas instrucciones se pregonaron en Avila el 20 de 
febrero22.

El granadino Alonso Marcos, el mesonero a quien hemos visto ocupando algunos 
cargos de representación, es el líder de su comunidad: el 4 de abril presenta a las 
justicias de Avila un mandamiento del conde de Salazar (Burgos, 21 de marzo de 1610) 
en el que se les ordena que liberen de las cárceles a los moriscos que tuvieren presos por 
deudas; parece que a pesar de las instrucciones anteriores se venían negando a soltarlos; 
se ordena que cobren las deudas que tuvieren los presos de los bienes de éstos23.

El 14 de abril el conde de Salazar escribe desde Burgos al Consejo de Estado 
diciendo que los moriscos de Avila, Valladolid, Falencia y Arévalo le piden pasaje por 
Burgos; como ya estaba prohibido salir hacia Francia no sabe qué responder ya que al ser 
pobres van a tener dificultades para llegar hasta Andalucía. Añade que los de Avila 
suplican en un memorial poderse quedar en España "por haber senado siempre y sido 
leales vasallos"24; resulta revelador que sean sólo los de esta ciudad los que piden 
permanecer. Si a este detalle se añade que los convertidos de Avila también fueron los 
que más empeño pusieron en que a ellos no les afectara la orden de expulsión, se 
refuerza nuestra idea de que los moriscos de esta ciudad eran los más integrados de los 
de Castilla la Vieja.



350 Serafín de Tapia Sánchez

3.- LA EXPULSION DE LOS CONVERTIDOS

a) Los primeros en salir

Cuando a finales de abril el conde de Salazar envía a Madrid una relación con los 
que han salido por Burgos-5 vienen los de Arévalo, Valladolid, Segovia..., en cambio los 
de Avila no aparecen. Serán los últimos, de entre los granadinos de la meseta norte, en 
abandonar el país. Lo harán el 28 de mayo, el mismo día en que el Alcalde Mayor 
pregona por las plazas que nadie entre en las casas que acaban de abandonar los moriscos 
pues son propiedad del Rey: los vecinos serán responsables de su integridad26. Según el 
cronista Gil González Dávila. que intervino en los preparativos de la expulsión en 
Avila, los comisarios que tenían que guiarles llegaron a Avila el 8 de mayo y el 29 
salieron hacia Cartagena2', ya que desde principios de ese mes se había cerrado la fron
tera con Francia. Pero no fueron todos los granadinos de la ciudad los que marcharon; 
una segunda tanda de veinte familias lo hizo en el mes de septiembre, y esta vez salieron 
por Francia: únicamente quedaron seis casas de granadinos que habían logrado informes 
de ser buenos cristianos28.

En este mismo año de 1610 unas cuantas familias de convertidos adelantaron su 
marcha para viajar junto a los de Arévalo; salieron en el último mes de 1610 ya que el 
conde de Salazar informa el 4 de enero de 1611 que seis familias de convertidos 
abulenses más treinta y cinco de Arévalo "pidieron comisario de su voluntad para irse al 
Reino de Francia al qual van caminando"29. Estas familias se marcharon contra el parecer 
del Concejo de la ciudad: el 7 de noviembre de 1610 habían presentado -junto a los de 
Arévalo que tenían casas en la ciudad- una solicitud de que se les entregasen las escri
turas que daban fe de sus propiedades o sus derechos sobre viviendas que tenían dadas a 
censo a diversos vecinos. El Concejo se opuso pues no deseaba que se "desaforen" los 
vecinos que ocupaban las casas30. Estas gentes prefirieron marcharse sin esperar a recoger 
sus títulos de propiedad, por lo que sus bienes quedarían para la hacienda real. Entre 
1611 y 1614 sus casas y tierras se irán vendiendo como lo fueron las que pertenecieron a 
los granadinos; a través de tales operaciones de venta sabemos quiénes eran esta media

26
27
28

1610 de los moriscos que quedan en Castilla la Vieja por la cual sabemos que la información de Gil González 
Dávila es exacta; en Avila permanecen 169 casas de convertidos por estas fechas más las seis de los 
declarados buenos cristianos (AGS, Estado, leg. 235).

29 AGS. Estado, leg. 235. El repartidor del situado en la provincia de Avila se lamenta el 7 de diciembre 
de 1610 de que “algunos y muchos de los contribuyentes vecinos de la dicha villa de Arévalo 
voluntariamente se pasan a reynos estraños y dejan yacentes sus haciendas rayees a aplicación del Rey” 
(AHN, Inq. leg., 2.109, pieza 2). Más adelante volveremos sobre este extremo.

30 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 30, fol. 83.

25 Ib. leg. 228-2®. Por tanto se respondió favorablemente a las peticiones de los moriscos castellanos 
de salir por Francia a pesar de la inicial prohibición.

AHPAv, Prot. 657, fol. 1 ss.
Theatro Eclesiástico... Iglesia de Avila, o.c.. p. 173.
Ib. pág. 174. El conde de Salazar envía una relación al Consejo de Estado el 29 de noviembre de



La comunidad morisca de Avila 351

docena de familias, comprobándose que se trataba de personas que procedían de Arévalo 
o que tenían fuertes vínculos familiares con esta villa31.

El resto de la comunidad de convertidos de Avila puso gran empeño en demos
trar que a ellos no les afectaba el bando de expulsión. Hasta el intransigente conde de 
Salazar dudaba en este asunto por lo que escribió en abril de 1610 al Consejo de Estado 
informando cómo "los moriscos antiguos no hazen mudanza y hay muchos en 
Valladolid, Avila y otras partes y desearía saber lo que se ha de hacer con ellos". Se le 
responde el 22 de abril dando largas al asunto ("se verá lo que convendrá")32.

b) La actitud del Obispo de Avila

El 10 de julio de 1610 se publicó por fin el bando de expulsión de los moriscos 
de las dos Castillas y de Extremadura, aunque la mayoría ya se había marchado. Ese 
mismo día se envía una cédula real al Obispo de Avila, don Lorenzo Otaduy, del 
siguiente tenor: "... porque podría ser que ubiese entre los dichos moriscos algunos que 
fueren buenos christianos le e mandado advertir que no an de ser expelidos los que 
notoria y continuamente lo an sido y son... que las averiguaciones se hagan con gran 
cuydado y satisfación verdadera no sólo de que son buenos christianos sino de que lo son 
tan notoriamente que por actos libres de tales conste de que lo son a todos los vezinos 
de los lugares donde viven...". Las instrucciones que se dan al Obispo para averiguar la 
cristiandad de los moriscos son las siguientes:

- Que no hagan probanza pública ante escribano porque si no nadie sería sincero.
- Que cristianos viejos de confianza opinen, bajo juramento, si son buenos cris

tianos y "si en los manjares y vevidas se han diferenciado de los demás cris
tianos, como de tocino y vino, si hablan algarabía, si tratan con moriscos o con 
cristianos viejos".

- Que los testigos no firmen sus declaraciones para que hablen más libremente.
El Obispo contesta en septiembre dando el nombre de tres granadinos que podían 

considerarse buenos cristianos y el 5 de octubre recibe una real cédula donde se le dice 
que tales personas quedan excluidas de la expulsión y que les ampare él "sin permitir 
que ninguna justicia les aga agrabio".

Pero ante la abundancia de certificaciones positivas recibidas desde diversos pun
tos del país el Consejo de Estado decide volver a requerir de los obispos los anteriores 
informes aunque endureciendo las condiciones; concretamente el de Avila recibe tales 
instrucciones el 18 de noviembre y en ellas se dice que "ser notoriamente cristiano debe 
ser probado con actos positivos contra la secta de los moros... pues no basta lo que 
prueban de que frecuentan los sacramentos, porque esto puede ser que lo agan por su

31 AGS, Dirección General del Tesoro, leg. 334, inventario 24. Estas personas fueron: Baltasar de 
Barrionucvo, que en 1.589 vino de Arévalo para casar con Ana de Santo Tomás (Archivo Parroquial de San 
Nicolás, Libro Primero de Casados, 8 de mayo de 1589); Antonio de León, Luis de León, Francisco Núñez. 
Gabriel Velázquez Buri y la viuda de Gabriel de León. Todos son apellidos muy frecuentes entre los 
convertidos de Arévalo y algunos ya vivían en Avila en 1594; los demás lo harían más tarde.

32 AGS, Estado, leg. 228-2°.



552 Serafín de Tapia Sánchez

Estas cartas recibidas por el Obispo se hallan en legajo sin clasificar del Archivo Diocesano de

El 11 de diciembre el Rey vuelve a escribir al prelado abulense preguntándole 
por el "sentimiento que tiene y juicio que ha hecho de la cristiandad de los moriscos" de 
su obispado, en especial de los convertidos. Resulta muy significativo que este obispo, 
caracterizado por su poca simpatía hacia la minoría55, justifique su olvido de los 
convertidos diciendo que de ellos "no hizo averiguaciones porque pensaba que no eran 
afectados por el bando"56.

Y es que en Avila todo el mundo estaba convencido de la gran diferencia que 
había entre los descendientes de los antiguos mudéjares y los venidos del reino de 
Granada. Además todos sabían que sobre los primeros gravitaba una parte fundamental 
de la capacidad económica de la ciudad. Por ello la posibilidad de ver desaparecer a esta 
gente preocupaba mucho a las autoridades municipales de la ciudad, uno de cuyos 
regidores, don Gaspar de Ribera, fue a visitar a don Bemardino de Velasco, conde de 
Salazar. para saber qué se pensaba hacer con los convertidos abulenses. El conde escribe 
al Corregidor de Avila el 14 de agosto de 1610 diciendo que ha expuesto esta cuestión 
ante el Consejo de Estado donde se había acordado que el bando de expulsión "no se 
entienda por aora con los moriscos questaban hen esa ciudad antes de la última rebelión 
del reino de Granada"37; no obstante dice que el Corregidor debe tener una lista de los

conservación incurriendo con ello en mayor apostasía"33. En estas instrucciones el 
Consejo de Estado -probablemente asesorado en estas cuestiones por eclesiásticos 
rigoristas- hacía gala de un profundo conocimiento social de las minorías que acuden al 
mimetismo con el fin de sobrevivir entre la sociedad dominante, aunque conservando en 
su interior la conciencia de su propia identidad.54

33 

Avila.
34 Probablemente los inquisidores hicieron llegar al Consejo de Estado informes que obraban en su 

poder, como el elaborado por los espías infiltrados entre los moriscos castellanos -casi 50 años antes- en 
1565 (ver supra p. 252) donde, por ejemplo, se recogen conversaciones entre moriscas de Segovia que 
hablaban de que "se havían de confesar y comulgar por amor del jubileo que se ganaba en aquella semana y que 
no osaban hacer otra cosa porque los herejes de los descreídos cristianos no sospechasen dellas mal"; y 
añadía otra: "también traigo yo rosario y cruzifixo en él por cumplir con estos descreídos, riéndose todas a 
manera de escarnio" (AHN, Inq leg. 3205-2).

35 Cuando hacia 1582. siendo catedrático de Teología en Alcalá, fue consultado por Felipe II sobre la 
expulsión de los moriscos, "‘respondió con gallardo estilo y agudeza el doctor Otaduy cotejando dos 
refranes vulgares en esta forma: si acaso los señores de vasallos moriscos le dixesen a Vuestra Magestad un 
refrán antiguo de España: mientras más moros más ganancias, advierta Vuestra Magestad que hay otro más 
antiguo y más cierto que dice: de los enemigos los menos. Y si estos dos refranes que parecen diversos los 
quisiese Vuestra Magestad concertar, vendrá muy a cuento: mientras más moros muertos, más ganancia, y 
entonces serán de los enemigos los menos” (Biblioteca Nacional, ms. 18.343, fols. 80-81, apud T. Sobrino 
Chomón.- Episcopado abulense, siglos XV1-XVH!. Ed. Institución Gran Duque de Alba, Avila, 1983, p. 76). 
Esta anécdota ya había sido recogida por J.M* Quadrado.- España, sus monumentos y artes. Su naturaleza e 
Historia. Salamanca, Avila y Segovia. Barcelona, 1884, p. 332, aunque sin indicar su origen.

36 AGS, Estado, leg. 226. Es difícil conocer los sentimientos auténticos de los convertidos respecto a 
lo que les unía o separaba de los granadinos. Hay, no obstante, un hecho que indica que ellos eran conscientes 
de que el destino que habían conocido estos últimos no era algo que les resultaba ajeno; me refiero a que en las 
elecciones para diputados de las cuadrillas de septiembre de 1610 no se presentó ni un solo convertido, ni 
de candidato ni de elector, siendo así que ellos habían ocupado alguno de estos puestos ininterrumpidamente 
desde su bautizo en 1502 (AHPAv, Prot. 552, fol. 26Iv).

37 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 30. fol. 21.



La comunidad morisca de Avila 353

c) Concejo y Cabildo catedralicio contra la expulsión de los 
con vertidos

AGS, Estado, leg. 226.
F. Janer, o.c., pp. 344-345. También G. González Dávila, o.c., p. 175.
No son pocas las veces en que este regidor, que vivía en el barrio de la Trinidad, se muestra

moriscos que se quedaren. Por su parte Don Lorenzo Otaduy da cuenta a! Consejo de 
Estado, el 29 de diciembre de 1610, de cómo "hice una Junta de todos los curas cuyos 
feligreses son los convertidos y a cada uno en particular examiné y lodos convinieron en 
un parecer que de todos los convertidos de la ciudad de Avila sólo tenían por buenos 
cristianos a María Enríquez, viuda, y a dos hermanos llamados Navas, a quienes ya Su 
Magestad ha hecho merced de exceptuarlos de los bandos... Fuera desto me informé de 
diversos religiosos y los más dellos convinieron en este parecer... y este mismo concepto 
tengo de los moriscos de Arévalo"38. Tales averiguaciones se hicieron discretamente 
"para que no haya importunaciones en las negociaciones".

38
39
40

favorable a los moriscos.
41 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 30, fol. 129-130. El dato que Gaspar de Ribera da de que un 

hermano de Luis Amador había marchado de Avila lo refleja el vecindario del Servicio de 1611. elaborado el 
29 de marzo, donde se lee: “Juan Amador, ausente, y sus ermanos" y al margen: "ojo. que no hay de qué 
cobrar" (ib. Ayuntamiento, 72, 15/2).

Por fin el Rey se decide a desembarazarse de todos los moriscos y el 22 de marzo 
de 1611 publica un nuevo bando donde se ordena salir del reino no sólo a los "que 
llaman Antiguos" (los que en Avila se conocían como convertidos) sino incluso a los 
que hayan recibido informaciones de ser buenos cristianos. Como compensación se va a 
permitir que puedan disponer de sus bienes raíces (hasta ahora sólo podían hacerlo con 
los bienes muebles), aunque únicamente podrán sacar de España la mitad del dinero, 
oro... que tuvieren o lograren con la venta de sus propiedades39. Se les da un plazo de dos 
meses.

Este bando fue conocido inmediatamente en Avila y el 26 de ese mismo mes se 
debate en el Concejo una propuesta del regidor don Sancho Cimbrón40: que se den cartas 
al médico convertido Luis Amador "para que se permita se quede en esta ciudad". La 
mayoría lo acepta "por la mucha satisfación que se tiene de su persona y lo bien que ha 
servido". Sólo el regidor que habitualmente estaba en la Corte se opone porque dice que 
Luis Amador y su familia han disuadido a los demás convertidos de aceptar acogerse a la 
misericordia del Rey, llegando incluso a ofrecerle a él mismo dos mil escudos para que 
en vez de solicitar al Rey que les permitiera seguir en esta tierra le pidiese que les dejase 
marchar hacia Francia, porque allí tenía un hermano que se marchó al principio de darse 
los bandos. No obstante la mayor parte de los regidores se pronuncian a favor de 
conceder las cartas al médico morisco "por convenir al buen goviemo de esta República 
que aya en ellas médico de aprobación y satisfación"41.

El 23 de abril de 1611 se vuelve a tratar el asunto de los convertidos en el 
Concejo ya que desde la Corte don Gaspar de Ribera escribe diciendo que si se desea 
favorecer a los convertidos que se quieran quedar que le envíen cartas. Parece que ha



354 Serafín de Tapia Sánchez

Un día antes de esta decisión se había leído en el Ayuntamiento una nueva carta 
que desde Madrid les había enviado el regidor don Gaspar de Ribera en la que se decía 
que se hablara con los convertidos para preguntarles si seguían interesados en quedarse 
y si es así que a costa de ellos se cubran los gastos de las gestiones que se están haciendo 
en la Corte. Dos regidores se encargan de hablar con ellos y conocer "el ánimo que 
tienen, si es de quedarse..."; se decide que, si los convertidos no quieren correr con los

Algunos días después, en la sesión del 11 de mayo de 1611, en el Consejo de 
Estado se analizan las dos cartas y el memorial anterior y se rechazan las peticiones 
por no sentar precedente44. Es claro que a aquellas alturas del proceso de expulsión 
-únicamente quedaban los del valle de Ricote y algunos de la diócesis de Tortosa- argüir 
que no se querían sentar precedentes era una excusa poco creíble que más bien indicaba 
que, por una parte, no se tenían argumentos para contrarrestar los escritos que llegaban 
desde la ciudad castellana; y por otra, que se había decidido firmemente terminar de raíz 
con la presencia morisca en España sin atender a ningún tipo de razones.

detectado que en Madrid están dispuestos a permitir que algunos de los moriscos 
antiguos de Avila se puedan quedar. Se acuerda remitir tales cartas para que Ribera 
suplique al Rey. a los del Consejo de Estado... para que "en razón de estar esta ciudad tan 
falta de tratos y de jeme se queden algunos convertidos que se pretenden quedar". Don 
Sancho Cimbrón se manifiesta en contra de una posición tan conformista y sostiene que 
hay que aprovechar la puerta que ha dejado abierta el Rey de que la ciudad le suplique, y 
que hay que tener en cuenta que los convertidos han vivido cristianamente y que 
"yéndose quedará la ciudad tan despoblada y tan sin fuerzas y sin pusibles para pagar los 
tributos, pechos y derramas por la falta de jente y pobreza del lugar"; da la impresión de 
que Sancho Cimbrón no se conforma con que se queden algunos convertidos y pretende 
que la petición de la ciudad se extienda a todos ellos42. Esta es la opinión que debió 
prevalecer pues ese mismo día los dos regidores comisionados se reunieron con el 
Cabildo de la Catedral y les hicieron saber que el Ayuntamiento estaba muy preocupado 
por las consecuencias tan negativas que se derivarían de la expulsión de los convertidos 
para la economía de la ciudad. Les dicen que el Concejo va a escribir al Rey suplicándole 
que los convertidos (todos ellos, y no sólo algunos) no se vayan y para que esta petición 
tenga más fuerza ruegan a los canónigos que el Cabildo catedralicio escriba otra en 
parecidos términos.

42

43
44

Ib. fols. 136-137.
ACA. Actas Capitulares, libro 38, s.f. (23-1V-1611).
AGS, Estado, leg. 235.

Una vez se hubieron ido los regidores, los canónigos, nemine discrepante, 
acuerdan adherirse al Concejo y nombran una comisión para que redacte las cartas, que 
deben ir "en la conformidad de las que escriviere la ciudad"43. Por su parte los 
convertidos también envían su propio memorial al Rey en el que refieren los servicios 
que han hecho a la Corona, cómo no deben ser incluidos en el bando de expulsión "assí 
por aver venido a convertirse de su voluntad sus antepasados como por no averse hecho 
diferencia dellos a los cristianos viejos en los oficios de la República y en la Milicia", y 
terminan suplicando al Rey se apiade de ellos.



La comunidad morisca de Avila 355

d.~ Los preparativos de la marcha

gastos, el regidor Ribera se vuelva a Avila45. Los convertidos sabían que ya nada cabía 
hacer y deducimos la respuesta que dieron a los enviados del Concejo ya que el 17 de 
mayo se escribe a don Gaspar de Ribera "que sobre el negocio de los convertidos se venga 
luego por la razón que se escrivirá"46.

AHPAv, Actas Consistoriales, libro 30, fo!. 147v.
Ib. fol. 15 Iv.
AGS, Estado, leg. 235 y G. González Dávila, o.c., p. 176.
AHPAv, Prot. 742, fol. 177. G. González Dávila dice, refiriéndose a estos momentos: "Muchos de 

a rogar de nuevo a Su Mageslad les diese nuevo término, por ser poco el que tenían para 
en él vendieron sus bienes muebles, que eran 

que Su Magestad les hazía tanta merced que ninguna cosa pedían

Al día siguiente llegaron a la ciudad los dos comisarios encargados de conducir a 
los convertidos fuera del Reino, haciendo saber que se partiría el 26 de mayo. Los 
moriscos habían volcado sus esfuerzos en ganar el máximo tiempo para preparar su 
marcha; solicitaron una prórroga de la fecha inicial concediéndoseles un nuevo plazo 
hasta mediados de junio47.

Como sus bienes no eran pocos y además había dificultades para poderlos vender 
(a causa de la hipoteca que existía sobre algunos de ellos para el pago del situado de la 
Inquisición y porque los jueces de los bienes de los granadinos no aceptaban que los 
convertidos pudieran vender los suyos) y no era fácil cobrar en poco tiempo sus deudas 
(debido a su movilidad comercial tenían deudores en lugares muy alejados de Avila), 
volvieron a pedir nueva prórroga logrando que el Consejo de Estado les retrasara el día 
de la partida hasta el 2 de julio de 1611 a la vez que permitió que cinco de ellos pudieran 
quedarse algunos meses en Avila para vender las propiedades o cobrar las deudas de sus 
correligionarios48.

Por suerte para los moriscos, ellos mismos disponían de los medios de 
transporte: sus muías y otras caballerías que empleaban en su trabajo. En las escrituras 
notariales de los meses que precedieron a su salida hay numerosas operaciones de cobros 
de deudas o de ventas de bienes raíces; en cambio no hay ni una sola venta de animales 
susceptibles de facilitar el transporte de los enseres de los cristianos nuevos. Al 
contrario, hay varias escrituras en las que los convertidos contratan los servicios de 
carreteros o arrieros para que les lleven sus cosas hasta Vitoria. Uno de estos docu
mentos aporta detalles interesantes: se contratan a dos vecinos de Capillas de Campos 
12 carros de tres muías cada uno, que carguen de 30 a 35 arrobas de hacienda o seis u ocho 
personas; tendrán que pagar 2.730 reales más los portazgos; se exige que "los carros han

45
46

47
48

ellos acudieron
disponer de tantas cosas, concedióscles hasta quince de junio.
muchos y de precio. Mas echando de ver
que no se les concediese, determinaron de pedir licencia para poder vender bienes rayees, que eran muchos, 
pues abía barrios y calles pobladas de ellos y pocas calles y placas donde no tuviesen algo, y avía morisco 
entre ellos que tenía un lugar entero y otros que en tierras y casas tenían crecida renta. En este medio el 
corregidor y comisarios les apercibían aprestasen su viaje, y eran tantos los pleytos y deudas que pendían 
que puedo certificar, como persona que muy de ordinario andava con los comisarios, averies compuesto 
sobre doze mil ducados” (o.c. p. 176).



356 Serafín de Tapia Sánchez

de venir muy bien aderezados de esteras buenas y muy bien encañados"49. Otras veces se 
contratan muías a 10 reales por arroba; en esta labor participan arrieros de Yanguas50y 
de Mingom'a51. con quienes el viaje se iguala hasta San Juan de Luz.

Aunque asegurar un medio de transporte, vender lo mejor posible los bienes 
raíces y cobrar las deudas fueron las preocupaciones fundamentales, también hubo 
algunos que tuvieron tiempo para otros menesteres. Por ejemplo, Isabel de la Sema, 
esposa del mercader Diego de Fontiveros el de la calle Toledana, comparece ante un 
escribano y hace saber que "ella tiene otorgada escritura de dotación de cuatro misas 
perpetuas en cada año y más las que de presente se han de decir por ella en la iglesia 
parroquial de Santiago... y por estar como está departida para salir del Reino... nombraba 
por patrones a Pedro Pérez y Magadalena de Pedrarias, su muger... para que tenga la 
dicha dotación cumplido efecto"52 ¿Qué pensaría esta mujer, que sabía firmar bien, de 
los bandos de expulsión? ¿Cómo relacionar este hecho con el injusto pleito a que por 
entonces estaba siendo sometido su esposo por personas que querían aprovecharse de su 
precaria situación?

En este mismo orden de cosas sorprende que varias familias de preocuparan 
durante estos meses finales de su permanencia en España de bautizar a sus hijos, como el 
cerrajero Esteban de Villafranca y su esposa Isabel Alvarez que bautizan una niña en la 
parroquia de Santiago el 25 de junio de 1611; o el arriero Alonso Alguacil y Cecilia de 
Barrionuevo que hacen otro tanto cuatro días antes en la misma parroquia; o el tendero 
Pedro Salamanqués y Ana de Peralta, que bautizan a su hijo el 1 de junio. ¿Hasta qué 
punto estas ceremonias venían forzadas por la presión eclesiástica o respondían a un 
sentimiento sincero de fe? Es difícil saberlo ; en todo caso no buscaban hacer gala de 
falsa piedad ante las autoridades eclesiásticas con el fin de lograr la permanencia, ya que 
se sabía que incluso aquellos que obtuvieron informes del Obispo de ser buenos cristia
nos habían sido obligados a marcharse.

Gil González Dávila, hermano del escribano del número y del Ayuntamiento 
Vicente González Alvarez -que fue uno de los que más activamente participó en todo lo 
referido a la expulsión de los moriscos de Avila-, nos ha dejado una descripción del 
momento de la salida; "Llegó su día, que fue un sábado dos de julio de mili e seiscientos 
e once; al amanecer, galanos y bien puestos como si fueran a bodas, sin ningún 
sentimiento de tristeza, salieron desta ciudad ciento setenta familias y en ellas 
setecientas setenta personas, contentos y regozijados. Guiaron los comissarios por el 
passo de Francia y otros que habían quedado salieron al día siguiente"53.

Ib. Prot. 1021, s.f. (13-VI-1611).
Ib. Prot. 1021, s.f. (19-V1-J6U y 21-VI-1611).
Ib. Prot. 553, fol. 56 (2-VI-1611). Isabel de la Sema pertenecía al sector más acomodado de la 

minoría; su esposo ocupaba el segundo lugar de entre los moriscos que más contribuían en el Servicio (ver 
listado 6. año 1610) y era poseedor -entre otros bienes- del término redondo de El Fresnillo.

53 O.c.. p. 177. G. González Dávila, por entonces racionero de la catedral de Salamanca, no tenía ninguna 
estima por los expulsados, al menos en 1618 cuando escribió esta obra, momentos en los que predominaban 
los escritos justificativos de la expulsión; en las páginas iniciales del Theatro Eclesiástico... se califica a los

49 AHPAv. Prot. 177, fol. 150 (12-V-1611). Las familias acomodadas se reservaban un carro para 
ellos solos; otras familias los compartían. No hay que olvidar que además poseían sus propias bestias de 
carga.

50
51
52



La comunidad morisca de Avila 357

4.- EL NUMERO DE LOS EXPULSADOS

No obstante en la documentación notarial coetánea aparecen otros 28 moriscos 
no recogidos en los listados anteriores58; algunos de ellos pudieran ser hombres solte
ros que aún vivían en casa de sus padres. En suma, el número de vecinos moriscos en vís
peras de la expulsión oscilaría entre un mínimo de 373 y un máximo de 435 vecinos59, 
lo que vendría a suponer del 16 al 19 por cien de la vecindad de Avila.

De estos ¿cuántos eran convertidos? En principio parecería que todos los que 
todavía estaban en Avila en 1611; pero hay que recordar que quienes obtuvieron infor
mes de ser buenos cristianos permanecerán hasta el 2 de julio de 1611. Además hubo 
otros diez granadinos que aparecen en el listado de los 156 moriscos de este último año.

El mismo G. González Dávila dice que a él le fue encargado "hiciese con el 
secreto que la ocasión pedía un memorial y lista de los moriscos" que había en la ciudad 
de Avila, hallando 1.390 personas distribuidas entre 189 familias de convertidos y 218 
de granadinos54, total 407 vecinos. Junto a estas cifras tenemos también las aportadas 
por el conde de Salazar en sus informes de 29 de septiembre de 1610 y de 4 de enero de 
1611, donde hablaba de que había en Avila 169 familias de moriscos antiguos55.

Por mi parte he revisado las listas de moriscos elaboradas por el Ayuntamiento 
en enero de 1610 y en marzo de 161156. En el primero de estos padrones Vicente 
González Alvarez, escribano del número y del Ayuntamiento y escribano de rentas, da 
fe de cómo de los 700.000 maravedíes correspondientes al Servicio de ese año se 
repartieron entre los moriscos granadinos y convertidos 332.779 mrs., así como que son 
moriscos "todos los que van declarados en la forma siguiente..." y continúa una relación 
nominal de 354 vecinos. Además el 29 de marzo de 1611 -cuando ya han partido casi 
todos los granadinos- se hace otro repartimiento de 172.054 mrs. entre los moriscos que 
quedaban, en previsión de que se marcharan antes de junio, que era el momento en que 
normalmente habría que haber efectuado el reparto del Servicio; en esta relación se 
recogen 156 moriscos, 53 de los cuales no aparecían en la del año anterior57. Si sumamos 
estos 53 a los 354 de 1610 resultan los 407 vecinos de que habla el que será cronista real. 
Gil González Dávila.

moriscos de “traydores. herejes, enemigos de ambas Magestades, de la del cielo y tierra, desleales a la Fe 
católica y contrarios al bien público” (p.2).

54 Ib. p. 173.
55 AGS, Estado, leg. 235. Ambos informes han sido publicados por H. Lapeyre (o.c., pp. 254-255 y 

260-261).
56 AHPAv, Ayuntamiento, cajas 72, 15/1 y 72, 15/2 respectivamente.
57 Este desajuste tan grande entre dos fechas tan cercanas hay que atribuirlo a un error del copista que 

al elaborar la lista de moriscos (que se encontraba como un anexo al vecindario completo de 1610) no incluyó 
en ella a todos los que en el listado general tenían una raya junto a su nombre, que era la marca que distinguía a 
los moriscos: he detectado 13 casos de estos.

58 De estas 28 personas encuentro 6 de ellas en el vecindario de 1610 mezcladas con los cristianos 
viejos y sin ninguna señal que las identifique como moriscos, aunque no hay ninguna duda de que lo fueran.

59 Los 373 vecinos resultan de sumar a los 354 de 1610. los 13 que he visto que venían marcados 
como moriscos pero que no se recogieron en la lista de moriscos que venía al final del repartimiento del 
Servicio de 1610 y los 6 procedentes de los Protocolos Notariales que también aparecían en el vecindario 
de 1610, aunque sin la señal distintiva.



55cS Serafín de Tapia Sanche:

5.- EL PATRIMONIO DE LOS MORISCOS

Cuando a duras penas estas casas se vayan vendiendo a favor de la hacienda real 
durante los años 1610 a 1614, el producto sacado de su venta será de 12.709 reales. 
Ahora bien, el grueso de la riqueza de los granadinos consistía -como en el caso de los 
convertidos- en sus bienes muebles, fundamentalmente ganado, animales de carga y las 
mercancías de sus tiendas. Por ejemplo, el valor alcanzado por los rebaños del 
granadino Miguel de Navas fue de 36.597 reales61, el triple de lo que se pagó por todos 
los bienes inmuebles de sus correligionarios. En este punto conviene hacer dos 
precisiones fundamentales para no sacar falsas conclusiones. La primera es recordar que

De los 28 que he encontrado en los protocolos otros diez procedían del reino de 
Granada. De manera que del listado de 1611 sólo 146 serían convertidos, así como otros 
18 aportados por los protocolos. Si a ellos les sumamos los dos médicos que no 
aparecen en los padrones por estar exentos del Servicio, resulta una cifra máxima de 166 
familias convertidas, casi la misma cifra que daba el conde de Salazar, aunque algo 
alejada de las 189 que decía G. González Dávila. Yo creo que puede aceptarse que el 
número de convenidos estaría entre estos límites. El resto, aproximadamente el 60 por 
cien, serían granadinos.

a) Los bienes de los granadinos

Contrariamente a lo ocurrido con los valencianos, a los moriscos granadinos de 
la Corona de Castilla se les permitió vender sus bienes muebles. Ya vimos cómo el 
poder central fue evolucionando en esta cuestión hacia posiciones cada vez menos 
intransigentes. No sólo se les permitió vender los bienes muebles sino que les dejaron 
sacar la mitad del dinero, oro, plata, etc. que tuvieran.

Sus bienes raíces eran escasos y casi exclusivamente consistían en viviendas 
urbanas: concretamente en el inventario que el juez de comisión para la administración y 
venta de los bienes raíces de los moriscos de los Obispados de Avila y Segovia, Juan 
Rodríguez Daza, publicó el 23 de agosto -y que fue pregonado al día siguiente en el 
Mercado Chico "al tiempo que la gente salía de Misa mayor"- se registran 27 casas, 2 
huertas, 2 cercas (es decir, dos tierras), dos tenerías y 1 mesón60. Si se tiene en cuenta que 
había más de 200 familias de esta etnia hay que deducir que la mayoría vivía en casas 
alquiladas; esta situación cabe achacarla al bajo nivel económico de estas gentes y 
también a la escasa afición que tenían a vincularse con bienes raíces que les podrían 
dificultar su movilidad.

60 AGS. Dirección Gral. del Tesoro, leg. 334, inventario 24. Algunos días antes el procurador Blas de 
Obregón, nombrado por el alcalde mayor fiscal de los bienes dejados por los moriscos, hizo pública una 
relación de tales bienes que sólo recogía 22 casas y un mesón. Después se incluían los remates de las casas 
que fueron alquiladas. Todo ello formaba un cuadernillo de 45 folios titulado "Pregones y remates y 
arrendamientos de las cassas de los moriscos granadinos desta ciudad de Avila que se fueron della affuera 
destos Reinos" (AHPAv, Prot. 657, a partir del folio 832).

61 AHPAv. Prot. 657, fols. 45-48 y 70.



La comunidad morisca de Avila 359

64

65
66

b) Los bienes de los convertidos

Ya vimos cómo éstos consiguieron disponer no sólo de los bienes muebles sino 
también de los inmuebles. No obstante tampoco los convertidos, al igual que los grana
dinos, tenían especial inclinación a poseer bienes raíces. Esta circunstancia -común a

también los granadinos se llevaron consigo la mayor parte de los bienes muebles de que 
disponían, excepto los rebaños; además venderían a precios de saldo aquellos artículos 
de sus tiendas de mayor peso o volumen. De manera que no cabe confundir el patrimonio 
de los granadinos con sus bienes raíces.

La segunda precisión es que el escaso valor alcanzado por su patrimonio 
inmobiliario se debía en parte a que las viviendas cayeron de precio por aquellos años, no 
sólo como consecuencia de la gran oferta producida por la marcha de los moriscos sino a 
causa del gran descenso demográfico que sufría la ciudad desde los últimos años del 
siglo anterior62. De hecho los comisarios encargados de vender los bienes se vieron 
obligados a darlos por precios muy inferiores a los que previamente se tasaron63.

Probablemente tanto o más interés que conocer los bienes raíces tendría saber 
qué otras cosas poseían los granadinos. En principio parecía que sería posible satisfacer 
nuestra curiosidad ya que, en cumplimiento de una orden real de 19 de enero de 161064, 
antes de abandonar el lugar de residencia los granadinos tuvieron que registrar "todo lo 
que llevaran, de cualquier género que sea". Los de Avila cumplieron este requisito dando 
lugar a un legajo de 142 hojas; este documento no lo he localizado pues el comisario 
Juan Rodríguez Daza, que tenía a su cargo los obispados de Avila y Segovia, se lo llevó 
a esta última ciudad (en cuyos archivos no se conserva); esto ocurrió no sin resistencia 
de los dos escribanos públicos del Ayuntamiento de la ciudad de Avila, Vicente 
González Alvarez y Jerónimo Calderón, ante quienes declararon los moriscos. El juez 
de comisión J. Rodríguez Daza llegó a ordenar que se encarcelase a J. Calderón porque se 
negaba a facilitar esta documentación65. No obstante se conservan entre los fondos 
notariales de este último las relaciones de bienes de siete granadinos a través de las 
cuales vemos cómo todos disponían de una o varias caballerías (hasta una viuda de 70 
años tenía su "borrico pequeño") que quizá algunos hubieran comprado ex profeso para 
realizar el tránsito. También registran todos algunas pequeñas joyas (anillos de oro, 
gargantillas de aljófar, zarcillos...) y algo de dinero; el grueso de su hacienda lo 
constituía la ropa de casa (colchas, sábanas...) y, sobre todo, la de vestir66.

62 Las causas de esta despoblación fueron diversas y relacionadas unas con otras: la progresiva 
desaparición de los “obrajes de la lana"; la peste de 1599 y otras epidemias periódicas, el incremento 
relativo de la presión fiscal pues cada vez quedaban menos pecheros para aportar la misma cantidad de 
siempre. Ver, supra, cap. ITI.

3 Por ejemplo, las dos casas contiguas que poseía en el barrio de San Nicolás el hortelano Lorenzio 
Hernández fueron tasadas en 100 ducados y sin embargo, en abril de 1611, se ofrecieron 20 ducados por una 
de ellas; la otra se vendió en julio de 1612 por 34 ducados. Es decir, se enajenaron por la mitad de la tasación 
hecha (AGS, Dirección General del Tesoro. Icg. 334, inventario 24).

Publicado por F. Janer, o.c., pp. 340-341.
AHPAv, Prot. 552, fols. 426-428 (15-VIII-1610).
Ib. fols. 64v-72v



360 Serafín de Tapia Sánchez

%

100total 626.148

CUADRO 1

otros lugares del Reino'' - venía motivada por el temor a la Inquisición que, como 
primera medida en cualquier proceso, requisaba su patrimonio, patrimonio difícil de 
ocultar si consistía en bienes inmuebles.

Precisamente como los más importantes intereses económicos de los moriscos se 
hallaban en el mundo de los negocios, en los meses que precedieron a su salida definitiva 
los protocolos notariales están llenos de referencias a operaciones tendentes a liquidar 
negocios iniciados y a cobrar deudas de los más diversos lugares del país. Es muy difícil 
conocer la proporción porcentual que representaban los diversos componentes del 
patrimonio de los moriscos. Con el fin de hacemos una idea he analizado la hacienda del 
mercader Francisco Amador Almirante68; el resultado se expresa en el cuadro 1 en el 
que queda claro cómo la parte más importante estaba constituida por las cartas de 
obligación a su favor: el recurso al pago aplazado estaba muy extendido en el siglo XVI 
en Castilla. Esta circunstancia supuso en el momento de la expulsión algunas ventajas y 
muchos inconvenientes: ventajas en cuanto que cobrar deudas dejaba menos rastro docu
mental y por tanto facilitaba la ocultación de dinero; inconvenientes a causa de la leja
nía de algunos deudores y de las resistencias ofrecidas por éstos ante la débil situación 
social de los moriscos. A pesar de todo en estas actuaciones finales de liquidación de 
deudas y de ventas de bienes muebles se ventilan cantidades de dinero muy superiores al 
valor alcanzado por la venta de los bienes raíces. Ahora bien, cuantificar tales opera
ciones resulta imposible, no sólo porque muchas de ellas tuvieron lugar ante escribanos

Bienes inmuebles (la casa más una tierra)
Ajuar (ropa de casa, vestidos...)
Dinero y joyas
Mercancías
Obligaciones a su favor

97.500
75.315
60.000
74.780

318.553

Valor 
(mrs)

15'6
12
9'6 

11'9 
50'9

ESTRUCTURA DEL PATRIMONIO DE UN MERCADER 
CONVERTIDO

67 Cf. J. Aranda Doncel.- “Los bienes raíces de los moriscos andaluces en vísperas de la expulsión 
definitiva", en Actas // Coloquios de Historia de Andalucía. Andalucía Moderna, t.I, Publicaciones Caja 
Ahorros. Córdoba. 1982. pp. 151-168.

w En realidad es lo que de él heredó la viuda Isabel de Cárdenas. He escogido este inventario de bienes 
porque es completo y porque vienen todos sus componentes valorados. Esta circunstancia de apreciar (dar el 
precio) los elementos de un inventario de bienes sólo se hacía en las cartas de dote; en este caso se da la 
circunstancia de que Isabel de Cárdenas se casó al poco tiempo de morir su primer marido de manera que 
aportó como dote lo que de él recibió en herencia (AHN, !nq. leg. 2105, exp. 15).



La comunidad morisca de Avila 36/

de fuera de Avila o sin la presencia de ningún fedatario público, sino porque los moris
cos tenían interés en que no quedara constancia de que estaban allegando determinadas 
cantidades de dinero (no sólo porque debían dejar la mitad de lo declarado para la 
hacienda real sino porque también tendrían que pagar la alcabala de lo vendido). 
Veamos un caso donde esta última circunstancia se manifiesta claramente, así como 
otras que iluminan las vicisitudes finales de la permanencia en Avila de los convertidos.

Se trata del pleito planteado entre la cristiana vieja Gerónima del Aguila, viuda 
de Gerónimo Vázquez, y el morisco Diego de Fontiveros, el de la calle Toledana69. La 
cuestión era que a finales de 1608 éste remató en una subasta una casa que la primera 
poseía en el Mercado Grande por 1.800 ducados, pero la dueña se resistía a entregarla 
pues decía que valía 3.000 ducados. A partir de la expulsión de los granadinos Gerónima 
del Aguila hizo saber a Diego de Fontiveros que aceptaba los 1.800 ducados, pero éste, 
por razones fáciles de entender, ya no sigue interesado en esta operación y alega que la 
casa estaba gravada con un censo enfitéutico que no se manifestó en el momento de la 
subasta y añade que "ahora las dichas casas valen mucho menos de los mil ochocientos 
ducados por averse ido desta ciudad los moriscos del Reino de Granada... que eran los que 
habitaban las dichas casas y las acían tener valor y reconocimiento... y que según las 
muchas casas que ay vacas en esta ciudad por falta de abitadores y el presente estado que 
las cosas tienen en ella, quiere dar [Gerónima del Aguila] por mil ochocientos ducados 
lo que tantas veces ha dicho que vale tres mili" (fol. 320). Sin embargo la justicia da la 
razón a la viuda y se embargan los bienes muebles a Diego de Fontiveros. entre los que 
se hallan cartas de obligación a su favor por valor de 71.269 reales, y censos igualmente 
a su favor cuyo principal se eleva a 2.705 reales; además se le requisan 4 bueyes, 2 yeguas. 
10 fanegas de grano, pero no se le hallan los mulos de la recua; en las casas de El 
Fresnillo -término propiedad del procesado- encuentran 390 arrobas de aceite pero 
Diego de Fontiveros el Mozo demuestra que son suyas y no de su padre. El valor de lo 
embargado no es suficiente (cuando se pretendió cobrar las obligaciones se comprobó 
que o bien ya estaban compensadas o eran muy difíciles de ejecutar) y se busca a Diego de 
Fontiveros para prenderle, pero ha huido: su abogado dice que "porque su persona no sea 
presa ha dejado de acudir a esta ciudad entreteniéndose en negocios y cobranzas de su 
hacienda" (fol. 318). Efectivamente, consciente de que van a ser obligados a abandonar el 
país se dedica a cobrar sus deudas (distintas de las que el alguacil mayor encontró 
cuando fue a embargarle) y a vender su ganado; varios testigos cualificados atestiguan 
que el mismo Diego de Fontiveros les había hecho saber hacía poco tiempo que había 
vendido todo su ganado (más de 500 vacas de vientre, muchas yeguas y ovejas, 400 
cabras...), habiendo recibido de Agustín de Ladrada más de 6.000 escudos y que otro 
vecino le dio "tres o cuatro mil ducados de oro por plata" (supongo que vendería alguna 
vajilla de plata); el procurador de causas cree que sólo en oro podría tener 24.000 
ducados. Otro testigo, que también da fe de cómo "ha hecho dinero" del ganado, declara 
que ha oído decir que había traído 70.000 reales "que tenía en un cambio” (fol. 353). Y 
el tesorero de las alcabalas, conocedor como pocos de estos detalles, testifica que tiene 
al dicho Diego de Fontiveros "por ombre muy rico y hacendado... con gran caudal y trato 
de jabón, aceyte y pescado en tanta cantidad que fiaba en mucho valor a los mercaderes

69 Archivo Parroquial de San Pedro. Libro 45. Es un volumen sin título y sin final que recoge en sus 
359 folios escrituras notariales variadas.



362 Serafín de Tapia Sánchez

desta ciudad jabón y aceite para sus fabricaciones"; confirma lo del ganado y dice que él 
mismo le vio vender en la feria de Avila de 1610 gran parte de sus ganados. También cree 
que ha "de tener más de veinte mil ducados de acienda mueble... y por ello si no se le ha 
hallado en su casa dicha acienda será por tenerlo en dinero y guardado" (fol. 357).

De manera que queda bastante claro cómo en éste y en otros muchos casos no 
puede considerarse que la pane fundamental de la hacienda morisca estuviera consti
tuida por sus bienes raíces, aunque precisamente en esta ocasión puede comprobarse 
cómo entre los individuos de la elite comienza a penetrar el gusto castellano por la 
propiedad de la tierra y por las viviendas suntuosas: Diego de Fontiveros no sólo poseía 
una finca de aceptables dimensiones -el término de El Fresnillo- sino que pretendía 
comprar una casa de gran precio en el lugar más valorado de la ciudad ("al cantón de la 
plaza de Mercado Grande", es decir, en la confluencia de la calle Estrada con esta 
plaza) 0. Apenas media docena de convenidos ricos estaba en una actitud económica y 
social similar, la mayoría de ellos limita su patrimonio inmobiliario a la vivienda, que 
-por otra pane- frecuentemente estaba cargada con algún censo.

El asunto Diego de Fontiveros nos ilustra asimismo de cómo algunos cristianos 
viejos pretendieron aprovecharse de la precariedad social por la que atravesaban los 
moriscos en su propio beneficio. Veamos sólo algunos de los casos recogidos en la 
Sección A del Archivo Histórico Provincial de Avila y en los protocolos notariales.

El 7 de abril de 1611 la viuda de Antón Rengifo (un caballero) demanda a Diego 
Zurreño y a Pedro Salamanqués el Viejo porque habiéndoles arrendado por 6 años la 
heredad de Villacomer con sus prados, pastos y abrevaderos (al sur de la ciudad, a la 
derecha del río Grajal) por 130 fanegas de grano al año. ahora les faltan 7 pagas para 
cumplir el contrato y "los susodichos se dice son [tachado "son"; "se dice son" va entre 
renglones] de los convertidos desta ciudad y... Su Magestad ha mandado que salgan 
dentro de sesenta días... y los susodichos se andan previniendo para se ir y ausentar y 
ocultan y venden sus bienes muebles y semovientes y ansí [dice el abogado de la viuda] a 
los tiempos y plazos contenidos en la dicha escritura no tendría mi parte personas ni 
bienes de quien cobrar la dicha cantidad de fanegas de pan" [520 fanegas más 500 reales 
que se les adelantó baldados para incentivar el arrendamiento] por lo cual solicitan el 
embargo de todos los bienes muebles y semovientes. También reprochan a Pedro 
Salamanqués que se había comprometido a buscar unos renteros que le sustituyeran y no 
los había encontrado. El alcalde mayor acepta la petición de embargo pero cuando se 
presentan en casa de Pedro Salamanqués su hermano Gonzalo cogió una espada diciendo 
"que no habían de sacar cosa alguna aunque le ahorcasen" y tildando al alguacil de ser 
"un gran bellaco"; entonces el alguacil se retiró "para que no sucediese alguna desgra
cia". momento que -según el abogado de doña Ana Alvarez- aprovecharon los moriscos 
para sacar algunos bienes de la casa: un jumento, unas calderas.... que se añadirían a los 
bueyes y otros bienes que ya habían vendido. La mujer de P. Salamanqués, Mencía de

70 Incluso tenía un esclavo, aparte de varios criados y criadas. También María Enríquez tenía una 
esclava negra a quien dio la libertad en su testamento (AHPAv, Prot. 1021, s.f., 21-III-1611); y probablemente 
también lo fuera la morena Catalina Hernández, calificada en julio de 1611 como ‘‘criada que fue de Juan 
Amador el Gallo" y que ese mes casó con otro moreno (fue testigo de su boda el convertido Alvaro de la 
Sema) (Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Casados, 23-VII-I611).



La comunidad morisca de Avila 363

Velasco, reclamaba que en lodo caso debía preservarse su dote de 450 ducados (250 en 
ajuar y vestidos y el resto en dinero).

El 10 de junio de 1611 se pronuncia la sentencia, que formalmente es favorable a 
la viuda si bien se accede únicamente a una de las peticiones: que los moriscos devuelvan 
334 reales; se rehúsa la solicitud de preservar la dote de Mencía de Velasco "atento a 
que nos consta -dicen los jueces- la ocultación de bienes por la notoriedad que dello 
hay". La esposa de Pedro Salamanqués recurre y el 27 de junio, 5 días antes de la partida, 
el abogado de la viuda reclama el cumplimiento de la sentencia "pues Pedro Salaman
qués es de los convertidos", justificando la brevedad de los plazos denunciados por la 
parle contraria "a causa de tenerse que salir los acusados de estos reinos... sin que sea 
necesario guardarse las solemnidades de derecho por la brevedad del término que se les 
da a los dichos convertidos". El proceso está incompleto71.

En este caso y en otros similares se manifiesta cómo la justicia local veló en 
cierta manera en aquellos momentos por el cumplimiento de las leyes, saliendo al paso 
de los abusos que los particulares pretendieron ejercer contra los moriscos. También se 
observa la dignidad con que se comportan estos últimos, reclamando hasta el final por 
unos derechos que íntimamente sabían que les pertenecían y que el Rey, en un acto de 
manifiesta prepotencia y de ejercicio de absolutismo, les arrebató de raíz. En estas 
circunstancias la relativa rectitud de los jueces locales sólo servía para atenuar el 
agravio por esta nueva y radical violación, por parte de las más altas instancias del 
Estado, del pacto que estuvo en vigor durante toda la Edad Media y para lo cual el rey y 
el Consejo se acogieron a la caortada de la razón de Estado. En realidad esta decisión era 
un paso más en el proceso de entronización de la intolerancia hacia todo tipo de 
disidencia. Si durante siglos la rivalidad entre las diversas etnias se había basado en 
dilucidar cuál de los grupos humanos -cristianos, musulmanes o judíos- podía arrogarse 
la exclusividad de ser el pueblo elegido72, la solución dada al problema morisco (como 
ocurrió con los judíos en 1492) significaba la concreción de la voluntad del poder 
cristiano de excluir al otro, de anular la realidad integrada a que conducía la historia 
medieval española. Esta solución final no podía sino significar un acto traumático, una 
amputación que, en ciertas zonas geográficas o sectores productivos, tuvo consecuencias 
graves y duraderas. Este sería el caso de la ciudad de Avila, especialmente en lo que se 
refiere a su actividad artesano-comercial.

Con esto no quiero decir que si hubieran permanecido los moriscos habrían po
dido suplir a la decadente burguesía cristianovieja. Simplemente afirmo que allí donde 
la comunidad morisca era importante y activa, como ocurría en la ciudad castellana, el 
desastre económico y social no hubiera sido tan drástico como fue. Como las cosas no 
sucedieron así y de Avila salió el grupo de moriscos antiguos más importante de 
Castilla la Vieja -aparte de participar de las adversas circunstancias generales- no es de 
extrañar que esta ciudad conociera una de las postraciones más profundas y, sobre todo, 
más persistentes que se conocen; por ejemplo, si tomamos la vitalidad demográfica 
como indicador vemos confirmada plenamente esta aseveración {cuadro 2).

71 AHPAv, Sección A, caja 454.
72 Cf. H. Méchoulan.- Le sang de I'auire ou l'honneur de Dieu. Indiens.juifs el marisques au Sítele d'Or. 

Ed. Fayard, París, 1979, pp. 143 ss.



364 Serafín de Tapia Sánchez

EVOLUCION DE LA POBLACION DE AVILA

Año Vecinos Tipo de fuente

Fuente: S. de Tapia.- "Las fuentes demográficas..." o.c. pp. 83 y 88.

CUADRO 2

Catastro Ensenada'
Catastro recog. P. Madoz

Averig.alcabalas
Padrón Moneda Forera

73
74
75
76
77

1596
1611
1621
1632
1692
1751
1842

2.762
2.131 
2.073 
1.385 
1.321
1.335 
1.234

AHPAv, Sección A, caja 453.
Ib. caja 775.
Ib.
Ib.
Ib.

Pero volvamos a las vicisitudes por las que pasaron los moriscos en las semanas 
que precedieron a su marcha. Muy pocos días después de conocerse en la ciudad que los 
convertidos también tendrían que marcharse del país, diversas instituciones eclesiás
ticas y algunos particulares reclaman pagos pendientes similares a los dos que se han 
visto más arriba. Puede ser significativo que los más beligerantes en esta cuestión sean 
los monasterios; concretamente son encarcelados, o embargados sus bienes, sendos mo
riscos por reclamaciones del monasterio del Carmen (al boticario Pedro de Avila73 y al 
mercader Juan Amador el Gallo)74, y del monasterio de Santa Ana (Fabián Monje, a 
quien se reclamaban 12 fanegas de trigo)75; también fue encarcelado por similares 
motivos Fabián de Fontiveros76. Pero en mayo de 1611 el alcalde mayor ya ha puesto en 
libertad a todos ellos e incluso obliga al ejecutor mayor de la ciudad a que devuelva los 
bienes que tiene lomados en prenda a los convertidos, reuniéndose con cada uno de ellos 
para convenir cuánto deben pagar77.

Si los cristianos viejos se apresuraron a cobrar lo que los moriscos les debían 
antes de que desaparecieran de Avila, éstos intentaron hacer lo mismo, pero en los dos 
meses que se les dio y en la situación tan precaria en que se desenvolvían, tuvieron 
dificultades para recuperar muchas deudas. En aquellas semanas se suscriben ante los 
escribanos acuerdos como el siguiente; Ana de la Serna, viuda de Luis de Fontiveros. 
hace constar que Francisco del Cantón y Matías Vázquez -dos cristianos viejos- deben a



La comunidad morisca de Avila 365

Ib. Prot. 1021, s.f., 14-VI-1611.
Ib.
Cf. A.Domínguez Ortiz y B.Vincenl.- Historia de los moriscos..., o.c., p. 210.
Cf. A. Molinero Pérez.- Los yacimientos de la Edad de Hierro en Avila y sus excavaciones

sus hijas 690 reales desde 1606; ahora recibe 100 reales y un compromiso de cobrar 
otros 50, con lo cual se da por satisfecha78. En otras ocasiones el abuso de los que 
permanecían no es tan diáfano, pero se intuye fácilmente, como ocurrió con Ana 
Amador, viuda de Gabriel de León, quien otorga poder el 14 de junio de 1611 a un 
cristiano viejo, Pedro Muñoz, para que cobre para él diversas obligaciones que le debían 
a ella tres campesinos por un valor 71 1,5 reales; A. Amador reconoce que ya ha recibido 
esos dineros de Pedro Muñoz. Todo hace pensar que la viuda se conformaría con lo que 
el cristiano viejo quisiera darle79. A estas situaciones se veían abocadas las personas de 
menos recursos o con menos posibilidades de efectuar los cobros, como podía ser el caso 
de las viudas.

78
79
80
81

arqueológicas. Ed. Excma. Diputación Provincial. Avila, 1958.

Nos ha llegado información de un episodio acontecido en las semanas que 
precedieron a la salida de los convenidos y que nos ilustra del ambiente formado en 
torno a las presuntas riquezas de los moriscos y las fantasías populares -y no sólo 
populares- que proliferaron alrededor de esta cuestión. Las pobres gentes, que sabían 
cómo los convertidos estaban vendiendo sus bienes y conocían la orden real de entregar 
la mitad de ese dinero para las arcas públicas, suponían que aquéllos recurrirían a todo 
tipo de argucias para escamotear el control de las autoridades sobre sus joyas y su oro. 
Por todo el país se extendió la especie de que los moriscos preferían ocultar sus tesoros 
antes que entregarlos al rey, con la esperanza de regresar algún día a recogerlos. Algo de 
verdad había en estas sospechas80 y en Avila no podía faltar un episodio de estas 
características. En síntesis se trata de lo siguiente; desde hacía algunos años Don Diego 
Dávila, señor de Navamorcuende, venía arrendando su dehesa de Naharros del Puerto a 
los convertidos de Avila (Gabriel de León, Juan Amador y Fabián Avan^ique la 
tuvieron en diversas épocas); en junio de 1611 llega a oídos del noble el rumor de que 
algunos campesinos del entorno han encontrado un tesoro enterrado en aquellas tierras; 
aunque la relación de los moriscos con tal tesoro no aparece explícita -sólo se hace 
intervenir a un zahori morisco que es el que presuntamente había indicado hacía años la 
existencia del tesoro- no cabe duda de que en la mente de todos está presente, pero a 
nadie le interesaba decirlo, ni a los moriscos (hubieran sido castigados por ello), ni a los 
buscadores, ni al dueño de la tierra (de existir el tesoro lo hubiera requisado el juez de 
bienes confiscados a los moriscos). El señor de la dehesa promueve un proceso contra 
los que cavaron en sus tierras y todo lo que saca en limpio son unos frascos de colores, 
unos clavos viejos y unos zarcillos de bronce. Lo más probable es que se tratara de un 
enterramiento celta: todos los testigos dicen que se cavó junto a un torillo que también 
estaba enterrado; sin duda sería un berraco velón. Hay que advertir que muy cerca de 
aquella dehesa se halla el castro de Ulaca81. Lo significativo es la constatación de que 
también en estas tierras se creía posible la existencia de tesoros enterrados por los 
moriscos.



366 Serafín de Tapia Sánchez

c) La Obras Pías

En los últimos veinte años diversos convertidos con posiblidades económicas 
habían creado y dotado ciertas Obras Pías de carácter social "para casar huérfanas" o 
"para pobres necesitados" según se establecía en las escrituras fundacionales.

A este respecto hay que decir que tanto la moral que predica el Corán como la del 
Evangelio tienen un notorio carácter social, de manera que en ambas religiones ayudar al 
necesitado resulta ser un deber esencial82, por lo que en principio esta iniciativa de las 
Obras Pías podría atribuirse a la influencia de cualquiera de las dos creencias. Sin 
embargo creo que en estas personas concretas y a tales alturas cronológicas hay que 
relacionar estas decisiones con la impregnación recibida del modo de vida de los sectores 
acomodados de la sociedad cristiana . Fundar Obras Pías era un signo de distinción que 
los moriscos no tenían vedado y que contribuía a dignificar socialmente a sus promo
tores. Es cieno que en las cláusulas fundacionales se prioriza como beneficiarios a la 
parentela de los fundadores, lo que podría interpretarse como una pervivencia del 
sentimiento de diversidad étnica; sin embargo las fórmulas empleadas son exactamente 
las mismas que las usadas por los cristianos viejos en sus Obras Pías: el interés por el 
propio linaje creo que responde más a una actitud cristianovieja que a un reflejo étnico o 
a un sentimiento de pertenencia a una minoría, ya que si hubiera deseado subrayar este 
aspecto se habría buscado otra fórmula más adecuada. Aún hay otros indicadores que me 
inducen a pensar que estas Obras Pías son el reflejo de un alto grado de aceptación de 
las pautas de conducta dominantes entre la burguesía cristianovieja en el tránsito del 
siglo XVI al XVII; veamos alguno de ellos: Luis de la Sema deja la manda "para que se 
case o meta monja una doncella que sea parienta mía..."83 (el subrrayado es nuestro). 
María Enríquez. aparte de dejar una Obra Pía, era una mujer devota (entre sus perte
nencias se encontrarán un Flos Sanctorum, imágenes de santos y varios rosarios) que fue 
recomendada por el obispo en 1610 para ser excluida de la expulsión84; Isabel de 
Cárdenas se limita a decir que los beneficiarios sean los pobres sin indicar que sean los 
de su sangre.

En suma, creo que las Obras Pías son un testimonio fehaciente de la integración 
alcanzada por el segmento más acomodado de entre los convertidos -sobre todo las 
mujeres-. Es probable que éstas fueran la punta de lanza de la penetración de las 
prácticas cristianas en el interior de sus familias: ya se vio más arriba cómo Isabel de la 
Sema fundó una dotación de cuatro misas perpetuas pocas semanas antes de marcharse; 
por su parte Leonor de la Sema, pariente suya y esposa del mercader Diego de Fonti- 
veros, el de la calle Empedrada, también parece ser una mujer caritativa: en su testamen
to dejó 1.200 ducados para casar veinticuatro doncellas (éstas serían designadas por su

82 Cf. Tor Andrae.- Mahoma. Ed. Alianza, Madrid, 1966, p. 101.
83 AGS, Estado, leg. 235. En este legajo se encuentra el expediente de las cuatro memorias pías de los 

moriscos de Avila, con las alegaciones hechas por unos y por otros para apropiarse de los principales de 
ellas.

84 Ver supra pp. 353-354. El interesantísimo inventario de sus bienes se hace eco de los objetos 
piadosos poseídos por esta mujer (AHPAv, Prot. 1021, s.f., enero, 1611). Su difunto marido, Juan Enríquez. 
había sido dueño de la tienda probablemente mejor surtida de la ciudad; tenía, entre otras muchas especiali
dades. la de ser suministrador del vestuario y atrezzo de los comediantes de la provincia de Avila, de manera 
que en el listado de lo que había en su tienda se encuentra toda la parafemalia del mundo del teatro.



La comunidad morisca de A vi la 367

• La del mercader Luis de la Serna, natural de Avila y vecino de Sevilla en el 
momento de su muerte. Hace testamento en la ciudad andaluza el 9 de octubre 
de 1594 dejando el remanente de todos sus bienes para que sus albaceas lo 
empleen en bienes raíces o en censos en la ciudad de Avila o en su comarca para 
dotar doncellas y otras obras de caridad. Cada año se beneficiará una joven para 
que se case o se meta monja; debe ser parienta suya o. en su defecto, del linaje de 
Beatriz de Aguila, su esposa88. El producto anual de esta fundación eran 
7.820'5 reales, lo que quiere decir que el principal de ella tenía que ser 
sustancioso89. Era la fundación más importante de todas. En 1611 el patrón de 
esta Memoria era Alvaro de la Sema.

• La de Ana Vázquez Barahona, viuda del mercader Gabriel Ruiz90. Otorgó 
testamento el 26 de febrero de 1597. La Obra Pía consiste en mil ducados que 
ha puesto a censo para que con su producto se puedan casar "pobres huérfanas y

Ahora bien, si la voluntad de los fundadores de las Obras Pías era una, quienes de 
hecho establecían qué personas disfrutarían del legado eran los patrones; éstos eran 
siempre parientes laterales del fundador, al no tener éste descendencia directa. En todas 
las ocasiones (los protocolos recogen esta circunstancia con detalle pues las cantidades 
recibidas eran sustanciosas) fueron convertidas quienes recibieron la dote para casarse 
mejor; precisamente este argumento de que siempre "se han favorecido los pobres desta 
nación" fue esgrimido por los moriscos cuando pretendían disponer del principal de las 
fundaciones "para lo consumir en el tránsito" ayudando a los más pobres de ellos.

Las cuatro Obras Pías sobre las que existe más información, como consecuencia 
de su liquidación en el momento de la expulsión, son las siguientes:

esposo con el asesoramiento de los hermanos y hermanas de Leonor; así mismo pide que 
en su funeral la acompañen las cofradías)85; Ana de Zamora, viuda de Pedro Ruiz, deja en 
su testamento en abril de 1611 dos fanegas de pan cocido para repartir cada año por 
Pascua entre los pobres; deja también dinero para que la acompañen en su entierro tres 
cofradías86 y 100 reales para los pobres "antes de que mi cuerpo salga de casa"; de esta 
mujer y de su hermana, también viuda, declararán algunos clérigos, al mes siguiente, que 
son muy buenas cristianas, haciendo muchas obras de caridad y frecuentando los 
sacramentos87.

85 Con frecuencia este tipo de legados terminaba originando algún pleito entre los herederos; en este 
caso la disputa estuvo entre los testamentarios de Diego de Fontivcros y los herederos de Leonor de la Sema 
(AHPAv, Sección A, caja 453, s.f., 25 de abril de 1610). En tales procesos salen a relucir casi siempre 
aspectos interesantes; por ejemplo, en esta ocasión sabemos que el matrimonio Diego de Fontiveros/Leonor 
de la Sema acumuló una hacienda de 10.000 ducados.

86 Las de Nuestra Señora del Rosario, la del Nombre de Jesús y la de Nuestra Señora de las Angustias 
(AHPAv, Prot. 1021, s.f., 10 de abril de 1611); este hecho es significativo ya que a lo largo del siglo XVI los 
moriscos nunca gozaron de la compañía de estas cofradías en sus funerales (ver supra capítulo VIH.2).

87 AHPAv, Prot. 683, s.f., 22 de mayo de 1611. *
88 Como ya se ha dicho el grueso de la información procede de AGS, Estado, leg. 235: por eso sólo se 

indicará la referencia documental si fuera distinta de ésta.
89 AHPAv, Prot. 177, s.f.; 24 de noviembre de 1604 y 1 de diciembre de 1604.
90 Era hija del carpintero Hernando de Baeza y de Isabel de Barahona (ib. Prot. 477. s.f.. 13 de mayo de 

1579).



368 Serafín de Tapia Sanche:

20 de enero de

AHPAv, Sección A. cajas 552 y 582.
Ib. Prot. 1021, s.f., 11 de marzo.de 16)3.
O.c.. p. 176.
AHPAv. Actas Consistoriales, libro 30. fol. 157v.

necesitadas de mi parentela..." y si no hubiere de su familia "para pobres que 
designaran los patrones". En el momento de la expulsión también era su 
patrón el mercader Alvaro de la Sema'11.

• La de Isabel de Cárdenas, viuda de Francisco Amador Almirante. Amplió 
una Memoria anterior fundada hacia 1578 por Francisco Almirante, hermano 
de su esposo92. Ella hizo testamento hacia 159193. El principal de la Obra Pía 
consistía en 2.868 reales más el beneficio de la almoneda de sus bienes (ver 
cuadro 1 de este capítulo), aproximadamente unos 1.800 ducados. Son patrones 
Hernando Cabeza y Luis Monje.

• La de .María Enríquez, viuda del tendero Juan Enríquez (el hijo pequeño de 
Lope Enríquez). Ambos eran parientes; ella era hija de Bartolomé Enríquez, 
un morisco abulense que hacia 1555 trasladó a Sevilla su negocio de borcegui- 
lero logrando amasar una importante fortuna. Al casar Juan y María Enríquez 
en 1565 el padre de ésta aportó una generosa dote de 3.828 ducados; a poco de 
casar marcharon a Sevilla para administrar los negocios paternos, regresando 
en 1573 a Avila94. En su testamento de fecha 26 de noviembre de 1610 María 
Enríquez dejó un censo de 10.000 reales de principal "para pobres necesitados o 
para curar enfermos o casar huérfanas o vestir algunos pobres viejos". Este 
censo rendía unos 750 reales al año95. Nombra por patrones al licenciado Luis 
Amador, médico, y a doña Ana Enríquez de San Miguel, su esposa, y a Pedro de 
Avila, todos sobrinos de ella.

Ib. 26 de abril de 1605.
Ib. Prot. 75, fols. 44. 70 y 76.
Según el documento simanquino testó el 16 de septiembre de 1591; sin embargo en

91
92
93

1592 Isabel de Cárdenas hizo contrato de dote con su segundo marido, Francisco Amador (AHN, Inq. leg. 
2108. exp. 15). Probablemente este matrimonio duró poco.

94
95
96
97

En total se trataba de una cantidad de dinero importante que, al decir de Gil 
González Dávila. superaba los diez mil ducados96. Por ello cuando los patrones de estas 
fundaciones pretendieron vender los legados se levantaron diversas voces tratando de 
impedirlo. Los moriscos presentan escritos ante el conde de Salazar argumentando que 
eran mandas para remediar pobres y casar huérfanas del linaje de los convertidos y que 
precisamente desean gastarlo en eso, en ayudar a los pobres a costearse el viaje fuera del 
reino. El 27 de mayo de 1611 don Bemardino de Velasco les da la razón, lo que provoca 
la reclamación del Concejo que. cuatro días después, acuerda recurrir esta decisión97. 
El fiscal de los bienes confiscados a los moriscos, entre otros argumentos, llega a 
sostener que los fundadores de las obras pías no son parientes de los moriscos que se 
marchan. El Concejo, el Común y la Tierra escriben al Rey subrayando que aunque los 
destinatarios en primer término eran los huérfanos y pobres moriscos, se preveía en los 
documentos fundacionales que si éstos faltaban fueran beneficiarios los otros pobres 
vecinos de Avila.

marzo.de


La comunidad morisca de A vi la 369

98 I
que eran

99
100 ‘
101 j

102103 í

Hubiera sido contradictorio haberles excluido ya que ellos mismos sostenían, al menos desde 1596. 
i cristianos viejos.
AGS, Estado, leg. 235.
AHPAv, Actas Consistoriales, libro 30, Cois. 159, 163, 166.
Ib. fol. 255v-256 y 262.
AHPAv, Prot. 742, fols. 105 y 769.
Ib. Prot. 1021, s.f., 8 de julio de 1612 y 11 de marzo de 1613.

Los convertidos acatan estas decisiones, pero como dos de los que permanecerán 
un año más en Avila para vender la hacienda de sus correligionarios eran patrones de tres 
Obras Pías logran seguir actuando como tales. Alvaro de la Sema había nombrado el 28 
de marzo de 1611 a dos personas (al párroco de San Nicolás y a un procurador de causas) 
para que le sustituyeran en el patronazgo de la Obra Pía de Luisa de la Sema: pero en 
abril de 1612 revoca tal nombramiento porque los nuevos patronos se negaban a dotar a 
Isabel de Medina, hija de Fabián Maroto y de Gracia de la Sema, a pesar de ser pariente 
del fundador en segundo y cuarto grado de consanguinidad (este Fabián Maroto también 
era uno de los cinco que permaneció un año más); además les acusa de que han destinado 
50.000 maravedíes al beneficio curado de la iglesia de San Nicolás y 20.000 a la fábrica 
de esta iglesia; finalmente nombra por patrono al Rey102. El 8 de julio de 1612, el mis
mo día que abandona para siempre Avila, el médico Luis Amador renuncia al patronaz
go de la Obra Pía de María Enríquez y deja como patronos al licenciado Gregorio del 
Barco, abogado, y a los convertidos Antonio de Medina y Hernando del Esquina (hijos 
de los sobrinos de María Enríquez)103.

En el Consejo de Estado no tenían clara la cuestión y su secretario escribe el 12 
de junio al Obispo pidiéndole su opinión. Éste contesta tres días más tarde diciendo que 
dos de las Memorias no especificaban que fueran para pobres moriscos y las otras dos sí 
lo indican, aunque sin excluir a los cristianos viejos98, comentando el obispo que "por 
lamo, éstos no pueden ser excluidos sin causa". Propone que es legal quitar el padro- 
nazgo a los moriscos por ser "traidores crimine lesae maiestatis divinae et humanae", 
añadiendo como argumento definitivo que "los moriscos nunca hacen a sus hijos clérigos 
ni estudiantes sino para facultades meramente seculares como son leyes y medicina". 
Aún después de este tendencioso informe, el Consejo de Estado acuerda el 20 de junio de 
1611 que los convertidos dejasen las Memorias de Misas y Capellanías pero que de las 
Obras Pías para casar huérfanas pudieran disponer "los moriscos que se van pues con su 
ida cesa la causa para la que se hizo la fundación". Sin embargo el 14 de julio se vuelve a 
estudiar el asunto por el Consejo remitiéndoselo a la Junta encargada de esta última 
fase de la expulsión; el 20 de julio de 1611 esta Junta decide definitivamente que los 
moriscos no podrán sacar del reino los principales de las Obras Pías99. No hay que decir 
que las autoridades de Avila hicieron todo lo posible por que se llegara a este acuerdo: 
enviaron emisarios, escribieron cartas, etc.100. Pero una vez aclarado que los moriscos no 
se llevan nada surge la disputa entre el Concejo y el Obispo por ver quién debe ser el 
beneficiario de estos bienes: acuden al Rey quien el 15 de noviembre de 1611 se los 
concede a la ciudad en detrimento de la Iglesia101.



370 Serafín de Tapia Sánchez

d) La venta de los bienes raíces

103
104
105
106

AGS. Estado, leg. 235.
AHPAv, Sección A. caja 775, s.f., 28 de junio de 1611.
Publicado por Janer. o.c., pp. 349-350.
O.c., p. 176.

Ya se vio más arriba cómo excepcionalmente se permitió a los convertidos 
vender sus bienes raíces. Desde los primeros momentos las autoridades se dieron cuenta 
de que la venta no podía efectuarse en unos días. El 11 de mayo el Consejo Real alarga el 
plazo de salida hasta mediados de junio, permitiendo que si para entonces no hubieran 
terminado "lo que tuvieren que hacer en materia de su hacienda" tendrían que marcharse 
ineludiblemente, aunque "quedando uno por todos para fenecer lo que dexaron por 
acabar en cada lugar o partido según la gente que huviere"103. En Avila los convertidos 
lograron que fueran cuatro los que se quedaran para liquidar sus bienes; los eligieron 
ellos mismos en junio de 1611. El 28 de ese mes el mercader Alvaro de la Sema denuncia 
ante el Corregidor que a pesar de ser él uno de los elegidos por sus correligionarios no 
se le había incluido en la lista que se presentó en la Corte; hace valer que ha sido 
nombrado por los convertidos (53 de ellos lo atestiguan) para quedarse "así por tener 
muchos bienes suyos como de sus parientes y ser hombre de negocios, y también por 
estar muy en días de parir mi mujer"; también alega que es el patrón de dos Obras Pías. 
El Corregidor acuerda que se reúnan de nuevo los convertidos en Junta y decidan quién 
se queda104. Finalmente serían cinco los que permanecieron: los mercaderes Alvaro de la 
Sema. Fabián Maroto y Hernando del Castillo y los médicos Alonso de Valdivieso y 
Luis Amador; sin duda eran "de los más entendidos dellos", como dijo Gil González 
Dávila. y de los que mejores relaciones mantenían con los cristianos viejos. Aunque el 
plazo inicial que se les concedió fue de cuatro meses permanecerían exactamente un año.

Según la carta enviada por el presidente del Consejo de Hacienda a las justicias 
locales el 27 de mayo de 1611. los convertidos debían hacer un registro de los bienes que 
cada uno llevare para ser revisado en Vitoria, donde deberían dejar la mitad del dinero, 
oro. plata y joyas que llevaren105. No ha quedado constancia de que en Avila se hicieran 
estos inventarios y sospecho que lograron verse libres del cumplimiento de esta norma; 
los contemporáneos eran conscientes de que en aquellas semanas las autoridades 
accedieron a casi todo lo que pedían con tal de que se marcharan; Gil González Dávila 
escribe: "dixo muchas veces el Corregidor desta ciudad que Su Magestad avía dicho: 
Déseles todo lo que pidieren y váyanse. Verificóse por una carta que escribió el conde de 
Salazar al Corregidor donde dice les favorezca para que se vayan"106.

Sin embargo la realidad era otra: la venta de los bienes raíces de los convertidos 
fue una auténtica carrera de obstáculos que pudieron irse sorteando gracias al tesón y al 
posibilismo de los moriscos abulenses. Precisamente de tales características carecieron 
sus correligionarios de Arévalo; éstos se habían marchado en los primeros momentos, 
dejando bienes raíces muy superiores a los poseídos por los de la ciudad.

Veamos el proceso de venta del patrimonio inmobiliario de nuestra comunidad. 
Esta información la recogen sólo cuatro escribanos: Vicente González Alvarez, Jeró
nimo Calderón y -a partir de noviembre de 1611- Bernardo de Cuéllar y Gabriel del



La comunidad morisca de Avila 371

Campo107. Lo primero que llama la atención es que no comienzan a registrarse ventas 
hasta el 29 de junio de 161 1, es decir, tres días antes de emprender el viaje hacia Francia. 
Es evidente que las 35 operaciones mediante las que, en los cuatro días que precedieron a 
su marcha, se enajenaron 40 casas y dos huertos estarían acordadas de antemano; enton
ces, ¿por qué esperaron a la víspera para suscribir los contratos de venta? La explicación 
no puede ser otra que el hecho de que los posibles compradores de los bienes de los 
moriscos se retraían de efectuar las comprar por temor a que el Santo Oficio les 
exigiera a ellos el pago del situado, ya que era público en la ciudad que los bienes raíces 
de los convertidos servían de garantía al concierto que con ellos se estableció en 1558. 
Las gentes no daban mucha credibilidad al permiso del conde de Salazar para vender 
tales bienes que los moriscos exhibían; fue preciso que el propio Rey emitiera una 
provisión que explícitamente reconocía que "puedan vender libremente los dichos 
moriscos antiguos de Avila y de otras qualesquier partes los bienes rraíces que tubieran 
sin obligazión de pagar los compradores dellos ningún derecho de los que pagavan y 
contribuían los dichos moriscos"108. Esta provisión real está fechada el 25 de junio y eso 
explica que hasta el 29 de ese mes no comiencen a formalizarse los contratos: los 
compradores necesitaron ver la garantía real.

Es de suponer que sólo vendieron sus bienes raíces quienes más necesidad tenían 
de dinero para sufragarse el viaje, por lo que esta precipitada venta se realizó en las 
peores condiciones. Efectivamente, de los diversos períodos en que he subdividido el 
proceso de venta es en estos momentos que precedieron a la marcha del grueso de la 
comunidad morisca cuando se obtienen las cantidades de dinero más pequeñas como 
promedio por cada operación (ver columna 4 del cuadro 3). Concretamente los precios 
que pidieron por sus viviendas fueron muy bajos: la cifra media fue de 222 reales por 
cada casa, es decir menos de lo que un peón ganaba por medio año de trabajo. Todos eran 
conscientes de que estaban malvendiendo sus bienes ("por precios baxos y viles", dice 
Gil González Dávila). Los funcionarios del Consejo de Hacienda advierten a sus supe
riores de esta circunstancia, de manera que en la sesión del 9 de julio de 1611 del Consejo 
de Estado se analiza la sugerencia del de Hacienda de que "los moriscos no vendan sus 
bienes raíces sin intervención de los jueces que el Consejo de Hacienda ha puesto en cada 
distrito porque los dichos moriscos los venden a bajo precio y es en daño de la Real 
Hacienda"; se decide "que por la prisa que se dan en la expulsión no se puede hacer lo que 
el Consejo de Hacienda pide y es justo dexalles vender como mejor pudieren"109.

A pesar de este acuerdo del Consejo de Estado se van a concretar muy pocas ope
raciones en los próximos meses (únicamente ocho por un valor total de 5.710 reales). 
Los cinco convertidos que se han quedado ven cómo no pueden hacer uso de los nume
rosos poderes recibidos de los ausentes para vender sus propiedades pues el juez de los 
bienes confiscados a los granadinos se resiste a que los convertidos puedan disponer li
bremente de sus casas y huertas110. El 7 de octubre de 1611 los moriscos piden al escri-

108
109
110 

nota 107.

107 AHPAv, Prot. 553, fols. 211-245; Prot. 554, fols. 23-241; Prot. 658, fols. 407-892; Prut. 659, fols. 
261-420; Prot. 742, fols. 233-945 y Prot. 1021, s.f. ( del 26 de noviembre de 1611 al 15 de mayo de 1612).

AHPAv, Prot. 1021, s.f.
AGS, Estado, leg. 235.
Estas cartas de poder se efectúan únicamente ante los mismos escribanos a los que se aludió en la



372 Serafín de Tapia Sanche:

AHPAv. Prot. 553, fol. 108.
Ib. Prot. 1021, s.f..
Prot. 742. fols. 471-472.
Ib. Prot. 1021. s.f., 1 de marzo de 1612. En las diversas gestiones que se hicieron ante el Consejo de

baño Alonso Gutiérrez testimonio de cómo el día anterior han comparecido ante Juan 
de Contreras. juez del Consejo de Hacienda para la venta de los bienes de ¡os moriscos 
granadinos, presentándole tres cédulas reales: una en la que se les da poder para que pue
dan vender libremente las propiedades de quienes les otorgaron cartas de poder; otra 
para que pudieran permanecer en el Reino cuatro meses para dicha venta; y la tercera de 
inhibición a todos los tribunales y jueces de estos reinos en razón de cualesquier causas, 
pleitos civiles y criminales que les afectaran. En virtud de estas cédulas requieren al 
juez Contreras a que "no se entrometa a perturbamos ni a inquietamos la venta de los 
dichos bienes ni hiciese visita como la hacía generalmente de todas las casas que en esta 
ciudad habían dejado de los que tenemos poder, pues de la dicha visita resultaba que los 
que vivían en algunas dellas dichas casas que tenían ánimo de comprarlas de nosotros, 
viendo que el dicho juez las asentaba, no las comprarán ni darán tanto por ellas y que 
esto era en daño y perjuicio de la real hacienda... Y sin embargo de este requerimiento... 
proseguía la dicha visita"1”.

Los moriscos no verán su trabajo libre de escollos a pesar de estos reque
rimientos. Incomprensiblemente el Presidente del Consejo de Hacienda ordenó el 4 de 
febrero de 1612 al Corregidor de Avila que impidiese que los procuradores de los 
convertidos puedan vender sus bienes y que se les embargase el dinero de lo que habían 
vendido hasta el momento; un mes después se desdice de la orden anterior estableciendo 
como única limitación que el dinero de la venta lo pongan los moriscos en depósito de 
una persona de confianza112. Meses antes el juez del Consejo de Hacienda había 
pretendido disponer de los cuantiosos bienes de Juan Amador el Gallo pues alegaba que 
"estaba loco cuando dio el poder para venderlos"; Alvaro de la Serna consiguió en 
diciembre de 1611 una provisión del conde de Salazar dejando libres los bienes de este 
mercader”3. Por su pane los funcionarios de la Inquisición de Valladolid tampoco se 
resignan a que los moriscos vendan los bienes que venían sirviendo de garantía en el 
pago del situado. Ante tales dificultades los cinco que quedaron debieron solicitar que 
se les prorrogase su estancia ya que les vamos a ver actuando mucho más allá de los 
cuatro meses iniciales.

m
112
113
114

la Suprema y General Inquisición el convertido abulense Alonso de Valdivieso fue el que representó a todos 
sus correligionarios del distrito de Valladolid (Ib. Prot. 659, fol. 429; 9 de abril de 1612).

Desde el 7 de octubre de 1611 -fecha de la requisitoria contra el juez de los bienes 
de los granadinos- hasta el 1 de marzo de 1612 sólo se cerrarán 19 operaciones de venta 
por un valor de 10.892 reales. En este período los funcionarios inquisitoriales habían 
embargado los bienes raíces comprendidos en la hipoteca a que tantas veces me he 
referido. El 1 de marzo los convertidos presentan una provisión real fechada el 31 de 
enero de 1612, ordenando que se levante el embargo que se había hecho a petición del 
receptor de la inquisición de Valladolid e indicando que por esta razón nadie "les ponga 
ynpedimiento ni mala boz alguna a las ventas que por parte de los dichos moriscos se 
hizieren"114. Y el 6 de marzo llega a poder del Corregidor de Avila un auto de Felipe III



La comunidad morisca de Avila 373

115
116
117
118
119

Ib. 6 de marzo de 1612..
Ib.Pror. 1021.
Cf. F. Márquez Villanueva.- “El morisco Ricotc...’’, o.c., pp. 322-324.
AHPAv, Prot. 553, Col. 1 14; 15 de octubre de 1611.
Archivo Parroquial de San Nicolás. Libro de Casados, 6 de agosto de 1608.

declarando libres de embargo estos bienes y anulando las órdenes que en sentido 
contrario había dado el Presidente del Consejo de Hacienda"5.

A través de esta contradanza de órdenes emanadas de diversas instancias del 
poder del Estado puede entreverse tanto la descoordinación que existía entre ellos 
(sobre todo entre el Consejo de Estado y el de Hacienda) como las tensiones que -en 
mucha menor medida que en Valencia y Aragón- se produjeron con quienes se benefi
ciaban de la presencia morisca, que en el caso de Castilla la Vieja era la Inquisición; 
efectivamente, los 400.000 maravedíes anuales que el Santo Oficio recibía de los con
vertidos suponían una parte sustancial de sus ingresos, por lo que es explicable que 
pretendieran resarcirse apropiándose del patrimonio inmobiliario que desde 1565 ga
rantizaba el pago anual de aquella cantidad. Felipe III compensó esta pérdida otorgando 
ocho millones de maravedíes, procedentes de la venta de los bienes de los expulsados, a 
la Inquisición de Valladolid para que los invirtieran en censos o juros que produjeran 
los 400.000 mrs. aludidos116.

Otra consideración que cabe hacer ante los avalares de las instrucciones sobre la 
venta de los bienes de los moriscos es reconocer que los cinco que permanecieron en 
Castilla un año más fueron capaces de remover todo tipo de obstáculos presentados por 
instituciones muy poderosas. Ello no hubiera sido posible sin un profundo conoci
miento por su parte del entramado del aparato del poder y posiblemente sin el apoyo -o 
al menos la aquiescencia- de un sector de éste: estaríamos así ante una manifestación de 
la actividad de la secta de los políticos (aquellos que abogaban por una tolerancia 
religiosa para los moriscos) o, sobre todo, de los que F. Márquez Villanueva calificó 
como moderados, gente ideológicamente prestigiosa y apegada a la idea cristiana de la 
responsabilidad moral del poder, a quienes repugnaba la expulsión de súbditos bauti
zados y la brutalidad de una medida tomada a sabiendas de que afectaría a bastantes 
personas en avanzado proceso de integración117.

Los cinco convertidos abulenses, conscientes de que donde se decidiría su suerte 
(la de sus propiedades) era en la Corte, acuerdan que uno de ellos se traslade a Madrid y 
le dan todo tipo de poderes"8. El escogido es el joven doctor en medicina Alonso de 
Valdivieso, hijo del escribano Francisco de Valdivieso y miembro de una de las familias 
más ilustradas de su comunidad y de las que mejores relaciones sociales tenía (basta 
decir a este respecto que a su boda, celebrada en 1608, habían asistido como testigos los 
tres médicos de la ciudad y un boticario)119.

A partir de principios de marzo de 1612, cuando el Rey consigue tranquilizar a la 
Inquisición de Valladolid y convencer al Consejo de Hacienda, se va a acelerar el proce
so de enajenación de las casas y las tierras de los moriscos. En los cinco meses anteriores 
a su salida defintiva, Alvaro de la Serna y sus cuatro compañeros efectuaron 47 opera
ciones de ventas por un valor total de 54.828 reales, es decir, no sólo va a ser el período



374 Serafín de Tapia Sánchez

Período %

1 2 3

771'4119 91.976 100

CUADRO 3

Reiteradamente se ha hecho alusión a que el grueso del patrimonio de bienes 
raíces de los moriscos estaba constituido por sus viviendas; esta circunstancia es 
precisamente la que vuelven a reflejar las escrituras de venta, tal como se recoge en el 
cuadro 4. Comparando los datos de este cuadro con los aportados por el apeo del año 
1565 (cuadro 2 del capítulo VIII, pág. 248) se observa que el patrimonio inmobiliario 
había disminuido ligeramente, sobre todo en lo que se refiere a las casas que poseían, 
fenómeno absolutamente lógico si se tiene en cuenta el descenso demográfico de la 
comunidad de convertidos; en todo caso prácticamente coincidía el número de viviendas

en que se cierran más contratos de venta sino que además la cuantía media de éstos se 
eleva sustancialmente respecto a los meses anteriores (ver columna 4 del cuadro 3). 
De manera que merece destacarse el hecho de que la habilidad de los cinco no sólo logró 
que pudieran vender la mayor parte del patrimonio inmobiliario que les habían confiado 
quienes les esperaban en San Juan de Luz, sino que al final consiguieron hacerlo en 
mejores condiciones que en los primeros momentos. Incluso lograron un acuerdo con 
quien tenía a su cargo las alcabalas de las heredades y censos de Avila en virtud del cual 
únicamente pagarían un cinco por ciento de todo lo que habían vendido en 1611 y 
vendieran en 1612120. Además, con frecuencia conseguían incluir en las escrituras una 
clausula que establecía que el producto de la venta tendría que serles entregado "en 
reales de plata en que no ha de entrar ningún real sencillo" o "en escudos de oro y reales 
de plata"121.

DISTRIBUCION POR PERIODOS DEL PROCESO DE VENTA DEL 
PATRIMONIO INMOBILIARIO DE LOS CONVERTIDOS

35
8

20
47

9

9.113
5.710

11.490
54.828
10.656

Valor 
(reales)

9'9
6'2 

12'5 
59'6 
11'6

260'4
713'7
574'5 

1.166'5 
1.184

29-VI-1611 a 2-VII-1611
6-VII-1611 a7-X-1611
8-X-I611 a 1-III-1612
8-III-1612 a 7-VII-1612
VII-1612 (poderes p3 cobrar)

conjunto período

Operaciones 
ns

Promedio 
valor por 
operación

4

120 AHPAv, Prot. 742, fol. 51 Iv; 4 de febrero de 1612.
121 Ib. fol. 364 (14 de noviembre de 1611)y 807 (2 de junio de 1612).



La comunidad morisca de Avila 375

EL PATRIMONIO INMOBILIARIO DE LOS CONVERTIDOS

OtrosCasas Huertas Tierras

* 22.611432 1
b) Bienes del resto 9 ** 87.07215'5155

109.683Total 16’5 13187

CUADRO 4

con el de vecinos. De todas formas, a estas casas, huertas y tierras habría que añadir 
varios censos hipotecarios que algunos individuos de la elite morisca tenían sobre 
ciertos nobles; a partir de enero de 1612 los libros de protocolos recogen la venta de 
cinco de ellos por un total de 36.745 reales de principal.

a) Bienes de los que
se marcharon en 1610

* 1 pajar, 1 solar y 2 casillas.
2 tenerías, 2 palomares, I tejar, 1 homo de pan, 1 pajar y 1 taller.

Valor 
(reales)

Llegado el mes de julio de 1612, y cumplido el plazo de permanencia, los cinco se 
aprestaron a reunirse con sus amigos y parientes. Otra vez les vemos contratando con 
vecinos de Mingorría mulos de carga para que les lleven hasta San Juan de Luz122, y 
efectuando operaciones de liquidación como son entregar obligaciones que no han 
podido cobrar a cambio de paños y otras mercancías, todo ello valorado en mucho menos 
del nominal de la deuda123; en estos casos quienes se hacen cargo de estas escrituras 
suelen ser personas de relevancia social, pues son las únicas que gracias a su poder 
podrían asegurarse el cobro de deudas que los mismos moriscos fueron incapaces de 
efectuar ya que casi siempre los deudores morosos eran miembros de la nobleza local1*4. 
El día 6 de julio hay varias operaciones claramente de saldo, como la de Alvaro de la 
Sema -el más activo de los cinco que quedaron- que vendió bienes y censos valorados en 
121.012 maravedíes por 51.000125. Finalmente, ante la imposibilidad de cobrar todas las

122 Por ejemplo, el licenciado Luis Amador contrata el 27 de junio 18 mulos (AHPAv, Prot. 1021).
123 El propio Luis Amador entrega al tesorero de las alcabalas. Diego de la Puente, dos deudas 

valoradas en 925 reales a cambio de una pieza de raja de 62 varas (Ib. 8 de julio de 1612). Alvaro de la Sema 
entrega dos obligaciones contra Hernando del Esquina (uno de los convertidos que logró quedarse) a Diego 
de Avila, familiar del Santo Oficio, por un valor de 5.915 reales a cambio de tres paños (Ib. Prot. 742. fol. 
940; 5 de julio de 1612).

124 Algunos de estos eran: doña Paula Daza Rengifo. viuda de don Pedro Osorio; doña Angela Vela, 
esposa don Vicente de Contreras; Cristóbal Muñoz Marchillón, jurado de la ciudad de Córdoba (ib. fols. 
949, 950, 954).

125 Ib. fol. 942.



376 Serafín de Tapia Sánchez

deudas, se recurre a otorgar poder a personas que les han hecho favores (algunos 
clérigos, un familiar del Santo Oficio...) para que si pueden cobren para sí mismos tales 
deudas, añadiendo a veces que el morisco ha "recibido otra tanta cantidad de maravedíes" 
de tal persona: el monto total del valor de estas últimas cartas de poder es de unos mil 
ducados.

El término de El Fresnillo. propiedad de Diego de Fontiveros, se intentó vender 
por parte del licenciado Amador (que era a quien el primero había otorgado poder para 
que dispusiera de sus bienes) echándose diversos pregones en el Mercado Chico pero "no 
obo postor"126. La presión sobre la tierra se había debilitado sobremanera, en gran parte 
a causa de los desastres demográficos que venían afectando a esta región desde la última 
década del siglo XVI. En este caso el más afectado por tal circunstancia fue el 
monasterio premostratense de Santi Spiritus ya que a él correspondía la propiedad 
eminente de la finca por la que había venido recibiendo un censo anual de 36 fanegas de 
pan terciado.

De todas formas, antes de terminar este epígrafe, conviene reiterar algo ya 
expresado más arriba: que las riquezas de los convertidos abulenses no se limitaban a 
sus bienes raíces sino que estos bienes constituían una parte pequeña de su patrimonio, 
el cual venía nutrido fundamentalmente por negocios cuya liquidación ha dejado poco 
rastro en los protocolos abulenses. tanto porque no se registraron como porque cuando 
lo hacen no se indican las cantidades de dinero en que se concretaron: por ejemplo, el 5 de 
julio de 1612 tanto Alvaro de la Sema como Fabián Maroto reconocen que han recibido 
del mayordomo del Cabildo "todosjos maravedíes" que los racioneros y canónigos les 
debían por ser desde hacía varios“anos arrendadores de muchos de ellos: concretamente 
entre ambos moriscos llevaban las prebendas de trece racioneros y tres canónigos127. 
Hay que suponer que se trataría de una importante operación que supondría una cantidad 
de dinero que los convertidos no tenían interés en hacer pública. Así pues, los 109.683 
reales del patrimonio inmobiliario de los convertidos más los 12.709 reales de los 
granadinos suponen 122.392 reales; es decir, 11.126 ducados128. Si damos fe a loque 
personas autorizadas decían acerca de la riqueza de uno solo de los moriscos, Diego de 
Fontiveros -al que calculaban un patrimonio personal de veinte a cuarenta mil ducados-, 
podemos comprobar el escaso peso que los bienes raíces registrados representaban 
respecto al total de la riqueza de nuestra comunidad, o -en todo caso- el poco dinero 
logrado por su venta. En este sentido pueden compararse los 222 reales en que, como 
promedio, se enajenó cada casa a finales de junio y principios de julio de 1611, con los 
61 1 reales por unidad en que, también como promedio, se vendieron en 1603 las muías 
con las que negociaron los moriscos (ver cuadro 8 del capítulo VII, pág. 199). Una 
muestra de cómo se malvendieron los bienes moriscos nos la da el caso del calderero 
Hernando Salamanqués quien en junio de 1603 compró su vivienda por 400 reales 
teniéndola que vender en 1611 por sólo 110 reales a pesar de que desde septiembre de

126 Ib. Prot. 554. fol. 23 (del 5 de octubre al 12 de noviembre de 1611).
127 Ib. Prot.742. fols. 938-938v. Se sabe que Fabián Maroto recibió de uno de los racioneros, por los 

frutos de su prebenda del año 1611, la cantidad de 890 reales (ib. fol 780). Si el resto de las raciones eran 
parecidas das de los canónigos eran aún mayores) resulta una cifra de 14.240 reales.

I2* Precisamente G. González Dávila asegura que él participó en la cobranza por parte de los 
convertidos de unos 12.000 ducados entre pleitos y deudas (o.c., p. 176).



La comunidad morisca de Avila 377

129 AHPAv, Prot. 585, fol. 707 (26 de junio de 1603) y Prot. 658, fol. 450 (l de julio de 1611). Se trata 
de la misma casa pues los linderos coinciden. Hay bastantes manifestaciones en la documentación de la época 
de la caída del precio de las casas como consecuencia de la marcha de los granadinos; el testimonio más claro 
lo aportan los fondos simanquinos de la Dirección General del Tesoro, leg. 334, donde se ve cómo los 
precios a que son tasados los bienes abandonados por los granadinos son siempre muy superiores a los que 
se remataron en las subastas. El resello de la moneda al doble de su valor anterior, a que se alude en el texto, se 
realizó entre septiembre y octubre de 1603 (Cf. E.J. Hamilton.- El tesoro americano., o.c. p. 90).

130 AGS, Dirección General del Tesoro, leg. 334. inventario 24.

1603 la moneda se había devaluado en un cien por cien129. Por tanto, del análisis de la 
venta del patrimonio inmobiliario de los moriscos no se puede deducir el auténtico 
nivel de su riqueza, no sólo porque únicamente significaba una pequeña parte del total 
sino porque fue vendido muy por debajo de su valor real.

La Hacienda Real se apropió de las pocas casas y tierras dejadas por los grana
dinos así como de la mitad del dinero obtenido de la venta de su patrimonio mobiliario. 
De los convertidos se debía obtener la mitad del dinero, oro, joyas, etc. que consiguieran 
por enajenar el conjunto de sus bienes, aunque no he detectado ningún indicio de que esta 
norma se cumpliera. En lodo caso quedaron para el rey las casas, tierras... de los con
vertidos que se fueron en diciembre de 1610, el término de El Fresnillo -que no se pudo 
vender- y alguna parte de lo que se pagó en concepto de alcabalas. Hasta algunos meses 
después de la marcha definitiva de todos los convertidos nadie debía tener una idea 
exacta de la riqueza de los expulsados. Había dos circunstancias contrapuestas que 
contribuyeron a dificultar su cálculo; por una parte estaba la opinión popular de que era 
gente que, tras su apariencia modesta, acumulaba importantes fortunas y por otra la 
obsesión de las altas instancias del Estado por acabar cuanto antes con la presencia de la 
minoría en territorio español sin prestar atención a las concesiones que a última hora se 
hicieron en materia de confiscación de bienes. Como resultado de ambas circunstancias 
se van a producir grandes errores en el cálculo del monto total de la riqueza dejada por 
los moriscos; tales errores conducirán a desajustes en la asignación de los beneficios 
obtenidos por la venta de estos bienes. En enero de 1612 el Rey decide que se destinen 
ocho millones de maravedíes para invertir en juros que vengan a producir 400.000 mrs. 
anuales con que se debe compensar a la Inquisición por la libre enajenación de los bienes 
raíces que les tenían hipotecados a los convertidos. En mayo del mismo año, 1612, 
Felipe III destina otros 2.250.000 mrs. a una Memoria de la Renovación del Santísimo 
Sacramento que en 1608 había fundado en la catedral de Valladolid la reina doña 
Margarita con una dotación de 300 ducados anuales de renta situados sobre las alcabalas 
de Valladolid; con los dos millones y cuarto procedentes de los moriscos se pensaban 
liberar las alcabalas de la ciudad castellana de aquella carga. Sin embargo el dinero 
recaudado de los moriscos debió ser mucho menos de lo inicialmente supuesto, pues el 6 
de julio de 1616 hubo necesidad de situar los ocho cuentos de maravedíes antedichos 
sobre las alcabalas de Zamora. Ni aún así fue fácil obtener los dos millones y cuarto 
destinados a la Memoria Pía de la Reina: en septiembre de 1620 sólo se han recaudado 
1.604.729 mrs.130. Además de que los moriscos lograran llevarse consigo más de lo que 
las autoridades castellanas hubieran deseado, se produjeron otras dos circunstancias que 
impidieron allegar las grandes cantidades previstas inicialmente: la coyuntura econó
mica poco brillante, junto con la gran oferta de casas y tierras que se produjo, hizo que 
estos bienes se vendieran por mucho menos dinero del que años antes hubieran



378 Serafín de Tapia Sánchez

6.- LOS COMPRADORES

Ib.
Ib.
J. Martínez Millón.- "Los moriscos en Castilla: bienes raíces de los moriscos en la villa de

De otros lugares castellanos se ha dicho que los compradores fueron miembros 
de la oligarquía133; pero eso no es decir nada ya que este segmento de la sociedad era el 
único que disponía de recursos suficientes para ello.

En esta ocasión he agrupado las diversas partidas que en páginas anteriores he 
analizado por separado, es decir, los bienes dejados por los granadinos (12.709 reales) y 
por los convertidos que se fueron en diciembre de 1610 (22.611 reales), el valor de cuya 
venta quedó en ambos casos para el erario público; también se acumula lo que el resto de 
los convertidos fue vendiendo desde junio de 1611 hasta julio de 1612, tanto referido a 
bienes raíces (91.797 reales) como a censos (32.609 reales). En total fueron 159.726 
reales. Sólo se excluyen aquellas propiedades que no habían podido ser vendidas a la 
altura de julio de 1612 y para las cuales otorgaron poder para cobrarlas a gentes que 
permanecieron; esta partida se valoraba en 10.656 reales.

Clasificando a los compradores por oficios, o por bloques de oficios, resulta el 
cuadro 5 donde aparecen los mercaderes como los que más dinero invirtieron seguidos a 
poca distancia por los clérigos; ambos sectores adquieren más de dos tercios del total. 
Diversos artesanos -el sector más numeroso de la población- y unos pocos funcionarios 
-más bien se trataba de gentes de letras: notarios, escribanos, procuradores...- participa

producido. La segunda circunstancia es que el Rey desde el primer momento echó mano 
de estas riquezas para cubrir todo tipo de huecos; veamos qué ocurrió en 1613 con los 
3.133.202 mrs. en que se vendieron las tierras y casas de los moriscos de Arévalo: 
1.575.000 mrs. se destinaron a la Memoria de la Renovación del Santísimo Sacramento 
aludida. 490.000 a la casa de recogimiento de Santa Isabel de Madrid, 393.990 para pagar 
juros que se debían a dos particulares, 311.712 para diversos suministros de la Casa 
Real, 112.500 para el Corregidor de Arévalo y 250.000 para la Memoria anterior pues se 
debía de ejercicios ya vencidos131. A este respecto merece la pena observar que cuando se 
distribuyeron los 2.250.000 mrs. de la Memoria Pía con cargo a los dineros dejados por 
los moriscos de Valladolid, Avila, Segovia. Falencia, Medina del Campo y Arévalo, se 
asignan a la ciudad de Avila 600.000 mrs. (el 26'7 por cien) y a Arévalo 1.575.000 mrs. 
(el 70 por cien), de manera que entre ambas comunidades cubrieron prácticamente toda 
la cantidad' Esto no puede interpretarse como que la riqueza del resto de los moriscos 
castellanos sólo significara el 3'3 por cien del total regional pero sí que en la opinión de 
las autoridades se tenía a los moriscos dé estas dos ciudades como los más ricos de 
Castilla la Vieja (aparte de que todos los de Arévalo se marcharon antes de que el Rey 
les autorizara a vender sus bienes inmuebles).

131
132
133

Pastrana", en Les marisques el leur temps, o.c.. pp. 411-430.



La comunidad morisca de Avila 379

LOS COMPRADORES DE LOS BIENES DE LOS MORISCOS

Oficio

100100total 159.726

CUADRO 5

134 Al iPAv, Prot. 1021, s.f.; 2 de abril de 1612 y 17 de junio de 1612.

ron comprando entre ambos grupos aproximadamente una cuarta parte del total. Unos 
cuantos labradores, hortelanos, molineros... que se podrían agrupar como pertenecientes 
al sector primario participaron en la compra de manera modesta.

mercaderes 
clérigos 
artesanos 
funcionarios 
sector primario 
of. desconocido

Valor de lo 
comprado 

(reales)

46.868'7
42.153'1
16.185'2
13.681
5.034

35.804

29’3 
26'4 
10'1
8'6 
3'1 

22'4

37'8
34
13'1
11
4'1

%
(2 )

%
(i)

(1) Respecto al valor total de lo comprado
(2) Respecto a lo que compraron los de oficio conocido

Este panorama responde a lo que se sabe de la estructura económica de la ciudad: 
la nobleza no sólo carecía de liquidez para efectuar las compras (los moriscos sólo 
aceptaron en esta ocasión el pago al contado, como es obvio) sino que no tenía ningún 
interés en ampliar su patrimonio inmobiliario en unos momentos en que precisamente 
abandonaban la ciudad trasladándose a vivir a la Corte.

Los mercaderes tampoco atravesaban por una época favorable: de hecho el 
protagonismo alcanzado en esta circunstancia se debe a que la mercadera María de 
Morales invirtió 32.609 reales en comprar dos censos que los herederos de María 
Enríquez tenían sobre don Fadrique de Vargas, señor de la villa de San Vicente de la 
Barquera, y sobre don Antonio de Barrientes Soto, regidor de Avila134; precisamente 
estas operaciones apuntan al fenómeno tan conocido de que las fortunas burguesas 
formadas en el siglo XVI se dirigen desde finales del siglo y principios del siguiente a 
las actividades crediticias con abandono de su dedicación tradicional. Otro mercader que 
se significa (efectúa quince compras por un valor de 6.876 reales) es Cristóbal López, el 
arrendador de las alcabalas de heredades y censos; se trata del típico especulador que 
aprovecha los bajos precios a que se ofrecían casas y huertas para incrementar su patri
monio inmobiliario a la espera de que un coyuntura favorable le permitiera hacer pro-



SSO Serafín de Tapia Sánchez

7.- LOS MORISCOS FUERA DE ESPAÑA

ductiva su inversión. Así pues, entre María de Morales y Cristóbal López acapararon la 
mayor pane del cupo de los mercaderes. La participación del resto de sus colegas en esta 
operación fue insignificante.

No fue este el caso de los clérigos, entre los cuales no fueron pocos los que 
compraron buenas casas y huertas, aunque también aquí se produjo la concentración en 
una sola persona de gran parte de las adquisiciones de este sector: el canónigo Nicolás 
García participó en 18 operaciones inviniendo 19.248'2 reales en 13'5 casas, 3 censos, 2 
huertos y toda la heredad (tierras, casas...) que Alvaro de la Sema tenía en la cercana 
aldea de Gemuño. Hubo otros clérigos que aprovecharon los bajos precios para comprar 
viviendas en los lugares más céntricos de la ciudad.

En conjunto hay que decir que quienes compraron una buena casa para trasladarse 
a ella hicieron una buena operación. Sin embargo quienes adquirieron diversas viviendas 
aprovechando los bajísimos precios, a la espera de una coyuntura más favorable que 
revaluara el precio de los inmuebles urbanos, hicieron un mal negocio pues la tendencia 
demográfica y económica de la ciudad seguiría siendo descendente durante muchas 
décadas aún.

Llegado julio de 1612 el conde de Salazar envía a Avila a un comisario, Pedro de 
Esquivel Cortaza, para que conduzca fuera del reino a los moriscos que permanecían en 
Avila. Uno de los que se había quedado, el doctor Alonso de Valdivieso, tenía pendien
te un pleito ante el Consejo de Estado pues pretendía no estar afectado por los bandos 
de expulsión: alegaba que él "era cristiano viejo y descendiente de tales"; el 3 de julio 
comparece ante el escribano Bernardo de Cuéllar y hace constar "que si, en razón de 
apremialle y compelelle a ello, saliera destos reinos, que protestaba... y que si saliere 
dellos sea visto ser por redimir vejaciones, prisiones, costas y gastos que se le hacen y no 
por ser de los comprehendidos en los vandos..."135.

El también médico licenciado Luis Amador -que en enero de ese mismo año ha 
bautizado a su último hijo- tiene otras preocupaciones: el 5 de julio concierta con un 
zapatero local que éste, durante año y medio, debe enseñar el oficio a Juan Muñoz, hasta 
ahora criado del licenciado Amador, por lo que el médico le ha pagado 110 reales; el 
zapatero, aparte de enseñarle el oficio, se compromete "a darle de comer y zapatos los 
que hubiere menester" y a que "ha de estar asentado a trabajar sin andar a mandados y le 
daré al fin del dicho tiempo la herramienta que se acostumbra a otros aprendices"136.

Los dos convertidos anteriores, más los mercaderes Hernando del Castillo 
(el mayor de todos ellos), Fabián Maroto (con un niño recién nacido a quien bautizaron 
el 6 de mayo) y Alvaro de la Serna (que también bautizó otro niño en septiembre de 
1611) emprendieron el camino de Francia.

135 Ib. Prot. 742. fol. 932.
136 Ib. Prot. ¡021. s.f.



La comunidad morisca de Avila 381

Zamora: Zamora
De Guzmán: De Guzman
Rúa: Rúas
Torres: Torres

el País Vasco de Francia?”, en Bidletin

Amador: Amadoz, Almandoz, Amado
Maroto: Maroteaux

‘ 139
140
141

Ayuntamiento de San Juan de Luz.

El grueso de los convertidos abulenses estaba esperando en San Juan de Luz pues 
casi todos habían encargado a los que quedaron en Avila que les vendieran alguna 
propiedad o cobraran determinadas deudas. Los protocolos notariales abulenses recogen 
no pocas cartas de poder fechadas en aquella villa francesa137. En el año que transcurrió 
hasta julio de 1612 es poco probable que las 170 familias de convertidos pudieran 
permanecer en San Juan de Luz, villa demasiado pequeña como para acoger a estos y a 
otros moriscos castellanos que pudieran estar en las mismas circunstancias; es probable 
que gran parte de ellos, los que menos recursos tuvieran, se asentaran en campamentos 
no lejos de la frontera: este podría ser el origen de algunos topónimos existentes en la 
zona138, especialmente el del lago Mouriscot, pasado San Juan de Luz y antes de llegar a 
Biarritz. Algunos decidieron dirigirse hacia el Este, buscando quizá el Mediterráneo; en 
marzo de 1612 Gonzalo de Fontiveros vive en Toulouse139.

L. Cardaillac ha estudiado el paso de los moriscos por Francia y sostiene que, 
aunque permanecieron algún tiempo en las regiones meridionales de Francia, terminaron 
casi lodos marchándose del país, aunque también hubo algunos que se asentaron 
definitivamente en el sur de Francia. Si había algún grupo que tenía cierta facilidad para 
integrarse en aquellas tierras éste era el de los convertidos abulenses, no sólo por su 
poco apego a las prácticas islámicas sino porque bastantes de ellos poseían un aceptable 
nivel cultural y profesional. Un historiador de Montpellier. Aigrefeuille, escribía: 
"Buen número fueron admitidos en las ciudades, donde ejercen unos el comercio, otros la 
medicina y muchos el cultivo de la tierras"140; si esto ocurrió en Montpellier también 
pudo acontecer más al oeste. Sin pretender dar por firme que algunos convertidos 
abulenses se asentaron en estas tierras de los Pirineos Atlánticos, he comprobado141 que 
algunos de los apellidos más significativos de nuestra comunidad morisca perviven aún 
entre los habitantes de esta región; he aquí los apellidos castellanos y sus corres
pondientes franceses:

137 Por ejemplo, el 22 de junio de 1612 Francisco de Avila, cuñado de Hernando del Castillo, está en San 
Juan de Luz (ib., Prot. 554, fol. 189).

138 Echegaray, B. de.- “¿Se establecieron los moriscos en
Hispanique, XLVII, 1945.

AHPAv, Prot. 554, fol. 98.
Citado por A. Domínguez Ortiz y B. Vinccnt.- Historia de los moriscos..., o.c.. p. 228.
Debo esta información a la amabilidad de M. Marcel Cinqualbres. Secretario General del



3S2 Serafín de Tapia Sánchez

8.- LOS QUE PERMANECIERON DESPUÉS DE LA EXPULSION

Como hemos visto se impuso la opinión de quienes deseaban acabar de manera 
radical con la presencia musulmana en el reino. Felipe III incluso se volvió atrás de la 
autorización que él mismo había dado de que pudieran permanecer quienes hubiesen sido 
declarados buenos cristianos, pues argüía que los clérigos habían hecho estas declara
ciones guiándose por la piedad hacia sus feligreses o con el apoyo del dinero ofrecido por 
los moriscos que deseaban quedarse.

Cuando el cronista Gil González Dávila. que ha demostrado sobradamente 
poseer una información de primera mano en toda esta cuestión de la expulsión, termina 
el capítulo de su obra dedicado a esta minoría en Avila dice que "una parte de ella acabó 
en Africa miserablemente y otra se quedó (a lo que dizen) en Tolosa de Francia, y otra 
parte aportó a Italia, haziendo asiento en el estado del Duque de Mantua". Es probable 
que cuando habla de los que acabaron en Africa se esté refiriendo a los granadinos que 
salieron de Avila en 1610, pues páginas más atrás ha descrito cómo éstos salieron 
contemos de la ciudad castellana pero que al llegar a Africa "despertaron de su sueño y 
el gusto se les convirtió en castigo, haziendo los Alárabes dellos lo mismo que avían 
hecho de los moriscos de Valencia. Algunos escaparon de sus manos, y volviendo a 
España estuvieron conmigo y contavan los martirios y cómo un pequeño número avía 
quedado con vida"142. Se supone que a este grupo de los granadinos pertenecería Francisca 
Trigo, que en 1623 fue martirizada en Tetuán y que G. González Dávila afirma en 1623 
que procedía de Avila14': he de decir que el apellido Trigo no aparece nunca entre los 
moriscos de esta ciudad ni entre los de Arévalo o Piedrahíta.

Respecto a los convertidos, lo más probable es que la mayoría terminara antes o 
después en países islámicos, aunque no parece imposible que algunos se radicaran en 
diversas zonas del mediodía francés, especialmente en las ciudades, o en Italia, tal como 
G. González Dávila dice. L. Cardaillac cree que los moriscos que permanecieron en 
Francia lo hicieron por carecer de recursos para continuar el viaje y que se terminarían 
integrando en la masa anónima de los indigentes144. Es muy lógico que esto ocurriera con 
los moriscos procedentes de la mayoría de los lugares de Castilla, pero no es 
descabellado pensar que también algunas de las más acomodadas familias de convertidos 
abulenses, aprovechando sus importantes reservas económicas y sus oficios (médicos, 
boticarios e incluso mercaderes), se asentaran en el sur de Francia (precisamente varios 
de los apellidos antes citados corresponden con los de las elites moriscas: Amador, 
Maroto. Guzmán).

142 G. González Dávila, o.c., pp. 178 y 174.
143 O.c. pp. 197-198 de la edición de 1645-1650. Adviértase que la primera edición, la de 1618, es la 

que más páginas dedica a la cuestión de la expulsión de las moriscos y por ello es la que en este libro se viene 
utilizando. El cronista real añade que Francisca Trigo "en la hora de su martirio pidió que si alguno de los 
christianos que se hallaron presentes llegase a Avila, dixese cómo avía muerto chisliana y padecido por su 
verdad de la Fe".

144 Moriscos y cristianos..., o.c., pp. 138-139.



La comunidad morisca de Avila 383

En Avila no se produjeron estas circunstancias pues el Obispo no tenía simpatía 
a los cristianos nuevos y los escasos informes positivos que emitió fueron respetados.

Aparte de esta circunstancia, en la ciudad del Adaja existían otros factores que 
propiciaron que aproximadamente dos docenas de familias moriscas se vieran libres de 
iniciar el éxodo hacia otros países. Estos factores fueron:

• La presión del clero local que, por convencimiento de la piedad de los moris
cos o por otras razones que se nos escapan, logró que algunos fueran exceptua
dos de la deportación. Con frecuencia algunos caballeros colaboraron en este 
empeño.

• La presencia en Avila de varias familias descendientes del alcaide de Bena- 
maurel, que durante la conquista de Granada por los Reyes Católicos se había 
convertido al cristianismo y entregado su villa sin necesidad de combatir. Son 
los Enríquez.

• Hubo otros que eran hijos de padres cristianos viejos y madres moriscas.
• Además quedaron algunas personas de baja consideración social que no sé por 

qué causa lograron librarse de la expulsión, así como otros de los que sospe
cho su identidad morisca pero sin que pueda asegurarlo.

Veamos cada uno de estos bloques por separado.
Don Lorenzo Otaduy, obispo de Avila, informó que habían vivido "notoria y 

continuamente como buenos cristianos" cuatro granadinos: Luis Hernández y María 
Díaz, su esposa; Juan de la Vega y Nicolás Gutiérrez145. Cada uno de estos casos 
responde a circunstancias distintas y con cierto interés: Luis Hernández y su esposa eran 
criados del marqués de Las Navas y vivían en sus casas146: es probable que la intercesión 
del noble ante el obispo fuera determinante. Juan de la Vega era hijo de granadinos pero 
su madre, al enviudar, casó con Juan García, un cristiano viejo; en 1610 sería joven147. 
Nicolás Gutiérrez, de 14 años en el momento de la expulsión, era hijo del granadino 
Juan López, pintor, y de Toribia Gutiérrez, cristiana vieja; su padre falleció a poco de 
nacer él y desde entonces su madre entró al servicio del regidor don Sancho Cimbrón148; 
ya hemos tenido ocasión de comprobar cómo este patricio local tenía simpatías hacia 
los moriscos (vivía en el barrio de la Trinidad) por lo que resulta lógico suponer que 
hiciera valer su influencia para lograr que el hijo de una de sus servidoras no fuera 
obligado a abandonar a su madre, que no tenía otros hijos.

Así pues, en dos de los tres casos analizados se produce la intervención de los 
nobles locales ante el obispo. Circunstancia que probablemente también se repitió en el 
caso de la familia de Juan de Ubeda que, como Luis Hernández, era criado del marqués de

145 AGS, Estado, Icg. 226 y ADA, leg. sin clasificar. En la documentación simanquina a Nicolás 
Gutiérrez se le denomina por error Nicolás Hernández.

146 Archivo Parroquial de Santo Domingo. Libro de Visitas. Cartas y Quemas, fol. 85.
147 Los padres de Juan de la Vega fueron Andrés de la Vega y Luisa de Valcázar; ésta casó en segundas 

nupcias el 9 de mayo de 1604 (Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Casados).
I4K ADA. Icg. sin clasificar (leg. 951. según la catalogación de C. Ajo.- Avila. Fuentes..., o.c.. t. I. pág. 

296).



J6W Serafín de Tapia Sánchez

Las Navas y que también vivía en sus casas (en lo que hoy se conoce como Palacio de 
Abranles); este Juan de Ubeda e incluso María de Villarroel -suegra de Luis Hernán
dez- aparecen en el padrón del Sen1 icio que se elaboró el 28 de marzo de 1612‘49.

En este mismo bloque de quienes obtuvieron certificados de ser buenos cristianos 
se puede incluir al hombre de negocios Diego Finan, al que nos hemos referido en 
repetidas ocasiones. Su nombre completo y auténtico es Diego Hernández Algutarí 
Fiñán. siendo hijo de Hernando Fiñán y Beatriz Mexía. Según él mismo declara es de 
unos 40 años de edad, natural de la villa de Zújar (Granada): casado hacia 1594 con una 
granadina -Elena de Vera- no tienen hijos. Alega como méritos para obtener licencia de 
quedarse: "he tenido en arrendamiento muchas de las rentas reales y vastecido la dicha 
ciudad mucho tiempo de pescado...". El canónigo magistral. Dr. don Gerónimo Ruiz de 
Camargo. intercede por él diciendo: "sé que sus hermanos y otros deudos hizieron 
grande instancia para llevarle quando se fueron al principio de verano [de 1610] y los 

• despidió con mucha aspereza diciendo que avía de morir entre cathólicos en España, 
mientras por fuerga no le obligaban a salir della"; confirman estas palabras y su 
condición de buen cristiano otros tres clérigos, don Sancho Cimbrón y dos familiares 
del Santo Oficio150. También tuvo que influir en la obtención del permiso para quedarse 
el hecho de no tener descendencia.

149 /\HPAv. Ayuntamiento, leg. 72, 15/4.
150 ADA, leg. sin clasificar.
151 En 1589 los pellejeros de Avila denuncian a Juan Enríquez por vender en su tienda "ropillas para 

niños aforradas en pellejos y cabritillas” a pesar de no ser maestro del oficio de pellejero. Se le acusa de 
vender estos artículos más baratos que ellos y hacerles la competencia. Juan Enríquez dice que él traía las 
ardillas de Valladolid en cantidad y de esta manera las ropillas salían a 5 ó 5’5 reales, mientras que las que 
vendían los pellejeros locales valían 10 reales. El morisco es absuelto (AHPAv, Sección A, caja 588, s.f.; 17 de 
noviembre de 1589).

152 En su camarín se hallan dos rosarios, tres crucifijos de distintos tipos, dos imágenes de bronce (una 
de San Pedro y otra de San Sebastián) y un libro de Horas; en el salón de la casa había dos cuadros de 
Nuestra Señora. Incluso en la tienda se encontraron tres rosarios y una imagen de bulto (Ib. Prot. 1021, s.f.; 11 
de enero de 1611).

El obispo de Avila también incluyó entre quienes eran fervorosos cristianos a 
tres convenidos: la anciana María Enríquez y los dos hermanos apellidados Navas.

María Enríquez era hija del cunidor abulense Bartolomé Enríquez, que a media
dos del siglo XVI se había trasladado a Sevilla; de él heredó una importante fortuna 
que se unió a la aportada por su esposo. Juan Enríquez, uno de los dos hijos varones de 
Lope Enríquez. Entre ambos debía haber algún parentesco. No tuvieron hijos. Hacia 
1573 se instalaron en Avila (al casarse en 1565 se habían trasladado a Sevilla para 
ayudar en sus negocios a Bartolomé Enríquez) y abrieron una tienda en el Mercado 
Chico que debió ser de las más importantes de la ciudad pues, aparte de que ambos 
cónyuges aportaron un gran capital al matrimonio y por tanto el negocio gozaría de 
fluidez financiera, estaba regida con criterios mucho más dinámicos de lo que se solía 
hacer en esta ciudad15’. Al enviudar hacia 1603 María Enríquez siguió llevando el 
negocio familiar hasta su muerte, ocurrida en enero de 1611. En su testamento funda una 
Obra Pía dotada de 10.000 reales para los pobres y a través del inventario de sus bienes 
podemos ver cómo era una mujer devota152.



La comunidad morisca de Avila 385

153 Archivo Parroquial de San Juan. Libro de cuentas de la Hermandad del Santísimo Sacramento (o de la 
Minerva), Libro Io, 1578-1631, s.f. Esta información se halla en las cuentas del año 1617.

154 AHPAv, Prot. 741, fol 134.
155 Ib. Actas Consistoriales, libro 32, fol. I46v (6 de diciembre de 1616). Revisando las cuentas de 

esta Hermandad se encuentra que los ingresos del año 1616 se han duplicado respecto a los de años 
anteriores; sin embargo la causa no es achacablc a la donación de los Navas sino a que G. Suárez termina de 
redimir un censo y paga una gran cantidad (204.000 mrs.). Los hermanos Navas se limitan a pagar ese y los 
años sucesivos los 1.000 mrs. del censo dejado por su padre. Creo que no entregaron su hacienda a la 
Hermandad.

156 Ib. Sección A, caja 656, s.f.; 15 de octubre de 1596.

Los dos hermanos apellidados Navas a que se refería el obispo calificándoles 
como buenos cristianos eran hijos del cordonero Francisco de las Navas, uno de los 
convertidos más acomodados (ver lisiado nQ 6 del Apéndice) y que vivía, como María 
Enríquez. en el Mercado Chico. Al morir éste en 1606 dejó una manda de 1.000 
maravedíes anuales para la Hermandad de Santísimo Sacramento "para que se le haga en 
su devoción la fiesta del mes de mayo"; este dinero procedía de un censo perpetuo sobre 
una huerta que él poseía "a los descalzos"153. Este Francisco de las Navas debía gozar de 
simpatía entre sus correligionarios pues es el testigo de numerosas bodas de moriscos 
que se casaban en la parroquia de San Nicolás. Al morir dejó una importante herencia: su 
hijo menor, también llamado Francisco, recibió 4.213 ducados154. Su esposa era Leonor 
de Acevedo, morisca; por su apellido podría pensarse que procedía de Piedrahíta.

Los dos jóvenes a quienes el obispo considera dignos de quedarse son Cristóbal y 
Francisco de las Navas, bautizados en San Nicolás el 7 de enero de 1586 y el 15 de febre
ro de 1588. respectivamente. El primero de ellos casó en 1606 con una cristiana vieja, 
María de Vanegas. hija del boticario Lázaro Vanegas el cual siempre tuvo buena 
amistad con la elite de los convertidos. En diciembre de 1616, habiendo enviudado 
Cristóbal de las Navas, comparecen en una sesión del Ayuntamiento dos sacerdotes y 
uno de ellos propone que se aceptase la voluntad de los dos hermanos Navas, el viudo y 
el soltero, de hacerse clérigos y dejar su hacienda a la cofradía del Santísimo Sacra
mento, "que aunque atrás estuvieron en reputación de moriscos, an provado no lo son y 
que lo ha consultado con theólogos y letrados y en derecho halla pueden azender a ser 
clérigos"; en el Concejo se encarga a dos regidores que estudien este caso recomendando 
"que hagan lo que en esto convenga en favor de los dichos Navas por ser como son gente 
virtuosa [y] la obra mui sancta y piadosa"155.

Un caso relativamente confuso es el de Antonio de las Navas, hermano de los 
anteriores, que también se libró de la expulsión (en 1613 y 1615 bautiza a sus hijos en 
San Nicolás). Este Antonio fue bautizado el 13 de abril de 1577 y sus padrinos fueron 
moriscos. En 1596, cuando los convertidos reclamaron ser incluidos en el alistamiento 
de la milicia general, fue alistado en la cuadrilla de San Juan, junto con Hernando del 
Esquina (otro de los excluidos de la expulsión), como "descendientes de convertidos 
viejos que ha[sta] agora no se avían alistado"156. El obispo no dice nada de él en su 
informe de 1610 pero sin embargo Antonio de las Navas aparece bautizando a sus hijos 
en las fechas antes indicadas (1613 y 1615) en la parroquia de San Nicolás junto con su 
esposa, la cristiana vieja Isabel de Cáceres. Vivía en el Mercado Chico, junto a su 
hermano Cristóbal.



386 Serafín de Tapia Sánche:

161
162

Hubo dos pares de hermanas, María e Isabel de Valdivieso ("las Verdesotas") y 
Ana e Isabel de Zamora ("las Marolas") que lograron mover a compasión a lodo el 
mundo y consiguieron morir en Avila. Se trataba en ambos casos de ancianas sin hijos 
pero con dinero y -al parecer- sinceras cristianas.

La pareja formada por María e Isabel de Valdivieso vivía en el Mercado Chico en 
una casa que cuando se subastó en 1613 fue rematada en la enorme suma de 8.000 duca
dos157; esta casa lindaba con la de Cristóbal de las Navas y con la de Esteban Monje158. 
El 9 de mayo de 1611 comparecen ante el escribano Gabriel del Campo y dicen que están 
comprendidas en los bandos de expulsión pero que "no podemos cumplirle por ser 
mujeres muy enfermas, impedidas, pobres, muy viejas, que la menor tiene más de setenta 
años1'9, sin decendencia de hijos, sobrinos ni deudos; somos buenas cristianas, no vivimos 
en barrios apartados sino en mitad de la plaza...". Testifica a su favor un jesuíta que 
corrobora sus afirmaciones, añadiendo que en su casa tienen imágenes de santos y libros 
de devoción y dan limosnas. El párroco de San Pedro lo confirma pues son sus feligresas. 
Un racionero de la Catedral afirmó que eran sus "hijas de confesión" y que "se ejercita
ban en leer el Flos Sanctorum e otros libros espirituales". Regidores, escribanos, procu
radores y o tras personas dan fe de todo lo anterior160. Al fin se quedarán. Eran hijas del 
tendero Francisco de Verdesoto y de María de Fonseca; su hermana Inés casó con el 
hombre de negocios Diego Sánchez de Valdivieso; pertenecían por tanto a las familias 
más acomodadas de la minoría (ver listado n- 6 del Apéndice). En 1592 María casó con 
el convertido Amador de Castañeda, originario de Medina del Campo, que moriría al 
poco tiempo161.

Pocos días después comparecen Ana e Isabel de Zamora ("las Marolas") ante el 
alcalde mayor y hacen una declaración similar a las anteriores, diciendo que no tienen 
hijos ni descendientes, que una es de 70 años y la otra de más de 64 "y entrambas a dos y 
qualquier dellas por la bondad de Dios han sido y son muy buenas cristianas, temerosas 
de su conciencia y an vivido muy onesta y recoxidamente haciendo muchas obras de 
caridad y frecuentando los santos sacramentos... y tienen sus casas de contigua habita
ción en la plaza de Mercado Grande, que está poblada de cristianos viejos y es sitio que 
está muy distinto y apartado de los barrios que llaman la morería y son muy enfermas e 
impedidas y si se pusiesen en camino evidentemente morirían..." Certifican todos estos 
extremos el arcediano de Arévalo, un notario, varios clérigos y otras personas hasta un 
total de siete testigos162. Son viudas de Pedro Ruiz y Francisco Camino, convertidos, y 
atendiendo al lugar donde vivían no podían ser pobres.

Parece claro que los abogados que redactaron las alegaciones de estas cuatro mu
jeres hicieron hincapié en aquellos aspectos que facilitarían su permanencia: estar enfer
mas e impedidas, ser viejas, no tener hijos ni otros descendientes, ser buenas cristianas, 
vivir fuera de la morería y dar limosnas (lo que se contradice con la pobreza alegada).

157 Ib. Prot. 1021, s.f.; 14 de noviembre de 1613.
158 Un convertido que en algún momento llegó a ser escribano en Avila y que hacía algunos años se había 

trasladado a Toledo.
159 Ni eran tan pobres ni tan viejas: en 1594 los oficiales del Santo Oficio apuntan que tienen 54 y 46 

años respectivamente.
AHPAv. Prot. 1021, s.f.; 9 de mayo de 1611.
Archivo Parroquial de San Pedro. Libro de Casados'. 13 de febrero de 1592.
AHPAv. Prot. 683, s.f.; 22 de mayo de 1611.



La comunidad morisca de Avila 387

La personalidad de los testigos que apoyan sus declaraciones denota que estas mujeres 
estaban muy bien relacionadas y que no pertenecían a la masa anónima de los moriscos 
pobres.

El segundo bloque de los que escaparon de la expulsión es el constituido por los 
descendientes del alcaide de Benamaurel, Amet Meclín, quien en junio de 1488 entregó 
sin resistencia la villa al ejército del duque de Cádiz que se dirigía hacia Baza163. El 25 
de febrero de 1493 los Reyes Católicos, "informados de que os habéis convertido en la 
ciudad de Murcia antes de que la dicha villa [de Benamaurel] e reino de Granada se 
conquistara... donde nos distes y entregastes las llaves y alcazaba de la dicha villa... y por 
averos vos, el dicho alcaide Meclín, casado con doña Juana Buisán de los Malos, cristia
na vieja hijadalgo", conceden a Juan Enríquez Meclín (que así se llamó al bautizarse) 
los privilegios de "traer armas... y gozar todas las honras, gracias, franquezas, prehe- 
minencias, libertades que gozan los cristianos viejos caballeros hijosdalgo y ansímismo 
que seades libres, francos y exentos de pagar y contribuir pechos e derechos..." tanto para 
él como para sus descendientes. Conocemos estos detalles por el proceso que desde 1603 
a 1605 el tintorero Juan Enríquez, vecino de Avila, interpone ante diversas instancias -y 
que llega al Supremo Real Consejo- pretendiendo recuperar sus privilegios; habiendo 
ganado el pleito, el Rey le concede carta ejecutoria en virtud de la cual el Alcalde 
Mayor de Avila debe tacharle de lodos los padrones del Servicio desde que aparecen en 
ellos, que fue en 1594, procedente de Peñaranda164. En la misma situación se encuentra 
lógicamente su familia y la de sus hermanos y primos: Diego Enríquez. tendero, que 
vive junto al monasterio de Nuestra Señora de Gracia; Diego Enríquez, también tendero, 
en la calle de Santo Tomás; Pedro Enríquez, tendero, en San Andrés y más tarde en el 
Mercado Grande; Luis de Francia Enríquez Meclín, en la calle Santo Tomás, y el hijo de 
éste, en el barrio de Las Vacas. Todos ellos aparecen en el padrón del Servicio elaborado 
el 28 de marzo de 1612, bastantes meses después de que se hubieran exilado los 
convertidos165. Se conserva un escrito del conde de Salazar fechado el 28 de agosto de 
1610, en el que se cita una cédula real expedida el 9 de febrero de ese año, que ordenaba 
que Juan Enríquez Meclín y su familia no fueran expulsados166.

Estos Enríquez habían permanecido en el reino de Granada hasta la expulsión de 
1570 y por tanto son distintos de los Enríquez convertidos que hemos visto actuar en 
Avila tantas veces a lo largo del siglo XVI. Estos últimos eran descendientes del 
mercader Lope Enríquez quien, ya desde 1503, aparece calificado como convertido pero 
estando exento de pagar el Servicio; incluso en noviembre de 1512 el Rey le había 
convocado, como hidalgo de privilegio, a la guerra de Navarra y él, que ya está achacoso 
(tiene unos 50 años largos) puso a su costa otra persona que le sustituyera; el alcaide de 
la fortaleza y otros testigos confirman su declaración de tener problemas de salud167.

163 Cf. Hernando del Pulgar.- Crónica de los Reyes Católicos. Ed. B.A.E., t. III, Madrid, 1878, p. 633. 
Más detalles en M. Lafuente.- Historia de Granada, t.IV, Imprenta y Librería de Sanz. Granada, 1846, p. 40.

164 AHPAv, Ayuntamiento, leg. 71, 14/7: se incluye el interesante proceso con lodo tipo de detalles. Ese 
año se casa en la parroquia de San Pedro Diego Enríquez, vecino de Peñaranda. Hasta entonces ninguno de 
estos Enríquez había venido en los padrones del Servicio.

165 Ib. 72, 15/4.
166 Ib. Prot. 552, fol. 430.
167 Ib. Sección A, caja 1069, s.f.; 2 de noviembre de 1512.



56’5 Serafín de Tapia Sánchez

A

l6* Es el caso del poder que da a Hernando de Talavera en 1513 para que en su nombre cobre 60.000 
mrs. al mercader granadino Gonzalo de Palma (ib. Prot. 1, fol. 694).

169 Ib. Sección A. caja 582. Años más larde, hacia 1573, tendría lugar la “perdición y destruición” de 
esta hacienda al ser gestionada por su viuda Gracia López.

170 Ib. Prot. 1021. s.f.; 17 de marzo de 1610. El proceso no se conserva; sólo hay una alusión a que la 
anciana se trasladó a la Corte, acompañada por el granadino Diego Finán, a seguir su pleito; en éste 
probablemente hiciera valer su condición de esposa de quien tenía los privilegios de los cristianos viejos. A 
este respecto resulta curioso que cuando en 1578 se hace un inventario de los bienes muebles de Juan 
Enrique?, se encuentra entre ellos una rodela y dos espadas de la gineta y unas corazas viejas (ib. Prot. 455. 
fol. 594): serían las armas que su padre Lope Enríquez estaba obligado a tener como hidalgo de privilegio 
que fue.

171 Guiomar de Medina era hija del arriero Alvaro de Medina y de Bárbula de Barrionuevo; sus padrinos 
de bautizo fueron dos cristianos viejos, algo muy poco frecuente aunque explicable si el padre era cristiano 
viejo (Archivo Parroquial de San Pedro. Libro de Bautizados, s.f.; 3 de diciembre de 1567). A su vez 
Alvaro de Medina fue hijo del convertido Gonzalo de Medina y nieto del tantas veces citado Lope 
Enrique?., aunque de éste no pudo proceder el privilegio de no ser expulsado pues tal privilegio sólo se 
trasmitía por línea paterna. La esposa de Antonio de Medina fue la morisca. Catalina Enríquez, hija del

Supongo que se trataría de un hijo de Juan Enríquez Meclín que se trasladó a Avila por 
causas que desconocemos: aunque alguna vez efectúa transaciones comerciales con 
Granada no lo hace, que se sepa, con sus parientes de aquellas tierras sino con moriscos 
abulenses trasplantados a la ciudad nazarí168, de manera que deduzco que no hubo el 
menor contacto entre la rama abulense de los Enríquez y la que permaneció en la Hoya 
de Baza hasta que alguno de los miembros de esta última vino a tierras castellanas en la 
diáspora que siguió a la segunda revuelta de las Alpujarras en 1569-1570. Los hijos de 
Lope Enríquez (dos varones y tres mujeres) conservaron su privilegio: los varones 
constantemente y las mujeres mientras permanecieran solteras (al casarse con un 
pechero la nueva familia se adscribía en su totalidad al estado llano, pues era el varón el 
que trasmitía el status). Este Lope Enríquez. que murió en 1531 dejando una hacienda 
valorada en 12.500 ducados169, tuvo de su primer matrimonio dos hijas y del segundo 
-con la joven Gracia López- dos hijos y dos hijas. Los hijos varones -Juan y Francisco- 
aunque casaron no tuvieron descendencia, de manera que esta rama familiar no aportó 
ninguna persona que fuera excluida de la expulsión pues la única que tenía alguna 
posibilidad. María Enríquez (viuda de Juan Enríquez, uno de los dos hijos varones de 
nuestro Lope Enríquez). inició en marzo de 1610 un pleito para hacer valer sus derechos 
a disfrutar de los privilegios y libertades de los hijosdalgo y, por tanto, a no ser de los 
afectados por el bando de expulsión170; en diciembre de ese mismo año el obispo la 
incluye entre los buenos cristianos, si bien todo ello no tuvo ninguna trascendencia 
práctica pues murió en enero de 1611.

Otro de los motivos por los que algunos permanecieron fue por ser hijos de 
padres cristianos viejos y madres moriscas. Sólo se produjeron dos casos y en ambos 
ocurrió lo que comenté al tratar de los matrimonios mixtos: que sólo algunas moriscas 
ricas casaban con hombres cristiano-viejos de pocos recursos. Lógicamente, al tratarse de 
hijos de mujeres acomodadas, son personas que aparecen con frecuencia en la documen
tación manteniendo constantes relaciones económicas con los convertidos. El primero 
de estos casos fue el del cordonero (o sombrerero) Antonio de Medina, cuyos padres 
fueron Luis de la Calle -que probablemente sería cristiano viejo- y Guiomar de 
Medina estaba casado con la morisca Catalina Enríquez, una de las herederas de la 
rica viuda María Enríquez, de quien se acaba de hablar172.



La comunidad morisca de Avila 389

El otro caso parecido a este es el dei mercader Hernando del Esquina, hijo del 
cristiano viejo Francisco Pamo y de la convertida Francisca de Avila175. Hernando del 
Esquina vive en la calle Empedrada, rodeado de convertidos, y quienes elaboraban los 
padrones del Servicio no tenían muy claro si era o no era morisco: en el repartimiento de 
1610 no es incluido entre los de la minoría, pero en cambio sí aparece en el de 1611. 
Como ocurre con Antonio de Medina y Antonio de las Navas, viene en el alistamiento 
de la milicia general de 1596 entre los convertidos, aunque en el listado elaborado por 
la Inquisición en 1594 no aparece (pero sí su madre).

Es digna de destacar la naturalidad con que estas personas -Antonio de Medina y 
Hernando del Esquina- llevan el hecho de tener vínculos familiares con moriscos: no 
sólo viven en sus barrios, sino que cuando se les excluye del alistamiento de la milicia 
general reclaman como los demás moriscos, sin manifestar disgusto porque después 
aparezcan encuadrados entre los descendientes de los convertidos. Y hay más: el mismo 
día en que el licenciado Amador se va definitivamente de Avila -el 8 de julio de 1612- 
nombra como sus sucesores en el Patronazgo de la Obra Pía fundada por María Enrí- 
quez a Antonio de Medina y a Hernando del Esquina, junto con el licenciado Gregorio 
del Barco, abogado174, sin que los primeros hagan el mínimo gesto por despegarse de sus 
orígenes cristianonuevos por parte de madre. Esta actitud no puede achacarse a orgullo 
étnico sino al convencimiento de que la sociedad abulense no consideraba un baldón 
insuperable que un pechero tuviera raza siempre que careciera de pretensiones.

El último bloque de quienes se libraron del éxodo lo forma una serie de personas 
con vínculos familiares con Francisco Manzano, un alojero y cardador y peinador que no 
era exactamente morisco sino berberisco y que había vivido desde mediados del siglo 
anterior en Burgohondo (un pueblo de la sierra abulense). En 1558 fue procesado por 
el Santo Oficio por mal cristiano aunque salió del trance con una ligera penitencia; a 
través de las declaraciones que él mismo hace en el juicio nos enteramos de que pertenece 
a una familia de gacis, es decir de berberiscos que vinieron a España voluntariamente y 
se hicieron cristianos. F. Manzano confiesa con sinceridad que su familia vino desde 
Berbería cuando él era muy niño -hacia 1516- huyendo del hambre1'5. Sorprendente

mercader Pedro de Avila y de Isabel Enríquez (hermana de María Enríquez. la que obtuvo informes de ser 
buena cristiana), ambos convertidos. Antonio de Medina viene en el listado del Santo Oficio de 1594 y en el 
alistamiento de la milicia de 1596 antes citado aparece entre los convertidos en la cuadrilla de La Trinidad.

1 • De esta herencia corresponderán a Catalina Enríquez, entre otras partidas, una casa en el Mercado 
Grande, otra en el Mercado Chico, otra en la calle Caballeros y cinco en la calle Andrín (actual Reyes 
Católicos), es decir, todas en la parte más noble de la ciudad (AHPAV, Prot. 1021, s.f.: 18 de junio de 1611). 
Los otros dos partícipes de la herencia serán sus hermanos Ana de San Miguel (esposa del médico Luis 
Amador) y el boticario Pedro de Avila.

173 Dicha Francisca de Avila aparece en el listado de la Inquisición del año 1594 con el número 6035. A 
través del testamento de esta última sabemos que ella es hija de María del Esquina (Ib. Prot. 570. fol. 602; 4 
de octubre de 1603), la cual estuvo casada con el cerrajero Hernando del Esquina, que en 1503 y en 1519 
aparece en los padrones del Servicio viviendo en San Nicolás y que en 1510 fue calificado explícitamente 
como convertido (ver listado 2); así pues éste es el abuelo materno del homónimo que se libró de la expulsión.

174 Ib.P/w. 1021, s.f.
175 El expediente del proceso de F. Manzano se encuentra entre los fondos de la Inquisición de Toledo 

pues Burgohondo no pertenecía al obispado de Avila sino a la Abadía allí existente que ejercía su 
jurisdicción sobre éste y otros pueblos limítrofes (AHN. Inq. leg. 195. exp. 20). Sobre los guc/.v añaden algo 
más A. Domínguez Ortiz y B. Vincent. o.c. p. 258.



390 Serafín de Tapia Sanche:

En definitiva quienes permanecieron sin ser hijos de padres cristianos viejos casi 
siempre lo hicieron gracias al apoyo recibido de gentes influyentes, tanto eclesiásticos 
como laicos, o tras demostrar que eran descendientes del alcaide musulmán al que los 
Reyes Católicos concedieron privilegio de hidalguía o de gacis.

Finalmente, hay algunas personas de las que ignoro el motivo de la exclusión, 
pero que aparecen en la documentación posterior a 1611 bautizando a sus hijos o 
efectuando operaciones económicas. Es el caso de María de Barrionuevo, casada en 1594 
con el herrero Diego del Castillo (números 5060 y 5059 del listado del Santo Oficio de 
1594). así como su hija María del Castillo que casó con un cristiano viejo en septiembre 
de 1614'9. Y por último hubo un tal Juan de Celada que aparece por primera vez en la 
relación que en 1610 hizo el Ayuntamiento de los moriscos de la ciudad180.

mente a estas personas en general se las admitió sin recelos y no estuvieron incluidas 
en las órdenes de expulsión, lo que explica la permanencia de los familiares de F. 
Manzano. Este es el caso de la hija de Francisco Manzano. María Rodríguez (n2 5114 
de la relación del Santo Oficio de 1594) que en 1594 estaba casada con el arriero 
convertido Gaspar de Granada10. Igualmente se quedará la viuda Francisca de Torres y 
sus tres hijas (la mayor tiene 13 años en junio de 1612); esta mujer estuvo casada con 
Francisco Manzano, hijo homónimo del anterior y hermano por tanto de María 
Rodríguez' . También permanecerán Cristóbal Manzano y su esposa Gracia de Arévalo 
(números 6073 y 6074 de la relación del Santo Oficio de 1594) parientes de los 
anteriores178.

1 ’’ María Rodríguez en junio de 1612 asiste como testigo a una curaduría de sus sobrinos (los hijos de 
su hermano Francisco Manzano, difunto) (AHPAv. Prot. 1021. 30 de junio de 1612). Hija de Francisco 
Manzano y de Beatriz de Talavera. En 1614 ya se ha vuelto a casar, esta vez con Francisco de Granada (¿un 
hermano de su primer mando?) y bautizan un niño en la parroquia de San Pedro (Archivo Parroquial de San 
Pedro. Libro de Bautizados', 6 de abril de 1614).

' Pudiera ser que Francisca de Torres fuera cristiana vieja ya que no viene en ninguna de las relaciones 
de los moriscos; pero, puesto que su marido. Francisco Manzano, tampoco aparece, me inclino a creer que 
esta familia se había vuelto a Burgohondo y en el momento de la expulsión o poco antes se instalaron en la 
ciudad donde pasaría desapercibida su condición de moriscos o hicieron valer su status de descendientes de 
gacis. En este caso y en el anterior se trataba de gentes de economía muy modesta.

178 El esposo era hijo de Francisco Manzano, como María Rodríguez; el nombre y apellido de Gracia 
de Arévalo eran muy comunes entre los convertidos abulenses. Este matrimonio bautizó -entre 1592 y 1607- 
a nueve hijos y analizando la personalidad de sus padrinos se comprueba que los hay claramente cristianos 
viejos (en cuatro ocasiones) y claramente convertidos (tres de ellos), lo que significa que eran moriscos 
porque ningún cristiano viejo permitía que los padrinos de sus hijos fueran de aquella etnia, salvo alguna 
excepción (los personajes de la elite morisca a veces apadrinaban a los hijos de sus criados cristianos 
viejos). Esta familia vuelve a bautizar a otro hijo en noviembre de 1612 (Archivo Parroquial de San Nicolás. 
Libro de Bautizados. 19 de noviembre de 1612), circunstancia que no ocurría desde 1607: ¿no podría ser 
esto indicio de que los años que precedieron a la orden de expulsión vivieron fuera de la ciudad?

179 Archivo Parroquial de San Pedro. Libro de Casados, 3 de septiembre de 1614. Su esposo fue Simón 
de los Santos. Esta María del Castillo había nacido en 1593 (Archivo Parroquial de San Pedro. Libro de 
Bautizados, 5 de agosto de 1593).

,xo Este hombre, que vivía en la morería, estaba casado con María Benita (apellido inexistente entre los 
moriscos abulenses. lo mismo que el de Celada) y en el bautizo de sus tres hijos nunca actuó como padrino 
ningún cristiano nuevo. Sigue en Avila después de la expulsión (Archivo Parroquial de San Nicolás. Libro de 
Bautizados. 22 de septiembre de 1612) pero creo que, o bien no era el mismo Juan de Celada de la lista de 
1610 o era cristiano viejo y los funcionarios municipales se equivocaron.



La comunidad morisca de Avila 39/

En otros lugares del reino se sabe fehacientemente que algunos de los expulsados 
regresaron clandestinamente a sus lugares de nacimiento. Carezco de datos respecto al 
caso abulense pero, si hemos de creer al bien informado Gil González Dávila, también en 
esta ciudad hubo quienes volvieron de Africa; dice el cronista refiriéndose a los 
granadinos de Avila que en mayo de 1610 marcharon a Berbería: "algunos escaparon de 
sus manos [de los norteafricanos] y volviendo a España estuvieron conmigo y contaban 
los martirios (no padecidos por Cristo) que avían pasado y cómo un pequeño número 
avía quedado con vida"181. Es difícil valorar el rigor histórico de esta información ya 
que el libro está escrito en los años inmediatamente posteriores al episodio relatado, 
una época caracterizada por ensalzar acríticamente las bondades de la expulsión y la 
pertinaz deslealtad de los moriscos pagada con el trato que recibieron de sus correli
gionarios, los alárabes.

También está documentado el fenómeno del rastrilleo a que fue sometido el país 
en busca de moriscos que ilegalmente se hubieran quedado en él. Los dos únicos casos 
que conozco en Avila tuvieron lugar en la segunda mitad de 1612, cuando el alcalde 
mayor acusa a Juan Fajardo, vidriero, de ser morisco granadino y además de traer espada: 
a lo largo de los interrogatorios se viene a saber que su padre, el carpintero Gonzalo 
Fajardo, fue de los que vinieron del sur y que había casado con María Ximénez. cristiana 
vieja procedente de una de las aldeas del Valle Amblés; el acusado dice que no conoció a 
su padre ya que éste murió cuando él tenía tres años. La sentencia no le es favorable y el 
alcalde mayor le entrega al alguacil nombrado al efecto por el conde de Salazar. para 
que le lleve a Francia en compañía de María de Barrionuevo, la viuda de Diego del 
Castillo -a la que hemos hecho alusión más arriba- que finalmente fue descubierta (de s 
hija María del Castillo no se dice nada y años más tarde la veremos contra 
matrimonio). Este alguacil aprovechó el viaje llevando hacia el exilio a otro morisco « 
la aldea llamada Martín Miguel (Segovia) con sus cinco hijos182.

Resumiendo la cuestión de los moriscos que quedaron en Avila después de la 
orden de expulsión, habría que decir que se dieron 25 casos que afectaron a trece conver
tidos y a doce granadinos. Ahora bien, lo que tiene mayor trascendencia es ver cuántos de 
esos tuvieron posibilidades de reproducirse pues ya hemos visto cómo no fueron raros 
los permisos para quedarse dados a ancianas sin descendencia, concretamente seis. 
También merece la pena distinguir entre jóvenes solteros y cabezas de familia; de los 
primeros se dieron 4 casos y dé los segundos 15; a su vez alguno de los casados presentó 
como un hecho a su favor el no tener hijos (Diego Finán, y probablemente Cristóbal de 
Navas).

Aunque el número de los que escaparon del destierro no fue pequeño, se trataba 
de un conjunto totalmente desarticulado (a excepción de los Enríquez) que debía el 
favor de seguir en Avila a la intervención de los grupos sociales más influyentes o a 
circunstancias fortuitas. Estoy convencido de que entre ellos no hubo ninguna voluntad 
de mantener seña alguna de identidad colectiva. Los cristianos nuevos de moros desa
parecieron de Avila como conjunto en 1611, lo mismo que ocurrió en casi todo el país.

181 O.c., p. 174.
182 AÍIPAv, Sección A. caja 455; 24 de diciembre de 1612.



390 Serafín de Tapia Sanche:

En definitiva quienes permanecieron sin ser hijos de padres cristianos viejos casi 
siempre lo hicieron gracias al apoyo recibido de gentes influyentes, tanto eclesiásticos 
como laicos, o tras demostrar que eran descendientes del alcaide musulmán al que los 
Reyes Católicos concedieron privilegio de hidalguía o de gacis.

mente a estas personas en general se las admitió sin recelos y no estuvieron incluidas 
en las órdenes de expulsión, lo que explica la permanencia de los familiares de F. 
Manzano. Este es el caso de la hija de Francisco Manzano. María Rodríguez (ne 5114 
de la relación del Santo Oficio de 1594) que en 1594 estaba casada con el arriero 
convenido Gaspar de Granada1 ,b. Igualmente se quedará la viuda Francisca de Torres y 
sus tres hijas (la mayor tiene 13 años en junio de 1612); esta mujer estuvo casada con 
Francisco Manzano, hijo homónimo del anterior y hermano por tanto de María 
Rodríguez1 . También permanecerán Cristóbal Manzano y su esposa Gracia de Arévalo 
(números 6073 y 6074 de la relación del Santo Oficio de 1594) parientes de los 
anteriores178.

Finalmente, hay algunas personas de las que ignoro el motivo de la exclusión, 
pero que aparecen en la documentación posterior a 1611 bautizando a sus hijos o 
efectuando operaciones económicas. Es el caso de María de Barrionuevo, casada en 1594 
con el herrero Diego del Castillo (números 5060 y 5059 del listado del Santo Oficio de 
1594). así como su hija María del Castillo que casó con un cristiano viejo en septiembre 
de 16141'9. Y por último hubo un tal Juan de Celada que aparece por primera vez en la 
relación que en 1610 hizo el Ayuntamiento de los moriscos de la ciudad180.

1 6 María Rodríguez en junio de 1612 asiste como testigo a una curaduría de sus sobrinos (los hijos de 
su hermano Francisco Manzano, difunto) (AHPAv, Prot. 1021, 30 de jumo de 1612). Hija de Francisco 
Manzano y de Beatriz de Talavera. En 1614 ya se ha vuelto a casar, esta vez con Francisco de Granada (¿un 
hermano de su primer marido?) y bautizan un niño en la parroquia de San Pedro (Archivo Parroquial de San 
Pedro, Libro de Bautizados', 6 de abril de 1614).

1 7 Pudiera ser que Francisca de Torres fuera cristiana vieja ya que no viene en ninguna de las relaciones 
de los moriscos: pero, puesto que su marido, Francisco Manzano, tampoco aparece, me inclino a creer que 
esta familia se había vuelto a Burgohondo y en el momento de la expulsión o poco antes se instalaron en la 
ciudad donde pasaría desapercibida su condición de moriscos o hicieron valer su status de descendientes de 
gacis.En este caso y en el anterior se trataba de gentes de economía muy modesta.

1/8 El esposo era hijo de Francisco Manzano, como María Rodríguez; el nombre y apellido de Gracia 
de Arévalo eran muy comunes entre los convertidos abulenses. Este matrimonio bautizó -entre 1592 y 1607- 
a nueve hijos y analizando la personalidad de sus padrinos se comprueba que los hay claramente cristianos 
viejos (en cuatro ocasiones) y claramente convertidos (tres de ellos), lo que significa que eran moriscos 
porque ningún cristiano viejo permitía que los padrinos de sus hijos fueran de aquella etnia, salvo alguna 
excepción (los personajes de la elite morisca a veces apadrinaban a los hijos de sus criados cristianos 
viejos). Esta familia vuelve a bautizar a otro hijo en noviembre de 1612 (Archivo Parroquial de San Nicolás. 
Libro de Bautizados, 19 de noviembre de 1612), circunstancia que no ocurría desde 1607: ¿no podría ser 
esto indicio de que los años que precedieron a la orden de expulsión vivieron fuera de la ciudad?

179 Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de Casados, 3 de septiembre de 1614. Su esposo fue Simón 
de Jos Santos. Esta María del Castillo había nacido en 1593 (Archivo Parroquial de San Pedro, Libro de 
Bautizados, 5 de agosto de 1593).

180 Este hombre, que vivía en la morería, estaba casado con María Benita (apellido inexistente entre los 
moriscos abulenses, lo mismo que el de Celada) y en el bautizo de sus tres hijos nunca actuó como padrino 
ningún cristiano nuevo. Sigue en Avila después de la expulsión (Archivo Parroquial de San Nicolás, Libro de 
Bautizados, 22 de septiembre de 1612) pero creo que, o bien no era el mismo Juan de Celada de la lista de 
1610 o era cristiano viejo y los funcionarios municipales se equivocaron.



La comunidad morisca de Avila 391

En otros lugares del reino se sabe fehacientemente que algunos de los expulsados 
regresaron clandestinamente a sus lugares de nacimiento. Carezco de datos respecto al 
caso abulense pero, si hemos de creer al bien informado Gil González Dávila. también en 
esta ciudad hubo quienes volvieron de Africa; dice el cronista refiriéndose a los 
granadinos de Avila que en mayo de 1610 marcharon a Berbería: "algunos escaparon de 
sus manos [de los norteafricanos] y volviendo a España estuvieron conmigo y contaban 
los martirios (no padecidos por Cristo) que avían pasado y cómo un pequeño número 
avía quedado con vida"181. Es difícil valorar el rigor histórico de esta información ya 
que el libro está escrito en los años inmediatamente posteriores al episodio relatado, 
una época caracterizada por ensalzar acríticamente las bondades de la expulsión y la 
pertinaz deslealtad de los moriscos pagada con el trato que recibieron de sus correli
gionarios, los alárabes.

También está documentado el fenómeno del rastrilleo a que fue sometido el país 
en busca de moriscos que ilegalmente se hubieran quedado en él. Los dos únicos casos 
que conozco en Avila tuvieron lugar en la segunda mitad de 1612, cuando el alcalde 
mayor acusa a Juan Fajardo, vidriero, de ser morisco granadino y además de traer espada: 
a lo largo de los interrogatorios se viene a saber que su padre, el carpintero Gonzalo 
Fajardo, fue de los que vinieron del sur y que había casado con María Ximénez. cristiana 
vieja procedente de una de las aldeas del Valle Amblés; el acusado dice que no conoció a 
su padre ya que éste murió cuando él tenía tres años. La sentencia no le es favorable y el 
alcalde mayor le entrega al alguacil nombrado al efecto por el conde de Salazar. para 
que le lleve a Francia en compañía de María de Barrionuevo, la viuda de Diego del 
Castillo -a la que hemos hecho alusión más arriba- que finalmente fue descubierta (de su 
hija María del Castillo no se dice nada y años más tarde la veremos contraer 
matrimonio). Este alguacil aprovechó el viaje llevando hacia el exilio a otro morisco de 
la aldea llamada Martín Miguel (Segovia) con sus cinco hijos182.

Resumiendo la cuestión de los moriscos que quedaron en Avila después de la 
orden de expulsión, habría que decir que se dieron 25 casos que afectaron a trece conver
tidos y a doce granadinos. Ahora bien, lo que tiene mayor trascendencia es ver cuántos de 
esos tuvieron posibilidades de reproducirse pues ya hemos visto cómo no fueron raros 
los permisos para quedarse dados a ancianas sin descendencia, concretamente seis. 
También merece la pena distinguir entre jóvenes solteros y cabezas de familia; de los 
primeros se dieron 4 casos y de-los segundos 15; a su vez alguno de los casados presentó 
como un hecho a su favor el no tener hijos (Diego Finán, y probablemente Cristóbal de 
Navas).

Aunque el número de los que escaparon del destierro no fue pequeño, se trataba 
de un conjunto totalmente desarticulado (a excepción de los Enríquez) que debía el 
favor de seguir en Avila a la intervención de los grupos sociales más influyentes o a 
circunstancias fortuitas. Estoy convencido de que entre ellos no hubo ninguna voluntad 
de mantener seña alguna de identidad colectiva. Los cristianos nuevos de moros desa
parecieron de Avila como conjunto en 1611, lo mismo que ocurrió en casi todo el país.

181 O.c.. p, 174.
182 AHPAv, Sección A, caja 455; 24 de diciembre de 1612.



392 Serafín de Tapia Sanche:

9.-CONSECUENCIAS DE LA EXPULSION PARA LA CIUDAD

it

Cuando los convertidos vendieron sus bienes inmuebles indicaban si éstos 
estaban cargados con algún censo y, si lo estaban, a favor de quién. Se han delectado 81 
propiedades en esta situación. La inmensa mayoría de los censualistas eran instituciones 
eclesiásticas (67 censos, es decir, el 82'7 por cien), seguidos a gran distancia por la 
nobleza local (9 censos).

Para el conjunto de Castilla la Vieja el abandono de sus moriscos tuvo unas 
consecuencias mucho menos trascendentes de lo que supuso para Valencia o Aragón. 
Ahora bien, para la ciudad de Avila las repercusiones fueron importantes y duraderas en 
una medida que no tuvo parangón en ninguna otra ciudad de la meseta.

Para calibrar con exactitud la magnitud del daño ocasionado a las estructuras 
productivas urbanas se precisarían unos estudios detallados de la vida económica de 
Avila antes y después del éxodo de la minoría. Como tales estudios no están realizados 
habrá que atenerse a algunas manifestaciones extemas referidas a distintos ámbitos y no 
sólo a los económicos.

Como consecuencia de la salida de la ciudad de unas 400 familias moriscas nume
rosas viviendas quedaron abandonadas, normalmente las peores, sobre todo las de los 
barrios del sur. La ciudad entró en un proceso de degradación incluso física, de manera 
que el 5 de mayo de 1615 el Ayuntamiento tiene que prohibir, bajo la fuerte pena de 
20.000 mrs., que se derriben casas185; esta medida pretendía probablemente que los 
poseedores de viviendas puestas a censo (las instituciones eclesiásticas, los miembros de

Por tanto, los más perjudicados fueron los monasterios (el de Sancti Spiritus 
tenía 21 censos, no pocos de ellos sobre tierras), las parroquias (La Trinidad poseía la 
propiedad eminente en 9 casos) y otras instituciones relacionadas con la Iglesia183. En 
unos momentos de gran recesión demográfica perder un censatario podría suponer con 
facilidad no encontrar quien ocupara la casa o la tierra que había quedado libre y por 
tanto la pérdida temporal de esa renta. Como el decaimiento demográfico de la ciudad 
no hizo sino avanzar a lo largo del siglo, el resultado tuvo que ser un neto descenso de 
la renta de estas instituciones y personas.

Como muestra de tal fenómeno veamos qué ocurrió con los ingresos del noveno 
de la Fábrica de la parroquia de San Nicolás, en plena morería. Habitualmente esta 
porción decimal estaba arrendada y entre los años 1600 a 1609 lo fue a una media anual 
de 19.285 maravedíes; sin embargo en 1610 se arrendó sólo a 12.408 mrs. y al año 
siguiente no hubo quien quisiera arrendarlo teniendo que venderse los granados y 
menudos por 7.272 mrs.: en 1612 tampoco se pudo arrendar y el quinquenio siguiente lo 
fue a una media anual de 8.866 mrs.'*4.

183 Los canónigos, conscientes de esta realidad, estaban preocupados por ello y el 6 de julio de 1611 
encargaron a un beneficiado que vea “si las casas de convertidos censuales al Cabildo o fábrica an quedado 
con dueño y no se dé lugar a que se deterioren" (ACA. Acias Capitulares, libro 38. s.f.).

1X4 Archivo Parroquial de San Nicolás, Libro de Fábrica.
185 AHPAv. Actas Consistoriales, libro 31. fol. 271 v.



La comunidad morisca de Avila 393

Cf. mis artículos ya citados “Las fuentes demográficas...” y “Los factores de la evolución

AHPAv, Actas Consistoriales, libro 28. fol. 128.
Cf. ib., fol. 96.
Ib. libro 30, fols. 136-137.
ACA. Actas Capitulares, lib. 38. s.f.; 23 de abril de 1611.

186

demográfica...”, especialmente las págs. 74-76 y 168-180 respectivamente. 
I®* AUPA» rno 
188 
189 
190

los sectores más acomodados y el mismo Concejo) pudieran seguir cobrando el censo 
anual de sus propiedades urbanas de manos de quienes equivocadamente las compraron a 
los moriscos a la espera de una futura revaluación de los inmuebles urbanos.

Cuando se estudió el número de los exiliados se dijo que suponían una propor
ción que oscilaba del 14'4 al 16'8 por cien de la población de la ciudad. En un núcleo que 
hacía 10 años se había visto privado de alrededor del 12 por cien de sus efectivos -como 
consecuencia de la peste de 1599 (no sólo a causa de los que murieron sino de los que 
huyeron para siempre del lugar)186- esta nueva pérdida supuso la quiebra definitiva de la 
vitalidad de Avila, tanto por el número de los que marcharon cuanto por lo que signi
ficaban en el entramado productivo de la ciudad.

Es cieno que al final de la primera década del nuevo siglo Avila ya conocía los 
zarpazos de la decadencia económica, que se venía manifestando en la ciudad desde hacía 
algún tiempo. En 1606, cuando en el Ayuntamiento se analiza por qué el Común no 
puede pagar los dos mil ducados que debe al fisco real, el regidor Ochoa de Aguirre dice 
"que él a veinte años que fue regidor y en este tiempo a visto cómo no sólo en las ¡rentas 
del Común pero de cavalleros e monesterios y otras personas ávido (sic) mui grandes 
quiebras, así por los temporales que Dios a inbiado commo por mui grandes cargas que 
al Común y ciudad les a venido, por donde el día de oy save que está mui cargada la 
ciudad y la tierra, y a visto cómo los más ricos contribuyentes se an rreserbado por 
casarse con mujeres de la guía y a quedado la cobranza y paga en la más gente pobre de la 
ciudad..."187. Estas palabras ilustran no sólo las dificultades del Común sino las del 
resto de los estamentos de la ciudad, apuntándose algunas de las causas de este fenómeno 
(climatología adversa, presión fiscal excesiva) y, aunque las quejas por sí solas no 
deben ser aceptadas como prueba irrefutable de pobreza, no cabe duda de que la ciudad ya 
no andaba sobrada de recursos: basta leer las Actas Consistoriales de la época y ver las 
dificultades que había para colocar los censos con los que satisfacer las necesidades de la 
albóndiga y otros servicios públicos fundamentales188.

La oligarquía local, perfectamente conocedora del entramado socioeconómico de 
la ciudad, intentó -como hemos visto- que los bandos de expulsión no afectaran al sector 
más importante -desde el punto de vista de Avila- de los moriscos, es decir, los conver
tidos; en este asunto coincidieron los miembros del Concejo y los del Cabildo catedra
licio. La motivación que conducía a esta pretensión ha quedado nítidamente expresada 
en las Actas Municipales: "... yéndose [los antiguos convertidos] quedará la ciudad tan 
despoblada y tan sin fuerzas que es impusible pagar los tributos, pechos y derramas por 
la falta de jente y pobrera del lugar"189, pronosticaba un regidor dos meses antes de que 
se marcharan en la sesión del Ayuntamiento en que se decidió solicitar del Rey la 
permanencia de los convertidos. De la misma opinión eran los canónigos del Cabildo, 
que se sumaron a la anterior petición190. Y diez días después de que salieran hacia Francia



394 Serafín de Tapia Sánchez

19) AHPAv, Actas Consistoriales, lib. 30. fol. 179.

Ahora bien, si se desea ver cómo fue el reasentamiento originado como conse
cuencia de los numerosos huecos dejados por los ausentes, se puede recurrir a comparar 
la cantidad de dinero que los pecheros de cada cuadrilla pagaron en estos dos años en el 
Servicio ya que existía una aceptable correspondencia entre nivel de riqueza y participa
ción fiscal. El cuadro 7 muestra cómo se produjo una gran polarización en la distribu
ción de la riqueza, de manera que los pecheros ricos se concentraron en el espacio que iba 
desde el Mercado Chico hasta el tramo este de la muralla, mientras que las zonas tradi
cionalmente ocupadas por los moriscos no sólo perdieron mucha población sino que se 
asentaron en ellas los más pobres de la ciudad, característica que había sido durante 
siglos exclusiva del húmedo barrio de San Andrés, al norte de la ciudad.

Así pues, quienes más sufrieron en su carne la nueva situación fueron los peche- 
ros. Recuérdese a este respecto que tal como se dijo en el epígrafe dedicado a la presión 
fiscal (capítulo VIII, 3 B, pág. 284 ss.), en 1610 los moriscos aportaron el 49'6 por cien 
de lo que correspondía a toda la ciudad por el pago del Servicio.

otro regidor propuso "que es mui necesario al bien desta república tratar que por causa 
de haver salido della tantas casas de moriscos y convertidos en virtud de los vandos 
reales que tratan sobre su expulsión queda mui cargada de servicios y alcavalas y mui 
falta de vezinos que los puedan pagar, y será bien acudir al remedio antes que los pocos 
vezinos que an quedado, no pudiendo pagar los dichos servicios y alcavalas, se vaian a 
otras panes"191. Este análisis respondía a que. a causa de la rigidez del aparato fiscal 
existente, cuando un núcleo urbano perdía población los que permanecían debían hacer 
frente a la misma cantidad de impuestos (al menos durante algunos años) lo que 
suponía un incremento de la aportación por persona: ello animaba a algunos a buscar 
nuevos aires en lugares menos gravados. En enero de 1610 Avila tenía 2.278 vecinos 
pecheros y 1.745 en marzo de 1612: había perdido por tanto 533 vecinos (el 23'3 por cien 
en dos años) de los que unos 400 eran moriscos y el resto cristianos viejos.

Las pérdidas no afectaron por igual a todas las zonas de la ciudad. Los dos barrios 
del sur. los más soleados y protegidos de los vientos fríos del noroeste por la colina 
donde se asienta la catedral y todo el recinto amurallado, fueron las zonas más castiga
das por el éxodo: allí vivía la mayoría de los moriscos (ver cuadro 6). Incluso las 
pérdidas no achacables a la población morisca afectaron seriamente a estos dos barrios 
más el de San Pedro. La cuadrilla que salió mejor parada de todos estos avalares fue la de 
San Juan, el barrio céntrico de la ciudad, ya que las pocas casas que dejaron libres los 
moriscos fueron inmediatamente ocupadas por quienes aspiraban a mejorar de conside
ración social debido a que el barrio en que se vive siempre ha sido considerado como un 
indicador relevante del status social. La columna 8 del cuadro 6 indica con nitidez el 
impacto tan diverso que en las distintas zonas de la ciudad causó la marcha de la minoría 
por lo que respecta al volumen demográfico de cada una de ellas: como era de suponer 
esta variación se corresponde con el peso demográfico que tuvo la presencia morisca en 
cada barrio, con la salvedad hecha de la cuadrilla de San Juan, la zona más noble de la 
ciudad.



La comunidad morisca de Avila 395

(1610-1615)POBLACION

8

100Total -5541002278 373<4) 16'4 1724100

CUADRO 6

BARRIOS

16 1516 10 AñoAño

mrs

1

Total 100254.152697.493 100

CUADRO 7

SJuan 
S.Esteban 
S.Andrés 
S. Pedro 
Trinidad
S.Nicolás

SJuan 
S.Esteban 
S.Andrés
S.Pedro 
Trinidad 
S.Nicolás

VARIACION DE LA PARTICIPACION FISCAL POR 
(1610-1615)

384
282
363
386
402
461

172.000
75.878
40.000
50.400

188.500
170.715

24'6
10'9
5’7
7’2

27
24’5

36
5

23
29

174
106

9'3
1'8
6'3
7’5

43'3
23

129.358
52.623
16.382
24.680
15.702
17.500

349
279
289
294
220
293

20'2
16'2
16'8
17
12'7
17

50'9
20’7
6’4
9’7
6’2
6’9

6’3
0'1

13’3
16’6
32’8
30’3

16'8
12'4
15'9
16'9
17'6
20’2

26’3
9'8
0’7
2'5

-20’8
-17’6

-35 
-3 

-74 
-92 

-182 
-168

% 
4

Año
%
(1)
2

Diferencia
absol. %

(3)
7

Total 
vec.

1

Puntos de 
variación 
porcentual 

5
mrs

3

Total 
vec.

5

%
2

Año 1615 
% 

1LL 
6

16 10
moriscos

n- %(2)

3 4

REPERCUSION DE LA MARCHA DE LOS MORISCOS SOBRE LA 
DISTRIBUCION ESPACIAL DE LA

(1) Respecto al total de la ciudad.
(2) " " número de vecinos de cada cuadrilla.
(3) " " total de pérdidas demográficas.
(4) La cifra de 373 vecinos no corresponde al total de los moriscos sino sólo al número de los que se conoce 

en qué barrio vivían. Había aproximadamente otro medio centenar de vecinos de los que se ignora este 
extremo.

Fuentes: Para 1610 el padrón del repartimiento del Servicio (AHPAv. Ayunt9, 72. 15/1) complementado 
con la información de las escrituras notariales coetáneas (ver en este mismo capítulo el epígrafe "El 
número de los expulsados"). Para 1615 el padrón del repartimiento del Servicio (Ib. 73, 15/10).



396 Serafín de Tapia Sánchez

Ame la nueva situación las autoridades municipales se apresuraron a solicitar 
una disminución en el pago del Servicio a causa de la pérdida demográfica motivada por 
la marcha de los moriscos. El Consejo de Hacienda accede en 1612a rebajar la cantidad 
de 1.040.833 mrs. que venían pagando entre ciudad y provincia cada trienio a 890.392 
mrs.. perdonándoseles por tanto 150.441 mrs. al trienio, es decir el 15 por ciento192.

Como la herida era profunda estas medidas resultaron insuficientes, por lo que el 
Común logró en 1615 que también el encabezamiento de las alcabalas de la ciudad se 
viera disminuido en los próximos cuatro años, pasando de 200.000 mrs. a 100.000 mrs. 
cada anualidad193.

A pesar de estos y otros cuidados la ciudad perdió vitalidad y población de tal 
forma que en 1617 el Común solicita licencia al Consistorio para poder pedir al Rey que 
el importe del Servicio se eche en sisa en vez de ser repartido, como se hacía hasta ahora, 
'porque de otra suene será impusible poderlo Ilebar los vezinos y ausentarse desta 
ciudad a otras partes adonde están relebados de pagarlos por cabera de pechería y que la 
causa de aver benido esta república en tanta desmenución a sido la ida de moriscos que 
pagavan la maior parte deste servicio, la falta de la jeme por averse muerto y faltar los 
tratos y estar la gente que a quedado tan pobres que no lo pueden pagar y estar otros 
libres por averse casado con guías y tener otros prebilegios"194. Aunque se accedió a lo 
solicitado las dificultades tributarias continuarían durante mucho tiempo; todavía en 
1627 el Consejo de Hacienda -que solía ser remiso en conceder exenciones- volvió a 
prorrogar la rebaja del pago del Servicio a Avila, "atento sus necesidades y falta de 
vecindad y de la expulsión de los moriscos que salieron della y que al presente tenía las 
mismas necesidades y mucho mayores"195.

Parece, pues, claro que los contemporáneos eran conscientes de que sobre los 
moriscos se había ejercido una presión fiscal comparativamente muy superior a la 
soportada por los cristianos viejos y que, al no poderla desviar ya sobre aquéllos, se 
había convertido en una carga insoportable que estaba arrastrando la ciudad a la ruina. 
Hoy se sabe que ésta no fue la única ni posiblemente la más importante causa del decai
miento de Avila, pero sí pienso que desempeñó un papel relevante en este sentido, tanto 
más decisivo cuanto que la comunidad morisca de esta ciudad era mucho más dinámica y 
acaudalada que la de otras ciudades castellanas.

A riesgo de repetir se pueden sintetizar las consecuencias que tuvo para la ciudad 
de Avila la expulsión de los moriscos. Al verse privada de uno de los sectores más 
dinámicos de ella se aceleró el proceso de decaimiento en que la ciudad -al igual que el 
resto de las de la meseta norte- se hallaba inmersa desde las décadas finales del siglo 
anterior, cuando en Castilla se fue descomponiendo el equilibrio que hasta entonces se 
había mantenido entre una agricultura capaz de satisfacer las crecientes exigencias

192 AGS, Consejo y Juntas de Hacienda, leg. 1425.
193 A pesar de que se dictó una provisión real en este sentido los recaudadores locales seguían 

cobrando la cantidad anterior, por lo que el 18 de noviembre de 1616 se volvió a emitir otra provisión real 
ordenando al Corregidor de Avila que hiciera cumplir el nuevo encabezamiento (AHPAv, Ayuntamiento, leg. 
7, 3/52).

194 AHPAv, Actas Consistoriales, libro 32, fols. 202v-205; 6 de abril de 1617.
195 Ib. Ayuntamiento, leg. 7. 3/58: 27 de abril de 1627.



La comunidad morisca de Avila 397

196 AGS, Cámara de Castilla, leg. 2.159 y AHPAv, Ayuntamiento, leg. 73, 15/18.
197 E. Larruga.- Memorias políticas y económicas... de España, i. XX, Madrid, 1792. p. 56. En realidad 

Larruga dice que las 6.000 piezas de paño se hacían en Avila en 1670: se trata evidentemente de una errata ya 
que en este año la postración económica y demográfica de Avila no hubiera permitido tal dinamismo 
productivo; piénsese que Segovia hacia 1580, en sus momentos de mayor esplendor industrial, producía 
16.000 piezas de paño (A. García Sanz.- Desarrollo y crisis..., o.c.. p. 214), lo que casi la igualaba a los 
grandes centros textiles flamencos.

198 Cf. mi artículo "La estructura ocupacional de Avila...", o.c.

alimenticias de los núcleos urbanos a base de la extensión de los cultivos y una 
población urbana incapaz de hacer frente al alza de los precios de los productos agrarios. 
En este panorama la devastadora fiscalidad puesta en marcha para hacer frente a las cada 
vez mayores exigencias del Imperio y del Estado Absoluto contribuyó a desorganizar 
el entramado urbano, desde las actividades productivas hasta el mismo abastecimiento.

Ya se ha puesto de relieve más arriba cómo el importante descenso demográfico 
de Avila (de 3.150 vecinos en 1570 se pasó a 2.073 en 1621)196 acentuó la presión fiscal 
per capita, lo que a la postre se tradujo en un factor que inducía a "ausentarse desta 
ciudad a otras partes los vecinos", tal como se lamentaban los regidores en 1617. En 
estas circunstancias el único sector de la población que aumentó, tanto en términos 
absolutos como relativos, fue el eclesiástico. En cambio las actividades productivas 
entraron en un declive secular, especialmente trascendente en lo que se refiere a la 
manufactura textil. Según E. Larruga, en 1570 se elaboraban en la ciudad unas 6.000 
piezas de paño al año y un siglo después, exactamente en 1692, la cifra se había reducido 
a 300 piezas197. No cabe extrañarse, por tanto, de que la ciudad se fuera ruralizando 
progresivamente: si en el siglo XVI la población activa dedicada en Avila al sector 
primario no llegaba al 10 por cien, en 1751 comprenderá al 40 por cien del total de los 
activos198.

Estos rasgos socioeconómicos no eran privativos de esta ciudad sino que se 
repetían en todas las de la submeseta norte; sin embargo en Avila la recuperación fue 
más tardía que en otras partes y menos acusada, pasando a ocupar desde entonces uno de 
los últimos lugares en el escalafón demográfico y productivo de las ciudades de 
Castilla la Vieja, circunstancia que no se daba en el siglo XVI: cierta responsabilidad en 
este proceso cabe achacársela a la desaparición del núcleo humano de los moriscos de la 
ciudad del Adaja.





CONCLUSIONES

En la Introducción planteaba como uno de los objetivos de este trabajo iluminar 
el asunto de los orígenes medievales de la comunidad morisca de Avila. En los capí
tulos I y II hemos visto cómo tales orígenes fueron muy antiguos y diversos (unos 
mudéjares descendían de la preexistente población musulmana, otros de los cautivos 
traídos en el siglo XII y algunos procedían de los que en el siglo XIII vinieron del 
reino de Toledo). Esta población vivía en situación de dependencia respecto al poder 
cristiano, soportando una coerción extraeconómica cuyo nivel de aplicación estaba en 
relación con la evolución de las condiciones generales de la sociedad. La laboriosidad, 
austeridad y ausencia de ambiciones colectivas de los mudéjares les supusieron verse 
libres de espectaculares episodios de persecución por la mayoría; incluso se les permitió 
una relativa autonomía institucional que logró estabilizar la vida doméstica de la 
aljama y facilitar la pesada recaudación tributaria. Lógicamente los musulmanes no po
dían estar de acuerdo con esta situación, pues estaban convencidos de que ellos -aunque 
pertenecientes al grupo de los vencidos- poseían ciertos derechos que con frecuencia los 
cristianos les negaban; como eran conscientes de su debilidad social proyectaron su 
callada protesta en el empeño por resistir las tentativas asimiladoras.

Cuando en 1502 se les ofrece la alternativa de bautizarse o salir del reino, la 
mayoría de ellos preferirá quedarse aunque algunos no se adaptarán a la nueva situación 
y se marcharán a Granada en los años siguientes.

Ya manifesté que una de las pretensiones más importantes de este estudio -si no 
la principal- era acercarme al conocimiento de la vida cotidiana.de nuestro grupo a partir 
de la documentación ordinaria para evitar lo que algún autor ha calificado como enve
nenamiento de fuentes, es decir, la óptica parcial proporcionada por el uso prioritario de 
los fondos inquisitoriales. Evidentemente para servirme de aquella documentación que 
se generaba para el conjunto de la sociedad ha sido precisa una labor previa de identi
ficación étnica de los ciudadanos abulenses; para explicar el método empleado en tal 
identificación he empleado algunas páginas del apartado dedicado a las fuentes.

En la base del estudio de las sociedades se halla el conocimiento de su demogra
fía. Nuestras fuentes nos han permitido conocer con bastante exactitud el número de 
los moriscos de la ciudad y su evolución: comienzan significando el 12'5 por cien de los 
pecheros (es decir, aproximadamente el 10'3 por cien del conjunto de los vecinos) y su 
participación porcentual va disminuyendo a causa de la corriente emigratoria -provocada 
por la presión inquisitorial- y de que el grupo de los cristianos viejos se incrementa 
mucho con el asentamiento en la ciudad de campesinos del entorno. A partir de 1570. 
con la llegada de los granadinos, cambia la tendencia en la participación porcentual: irá

cotidiana.de


400 Serafín de Tapia Sánchez

aumentando no sólo a causa de que se trasladaron a la ciudad buena parle de los 
granadinos que habían sido inicialmente diseminados por las aldeas sino también como 
consecuencia del mayor índice de fecundidad de los moriscos respecto a los cristianos 
viejos. En el momento de la expulsión la minoría significaría el 19'1 por cien del estado 
llano y el 17 por cien de toda la población. En lo que se refiere al comportamiento 
demográfico su diferencia más significativa respecto al de los cristianos viejos es que 
las mujeres moriscas se casaban de dos a cuatro años antes que las cristianas viejas, lo 
que explica que el índice bruto de fecundidad de los primeros fuera de 4'43 hijos por 
unidad familiar mientras que entre los de la mayoría descendía a 3'94. Sin embargo la 
mortalidad diferencial actuaba negativamente para con los cristianos nuevos, sobre todo 
con los granadinos, de manera que el tamaño medio de la familia morisca sería en 1594 
de 3’77 personas, muy cerca del que tenía el conjunto de la población de la ciudad, que 
era de 3'7 individuos.

Otro de los rasgos más caracterizadores era la endogamia practicada por estos 
grupos humanos. Aunque no inexistentes, son raros los matrimonios mixtos de moris
cos con cristianos viejos. Otro tanto ocurría entre convertidos y granadinos, de donde 
cabría inferir que la similitud religiosa no era un factor suficientemente arliculador y 
que el conjunto de otras circunstancias tenía un peso identificador mayor; o, desde otra 
perspectiva, que aquella similitud religiosa no logró imponerse sobre otros elementos 
que diferenciaban a los moriscos castellanos de los moriscos granadinos.

Tradicionalmente se ha afirmado que los mudéjares y moriscos castellanos 
fueron fundamentalmente hortelanos y agricultores para distinguirlos de los judíos, 
que se ocuparon de actividades artesanales o del sector servicios. Esta imagen no corres
ponde -en lo que concierne a los primeros- a lo que aconteció en Avila. En una serie de 
cuadros que se presentan se observa cómo las labores de carácter artesanal fueron las 
preferidas de nuestra comunidad, incluso en el siglo XV, mientras que las vinculadas a 
la tierra ocuparon a pocos efectivos. Por subsectores productivos las más frecuentes 
fueron las relacionadas con el comercio y el transporte (arrieros y tenderos, sobre todo) 
y con la artesanía del metal (caldereros, rejeros...). Lógicamente la llegada de los 
granadinos, originarios de zonas rurales, incrementará el número de los hortelanos y 
agricultores, así como el de zapateros.

Tal estructura ocupacional tendrá como consecuencia que los moriscos desarro
llen una importante red de relaciones comerciales, tanto en un nivel local o provincial 
como con el resto del país. Algunos individuos de la minoría lograrán enriquecerse y se 
convertirán en mercaderes-fabricantes durante las últimas décadas de su permanencia.

Sin duda será en el terreno de las actuaciones económicas en el que más clara
mente se manifestará la progresiva asunción por parte morisca de pautas de comporta
miento social semejantes a las de la mayoría, tal como ocurre de forma nítida en su 
actitud frente a las prácticas crediticias. Merece destacarse que la burguesía morisca, 
consciente de que a ella no le sería posible abandonar su status de minoría marginada, no 
cayó en la tentación de dedicar sus beneficios a gastos suntuarios ni a llevar un nivel de 
vida acorde con sus posiblidades, por lo que en las últimas décadas de la permanencia sus 
negocios disfrutaron de un grado de capitalización y liquidez superior a la de sus 
competidores. De manera que no es raro encontrarlos haciendo préstamos a miembros de 
la nobleza local o foránea.



La comunidad morisca de Avila 401

I

Arrendar servicios públicos, alcabalas, diezmos y prebendas eclesiásticas fueron 
actividades cada vez más frecuentes entre la elite cristiano-nueva.

Como en todas parles el contrapunto de las relaciones conflictivas lo puso la 
Inquisición. El rasgo más significativo de su actuación en estas tierras fue haber llegado 
a un acuerdo económico con los heterodoxos mediante el cual éstos se aseguraron un 
trato poco riguroso del Santo Oficio a partir de 1558. Este acuerdo, que cerró una década 
en la que se sucedieron las detenciones y los Edictos de Gracia, fue posible gracias al 
pragmatismo de los criptomusulmanes y de los inquisidores; los primeros eran cons
cientes de que cualquiera de ellos podría verse afectado por la acusación de herejía 
(bastaba una simple denuncia de realizar ciertas prácticas higiénicas, alimenticias, etc.) y 
prefirieron comprar una especie de seguro colectivo -ciertamente gravoso-. Los inqui
sidores por su parle entendieron que estas gentes no eran peligrosas y que además 
resultaba inútil gastar energía en su integración religiosa, por lo que decidieron confor
marse con someterles a una fuerte exacción cuasi fiscal, con la que sostener parte del 
aparato de la institución, limitando su intervención a los casos más escandalosos.

En esta perspectiva es comprensible que los moriscos se limiten a aceptar sólo 
externamente la religión de los dominadores, proyectando sobre ella toda la descon
fianza que sentían hacia quienes les venían humillando secularmente. Además ellos 
sabían que se les rechazaba precisamente por su origen no cristiano y mal se podía 
apreciar lo que era la causa del desprecio existente hacia ellos.

Pero el que no estuvieran interesados por el cristianismo en ninguna manera 
significa que no fueran avanzando en el proceso de integración social; lo estaban 
haciendo al asimilar las pautas de la cultura material. Incluso se puede suponer que poco 
a poco habían ido perdiendo el interés por su antigua religión, de la que ignoraban casi 
lodo excepto que les proporcionaba disgustos y discriminaciones.

En síntesis, en la segunda mitad del siglo XVI la vida social de los convertidos 
abulenses se vio afectada por la existencia del enfrentamiento entre dos fenómenos que 
conducían a resultados contrapuestos. El primero era el creciente proceso de articu
lación económica de los antiguos con el conjunto de las fuerzas productivas locales que 
-a la larga y dado el relativo aislamiento geográfico de la minoría- hubiera conducido a 
su total integración en la sociedad cristiana. El otro fenómeno era el desarrollo en las 
relaciones entre mayoría y minoría de actitudes intolerantes -exacerbación de la 
sensibilidad social por la pureza de sangre, revitalización del temor al moro como 
consecuencia de la llegada de los granadinos- que, si bien no detuvieron las relaciones 
económicas interétnicas, convencieron a los convertidos, sobre todo a los componentes 
de su cúspide social, de que los cristianos viejos les seguían considerando mudejares, es 
decir, aquellos a los que ha sido permitido quedarse, y sujetos por tanto a un trato social 
intrínsecamente desigual. En esta situación, y perdida toda esperanza de recuperación de 
la soberanía política y del reconocimiento de la igualdad social, adoptarán una prudente 
actitud: relativizar los temas religiosos y centrarse en la adquisición de riquezas ya que 
con ellas podrían comprar, si no el reconocimiento social, al menos el bienestar 
personal.

La actitud intransigente de ciertos líderes religiosos norteafricanos les resul
taba -al sector más culto de los moriscos castellanos- tan inaceptable como las exigen-



402 Serafín de Tapia Sánchez

cías de los rigoristas cristianos. Así llegarían a una especie de indiferentismo religioso 
que -por lo que se refiere a las prácticas externas- les conduciría a desarrollar unos 
comportamientos religiosos que les hubieran permitido vivir bajo una ortodoxia no 
inquisitorial -en expresión de Márquez Villanueva-, tal como acontecía en el campo 
cristianoviejo con más de un espíritu selecto de la época.

Pero no hay que olvidar que dentro del colectivo morisco convivían grupos y 
gentes de niveles económicos y culturales diferentes. Desde luego nada de lo que se 
acaba de decir puede aplicarse a los granadinos; éstos eran objeto de vigilancia y 
reprensión por el Obispo y por el Santo Oficio a causa de que continuaban superponiendo 
sus ceremonias con los sacramentos y ritos cristianos relacionados con los momentos 
fundamentales de la vida de las personas (nacimiento, matrimonio, enterramiento...). 
Dentro del grupo de los antiguos eran los más acomodados aquellos que manifestaron 
un mayor acercamiento a los modos de conducta de los cristianos viejos. En cambio para 
los más modestos de los convertidos lo poco que quedaba de su antigua religión, más 
lodo un conjunto de hábitos antropológicos propios, siguió cumpliendo su función de 
seña de identidad gracias a la endogamia practicada y al hecho de vivir -gran parte de 
ellos- agrupados en barrios propios.

Cuando se analizan las relaciones que había entre los miembros de la minoría 
-básicamente los convertidos, que eran los únicos que socialmente contaban algo- y los 
sectores sociales influyentes -eclesiásticos, patriciado urbano y elite pechera- se detecta 
cómo se alternan manifestaciones de confianza mutua con otras de clara discriminación 
hacia los moriscos: se recurre a ellos cuando su colaboración es necesaria, incluso 
otorgándoles puestos de cierta confianza, pero les negarán los cargos de representación, 
a no ser el de diputados del Común (a fin de facilitar el cobro de los impuestos). No 
obstante merece destacarse el hecho de la existencia de personas del grupo de los 
convertidos -casi siempre pertenecientes a las mismas familias- que lograron ocupar 
puestos de cierta relevancia en el plano local: hubo dos escribanos públicos, dos médicos 
del Ayuntamiento, un alcalde de la Hermandad, un mayordomo de la albóndiga, varios 
alcaldes de la Mesta en la ciudad de Avila y su partido, varios mayordomos de 
parroquias urbanas, no pocos ordinarios con las más importantes ciudades del Reino, etc. 
Es decir, se había desarrollado una cierta elite morisca sin parangón en otras comu
nidades castellanas.

Será en el ámbito fiscal donde, lógicamente, las contradicciones entre las dos 
etnias se hagan más patentes. Como ya había ocurrido durante todo el medievo, la 
diferencia religiosa (más bien cultural, en el siglo XVI) se utilizará por el grupo hege- 
mónico para detraer la mayor cantidad de excedentes del sector dominado a través del 
impuesto diferencial; esta práctica mejorará -desde la óptica de la mayoría- la fluidez 
del sistema, ya que los pecheros cristiano-viejos verían aliviada su carga impositiva y 
aceptarían de mejor grado la desigualdad estructural a que conducía un sistema social 
basado en el privilegio. Por tanto, si alguien estaba interesado en mantener viva la con
ciencia de la diversidad étnica, eran aquellos que más ventajas sacaban de ello: no sólo 
los que veían exonerada su participación fiscal sino quienes salían beneficiados por la 
pervivencia de un sistema tributario basado en la exención estamental, es decir, el estado 
nobiliario y el eclesiástico. Frente a esta realidad, los intentos de integración de los 
moriscos que se propiciaban desde las altas instancias del Estado y de la Iglesia per-



La comunidad morisca de Avila 403

derían gran parte de su credibilidad para los miembros de la minoría. Como, además, la 
desigualdad tributaria se acentuaba en los momentos en que las relaciones entre ambas 
etnias se deterioraban, cabe inferir que la mayoría dominante no sólo pretendía ejercer 
una exacción económica a través del impuesto diferencial sino que éste se utilizaba 
como instrumento de coacción, represión y demostración de dominio político. Igual
mente la incapacidad morisca para articular algún tipo de resistencia a esta flagrante 
desigualdad es un indicio de la débil cohesión socioinstitucional de nuestra minoría.

De manera que no sólo fue un conflicto cultural, de civilización, lo que hizo muy 
lenta y difícil la asimilación de la minoría por la mayoría, sino que también existió un 
factor de tipo económico que contribuyó a dificultar el proceso integrador.

Como resultado del gran peso que tenían entre ellos las actividades del sector 
terciario, los moriscos abulenses poseían una gran movilidad, así como un alto índice de 
alfabetización. El examen detenido de los lugares y motivos de los desplazamientos 
por la geografía del país permite sacar interesantes conclusiones, por ejemplo: en la 
primera mitad del siglo predominan los que marchan a tierras con comunidades 
moriscas muy consolidadas, en cambio más tarde serán otros los lugares de destino; la 
motivación religiosa ha dejado paso a la económica.

Los descendientes de los mudéjares castellanos ya en el siglo XV habían perdido 
el dominio del árabe y su aculturación fue progresiva a lo largo de la centuria siguiente. 
No obstante, en su empeño por desenvolverse con cierta holgura en el ámbito 
económico, lograron un nivel de alfabetización aceptable que fue incluso superior al de 
las clases populares cristianoviejas; esta habilidad lecto-escritora venía inducida por la 
necesidad de dominar este instrumento de comunicación en beneficio de sus negocios y 
apenas estaba relacionada con el mundo de la cultura, que seguía monopolizado por la 
minoría culta de hidalgos y eclesiásticos.

Llegado el momento de la expulsión del reino, los granadinos que había en la 
ciudad salieron sin que nadie hiciera nada por impedir su marcha. En cambio durante 
meses los vecinos de Avila -incluidas las autoridades laicas y eclesiásticas- pensaron 
que tal medida no afectaba a los convertidos por considerarlos parte sustancial de la 
ciudad, en especial gracias a su protagonismo económico. Aunque el Ayuntamiento y el 
Cabildo Catedralicio hacen gestiones para evitar la sangría humana y los antiguos 
presentan testimonios de su probada fidelidad a la Corona y a la fe cristiana, Felipe III y 
el Consejo de Estado terminan por decretar su expulsión, varios meses después de que 
marcharan los demás de Castilla, "para no sentar precedente". En todo caso, se les 
permitirá disponer no sólo de sus bienes muebles, como a los demás, sino también de sus 
propiedades raíces; como su venta no fue posible hacerla con una mínima garantía en las 
semanas de plazo que se les concedieron, se accedió a que cinco de ellos permanecieran 
otro año más para proceder a su venta y a la liquidación de sus numerosos negocios.

Las consecuencias para Avila de la marcha de los moriscos fueron penosas; 
demográfica y urbanísticamente muy pronto dejaron sentir sus efectos. La economía 
local terminó por quebrarse, entrando la ciudad en un proceso de ruralización que durará 
hasta mediados del siglo XIX. Las clases populares cristianoviejas conocieron -antes de 
emigrar- la pesada carga fiscal que hasta el momento había sido soportada fundamen
talmente por los otros.



404 Serafín de Tapia Sánchez

Pero la consecuencia más importante fue la pérdida de aquella cúspide morisca 
que se estaba convirtiendo en uno de los grupos económicos más dinámicos de la ciudad. 
¿Qué hubiera ocurrido con ellos de haber permanecido? Es algo difícil de predecir. Es 
probable que después de alcanzada la riqueza individual hubieran intentado el ennoble
cimiento personal, como hicieron muchos de sus colegas no moriscos; pero no hay que 
olvidar que su mácula étnica era muy reciente y notoria por lo que quizá no tuvieran 
fácil aquel camino y se habrían visto obligados a continuar con su antigua profesión, con 
las positivas consecuencias que de ello se hubieran derivado para la ciudad.

En todo caso, lo que de hecho sucedió fue que la expulsión de los moriscos de 
Avila completó una serie de fenómenos de diversa índole (la crisis estructural de la 
economía castellana, los contagios pestíferos, la política fiscal de guerra...) que estaban 
afectando de un tiempo atrás a la ciudad y a toda Castilla la Vieja, de manera que ante 
tan continuos y pesados embates la estabilidad económica de Avila se resintió, dando 
origen a una situación que ha marcado la imagen de este y otros núcleos urbanos caste
llanos como "ciudades pequeñas, residencias nobiliarias, nidos de burócratas eclesiás
ticos y civiles, de poca entidad económica" (A. Domínguez Ortiz). Sin duda, no siempre 
había sido así.



BIBLIOGRAFIA





BIBLIOGRAFIA

AJO, C.- Avila, Fuentes y Archivos, 2 vols. CSIC, Madrid, 1962 e Institución “Alonso 
de Madrigal”, Avila, 1969.

AMADOR DE LOS RIOS, J.- Estudios históricos, políticos y literarios sobre los judíos 
en España, Madrid, 1848. (Reed. Aguilar 1973).

ARANDA DONCEL, J.- “Potencial económico de la población morisca en Córdoba”, 
Boletín de la Real Academia de Córdoba, 92 (1972), pp. 127-152.

ARANDA DONCEL, J.- “Los bienes raíces de los moriscos andaluces en vísperas de la 
expulsión definitiva”, en Actas 11 Coloquios de Historia de Andalucía. 
Andalucía Moderna, t.I, Publicaciones Caja Ahorros, Córdoba, 1982, pp. 151- 
168.

ARANDA DONCEL J- “Cristianos y moriscos en Córdoba: la actitud de las distintas 
capas sociales ante la presencia de la minoría disidente” en Les marisques et leur 
temps. Table Ronde intemationale, Montpellier, julio, 1981. Ed. CNRS. París, 
1983, pp. 245-268.

ARIÉ, R.- España musulmana (siglos VI11-XV), vol. III de la Historia de España dir. 
porTuñón de Lara. Ed. Labor, Barcelona, 1983.

ARNAIZ, M.J. y otros.- La iglesia y convento de la Santa en Avila. Ed. Institución Gran 
Duque de Alba, Avila, 1986.

ARTOLA, M.- La Hacienda del Antiguo régimen. Ed. Alianza. Madrid. 1982
ASENJO, M.- “Funcionamiento y organización de la Real Chancillería de Valladolid” 

en Hidalguía (1961), pp. 397-414.
ASENJO, M8.- La Extremadura Castellano-oriental en el tiempo de los Reyes 

Católicos, Segovia 1450-1516, 2 vols. Ed. Univ. Complutense, Madrid, 1984
BALLESTEROS, E.- Estudio Histórico de Avila y su territorio. Avila, 1896.
BARRIOS, A.- “Toponomástica e Historia. Notas sobre la población en la zona 

meridional del Duero”, en Estudios en memoria del Profesor D. Salvador de 
Moxó. Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1982, pp. 115-134.

BARRIOS, a.- Estructuras agrarias y de poder en Castilla: el ejemplo de Avila, 2 vols. 
Ed. Universidad, Salamanca, 1983.



408 Serafín de Tapia Sanche:

BARRIOS. A.- "Repoblación de la zona meridional del Duero. Fases de ocupación, 
procedencias y distribución espacial de los grupos repobladores'', en Studia 
Histórica. Historia Medieval. vol. III. 2 (1985). pp. 33-82.

BATAILLON. M.-”Les nouveaux chrétiens de Séeovie en 1510”. en Bulletin Hispanique, 
LVIII(1956). pp. 208-231.

BATAILLON. M.- Erasmo v España. Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 1966 
(2- ed.).

BENITEZ SANCHEZ-BLANCO. R. Y CISCAR PALLARÉS, E.- “La Iglesia ante la 
conversión y expulsión de los moriscos” en R. García Villoslada (dir.) Historia 
de la Iglesia en España, t. IV. Ed. BAC. Madrid. 1979, pp. 253-307.

BENITEZ SANCHEZ-BLANCO, R.- “Un plan para la aculturación de los moriscos 
valencianos: ‘Les Ordinacions' de Ramírez de Haro (1540)”, en Les marisques et 
leur temps. o.c. pp. 127-157.

BENITO RUANO. E.- De la alteridad en la Historia. Discurso de ingreso en la Real 
Academia de la Historia. Madrid. 1988.

BENNASSAR. B.- Recherches sur les grandes épidémies dans le Nord de l’Espagne a la 
fin du XVIe siécle. Ed. SEVPEN, París, 1969.

BENNASSAR. B.- Valladolid en el Siglo de Oro. Ed. Fundación Municipal de Cultura, 
Valladolid. 1983, (Ia ed. 1967).

BENNASSAR. B.- “Le controle de la hierarchie: les inspections des envoyes de la 
Supréme auprés des Tribunaux provinciaux” en J. Pérez Villanueva (dir.), La 
Inquisición. Nueva visión, nuevos horizontes. Ed. Siglo XXI, Madrid, 1980, pp. 
887-891.

BENNASSAR.B.- “Economie et societé a Segovie au milieu du XVI siécle”, en Anuario 
de Historia económica y social, 1. 1968, pp. 185-205.

BENNASSAR. B.- Inquisición española: poder político y control social. Ed. Crítica, 
Barcelona, 1981.

BENNASSAR. B.- La España del Siglo de Oro. Ed. Crítica, Barcelona, 1983.
BENNASSAR. B.- “Las resistencias mentales” en el libro colectivo dirigido por él 

mismo: Orígenes del atraso económico español. Ed. Ariel, Barcelona, 1985, pp. 
147-163.

BERGER, PH.- “La lecture a Valencia de 1474 á 1560 (Evolution des comportements en 
fonction des milieux sociaux)” en Livre et lecture en Espagne et en France sous 
l’ancien régime, Colloque de la Casa de Velázquez. Ed. A.D.P.F. París, 1981, pp. 
97-110.

BILINKOFF, J.- The Avila of Saint. Teresa. Religious Reform in 
City, Cornell University Press, Ithaca, New York, 1989.

BILINKOFF, J.- “Una rebelión urbana y sus consecuencias: Avila en el levantamiento de 
los Comuneros, 1520-1528” en Actas del Simposio Hispano-Luso-Norteame- 
ricano de Historia, 1985 (ed. ciclos!.).

a Sixteenth Century



La comunidad morisca de Avila 409

tiempos de Felipe II. Ed.

el pensamiento histórico. Ed. Cátedra, Madrid,

BORONAT, P.- Los moriscos españoles y su expulsión. Estudio histórico-crítico. 
Valencia, 1901.

BORRAS GUALIS. G.M.- “El legado del arte musulmán en España” en Legados del 
mundo medieval. Ponencias y Comunicaciones. Ed. Institución Femando el 
Católico, Zaragoza, 1987, pp. 31-46.

BRAMONS, D- Contra moros y judíos. Ed. Península, Barcelona, 1986.
BRAUDEL, F.- “Conflicts el refus de civilisation espagnols et morisques au XVIe 

siécle”, en Annales ESC., II (1947), pp. 397-410.
BRAUDEL, F.- El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de Felipe II, 2 

vols. Ed. F.C.E., Madrid, 1976 (Ia edición 1949).
BRUMONT, F.- Campo y campesinos de Castilla la Vieja en 

Siglo XXI, Madrid, 1984.
BUNES, M.A. DE.- Los moriscos en 

1983.
CABANELAS. D.- Juan de Segovia y el problema islámico. Ed. Universidad de Madrid, 

Facultad de Fil. y Letras, Madrid, 1952

CANTERA MONTENEGRO. E.- “Los mudéjares en el marco de la sociedad riojana 
bajomedieval" en Actas III Simposio Internacional de Mudejarismo" (Teruel, 
septiembre 1984). Teruel, 1986, pp. 21-38.

CARANDE, R.- Carlos V y sus banqueros. Ed. Crítica, Barcelona, 1977.

CARDAILLAC, L.- “Le probléme morisque en Amerique” en Mélanges de la Casa de 
Velázquez, XII (1976), pp. 283-306.

CARDAILLAC, L.- Moriscos y cristianos. Un enfrentamiento polémico (1492-1640). 
Ed. F.C.E., Madrid, 1979 (Ia ed. 1977).

CARDAILLAC, L.- “Vision simplificatrice des groupes marginaux par le groupe 
dominant dans l’Espagne des XVIe et XVIIe sideles” en A. Redondo (ed.).- Les 
problémes de Pexclusión en Espagne (XVIe-XVIle siécles). Publ. de la 
Sorbonne, París, 1983, pp. 11-22.

CARO BAROJA, J.- Los moriscos del Reino de Granada. Ed. Istmo, Madrid, 1976 (Ia ed. 
1957).

CARRASCO, R.- “Morisques anciens et nouveaux morisques dans le district inquisi
toriales de Cuenca”, en Mélanges de la Casa de Velázquez, XXI (1985), pp. 193- 
217.

CARRASCO, R.- “Le refus d’assimilation des morisques: aspeets politiques et 
culturéis d’aprés les sources inquisitoriales” en Les morisques et leur temps, 
o.c., pp. 169-216.

CARRETE PARRONDO, C.- “La hacienda castellana de Rabbi Meir Melamed (Fernán 
Núñez Coronel)”, en Sefarad, XXXVII (1977), pp. 338-349.



4/0 Serafín de Tapia Sánchez

CASEY, J.- “Los moriscos y el despoblamiento de Valencia” en J.H. Elliot (ed.).- Poder 
y sociedad en la España de los Austrias. Ed. Crítica. Barcelona. 1982, pp. 224-247.

COLAS LATORRE. G.- “Los moriscos aragoneses y su expulsión” en Destierros 
aragoneses. /. Judíos v moriscos. Ed. Inst. Femando el Católico, Zaragoza, 1988, 
pp. 189-215.

CONTRERAS. J.- “Los moriscos en las Inquisiciones de Valladolid y Logroño” en Les 
marisques et leur temps, o.c., pp. 475-492.

CUESTA GUTIÉRREZ. L.- Formulario notarial castellano del siglo XV. Ed. Instituto 
Nacional de Estudios Jurídicos. Madrid, 1948.

CHACON JIMÉNEZ, F.- Murcia en la centuria del quinientos. Ed. Universidad de 
Murcia/Academia Alfonso X el Sabio, Murcia, 1979.

CHACON JIMÉNEZ. F.- “El problema de la convivencia. Granadinos, mudéjares y 
cristianos viejos en el reino de Murcia. 1609-1614”, en Mélanges de la Casa de 
Velázquez. XVIII-1 (1982), pp. 103-133.

CHARTIER. R.- Lectures et lecteurs dans la Franee d'Anden Réginie. Ed. Seuil, París, 
1987.

CHARTIER. R.- “La circulation de l’écrit dans les villes fran^aises, 1500-1700” en 
Livre et lecture... pp. 151-157.

CHAUNU. P.- “Minorités et conjoncture. L’expulsion des morisques en 1609”, en 
Revue Historique, CCXXV, 1, (1961).

CHAUNU, P.- La España de Carlos V. Ed. Península, Barcelona, 1976.

DEDIEU, J.P.- “Les morisques de Daimiel et ITnquisitión” en Les morisques et leur 
temps, o.c. pp. 497-522.

DEFORNEAUX, M.- La vida cotidiana en la España del Siglo de Oro. Ed. Argos Vergara, 
Barcelona, 1983.

DIAZ MEDINA, A.- “Estructura demográfica y socio-profesional de Salamanca en 
1561” en Provincia de Salamanca. Revista de Estudios, 4 (julio-agosto 1982), pp. 
69-99.

DOMINGUEZ ORTIZ, A Y VINCENT, B.- Historia de los moriscos. Vida y tragedia de 
una minoría. Ed. Revista de Occidente, Madrid, 1978.

DOMINGUEZ ORTIZ, A.- Las clases privilegiadas en la España del Antiguo Régimen. 
Ed. Istmo, Madrid, 1973.

DOMINGUEZ ORTIZ, A.- Política fiscal y cambio social en la España del siglo XVII. 
Ed. Instituto de Estudios Fiscales, Madrid, 1984.

ECHEGARAY, B. DE.- “¿Se establecieron los moriscos en el País Vasco de Francia?”, en 
Bulletin Hispanique, XLVII, 1945, pp. 92-102.

EGIDO, T.- “La familia judía de Santa Teresa”, en Studia Zamorensia, 3, 1982, pp. 449- 
479.



La comunidad morisca de Avila 411

los tiempos modernos. Ed.

EIRAS ROEL, a.- “La economía española en la época de los Austrias: un intento de 
actualización historiográfica”. en Hispania, 148 (1981), pp. 447-449.

EIRAS ROEL, a - “Tipología documental de los protocolos gallegos” en A. Eiras Roel 
y colaboradores.- La historia social de Galicia en sus fuentes de protocolos. Ed. 
Universidad, Santiago de Compostela, 1981, pp. 21-113.

EIRAS ROEL, A.- “La metodología de la investigación histórica sobre documentación 
notarial: para un estado de la cuestión. Introducción general” en Actas del II 
Coloquio de Metodología Histórica Aplicada. La documentación notarial y la 
Historia. I. Ed. Universidad, Santiago de Compostela, 1984, pp. 13-30.

ELKOLLI. L.-La polémique islamo-chrétienne en Espagne (1492-1640) á travers les 
refutations de 1'Islam de Juan Andrés et Lope Obregón, tesis de Doctorado de la 
Universidad de Montpellier, 1983.

ELL1OT, J.H.- La España Imperial, 1469-1716. Ed. Vicens Vives, Barcelona, 1965.
EPALZA, M. DE.- “Les morisques vus á partir des Communautés Mudéjares 

précédentes” en Les morisques et leur temps, o.c. pp. 29-41.
FERNANDEZ ALVAREZ. M.- La sociedad española del Renacimiento. Ed. Anaya, 

Salamanca, 1970.
FERNANDEZ ALVAREZ, M.- “La demografía de Salamanca en el siglo XVI a través 

de los fondos parroquiales” en Actas de las I Jornadas de Metodología Aplicada 
a las Ciencias Históricas, III, Historia Moderna. Ed. Universidad, Santiago-de 
Compostela, 1975.

FERNANDEZ ALVAREZ, M.- La España del emperador Carlos V, vol. XX de la 
Historia de España dirigida por R. Menéndez Pidal. Ed. Espasa Calpe, Madrid, 
1979.

FERNANDEZ ALVAREZ, M.- España y los españoles en 
Universidad, Salamanca, 1979.

FERNANDEZ ALVAREZ, M.- “El entorno histórico de Santa Teresa”, en Studia 
Zamorensia, 3, 1982, pp. 357-447.

FERNANDEZ ALVAREZ, M.- La España del siglo XVI. Economía, sociedad e 
instituciones, vol. XIX de la Historia de España, dirigida por R. Menéndez 
Pidal. Ed. Espasa Calpe, Madrid, 1989.

FERNANDEZ ALVAREZ, M. Y DIAZ MEDINA, a.- Los Austrias Mayores y la 
culminación del Imperio (1516-1598), vol. 8 de la Historia de España. Ed. 
Gredos, Madrid, 1987.

FERNANDEZ Y GONZALEZ, F.- Estado social y político de los mudéjares de Castilla, 
Madrid, 1866. (Reedic. Hiperión, Madrid, 1985).

FERNANDEZ NIEVA, J.- “La Inquisición y los moriscos extremeños (1585-1610)” en 
J. Pérez Villanueva (dir) La Inquisición Española. Nueva visión, nuevos 
horizontes, o.c., pp. 657-662.



412 Serafín de Tapia Sánchez

FERNANDEZ NIEVA. J.- “El enfrentamiento entre moriscos y cristianos viejos. El caso 
de Hornachos en Extremadura. Nuevos datos” en Les marisques et leur temps, 
o.c. pp. 269-295.

FERRERO FERRERO. F.- “Los judíos de la ciudad de Salamanca” en El pasado histó
rico de Castilla v León. vol. I. Edad Media. Ed. Junta de Castilla y León. Burgos, 
1983. pp. 401-418.

FITA. F.- “Sambenitos en el templo de Santo Tomás de Avila”, en Boletín de la Real 
Academia de la Historia (BRAH), XV (1889), pp.332-346.

FORONDA. MARQUÉS DE LA.- “Honras por Enrique IV y proclamación de Isabel la 
Católica en la ciudad de Avila”, BRAH, t. LXIII (1913) pp. 427-434.

FORTEA PÉREZ. J.I.- Córdoba en el siglo XVI: Las bases demográficas y económicas 
de una expansión urbana. Ed. Caja de Ahorros, Córdoba, 1981.

FORTEA PÉREZ. J.I.- Fiscalidad en Córdoba. Fisco, economía y sociedad', alcabalas y 
encabezamientos en tierras de Córdoba (1513-1619). Ed. Universidad y Caja de 
Ahorros. Córdoba. 1986.

FOURNEL-GUERIN, J.- “Le livre et la civilisation écrite dans la communauté morisque 
aragonaise (1540-1620)”, en Mélanges de la Casa de Velázquez, 15 (1979), pp. 
241-259

FOURNEL-GUÉRIN, J.- “La femme morisque en Aragón” en Les marisques et leur 
temps. o.c., pp. 523-538.

FUENTE ARRIMADAS, N. DE LA.- Fisiografía e historia del Barco de Avila. 
Tipografía de Senén Martín, Avila, 1926, 2 vols.

FURET, F Y SACHS, W.- “La croissance de l’alphabétisation en France, XVIIIe-XIXe 
siécle”. en Annales. Economies, Sociétés, Civilisations, 29 (1974), pp. 714-737.

GARCIA ARENAL, M.- Los moriscos. Editora Nacional, Madrid, 1975.

GARCIA-ARENAL, M.- Inquisición y moriscos. Los procesos del Tribunal de Cuenca. 
Ed. Siglo XXI, Madrid, 1983 (Ia ed. 1978).

GARCIA-CARCEL, R.- Herejía y sociedad en el siglo XVI. La Inquisición en Valencia, 
1530-1609. Ed. Península, Barcelona, 1980.

GARCIA CARCEL, R.- “El itinerario de los moriscos hasta su expulsión (1609)” en A. 
Alcalá y otros.- Inquisición española y mentalidad inquisitorial. Ed. Ariel, 
Barcelona, 1984, pp. 67-78.

GARCIA SANZ, A.- Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en Castilla la Vieja. 
Economía y sociedad en tierras de Segovia. 1500-1814. Ed. Akal, Madrid, 1977.

GARCIA SANZ, A.- Historia de Castilla y León, vol. 6 de la Historia de Castilla y León. 
Ed. Ambito, Valladolid, 1985-1987.

GAUTÍER DALCHÉ, J.- “Les processus de décision dans un gouvemement urbain selon 
les Ordonnances d’Avila (1487)” en La Ciudad Hispánica durante los siglos 
XIII al XVI, i. I. pp. 507-520, public. Universidad Complutense, Madrid, 1985.



La comunidad morisca de Avila 413

GELABERT. J.E.- “Fuentes fiscales y estructuración socioeconómica. Siglos XVI y 
XVII’’, en Actas II Jornadas de Metodología y Didáctica de la Historia, pp. 219- 
232. Universidad de Extremadura, Cáceres, 1983.

GELABERT, J.E.- “Lectura y escritura en una ciudad del siglo XVI: Santiago de 
Compostela” en La Ciudad Hispánica durante los siglos XIII al XVI, o.c., pp. 
161-182.

GOMEZ RENAU. Ma.M.- La comunidad mudéjar y morisca de Valladolid (siglos XV- 
XVI). Servicio de Reprografía de la Ed. de la Universidad Complutense. 
Madrid, 1988.

GOMEZ-MORENO. M.- Catálogo monumental de la provincia de Avila, i. I, Ed. 
Institución Gran Duque de Alba, Avila, 1983.

GONZALEZ, J.- “La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII” en Hispania, 127 
(1975) pp. 265-402.

GONZALEZ, J.- Repoblación de Castilla la Nueva, II, Madrid, 1976, pp. 127-138.

GONZALEZ ALONSO. B.- “Sociedad urbana y gobierno municipal en Castilla (1450- 
1600)” en Sobre el Estado y la Administración de la Corona de Castilla en el 
Antiguo Régimen. Ed. Siglo XXI, Madrid, 1981.

GONZALEZ NOVALIN, J.C.- “El Inquisidor General Don Femando de Valdés”. 
Oviedo, 1968.

GONZALEZ ROJAS, F.- “Antigua mezquita de Avila”, en Boletín de la Real Academia 
de la Historia, t. XIV, 1889. pp. 207-212.

GUAL CAMARENA, M.- “Para un mapa de la industria textil hispana en la Edad 
Media”, en Anuario de Estudios Medievales, 4, 1967 pp. 109-168.

GUTIÉRREZ NIETO. J.I.- “El sistema fiscal de la monarquía de Felipe IV” en La 
España de Felipe IV. Ed. Espasa-Calpe, Madrid, 1982. pp. 257-332.

HAJNAL, J.- “European Marriage Patterns in Perspective” en D.V. Glass y D.E.C. 
Everslly (eds.).- Population in History. Ed. Edward Amold, Londres 1965, pp. 
101-143.

HALPERIN DONGHI, T.- Un conflicto nacional. Moriscos y cristianos viejos en 
Valencia. Ed. Institución Alfonso el Magnánimo, Valencia, 1980 (1* ed. 1955- 
1957).

HAMILTON, E.J.- El tesoro americano y la revolución de los precios en España, 1503- 
1650. Ed. Ariel, Barcelona, 1975 (Ia ed. 1934).

HARVEY, L.P.- “Un manuscrito aljamiado en la Biblioteca de la Universidad de 
Cambridge”, en Al-Andalas, XXIII (1958), pp. 49-74.

HENNINGSEN, G.- “El ‘banco de datos’ del Santo Oficio. Las Relaciones de Causas de 
la Inquisición Española (1550-1700)”, BRAH, CLXXIV (1977), pp. 547-570.

HILLGARTH, J.N.- Los reinos hispánicos, 1250-1516. 1. Un equilibrio precario: 1250- 
1410. Ed. Grijalbo. Barcelona, 1979.



Serafín de Tapia Sanche:414

tiempos de Isabel /. Ed.

IRADIEL. P.- Evolución de la industria textil castellana en los siglos XIII-XVI. Ed. 
Universidad de Salamanca. 1974.

IRADIEL. P.- ‘ Feudalismo agrario y artesanado corporativo*’, en Studia Histórica. 
Historia Medieval. 2 (1984). pp. 55-88.

JAGO. CH.- “La crisis de la aristocracia en la Castilla del siglo XVII’’ en J.H. Elliot, 
ed.- Poder v sociedad en la España de los Austrias. Ed. Crítica, Barcelona, 1982, 
pp. 248-286.

JIMÉNEZ DUQUE, B.- La escuela sacerdotal de Avila del siglo XVI. Ed. Universidad 
Pontificia de Salamanca y F.U.E.. Madrid. 1981.

JIMÉNEZ LOZANO. J.-Sobre judíos, moriscos y conversos. Ed. Ambito, Valladolid, 
1982.

JIMÉNEZ LOZANO. J.- “Supervivencia de cultemas islamo-hebráicos en la sociedad 
española o el fracaso histórico de la Inquisición’’ en A. Alcalá y otros.- 
Inquisición española y mentalidad inquisitorial, pp. 353-370. Ed. Ariel, 
Barcelona, 1984.

JIMÉNEZ MONTESERIN, M.- Introducción a la Inquisición española. Editora 
Nacional. Madrid, 1980.

KAMEN, H.- La Inquisición española. Alianza Editorial, Madrid, 1973.
LABARTA, A.- La onomástica de los moriscos valencianos. Ed. C.S.I.C., Madrid, 1987.
LABARTA, A. Y GARCIA CARCEL, R.- “Un fondo de documentos árabes de moriscos 

valencianos*’, en ¡Jornadas de Cultura Arabe-Islámica, Madrid, 1978, pp. 395- 
401.

LADERO QUESADA, M.A.- La Hacienda Real castellana entre 1480 y 1492. Ed. 
Universidad, Valladolid, 1967.

LADERO QUESADA, M.A.- Los mudejares de Castilla en 
Aldecoa. Burgos, 1968

LADERO QUESADA, M.A.- “Los mudéjares de Castilla en la Baja Edad Media” en 
Historia. Instituciones. Documentos, 5 (1978) pp. 257-304.

LADERO QUESADA, M.A.- El siglo XV en Castilla. Fuentes de renta y política fiscal. 
Ed. Ariel, Barcelona, 1982.

LADERO QUESADA, M.A.- “Los mudéjares en los reinos de la Corona de Castilla. 
Estado actual de su estudio” en Actas del III Simposio Internacional de 
Mudejarismo, (Teruel, septiembre 1984), Teruel, 1986, pp 5-20.

LADERO QUESADA, M.A.- Castilla y la conquista del reino de Granada. Ed. Diputación 
Provincial, Granada, 1987.

LADERO QUESADA, M.A. Y QUINTANILLA, M.C.- “Bibliotecas de la alta nobleza 
castellana en el siglo XV” en Livre et lecture en Espagne et en Franee sous 
T Anden Régime, Colloque de la Casa de Velázquez, París, 1981, pp. 47-59.



La comunidad morisca de Avila 415

LAFUENTE, M.- Historia de Granada, i.lV, Imprenta y Librería de Sanz. Granada, 1846.
LAGUZZI, M.P.- “Avila a comienzos del siglo XIV”, en Cuadernos de Historia de 

España, XII (1949), pp. 145-180.
LAMBERT, A.- “Avila" en Baudrillart-Meyer-Cauwenbergh.- Dictionnaire d'Histoire 

et de Geographie ecclesiastiques, t. 5, París, 1931, pp. 1162-1183.
LaPEYRE, H.- Geographie de l’Espagne Marisque. Ed. SEVPEN, París, 1959 (Ia ed.).
LARQUIÉ, C.- “La alfabetización de los madrileños en 1650” en Anales del Instituto de 

Estudios Madrileños, t. XVII (1981).
LARRUGA, E.- Memorias políticas y económicas... de España, t. XX, Madrid, 1792.
LEFLEM, J.P.- “Les morisques du Nord-Ouest de l’Espagne en 1594 d’aprés un 

recensement de l'Inquisition de Valladolid”, en Mélanges de la Casa de 
Velázquez, I, 1967, pp. 223-245.

LEA, H.C.- The moriscos of Spain. Their conversión and expulsión. Ed. Haskell House 
Publishers, New York, 1968 (Ia ed. 1901).

LEONTELLO, P.- Judíos de Avila. Ed. Diputación Provincial, Avila, 1963.
LOPEZ ARÉVALO, J.R.- Un cabildo catedral de la vieja Castilla. Avila: su estructura 

jurídica. Siglos XI11-XX. Ed. CSIC, Madrid, 1966 .
LOPEZ FERNANDEZ, Ma. T.- Arquitectura civil del siglo XVI en Avila. Ed. Caja de 

Ahorros, Avila, 1984.
LOPEZ GONZALEZ, V.- Santuario, imagen, milagros... de Nuestra Señora Santa María 

de Sonsoles. Imprenta I.P. de Torralba. Avila, 1962.
LOPEZ MATA, T.- “Burgos en la sublevación de los moriscos de Granada, 1570", en 

Boletín de la Real Academia de la Historia, CXLI (1957), pp. 331-372.
LOZOYA, MARQUÉS DE.- “La morería de Segovia”, en Estudios Segovianos (1967), pp. 

303-318.
LUIS LOPEZ, C.- La comunidad de villa y tierra de Piedrahíta en el tránsito de la Edad 

Media a la Moderna. Ed. Institución Gran Duque de Alba, Avila, 1987.
LYNCH, J.- España bajo los Austrias, vol I: Imperio y absolutismo, 1516-1598. Ed. 

Península, Barcelona, 1970.
LLORENTE, J.A.- Historia crítica de la Inquisición en España. Madrid, 1822 (reed. 

Hiperión, Madrid, 1981).
MAILLO, F.- “Consideraciones acerca de una fatwá de Al-wansa-risi”, en Studia 

Histórica, Historia Medieval, III-2, 1985, pp. 181-191.
MAILLO SALGADO, F.- Vocabulario básico de historia del Islam. Ed. AkaL Madrid, 

1987.
MAILLO, F.- “Del Islam residual mudéjar” en F. Maíllo (ed.).- España. Al-Andalus. 

Sefarad: síntesis y nuevas perspectivas. Ed. Universidad, Salamanca, 1988, pp. 
129-140.



416 Serafín de Tapia Sánchez

MENÉNDEZ Y PELAYO. M.- Historia de los Heterodoxos españoles. Ed. BAC, 
Madrid. 1987 (4* ed.).

MERINO, A.- La sociedad abulense durante el siglo XVI. La nobleza. Discurso de 
ingreso en la Real Academia de la Historia. Madrid, 1926.

MESEGUER. J.- “Fernando de Talavera, Cisneros y la Inquisición en Granada” en 
J.Pérez Villanueva (dir).- La Inquisición Española. Nueva visión, nuevos 
horizontes, ed. Siglo XXI, Madrid, 1980, pp. 371-400.

MEYER, J.- “La documentaron notariale en Bretagne a l’époque moderne” en B. 
Vogler (dir.).- Les Actes Notariés. Source de THistoire social , XVI-XIX 
siécles. Librería Istra, Strasburgo, 1979, pp. 31-45.

MARQUEZ VILLANUEVA. F.- “El morisco Ricote o la hispana razón de Estado” en 
Personajes y temas del Quijote. Ed. Taurus. Madrid. 1975, pp. 229-335.

MARQUEZ VILLANUEVA. F.- “La criptohistoria morisca (los otros conversos)” en A. 
Redondo (ed.).- Les problémes de T exclusión en Espagne XVle-XVIle siécles. 
Publications de la Sorbonne. París, 1983. pp. 77-94.

MARTIN. J.L.- La Península en la Edad Media. Ed. Teide. Barcelona. 1976.

MARCOS. F. y CORTÉS. F.- Educación y analfabetismo en la Extremadura meridional 
(siglo XVII). Ed. Serv. Publicaciones Universidad Extremadura, Cáceres, 1987.

MARCOS MARTIN, A.- Auge y declive de un núcleo mercantil y financiero en Castilla 
la Vieja. Evolución demográfica de Medina del Campo durante los siglos XVI y 
XV//. Ed. Universidad. Valladolid. 1978

MARTIN CARRAMOLINO. J.- Historia de Avila, su Provincia y su Obispado, 3 vols. 
Impr. Librería Española. Madrid. 1873.

MARTIN GALAN, M.- “Fuentes y métodos para el estudio de la demografía histórica 
castellana durante la Edad Moderna” en Hispania, 148 (1981), pp. 231-325.

MARTINEZ MIELAN, J.- La hacienda de la Inquisición. Ed. CSIC, Madrid, 1984.

MARTINEZ MIELAN. J.- “Estructuras de la hacienda inquisitorial” en A. Alcalá y 
otros.- Inquisición española y mentalidad inquisitorial, Ed. Ariel, Barcelona. 
1984. pp. 147-173.

MARTINEZ MIELAN. J.- “Los moriscos en Castilla: bienes raíces de los moriscos en la 
villa de Pastrana”, en Les morisques et leur temps, o.c.. pp. 411-430.

MARTINEZ MORO, J.- La Tierra en la comunidad de Segovia. Ed. Univ. de Valladolid y 
Caja de Ahorros de Salamanca, Valladolid, 1985.

MÉCHOULAN. H.- Le sang de Tautre ou Thonneur de Dieu. Indiens, juifs et morisques 
au Siécle d’Or. Ed. Fayard, París, 1979.

MENÉNDEZ PIDAL, G.- Los caminos en la Historia de España. Ed. Cultura Hispánica, 
Madrid, 1951.



La comunidad morisca de Avila 417

la España interior. Siglos XVI-XIX.

PASTOR DE TOGNERI, R.- Del Islam al Cristianismo. En las fronteras de dos 
formaciones económico-sociales. Ed. Península, Barcelona, 1975.

PÉREZ, J.- La revolución de las comunidades de Castilla (1520-1521). Ed. Siglo XXI, 
Madrid, 1985 (5B ed.)

PÉREZ MOREDA V.- Las crisis de mortalidad en
Ed. Siglo XXI, Madrid, 1980.

PÉREZ MOREDA, V.- “Matrimonio y familia. Algunas consideraciones sobre el 
modelo matrimonial español en la Edad Moderna” en Boletín de la Asociación 
Demográfica Histórica, marzo 1986, pp. 3-51.

PÉREZ VILLANUEVA, J. (dir).- La Inquisición Española. Nueva visión, nuevos 
horizontes. Ed. Siglo XXI, Madrid, 1980.

PO1SSON, J.P.- “Histoire et actes notariés. Problématique et methodologie”. en B. 
Vogler (dir.).- Les actes Notariés. Source de I’Histoire social. XVI-XIX siécles. 
Librería Istra, Strasburgo, 1979, pp. 17-30.

MIGUEL. J.C. DE.- “Los mudéjares de la Corona de Castilla”, en Cuadernos de 
investigación medieval, 8, 1988.

MIGUEL, J.C. DE.- La comunidad mudejar de Madrid. Ed. Asociación Cultural al- 
Mudayna, Madrid, 1989.

MINGUEZ, J.M3.- “Feudalismo y concejos. Aproximación metodológica al análisis de 
las relaciones sociales entre los concejos castellano-leoneses” en En la España 
medieval, III, Estudios en memoria del profesor D. Salvador de Moxó, Univ. 
Complutense, Madrid, 1982, pp. 109-122.

MOLINERO FERNANDEZ, J.- Estudio histórico del Asocio de la extinguida 
Universidad y Tierra de Avila. Avila, 1919.

MONSALVO ANTON, J.M-.- El sistema político concejil. El ejemplo del señorío 
medieval de Alba de Tormes y su Concejo de villa y tierra. Ed. Universidad. 
Salamanca, 1988.

MONSALVO ANTON, J.M1.- Ordenanzas medievales de Avila y su tierra. Ed. Instituc. 
Gran Duque de Alba, 1990.

MORALES PADRON, F.- Historia de Sevilla. La ciudad del quinientos. Ed. Universidad. 
Sevilla, 1977.

MORETA. S. Y VACA, a.- “Los concejos urbanos, núcleos de señoríos corporativos 
conflictivos. Aproximación a las relaciones entre oligarquía urbana y 
campesinos en Zamora y su tierra, siglo XV”, en Agricultura y Sociedad, 23, 
abril-junio 1982.

PARDOS Martínez, J.A.- ‘“Constitución patricia’ y ‘Comunidad* en Burgos a finales 
del siglo XV” en La Ciudad Hispánica durante los siglos XIII al XVI. o.c.. pp. 
545-580.



4/8 Serafín de Tapia Sanche:

REGLA. J.- Estudios sobre los moriscos. Ed. Ariel, Barcelona, 1974 (1- ed.1964).

t

QU ADRA DO. J.M3.- España, sus monumentos y artes. Su naturaleza e Historia. 
Salamanca, Avila y Segovia. Barcelona. 1884.

REDONDO. A. (ed.).- Les problemes de ¡'exclusión
Publications de la Sorbonne París, 1983.

RIBERA. J. Y ASIN. M.- Manuscritos árabes y aljamiados de la Biblioteca de la Junta. 
Ed. Junta para la ampliación de estudios e investigaciones científicas. Madrid, 
1912. pp. 217-228.

ROCHE. D.- “La culture popular a París au XVIII siécle: les fa^ons de lira” en Livre et 
lee ture. o.c.

PULGAR. HERNANDO DEL.- Crónica de los Reves Católicos. Ed. B.A.E.. t. III, Madrid, 
1878.

RODRIGUEZ. M.C. Y BENNASSAR, B.- “Signaturas et niveau cultural des témoins et 
accusés dans les procés d'Inquisition du ressort du tribunal de Toléde (1525- 
1817) et du ressort du tribunal de Cordoue (1595-1632)”, Caravelle, 31 (1978) 
pp. 17^46.

RODRIGUEZ LLOPIS, M.- “Población y fiscalidad en las comunidades mudejares del 
reino de Murcia (siglo XV)” en Actas del /// Simposio Internacional de 
Mudejarismo. o.c. pp. 39-53.

RODRIGUEZ SANCHEZ. A.- Cáceres: población y comportamientos demográficos en el 
siglo XVI. Ed. Caja de Ahorros, Cáceres, 1977.

RODRIGUEZ-SAN PEDRO, L.E.- “Libros y lecturas para el hogar de don Alonso 
Sánchez de Cepeda”, en Salmanticensis, XXXIV (1987), pp. 169-188.

ROJO VEGA. A.- Ciencia y cultura en Valladolid. Estudio de bibliotecas privadas de los 
siglos XVI y XVII. Ed. Universidad, Valladolid, 1985.

RUIZ-AYUCAR, M.- La capilla mayor del monasterio de Gracia. Ed. Institución Gran 
Duque de Alba, Avila, 1982.

RUIZ-AYUCAR, E. Y M-. J.- Sepulcros artísticos de Avila. Ed. Institución Gran Duque 
de Alba, Avila, 1985.

RUIZ MARTIN, F.- “Demografía eclesiástica”, en Diccionario de Historia Eclesiástica 
de España, CSIC, Madrid, 1972, vol. II.

SAAVEDRA, E.- “Discurso de ingreso en la Real Academia Española”, en Memorias de 
la Real Academia Española, tomo VI, pp. 151 ss.

SABBAGH, L.- “La religión des moriscos entre deux fatwás” en Les marisques et leur 
temps, o.c. pp. 43-56.

SALOMON, N.- La vida rural castellana en tiempos de Felipe II. Ed. Ariel, Barcelona, 
1982.

en Espagne, XVIe-XVIIe sicles. Ed.



La comunidad morisca de Avila 419

TAPIA, S. DE.- “Las fuentes demográficas y el potencial humano de Avila en el siglo 
XVI”, en Cuadernos Abulenses, 2 (1984), pp. 31-88.

TAPIA, S. DE.- “Los factores de la evolución demográfica de Avila en el siglo XVI”, en 
Cuadernos abulenses, 5 (1986), pp. 113-200.

TAPIA, S. de.- “La opresión fiscal de la minoría morisca en las ciudades castellanas. El 
caso de la ciudad de Avila”, en Studia Histórica. Historia Moderna, IV (1986), 
pp. 17-49.

TAPIA, S. DE.- “La documentación fiscal concejil en el siglo XVI. Un instrumento 
imprescindible para la historia social” en Los archivos y la investigación. Ciclo 
de conferencias en homenaje a Carmen Pedrosa. Ed. Junta de Castilla y León, 
Avila, 1988, pp. 49-70.

TAPIA, S. de.- “Nivel de alfabetización en una ciudad castellana del siglo XVI: 
sectores sociales y grupos étnicos en Avila” en Studia Histórica, Historia 
Moderna, VI, (1988), pp. 481-502.

TAPIA, S. de.- “Personalidad étnica y trabajo artístico. Los mudéjares abulenses y su 
relación con las actividades de la construcción en el siglo XV” en P. Navascués y

SANCHEZ ALBORNOZ, C.- La España musulmana, 2 vols. Ed. El Ateneo, Buenos Aires, 
1946.

SANCHEZ ALBORNOZ, C.- Despoblación y repoblación del Valle del Duero, Buenos 
Aires, 1966.

SANCHEZ GRANJEL, L.- La medicina española renacentista. Ed. Universidad, 
Salamanca, 1980.

SANCHEZ ROM ERALO, J.- “El conde de Orgaz, protector de los moriscos”. En la 
España Medieval, ÍV. Estudios dedicados al profesor D. Angel Ferrari Núñez, t. 
II. Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1984, pp. 899-916.

SANTAMARIA LANCHO, M.- “Del Concejo y su término a la Comunidad de Ciudad y 
Tierra: surgimiento y transformación del señorío urbano de Segovia (siglos 
XIII-XVI)”, en Studia Histórica. Historia Medieval, III, 2, 1985, pp. 83-116.

SOBRINO CHOMON, T.- Episcopado abulense, siglos XVI-XVIII. Ed. Institución Gran 
Duque de Alba, Avila, 1983.

SOUBEYROUX, J.- “Niveles de alfabetización en la España del siglo XVIII”, en 
Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de Alicante, 5 (1985). 
pp. 159-172.

STONE, L.- “Literacy and Education in England” 1640-1900, en Past and Present, 42 
(1969), pp. 69-139.

TAPIA, S. DE.- “Estructura ocupacional de Avila en el siglo XVI” en El pasado 
histórico de Castilla y León, II. Ed. Junta de Castilla y León, Burgos, 1983. pp. 
201-233.



420 Serafín de Tapia Sánc hez

León y Castilla. Ed. Colegio

VARIOS.- La Ciudad Hispánica durante los siglos XIII al XVI, 2 Vols. Ed. Universidad 
Complutense. Madrid, 1985.

VARIOS.-Documentos para la historia de Avila, 1085-1985. Ed. U.N.E.D., Avila, 1985.

VARIOS.- Minorités et marginaux en Espagne et dans le Midi de la Franee (VII-XVIII 
siécles). Ed. CNRS, París, 1986.

VARIOS.- Destierros aragoneses. /. Judíos y moriscos. Ed. Institución Fernando el 
Católico, Zaragoza, 1988.

VAZQUEZ DE PRADA, V.- Historia Económica y Social de España. Los siglos XVI y 
XVII. Ed. Confederación Española de Cajas de Ahorro, Madrid, 1978.

VIDAL, J.- Quandon brulait les marisques. 1544-1621. Ed. S.A.R.L., Nímes, 1986.

VILAR. P.- “Crecimiento económico y análisis histórico’’ en Crecimiento y desarrollo. 
Ed. Ariel, Barcelona. 1964. pp. 48-49.

J.L. Gutiérrez (eds.).- Medievalismo y Neomedievalismo en la arquitectura 
española. Aspectos generales. Ed. Universidad de Salamanca y UNED-Avila, 
Avila. 1990. pp. 245-252.

TOR ANDRAE.- Mahoma. Ed. Alianza. Madrid. 1966.

TORRES BALBAS. L.- Algunos aspectos del mudejarismo urbano medieval. Ed. Real 
Academia de la Historia. Imprenta Maestre. Madrid. 1954.

TORRES FONTES. J.- “El alcalde mayor de las aljamas de moros de Castilla”, en 
Anuario de Historia del Derecho Español, XXXII (1962). pp. 131-182.

TORRES FONTES. J.- “Los mudéjares murcianos en la Edad Media” en Actas del III 
Simposio Internacional de Mudejarismo". o.c. pp. 55-66.

ULLOA. M.- La Hacienda Real de Castilla en el reinado de Felipe II. Ed. Fundación 
Universitaria Española. Madrid, 1977.

VALDEON, J.- Los conflictos sociales en el reino de Castilla en los siglos XIV y XV. 
Ed. Siglo XXL Madrid. 1975.

VALDEON. J. (dir).- Burgos en la Edad Media. Ed. Junta de Castilla y León, Burgos, 
1984. pp. 51-52.

VALDEON. J.- Historia de Castilla y León, vol. 5. Crisis y recuperación (siglos XIV- 
XV). Ed. Ambito, Valladolid, 1985.

VALDÉS FERNANDEZ. M.- Arquitectura mudéjar en 
Universitario. León. 1981.

VARIOS.- Livre et lecture en Espagne et en F ranee sous T anden régime, Col loque de la 
Casa de Velázquez, A.D.P.F. París, 1981.

VARIOS.- Les morisques et leur temps, Table Ronde intemationale, Monlpellier, julio, 
1981. Ed. CNRS. París. 1983.



La comunidad morisca de Avila 421

VlNCENT. B- “La famille morisque”. Historia, instituciones. Documentos, 5, 1978. 
pp. 469-483.

VlNCENT, B.- “Amor y matrimonio entre los moriscos” en Minorías y marginados en 
la España del siglo XV/. Ed. Diputación Provincial de Granada, Granada. 1987, 
pp. 47-71.

VlNCENT, B.- “El nombre cristiano de los moriscos” en Minorías y marginados... o.c. 
pp. 31-45.

VlNCENT, B.- “Los moriscos de Extremadura en el siglo XVI” en Minorías y 
marginados... o.c. pp. 215-237.

VIÑAS MEY, C.- El problema de la tierra en la España de los siglos XV1-XVI1. CSIC. 
Madrid, 1941.

VOVELLE, M.- “Les altitudes devant la morí: problémes de métode. approches el 
lectures différentes”, en Anuales, 31,1 (1976), pp. 120-132.

YUN CASALILLA, B.- Sobre la transición al capitalismo en Castilla. Economía y 
sociedad en Tierra de Campos (1500-1830). Ed. Junta de Castilla y León. 
Valladolid, 1987.

YUN CASALILLA. B.- Historia de Castilla y León, vol. 7, de la Historia de Castilla y 
León. Ed. Ambito, Valladolid, 1985-1987.

VlNCENT, B.- "L'expulsion des morisques du Royaume de Grenade el leur rcpartition 
en Castille (1570-1571)” en Mélanges de la Casa de Velázquez, VI (1970), pp. 
211-255.





APENDICE
LISTADOS



1



La comunidad morisca de Avila 425

üllf 11 Oís?■5

m
o

_g

en
LU 
a:

í 
Ll_

O g

i 
o
■

£ 
z

g
o r

o
o

en
8
Í

I
I

8
O

i = 
litio

I42
< S

3|
O

e 
____ g

E a> iÍ2="=« 

*PM*t$h* CCCCCCCCCCC

l¡
i*

<£ £ 31 ¿i > ¿3 1

I 
g i ilf

g i e 
Bg js.8

<c nz o O O á> 

ÍOSOS

<c
o

co

Ipf-J
1->s

h§

> 
X

X

ao o
< I
J .2
> J
< 
a 
Q

O 
a 
O s

CD <D 

&£& 
8-S-8- □z c nz

o tu o 
-o-otd 
a? £ £

i 
! 8 8. 

CD o-<£ 
S E S X3 -o -O 
2? 2? 
SÍS



Serafín de Tapia Sánchez426

Bf t ÜÜ1

i 
i

co

o 
cu
5 
b

£
a §5
i1

3 §—
i 
o

§
i

<D

U
O i ii

LU

£3z

£
CU -S-

.¥? cu
3 3nz zcz

•g
~O
CU
8 .f¿>
<j> mCU g

..dlpí:
±Ó3

IBilsiisii! OBí

ÍI
B S

o

B B B o S

s I
s «li¡ 
«I? oS>S gó

Í|il

íhi £ o <

Í o
5t<s

-^7,-^oooo^co 
-o ^-0-00-0^0^ =

HsíMííss*'

5S"'g o§, S
^1111 s O i =¡EÉEE2ww 

S2£íSSSix

1 ■> §
•±= o a> SE

J-flH il||f Jí
°Á °A :° -S H 

R'lu & V) cu «5 =~ 
UJ Q_ LU LU O_ Q_ HZ

KS-S^f o- s | 
o o <3- u-o-o- £ 2

5
§ s 5 
E QC -o 
y cu g 
cu

BBOB



427La comunidad morisca de Avila

en E 
O

▼— «r— ▼— ▼— -w— v— ▼—
o

LU 

m 
g

en 
UJ4
O
<

io 
ü s 1

en
8 
_J

E

i I

o 

iI 
s 
i

s 
s
E i 
co

jC 

£

í

52 o o
8 § § _o o- o-
<C <X c

i
. J-

.JíS fsff g s oí 2 2- — rSS 
52 5 o-^ £ ™ c ^p- 
52 52 o o3 <d en

-r— 1---- V— V— »---- ▼— ▼— ▼— ••---- W—

o>

5 
o 2

s = «
» eo_ 
■§ 57 a <c 

iíO

’c'^c' -—>

"O -O TD TD TD —
CO CO CU 03 CX3 CO

§ § § § § § i «
-cz-£zxzjz:xzxz.£2 ccücocncocücüroro

i w 
ip

"O
c

ro ¿5 o 

w£ « c¿3f 
slliSSi 
íjsSfSj 

ssS » = sí-ss§-s^ 
s -8 <jx o o-8 s=--8 -8 ‘jx-o -s 
3s¿a$ss. sl^sS

íii I
§oS§£E

S? i= lÍ ‘ro 
-o rc E o E _o 

g §O o 3= o P ° <t

■g g ■§ I 8- S f ’&I 
a_^a_Q_nzzz>ujQ_uj>

35 55 o«fíí f lg- '?'■?' 5S 5S ■■ 5ZT52 ° ~°
8 8 8- & 3- S- S-

u !i|h ÉUü
Ihf
Í5=< 
e s a e



428 Serafín de Tapia Sánchez

g

cQ CO CO 
co ap i'- 

■•z-
£$338?

«cr rj-

cocxiCT>ggo>^CT>rggcocg 
'T ?r ír oo ?r 5 -vr ír ?r ír ír -<4-i

co CT>

O
CD

co

I
:S.

O

8 p
o

o

8 p 

B

co

i I 
i 
s s ~- s

9 2

ii
3 3

1
-5

o

&

p
<D 
-O

.3

8izc

_CQ
Zo

i
UJ

i

g 
& <r

<D

§ 
en 
CO

<DI en
CO

E E 
o <D 
en en 
co co

< <1

o
o
CJ
CO

I

co

8

í

I
Iu.

O 

i 
o o -o -o 
co co 
<e c_> 
co co

E E í 
co co ce 
0-0 0- 

<C <C <r

8
§

- O 
C S

8^18 § 
■o E —' o E 2-e „ llfi-S S- p ™

íl

•f
_£2 co

liOfl 
_co _cp ro ro co 

-SS^-g-g 3 
»tilti 
f f 8

85 o § 2

SsItllllf1=«€===3

- 8 2= £ o o

■3 -3 II 3 3
8 8

SP 
co co «O ¡1 
s? s? 
Te -o

2 g
O a>
°± §
-8^ o

Q> Q> O O CD
E E E E-------- — — —------- oooojajeiooooocz 0)CT>cr>cncrcro-crcrcr^ 
COCOCOCOCOCOCOCOCOCO>= 

*♦— **—■ *♦— -*— -

<c<c<cc<c<c<tccc<c<

1 E-i
<x O >-

o

■O

£ 8.
™ _a <c

<í <D 

áH 
Ó> CD

■o Te o 
co co l=- 

O- Q_ uz

O — H, 
_?g ffi 

^■8,-SÍÍts. 
C S <C 0-0 s > >-

i 
isl? 
|sü

J&,
S
i

g g | 
&aissf<c c c <r <x <r

o

"s
~co

o

§ - o?
< ^8c< 

co 8 §8 CO 20 E <t

“ * o^‘É'°'o<c
ó>E<i>pq>E<i>q>o 
-o -£ -o 0-5 -£ -o -o <
CO-*- CO co -1- co co -1- 

Q_ Q_ Q_ Q_ Q_

1-1
8o-y-™3.S «

O
2 _a>

3 <
Te =
co _ CO

f tí <
co
S 8^% y - § ^8^ 
ZC Q_



La comunidad morisca de Avila 429

-q q- -q -q q q- -q~Ke3S^S|8g|^K 
T— ▼— V— ▼— ▼“ ▼— T— T— ▼— ■*— ▼— ▼— ▼“■i

<c

tien u
5
í

co
q-

o 
o

o

CO Q LO 
CQ tf) CM 
q q lo

o s 
O

B
o 
<5

§

I

CD

i
E

ili
Sil

If

i
§ 

í

asas

Iflí

3 -slo 
cB

C

COI 
£ 
§

8
i

l
.
Z

o5
%

CO 

q 

g
CO 

o 
CO I 
E

-8 § 
S az

UJ ii

<C CD 

3<c-S 
£ 2^ 

<§O 
íif

i
-O -o 

f f i
CO <O COz: ze nz

£ £ 

iSiiiii

<c 
<: -o

§ í I
o

ó.-
a> É

í i s

2 o
1 £
8 8

"8f _

1 „
-otjqj'o <: o "2 ■”
CX3 C0 CZ **“■■* *- * Hj jxíílHIíHilli

co o r-~ co 
§§§§

i5I 
sol 
2 I í 2?

o aiO g

S’g gf i
Q O £

<UO<D<DQJQJ
QJ <D C^-       o
cc o o- g- O- O- o- o- c g .2.

¡I oi = = = = = = ».|f g
_£ > > > >> > -<u cd q> q>
<<<<<<<<<<COCDCOCD

I 
o -O 2 
Z. 8 E 2 

3S|f3 a
- Q v_. j 1 -8 Í .£■ 

sihb s

J ~ 5 w § 7ó

úi

o_ in zz

I I
S I

CD CO

OI
CZ) 

LU



430 Serafín de Tapia Sánchez

£S£8§^888£SSo££88
-rr -^r ^T’rr'Tr^r^f^r’Tr’T'cr^r’^-’^-^r^r^T’^r

V— v— ▼— ▼— v— ▼“- ▼— W— ▼— ▼— *r— ▼— v— ▼— T— ▼— ▼—i

S
8

c/> 
LAJ j 
i

o
P

co
■^r

* z g 
cE 
! 
o 

2 
%

I
o 

■8 
p

E

ju
CO 
o-

§i
o 
<ü 

"S 
(TO

O
CÜ
o

3

cü 
■s 
8
E
ro

8S-o 
•§Lf!fS 
Z&82SS

o 
o

ro 
rxl 
jU

O 
o
<d

o
cu

8
I
9-

p-
•^r

8
E
9.
CTJ
Oi
>

tu

i

J~I
ra
o

ro
■8

?
o

<o 
-^r

E 
co 
"ro 
bi
8

i
CL

i
-s
I
1

s 
8
E cg 

"ca 

-8 g 
o

CTJ 
, • FM

ro O 
>- ro 
o jp' 
■° -8 
ó> >~ 

2#

o 8)8» 

ílflíjii»

s
SI

CU "ro LL °
E O ro 

O O <D <->
O o-

p CU ’K CU 

In lo y lo 
O. Q- I O.

gggggg fe ^111II S 5883838

•O

«I 
■8 §.8 o 
^510-

o o o o o o o

^aíllimOiOI 
o *O ^^^n3COCX3CXJCOGJCOCUG3CX3CX5 cocommcoooooooooooo

§> <3

i. . ?
4!sí| s-J 
Isíííiils? 
Jíí í Mi If

SK - s* ™
«•§ 3-2 -S E 3 2 •§

mps fil Iliíilpí^LfíIl



1

431La comunidad morisca de Avila

§§§§§
1---- T— -------

§
s 

JD

UJ 

m

O

CO 
■«r

co 

’cr

i gi
z

o 
Q

2

2 2 
2 2 
<D q5 
•o TD
<X> 05 
O o

i i
¿5 <3 <3

i

§
2

JO
C
.O

ó>
■s

O 
en 
CQ en <
03

Ci

en

8

o co 
uo r- 
’sf -M-

59

•8

I

I •s 

f
*

I

03
03

03

OÓ

I

o

co 

y 

s
E ro_ 
7o
o
■g
■s>

(3(3 <3 <3 <3 <3

en 
UJ I 
í u.

OI§O!

.co

o>

S. 59

§.g
JD JO
c c

1---- ■*— *r—- ■<— T— - ----- t— •»—

c^

S 59
O 03 
O -o 

igf 
O o JD >- o c

■O "O

O O <D 
TO TD TD 
05 G5 CO 
2 2 2 
03 03 03 
E E E

o o 
■O TJ
Q3 03 »

<“ S 2 g
S--S ■§ S>E -S & 
m S 5 < s <

g § § § § 
tiiil

£££ y y -^r

_cg

— S

<C OI > x

<x> 
CQ 
u-

o ro co
CQ o Oio s.

- 59 >, o-
O -05 ¿E? -03

IISíSl 
. . ¿5 ¿ó ÍÁ ui vi iÁ O^O^-CDOCDO 
k_ TOI . . . >--- f— K— (----

2 ¿P íS

s
Eo

■35 2 8 8 3 8 111f||g 
CQCQCQOSrororecQ 
OOOOOOOO

O 
o

o

8 
’E 

<3
03 03Sil 
<>:£

2 2 2 
-o ‘O "O 
CQ CQ CQ 
0-0-0-

CO
05

03

§1
C ® E -CQ 

s g-= 3

2 
OO§|

“ § § § i i f 
5*88^

2 2 2 2|3 S.g g 
2 S 2 E E E S 
ooooooo

o

03

2
en

LU

O 

i 
o

B | í 1 .§ <

cu



432 Serafín de Tapia Sánchez

3

i s

o
Q fe

o 
co 
§ I 
-CZ

I
:S.

o o o o 

áááá 
O ZD ZD ZZ5 
U O O O

i 
s 
g 
B 
o

o

o

o

BI

í

2 9 9
CO CO CO
O O O

9 9II 
§§

í 
"¿X 

i 
s 
S 
I 
i

§ 
s ro
co 

"co
o

co 
§
f

o

3
"co

I

coI 
i u_

<D
“CD 'E "Ó> 

Sesg«“ hlhl

o o o o

O O O O OO

§ § 
o .9

33

o 
co 
co
o

i ™
ü- 5,

Si 
Ó>P 
-oTx 
CO co

O 2 9 
9 d> <D
OJ "O TD 

§ 8 1 
-£Z O O

O

<D
cz 2

CO <uE 2 % '3-7?-

i
llfg
■siF
en oT

I
i

O

CO CO T- CO CD CO 
co co lo en r- r> 
■^r '=r ’T 
■»— ▼— 1— y— •<— w—

i 
ti

2 o
 c -2 9 9 o o o o -

ssss?lHss3pSs^á¿í cococücocococococococoooozsrJzgzDZD ooooooooooooooooooo

a e -3
“l-fái I
glsí^£»5e 52-
|35i°slfS>^tá 

ai 03 -^- O O ¿S CD >“ OÍ CD

^S^íSS-SfiítS

<4Sj||p||¡|



433La comunidad morisca de Avila

,, - re

■y

o

o-

«> c§ S S 
ir TT ■’T ^3"co ir ■'T -*r

v— t— ▼“ *r—3 
■»— T— V—

§§§§§!§1■i

UJ

§

8 
■'3-

C

re

O 
y
8

9 9
o
-o s

co
zz-
E
% so
s
re 
re
o-

re
re 
cñ
re
CX re

■

iI
3
i
re

<L>

■§!
§
éb
§

I
inz

i3

-S
___ 1

|
□Z
¿D
3

g 
£>' 
re 

I 
á 
l 
%•

I

co 
§

=
<3 
o

■g 
ere g 
re 

f
i 
E

CO

i
LA.

O 

9 9

re "O

« 3

11
<D

O XJ 
•O o. 

tlf 
25 o .§ 
<t <c

3 g H 
b -o

5 §

-ex# 
en -c-

1X1

QJ—> -o
£ =5
¥ 3 3 fuic CO <c 2

§ § § § S 
re re re re g> 
LU LL uZ ix uZ

en en 
re re
re re 

re re o o 
TJ "O en en 
cd os a> <i> 
S S c c 
9 9 = =

o 

8 
3^ s 

1= re re 
<c O O 
"O "O Q> 
co re t ' °fl re re 25 
S 2 <C 
b b^ 
■S -£= SE

■O

™ t

g
LU

Hi
iSÍMÍ

I
5 ai E F 
5^-S.^ 9

co ere cr> r— o 

v— ’r- ▼— T—

1%
re re o

re »_ x>
u_ re <c

■cz O 55 .<n

^99^8 
£ S^ls 

U_ LL U_ U_ U_ U_

|.E a,-S

E

|
én g

(xO re >L 
35 oE 
¿ f dh°É 
UJ ^3

I i '§ '§ ■§ '§*§-§ -I 
2r? 9? ÍZ ÍZ ti uZ £3 O 

Ó- ó'ó* 0-0- ¿> O* ULJ u3

L 
$ S¿€ o 
o 2? 

S-OÍ



434 Serafín de Tapia Sánchez

8 co 
t— ▼— ▼— ▼— ▼— r—II CT> ••— r-~ Cg CO CD Cg 03 g cg CO F~~ CT> CO CO O> o> co o>

▼— ▼— ▼— v— ▼— v— <■— T~~ ■*—" *— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼—%

CO
UJI
í

2 2
E c 
o o

raQ) 
O 
M 
cd

■o

c>_ 

a 
O) 
03

s S

J

is
Í

o
CÜ

§ s 
o s

i §
tz
CJI
►— o

i

o 
o5
E<

03 
O

S

1 
í

i
<

I

en 8 
__J 

É 1

ai
CD

3 £■

I
i

E 
cq

o I
5

LO

ííé é
05 05

O 
-8 

1 
í

<D

O
íf o- 
ro os

■o ™ 

S--S
-s -s 
03 2

■O > 
= =3
> 09

ttllit i

s*— =*■ o -S £ 
®sa
<D <D 
03 03

SÍ
Sr
-¡I|sg
«í¡

"O
"O 
03 "O -—.

g lu....
X >- <C ¿>X X

-g-o-S-S-§229222
^5225222222 

o5 q5 q5 o qj q5

g
3
03

QJ 2 2

fifi111s f f i i IItJg g 
áoááSfíSÍSSSSSSÍSÍ

-o X3 J2 .2
o E E-S-S w ro 7Ó <*> 03 X3 JD -— ~ 2 
O-X X < <t C C CD

2 O 

= 3

-6 -2
O? o. <D

o> -^5 "
^ai -o E E E ro E
o 2 tu <d t= 2 2 32 E a> 2

2ES.^Us

s
Z3

¿=8
Q O

B w 
íf^if fgl-á
M>Í§

03

CD 
C7) 
2

5 s 1
OMO 

CD CD CD 'CZ 
-t= -h= — ° ’—'

<D

o«_

§

i
E S

Ijffl§j



La comunidad morisca de Avila 435

g

,----- ,----- ,----- ,----- ▼— y----- T— ’----- •’— 'T~“ ‘ 'r“ '*— T“ 'r~im«

I

co
CD

f-sl 
O O O CD 
5 25 25 Q- ooo-o

I

&m
O

o>

o

o

o
o

03 
co
co 
en

CO 
LU

i 
u_

i
o
03 
o-

8 ro 
o 
3 I

Qj CD
—J —J

l i g z

5
o

§

co 
<d 

í 
t
cr
O i jC

O.

la
13

•o I 3 g.
x>

co 

g
ÜJ

§
s
E
CXJ
IM s
s.

'o

O

S 

l-g 
iil|í

2 

cñ~ 

>1 
s s? 
#2

co co

§ 5

! i
5 ó

i-i -> CD O 
c 3. E ° 
Sííái 1 

ií
19 ai -<u

f S
’¿L-O^ 
</> CO

LU CL

S-BSS 
2? -5. s >.

Qj CD
-O TD

a> —
__  — -jjj CD CD “O 

sil i O1S|I|

1
2 „ w 
íll

1 i2 o

o
CD

• * ZZ5 
C1-

cn _CD
O 

ca X2

Mili

€§§€€ 
COC9<O<O<O 
2 2 2 2 2

5o>
03 
s O O
o o o

S> <D CD S = = O) O .'O. .-Q.

^SSSSSsSOSiSSfllá

■O

-§ E 1
2 19 en 19 19

5 § £ = S 5 í S 3

2.a»
° 03 £gsf
2 .2 25

ÍlS-



436 Serafín de Tapia Sánchez

cgcocgQcgcocgoogcocoo 

r- ~ ▼“ ——— ▼—i

I
o
CQ 
a

_CZ

en
LUI
I
u_

<D 

g E I

m 
o

—I 

i 
i—

II 
►— o

i 
CX5l i

•g- co co ct> o
<_> co -3- t r>
■^r -rr xr

i

I I

CO CO CT> CT> CQ O
CO ’-r -3- CO UZ> ■^r -^r -^r

ro Í o o Í
S -CZ -£Z -CZ JZZ
ci ce rc rc cu5 ZS S S

CZ CZ CZ CZ CZ
-O *O "O "O -o
o o o o o
CZ CZ CZ cz czo o o o os s

qj

§ -O -o -o -o -o 

ág-g-g-g-g-

<D

Ji-g .£ #=S á f g H 4

h
ií
2? 2?i
ex a_

II

4
sítííyáj
14 s-s s-1 i

O O ’a 

aiJHí

d,
o <>: ¿j, t _ 

*fg>t

o

•§1H 
aíá££

<D O qj

■^r co co co co cog <£ g g g

f
§€
O o

>2

o o O o o o 5 
S S S S S S

ro ce <d o a> o o <d S2 <=? i=

4
2 S?

| =
8 3-

1 Í 2-1 _
i 8-S4S sSáá 
^ >- a> o 'czl'1” o 3^ o

0-0- LUI Q_ 3Z Q_
■r.
Q>

I 
íílip

S ¿ e 5 % 2
□Z CXZEZ ZC Q_



La comunidad morisca de Avila 437

•5

m

O

’T

O 

ci
o
•c
Q.

m 
03S
2
1

O 
y 
o I

o g
o

§
£ 
en 
03o>
03
en co
_g
o
?
■35>

i 
,g

i0
z
5 
o

I
en
co
03

ZC
ai

Ói•s

co

8I

§

I
.2.
8 
§ 
o 
£

</. 
03 

8- oz

E JS, 
03 

§ 
<g

I

"O

§ a

03
■o <5
2 §
i2 -8

03 :=■ 
ZEZ HZ

<£3COr'-C£3C£3CT>C£>aOr^cocooocor^r^

J8
-8

-O o
<2íF

_ _ 2 ro ro tu 111 
03 03 03 

Q_ Q_ Q_

en
03

O
"O
<6

03 O

&4S
—

ai g
O>

03 le
ZZ

o

“5

i
¿ O
03

03

#2

■8 
03 
•O 03

§-£
03

03 O 

3-5 
>- c

en co .

rorororarororororaro^9 .92..SÍ..9Í. o E E 
xz^z>>>>>>>>S;o3a3O3g32P^^ 
03O3O3O3O3O3O3O3O3OJ.Sy=>>>a3O3O3 
ZZZZZZZZZZZOOOOa_Q_CL_

en

i <n5.en w
B
2- c 03 ------"O 03 —T- p CX3

«sCÍ^8.gx^2Ee£ae 
a> E-S-SS S E E 8.<§ Ü 2 S S -S b 
<3-0 § 3 ó-fi £ 2 $ S. s S.§ sá3?£

03

O 8 S 8 g i O 8

03

'c' 'c' 03
03 O O TJ
^S^Ego

1 M 12 I 2 I < <

S 03

2? "¿l

1 I 
05 XZ

v— ▼— ▼— V— ▼— ▼— <v— 'r—“ ▼— v— v— ▼— ▼— «r— «r— ▼—

2 .S O- B B oí £f < i o s f
I E £ 2

=-£ zr: 03 £ ̂ =-
ZIZ Q_ ZIZ CL_ Q_ zc

2 2 2 o « «

<5<S<5<2<2



Serafín de Tapia Sánchez438

03 s>

X

in -rf -q-í

i

CT3

£
O?

<? 
o 

1I 
g 
o s

i

1

t
I

§ 
£

I

r~-

s s
7B
5

>

E o 
en
có

Q_

I 
f

I 
"O

o

i

§

i
Mlllll

§ 
s
ES
CTJ

-o
0
O

<O I Jg 
"ro g 
<75 
03 s. 
E
o 
■g 

§ 
S cr

I
i

I
o. 

i

Tg i §

<§ 
03 

2

& cu

1

í

í
CD 
§

o
ilo

£ 
•p 

JS 
03

□i

>

o*- o> 
O O O O O C.

o O O O O S. Q. Q. Q. Q. 
fCp cy fCC ^cg cv ^cc fCü jCO

flüo s « o

O O o o o o
03 03 03 O> O 03
O o o o o o£ S £ £ 2. £

o
B

03 £ 
- oIti
03 gS <D -O ¿V
CL. X Q_

i a

| 23 g 

glHi-h 
§§§§§§§

I-I».

f£ i i 
a£í§

ra <u ™. 5 S gs = gs
I i 5 S S 
S X 2 S O- o 
% e q- o e e e 
e o :=~ TD "O -O 
I n° f?3 n°

~S "O 

g s g § E E E -£

ro co Ef ¡H-sf §.
«5 «3 zT .O 03
2 S >- >- C <í

I
- tá
8--S ■§

Ss£f S 3.™^ 
í=HUíl?



La comunidad morisca de Avila 439

K

cu
m
O

I

"O
o
O-

06 CO O 
r~ r~-r-~- co r— 

co oo oo 
■m-

■o
•2?03
5*

co ÚJ 
|
1u_

2 
o

8 fe

ff
-O -O

CO OQ co 
•>o- •'T

o
o

_ro

■o 
r-J 
cu 
<Q

S
O 
fe
03 

1

i 
—J 
g

=
-O

2 2 2

I I

I

i

!

£

Í
1
£
q 
Q

5

i

§ 
s
E <5. 
«3 

-sO

CD5

I

E 1S &

_í 
LJ« 
^íf! 
>-lí

J fs 
íl

I

<o ra -9>

f F" í i

-?s

jo 
03 

-i s-1
I 

s f 
<: ir i£?

-S
15
-^5 

c- 8_ O 
03 CT3 
CU QJ = 
O -o co

S1 "-s 
C 2 Ói 03 

023

-8 -o 
E ro 

O

■8
i 03
I E £i §í §•

ZC O_ LU ZC LXJ > CL Q_Q_

c 
O

>
.s?
03

03 "O -O O &. CO 03 &.IT

JS 
-—. ^5 o> 
03 O "O 03 

tis« 
01HI

CO CO co co
CO co co co 
-Q -o -Q "O c <c < «c
-O -o -O -o-S-g-§-O-O-o o o o £ e s S S S £ S s s S S S 8 8 

^oo^^o^o-o-o-o-o-o-o^- 
¿¿¿¿¿¿¿Q-crcroicccrcraiír



Serafín de Tapia Sánchez440

cc

S

v— ▼— ▼— t— ▼— V-i

g 
g

r— <£> 
co r^- 
■^r

i
i

n r-~ O) 
co r^-

i I

CO CO
-33 -23 
cc cc 

í I I 
5 § p s

I 
í 
s 
¥ 

i

CO 03 CO 
•23 -23 -23 
OC CC CC

i 
2> 
.92.

I 
& 

i 
f 
s 
* 

I

I

co
8
i

i I

£
E> 

.92.
8

I
§ 
í
* 

t

cc
03
03
<O o>

03 nz

rsi £ 
2.
-
§.
co 
55
_O3

m

7o

co_
|
i

CO co 
jS _o 
03 03 
To en 
LU LU 

8 5 
CO GO

8 8 
Si 
a g
11
£<£

co o co 
’T

O O O O O O O
O O G3 C-3 O C_> O
co co co co co co co
03 03 03 03 03 03 03cc cc oc cc tr--------

oc
03

II iií 
|í £•

_ _ i .8 8 .8 8 
CC OC CC CC OC OC CC

55 55 
03 03

■O -O

S 8- co >-

C/3 C/3 

8 8 o
2* 2" R sil 

o o o E E <C 
non™™ C2
23 =3 33 CO CO CO

OC CC OC CO CO CO

8

8

5^
C o

o o- 52

8 -S5 o-- 
§8 i

I
i
03

- g 
8| 

i#

Oí i

o

_l i

tí

CD ~ 

“I-r
u_ S >- G>

E 75 H §
03

03 CO -CO « ®

ls
Olilíh
It>Of Ho
3: CO Q_ Q_ Q_ LU Q_

’—

2 2 <_ <D 35 2 
TD TD E
O O O 

CC CC QC



441La comunidad morisca de Avila

UJ 
ro
O

en ÜJ
|
Í u.

O 
o

O

o
ojñi

1
I 
=2.

g 
o
§

£

1
í

§ 
►—

2 
■o

§
Z>

en
§

i

<y
S 
CD

"cóI
_<D

i
<b

<iI
n 
Z

5 
j

E
CT3_

"cñ

o
en 
t±

I
g g

i

_g1 «
o <D CO 

’sIiSli
c < 32 2 2 C

O O 
o3 o

o o

2 
ií 
d

¿9 <q

-o .-=
g E
re uz

E o- ®
en en co en g>
O O O O 2
ra ra le ra _ — C 
0.0.0.0.92290 
eDOeuoeuOOpCcü 
2222 2 3 3 3 £ < £«> = = = O»

i lili
Ú3Ú3ÜS2 
coceo 
CQ CQ CQ Cu <0

en C/J CO CO CO

3-g-S :
§ i -8.E 8 S-s ■=

.. _ en
O> CD OJ CD <D o 
O =5 O Z5 =J § 
g> o) g> g> g>p_ *—

rocucTjcuroroooajoo 
COCOCZ)CO<Z>COCOCOf— »— f—

'o -2 t- g-t-
O -g -s > -2 -o

®
co £L2 — E "o td o

S I §3 Í£ i !i 
Q ro"<5 ai ■?- -1-
éú=C S -5 ai E ai ai E

O. I JZ Q_ O.Q_

a 
s s 

fl

o

“1 
&JÍ 
ro c en H¡ 
flF»

CD
CD 2■o u ro o O)

2 -o ro ¿5-
.£ <<<Q

CD

I «a. 
So, 0,^-8 < ««
P -Q TD "O 2 "O O != t-2 
Exexgpragícg.Eg 

'H i § ^2 §xl ou_u_O3zcz:<coox:

Exexgprag%25c3%25adcg.Eg


442 Serafín de Tapia Sánchez

S

!

o s
S 
9 en1

8 
—I

g

i i1 z 

s 
o

33

s g z

I 
sf i

ó 
•O 
g 
O 
o •s p 
o

II 

5 
Cl s 
8 
u 
o
G> 

O 

S
II

y

M
C/3 
O- 
S
II 
Ó s 
íó g 
2 
'E 
L.

<

í
I 
t

C3 
C 
O

£
■o 
cq

s 3

o

Z o 
p 

o
_CJ

O

t/3 
■“

E
75
2 
0) cz
Q
(U 
(73 g 
E
o

o

—
5 
o •u 
Eb o
E 
o 

*§
W 
í¿ 
c o
C5 >
<v
(73 
£¡ 
O

X 

< 
< 
<
Q -o 
m

04

sfl

J
O 
E 
c

'cS 
es
< 
O 
<
ü 

•O
(73 
<ü 
Q 

t5 o 
O

< 
0- 
E 
<
•o
O 
■6 
o

2 
Q.

■u

b 
C/5
TZ

=3
C 
2
(73 
O 

7=

s 
§ 
rz 

-O 
fi
2

(73 
cz 
U
4» 
■2 
c & □

U«

3± f 
= O) E « 
< -o o £ 
o 2 -ÍB -§ 
cu n: o —

Q_ LLJ Q_

.55 ce -ro cü
XZ >■> ro co ro n3 >->->->-

ro

8-1 s?S-Í

CQ <£> T-- O- G> Q O> 
cor^aooO'^-LO'a- 
•«r -<r «er -«r



443La comunidad morisca de Avila

c c<s> <n<s>

88

¿= £= ¿= ¿= É= ¿= >± »±

Mlaii

i

s1

o

en 
en
■8

o 
— 
O z 
< 
w 
Q
A 

Cfl Q 2 
F & w > z 
o o 
¥

</3 
O o CQ 

o s

en 
új g 
í

LU 

i f

a3
I?
o

B
o e e i i i Í gS3á>S 
ÍS3338

O 

íL

g
O

15

C'l

„ o

u

£
s -§

e -8 S
e §
s §.
O co 
O ü

a>
-O ®

i I
lo B

ro cü a> Q a> 2 2 2 2

iOtfOsSf s|líO|á3 **5MíÍs22¡§ m o o o o o o ó <3

i|
IÉ

III.sgll

o
Z H=

it|S SE

0 
■■°GZ

1 -.§ f | 2? S -S c= o 
fSiOlííf

5

iíiilísüfiiíllss

o o?£ I
ocS

O) O <D ™ o
rorooo-§- ‘̂o- «o _ 

SlOíí^íilflll

“O CJ o o



444 Serafín de Tapia Sánchez

v> en c:

T— OJ

8
i

en 
UJ I 
í u.

Q. 
-CZ 

5. 
o

J3

O
U 
fe

SS -

««

o 
o 
c¿

■g

2 te 
S

8

»
I

f 
o 

i 
i

i o
3 *
CU =5 o o

gj 
> 

O 
go 
á£

en ín

Sf

£. - - 

hilíil §58Í1SS

o _ 
o a> ge- 

rBs 
o-S? 2

§ f í TS-3 sss
it11

U¿J Sí

Si
^ÍE

o fe • fe
I8 § 85 S =) ^ ra y
s i s e S E

cuco
oLa

= c E P aj co roo o 
O O O O O

_c
<D 

TD ___

2z~o
o -o O -S Q -o O o 8 -8 -O 

IHSíMlllsHils

y o o y _ O o o

2 o
g 8 8 o o g o- t 

i^ÉS^^^222g 
rororororororoooooüí
OOOOOOOOOOOC'

«/>«/></>

8,8, ro ro
-c <:
•S -o -í

-o-o-o

Ülf
□ dooo£i5i5uj°£iíi?itirir

88 
ro o o

o o 8 roo 

o _o fe 2

<n CO
O o
o ó 

Í88Íf 
<C —i —i —j o



La comunidad morisca de Avila 445

ts>

O CQ Q o o 
CO CD r- -<T TT

O O CO CD O CXJ 
'T '3- <o o o o r~-

o
g

□?
O

O
c§
<¡>

9 
qj

9

81

cz> 
ÜJ 
OZ

O 

<

O
■••

o t
-C

o
3i

o
9
-o
"3B

"S>
CU

£
o»

_a¿

QJ

¿Ó

•C

I
's
Q

CU
rxj

o
u_

a>

9 9 
«« 
9-9- 
8 8

o
9
a5

o

s
!

i
I

a> a> ■o -o

i ílJÜ

i-8
iSi

Cg

-0 -0 o -S -O
8 E 8 o -S ■? ib 8 -3 a,
H i I i s.^1 s 1 § 5 -i 8

h

li35 35

- i 
f i 9
o cu en 

BsS

E
1 s-S 
«■8 £ 
O Z2 =3
O O O

.9 o o
Z t— F- F- ~z. "Z.

i
en

CJ o cu o 
H= ¿ F= ÍZ F=

§1
■^E

<V o 

^slif _ i_ i-u —i n_ —.

9
O O CD 
■O -O r- => 

9 9 S2.5t; =5 '=3 cz 9
CT CT CU qj 

2Ü S -o

Zl— z V— »— ZZZJ— >— F— Z

Tu
■s'S' :S-S’
12 s!88§s„

ssbS S,¿¿ose S’S’-S-ígf f f s g.

.9 _ _ 9 .9 
Z F— »— z z

J 
■6 <ó 

£2*_ o
O -§ -g <= 73 7¡ 7¡ :9 .9 ¿ S>^ 2 o s

OlHSSSSSSSiíHMJ



446 Serafín de Tapia Sánchez

en en en en en

Q O co O O O 
LO •’T CO T LO ■'T

co co

H= H= ¿=

£> 
o 

<§
& m

1

o
o

i

en 
LU 
CE

i

Q 
Q fe

O 
® fe
g

8I

oc 
co 
O 

I 
J3

<ü 
ZC

□c
§
I—

I

_oI c 

cg 
-<
s> 
gj 
O

S o

¿ó

I i o 
O 
o5

o

2 
c/5 

3 8 sg ro O\2><X:.

S£8
■■— cxj

5f íj lí

s|5g

f i i i
E B B 
3 3 3 S

íi
ás zz,— ►— »— >— t— zzi— zi— z:zzzzz>—

lií
3 8 8

o 

o .§ 3 J2

issHait'ií if ÍZ?? - -.

>3a>Q>a>"o-^-za^co<oto •—’-co -co -cg co <u 
u^CUCCOCQCCCQCQCCCCCCOCZJCZ) OO OO CO GO GO

J

■S-2

s 
o * •

9 E >■1' <O c
O rxj O

O -o co
ISJ rsj tsl 5 

ro .='.=' . . cu o <u <1 

áS? =#■§ 8 8e e

1 ti
LÍflMsíI-r-rtF”* 
oóóooááí££££££

co m
■£ sS S-"8 o
2
o-S 8-g-g -S-Sa,

& s § § — y s 3 §• § S s> g
.......................... Z LL -3—1—3<CS—3



447La comunidad morisca de Avila

enen en

T— 5T— ▼“ V— ▼“"

§ 2
<#

lu

m

O

O
CD

i 
o
2
|j

2
OJ 

o

en ü¡

_I

1

a5

£
E

CD

O

E

£ 
23
5
&>
CD

Cn

o p 
é

83
5

5
i

i
■s

3
1

■£ -S 1 a> o 

^iihíiMí

8
g
CP

*•8
•——• CP CP CP CO CO CO

<= ^ <=

3383^

S % 
■O "O o o

^gj ^CP tCU [CO ,03 ,03 _g» ¿o ¿o ¿O

8g

ti

en en en en

co cp cp

en enen en

o

iií¿ g
sgl í 8 b 8 se 
B s ? y §

qj

48 
Jlh& Z¡ <QQ I _J

o o
»± fi= Z Z

0
■°iZ

Zf=r=¿=Zr:h=¿=

en o cxj 
s“s

s
CD Z3
c~O
s
rsi rsi

3 8
O" O" <k-

£

¡i
se

g-
'Sccggoooo^^rocacococu 

a«í3SSaÍfl8 S i h h

K=ZZZ^Z^ÍÍ^

Q> OJ <V

§ I 2 f " 

isOáh

CD

o -O o -g CD -S -S 

-> -8«^Í|o l-Sg-lisllí.
CD Q> g)O C Oi^-g
S3 ;¿5É§íf33¿ -



448 Serafín de Tapia Sánchez

11

o o 
•CZ >CZ

.2.

2
<75 
c3

CD

o

I

«J

II

2
i

o
Q
&

©
C/5

£¡

c
'£
CU

©

5
1 
c 
©

o a
73 ©
IZ

1
rZ

O ex

3
o
5 
>

rxj
_g
o
€ c 
%
o
<2 
qj 
en
o s

i
£
O
C3

I

en 

í
©

©
<75 
©

5
©
cr
o
C

c

^1
75

©
E
8
O 

■o

i
7 *

o
o

8 1
©

oc

£

ii

5g

II

cu en
en

£ 8
’5 Z

o
£ 2 2

5 o 2 2

s -2 3 3

fe fe ’— <z
2 5 2 2

ro ro □ 5 5r^j rxj rxj rxj rxj

s f -8 <= | 
Iffj I

1I 
í 
8
I
I
■7 

•8

i í 
í
i- 
o
•S 

l, 
<2 
- 2

II cu > ., 
s 
¿ < 
= & 
= < íx. 3

en a
ü o — c i- 
O ó. W Wí-

eñ

1 H 
v¡ 
TZ 
i= 
O 
© 

■■n 
'O 

£ 
© 
o 
| 
o 
© <=> c
3 '¿es 
e" i 
o 
« 

■O 

©

_rt

- J .2 
u 8- 3

2

I 
•7 1
§ 

•H
o 00 

■O II

É = 
•E < •o ...

C3 C 
3 C3 
Q X) q 

czi
_ tü

J3
— ii

C/3 
w P ;p J£

5 ¿ 3
’ — >

V. -« í
£■ 3 II

•5;

i
» -S§ 

i! i 
íi §

o 
cr
© 
o

‘E

X

©

3
1
g 
o 

hG
O '2

*o
n

.2
8>

1 o cr h: 
< o

© 
J5 
C3
75 
C5

O

- «J1 = 3 on —
2 ^2 
5 8 

■5 z 
^5 
n <S)

2. 11
5 g

• *

ü c 
c E



La comunidad morisca de Avila 449

en en

LO O 
■^r co

cxj cxj cxi

co

en 
o

lu 
m
o

C¿ 
W 
> z o o 
¥ 

c/í 
O 
O gg 
2 
O

I

<z> co 
O>

8
ZJ

5

£ 
2 en LU 
O 
$i

9 
XJ 
£

9 9

9-9-
3 3 I

s
CO CD CD CD

| a t s
Slroco^'Sajaj-S?^

en 
co 
en co
O
en 
co

•Q O O

99999-o-o-o-g-Í g o _ 

--------55J ^^^555 <r<c-<cc<c-<cc<c
CO CO CO •— •> — 
: c •

!i
|3

Os

O 
■z 
< 
w 
Q
A 

CO 
O § 
P ■§ rz 2 

en □

ií
<x ll_

- O 
o lo 

fí
-88 S-Sá g-

CM O

««fl_s« 
«ISO

|l
Il

eo

o
"O X>

í> CO O

£= o § -g líh

tn en

g§
8 8til^^3

<D
■° CD 

51 § 
J jj J§

en en

| E 
¿§£ 
o « 

"O co

en en

lí
LO

i ~ en
C CD 
CD Q.

aj o O
E 1«
35 *C o

H= H= Z

5
Q > az luI''

J
II 
^-3 S5

8 11 § f<C O O -O 2

g o
5 g
3 -3

CD

co ■£ .2J co "o <= -2

fOlisOOl

1

o o o o
H= Z Z F= Z ¥ ¿= &5 í

5
3
8ico
•o s g Q.

<ü 
o

<D

ca-3-S5rom'§oS2ü

od<S0I0<HQ



450 Serafín de Tapia Sánchez

en v> <r>

o o cxj r~~ -«y cr> s 8 CXJ co o o r~~ r—

U_ Q_ O_ Q_ Q_ 
I— CO I— CO CO CO►— f— >—>—►—►—

2 g

CO
CO

TO

rc
o

33
i i

I

co 
CXJ 
co

s,
o

8 
—i 

£

<Í

o fe fe
g

o
Q
3

o 
fe

g

9 o fe
<o

>o
S

■O

ro 
c 
O

I
3

9 9
8
3 3I I

^3

<3
52
3

i i
3

I

£
£ 
UJ 

O

í

t z

i. e | 
fe

UJ

3
ra

t
£ 8
51
SI

P

5f 
y -s-

co en co coco co

!l

o

Sp s 
ílífII 
0^33-3“ 
ro g> § 9 -j 
9 -o g 5 S

uZ oc o <x o

Q

§ o — o 55 o

CO 
o

Sí r3

CD O CZ g
-O ID CL> cO

qj >— CO CO —

c <D C O <1><C —i -^5 O CO

_
F—

O

o o
P= Z Z

§oogg 
S g g S « 
8 3353

llhíIlllííMíiiiHIlÍHM***
SS£3oooooooÓoo33c3oooooooooooo

CXJ Q CXJ

rsl o
5 9

9 ----- o>
s S ■§
5 s o& 

ás-E« 
- CZ CO -o c 

5=35 =

O 
co 03 <•3 S p 
o 9 ÜZ 
3SÓ-
§ 3 5|. ro 
3 ~ 3

3 "á5 3 <d 

ffi !fI 8 O 9 5 g g <c o o o 3 3



451La comunidad morisca de Avila

en

en enen en en

8 S 8

P= ¿Z ¿Z H= Ó3 UJ H- I— l—

in
co

I

Rj

"O

i

B
oi
E

I
o
a5
03

■g

9 2 
2 2 
© a> 

■o "O 
cq cu 
o o

s 
zi

2 
g¿

5

<§

I

I2 2 2 2 Í

£ 
2 
en 
UJ
O 

i

o o 
"O "O 

B z5 u o

cu 
o

2 B 
03 

03 ~O 
O S

is
"O

en en en en

tfWg

-3l5ffg«5

2 2 2 
2 2 2 
03 © o 
TJ 20 no 
co co co 
o o o

■'’CÜ

cu

Igl

i sil
8Q O -o 

55 B ro B 
§.«?>£ im

« f 
3 3

en co en cu
en

_S5

B 2 =
O CU —

°
a SE 
> Ll_ <.

gíio
f 

o B | o

o

Íes 
x> © =» 
8§g

¿ >±= p= ¿=

co lo cxj 
co

Q g o =. 

H
h 
á°

en en en

^§8^

7T 
© 

§
> en en en en en

=S=gSÍ«S&§„„a2ss5’883.Í§Í.= „„<„„SÍfffÍ 
8 8 8 8 8 8 6? 5 5 sS'3'^22 g 15 g ^8 5 ¡5 8 8 § g § S S 
OOOOOOOOOOOOOOOOOujujujijjuju_li_U-LL-U-Li-Li_ul.u_u_

© § o á § « f í b
C g -2 = o B § § B co



Serafín de Tapia Sánchez452

en

enen enenen

8828

H= P= F= H=

11
’O

m

O

o
o

i
o 
■g o
gi I

cQ m 8 S 
’T CXJ

CXJ en ra<••
•O 
o

8
i

o p fe

r^T 
"O 
cz

ce
s.
cu

ce
LL-

o
z~

tS
3 •<

i-§ l

I 
£ 
■s 

i

% t s eno

8 
£ 
en
LU 

O 
8
§

sí 
p

ó
gcxjIIgs

i? 
CO O

O 
en ce
Z3 tO

<5
en

a, N üÓ

g o o £ -g

s 8-
E ■> 

o "ó 
CÜ CO CC 
•O XS 'O <D a> a> c cz cz 
en en c- 
2? E ! 

Ul_ U_ L

O

Is 
p 
O > 
"O QJ

3 ¿f

í f f § §
CU Cü ce —' -J
3- S- 9- Q £cu CU cu O) oN N N ÍZ Z.

.a 8
O o

p p p cu
(V <_> O ü C
r= cz cz c: encq cé ro ro o
uZ uZ úl uZ uZ

■0
ce “

3 e -g
g.S S 2 -8 -8 § £ o -8 s ■§

Sg^S ? = "JB £2 slss

B § 1 j o B f ¿ ~ S

encc— en
<n co

i f f fss|»|s | || «.j a§§.g?g
OOOOOS§Ossslá=f£sOi.s<§<§ím

o y o 
z z »±: Z

C\J CXJ OJ o g



La comunidad morisca de Avila 453

en enen en en

288 CXJ CXJ3

O o o OO o o
Z Z Z »— I— >— h- Z Z Z —> Z f—

2S

o 2 2
o5 2 2

<B <0 CQ 
n U U

5 S

O 
z

i I i

2

i

_ro

■O s
2i
cd

2

8 
zd 
£

i I
oí
o
<D 
E I 2 2 

2 2 
ai o 
T3 S 
co a 
o o

co 
g 
co

S
Z3

O

8

sm!
j- o 5 -O ro o 8>rsig>O>C^§~ZZ

3<83S3ó^<3á£á8S^n\Eaá.§.§

Q >

18

O Q CXJ 
— O t— 

un cxj

■S 
N

1^ 
ífl« 310 
«■§ 

3 “5#

0

iisi
-Q

en cz en en

UOCXJCXJCXJUOCXJCXICXJCXJ 
▼— cxj -r—

en en

m m CO j/j

Q3-8352-S8
ra~^<2Í34Gg-a en

ilálfili

<n en

8

q s¿ c 
F= Z Z

_ _ O 
l— >— Z

en o>
2- CO en «3

Íiif.i| 2 co O 5 C O 

=§¿5^ o£f 2-S i-sss 
co 2 o ó ro

iS s 13 = > ^.g.*
■° É s 
8? ■& 

l_l_ Q_____ I

5g 
o -E.

Ii

ó 
■o

>
en O

ro co O
§§<soooo¿<3‘5'’2 
^^22222 S-ó ^o- 
COCOCOCOCOCOCO<0<D<D

O
o

<o i 8
<o o>

-o <6 o o S
O o § en .2

>8^2Js

I *
¿I o-g Hil

<D
CO "O ,

•= § k

o

C^J o

O CDÍ3eO o-g § §
3 as. 1SS Sáü-i-iaaíssssssss 
fiSá3l3333ásSlss22Ísss§



454 Serafín de Tapia Sánchez

co co co co

o 8

b— k— h— H= H= h=

9 
o 

i

áÉ

o 
o

8
i

I

£

I

i

I
1
i

& 
g 
UJ 

O

g 
LLJ

Q >P

!i
^3

■O

J 
o ro

8-8 

§«f 
>31

CXJ C\J

9 g f 1
cz 03O g=

8 2 ü_ <C

s

en

IS 
sS 
03 O 

CZ> _Q 
o 03 
O -S2

8!ís

11 
03 O 
03 <_3

s

I i

cxj c<j o o

V> V)

o o 2 2

8 8 # 8 8 £

en 
g>

£■§ 
Q3 O 
-o en 
"o "35 
€ 8 
É S 
o <x

fsl 
03

8 £ 
ro ' «

§«2 8 1 
03 

ií 
^25

0
'’lZ

U cj

03

«“ 5 o

IflifHfifí__ 
| 8 « ° i |« S f | S §

_j u-----i2occ^2j<ccjm

e-
03 cz

i -o q“ 03 ra<2

g g ~ S | 2 „ f | f f g 2 i g « f 8. | £ 2 s f S S 2 2 e g 8 I | 
á422SJ33t=<§í1§Ss5á55<35 3S5áá<§sgg§2=|

■g °
c8

S 03 03
03 CZ C/3C/3C/3C/3C/3 >
O <C -000-00________o

88 O-O- O-O-O-« "O
cü o o o o o ro __ 03 oco roo5o5o5o5 o o

^ ■e e Ir tririr ir-S 2 9 8 1° 03 03 03 03 Ji Ji ji .i Ji 1 c g g
ÓOOOOOOOíxcLtLtL¿íírcrírtrírírtrcrírcrco¿oww¿o <8 c8 ¿? ¿D



La comunidad morisca de Avila 455

<n v> & <s> <n

gsg8 §§ s so

O

e

&g i i,g> «B as

£

m
O

!I 2
03

i
o
2
-8
o

03

O

E

o
2
"O
■g

8
5

o
2 cB

3

o
2
"O

3
o

§

I 
r-J

o -2

%
2 co 
LU
O 
es I

o
2 2
03 03
32 32 
a 3

uj &

■'SÍZ

o cxi
LO

i

§ o 2
88 s?2

S y¿
2 >

18

co
M C

n 
íí

s
8 i O co 
jQ fXI

O -o 

S=S1 
?5gS 

¿75 S < :

3 3 o 
OJ 

ü 
03 -2

hSil

rs>g

ilí
So^
£-8 So 
■p CÓ £= O

81
lí

o
Z

_ O _ _ 
F- Z t— t—

I
Jlliliililll

CO 

í 
co
03

O O

3 e E E 3 § 3Í á as 
_______

2 o, 
- X

o O C -O

03 “03
■o 03 -2¿ -o o So| ,§> | 
<SO§f 35

*

- £ i.2 2 2Í2Í2g'§’§’™P«

■o

S«I lid

03.

8

s <0 f g g e 
s Sf-g-áiS-á

ásííSélsi

F- Z h— Z -^^55

</> C/3 </>C/3 CO </>CO 03 CO

CXJ 5 C£> O 
co co ^r

"O

*8
-g-8 -8 «-8 -Ss.g-8-8

íllíffifiíiffflllllli

% g- fSI
O

J° 8 I
™ £



456 Serafín de Tapia Sánchez

en

s

H=

"O

O

fe I
o
55
o¿

"ro

8
i

-S-8 g g

fe-
I

8
§ 
o

l
UJ

!i
?3

•O

s* 
Q > 
f fe 
S®

B £ 

ií

c
75 c

3 =

en tntn tn

-i i 
ti?

ll

y § iü|f §f if f

■ C J2 'O 
E u 

c<3

■S É

E-S 
5J3 
í5 c¿

2< 
8^ y
£ 3 
g.« s 
$
•'- c \o 

„ rt

2 _g ~
c "o 5

J2 2 
s § I 
T _S¿

i sS

°2-B 
8 "i 
8 
s g- o 
? Q -O 
íen g 
> S .s¿ 
< E 
t c <z- 
ü v~, Q¿

O Tt U 
£«< 
cu__■ -o

o. 
■'7 -r q 

síí'S
"O 

-> d)8 
í¿ée s »•

Cfc 5 c

_g
ro §
¿5 ro
■o o

8 Jg

i

¿3 fí3 r3 ¿3 r3 r3 r3 r3 r3 r^ >

O QJ 
G3 > c ca o xz 

c= ° ?ss 
■2 Si

oo cg a u-> o co cxj co r~-

s 
iljLi-^o

« o? 1S’ 
í5ou2¿37



457La comunidad morisca de Avila

<

en enenenen

lo 8 8co 
CXJ88CT>3CXJ 

cxj 8o

o
CT 
s 
có 
_O

2U

"O 
SU 

8

I

en 
LU 
ir

í u-

O
■£
o

S iI
og>
io

Q fe ■i i

8

É

o 
o
CT

c
5<

UJ
co

2

O oc 
■c

o 
•Z 
< 
tí 
< 
O z 
c¿ o 
H 
z w
A 

o 
Q 
H 
tí 
> 
Z 
O 
O 
¥

C/2 
O u cr 
2 o 
£

o 
c' 
_c

-3 3 
&E 
Í5

LU CE m < en en

O
]§ 
en 

5 ro en
O

§ O 
™ 3 3 o> 

h s 's

f 1 2 - 
siSSill §

.= § .§ .§
Mfllííiil

o s 
rxi 

'§ •£ S 
r5 Í-S

S> Ú3

£ 2 2
2 § §
eü S 3

i s> 
lililí

<D
C O 

fS 
■C <D

NNNNNNoOOO 
<D<l>a><D<Daj-oT3-O’O 

5 § 1 § sS g i f 1 
<t<í<CC<£<í<C-<<C<

S-l

<D

2§£f
5 cS **

« 1
Ó5 c 9* S>

«ifffff líiliO

en C en

O

¿ a o en -= 
ZZ> CO << cu

05 o <o CO .___ ™
£ O en « O co S Q

i^silg«<§?■« ~-

"Spwfl &i?ií
^^^5-0303^03^ mS>ó35> ú3ú3 Ú3

en en en

§
8 j= "ro

Üfii§

LO LO
CXJ CO



458 Serafín de Tapia Sánchez

LU

en tn tn en en tn tn tn

LO
C\J

co
CXJ

co cxi s R R

8
__ i

i
o 
te
OJ

g

o

LU

i

o
Q
fe

ote
o

8
2 2
3 E
Cü 05

<x> o <p 
cz cz cz 
2 2 2 
co co co 
O Q Q 
cz cz cz 
co co co 

co co co

I i 2 2 
g? § 
33

o
□

a>
co co 
IM N 

3333 
co co co co
O O O O

"OI

OJ 

2 g 
j§ 
co
"O 2
CD 

s>

tn

ÍU_

1

3 <D

Ífíi 
oóróüz

§ 
te 3 

íM CD E JO

"O

8 qí 
en "O 
o 2 
ir S

o te
o

f

f 
2 2 o 

Og 
S 8 e

tn tn tn tn

CP Q>

-Og^-O-O .E-O^^-Oo-Orsi 

jjfffffgiOp

5
_o-8

£ H 5
5S 
o OL 
¿Ó3

UJ ce

Sí
■°ÍZ

i m 
3o 
co o 

H

i

_co .co

2 § § o -S
-= ü 8 O -o o

•§ § § § S 8 .2
LL O LL O LL < O

O

«C ÍSJ 
o 2 
"O CO
O

-r5 <

CP CP
CDO -o o

Ssl

5-

§-O ro <p co cg cü o

..S
>>>>>cocococococococo
-ÍCCCCCOCOCDCDCOCDCDCD

O>

te
■3 co .8 Í5

33 
£° o ¿z ro 
CO CO CO O

si § 
.5- o E

s ™ §

<o 3 
¿3^S>

co 
3 
"o o 
XJ tn 
8 SS

E^ 
co 2 
NI I qCP 

dílh 
IHl?i tí sía»

co

3^ 
o

i > 4^ °3 
CZ ■O o tn

reCX¿' ex Q. 
tn -1- tn tn 

UJ UJ UJ

i <5 
te
co
■o «5 
° 2
> <U 

<c rxj
TD <D 
CO

Q. >°¿X 
tn tn -1— tn 

LU UJ LU



La comunidad morisca de Avila 459

en en en cen en tn

LO LO Q o t LO 
LO

o en r—a S sLO

O o 
■O "O

O

8

1
> 

co

I
2U

O 
g

8
ro ^3
a>LC

§ §t

LU

m
O

i i i
888

1
I

1 
8 s
8

sI aj

i

en 
U.1 
a

Í 
u_

I
CQ

CL

Ú3

CQ

i 
CO 
rxi

■o 
ro
«<
en" 

LU

Q s

88 .

i 3

tn

§
8 
b
■o 3 S 
-

8.8 
-8 re § 
8 8

LU &
CU -:

o 2 
-o a> 

gá 
E 3

tn tn

as

„««
O «, R
-5 ro g? O -o o

8 « 
3á

tn tntn c

o>
Q> ~° 
s|SS § 

“O en tn S

— <D O O 

ilfl 
ÍeSS

O, o, «> lliíf ífiífifif í«
0000000000000000

oí
»ls 
o o¿- 

8=0^.^^ 
8 mi

| 

til
8

J£3 o ca _ 8 8 o 88 .
<d "o — «DOO^OJOJOO

á f S ,S g '§ g g a § i I = 
£<§151 §££<§<§<§££ ^3

o «j Q> <D

i i i I 
OOOOOOOCJ

tn 
<D

CL rxj 
£ S2 2 
8^™^ 
■ra 8 o 8 
ra j? £ 
H- _j *x c 
re> en en en 
> LU LU LU

2
2 O
8&S 8 
■3-ÓS 
2 o <D o 
2 p "o oj 

-o 2 S
a> ¡r- en --

8 ^L^L CL 
tra en en en 
5» LU LU LU

i S 
s 1

CO Q, 
<D X3 
■° z< 

c T Jj .y Li. ro _I . . 8 1°
<‘<Dajei>á’^<^^2í-L,-eD 
^l8-o8-o^l-o-oO^.-8 
iSS.£s-£á3<£<£ Lías>

8
«
-80

&ra . o ^x-S
ro ._ — — 8

§ = -8 f §> I -8 S
^3 8113*
- _I_ —' LL. - . 

O qj O <D O

1
8 § 
> 8 
Sú3
<C

"cl^X 8 
en en «.

LU LU >



460 Serafín de Tapia Sánchez

en w en<n en

8 8 8LO co 
cxj cxjco<Og

g i _ 8

ífíliol

í

a>

o s>
o
o

I II I

8
i

I

_O3

o> 
o
Q

lu 

tx.g
z

'ro'

■S 
_O3 

£ 
O
■o 
ID

o I s

=
03

■o
eni
o

s>

en co en co 
® S S S S
“'^•íz'cz'zz^'srczczczczccSgcc.í2.s2q,.op.p,p
LULUIJJUJUJLLLLU.l±.LLU-U_

2 2
■g 1
CO CD

2 2 2 2
1 i £
CO 03 03 CO

CO CO en en

I
ií
O

g O o 

S 1 f £££

•O 
CO 

1
ii
81 
o 21 

en en en en en 
2 2 2 2 2 
o O •"

SI

03 a>
03 "O ‘O
"O o O

2 8 8 8< o o o

|gll^Í3Ílí
uLllZOOOOOOOCD

uj & 

Sí 
"’iZ

! 
co 

o c TO tí >§

§1 
i g

CO 
LO

si
-O en en

2 o 
g-S S
o 
03 > O 

agf 
°¿x c °¿x 
¿3 Hú3

2

^8 f

-
é’ó.s’H

I s 
íOíi

N4 rsi rsi 
03 03 03 

~ §33 
Z3 O 03 —

? ? 8 8 íá -S 1 
^eee|í|if 
P lT LU UJ LU o X3 > U_ -g 

l-s 8 8.8^8-8-S

ooS?2S?ooo>oo 
~o “O “O “O "O “O “O "O TD “O 

S. ®>(£ (2 c£ S> S> > S> $►

03

■§ Q3 -O ■o -o 

03 TD — O O 

§ o .s* 
I J J Q Q

18
SSg

? >¿ e « S •<
<1 TZ> -

O 8 tu 8 8
^^8’d^S8o3

á 5 <§ <3 S S £ £ 2



461La comunidad morisca de Avila

en <f¡en en

en cu 
en en s3LO Q CXJ LO 

CO CU <£> LO T8 CO OJ O O 
LO <£> ’U’

§ 
á o-

LU
CQ

O

_g
S -s
2 2e

<9 

f

en
UJI
i

O O
2 2 
c3 «3

o
o 
ro

Q>

O 
c8 >
C

I io
Q
O

g

-SS 
gj 

2^

■CQ 'CQ11
O O

S o 

i!

2 2.
2 2 
<o
S 2

o 
fu <D 

3333

-8S „ a>
<9 c3 -O "O 2 - £

1í|ifl|li

en en
uj &
m «x tg

en 
CQ

en 
cd o o 
-O -O -O
CO CO CTJ
2 2 2 
o o ai
E E E

en en en en

O

O 
en en «9 
<n S *38

-g -g <9 -o g 
g g g -5 5 8 ¿ 
-3-3o—l-ou- ¿i 2 
-cx-exTx-S S-S-BK 
Ú3 Ó3 ¿3 > S> S> ¿2 ¿3

ixj n 2 2 2 
g_ g_ 2 2 2 
3315 2

ÍÍ§ 
35 <15 E 
.curo

I
o,

2 .£ I 2 ®

a>
O -S 
g-gó

cü a5 
o lo lo § 
o 2 2 o 

§ 8 g g

§
-2. -ÍZ TD 

s S.i£Hof
1

!%
s, g- 

cz °¿ yj 
•O CQ O .g
-S't £ 
a> en "o

8,0 
O 2 g 
°¿x°&. g. en en t-2-
UJ UJ

1 
Ólls

= = 2 2 -S S.3 3 5 í i 8 
O O < LL O

8

3 g >

■S g-á o g § s -s -s « s 
OJ 3 

ro¿x -o °¿X -o -O E ro¿Lro¿L cr -o "ó. 
¿3 S> u3 S> £ Ó3 u3 u3 £ líG

en en <- <d
S -o

!



462 Serafín de Tapia Sánchez

¿ S o -O o > ro-o’tDoj 

1 s f á f £ s f | & § -g

en en en en

LO CXJ 
cxj co

co 
cxj

en o 'O- 
CJ 'T LO 33 S73

!

I

oi

8I
o
QJ

cü
3- 
CU 
O

O 

fe i 
cu

1
Se 
Íjé

Q a

>>

i 
o 
o.

coI
i

cu

ís
O N <Z)

8 8 8

I 
s i

£ 2 2 
&SS 
8 8 3

I
O w
o o

8 «

S 18 8

o§ 

8^ 
8 8

en en

CU
«? O

en en en en en en en enen cz

05 
"cu 

cu O

8S
8 H5 
<x o 
?x tx 
co co 

LJJ UJ

0 
u_

!liísSiís- sífilis =3i

i 
gsg|s0ggo 
«§S §
8 2? 8 ro 8 8 8 8 2?

en </> c/> en en en 
«<D 'CD <D XD *<D *<D
CTO’O’O'O’O'^

8 o EEEEEES
n T) cu cu_a^_S5_S5_S5_£S_S5_£9 c
OO'=3'Z2Z3Z3C0CUCQCQCUC0CU
ococccccocazcocncococococA)

■o

o>-8 <= 
■9? co g 
0 2-^

8 o
cu 
co co 

JS?
rsj 

CU (D en zd

’ ro
8 «fe* 8 *¿

tL Q-^CX-O ^L-O ^ 'QQUÜ-Ó.K 
en en en m coco^cncocu™ coco

LU l±J UJ > UJ CL LU LU O. > LU LU

ig«s

i
i 
í 
tS

q>

8 í-M- o «
2 ■§ g 

£15£5S533£I§

8 rsi cr 
8> g B3 s &
c <5 >
■8 8 o -6 -ó

o 3 s ° I <
"O ex CL-O CX GL jr

Qi cococucoco-^- 
> LU LU Q_ LJJ LU

rsl tsj 
Si 2 2 en 

§§ÍS- CL. CC (X ce
I i |í i I

I
-8

«i Lít 
i'Üi'HÍ

§
lo O 
cu "O

ti. _ g^oS§ 
sfl™ 

ááálsil 
O ® ex- O ° 
SS 8 >?’&’& 
Q_ Q_ LU > LU UJ



463La comunidad morisca de Avila

coenen

CXJ coCOsLO LO3C\J 
COQg

UJ

O 

g

a5 
■g 
o 

B
ai

o

B

s 
dK

o

o

Bi

I

c
o co
CO

LUI z

CO
CD

£
¡co

O 
cD 
co 
£

SÍso 
E S 1 -a 
¿ s s a

co

I
1

jíCu »\| 

í o O xj co co 
8^ 
có O 
if £
co co 

LU LU

•o

§§■
CD -3

co
ce co >
C g co

co co co co co co

o 

oá 
s B 
E CD

co co
O, 

co co
¡CO ¡CO

co co co co

co

1 g 
Cü— co

«á
o ° <3
g.Í.2 i .i i S co

S’iloigioiozoáS'g’
£ £o o £ £ £ £ £ £ 5 g

cu crm -r«i

3 3
8 8 S 

_cp co

I 
O 
8

co g
?Í1

<s g-3 
c <P O o 
« a. i*

nw <w <w 
CL CL Q.

roí CO CO CO 
> UJ LU LU

2 2II

8

i
______o
CU CD -Q

c> o>S S
1? ■§■§ £ E 
ro ro -<6 ~ro o5 oí co co co co co co

.>

> 2 co

3 -8 f > 
O — -• ro o 
■§£-8

cu

§>“ s
Q l3 o

co 
co 
2
3p

<§ 
g-o 
¿ó O o T3 

° í£
• qj O

3 iip 
8o o S 

Ll_ c <£

□Z Q_ LU

CO

g
CO 
r^j

■5co-S-ro’°'op'pQ 

sgslgf ¿
ZSSSSSSS0-

.£5
-3-2
o "O

8 o
E §1

LL —I CQ

■g s s 

líIllhlLhlo,S
-o S2 o 2

■O

8. 
E

O 
o 
■° CD 
a> o

-S o > 8 2 _

íSiffÜI
-8
s> ¿a ój ®> da

CD

O SS TD 
Xr O O CO 

8 8 §>£2 Jo 8 E

co
CD, c s

§ B £ á § 5 >
■£-5 « í-8-g



464 Serafín de Tapia Sánchez

enen en en en

LO 
co

LO o 
LO LO

C\J
CO CO 8 s

i

i Ii

Q□

■oi 
=J

81

•O
Qj

co
CD,7- <-
o o
-R üz

i i

s 2 
g g 
CO 03 
rxi r\¡

co 

g 
CO 

rxi

co co co co co
00000 
E E E E E
CU CU CU CU CU
rxi rxj rxj r\j r\i

i

o E 
-^o -ro 
X X

o
o
co
§■

o
0¿
Cü I 
rsi

I
iu_

OJ

E 
"co

5 o m
ro -o

5
O
o

co 0
-Ro

9
§ ef 
Sis

tí
O

-o 0 ra 8 
- -o .= .<2 o
§ S 0 c É

CO enen en en en

rsi 
E
3

O

CO 
co 

g- 8
cu 
cr> 

f S i 
■£-O "¿L 
en <pi co 

UJ > l_U

¡I s «

o 
R 
ü
o

g-§ 
~ co <2 
§ -S>

co en -1 
LU UJ >

CD CD 

liíli § 11 8 8 
—3—3—3 —1 —1

E § E
£

S 3 3

CD CD 
CD CD O ”'~3 
"O "O "O O O

8 8 8.E .E 
<C C <X O Q

0

8 p 
LL O

s 
o 

8^ 
£-8
-o g
’¿x> 
en ■s—

UJ

3 3 3 55 f 1 gs
= -8> > > >

Rj

§- 
J8<3 
CD CD O -o "o JZ

o
CO co co CO co o

E E E E E fc
CO CO CO CO CO Z3

1x1 r^j rxj rxj hsj rxi

•o fS!¡So 
pfláá

I §
S GÓ

CD -8 rsj CD 

síSsOSf
— ™ w c m U o s 
®gg«< 
ücoo_<X‘JCDa> 

f^3=18K 'ó.‘a 8
GO-^-cncn^-c/ír?» c/> 

LU LU LU LU > LU

cu CU CU CU cu
00000 E E E E Eco co co co corxj r^j rxj rxj rxj

I§S

Ú3 (8 £



465La comunidad morisca de Avila

cxi en en en 8o
£

o
s

s 
—I g

o o o o 
icz IC >C '(=
OJ <D QJ <D 

r<j r<j Sj r^j

m

o

en
¿r

I
LU & 
cq <r 
%|

IgH
H 8 o

•o 
O 

c 8
c
,2 oH

<■>s §<s a
1-3 «f
roí roí coi coi a o. o. a en en en en
LU LU LU LU

en 
_O 
O g
Q.

O 
ao

>

O

<L> 

C
'O

c 2
C5

— C/3

C o 
o o 
£ E

2
1 5 
es en 
“■s Jl 
% •§ 
O en 
•O O
2 -2 
f'S 
w

. 5 
as cr 
o c

• — .M 

43 x> ¿2 
2 S 

O
C5 !D 

§ » 

i'í x: s;

2^

w 2 
c 03 

LÜ —
O 

-o 
a> en

O § ’cú1 

¿ 2





467La comunidad morisca de Avila

V»v>

§a 8

5)ctctctct8 0>0>0>0)0>8 b> O) o> o> 8 O>o> o>8 8 &>

-’T CO 
CM CU

ao 
CO83CXICO 

CXI 3co 
CXI

o

g

o 
co 
a> 
■g 
-CZ

GJ

o
CO 
á5 s

83 
í

o

8I

CXI 

co

os

5 i 
£ co

"O

o 
b
CO f rxj

m

1

<5 S S 'S 
W JK £, = 

< <c

11 
o o

<C

"O
co

__ l_g

Q *

co 
LU 
□Z

Í
P

f
li

s ** 
•O o «J

£ o E 02 ra

<p co <g

-Se O Sz §

en 

1 i CL^ 
en en 

UJ co 

«« 
§ 8 
“7> 11-

0
■'*CÜ

o

-8 f 1 
2=^-8
S 853

2 o 2 -8-§-8 c -2 c 
Sí o 22

O 
tsl -------

8 g 8 f £ 
o « -o 

§18 
S» o o 1

a>•g
s ■§

8 § S _
- co o ~ o 3 £

§S 8 s 8fs

í i
U 5"ááiIIi II|III |f f f f S 2 e

— - o
3 * S 

co□

lillliilyilHhJlOil

>c

O •z 
< 
z o 
u
5 o z
J

££
2 - Q o

en 
Ctf o o 1 CQ -2

w —
<Z) 
O 
Q
S2 2. o 
S
O
W 
Q
O 
(Z) 
Z w u

o-- -Z-

-8 "i <¿ § sHfinifS 
-o cd — —1 —1 a> _p



468 Serafín de Tapia Sánchez

en <n en

Q
co cocos

en O> CT en CT> O> O 8 8 8 8 8 8888888888888888888

8 S

cu cu <□ cu t t 
o o .cz <_> cu cu

8 co 
CXJ

O CsJ CO 
r~~ cxj co co O CO O LO 

CO CO LO
o o co co a cxj
CO CXJ CO -r— cxj

a o 
'T r—

o
□

uj 
m

O

cu
cB

£ o

5
i■í

CD

8 
—J 

£

c

CO
CU

_O

8

O

f

-íil

1 X

£ a> r-

£Sc g

8
8

- 2
O O 22O i 
cu Zü rsj

cxj 
r~ co
CXJ

5
_-8

333

8S

? §
S3
CD CU 

T3> — 

stá

c/> c/>

8§c\, § 
CXJ

co co

co
UJ

§

Jl!

8Í
ii

cz co
cu S:
c- -z

Sg

4
i i
CZ CVS

o

f I S f | f S g g I c = c:c:JSÍ2JB<Salog = c=

8 
a> co c
CU CO 

“3 s 
JS?>O 

. cu

o^ 
o cu

l§-

8 1 8
O co O

S -2 =
1 ¿H

« „ cu cu qj qj a> qj qj <x> o------

C-CCCCCCCCOÍCCCCCCCCCCCCCCCCCCCCCC

I
f
2 9 8 2 X, i|¡iIIi i i

c/> 
*O

rsi o"

S á I ¿ ~ ¿ g s ¿? - “ 
S <C o 2 .

co "O ~

3±

o

8 

isf 
o €■<: 
-SsiS -S 
-S -8 8 
^13

o
== V j

-O -O -g 
CU CU OI 
O -S2 32

O'

CU

■o

8
a>

ii
SgoY°g?g?f = f| 
<t032J2j<i:2I2<C2I2n2co2^



469La comunidad morisca de Avila

(/) c/> CD en

o«3g£SQ co 1X3 en s

8888 &8 888 &o>8 5>8 888888888888888888

CXJ
CO CXJ

en
cxj

n- un co 
i— xr co

CXJ
CXJc= a§ s

_g
_O
cu

o

o

B

8
3 
£

i 
co

o' >
o

co
gj

1 

í

co 
r-j 
O

s
_g
§» 
cu
a <c

co

I
-8
S 2 2
8 8 8 
se có íó

ll<_> cu

o

□ 2 “ ~
g ___QL o o —

§
2-oo 

■ijili s “Ses

efll

UJ 

m 

i

£7
CU

.i <3
Íleo- 
ooog&cgoo 
-o-o-o -É -ñj ro o

™ <g -o 8> £ £ £
<£<£<£•<

2 
2-8 2 
8 §■■= 
co S íó

co co co co co co

CO

% I 
SS'S 
O S^F 
SS? 
o co .
■o cu

tils s a^2u_>Si_uSu_u_

CO

CU

I-s
§3 
u_ cu 

CU <U "O 
■O -o

) O UJ 
cu cu cu o 

_ _ -O TO -O -O 
±S>ÜS>3c

CU -O "O O CU

•8 -8 -8 ~ | |ffiaí88§«<u<D|-8|Ss8S§l
8 f 8 -g £ | §. = § § » 

ooS±220<^^2>>aau_z:=_j222:za_Q_a_u_co

TO

ai 
co
co
CU

gíf
-O cu C
r- O —3

o m

Ô
Cu

en 
UJ 
QZ 

il
UJ ZD

g 
_Sií3 8 i?81<:

O§ s 
i

< 8.8(3 I
o -o UJ
X5 co cu ?= <u 

Wó£

.S? -cu ce 

S^llí

co 8
2 §
iss s

cu 7ñ o 
cu "o _o o q> 
-o o 2 %? - 
g É o 

<C "? o <c o

s ce.

g>s^S§§ápg 
u_ —'oaico-Scooocu^cucu 
-oS S-o^ar^ £ £ P -o P 2°

c^ S. o
8 8 8 8 ro ■§

HfHifiHlIffíiíiMííííífílí

en
S= 8 
s§ s 
f 5 ffif § -<8 g-í §



470 Serafín de Tapia Sánchez

c

sS § CXJ 
LO

OO CXJ 
CO LO

o> ct o> b> 8 ct o; ch 5) 8 8 o 8 8 8 8 8 ctctoictctoioictctS 8 8 888

co^3- -er
CXJ •— co33 3 3

O

□

CE cp
o

o
0
ot

o 
o

8
<L>

8 
—J

g

o
0
d

S
XI

o
-O5

oo
CÜ

sí 8«

i
p o
o p 
o o
-O o 
ro ro 
o u í

§»
s
8

■O

o

KOíillliiiflíll
s
£
o 
XI

o 
s? 
aá

co 
UJ 
c

í 
ií 
UJ O

CO S 
2-S s 
-O C “O
G3 O CI

jjíIiljfilHíi

BfO -É- 

íi

o>

■o 8 _ -g O o -O o B S -go-g-o-o

HiilsOíloiípihií>o5^m22-8<cúzcD-^S<ccS<cou-^-iu_

're'
o

f 'S'
<D O O O > «

ctjraT-'ooo^r-.<i><D
s S 8^88

cB ® © ® o ® ® ® ® ex s= S & 5= *—>■, TOccrorocsccajTOcoroTOcücocucocuro
<ICOCDCOCOCOCOCDa3COíDCDCDCr)COCDCDCO

s? S>c CT -o n 8 g

áf = sá3 = =!=>> ..

iío o

o 
Lfc_

O
8 8
§8

o s -g o
■8 8 o |
en rsi -1- < I— X3

<c m a .

30 as o-
3 «S S «8
«^8jS?8,2§io

í §o.§«So

1
l .

2CO
3 o £3 o oO^

có
O p o S "

82s ,c 8 ó
O co c» ®

2
^8 S

.^|S
Jo < ±-"i «SíHó



La comunidad morisca de Avila 471

tn en en

§cxj 
LO

cxj
LO CXJ 3 8

o> o> o> ct> o> 8 8 8 8 8 8 ct & & 8 8 8

2

o LO
LO

co o o o cxi -v i— cxj -r-

o
g

& 
rri

O

O

<u
og

o
CU 
<5 g 

-£Z

<D

i
E

o 
o 

■8 
8

2 o
o

8

g 
zJ

§

o 
<5 
q>

3

</»
OJ 
<ü —

§ 
¡5 

t s.

81
íi

UJ & 
tt, -I a4

5 315.3.-51

co en

O
<D Qj 

g 
£ifií 
fita J 
■gá^s-S

11 o o

2 2o
2 2o

^2
<75 <ü
O
o
■O 
o

■o ocio 

hffX ^QQ 
o c ® o 

td ra -o -o

o8888888b>88o>o>o>

en UJ 
oz

í
lí CO " LU O

O o 

f | ,|a a a 
CX3 CO CO CÜ CQ CU

Tu

O 
JES
c

I88S88°nS88S222
’tz OOZ3OZ3OCUCUCUCU<UCUCUCUCUCUCUCU<U<UCUCUCUCUCU 
CDC0CQCDC0CDCDOOOOOOOOOOOOOOOOOOO

SS.
.9?

en
~ 8 8
o> cu o O

rxj 8 í f í O g i O

^StSgEli'go^cu.S-g

o 
o

£ _
-S-g g g 

S -g r3 e e> 
-TO _O oj c 

^sá-Sja

I«t« «1 .§ -i f .
Ü O £ -8 -z i m C 8 C -8  ____
¿5 S ° 3 1 ¿5 g £ 3 5 1 £ 5 11liiiiiiiiiiiíililiHi



472 Serafín de Tapia Sánchez

<s> tn (/>

co co 
co2 3

8 o> CT GT> O> 8 o> CT> 8 5>8 8888888888888888888

¥ COCOCOCOCOLOCOCOOCXJ-^-COCDOCOO 
cxj cxj co *— cxj ▼— cxj r— cxj cxj *•—s

o 
co

1

8 
—J 

g

b 
s 
&
■O ig> xz
&>“

O s 
b

1
I I

o
o

S
8
<£

LU

Oj1 
z

i
i i

COI 
í

II

i

_ O -o -o -o -O — 

g p ™ ~ ” £5 —

o| 

ffá 
£ 8

o 
8>
<D

"> s
" <0 " .E g
S-fe g. °*
“ 1<3 g

■s s ?
<W <tM

3 8

co

gis
-S-S?

o 
LA»

ll

i 
CO

f “<3 si 
ISSS5Sg«tgin 
?f=S«|á»JÍS 
■o<Dc:<D<Do'5a>a>'oaJ 
CO'O’O’O'OTD ^3 -o "O OJ "O ^03-3-3- 3^3^^

a> — — __Q> TD o <D

ÍÍSíflOlfillPS

2
É 8

<-> ro > § 1 ¿-g s E co > s
2 <S S « I €
■S 8 E ~
i^s<S3is

— o_____ -o _

O 2 8 -e-oS asg-g ? 
!<§<§ <§<522 3^3

■§

<oi
■? i

<J O ra = c -g =g U

°á Sassgg^««^
§§“í o = = i

co CO co o "O o Q> o OJ
í E £> ro ■£> T3 c -c ro en



La comunidad morisca de Avila 473

<s>

co s

8888888S88888888888& 8 8 88 8 5)o o

•'r O CO xj- voo o 
-tr xr uo

cxj
CXJ 88S338S88SCO XT CO 

CXJ CXJ CXJ

o

1i
o

2

m
o

8 
á 
O-

O
Os

o 
o

2 
S <
"O £

2 2 9f 11
cü co co

s> 
o 
o

<3

7n 
3

S
_g 
*>

CXJ

CXJ

2 
a

o 
CO 

2?
£ a 
co o 

Sf co ro
«3 en 
.8«

,1
tiaa

UJ &

■^LÜ

8f
ÍÍ

en
m
ro

5a
o

Ss>5

í|3 <3
:^a

5:£

=r S

= ■§1 i
ISL „ . ij£ S4««Sigí4iáága gagf-Ss liflffOO 

<3 <3 <5<5<3<3<3<s3<335<Sá<3S<s3<3<§Sáf<?<S <S<S3533<5

I o £.
03 en O 75 o> __s & a
-S a> °

-O <D 

a i§ £

S §o 
30

Xo un

ií o o

S s
Ss

if f S oio 
■iíff i s ®> s> a

en 
UJ
§
ip

§g

oI
____

s? iS o a t a 8 
a o cto a02 s 
3s^as2

e siS 
i 1 $: x £ s.

¿ñ«^u:0<Ql2QS

TT LO 
CXJ CXJ CXJ

CM

?!plillllll|l}rhbf



474 Serafín de Tapia Sánchez

<s>

§ co co3 cu 
lo

8o>8888888o> o o o o 
o o O) CD O> CT

O CO 
CO CXJ 8 CXJLO 

cu

O

v> 
O>
ro
ó
o

os
o

s> s> s>

i

83
8

■i
íñI

LU

iz

i
o

1 
o

5

O

□

Si 
o o

9 9 
qj gj 
co gj 
CL CL 
co co ru ts¡

I
1

!

o

¿S
a a a a a a a s a a a ,s

I 
o

cd

en 
.3 S>

o
CTj

S f 4?<o co co

cd

8 _ </> 
8>.8’8 

2£

cz 
co -co 
co E 
CD => 
O o 
> CD 
O 'O 

TD O

co en

O O<r> <r,

s s 8c <c <t

of 
O 
8-S 
•S-íe

Sí
IB

0
■'’íZ

co
co

O E 
co cos 

m <r co 
2-S-S
CO CJ CO 
C ® <D 
c O CO

-<D
E co 
o^c__ 

raro g rara ¿o o _□ r=

co 
£ 

ií 
S<É> LU O

8
o5 

C4>
CO

.0-8
> c-£ ¿

u_ ’co co *co co co en S2 — —
coepcugjgjoo-Sgcptpo

átSifióSgóóSgfáagBasaBsaasaS

S E
CO o CO 

¿3? “ 
« S’s 
o Q
CO qj O
5 8=x S> úz

i
O co

£-8 i 8-i
§1 ~ s-s-i >■39000009^  ̂

s f a? ? 3 »-g o f 
ra xá ro ro ro 8

’si r-u tsi fM ru bj
co <D CD CD CD QJ CDro 3 ZJ D D 3 Z>

.0- ,O" ,cr g- g- ,o-
c c c c c c

I 1 I I 1 I LU LU LU LU

~ -8
5 ™ •§ -8 -8 -8 o, -8 
■O^OOOO^PCDCO i -

cu
■§ 
<J
o

=>. O 2-x O o 
9 9 9 9o 
-8^-8^ 
03030



475La comunidad morisca de Avila

§ t co 
CXI -r—ssco 

co
CXI 
LO

OI OI OI OI O 8 88 8 OI 8 8 OI 8 O1O1O1O1O1O1O1O1O1O1OI 8 OI OI

o

co zc

8co 
coCOo co r— loso o 

co co

•g -g -g «g 'g
2 s

g
LU

o

g

8
ZJ 
£

LU 

m
O

CQ

"OIo
_os

i

i
CT3

O
<D

3

I
-8

8 
§ c

o
<D I2

Q>
ra
8 
rsi

.S-Sis

Q g 
o ~ 

ii

»_ u-j
O 03 
-O O s a

§f

lí
C1 o

LU &

ll

s
o

.F. 05o UJ o

“£•§..___
« ° .§ « o -S « 
? S S

(/>

en 
LU
CE

sii!

_o

CTJ

o JS
5 -f o O g.^E i § §

OfOlllIlá

'Ñ'TT
___ _ <13 CD
8 .Q-ott

lili
BBBffiSSSB8BSBS|SSSSSSSBSfeigtg«,ggg§ 

tiif f f f f 8 §. a 3. a a a §■ áfiÉLSiSSiSSiíiíiSiSfififiiEiSfiiEiSujiSuiiiiuiiuLxiujuiiSui

«
asoái S3 si

5-
CD 

Q_ o 

pjtsíll ~5s=s5^yi8|

J2
-o o

__ O __ M'0£5_g<D'0'0olE

iiIizSslsffi^lmsOsss^

o 
o5 
■= 8£ §
■8 S J 1 g
3 -8 ■§ £ o m 

gSíH S> ^IQo



476 Serafín de Tapia Sánchez

tn

O O CDCXJ 
LO

ctctct&ctctoictojS 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 fe> 8 fe> fe> o> fe> o> fe> 8 8

xr co xr 
cxj — co o co cxj

CO — CXJ
CXJ O O CXJ cxj cxj r^ — co 

CXJ
CXJ co 
CO LO

CXJ 
LO

f

I

8 
—J 

g

I

.XI
CD

"O

•fe
fe
cu
co

i

o

□

i
enÜ5,o
fe

_CD

O
fe
fe

S

l

o

cu

8
o

cu 
o
CU 
rxi
cd

8> 
92 
O
cd

S>

li o o

8 fe 
co
cu

Jl

i gM 5ll iif

<D O CD
"O ~

O CU CU CU fe e e e 
CZ CD CD O 
fe E E E

tn <n

i i 
ii#g

tn tn

i! if

0
■■°ü:

en 
LU 
CC

Í 

p SO

§ -Sf -s
ÍHsiJs £ Q0I ^"?-5

4b 
jS

fe

•S-8 S 
N O —J 
O CZ :=- Cx -p 2 zc -§ re 

-cu cu p e>

zc — 
w o c

lis
1 s
— fe
-g g O O 8 8 8 8 8 8 8 8

1 í f f f -i f f f g § g f I í í í í 1 í 1 i f lliliíiij

%híli¡iliis¡is¡j!ljsíili

of
CU p > CU s 5 8 £ f g § o 

8<S I? fe-8 
O <D gco ro 
7Ü "o -5 cd —1 
“O CU CD CU 
PEo roo 
f Ss.53t

8 

'iiiv-g s f'S'fe 2 f s f f iS Ip« 
■° CD ro Q.-^o'fe<co> P 
O ‘UO co-C-OCO cZ-O S

s S i 8§
■S s g o - „

J s §■
piiflíF

-=cx-fe^ g’-S P
^óó±l>zf



477La comunidad morisca de Avila

u~>

§ 3cxj 
lo

cxj
LO

ü> CT CT O 8 8 O> 8O>o> o> 8 8 O) O) O)Oí O) CT O) CD

LO 
CXJsoo o QV— lo CXJ cocxj co co 

■^r cxj cxj

5 *5

§□

tu 
m
O

o
ro
Og

ro s
o

SI

ii I

s
IlülJISSifSí'

I

si1 g 2^

gj _S? co co

S-8
§ -g 5 -8 3 S § 3 E -S ÍB £.<2 S = ”

en 
LU cc

i 
§o

LU O

5

I 1
stlIlffHíMHHsll
llllllll¿¿¿C5O0O000000OO

2 8 g 
® s ■© g_ o g 
CQ Q Q> rxj _C2 co

■8
<50 CQ O 8 g
H ^3 S S ro 0 £ o 

„SS^3O sts«« “S 
O-eSP.íG^^Oiíoóro'o^ 

s s § i«sf« ^Box23^m0i±5>

11 o o

i 
§ e 
l i

O
co

i s 8
CD 2- <D
■o .<? ac
ro cz _«p

8^^ 8-g 2
5=3

tOÍ il ssüilIIJ000000000000000

LU & 
ro «1 
sí

LL.

co

2

-80^
«So
r? a> —

§
> 
•qr
ISJ

Is.^-rb8¿ f 3

a> qj

QJ <D
Ip Sg'i^ 
ro ro~ JP 
a> 8 0 as 
T-’ > T"> ™ ro 
2 o 2 ro -o ra < o

■o E -O 8 C

■o ro a, 
_^_ 8— -S & ’O Q 2

§ipii



478 Serafín de Tapia Sánchez

v>

ex.
L-O s s

8 8 &o> o> O) en en en en en en en en en en en en

rsj 
o

8 Q 8co co co
co
CXJ

■^r co
■-— cxj

s 
—J 

i

I o
3

5

I 
i

o

□

o 
_CD

3
o
77) cg co

O 
O
o

LU

i

rsi 
<D 

"O

8
o

en cz 
<d
Q 3 
■8^

CXJCU CXJ 
LO •—

líII

><
co

€ o
S-8 s 

i2*S S 
8 s e 8 o x o 8 
S -g

-I

43
S I S S 
-o O -o

¡i

11 
c_> o

f f o)8>8>8> 
ts 8o o o o o o

<D NNNNNNNNN

lffis§iOittiIititie22eIííííIíM irir^^^zJzsooozjzaiDZDorízazszoCTjrorocüCDCDajcDCDOCDCDCD oooooo'¿5oooooooooooo3znzzcnini:3z^:ninznznrnr

co
LUI 
i o 

feo

a> <D
■o -o 

liisilísds|pÍI5«lIÍHg8í s=:§;3a^34(°Oá<§¡S££á3£§í^í§§I§

3 
_ _ — ■§ 

-gg-?£§ 
f $ 3 S 1 i i §5 2?
”??5 =3^s.5JíSS =

a>

8 O> o 
nJ §

o § Í-8
Üxxe3 as? 
-<^czQ.oooa>_|Q- 
co UJ o -o Ig Q 0,0

CJ"2-8"’C2>°S>^S>

=*= o 
2-8-8^ 
™ n m -

xr xr • uj <)

llf8 n» n> a? ro =

$3c ±
8

4
O o o o

lili

nu 
Q>



479La comunidad morisca de Avila

S CO CXJ
CO LO

CXJ 
LO

CXJ 
LO

CT> 05 05 O) O) O) 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05

CO
CXJ 855 CO

->a- co -^r xr co

1

s1

LU

£
m
o

"O 
o 
m
gj

o

2 05

O O c

05 05 05 zc zrz ziz

2 
05 
co §-

m 
co

<75_co

"O
o

-i
OS>

i
S

!í

«J 
£ 

O «
S -S
— M O

iíiíífí s 
Hit

nnnnnnnnnnn05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05
OO'O'O'O'O'OO'Ü'O’O
CZCCCCZCZCCCZGCZ
<g-<p-c5-<S-<S’O?-<p-<S'C5'<S<5

05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 — — — — — xxxxxxxxxxxxxxx

tilí
IXI 
05

ro § 

s|N 
o CO 5 
« “ Lü

tíO o

en 
UJ 
□Z

í 
li 
Í2o

N N N N 
05 05 05 05 

~O "O "O "O c c= c c ro -CO 'co 'to 
E E E E <B 05 05 05 
I ZE X X

O

o o >_ 
cr cz o co co ~o 
05 05 45 
•c tr s 
Q O Q -cz co

co

S S„ 
«5 8> > <X) -s-sa 

rsi isj r-J rsi 
05 05 05 05 

■O ■O "O "O 
•Cü ~<O *<8 *S

a> o5 05 05 05

05 
■o

■O

.05 o

■5 s, 
05 05

o-i« 
-S2S>

rsjrsjrsjrsjfMhjrMrsjrsirMtsiísjhj 
O5CDa5a5O5O5O5a5O5O5O5O5O5 ■u’o'D'0’o'or>r>'o’o‘0’ü’o 
ccccccczccczcczcz

■CO -CO -CO -CO -CO 'CO -co -co -CO "<O -CO -<O 'CO 
crczczczccczcczczczcc: 
V_ k__ K— V— k__ K— V— V_ w—

O<DO<DOCDCDO<D<DOO<D zEzcxznznzzcnziiznzzcnziczc

y —

li

3 i ~ ~ s s

IHíílsSSsí

So8g"o .Qo §

HIíIíHHHÍIHÍHísJiJHIííHI

co c • nz

S s o =jo ^8-0 

£ - s o

g r¿ -8 § 3 £ -8 » -8 S. s 8>
i c= 'i S = i = ■£ ^ s, 5 3 S s



480 Serafín de Tapia Sánchez

<2 8CO 
— CXJ

CXJ co 
LO

8 05 8 8 05 05 05 8 05 05 05 8 8 805 05 05 8 05 05 05 05 05 05 05 05 05

CXJ 
CXJ

co 
CXJ 3 £j

o
-CJ

s

cg 

jÉ
>
o
03 
en 
o

8 
—I 

É

11 o o

o
o

o
g
oB
05g i

03

i
£

CD s

I i
£

Q
á

I

CÜ CX3

•o

fti

t <c
£ -S
8

o"

05 
03 CD

Q. "o ,S
fSI rsj o

■OS-COrñOaiQJQl— - mOOJNNNNNNNNNNNNNNNNNNNcczc:^=;=^=ííJc:c>í=^=CDa3<Da>a3<i><Da>oa>a5OCL><i><i>cDa5<i>CL>
o g q ^■o'-o’-o'-o'^o'-o'-o'-o’-o'-o'-o'-o’-o’-o'-o’-o’-o'-o'-o'

if

<s> 
L¡J 
CC

II

o 
u_

C

3
o
<15 O  

as 8 — cB 
_J Q_ O CO

f i 
if

ro g =

^-S
-g S V- 
2 S 8-8 
Sá5 E 
co cd a> *32

"O "O 03

¿D

05

s
“O en “o 

cz

=c
81^ -s

•O 1= J= o o 

88 8^8^^ 
<C <C CO C_) CD CD CD

= «3

g-8 
ai 8 

"O en 

8 8 _s> s 
UJ Ll_

i f

g
S -o f o o o

§ 8, S 1 § 8—1 <c <t <c c <r

en
>

I sf -2 S "S = 21 o §>il

■^ogoraro.cou^oca.ro^vj-^

s’Ságállfgliáálá

-o -o O swülh ' ' "' -D LÜ LL ÚZ LL O



481La comunidad morisca de Avila

en

s <o <o CXJ 
LO3

a)O)O)O>C)CTO)o>a>o)0)O)CTO)o O) 05 CT> O> 05 05 O) 05 O) 05 05 05 05 05 05 05

cz>o

i

8
—Ig

$ 
2

m
O

ro

Cú

o
o

5
o

_a>

S

O
LO

o
o
o

cu
8

o 
o 
co
8-M

.O -Qs g.

NI
O

8*85
<t s

ti
ll.

<5

O 
o o

en LU I
1

8g feo 
lxj ZD

S i
II

S? 8
2: ro ¿O

2 o - - .g 
£3-8 &2 
-q5 05 O o 
r< cz en p en 
ro Si .92 § 0

CO O O Q

■o

siiíiílfHlfhdlíllhíllIOíOl

s
>c
z
03

f -8

fjfflffjjffiffllJgss§§§Í§§J§§§§3

s 2 
-S o ¿| 

f ^2| 
fl S,o

g e -8 8 <0 q> 05 co f| ff

>

lis &S liiJ .»íi
2 -8 ü -oa>S.-oaJ>0^7o0<nco7D 
o co o» coro'Dra«'aa>ro^c/)£'2on



482 Serafín de Tapia Sánchez

s8

8 8 8 ctctctctctotctctctctctq 8 8 8 8 8 8 8 c> en O) ch 51o> 03

CO O CXJ 
CO ■'T T

co
LO

CD
CO

CO CO 
■*T

3

i

"O

8 g

5 g 
m c/5

03
-g

si
£ 8 
o en 
d co

o
o

I

81

Q o 
fe I

i
CO
2

<P
a

■o 
cg 
03

tí¿

i
<3

I 
í 

i!

i

tio o

2Í2 I g, 
sss^S

Si
K co

_J 8
03 O 

co 'O 8 5 
03 S? -S? -o 

<S S 3 • '

= = ><5

8 g15li

co <o

8o
S -2 c c c c c
2 2trtrtrtrrrtrtr 
cococTJnJcücocucüco

03

CC -.

^5

O 2.
2 2| € g -g f -g f g -g -g -g -g | | |„„„„„„„„„„

Q.
CO 
03

So

I-o j|
» 03

o *o 

?ss 
■O c cz 
03 03 03 
S 2 S

o Ü o 
iP 8 § £

03 O O 

sil 
g 8-8- t N NJ

<1

f
£ a S 
íl > § I 
3^.5-g-^ 
8-8 SlSb 
s P f s s-S<Sf 3

S ^-s f - 8.°° sssf^Sáa ’í
03 CO 2, 03 <n •?•
-o -= g>-o CO co > 
3= S Q £ 3 £

CO

2 £

f 'S e
-o co

o8 =
03 0

•co 8-0 - — — r- O 8 :§

f gII>>gls 3 i n bj Sjasí18 s8íi 8>



La comunidad morisca de Avila 483

3 <2 2í 3 co 'ta
co cxj

0>0>0>0>0>0>0>0>0)0>0>0>0>8 8 8 8 6>8en en en en en en en en en o> o> o>

<3 £ ¿3 2 S 2 -5 5. s á <3 2

83§ 
LU

i §
o

s 
d 
¥

o 
•c

ro
g5 

¿z¡

o
CD 
O

UJ

iz

o 2 
"O <D if s °

Sfll

i
8

iilíl 
f 3 3 £

lí
o o

_o

o

cr r-j 
rsl O 

lf 
O £

O

s
I 1

£ S-g-1 § s §
<= = <5 "
««BS

----- - -- O 5> s S»

CQ

§ 1 
rxi ¿3f

S -O C ro

So 8 §8^ !§*> 2 3 <3

osi

co!

l§

tí

s a i S Os •§ '= c §,1 § § £ 
sil 1511 f <3l<§S 1

8

i
jJlijfHlIililiiffjfJOisíiiiiil

8

liliJíiiilisilílh

c/>CD;o
8 ím ce —

Sis
O l̂S « o «uZ-g^-o 

|I§>Íg3l««i 
8 8 o <



484 Serafín de Tapia Sánchez

m w

LO 
co a 3

05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 8 05 05 05 o 05 05 05 o 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05

CO co 
LO •'T

LOC? LO
CO CXJ 8 CO

I

o
cu
o s

o
CU
o t±
xz I

o
■Os

8
i

o

fe i
C5 s 
LL)

G

cu cu cu cu cu cu cu cu cu cu cu cu cu cu co cu cu cu cu CD o
^NNNNNNJNNNNNNNNNNNNN ‘ ' O O t-

|fff|i|íf|ítiifíff||í¡¡ fOiOíO

2 -g - 22 co -c_ 
S.S’s 
co -O co 
n cu 2=

co
LU
CE

J ti

51 
fí

s ?
05 CU "O g

§ 3 fe fe sO —1 o co O5

1 S-S 8> 8

f1
O 
® 
i

<L> 05 O "O

OlsOiS14Í533

o
■"*ÍZ

If si ií

s
1 § rsj ZE cu 

2? 05

^fggÍ«S§§'ÍfÍfa>8gfcgfÍ||Sc

cu

S -8 -s 
"o cu ™ 

ÍZ-^rsiOa>g'<§r>J^_ 

S-SS^f.gSpá^-8 
'»—. croo ai co
CO a> -O X5 V5 -o O

cu
3 §5

’ -8 -fe

o
22 9 fe 
c- cu O 

30

li

S CU

o° - 3

3 
.9?
■o

> 

ílliMe 
ítíiF* 3 o -g g g

8 2

o 
05
O qj5s

: 35

-fe f

i!
s-8 3

± 1 S> 3



La comunidad morisca de Avila 485

</>

3 cS cí ■'T ^r 
CXJ CU

&>88u88888u>a>CT&8O) 8 o> o> O> O) CT o> en o> o> O)

un co xr co co 
cu co

co
cxj

uO CO cu

o

jj

ld
en

O

O 

s
£3
O

O 
o

I

CO 
rxi 
O

O 
<g
o
cd 1

co
oI

■O
Cn 
<u 
cz

o

K
§

s 
zd s

f
§

l co

2. 

í
o £
co

3 ru

l|ít| a>S o o

cn üj II 
ü UJ ZD

_O 

i h

tí í t 
n 88 8 
co tz CD O> 
■S CO co co

g? g 
•> O CD ~ ro ce

in en

-£5
. en

S ro 
■± O 

s« 
co «s 

*>5:¿S

<1 
u_

Si 
c_> o

gj

§ 
co

£S

||

ru rsi rsi

3 Z5 =□
Z> 2 2

Q g o -£•w
o

£

a>
<p
O)I

■O?
E o> ^4=^<DEH(S<¿y-co£.S2
ro.a? d’1c1^'8'o88a3TO::::>c,<Dce o ■o^'o^ouiuiooajo-o
co <d 2<i)5,-raa3<D<i><Dra'ocDa!■= TD un-¿CO'c-o-u-o'z <z> -O -CZ

— g
&a s' '8

= _ = £.
8>8>8>8>&&&&S IIS i £ 2 2 iiOi S s§e 8

czczczcczczcczccczccczczczczccrcSS’S’S’aííiíSí'C.c
000000000000000000000000000=3=3

03 

a

§
o

¿= O U o <=
en ai 2, o 8

g E o E g
t ro O CT3 c=

8 o> 

fi
I
£ -8 £ sJ 8
< g- íí S 8 g
e á 5? “ 3? á
< P 3 -2 O CD
CD CD <D CD

7Z> -O T3 "O O «5

8 o 
aw §>«f f ?«



486 Serafín de Tapia Sánchez

CXJ S
LO LO§ s¥

05 Oí 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05 05

s LO
CXJ

Q co
co CXJ

cxj co
CXJ cxj

í

8 
=¡ 
£

o
§

UJ

i

o_g
s

2CU
O

1
8 2 
CU 05 
o ra 
tr o 
p cu

o
■S

c
co
05

O
Oi

o 
o 
_o
oi

-So «o 

22Ss2f|3-sf|||| 
n S = 3f J3 3 S S ° £

§g

|í

2 
o 05 
2? co i s

-O -g Ó E ra ro 
§ o § O5> 
^.o-O £ Z 

f £ ? Jz S -o-g 
42 §a. s<3 s<g

co co
co 35 32

05 05 o -O -O O

mmsm a

Jll

co

c S 8^
¿ CZ —5 LU
t- LU CO 05 CO 05 05

CO CO -Q c= JZ) _O ----- ------------4 3 a & ¡S % S s. s s. á S i

rsi rsj

2 2

ilo o

—5 COCOCOCOCOCOCQCOCOCOCOCUCÜCÜCOCOCÜCOCO

.cu

05 rsj
.,, -O 05 -s:-£S Sé|
o C= ro2-^2: G

05 e_ CO 05 05
JZ> 3- ~ JO -O

co
£

í
p
So

co o
CU i

cu -g „ CQ

-Jísfíj =
SísfísisMi?
3 3 8 -8 JJ -8 ~
3^151^3= fl í

uj S:

33 
"'’gz

CU
•cüpe

N N N N N N CQ

£ « 2
o o o o o o o2 2 s s 2

05

05 05 E r5 c: o c8 3 o£



487La comunidad morisca de Avila

<n

cxj un33Sco

8 O) O) O) en O> O) O> O> en8 o> o> o> o>cb cb 8o8 8 rae; o>

O U~> XT co■^r ■’T cxj
CXJ -M- CO888co

C\J

cu
-O

&

o□

i

11
c_> o

LU 
m
O

8
3 
£

o 
o 

§ 
o

o 
<ü 

_cü
76 i to

o
5

s •<o 
§ z

"O £

coI
íH

LU ZD

i I

co
co

•S
§ ’<o w

CO 
CO

co 
cu

§ § -§ C 
g § a 32 
o. o. y £>
§ 8 11

OJ -O CO —

stg ^-So^O-Sc-qIc §>§>§.§_ 
2 o ._ W S 32 g §, g C 32 § o 76 o> £ E S c &

° §
- &■§
.8 32 8

t
1

Sg 

h

illho

c

z J z 
co co3 -8 3
O Q> cu co 
-o -O TD '= 

®>3c z

r^j cu
*co

■2- .> 3 g 
co <c —1 ■— 

UH GO O

CO
32
cu

"8 ro

c6 cu ■-= cu o
- 13 8<£ 3(3^1

S co S

S C g.£ c- <C

«¿o <3- &e -o -o 32 j? 2? o s o- o§ 8 g s=£ f -s

co co co



488 Serafín de Tapia Sánchez

o co

a

Ii 0)05050)05050)0505050505058 8 8 o o o c_> 8 O) 51 Q 05 05 8 8 8 O) O) 05

2 2 O 9
2 -8 o 2

CO CO (O CO 
Q Q N U

§ CO
CXJ

LO
CXJ

o •*3-

!

8I

% 
8 co

8 co s5

1

o
£

o§ 
o

1
o

§

Vi

I 
f 

Ü

-8 
sro S p 3 2 g | ,g

txl— ° 
f i 
o x

j| j= j= -o -o r'J M
sssgssgssss3S8og|Sffo&&i|||||.g|.g

c/>s
z O) O

CX —

■8S8- _

5 g g5

ro -55
«««

J e -O c

s s s
8 ■£ B 8 

Sq888 
“--> O O £

■O ó 7; <D -O

2 1 2
<8

•Q

i-8
CO CO a> 2
O ~ "O S

■O 
en 

.—. •3
rsi —J
<D . .

o “ 55 o ?= o m
O 

íiOOiihhM g s S8-f -8s isgSSflfOí

b4 S
I í f

co co "O q>

8 S ~ § £ j_ § 3 
E£lrJ^|.Í~ 
á? 2-8 8<^s 
~ J o - §w orr-oTo-owcxg 

&> ir (S S> S> 3 8 §

rsj
2 <5
ro

co o 05 d> 

gs«s§£ssá?f««S ? 2- =

O <D 2 -O 05 
"O "O IX- L_ “O o <D 
ce co a> 2 co "o "o 

llallí
c•8 í —

2 2 S s s -g 8 K-É -a -3 g, o



La comunidad morisca de Avila 489

vi v>

co gj CM &CXJ
LO

CXJ CXJ 
LO LO

8 0>&>b>0>0>0>0>b>0>0)0>0>0> 8 8 8 8 8 8 8 o> o> o> &> 8 o> 8 8O>

£ co cxj r-— 
CXJ ’T ’—

CO CO co ■'T O IT O O CXJ o 
CO T— CO 'y co cO

i

§ 
2

LU 

o

I
o_g
ro
en coI

8
3 s

o
■S5

o o 
£ £
a> o 
■o -o
co co o o

I_o

ro 
ce 
_co

I
I 
¿o

S

8
8

■O 

<5 § ■g 
o

O o o

o
E o 
88 
3 1

O -E_ 

íi

C V)

<s> LU ce

iLU O

CO

<5
CD "c*

■O -O tn v»
*S ■<!>

.o. S S S o S 2 <8 8" 8^
g’íf?SS2 2 22SSSScü -5> .1? o> o — E E

..8 £ B S B B 1 ■§ 3 3 3 3 -g .g .§ ,g .g 3 s s s
crccccccazococazccoccccEcccccccEcrcccccrcEcrcrcrarcEcccEaccncnó^

81 § C.
.¿3 J> ,®
2 < Q

8 8
s 3 > 

Q.
f - 3 i

0̂
a:

CTJ 

I S S O

SS

-= 4íJ i 
f «i i? 

£SfSS2Í3d8ál

■ai 2

cz) co co

en -S
o a>  
«« Sa> - g

hKsli«íp01fsSifÍsiÍ
0^QQoJjJ^2jS5OJÍ<OOo25QiÍ:oo¿

CTJ 
„ CO 

-S 8 « Üs 
o O, <=

■jííswsifhuíii

tco

8 o § m£ § g|
sSf-8-o-iO g.iS'S Sf «

s> as>.



490 Serafín de Tapia Sánchez

si en

s¡

11 8888888&>cio>CTouoi8n:CT0i o>8 8 o>8 o o o o o o o O O O o o o o

LO co LO CO
LO ¿O

LO co •'3- O co co o xr 
••— XJ- CXJ -*Í-

<£> r~~

O

fe

8 
cxj

s
Q

í

8
- J

£

I
I
I

CXJ

<o

o 
o 

,o^

o

8 o 

B

i
i#

Q

□

S

i
■I

en -ro
___________§
<D CD <D <D <D O> |— C/J, 

f^f^f^l^EEEEEEE 
r: <•: 'T o: '"i, o i. E o o c>

COCOCOCOCOCOCOCOCOCOCOCOCOCOOD

8 o
á 8«, o

"o ‘o "q5 -g °
j= .SP.CP CPajoSoOOCDOO
gSSS-5-g-cx=-5=-f=-5=-f= « 

c c c c: c c
xj ra CO CO <O <T3 -<Q

09 CO GO CO CO 09 09

i!sí

§ O o 
o 8 8 
2 c ’ 

LÍZ O

en 
CD 

<53
en O

á?k
QJ ~O -O

en en en en

f
8 2 tf

en </>

= s I mí i 
o -ó S <= m

o-8 lS _=-8-1
¿¿2

I
§ §§§gs° 
3O«3S § s 
Síü3888££

2 ÍB
C <C O s

&
Q> 

en '</> tn cj) c/> c/> en 
-QJ -dj -O -<D "O 'O <D
O O Z5 ZD o O ZJ 
O" CT cr cr o- o- CT 
có ro rc 8 ro ro ro Jo

SIS Ii~asa

UJ5
I

0

o to CO

_CTJ -O "O — —

O -g « « 3 8 -g -g 
en o -8-g .f o-g-g •g-g.g.g 

íñ ,o ^3§533§822 
sa^^cacccúziroo

<D <D
Q> o <D

o o "O "O O "O Cü

cDO^£i.f2oc<ca^c<x_j

|

§^fs£ 
o“<g-s ga

Ss i a§ 
f I í « <8 Í 
= ^£-8 Sjgá 

—5 Q> C o CD 
9? o —J -o 
§ 5 5 & f 8 f

en

s i ~ i
<D N O <C O

•O o -O > TD
‘ex O QJ ’a3

53 8 ro ro o
~t~ m en en



La comunidad morisca de Avila 491

<n en

cus ■O- CU cu m

8 8 8 8 8 8 8 o>o>o>o>o>o>o>8 o> 8 8 o> oj 8 O> CT O> O> O) 8 o> o> o>

8 <£> 
co o o o m ¿o v «3 a s

en en "en 
cu cu cu o

§ 
LU

LU

m
O

CU
5 
E
E

o
■o5

-w
en
en
CU
o

8

i

o 
o

§

o
CD 
ro 
8 r-u

O 
<D

§■

If

Si
25

1 &
o<3 5
O 7d en “

"55 cu O 8 8 cu cu cu cu cu

E ? EE E E Í h S S dfiJIII g ■§. £ S SSSSeggig
22t8<82<8t8<S<8<8(8<8^^>2^^^>í2>í2(í2(2^12l2t°(2(212^12^

CU
.—. T3<9
8 q

ra — cxj — O ° 8 8 ° ” c cu

22 §5 s ¡3 =312,^12 1 i | |S® s 8 = 3 ^sláPíl^i^áíái §

<D

i
•O 
ai

§
_a>

en 
UJ 

§ 

§1 
gs 
lu ZD

$
<8

CU n> 
y -O rsj 
5 2-8-8-8 
■8 s?-8 H 2 g
en a, 5^ en

cu "o - . __
■5 = 2-8 §2-§
•cu - ce _ 2 cu

en en

I
Se 
í i

Tu 
% 8 l'í 
cu cu 
— o> eu

ez 
c ro O co 

LL_ CD 
CD
"O to

O JU

-e S f | í 

I.OO1P .sínisls 
S.Sg.Sí^áds

LO &

§f
'’cc

I
3 !.!

CU "O 
5.0 
JZ> Z3 
ZD cr 
cu s¿

s s
■8 S
CU CD 
"O "O 

rsi -» „ >2 s 

dpyo 
S-8 s-s^S-Sf 
S8L5.?^SS.o

3f 
O £. 

li s

i O 
áSjs 
iih^

I
O -o

s-H



Serafín de Tapia Sánchez492

V»u->

cxj 
LO3

ctctS ctctctctctctctS 8 8 8 o>c>o>c>b>o>b>o>b>o>b>8 8 8

•^r CO CO <£> 
lo coCXJ 

CM
LO
OJ£CXJ 

CXJS¡
o
□

8 
3

os
fe

o
o

1
I
i

I
I

I
32.

I

&
I

o o

e~- en
<L>

t
3 O 
€ 8 
§ §

g-SS^-^pl^
= ™ ™s- 3 0.^5

ce
ce
O>
ce
O

x —2. 52 o o o
1 > »_ »_ en en en
o - ce ce o g> o

en en

B | 

tí

1« 0»««f « <8? I’p*
IfHíhififílflOOOi

llu.

fifis3 ISI S

en 
LLi 
K

f 
p 
So

§ «co
X- <->

■Si ro ix

Z &t 8 
— —J -o -= 
ce 8 8- ce 
o c x: o

en 
ce cd
E -o
-o _ -S s g

íSOSí^l 
?1? 3 ? SB O

§i
O c^> 

.5? CD 

.2.^
o S 
S

5”

2 en 
CD CD 
ce .o 
CL O 
ce CC 
S-o “O

ce o5 O- £

« s i O i i 5 i - - ’ 1 
H^^gsgsps

-O -o O O '8 -S? 8 cu 05 o O> CO -O 32 

o^-^|85áSg3#£

8 -O 
B § 5|8



La comunidad morisca de Avila 493

co

s § CXJ 
lo

8 8 8 8 8 8 0>0>0>0>0>0>0>0>0>0>0>8 o> o> 8 o> o> en en en en en en en cñ

a

O O O V ''T CX18 CO 
LO

CD vf LO 
■^r lo

LO83§ 
LO

O

g

O
8
o
8

o 
co 
o g 

-C

o 
<D s

8i

ra- 
8 o
<O

3 CXJ

o

8
I
CD

O 
o 
ro 
8 
rsi

lo

m

8

11
O o

o

o
CO <D <D 
o ■o -o 
c co co 
CO -O -CD 
i*r c cz

CXJ 
co o

tí 
a 

<g 
ss

i

II 11 
o 2 
28 
lí

•O

fi S 1 í S í I f’1’3 5 1 £ f “

ro
2 8 «
8> S 8 3 - > S, 

s 8 c8 <8 £ -o o

f o-glIóO a 
iloftis

8 

siilHiiiiíliii

en UJ 
□z

í
p 8s§ LO Z>

CO CO 
o o 
en en , 
8 8 .O 
£ o| |

8.=.^. a e Jó
888888^03^^=1^2 imísj.g .g .g .g .g .g -g •§ 5 s 5 s g
^o ^o ¿o ^5 ^o ^o ^o ^o ^ro ^o ,ro _ro _ro _ro

0'>¡r

Q |

i

co co co co
CO co co co 
en en en enV— K— *—

_QJ _o _O ^Q>&|¡sss|pi
<D<D<D<D<DCD<D

si
Í5

.M

sl§Ss^±áSi’5sS’£3-5í'<sS

sI
-§>■§ -i s >
s -8 1 ° sis « £ o. « 
«yi §500

lllllfsilpo
á¿s§



494 Serafín de Tapia Sánchez

11 V» m

cxj 
tT>

CT CT O) u 8 8 8888888888 O) 05 05 CTCTO)CTOlü)C)a> 05

RR co co cxj 
— -'T ■'T R R R cxj co c5 G> co 3

§ 
UJ

-8
cIo

8 
í

2 2

8 8

CXJ

I

CXJ

O

8

lí o o

<15 <D 05 
"O T3 -o
CÚ ra CTJ *55 -c= iS

sí

82 2 2 £
<8 q <C <P CO Co> o> 05 o> 0575

_a> _o _o> ¿v _O5 =

co — ro o§ S § SeIí
= 8 f8 43SáJ 
m -~oa>^-=coa50co~: , -JáOaoi^

(/> </>

gp
-8 2
8-8-L1- -

f 2 f 
M I 8 22 8

a> o o>

g.s 
O ro 
C S <í

8 3 8 8 3 8 

í fifis 
>>>>>>

*ÍJÍ|188 gjísglg

CO

§
2—

co_g
8_o
° nS c~ _ —• O

J
■s

gfi f

c/>
LLJCT

|i
LXJ O

I
Sgg 80^515I«IS«g

QJ

«jsIllílífíSi* ils«SÜ»si¡MMlsHIOli fílílííi>3

Oliíh?H

si!
S-ss 28^-S. I

di
= a< oS s ais | a? «« osa - sg a-8«

S-S.s3:£S.“B <£«.££ E^S. #<3



La comunidad morisca de Avila 495

cz co CO

”3s CXJ
LO

o o
O O 88&.&0,5>888&8888888888888888o>

-xr o >•— r~-
co co
CXJ co CO 

CXJ
co 
co

CXJ LO 
CXJ CXJ

!

§ 
UJ

so i

§

8
3

i i

c=cS2cz><->ccü;cgj,^ —

Q o 
fe i

co 
co

11o o

rxi 
CD

-OS 
—J co 
en ¿E 

■S« 
— co

£ 
q>

Q.

cz co

O s ra

Oí 3 E «

2 2 <o co co

8
LO

s ® c2

<1

E?
<D O

cn^-S
O <D £=? O
S = 3-§ o
O S /= co -o

<D O "O *- *—

<o

ll?!l
QS¿00

co 
UJ cc

Í 
i-

Bf
O £. 

lí

<X3 CQ CÜ CO CO CQ CÜ C0 CO CO CO CQ CO CO CO «w

iiiiiiiliiiiiiiiiiiírxjrxjrxif\irxjr^irsjrxjf\iSsjrxjrxjhsjrxjrxjrxjSjrxjrx4txj

f i3 ro

§ §1
'—03

i 13f

Rj 
o 

o 

ío P 
en co 
lo cz 

Ü
¿s

9 § f 
sil

CD<D<P<D<D 
■O -O -O -O -O

— <Da>a>^'°cncncn<ncn^<i>'-’-g^-o<--oa>

a
§1 
Oí 
o co X 
-S roCO CO f— 
s s <c

q>

co S“

■° O

Ísí

IIc|||||oSSS
p p -o <o -co -<O <Q -CO c <cz >c c

— .5= ZD Z3 Z3 O ZJ -CO -CO -CO «CO xxxxxxxx>->->->-

ro

3
oj

3
S s 
CD |O 

25
CX5

S'S
■S-8 

B^8L&íf



496 Serafín de Tapia Sánchez

co Vi

888888888S&&

V.
<U

8co
C\J

Q

i

Vi 
73 
M

>

i

8
i

J3 

f
8
8

re, 
8
03

i

I

o

§

i

CO 
LU 
C

I

II

-2? O O 03 O
,gs

,<ü o 2 2 2 o <9 Q> re §5
1 -é -É -é f < i § o

F— F— F— «X uJ LL_ U- —I —J

O

-3 ? S
§ re S&>^ f s 
n — , 32 co

—> o O 
g.i’r 
<c o zc

5f o -E.

h
<i

LA.

e 2
g £ O g O 2 £ re ¿ 
2 s s a

|i

rererererereoooo 
gggggggggg 
rorerorororo^zjDo 
f\ir\irxjrxjrxjrxjf'urxjrxji\i

■i 
ü 
V5 
0) 

g.i 
TÉ 
§>2 

° o 
og 

’E 2 re 
> aS c 
8*2 
c o II 
O O ni 
C4> -q 00 

•s<2 «

O T5 B| 
|o> 
.s-g.f 
23 8 n 
»«5: re 3 
g E 
.2 O u 
«5^ 
£ E > S'i § 

JO 3 X) 
O¿ÍJ<

O vi 
C 2 

2 § 
’-E 
’C
V. 
0) 
c .— 
CJ -o 

re >> 
Vi 3 

vi E 

-g3 
.2 5 
q-8 

!í 
x— Vi 
ví O re - 
re C 
K° 
2 3 
Q- — 
-o-5 

la 
o

c o re 'O - u
c_> re 
J2^«X 
í¿ >~» vi 
re § <r 
=

o ü o 
o Vi V CN 
>.2g^ 
C O^Ch 
o t
5 g.'S e 
u. vi > s: 
2 J2 < -2 
“ax i 
§ ífi< 5 
5“8^ 
c oD»a
o 32 3 > 
-«E3< 
O o ■o -o re 
= %“<

^r 
li >8
Vi c'=^ 

8 ° 2 o 
.2 o c 
a O O O 
0-^5

N g"° g 
o E \o S 
•a-8?; e 
Í-S-8-S

3 c S 

^111
•=| 5 8 
tí:|

8 
<Í-C 

Hfl
6 = s o 
s Q. (x .£ Q re

Vi 

s g 
™ S O o

o i3 18

<D
033 -s 

_ ro re 

§ g 8 - 
íOi

^sS-8-S



Año 1503 mrs

Año 1504
450
420
400
400
400
400
320
306
300
300
300
250
240
240
240

238
238
238
238
204
170
170
170
170
170
156
155
150
136
136

1Amador el Gallo (Tr.)
2 - Diego de Zamora (Tr.)
3 - Juan de Zamora (S.Nic.)
4- Esteban de Villafranca (S.Nic.) 
5.- Lope el Gallo (S.Nic.)
6- Juan de Barrionuevo (S.Nic.)
7- Diego Sánchez Ovejero (Tr.)
8- Francisco del Castillo (Tr.)
9- Gómez de la Sema (Tr.)

10- Gómez Montesinos (Tr.)
11.- Lope de Burgos (S.Nic.)
12- Gerónimo de Baeza (S. Nic.)
13- Diego Crespo (Tr.)
14- Juan Calderero (Tr.)
15.- Gonzalo Cabeza (Tr.)

1.- Sancho Sánchez de Zamora (Tr.)....
2- Esteban de Villafranca (S.Nic.) 
3- Lope el Gallo (S.Nic.)
4- Juan de Barrionuevo (S.Nic.)
5- Juan de Zamora (S.Nic.)
6- Lope Sánchez Ovejero (Tr.)
7- Gómez Montesino (Tr.)
8- Lope de Cuéllar (Tr.)
9- Gerónimo de Baeza (S.Nic.) .

10. - Vela Núñez el Gallo (S.Nic.)
11. - Lope de Burgos (S.Nic.)
12. - Francisco del Castillo (Tr.)  
13. - Alonso de Valdivieso (Tr.)
14. - Amador el Gallo (Tr.)
15- Gonzalo Cabeza (Tr.) .

LA ELITE MORISCA
Listado 6

Relación de los quince moriscos que más pagaban en el Servicio 
Real de diversos años con indicación de los maravedíes aportados y de 
la cuadrilla en que residían.



498 Serafín de Tapia Sánchez

Año 1513 mrs.

Año 1514
1 - Alonso de Valdivieso (S.Nic.)..
2.- Amador el Gallo (Tr.)
3 - Juan de Zamora (S.Nic.)
4 - Gonzalo Calderero (Tr.)
5- Hernando de Cuéllar (Tr.)
6- Lope el Gallo (S.Nic.)
7. - Juan de Barrionuevo (S.Nic.)
8. - Lope Vázquez (S.Nic.)
9. - Francisco de Guzmán (S.Nic.)

10. - Gutierre de Zamora (Tr.)
11. - Esteban de Villafranca (S.Nic.) 
12- Diego de Zamora (Tr.)
13. - Juan Calderero (Tr.)
14. - Fabián Bermejo (Tr.)
15. - Francisco del Castillo (Tr.)

1.- Juan de Zamora (S.Nic.)
2- Juan de Barrionuevo (S.Nic.)
3- Lope Vázquez el Cuervo (S.Nic.)...,
4. - Lope Enríquez (SJn.)
5. - Femando de Cuéllar (Tr.)
6. - Lope el Gallo (S.Nic.)
7- Gonzalo Calderero (Tr.)
8- Gerónimo de Baeza (S.Nic.)
9- Juan Almirante(S.Nic.)

10- Fabián Bermejo (Tr.)
11Amador el Gallo (Tr.)
12. - Tapia Almirante (S.Nic.)
13. - Gutierre de Zamora (Tr.)
14. - Tristán Ovejero (Tr.)
15. - Diego Monje el Cuervo (S.Nic.) 

4.300
3.700
2.900
2.500
2.500
1.500
1.300
1.250
1.125
1.100
1.000
1.000
900
800
750

85
60
60
55
55
51
51
50
45
41
40
36
36
35
34



499La comunidad morisca de Avila

mrs.

Año 1520

1Juan de Zamora (S.Nic.)
2- Amador el Gallo (Tr.)
3— Juan de Barrionuevo (S.Nic.)
4.- Juan Almirante (S.Nic.)
5- Lope Vázquez el Cuervo (S.Nic.)....
6.- Diego el Cuervo (S.Nic.)
7- Alonso de Valdivieso (S.Jn.)
8.- Gerónimo de Baeza (S.Nic.)
9- Tapia Almirante (Tr.)

10- Diego López Izquierdo (Tr.)
11.- Tristón Ovejero (Tr.)
12- Francisco de Valdivieso (S.Nic.) 
13- La de Hernando de Cuéllar (Tr.)
14. - Gutierre de Zamora (Tr.)
15. - Fabián Perejil (Tr.)

1.- Amador el Gallo (Tr.)
2- Lope Vázquez el Cuervo (S.Nic.)
3.- Juan de Barrionuevo (S.Nic.)  
4- La de Hernando de Cuéllar (Tr.)
5.- Alonso de Valdivieso (S.Jn.)
6- Gutierre de Zamora (Tr.)
7- Diego López Izquierdo (Tr.)
8.- Esteban de Villafranca (S.Nic.)
9- Tristón Ovejero(Tr.)

10- [Luisde] Fontiveros,calderero(Tr.)
1 L- Talavera, yerno de la de H. de Cuéllar (Tr.)
12. - Gerónimo de Baeza (S.Nic.)
13. - Juan Almirante (S.Nic.)
14. - Diego Crespo (Tr.)
15. - Francisco de Guzmán (S.Nic.) hijo de Esteban de Villafranca.

1.050
1.000
950
900
850
800
800
600
550
550
530
507
500
500
476

410
340
340
330
323
272
236
230
214
206
204
200
200
185
170

Año 1519



500 Serafín de Tapia Sánchez

Año 1521 mrs.

Año 1523

L- Lope Enríquez, tendero (S.Jn.)
2- Juan de Zamora (S.Nic.)..............-
3- Lope Vázquez el Cuervo (SJMic.)
4- Alonso de Valdivieso, tendero (SJn.).
5- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
6.- Gerónimo de Baeza (S. Nic.)
7- Juan Almirante (S.Nic.)
8.- Amador el Gallo (Tr.)
9- Gutierre de Zamora (Tr.) —

10.- La de Hernando de Cuéllar (Tr.)
11Tristán Ovejero (Tr.)..
12.- Hernando Cabeza (Tr.)
13- Gonzalo de Cuéllar (S.Nic.)
14.- Diego López Izquierdo (Tr.)
15- Gonzalo Calderero (Tr.) .

3.100
2.500
1.200
1.100
850
825
750
700
600
500
500
425
400
400
400

750
750
600
600
510
500
450
450
400
400
400
375
375
306
306

1.- Juan de Zamora (S.Nic.) ..............................................................
2- Lope Vázquez el Cuervo (S.Nic.)
3- Gonzalo de Cuéllar (S.Nic.)
4.- Gerónimo de Baeza (S.Nic.)
5- Juan Almirante (S.Nic.)
6- Tristán Monje (S.Nic.)
7. - Amador el Gallo (Tr.)
8. - Diego Crespo (Tr.)
9. - La de Hernando de Cuéllar (Tr.)

10- Diego López Izquierdo (Tr.)
11.- Hernando Cabeza (Tr.)
12- Diego el Cuervo (S.Nic.)
13.- Francisco de Talavera (Tr.), yemo de la de Hernando de Cuéllar 
14- Juan de la Rúa (Tr.)
15- Vicente de Barahona (Tr.)



La comunidad morisca de Avila 501

mrs.

Año 1540
1.750
1.600
1.280
1.250
1.200
1.200
1.200
1.000
900
900
900
900
830
825
800

375
375
375
375
360
340
340
323
306
306
250
238
204
204
187

1.- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)

3- Gonzalo de Cuéllar (S.Nic.)
4- Gonzalo de Fontiveros (Tr.)
5- La Herrera de Beleños (Tr.)  
6.- Hernando Cabeza (Tr.)
7- La de Amador el Gallo (Tr.)
8- Tristán Frisneda (S.Nic.)  
9.- Gómez del Castillo (S.Nic.)

10- Gómez de Zamora (S.Nic.), hijo de Gutierre de Zamora....
11.- Diego Crespo, calderero (Tr.)
12- Francisco de Verdesoto (S.Jn.)
13- La de Juan de Zamora (S.Nic.)  
14 - La de Hernando de Cuéllar (Tr.)  
15- Bemaldino de Zamora (Tr.)

1- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
2- Juan almirante(S.Nic.)
3- Gonzalo de Cuéllar (S.Nic.)
4- Juan de Zamora (S.Nic.)
5- Juan Zacarías (S.Nic.) .....
6- Francisco de Valdivieso (S.Nic.)
7- Hernando Cabeza (Tr.)
8.- Tristán Monje (S.Nic.)
9- Gómez del Castillo (S.Nic.)

10. - La de Amador el Gallo (Tr.)
11. - Lope Maroto (Tr.)
12- Alvaro Maroto (S.Nic), yerno de J. de Zamora.
13- Diego Crespo (Tr.)
14.- La de Hernando de Cuéllar (Tr.)
15- La Herrera de Beleños (Tr.)

Año 1530



502 Serafín de Tapia Sánchez

1549Año mrs.

Año 1550
2.700
1.520
900
880
750
700
700
700
600
600

1.500
1.400
750
650
610
600
600
570
510
500

480
400
400
360
350

600
600
396
306
300

1- La de Lope Enríquez (S.Jn.)....
2. - Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
3. - Francisco de Valdivieso (S.Nic.), su yerno
4. - Gonzalo de Fontiveros. calderero (Tr.)
5- Francisco de Verdesoto. tendero (S.Jn.)
6- Alvaro Maroto. tendero (S.Jn.) ..................................................
7- La de Amador el Gallo (Tr.)
8. - Alvaro de Sema (S.Nic.)...»
9. - Gaspar Monje, yerno de Tapia (S.Nic.)

10. - Luis Amador (Tr.). ............................................................................
11. - Amador (Tr.).hijo de Amador el Gallo, difunto, y yerno de la viuda

de Juan de Zamora ...................................................................
12- García de Frisneda (S.Nic.)
13- La Herrera de Belchos (Tr.)  
14.- Francisco Camino (S. Esl)  
15- Hernando Franco, zapatero (S.Nic.)

1. - La de Lope Enríquez (S.Jn.)
2. - Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
3. - Macías de Guadarrama (S.Est.)
4. - Alvaro de Sema (S.Nic.)..
5- Luis Amador (Tr.)
6.- La de Amador el Gallo (Tr.)
7- Gonzalo de Fontiveros, calderero (Tr.)
8. - La Herrera de Belchos (Tr.)
9. - Gaspar Monje (S.Nic.), yerno de Tapia

10. - Tristón Frisneda (S.Nic.)
11. - Amador (Tr.), hijo de la de Amador el Gallo, yerno de la de Juan

de Zamora.
12. - Francisco Camino (S.Est.)
13- Diego Monje el Cuervo, hijo (S.Nic.) .............................................
14. - Bartolomé de Valdivieso, boticario (S.Jn.) ...............................
15. - La viuda de Silvestre Cabeza (Tr.), que casó con un hijo de Luis Amador



La comunidad morisca de Avila 503

Año 1555 mrs.

Año 1560

1.500
850
800
750
730
700
700
700
700
600
600
550
500
464
460

350
350
340
250
238
238
238
170
136
136
136
119
102
102
102

1La de Lope Enríquez (S.Jn.)
2- Macías de Guadarrama (S.Est.)
3- Francisco Camino (S.Est.)
4- Alvaro de Sema (S.Nic.)
5.- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)....
6- La de Amador el Gallo (Tr.) .
7.- Amador el Gallo, su hijo (Tr.) .
8- Luis Amador (Tr.)
9- Verdesoto,tendero(S.Jn.)

10- La Herrera de Beleños (Tr.)  
11Alvaro Maroto (S.Ped.)
12- Fabián de Fontiveros (Tr.)
13. - Francisco Monje (S.Nic.)
14. - Gonzalo de Fontiveros (Tr.)
15- Luis Amador (Tr.), hijo de F.Palomero, difunto.

1- Amador el Fraile (Tr.)
2- Los hijos de la Herrera de Beleños (Tr.) 
3- Alvaro de Sema (S.Nic.)
4.- Fabián de Fontiveros (Tr.)
5- Francisco Amador, mercader (S.Nic.)
6. — Francisco Almirante, arriero (S.Nic.)
7. - Macías de Guadarrama (S.Est.)
8- Luis Amador el Viejo (Tr.)
9- Francisco Monje,que vino de las Indias (S.Nic.)

10. - Pedro Salamanqués, hijo de G9 Salamanqués (Tr.).
11. - Francisco de Valdivieso, tendero (S.Jn.)
12. - Juan de Málaga (S.Nic.)
13- Alvaro Maroto, tendero (S.Ped.)
14. - Gerónimo Camino, recuero (S.Nic.)
15. - Melchor Fresneda, recuero (Tr.)



504 Serafín de Tapia Sánchez

mrs.

Año 1570

1- Alvaro de la Sema, arriero (S.Nic.)
2- Francisco Amador, marcador (S.Nic.)
3.- .Amador el Fraile. La de (Tr.)
4- Pedro Salamanqués, hijo de Gonzalo Salamanqués (Tr.).
5.- Alvaro Maroto. tendero (S.Ped.)
6- Fabián de Fontiveros (Tr.)
7 — Francisco de Tal a vera (S.Nic.)
8- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
9.- Gaspar Monje, arriero (S.Nic.)

10. - Catalina Briceña. hija de la Herrera de Belchos (Tr.)
11. - Gerónimo Camino, calderero (S.Nic.)
12. — Francisco Almirante, arriero (S.Nic.)
13. - La de Lope Emíquez, viuda (S.Jn.)
14. - La de Marcos Montesino y sus hijos (Tr.)
15. - Francisco Monje, que vino de las Indias(S.Nic.)

2.000
2.000
1.700
1.500
1.500
1.500
1.122
850
850
850
816
750
750
750
544

544
442
408
408
375
360
340
306
306
300
272
254
238
204
136

1.- Francisco Amador, mercader (S.Nic.)
2- Alvaro de la Sema, arriero (S.Nic.)
3- Pedro Salamanqués, hijo de Gonzalo Salamanqués ((Tr.).
4.- Alvaro Maroto. tendero (S.Ped.) .
5- Francisco de Talavera (S.Nic.)
6- Luis Amador, hijo de Amador, yerno de Fontiveros (Tr.).
7- Luis Maroto (S.Jn.).—
8- Isabel Barahona, viuda de Hernando de Baeza (S.Nic.)...
9.- Gerónimo Camino, arriero (S.Nic.)

10.- Fabián de Fontiveros (Tr.)
1 L- Fabián Maroto (S.Jn.)
12.- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
13- Catalina Briceña, hija de la Herrera de Belchos (Tr.)
14.- Juan Alvarez (S.Ped.) .
15- Diego de las Gordillas, recuero (Tr.)

Año 1565



505La comunidad morisca de Avila

Año 1571 mrs.

Año 1572

1 .- Francisco amador el Romo, mercader (S.Nic.)
2 - Alvaro Maroto (S.Ped.)
3- Francisco deTalavera (S.Nic.)
4- Alvaro de la Sema, arriero (S.Nic.)
5- Hernando del Castillo, joyero (S.Nic.)
6- Pedro Salamanqués, hijo de Gonzalo Salamanqués (Tr.)...
7- Luis Amador, hijo de Amador, yerno de Fontiveros (Tr.).
8- Isabel de Barahona, viuda de Hernando de Baeza (S.Nic.).
9- JuanAlvarez(S.Ped.)

10.- Gerónimo Camino, arriero (S.Nic.)
11- Francisco de Valdivieso el de la Monja (S.Nic) .
12- Cataliña Briceña (Tr.)
13- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
14. - Lope Maroto (SJn.)
15. - Gabriel Ruiz, yerno de Barahona (S.Nic.)

1- Francisco Amador el Romo, mercader (S.Nic.)
2- Francisco de Talavera (S.Nic.)
3. - Alvaro de Sema (S.Nic.)
4. - Alvaro Maroto, tendero (S.Ped.)
5. - Pedro Salamanqués, hijo de Gonzalo Salamanqués (Tr.)
6- Luis Amador, hijo de Amador y yerno de Fontiveros (Tr.) 
7- Isabel de Barahona, viuda de Hernando de Baeza (S.Nic.)
8- Gerónimo Camino, arriero (S.Nic.)
9.- Fabián de Fontiveros (Tr.) .

10. - Juan Alvarez (S.Ped.)
11. - Catalina Briceña, hija de la Herrera de Belchos (Tr.)
12. - Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)
13. - Hernando del Castillo, joyero (S.Nic.)...,
14- LuisMaroto(SJn.)
15.- Hernando del Castillo, frenero (Tr.)

2.124
2.000
1.700
1.700
1.600
1.450
850
800
800
750
714
700
700
680
544

2.000
1.700
1.700
1.600
1.500
1.500 
1.020
900
810
800
680
680
612
612
510



506 Serafín de Tapia Sánchez

Año 1580 mrs.

Año 1589

1.- Hernando de Cuéllar (S.Nic.)
2- AlvaroMaroto(S.Ped.)
3. - Fabián Maroto (S.Jn.)
4. - Diego de Fontiveros (S.Nic.)
5. - La de Hernando de Baeza (S.Nic.)
6. - Lope Maroto (Tr.)
7. - Francisco Amador (S.Nic.)
8. - Alvaro de Sema (S.Nic.)
9. - Francisco de Sema (S.Nic.)

10- Lope de Talavera (S.Nic.)
11. - Francisco de las Navas, cordonero (SJn.)..
12. - Francisco de Talavera (S.Nic.)
13. - Francisco Amador Almirante (S.Nic.) 
14. - Juan Amador el Fraile (Tr.)
15- Diego Monje el Cuervo (S.Nic.)

1.700
1.122
1.062
850
850
850
747
680
680
680
680
612
561
500
408

850
816
714
680
578
408
408
408
408
408
408
340
306
306
306

1. - Juan Amador, mercader (Tr.)
2. - Avancique, mercader (S.Nic.)
3- Hernando de Cuéllar, mercader, tendero (S.Nic.) 
4. - Francisco de Sema, joyero (S.Nic.)
5. - Francisco Amador (S.Nic.)
6- Diego de Fontiveros (Tr.)
7. - Francisco del Castillo, frenero (Tr.)
8. - Hernando Cabeza, herrero y arriero (Tr.)
9. - Lope Maroto (Tr.)

10. - Francisco de las Navas, cordonero (SJn.)
11. - Miguel de Navas, labrador granadino (S.Nic.)
12- Luis Amador, arriero (Tr.)
13- Francisco de las Cordillas, mercader (Tr.)
14- Pedro De Avila, batidor de oro (S.Ped.)
15- Alonso del Castillo, mercader de hierro (S.Ped)



507La comunidad morisca de Avila

mrs.

Año 1600

1Diego de Fontiveros, mercader (Tr.)
2- Hernando de Cuéllar, joyero (S.Nic.)
3- Francisco de la Sema (S.Nic.)
4- VicenteAvancique,mercader(S.Nic.)
5- Juan Amador el Gallo, mercader (Tr.)
6- Francisco de las Cordillas, mercader (Tr.)
7- Diego de Fontiveros (S.Nic.)
8.- Fabián Maroto, mercader (Tr.) .
9- Pedro de Guzmán, arriero (S.Nic.)

10- Luis de Fontiveros (S.Nic.)
11- La de Juan Amador, viuda (Tr.)
12- Luis Amador (Tr.)
13- Luis de la Sema, joyero (S.Nic.)
14.- Gabriel de León, mercader (S.Nic.)
15- Miguel de Navas, ganadero granadino (S.Nic.) 

1. - Hernando de Cuéllar,mercader S.Nic,)
2. - Diego de Fontiveros, mercader (Tr.)
3- Francisco de la Sema, joyero (S.Nic.)
4.- Juan Amador el Gallo, mercader (Tr.)
5- Francisco del Castillo, frenero (Tr.)
6. - Diego de Fontiveros (S.Nic.)
7. - Lorenzo Enríquez, tendero granadino (S.Est.).
8- Vicente Avancique,mercader(S.Nic.)
9.- Francisco de las Navas, cordonero (S.Jn.)

1 ().- Francisco de las Cordillas, arriero (Tr.)
11.- Luis de Fontiveros, mercader (S.Nic.)
12- Fabián Maroto,mercader(Tr.)
13- Luis de la Sema, joyero (S.Nic.)
14- Pedro de Guzmán, arriero (S.Nic.)
15.- Luis Agustín, tendero granadino (S.Ped.)

4.000 
4.000 
3.400 
3.000 
2.700 
2.300 
2.250
2.040 
2.000 
1.700 
1.700 
1.572 
1.360 
1.360 
1.360

4.500 
3.400 
2.720 
2.250 
2.250 
2.000 
2.000 
1.836 
1.500 
1.500 
1.496 
1.225 
1.224 
1.122 
1.020

Año 1594



508 Serafín de Tapia Sánchez

Año 1607 mrs.

Año 1610

18.700
18.050
17.000
13.600
13.000
12.000
10.600
10.200
9.000
8.998
8.900
8.000
7.800
7.800
7.000

6.800
6.800
5.500
3.530
3.500
3.400
3.128
3.000

2.740
2.730
2.380
2.380
2.224
2.000
2.000

Fuentes: La relación de cada año procede del padrón del repartimiento del Servicio del año 
respectivo. En la Introducción, cuando se exponen las fuentes documentales, se recogen todas las 
referencias exactas de los "padrones para repartir diversos impuestos".

1. — Diego de Fontiveros (Tr.)
2. - Juan Amador el Gallo (Tr.) .
3. - Viuda de Francisco de las Cordillas (Tr.) .
4. - La de Juan Amador (Tr.) ....................................
5- Francisco de la Sema, joyero (S.Nic.)
6.- Vicente Avancique (S.Nic.)

8- Hijos de Francisco de las Navas (S.Jn.)
9- Juan Amador y Alonso de Valdivieso, hermanos, hijos de

Luis Amador (Tr.) ............................................................
10- La de Juan Alvarez (Tr.) ..................................................
11. - Diego de Zamora (Tr.)
12. - Pedro de Guzmán y su hermana(S.Nic.)
13. - Gil de Morales (S.Nic.)
14. - Hernando de Cuéllar (S.Nic.)
15. - Alvaro de la Sema (S.Nic.)

1.- Juan Amador (Tr.) .............................................
2- Diego de Fontiveros, mercader (Tr.)
3.- Fabián Maroto, mercader (Tr.)
4 - Francisco de la Sema, joyero (S.Nic.)
5.- La de Baltasar de Berrio, tendero granadino, (S.Ped.) 
6- La de Juan Alvarez (Tr.)
7- FabiánAvancique(S.Nic.)
8- Miguel de Navas, ganadero granadino (S.Nic.)
9- Alvaro de la Sema (S.Nic.)

10. - La de Francisco de las Cordillas (Tr.)
11. - Diego de Fontiveros, mercader (S.Nic.)
12. - Pedro de Guzmán, arriero (S.Nic.)
13- Gil de Morales (S.Nic.)
14.- La de Juan Amador (Tr.)
15- Francisco de Avila, ordinario (S.Nic.)



509La comunidad morisca de Avila

8 a>8 8 &8 8&888888 8 O> 8 cd 8 o> o> 6> o> o> o) o>

5

o

3 
S
£

en8 
d
£

I

o o

LUs1

■O
oI
O

5-g

— "O

22 o

z
<
c¿ o 
Cu
coQ 
Q <
C/2
tí
O
O
QC
CU
co
O
Q
222 o

co

d 
_cg 

líífls 13<s<s

■O 

cS 

§ ™ : -8 O

g|«||s|S 
cp_s9 "o JP Sg 8 J9 

>>£>d

88
c/> **s

ce « ro _ 
. 5 =8 S o o & 
: az ZD 2 S 2

■O1
* «

■O
_  o
n<) O *O S "O o

<D CO

1^-0 f -g -8 f 
£ sstálíBiSa

LnininLninínínKininininmm'ninin'n^^in^^'^^o^)

CCOOZCO—jC>

h|«»5

15 ,5 
o o o "o o 
5 5 5 8'8 

■<D <O -<D = = <<•<£>

i? ü SI13I

o8 
cf
en 
05 
7ñ 

sisis? 
¿^áá3¿

Ó
C5 
rH

Q

O 
Q
<
U < > 
w 
Q
O
H
2 
is
J «> a 
Q o 
z o o
O o 1 
o 5 — ■O •—< f co

« 
s



Serafín de Tapia Sánchez510

05058805888O 8oo>o>88888888o>o>8 8 8 o>

rsi 
Q> 
■o

o

2
o) 8

■ -8

o? o?
o "6 "ó
<D <D <D
25 S S

J

o O
05 05
O O
-c «c

C/5

8

É

I3 £

UJE
1

o
05

O o

32 

i i«, 
§51

i
S5Í

O CP

Si* 1* fl.
-8uZtDcn"’Occnzoc<:

-8 2 o-S
«? '"S -o 2

8 2 £ O-S £-8 < £

s 
8í
O O O O O o en05 05 ro ro ro C O

-w -o — 5
<c c <t c c en co

oO < Hs-y

í
«
S Í5

G «J _ Í2 S? Jk 

ISlIlHifL

¥
05

8> s

rsi 
05

05

8-
_ qj ÍS S 05 q> -o O O

jH s t &Is ti. H g,cI hHíüí 18ílílOllS3f351§5¿53(S5 5



511La comunidad morisca de Avila

8 b> o> o> o> 8 o> o> o> o> oj o>8 88&88888 o O> O> O) O>

c8I 76 
-O

en
8 
zj ¥

ii 
o o

cq ro > > as. 
<D <D en en

£0
en

£ 2? ■§ -8 o-oo

uj O
o < l2

T2
O o o o o o o 
ro a; co co co <-> co

c <c c <c <c > c
l1 I f g X -8 8 i 8

srajoeDeült-cTJraeü Ccncncnr>jc>>>

>>
.o
"o

«5
O O O M ro O'

fsijf!Ls§|s|g|„ = ! „f
<3Í(si3¿Sá004 0áá.o>áá£«J?:Sá Os-ss

■o

E —
— o ™ o 

ro -o E o ro o
5



512 Serafín de Tapia Sánchez

lí 8 8 8 05 05 05 0505 05 05 05 05 8 05 05 05 05 05 8 05 05 05 05 05 05 05

tsl
05tsl

05

▼— ▼— “ «r— ▼— v— ▼— v— v— ▼“ 5F— t— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— ▼— T— ▼—- ▼— t—- ▼— *r— t— t— ▼—

CO

§>
<% ¡f

co s 3 
g

§
§
£

3
i i is

CQ CQ Cp CT5 CQ q c/5 G3

§,§> ÜÍssIeI 
05 05 a5Q5O5>>-<í:^>O5

COCO COCOCOCC<CC)CO

CQ

S-gf
~ 5 O a?

hf?»E

s
2

f S o -8-8
8 -§ -g « ^.8 ó ro
£ 3 1 8 ¿5

CÜ 
U oooo oooooíhoco

■OO-O-O TD -O "O -O "O O >000 0 050 05 05 05J|00

OOÓO«^OOOÓOq?O^

05

_'2««<ü-g «S | «g 
ff f i H 

: Q_ £□ -o -o

5
|

05 ™ -g ro 03
8 §■ 03 TO ro g ¿ o O o

.ó £ j3 oo'goo^'?^ 8 ai g 05 8 § & S o o 
zS<Q2Q-a:2Q<>co0-5<Q:mQT22

03 
rsi 
O

> g Z> 05 S
J O 03 g O

05 05 05 05 o = -03 05 -g O 030 O Q> 
--------- ^^C0>O=Cu_CCO^ZC>

8

8 § f
05 S g 05 05 1= 05
■OCCCTj'ü'Og ^tuoujiv'^ — lU tu tu

05 05 
■o -o o> a> 

•O X3



513La comunidad morisca de Avila

CTCTO)O)C>U)5)C)CTCTO)O>CJ>O O> O) 8 O)CD O> GD O> O> OI CD

lu

ffl
O

Í

s feI 
ra co

8 8 
fe fe 
£ §

en

8I

§
o 
£

11
O CD

8 8-8
=8

■8-8-8
=8 = =8

ra 

1 
O 
_ra 
en 
ra 
ra 
rsj 

2Ü 

?'§■§■§■§'§
OQ ± 2 S S ±

O < uj

£=Ég

a g 8 sfilH

85 
v> 
co

ro S I g O f s ro€ fe |
8 S P'8^ oo O — ~ <D-S ral? _

ra ra ra ra ra 
-o o o o cj o 
~ t= c= c cz c 
o ra ra ro ra ra 

3 5 .§ -B 5 -B 
ra ra ra ra ra ra 
> oo co en co co

a>
■° a> o>

í^f?5gígli = aOls..’ií«*sSifÍ.íí lili fs^ll ossglOSilsOliísiálfS

o 
ra

■o 
c/> 
ra

75

-o 8 8 S-oS o o 0 2=
§ ra fe ra §

•o 
rara000075.ro■puf lis-
en en O O O O > en ■<

rara000075.ro


514 Serafín de Tapia Sánchez

88888888&ct

§S888§§|8§8§

m
o

ro

83

§

£

23 
8 f s

o 
o

o _gcos
S

li

v>
CO

O
"O

o
ssáa>

o> „
■§ §-s 
ce o<

••M

-S
§

?§ 
•S .5
§• 
Si s
<3

§ .

£
£ s
Uj es 
■S‘§ o <Jj Co

•§^ 
§5

<0-5 
= 3 

■'Se 
8?2 o o 
GC c_)

-O ü

£ S

:b 5 
§->
.0

< O\

caj os

CC 
a> a>

■8 o^"S « 
o 8 g 8 1 -O 8 | g .§ -8 ^co^oTOcococ

S 1 2 O á s

O ‘Ai s*í

&
O O O O CO o

■S?-S?-S?-S?^o>5-o
<<<C<CS<X<

— rc -2 Ü re cB ra 5> g-

<O<luOOc/>Q_uj



La comunidad morisca de Avila 515

CU CU CU CU CU CUcz cz cz c c: cz>88

s hCD

I
c o

8

u->u5u->mLOLnLOLOLomununcoLomuouomu>tx>ixíir> 
1---- i----- ■»----- »— 'I----  1---- -o----- 1----- T— T~ T— 1— T— ▼— '*— T— T— v— x— 'r~'

i

cu 
o

a 

t 
<D

f

CL 
en
CU

O
CU

o
Q>

5

<Z) 
O 
a p 
c¿

> z o u
(Z) 
O
w 
Q 
<

g
2

o 
35 

_q5
"cu

<D 
CQ

2
■§

o

£
l

Q 
ób 
-o 
o c 
£

8 I

co

8 
=J
5

cg

QU

c

I

i

í
ss
LUCO 

ss 
2=¿

cu 

1« 
á.§

■O- I
»±

en
2
O11Q-

lí Ji
ÍS^ÍiJi

1S
-g -O -o 

p «if h „ «
.8 í 8

3íX§ <
Í8g

, 2 2 2
O O gj gj gj

5 § -i -i -§
£ 2 3 8 3

t.
fílíí

■Oi «
cu

o

3
.S?
-3 3 

8^2 
es£¡s

£>
o"O co

oo 
o 

- -1 >■ c c/> 

H -o J 

Z °
W
Q
Q
< 
Q
3 *—<> o
S

o

COCO—CÜCTJCQCQCU^OoJScCCCC 
_^££'OaJC0CTJCTJCT5CTj‘OOOC>000 
=>cczctjcczcc:cco) 
222=^2222225 
sOO>OOOOOOco~,.~- — ~ — ~

i2

■o 
cu 

cu £ -s S 
1 f 8 2 § 
3 £ 3 £

b ro*
c/> 
co

-§ 0 0 0 0 0 0 2 § « ■§• ”0
en en en en cü as 03 YS 03 .-= o O)
o^^^^íáíáo8^o3 
cdlliluujujlliijjSuj<z)I:q_

M 
CD

íiiill



Serafín de Tapia Sánchez516

1“

tn 
O922fo Ssfi. i f| 

¿5^2 Ü£2áo-N

É
3

i
§

g
z
£

CD

"S
O
O

o
BB
"3 

o

I
oB
1I I

■Í8g

I

§
i

i
I

CO I 
-3
ro 

CD

3

í

% s
33

i3

i
1

1 a a 
Jg 
3

1
■o B

3 =* > S
F= < O

1
Q> 2 
"S c

H

§ 
M Í o * i

i i IS <= & 
SSS333 :

QJ

Ó S f s .§ s 
fp £ g o ro 8 O 
s :r -g o o LL <x

-s -s -s -s -s .
Illllfgg 
OOOOCDCOOO

o"

Ílí

_g
8 s >o <r

g 
á> 

i s

S- s._ o
-QÍ

O s> 
a¿ 

11 3

J5
a> 
"O <D
2 "2
§ § %> 5
< -> u_ _i

o

lo
Is

& 2 g

i if lff tiljf f! 1 tito 
SíPcno^^00^^3 /?< z9¿ -ÍP /■"> c*“ ■*"" >*"-

< O O O </> O O O O O O co co > O c/5 >— f— f—

&>
rsj isjo g¡

o £ -8 Sf i f i-1*g «o* o S
<C O 2E > m

o
o>

en

§ v' rsi
> <ñ 5
O O oc

o- é -§ f 2

JS
■Sn^^o-üí™ 

sffslS?^ 03 -O -O ZD 03 X3 J92 
_í^ CD en cd zc

? ?s
I

O O O O o 
en cz> co en uo 

§> j? §> j| S, B 

o
o

2



517La comunidad morisca de Avila

Z £

£

---- T— W----- V— -r— -V— V— T— ▼— W— ▼— ▼— ▼— ’r— V—

i
1-

lu

cp
o

CU CU 
~O ~ ro cp
cu cu
O O

C/5 
05

O

-Z3 
Q> 

8 

f
E 
£

Io 
o
o

§
o 
£

I

05 05
■o -o
co cu 
-O JZ><

1

I 
-S -8 oz az

_ro 
<í 
_a>

ai

cp

cu
8
CD
CU 
cz

en
8
Zj

5

i8
&

3 <?

I I

2 i iS 1 ™
f .B i f 

,_ a> 
¿3 £

■O

1 sS> =8
$ Z Z £

cu >
cu
CD

£5
03 g
2 o

'SSg

í i8 cü

«
1 8 í I t 0 . .V .. rn o m

en 12 

s«s 
CU cü 8 & f CU CU -CU 
O O CO

cu
05

§ ■§
—5 o_

€ -S -S:ra r3

en-cu
W - SS CT

§ i I f Ü -i e > a. o

■o o
■§

8 8 a--
->, CU • O

a? cz -o 8 9 
35353

fi
?

-2 S
1 i I o ¿3 £

.? 5 f1

■O

jÍf§Ssg-88Í8
íSOSco-^luSQ-U-Oli-

8 —
" i j s

< £ < N

Eb
CU

« f 
cu S 
a 8á S z z

2 2 2 
ai ai cu
> . > ro ro

i
c -2= = 3= 3=

5» £5 R o JS’O'O'O -o E =o

& «L g, 8 =5 -S 3 s -2*525

000



Serafín de Tapia Sánchez518

I é

i
§

o

&

-sI
CT

■< CO <í ■< <

co
o

fc

<s>
81

I
Ó 
£

o

sI
c

í
II

■O

S S&
<3 2

1 i o £

-g.
£ ¿5

o> 
ro 
E

en 
o>
ro

3-
S >2 -C

■S
g
£ 65s ?

en

2 S
S 5

lí
f &

O
< s M
íí 
■2 73

íi
’b!
^'8

o «
en T3 

f§
II
3 2
Z —

§5 
o 
¿ .
Pí o So 
5 £ §

Í É 11 sí O 
U> .£ C/D

s K 
f íi 
o S ó



INDICE

PROLOGO 7
INTRODUCCION

45

PRIMERA PARTE
LOS ANTECENDENTES Y EL MARCO ESPACIAL

Cap. I: Los mudéjares de la Extremadura castellano-leonesa
1. Orígenes de la población mudéjar castellano-leonesa
2. Los mudéjares castellanos en los siglos XIII al XIV
3. La transición del siglo XIV al XV: época de tensiones e intolerancias
4. Los moros de la provincia de Avila en el siglo XV

- El estado de la cuestión, los objetivos y el marco de estudio
- Las fuentes .

• Fuentes y mecanismos empleados para determinar la 
personalidad morisca

• Los protocolos notariales
• Los procesos judiciales .......
• Los vecindarios fiscales
• La documentación inquisitorial
• Diversas secciones del Archivo General de Simancas..
• Las Actas del Ayuntamiento
• Los archivos parroquiales
• Actas y libros de censos del Cabildo catedralicio
• Documentación dispersa
• Referencias documentales

Fuentes manuscritas
Fuentes impresas .....................

• Abreviaturas de archivo más utilizadas

46
51
56
58

9
14
15
21
24
25
26
28
28
29
29
29
30
31
41
42



239

147

163

179Cap. VII: Estructura ocupacional y relaciones comerciales. 

1. La estructura ocupacional de los moriscos
2. Relaciones comerciales
3. Actividades crediticias
4. Arrendamiento de alcabalas y diezmos

Cap. II: La aljama de los moros de la ciudad de Avila
1. La organización socio-institucional de los mudéjares
2. La vida económica de los mudéjares abulenses
3. Análisis de la onomástica
4. Las últimas décadas del siglo XV: el avasallamiento del poder cristiano.

TERCERA PARTE
LAS BASES ECONOMICAS DE LA COMUNIDAD MORISCA.

Cap. III: El marco espacial: la ciudad de Avila en el siglo XVI 
1. Demografía
2. Economía .........................................................
3. Sociedad 

Cap. VI: Volumen-y comportamientos demográficos.
1. Procedencia de los cortes cronológicos...
2. Evolución del número de moriscos
3. Comportamiento demográfico
4. La endogamia morisca.

Cap. IV: De mudéjares a moriscos: la "conversión" de 1502.
1. El bautizo ..................................................
2. El nombre cristiano de los recién bautizados
3. Volumen de la comunidad morisca en 1502

Cap. V: La llegada de los granadinos en 1570
1. La guerra de Granada
2. Cronología y camino recorrido
3. Origen y número de los que llegaron a Avila
4. Primeras dificultades
5. Actitud de los convertidos hacia los recién llegados.
6. Distribución espacial urbana.

179
194
212
217

163
165
168
174

97
97
101
116

140
141
144

147
148
149
151
153
154

65
65
68
83
92

SEGUNDA PARTE
LAS BASES DEMOGRAFICAS DE LA COMUNIDAD MORISCA.



241

228
232
240

251
258
261
265
267
268
271
271
Til
279
279
284
305
305
310
331

223
223
223
224
226

345
346
348
350
357
358
378
380
382
392
399
405
423

CUARTA PARTE
LAS RELACIONES SOCIALES.
Cap. VIII: Relaciones con la mayoría dominante

1. Relaciones con la Inquisición
1. Las primeras referencias a la intervención inquisitorial
2. El conflicto de los barrios
3. La "complicidad" de 1540 en Arévalo y otras partes
4. Inquisición y moriscos: dos voluntades enfrentadas,

dos fuerzas desiguales
5. Los Edictos de Gracia, un recurso poco eficaz
6. La Suprema visita la Inquisición de Valladolid
7. El "situado" de 1558: la Inquisición opta por la exacción 

económica de los moriscos.
8. Diferencias en las relaciones de la Inquisición con los moriscos 

de Avila y con los del resto de Castilla la Vieja
9. ¿Asimilación, resistencia o indiferencia religiosa?....

10. Resistencias en el pago del "situado"
11. El caso del mercader Hernando de Barahona
12. La Inquisición y los granadinos
13. El número de los procesados de Avila.

2. Relaciones con la Iglesia local
1. La actitud de los eclesiásticos hacia los moriscos
2. La actitud de los moriscos hacia la Iglesia

3. Relaciones con la oligarquía urbana
1. El patriciado urbano .
2. La elite pechera: la presión fiscal

Cap. IX: Algunas características sociológicas de la comunidad morisca.
1. Una religiosidad residual
2. Una movilidad constante
3. Un nivel cultural apreciable .

Cap. X: La expulsión ......................................................
1. Los antecedentes
2. La expulsión de los granadinos
3. La expulsión de los convertidos
4. El número de los expulsados
5. El patrimonio de los moriscos
6. Los compradores
7. Los moriscos fuera de España
8. Los que permanecieron después de la expulsión
9. Las consecuencias de la expulsión para la ciudad

CONCLUSIONES
BIBLIOGRAFIA..
APENDICE- LISTADOS











Ins

’<


