
DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA 
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

GRAFÍAS DE ARTE Y ARQUITECTURA ABULENSES 5... MONOGRAFÍAS DI

*

X Ávila Román ica:
| Esci^tóricos de Filiación
| ^Hispán^Lailguedociána /



ti'

11•r-..

í

X Ávila Románica: H 
^lle^s Escültóricós de Filiación

I DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA 
^jgJ INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 

^^^TODGRAFÍAS DE ARTE y ARQUITECTURA ABULENSES 5... MONOGRAFÍAS DI







M.a MARGARITA VILA DA VILA
Licenciada en Historia del Arte (1983). Hizo su tesis de licen

ciatura sobre «Arquitectura y escultura románicas en la iglesia de 
Santa Mana de Cambre» y tras ser becaria del Plan Nacional de For
mación del Personal Investigador del MEC, entre 1983 y 1987, pre
sentó en 1990 su tesis doctoral sobre «La escultura románica en 
Ávila: Talleres de filiación hispano-languedociana», que fue Premio 
Extraordinario de Doctorado de la Universidad de Santiago en 1991. 
Este estudio es el que se resume en este libro.



Monografías de arte y arquitectura abulenses/5

Ávila Románica:

M- Margarita Vila Da Vila

Talleres Escultóricos de Filiación
Hispano-Languedociana

INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA 
DE LA

EXCMA. DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA

j]



2. ALDEAVIEJA Y SU SANTUARIO DE LA VIRGEN DEL CUBILLO.
Amalia Descalzo Lorenzo.

Fotografía de portada: JLG.
Dibujos del interior: Autora y José Luis Javier.

1. LA IGLESIA Y EL CONVENTO DE SANTA ANA EN ÁVILA.
María José Arnáiz, Jesús Cantera, Carlos Clemente, José Luis 
Gutiérrez.

3. MOLINOS DE LA ZONA DE PIEDRAHÍTA Y EL BARCO DE 
ÁVILA.
Agustín del Castillo de la Lastra.

4. LA CUSTODIA DEL CORPUS EN ÁVILA.
Nicolás González González y Antonio de la Cruz Vaquero.

MONOGRAFÍAS DE ARTE Y ARQUITECTURA ABULENSES
Colección al cuidado de José Luis Gutiérrez

I.S.B.N.: 84-89518-53-X
Depósito legal: AV. 56-1999.
MIJÁN, Industrias Gráficas Abulenses.



A Fernando:

"Pois xa que o sabes, voucho decir"





ÍNDICE GENERAL Pág-

11
13
15
29

7

67
68
71
96
113
124
133
140
144
144

30
34
37
40
46
48
50
55
59

PRESENTACIÓN  

PRÓLOGO  

LA HISTORIOGRAFÍA MEDIEVAL DE ÁVILA Y SUS FUENTES

I) EL MARCO HISTÓRICO
A) ÁVILA EN LA HISTORIA:

a) Desarrollo de la ciudad desde sus orígenes hasta la repoblación 
del Conde de Borgoña

b) Estructura social de la ciudad repoblada
c) La restauración eclesiástica
d) Participación abulense en la política local y peninsular

B) REPOBLACIÓN Y ESTRUCTURA URBANA:
a) La repoblación
b) Arrabales y recinto murado
c) La construcción de la muralla
d) Collaciones, iglesias y barrios
e) Demografía y organización social

II) ESTRUCTURAS ARQUITECTÓNICAS DEL ROMÁNICO ABULENSE
La catedral de don Raimundo de Borgoña  
San Vicente  
San Pedro  
San Andrés  
San Segundo  
San Isidoro  
San Esteban ............................................................................
El Románico tardío en Ávila  
San Nicolás



Pag,

177

8

149
153
159
163
167
171
173

178
193
199
203
210
218

239
255
255
267
278
281

299
308

323
327

337
337
337
339
353
353
365
366
375
388

Santa María la Antigua  
Santo Tomé el Viejo  
Santa Magdalena  
Santo Domingo
San Bartolomé
San Martín
Iglesias existentes en el siglo XIII ya desaparecidas

III) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE: ICONOGRAFÍA 

A) CAPITELES Y CIMACIOS HISTORIADOS:
1) Temas de inspiración bíblica
2) Temas Hagiográficos
3) Escenas de lucha
4) Escenas cortesanas
5) Motivos simbólicos

B) CAPITELES Y CIMACIOS FIGURADOS
C) EL BESTIARIO ABULENSE:

1) Temas y motivos inspirados en los «Bestiarios» 
2) El repertorio animalístico y monstruoso: Morfologías

a) Cuadrúpedos
b) Aves
c) Reptiles: dragón, basilisco y áspid
d) Híbridos con rasgos humanos

3) Asociaciones y composiciones animalísticas:
a) ARGUMENTALES
b) Ornamentales

D) LA ESCULTURA FIGURATIVA EN LAS PORTADAS:
1) La portada meridional de Santo Tomé el Viejo
2) Las figuras de la Portada Sur de San Vicente

IV) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE: REPERTORIO ORNA
MENTAL 
I) CAPITELES

a) motivos geométricos
b) motivos vegetales

II) CIMACIOS E IMPOSTAS
a) motivos geométricos
b) motivos vegetales

A) ROLEOS 
B) Palmetas
C) Florones



Pag

531CONCLUSIONES 

BIBLIOGRAFÍA 539

APÉNDICE GRÁFICO 549

9

V) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE: ESTILO
A) CORRIENTE LEONESA
B) CORRIENTE SILENSE
C) CORRIENTE ARAGONESA
D) CORRIENTE CÁNTABRA
E) CORRIENTE AQUITANO-BEARNESA
F) TALLERES DE FORMACIÓN LOCAL

395
424
425
426

429
435
453
457

469
473
484
486
487
498
513

D) ROSÁCEAS
E) Frutos....................

III) ARQUIVOLTAS
1) El crismón............................................................
2) La DECORACIÓN DE LAS ARQUIVOLTAS:

2-A) Motivos geométricos
2-B) Motivos vegetales

3) Orígenes de las arquivoltas con rosáceas 
IV) MODILLONES





PRESENTACIÓN

11

Presentamos el libro Ávila Románica: Talleres Escultóricos de Filiación 
Hispano-Languedociana, del que es autora la doctora doña María Margarita 
Vila da Vila.

El Románico Abulense es una de las joyas más preciadas de nuestro Patri
monio Artístico, y a su estudio va dirigida, con intensidad y profundidad, la 
presente monografía.

Estructurado el libro en cinco amplios capítulos, cuyo núcleo lo constitu
ye la Escultura Románica Abulense, destaca por el carácter integral con el 
que, intencionadamente, lo ha dotado su autora.

En el capítulo primero, el Marco Histórico, nos ofrece una síntesis históri
ca de Ávila, desde sus orígenes a la Edad Media, para intensificarlo a conti
nuación en un estudio especializado sobre la época de la repoblación y la 
estructura urbana de la ciudad de Ávila, y que nos hace ver la necesidad de 
realizar una amplia monografía sobre el símbolo arquitectónico abulense por 
excelencia: la Muralla.

En el capítulo segundo analiza las estructuras arquitectónicas del Románi 
co Abulense, en el que se pone de manifiesto la riqueza y variedad arquitec 
tónica de nuestro Románico. Estudio crítico, en el que recoge las hipótesis y 
teorías de los autores que han tratado el tema, al mismo tiempo que formula 
las suyas propias.

Pero la parte más importante la constituyen los capítulos III, IV y V, que 
dedica a la Escultura Románica Abulense. La autora se recrea en su estudio. 
El lector no sabrá qué admirar más: la lectura de la iconografía (cap. III), con 
la descripción e interpretación de los capiteles y cimacios historiados y figu
rados, los repertorios animalísticos y monstruosos y la escultura figurativa de



12

Sebastián González Vázquez
Presidente de la Diputación Provincial de Ávila

las portadas; el repertorio ornamental con motivos geométricos y vegetales en 
capiteles, cimacios, impostas y arquivoltas (cap. IV); o el estudio muy com
pleto de las distintas corrientes escultóricas que caracterizan el estilo de la 
Escultura Románica Abulense (cap. V). Todo ello acompañado de numerosas 
fotografías y un apéndice gráfico que nos facilitan la interpretación, com
prensión y asimilación del texto.

Por último, deseo indicar que la Institución «Gran Duque de Alba», con la 
presente publicación, está dando a conocer un estudio exhaustivo sobre la 
Escultura Románica de la ciudad de Ávila, en monumentos que muchos de 
ellos son Patrimonio de la Humanidad, cumpliendo su principal objetivo de 
la defensa y tutela de nuestro Patrimonio y su difusión a todos los niveles.



PRÓLOGO

13

Esta obra reproduce -sólo algo abreviada- la Tesis de Doctorado La 
Escultura Románica en Ávila: Talleres de filiación hispano-languedociana, 
defendida el 25 de junio de 1990 en la Universidad de Santiago de Compos- 
tela y calificada por su tribunal como APTA CUM LAUDE. Para la presente 
publicación se estimó oportuno limitar notablemente la Bibliografía y reducir 
a la mitad el número de fotografías que acompañaban a la Tesis.

Durante los años dedicados a su preparación, son muchas las deudas de 
gratitud por mí contraídas:

La primera y principal es con el Prof. D. Serafín Moralejo, director de este 
estudio. Él fue quien, tras saber de mi interés por el Pórtico occidental de San 
Vicente de Ávila, me sugirió orientar las investigaciones hacia la escultura 
del poco conocido primer Románico abulense. Su magisterio constante, así 
como el tiempo y la atención que dedicó a este trabajo, le hacen acreedor r 
mi más honda gratitud y sincero reconocimiento.

D. José Luis Gutiérrez Robledo merece asimismo toda mi considerac 
No sólo me proporcionó, al comienzo de mis estudios, un ejemplar d¿ 
libro (ya agotado entonces) sobre Las iglesias románicas de la ciudad <. 
Ávila y copias de artículos periodísticos e interesantes fotografías y grabados, 
sino que también facilitó mis entrevistas con funcionarios del Ayuntamiento 
de Ávila y los recorridos que hice por las murallas y cubiertas de su catedral. 
Concluida la tesis, impulsó su publicación por la Institución «Gran Duque de 
Alba» de la Diputación de Ávila. Sin su apoyo y la generosa acogida de ésta, 
el presente libro no hubiera sido posible.

Hay otras dos personas en Ávila a las que recuerdo con un especial afec
to. Una de ellas es doña Carmen Pedrosa, de la que no puedo por menos que 
evocar su bondad, energía e inteligencia, así como sus constantes palabras



12

Sebastián González Vázquez
Presidente de la Diputación Provincial de Ávila

las portadas; el repertorio ornamental con motivos geométricos y vegetales en 
capiteles, cimacios, impostas y arquivoltas (cap. IV); o el estudio muy com
pleto de las distintas corrientes escultóricas que caracterizan el estilo de la 
Escultura Románica Abulense (cap. V). Todo ello acompañado de numerosas 
fotografías y un apéndice gráfico que nos facilitan la interpretación, com
prensión y asimilación del texto.

Por último, deseo indicar que la Institución «Gran Duque de Alba», con la 
presente publicación, está dando a conocer un estudio exhaustivo sobre la 
Escultura Románica de la ciudad de Ávila, en monumentos que muchos de 
ellos son Patrimonio de la Humanidad, cumpliendo su principal objetivo de 
la defensa y tutela de nuestro Patrimonio y su difusión a todos los niveles.



PRÓLOGO

13

Esta obra reproduce -sólo algo abreviada- la Tesis de Doctorado La 
Escultura Románica en Ávila: Talleres de filiación hispano-languedociana, 
defendida el 25 de junio de 1 990 en la Universidad de Santiago de Compos- 
tela y calificada por su tribunal como APTA CUM LAUDE. Para la presente 
publicación se estimó oportuno limitar notablemente la Bibliografía y reducir 
a la mitad el número de fotografías que acompañaban a la Tesis.

Durante los años dedicados a su preparación, son muchas las deudas de 
gratitud por mí contraídas:

La primera y principal es con el Prof. D. Serafín Moralejo, director de este 
estudio. Él fue quien, tras saber de mi interés por el Pórtico occidental de San 
Vicente de Ávila, me sugirió orientar las investigaciones hacia la escultura 
del poco conocido primer Románico abulense. Su magisterio constante, así 
como el tiempo y la atención que dedicó a este trabajo, le hacen acreedor de 
mi más honda gratitud y sincero reconocimiento.

D. José Luis Gutiérrez Robledo merece asimismo toda mi consideración: 
No sólo me proporcionó, al comienzo de mis estudios, un ejemplar de su 
libro (ya agotado entonces) sobre Las iglesias románicas de la ciudad de 
Ávila y copias de artículos periodísticos e interesantes fotografías y grabados, 
sino que también facilitó mis entrevistas con funcionarios del Ayuntamiento 
de Ávila y los recorridos que hice por las murallas y cubiertas de su catedral. 
Concluida la tesis, impulsó su publicación por la Institución «Gran Duque de 
Alba» de la Diputación de Ávila. Sin su apoyo y la generosa acogida de ésta, 
el presente libro no hubiera sido posible.

Hay otras dos personas en Ávila a las que recuerdo con un especial afec
to. Una de ellas es doña Carmen Pedrosa, de la que no puedo por menos que 
evocar su bondad, energía e inteligencia, así como sus constantes palabras



Santiago de Compostela, junio de 1991

14

de aliento. La otra es D. Tomás Sobrino, secretario del obispado de Ávila y 
subdirector de la Institución «Gran Duque de Alba». Él acogió con un entu
siasmo sin reservas mi trabajo, brindándome valiosa información acerca del 
episcopado abulense y siendo mi fiador ante alguno de sus párrocos.

A éstos últimos y a todos aquellos abulenses a los que tuve que molestar 
en diversas ocasiones: sacristanes y personal del Archivo y Museo Provincial 
de Ávila, también deseo hacer llegar mi agradecimiento.

Éste se dirige igualmente a las diversas bibliotecas, archivos, institucio
nes y organismos que hicieron posible mi trabajo. Entre ellos he de desta
car al Ministerio de Educación y Ciencia, que tuvo a bien concederme 
-desde 1983 a 1986- una de las becas del Plan de Formación del Personal 
Investigador.

Me resulta imposible, en fin, citar a todas cuantas personas me han ani
mado y apoyado a lo largo de estos años: amigos, compañeros del Dpto. de 
Historia del Arte de la Universidad de Santiago y familiares. A éstos, y en 
especial a mi esposo y padres, va dirigido mi último recuerdo: sin su incondi
cional y constante afecto no habría tenido fuerzas para concluir esta obra.



r

15

LA HISTORIOGRAFÍA MEDIEVAL DE ÁVILA 
Y SUS FUENTES

Si diésemos crédito a las tradiciones conservadas, conoceríamos el nombre 
del primer historiador de Ávila tras la reconquista de la ciudad por los cristianos. 
Habría sido un tal Hernán de lllanes. Hijo de uno de los primeros repobladores, 
se le supone autor de la Leyenda de la muy noble, leal y antigua ciudad de 
Ávila. Siglos después -en 1315, según Fr. L. Ariz, y en 1353, según un manuscri
to de D. Luis Pacheco-, se habría hecho una copia de esa primera Leyenda por 
mandato del alcalde Fernán Blázquez Sin embargo, de dicha obra sólo con
servamos noticias indirectas a través de los testimonios -no siempre fidedignos- 
de cronistas de los siglos XVI y XVII, y de la copia de un acta notarial -fechada a 
finales de febrero de 1353- inserta en un folio de la Historia antigua de Ávila2. 
La autenticidad del documento, en principio precioso, se ve comprometida por 
el carácter poco serio de la propia Historia y la confesión del notario del siglo 
XIV, quien copió el ejemplar guardado en el arca del Concejo de Ávila con fide
lidad, aunque modificando algunos de sus «malos lenguajes»3.

De las múltiples versiones que se han hecho de la Leyenda medieval, ya 
en época moderna, se hablará más adelante. Ahora sólo interesa destacar

1 Fr. L Ariz, Historia de las Grandezas de la Ciudad de Ávila, Alcalá de Henares, 1607 
(facs. Ávila, 1978), pág. 26; J. Martín Carramolino, Historia de Ávila, su provincia y obispado, 
I, Madrid, 1872-73, pp. 181-196, y M. Cómez-Moreno, «La Crónica de la Población de Ávila: 
Antecedentes», Boletín de la Real Academia de la Historia (en adelante, Bol. R. Acad. H°), 
CXIII/1, 1943, pp. 12-13.

1 R. Blasco, «Más notas sobre una crónica», Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos (en 
adelante, Rev. Arch. Bibl. Mus.), LX/2, 1954, pág. 530, n. 9.

3 M. Cómez-Moreno, Ibidem, pp. 13-14, e Historia antigua de Ávila, s.a. (Ms. 2069 de la 
Biblioteca Nacional de Madrid).



16

* R. Blasco, Ibidem, pág. 529 y A. Barrios, Estructuras agrarias y de poder en Castilla. El 
ejemplo de Ávila (1085-13201,1, Salamanca, 1983, pág. 32, n. 27.

5 Para la Historia de don Pelayo de Oviedo, véase M. Gómez-Moreno, Ibidem, pág. 13, y 
el Mss. Sign. C. 112 de la Biblioteca Nacional. Con respecto a la Crónica de la Población de 
Ávila y su posible autor, consúltese M. Cómez-Moreno, Ibid., pág. 16, y A. Barrios, Ibid., pp. 
128yss, n. 2.

'• R. Blasco, Ibid., pág. 528;). N. de Melgar y Alvarez de Abreu, Guía descriptiva de Ávila 
y sus monumentos (Prólogo del Marqués de Piedras Albas), Ávila, 1922, pág. XVII, y M- 
Gómez-Moreno, Ibid., pág. 18.

7 R. Blasco, Ibid., pág. 531, n. 11-12, y C. de Ayora, Epílogo de algunas cosas dignas de 
memoria pertenecientes a la muy yllustre e muy magnífica e muy noble ciudad de Ávila, Sala
manca, 1919.

que una de las causas que propiciaron su multiplicación fue, paradójicamen
te, la destrucción del archivo de la ciudad en 1368, durante la guerra (ratici
da entre Pedro I y Enrique II4.

Tras la apócrifa historia del oscuro Hernán de lllanes -y prescindiendo 
de la fantasiosa leyenda que Ariz y los eruditos del siglo XVII ponen en 
labios del, a su vez, fabulador obispo don Pelayo de Oviedo-, se conser
van copias de otra crónica de mediados del siglo XIII. En opinión de 
Gómez-Moreno, habría que fecharla entre 1255, año en el que acontece 
el último suceso narrado en ella, y 1 256, año en el que Alfonso X otorgó a 
la ciudad una especie de fuero con importantes privilegios y exenciones. 
Para Gómez-Moreno, el autor pudo haber sido Gonzalo Mateos, pues él 
es el caballero que, al final de la Crónica de la población de Ávila, recuer
da al rey Alfonso X la fidelidad de las milicias abulenses a los reyes caste
llanos. Este personaje estaba, además, emparentado con Muño Mateos, 
fundador del monasterio de Sancti Spíritus, en cuyo archivo descubrió 
Ariz una copia de esta crónica5. De ella no volvemos a tener noticias has
ta 1517, año en el que don Bernal Mata, corregidor de Ávila, «halló en un 
libro antiguo...un quaderno de escriptura» con los hechos notables «que 
los cavalleros antiguos desta dicha «jiudad ficieron en servicio de los reyes 
de Castilla». Con motivo del feliz hallazgo, mandó hacer en pergamino 
una copia del manuscrito y, a continuación, guardarla en el arca del Con
cejo6.

De nada sirvió tal prevención, pues no tardó mucho en desaparecer el 
nuevo manuscrito. Por fortuna, sí se han conservado algunas de las copias 

ue de él se hicieron. En 1519, el cronista Gonzalo de Ayora publicó su Epi- 
>gode algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a la ilustre... ciudad 
eÁvila7. El interés por el pasado de la ciudad debió de ser común entre las 

lamillas abulenses de renombre. Lo más probable es que cada una tuviera su 
versión de la Crónica. Así, en un manuscrito de don Francisco Guillamas se



17

afirma que «este es un traslado Bien Fielmente sacado De Un libro...scripto 
en pergamino que esta en el Archivo De la ciudad De Ávila». Y sabemos que 
don Luis Pacheco también lo reprodujo en 16078.

Al mismo año corresponde la Historia de las Grandezas de la Ciudad de 
Ávila del P. Luis de Ariz. Se trata de una controvertida obra en lo que atañe a 
su «Leyenda de la muy noble, leal e antigua ciudad de Ávila», debido a los 
muchos anacronismos y falsedades en que incurre. Según Gómez-Moreno, 
se inspira, «muy libremente y empeorándolo», en el libro inédito del que don 
Luis Pacheco encargó dos ejemplares9.

Hay que distinguir, por tanto, dos tipos de versiones entre las que nos lle
garon: el de la Crónica de la Población -escueta y, en general, verosímil- y 
el derivado de la utilizada por los cronistas del XVII, muy detallista y con un 
contenido histórico difícil de probar, oscurecido como está por las tradicio
nes locales y la fantástica capacidad de recreación de los autores modernos. 
Su intención, encomiable, de dar lustre a la ciudad, provocó el efecto -con
trario al deseado- de que se considerasen patrañas todo lo en las crónicas 
recogido ,0. Este ha sido el juicio tajante de Menéndez y Pelayo, para quien 
Ariz fue un «indigno y fabuloso cronista, autor de una obra insensata y mons
truosa, que en sus dos primeras partes puede competir con el más estupendo 
de los libros de caballerías». Con todo, el mismo crítico no deja de recono
cer que las otras dos partes, referidas a los primeros años de la repoblación, 
«son más propiamente históricas y, como otros muchos libros de su clase, 
contienen noticias curiosas y útiles». Tampoco descarta la antigüedad de 
algunas de esas tradiciones -quizá de origen épico-, pese al estilo «anacróni
co y ridículo» empleado por Ariz, pero no les concede relevancia fuera del 
ámbito legendario 11.

En opinión de Menéndez y Pelayo, la Historia fue falsificada desde anti
guo; al menos, desde 1517, con la copia de Bernal de Mata. Admite, sin

8 M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 13-14, y R. Blasco, Ibid., pp. 531-532, n. 13. El manuscri
to de 1590 tiene la signatura Mss. 1745 de la Biblioteca Nacional, y una copia de la Crónica 
de Ávila de don Luis de Pacheco, publicada en Baeza en 1607, se conserva en el Archivo Pro
vincial de Ávila.

9 Fr. L. Ariz, Ibid. y M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 13.
10 Acerca de las distintas versiones de la Crónica de la Población, véase R. Blasco, Ibid., 

M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 1 I-56, la «Crónica inédita de Ávila» editada por M. Foronda y 
Aguilera en el Bol. R. Acad. HQ, LXIII, 1913, pp. 110-143 y el estudio previo de este mismo 
autor, «El códice titulado Crónica de Ávila», Ibid., LXII, 1913, pp. 178-283, y la Crónica de la 
Población de Ávila (ed. A. Hernández Segura, Valencia, 1966), y confróntese con las obras de 
G. de Ayora, L. Pacheco y Fr. L. Ariz, seguidas por los eruditos y cronistas locales del siglo 
XIX, a los que habremos de aludir más adelante.

11 M. Menéndez y Pelayo, Orígenes de la novela, II, Santander, 1943, pp. 157-160.



la

18

’» Ibid., pág. 161.
'' re'ac'ones establecidas por los diversos historiadores entre el episodio «De Enaluie- 

llo. de la Crónica de la Población (ed. Cómez-Moreno, pp, 22-24), con el poema «Miragoia», 
relativo a la juventud de Ramiro II, así como de la hazaña protagonizada por las dueñas abulen- 
ses y sus posibles fuentes de inspiración y paralelos, da cuenta J. Belmonte en La ciudad de Ávila. 
Estudio histórico, Avila 1986 pp. 79-82). Hace referencia a La Charro, de Nimes, A. Várvaro en 
Literatura románica de la Edad Media, Barcelona, 1983, pp 259-263

14 Crónica de la Población... (ed. M. Cómez-Moreno), pág. 20, y F. Rico, «Qarraquín San
cho, Roldán y Oliveros: Un cantar paralelístico castellano del siglo XII», Homenaje a 
memoria de D. Antonio Rodríguez Mohíno, 1910-1970, Madrid, 1975, pp. 537-564.

” Ibid., pág. 15. Cfr. con Menéndez y Pelayo, Ibid., pp. 157-160.

embargo, que éste conociese viejos cantares de gesta y que basase «su fic
ción» en alguno de ellos. Ciertos pasajes recuerdan escenas del Poema del 
Cid o de la Historia de los Infantes de Lara'2. Otros, como la estratagema utili
zada por Nalvillos para penetrar en Talavera y rescatar su mujer, hacen pensair 
en La Charroi de Nimes'3. La propia Crónica recurre incluso explícitamente 
la tradición de los cantares de gesta cuando, en unas coplas, compara al 
héroe de Ávila Zurraquín Sancho con Roldán y Oliveros ,4. Sin embargo, el 
espíritu caballeresco que la impregna no invalida la existencia de un fondo 
histórico real en la mayoría de los episodios en ella narrados, especialmente 
en aquellos en los que el autor del siglo XIII parece haber tomado parte. Para 
Gómez—Moreno las proezas de Nalvillos o Zorraquín, «arranque de nuestras 
gestas fronterizas», manifiestan un contenido preexistente, al parecer, e inde
pendiente del resto de la Crónica de la población. Pese a tales gestas, la Cró
nica es, a su juicio, una obra digna de atención histórica y perfectamente 
distinguible de todas aquellas versiones, retomadas en el siglo XVII, que tan 
sólo son simples novelas. Se opone en esto a la opinión de Menéndez y Pela
yo, para quien todas las versiones, sin excepción, son invenciones y falsifica
ciones de la Historia fabulosa de Ávilal5.

El parecer de R. Blasco al respecto es tajante: «La Crónica General exis
tió». Los veredictos adversos dictados contra ella desde el siglo XIX han esta
do motivados, en un principio, por disputas con escritores demasiado 
crédulos. Sólo han tenido en cuenta la versión ofrecida por Ariz y sus conti
nuadores, y no han sabido distinguir «la parte basada en los manuscritos 
aceptables de la crónica, ...de la fundada en los manuscritos extensos, recha
zables en su mayor parte». Para R. Blasco, al igual que para Gómez-Moreno,. 
A. Hernández Segura o A. Barrios, la Crónica de la Población es una obra 
iriginal, con una primera parte inspirada, tal vez, en tradiciones locales y* 
jna segunda plenamente histórica y dictada por los recuerdos del propio 
autor del siglo XIII. Dicho original pudo perderse en el incendio de los archi
vos de la ciudad acaecido en 1368, tal como se relata en una confirmación



19

16 R. Blasco, Ibid., pp. 527-532, n. 8.
17 A. de Cianea, Historia de la vida, invención, milagros y traslación de San Segundo, pri

mer obispo de Ávila, y recopilación de los obispos sucessores suyos hasta don Gerónimo 
Manrique de Lara, inquisidor General de España, Madrid, 1595 (La obra consta de 236 folios 
y de ella se conserva un ejemplar en la Biblioteca del Seminario Diocesano de Ávila). Los res
tos atribuidos a san Segundo fueron trasladados a la Catedral en 1594, bajo el episcopado del 
citado obispo (Cfr. T. Sobrino, Episcopado abulense. Siglos XVI-XVIII, Ávila, 1983, pp. 46-47 
y 60-62).

IB C. González Dávila, Theatro eclesiástico de las iglesias metropolitanas y catedrales de 
los reynos de las dos Castillas. Vidas de sus arzobispos y obispos y cosas memorables de sus 
sedes (3 vols.), Madrid, 1645. El t. II fue objeto de una edición facsímil en Ávila en 1981, y 
lleva por título Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de Ávila y vida de sus hom
bres ilustres.

de los privilegios de la ciudad y de su nobleza, otorgada por el rey Juan II, 
conservada en el Archivo Municipal de Ávila.

A raíz de la confirmación real, es probable que se redactase la Crónica de 
nuevo y que diversos miembros de la nobleza sacasen copias de ella. Con 
posterioridad, éstas serían vueltas a copiar por Bernal de Mata, Gonzalo de 
Ayora, Francisco de Guillamas, etc., en el siglo XVI, y redactadas una vez 
más por los autores ya citados en el siglo siguiente.

Tras un serio y minucioso estudio, R. Blasco llega a conclusiones análogas 
a las de Gómez-Moreno. En las copias se advierten dos tendencias: la seguida 
por aquellos autores que se limitaron a transcribir el original o una copia anti
gua del mismo, y la que se manifiesta en aquellos otros que «trataron de hacer 
historia, sin escrúpulo alguno, halagando la vanidad de los nobles mecenas» y 
amplificando de forma desmesurada sus versiones de la crónica «con las noti
cias genealógicas y otras que convenían a sus fines» ’6.

Paralela a esta preocupación por los orígenes de la ciudad y por su repo
blación, en la historiografía de Ávila, desde el siglo XVI, se desarrolla otra 
corriente centrada en los comienzos de su iglesia. Así, aún no pasado un 
siglo desde la invención del sepulcro de san Segundo en la hasta entonces 
iglesia de San Sebastián, publica A. de Cianea, en 1595, la Historia de la 
vida...de San Segundo'7. En la misma línea se halla el conocido Theatro 
eclesiástico de las iglesias metropolitanas, Catedrales y reinos de las dos Cas
tillas... de G. González Dávila, publicado en 1 645-1 650 18.

Por desgracia, los prelados que mencionan en sus Episcopologios no 
siempre se encuentran documentados. Tal es el caso del obispo Domingo, al 
que la Historia antigua de Ávila y otras crónicas del siglo XVII sitúan entre 
1080 y 1087, y de Pedro, con un destacado papel entre 1105 y 1115, según 
las mismas: su existencia, más que improbable, no ha dejado rastro en la



20

del contenido de 
que databa la re[

documentación coetánea. Con todo, merece destacarse la aportación que 
ambos autores ofrecen a la cronología de la repoblación: González Dávila 
propone la fecha de 1087 y Cianea la de 1089; ambos sin aducir razones '9.

De 1665 es un manuscrito conservado en la Biblioteca Nacional, de 
autor desconocido, titulado Obispos que ha habido en Ávila desde que pre
dicó en ella el glorioso San Segundo, su primer prelado. T. Sobrino Chomón, 
que ha estudiado la situación del Episcopado abulense entre los siglos XVI y 
XVIII, lo atribuye a alguien cercano a la Curia episcopal, acaso J. Tamayo 
Salazar, y de él elogia el conocimiento que demuestra sobre documentos y 
sucesos del siglo XVII. Para la historia anterior, sin embargo, se limita a seguir 
las anotaciones de Ariz y González Dávila20.

En 1676 apareció la obra de Fr. Bartolomé Fernández Valencia, Historia 
del insigne Templo...de los Santos Mártires San Vicente, Santa Sabina y Santa 
Cristeta..., con interesantes -pero también apócrifas- noticias sobre los diver
sos templos de la ciudad de Ávila, además de la reiteración de muchas de las 
conjeturas lanzadas por Ariz21.

El interés por la historia eclesiástica abulense continúa presente en la 
siguiente centuria. Se plasma en el Catálogo de los obispos de Ávila, que el 
presbítero de la iglesia de San Vicente Joseph Tello y Martínez redactó entre 
1787 y 1788, y en el «Tratado de la Iglesia abulense» contenido en el tomo 
XIV de la España Sagrada del P. E. Flórez, publicado en 17 5 8 22. El interés del 
primero es escaso, toda vez que el autor se limita a seguir las listas de obis
pos ofrecidas por Cianea y González Dávila, poco fiables. El segundo, es de 
poca utilidad para el presente estudio, ya que se centra en cuestiones que 
sólo de un modo marginal le afectan, como son la denominación de la anti
gua sede episcopal, la predicación de san Segundo y Prisciliano o el martirio 
de San Vicente. En lo que atañe a la historia de la ciudad, sólo merece rese-

” A. de Cianea, Ibid., fols. 55-62 y C. González Dávila, Ibid., fol. 236.
20 El manuscrito, inventariado como Catálogo de Obispos de Ávila, y antigüedades de 

dicha ciudad, con noticias del obispado, procede de la colección de D. Pascual Gayangos y 
se conserva en la Sección de Manuscritos de la B. Nac. con la signatura Ms. 18.343 (Cfr. T. 
Sobrino, Ibid., pág. 13).

21 Fr. B. Fernández Valencia, Historia y grandeza del insigne Templo, Fundación milagro
sa, Basílica sagrada y célebre santuario de los Santos Mártires hermanos S. Vicente, Sta. Sabi
na y Sta. Cristeta (Ms. de 1676 copiado por Juán Clímaco a comienzos del siglo XiX, 
conservándose el ejemplar consultado en el Archivo Provincial de Ávila).

22 H. Flórez, España Sagrada, XIV, Madrid, 1786, y J. Tello y Martínez, Catálogo Sagrado 
de los Obispos que han regido la Santa Iglesia de Ávila..., Ávila, 1787-88 (Ms. del Arch. 
Parroquial de San Vicente). Aparte de las noticias relativas a los prelados, en él se da cuenta

1 * una lápida conservada entonces en el convento de Sta. María de la Antigua 
■población abulense en torno a 1095 (fols. 336-337).



21

ñarse la obra de G. M. Dávila y San-Vítores, El Rayo de la Guerra, dedicada 
a ensalzar las hazañas de un antepasado del siglo XVI, pero con noticias de 
la repoblación y de destacadas familias abulenses23.

El siglo XIX fue particularmente fecundo para la historiografía abulense. Espe
cial relevancia, por lo que de enfrentamiento personal hubo entre sus autores, 
tuvieron las publicaciones de V. de la Fuente y J. Martín Carramolino. Traslucían 
pareceres opuestos en un asunto de particular interés para sus conciudadanos, 
cual era el comportamiento de Alfonso el Batallador durante su presunto asedio 
y el legendario episodio de las Hervencias de Ávila24. Mayor valor, sin embargo, 
mantienen las obras de E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila y su territorio y 
«Ávila en la Edad Media», más críticas que las anteriores25.

A éstas hay que añadir la de G. M. Vergara, Estudio histórico de Ávila y 
su territorio..., que compitió con la de Ballesteros en un certamen literario de 
1896, y la «Crónica de la provincia de Ávila» de F. Fulgosio26. Dichas obras 
fueron precedidas por el Diccionario Geográfico-Estadístico-Histórico de 
España... de P. Madoz, en donde, junto a un detallado estudio de la geografía 
y demografía abulense, se resume la historia de la ciudad27.

Al mismo tiempo, comenzó a desarrollarse el interés por las manifestacio
nes artísticas de su pasado; algo que, salvo raras excepciones, había sido 
ignorado por los escritores de los siglos XVII y XVIII. Por los datos que sumi
nistran acerca de algunas de las iglesias estudiadas en el presente trabajo, 
hemos de mencionar las obras de J. M- Quadrado (España: sus monumentos 
y artes, su naturaleza e historia. Salamanca, Ávila y Segovia) y J. R. Melida 
(«Ávila: Iglesias románicas»)28. A ellas hay que sumar las descripciones de

21 C. M. Dávila y San-Vítores, El Rayo de la Cuerra, hechos de Sancho Dávila: sucessos 
de aquellos tiempos, llenos de admiración. Algunas noticias de Ávila, sus pobladores y fami
lias, que tocan al que lo escribe, Valladolid, 1713.

24 V. de la Fuente, «Las Hervencias de Ávila», Estudios críticos sobre la historia y el derecho 
de Aragón, I, Madrid, 1884,pp. 235-280, y J. Martín Carramolino, Las Hervencias de Ávila. Con
tienda histórico-literaria, Madrid, 1866, e Historia de Ávila... Cfr. A. Barrios, Estructuras agrarias y 
de poder en Castilla. El ejemplo de Ávila (1085-1320), I, Salamanca, 1983, pág. 190, n. 30.

25 E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila y su territorio, Ávila, 1896, y «Ávila en la Edad 
Media», Boletín de la Sociedad Española de Excursiones (en adelante, Bol. soc. Esp. Exc.), 
núm. 51, Madrid, 1897, pp. 41-50.

26 C. M. Vergara, Estudio histórico de Ávila y su territorio desde su repoblación hasta la 
muerte de Santa Teresa de jesús, Ávila, 1896, y F. Fulgosio, «Crónica de la provincia de 
Ávila», Crónica General de España, II, Madrid, 1870.

22 P. Madoz, «Ávila», Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus provin
cias de Ultramar, III, Madrid, 1847, pp. 118-179.

28 J. M4 Quadrado, España: sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Salamanca, 
Ávila y Segovia, Barcelona, 1884, y J R. Melida, «Ávila: Iglesias románicas», España Moder
na, jun. 1897, pp. 73-89, y en el Bol. Soc. Esp. Exc., Vil, 1899, pp. 20-21.



22

los monumentos brindadas por las guías de V. Carcés González, J. Martín 
Carramolino, E. Valverde, A. Blázquez y, ya en el umbral del nuevo siglo, la 
de F. Romanillos y F. Cid 29. Con todo, un lugar aparte -y nuestra más alta 
consideración por habernos servido como valiosas fuentes de datos- mere
cen las memorias de las restauraciones efectuadas en la iglesia de San Vicen
te por los arquitectos A. Hernández Callejo y E. Ma Repullés y Vargas30.

El género periegético, en lo que a Ávila respecta, tuvo uno de los más 
ilustres cultivadores en ese mismo siglo. Entre 1830 y 1833 el inglés R. Ford 
viaja por nuestro país, a raíz de lo cual escribe su Handbook for Travellers in 
Spain and Readers at Home, uno de cuyos capítulos está dedicado al itinera
rio entre Madrid y Ávila, con la descripción de algunas iglesias medievales 
de la ciudad 31. En ello fue precedido por A. Ponz, autor de un Viaje por 
España efectuado entre 1 771 y 1 791. El texto dedicado a Ávila da cuenta de 
su arte, parroquias, vecinos, rentas..., haciendo hincapié en sus murallas, 
catedral y basílica martirial32. A sus nombres habría que añadir los de dece
nas de historiadores, aventureros y literatos, y es que, desde el geógrafo ára
be Al-Edrisí hasta C. j. Cela, muchos han sido los viajeros que dejaron 
constancia de las impresiones que la ciudad les produjo. De los monumentos 
estudiados en nuestro trabajo, sólo las murallas, la catedral y San Vicente 
fueron objeto de interés y elogios por algunos de ellos. Sin embargo, lejos de 
iesestimar sus obras por la escasa información que brindan sobre las iglesias 
románicas, las apreciamos de un modo especial, pues sus relatos dan cuenta 
de las oscilaciones del gusto y de la sensibilidad artística a lo largo del tiem
po. En consecuencia, hemos de valorar positivamente que B. Hernández Ale
gre los haya recopilado en una obra que tiene como fin dar a conocer la 
presencia de Ávila en los diversos géneros literarios33.

29 V. Garcés González, Guía histórico-descriptiva de la Muy Noble y Muy Leal ciudad de 
Ávila y sus arrabales, Ávila, 1863; J. Martín Carramolino, Guía del forastero en Ávila, Madrid, 
1872; E. Valverde, Plano y guía del viajero en Ávila, Madrid, 1886; A. Blázquez, Guía de 
Ávila o descripción de sus monumentos, Ávila, 1896, y F. Romanillos y F. Cid, Monumentos 
de Ávila. Guía para visitar la ciudad, Ávila, 1900.

V) A. Hernández Callejo, Memoria histórico-descriptiva sobre la basílica de los santos 
mártires Vicente, Sabina y Crisleta en la ciudad de Ávila, Ávila, 1849, y E. Ma Repullés y Var
gas, La Basílica de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Ávila, Madrid, 1894.

R. Ford, rRuta XCVII. De Madrid a Ávila», en B. Hernández Alegre, Ávila en la literatu
ra: II: Narrativa. Teatro. Viajes, Ávila, 1984, pp. 207-213 (tomado de su Handbook for Trave
llers in Spain and Readers at Home, publicado en 1845).

32 Ponz, Viaje de España, Madrid, 1947. El texto relativo a Ávila se recoge, asimismo, 
en la obra de B. Hernández Alegre antes citada, pp. 203-207.

33 Ibidem, pp. 189-279. Entre los viajeros que recorrieron la ciudad, cabe citar al Barón 
de Bourgoing, J. Townsend, el Barón de Davillier, Amado Ñervo, Azorín, Pío Baroja, J. Gutié
rrez Solana, F. García Lorca, F. Grandmontagne, A. Calvet «Gaziel», C. J. Cela, D. Ridruejo, 
R. Carnicer, L. Bertrand, J. Gállego, N. Kazantzakis y W. Somerset Maugham.



34

23

35
36

En el presente siglo han sido varios los autores preocupados por las fuen
tes documentales para la historia de la ciudad. Pionero fue el «Prólogo» a la 
Guía descriptiva de Ávila de J. N. de Melgar escrito por su hermano, el Mar
qués de Piedras Albas, con una relación de los códices relativos a la historia 
urbana34. A M. Foronda debemos el primer estudio detallado de la Crónica de 
Ávila, que fue objeto de una nueva publicación años después por M. Gómez- 
Moreno, movido por el deseo de rehabilitar la validez histórica del códice ori
ginal frente a los duros juicios de Menéndez y Pelayo y de Menéndez Pidal35. 
En 1954 R. Blasco volvió sobre lo mismo al publicar los artículos «Más notas 
sobre una crónica» y «El problema del Fuero de Ávila». E igual camino siguió 
A. Hernández Segura en 1966, al hacer una última edición de la crónica36.

Dentro de este grupo de estudios dedicados a las fuentes históricas hemos 
de situar también el ingente Catálogo documental recopilado por C. M- Ajo, 
las obras de A. Barrios sobre la Documentación medieval de la Catedral de 
Ávila y del Archivo Municipal de esta ciudad (en colaboración), y la de T. 
Sobrino, Documentos de antiguos Cabildos, Cofradías y Hermandades abu
len ses37.

La historia medieval abulense ha sido objeto de importantes estudios. 
Cabe destacar los de A. Barrios referidos a la repoblación de la ciudad y a 
sus estructuras económicas y sociales38. Su historia urbana ocupó la atención 
de J. Gautier-Dalché en libros y artículos dedicados a la economía y socie
dad del reino de Castilla, así como la de E. A. Gutkind, C. Sánchez Albornoz, 
J. Ms Lacarra, S. de Moxó, y otros muchos39. Con todo, ha sido el geógrafo J. 
Villar Castro quien más pormenorizadamente se ha ocupado del urbanismo

Marqués de Piedras Albas, «Prólogo», en J. N. de Melgar y Alvarez Abreu, Ibid., pp. 
XXXiX-XXXXIV

Véase la n. 10 y cfr. con M. Menéndez y Pelayo, Ibid., pp. 157-160
Véase A. Hernández Segura, La Crónica..., y R. Blasco, «Más notas sobre una cróni

ca...», Ibid., pp. 527-532, y «El problema del Fuero de Ávila», Rev. Arch. Bibl. Mus., LX/1, 
1954, pp. 7-32

37 C. M° Ajo González, Ávila. I: Fuentes y Archivos, Madrid, 1962, Ávila. II: Más archivos 
y fuentes inéditas, Ávila, 1969, y «Catálogo del Archivo de la Basílica de San Vicente», Estu
dios Abulenses, núm. 1, 1954, pp. 1 53-164; A. Barrios, Documentación medieval de la Cate
dral de Ávila, Salamanca, 1981 y, junto con B. Casado, C. Luis López y G. del Ser, 
Documentación de antiguos Cabildos, Cofradías y Hermandades abulenses, Ávila, 1988

38 A. Barrios, Estructuras agrarias y de poder en Castilla..., I, y t. II, «Ávila, zona de reta
guardia y desarrollo de la gran propiedad feudal (1230-1320)», Ávila, 1984

35 G. Gautier-Dalché, «Fiction, réalité et idéologie dans la Crónica de la población de 
Ávila», Economie et société dans les pays de Is Couronne de Castille, Londres, 1982, pp. 24- 
32, e Historia urbana de León y Castilla en la Edad Media (siglos IX-XIII), Madrid, 1979; E. A. 
Gutkind, International history of city development. III. Urban developments in Southern Euro-



24

medieval abulense40. Para su análisis, ha demostrado ser un excelente auxi
liar la toponimia, que ha captado la atención de A. Barrios y E. Tejero41.

Los estudios dedicados a la historia eclesiástica del reino castellano-leo
nés han de tenerse igualmente en cuenta. En ellos sobresalen las obras de R. 
Blasco, O. Engels, R. A. Fletcher, P. Linehan, D. Mansilla, B. F. Reilly, L. Váz
quez de Parga y L. Vones43. A ellos hay que añadir los de A. Lambert y T. 
Sobrino, dedicados de forma más específica al episcopado abulense43.

pe: Spain and Portugal, Nueva York, 1967; C. Sánchez Albornoz, Despoblación y Repoblación 
del Valle del Duero, Buenos Aires, 1966; J. González, «la Extremadura castellana al mediar el 
siglo XIII», Hispania, XXXVI, núm. 127, 1974, pp. 265-424, y «Repoblación de la extremadura 
leonesa.. Ibidem, 111, núm. 11, 1943, pp. 195-273; J. M3 Lacarra , «Les villes-frontiére dans l'Es- 
pagne des Xle. et Xlle. siécles», te Moyen Age, LXIX, 1963, pp. 205-222, y «Acerca de la atrac
ción de pobladores en las ciudades fronterizas de la España cristiana», Estudios en memoria del 
profesor D. Salvador de Moxó, I, Madrid, 1982, pp. 485-498; S. de Moxó, Repoblación y socie
dad en la España cristiana medieval, Madrid, 1979; R. Pastor, «Poblamiento, frontera y estructura 
agraria en Castilla la Nueva (1085-12301», Cuadernos de Historia de España (en adelante, C.H.E.), 
XLV1I-XLVIII, 1968, pp. 193-198; E. Lourie, «A society organiced for war; medieval Spain», Past 
and Present, núm. 35, 1966, pp. 54-76; J. F. Powers, «The Origins and Development of Municipal 
Military Service in the Leonese and Castillian Reconquest, 800-1250», Traditio, núm. 26, 1970, 
pp. 91-111, y «Townsmen and Soldiers: The Interaction of Urban and Military Organization in 
Militias of Medieval Castillo, Speculum, núm. 46, 1971, pp. 641-655; E. Pórtela, «Entre Duero y 
Tajo», en J. A. García de Cortázar y otros, Organización social del espacio en la España medieval 
'.a Corona de Castilla en los siglos VIII a XV, Barcelona, 1985, pp. 12-19; C. Estepa, «Estado 
ictual de los estudios sobre las ciudades castellano-leonesas», Historia medieval: cuestiones de 
metodología, Valladolid, 1982, pp. 27-81; M3 C. Carié, Del concejo medieval castellano-leonés, 
Buenos Aires, 1968, y Ch. j. Bishko, Studies in Medieval Spanish Frontier History, Londres, 1980.

40 J. Villar Castro, «Organización espacial y paisaje arquitectónico en la ciudad medie
val», Cuadernos Abulenses, núm. 1, 1984, pp. 69-89.

41 A. Barrios, «Toponomástica e Historia. Notas sobre la despoblación en la zona meridio
nal del Duero», Estudios en memoria del prof. D. Salvador de Moxó, I, Madrid, 1982, pp. 
115-134, y E. Tejero, Toponimia de Ávila, Ávila, 1983.

42 R. Blasco, «La restauración de la diócesis de Ávila y sus hitaciones primeras», Estudios 
Abulenses, IV, 1955, pp. 19-31; O. Engels, «Papsttum, Reconquista und Spanisches Landes- 
konzil im Hochmittelalter», Annuarium Historiae Conciliorum, I, 1969, pp. 37-49 y 241-287; 
R. A. Fletcher, The Episcopate in the Kingdom of León in the Twelf Century, Oxford, 1978; P. 
Linehan, Spanish Church and Society 1150-1300, Londres, 1983; D. Mansilla, «Disputas dio
cesanas entre Toledo, Braga y Compostela en los siglos XII al XV», Anthologica Annua, 3, 
1955, pp. 89-144, y «Orígenes de la organización metropolitana en la Iglesia española», His
pania Sacra, núm. 24, 1959, pp. 1-36; B. F. Reilly, «The court bishops of Alfonso Vil of Leon- 
Castilla, 1147-1157», Medieval Studies, XXXVI, 1974, pp. 67-78; L. Vázquez de Parga, La 
división de Wamba. Contribución al estudio de la historia y geografía eclesiástica española, 
Madrid, 1943, y L. Vones, Ore •Historia Compostellanat und die Kirchenpolitik des nordwest- 
panischen Raumes, 1070-1130, Colonia-Viena, 1980.

o A. Lambert, «Ávila», Dictionnaire d'Histoire et Géographie Ecclésiastiques, V, Paris, 
1931 cois. 1162-1183, y T. Sobrino, «Ávila», Diccionario de H¡ Eclesiástica de España, (A-C), 
I, Madrid, 1972, pp 156-162 y Episcopado abulense...



25

En lo relativo a la historia del arte medieval en Ávila, hay que lamentar el 
escaso número de publicaciones y la falta, por lo general, de estudios compa
rativos con el arte de otras regiones. Sin duda, la obra más destacada por su 
repercusión en la posterior historia del arte es el Catálogo Monumental de la 
Provincia de Ávila de M. Gómez-Moreno, que pese a haberse elaborado en 
1901, permaneció inédito hasta 1984. Con todo, ha sido el vademécum de 
cuantos a lo largo de la centuria se interesaron por el arte abulense44. Por for
tuna, sus más notables aportaciones se recogieron en El arte románico espa
ñol, de ahí que el influjo de Gómez-Moreno esté presente en las obras de sus 
inmediatos sucesores Camps Cazorla, J. Gudiol y J. A. Gaya Ñuño45. Pero 
también determina de un modo decisivo los estudios sobre el arte románico 
de la ciudad hechos por otros autores. Así sucede con las obras de S. Alcolea, 
J. M. Pita Andrade, L. M- Lojendio y A. Rodríguez, J. L. Gutiérrez y la Guía del 
Románico de Ávila y primer Mudéjar de la Morana46.

De gran importancia asimismo fueron los artículos que W. Goldschmidt 
dedicó al pórtico occidental y al cenotafio de San Vicente de Ávila47. Como 
él, también se concentraron en un solo monumento -San Vicente o la cate
dral abulense- los estudios de V. Lampérez, E. Lambert, F. de las Heras, E. 
Rodríguez Almeida, N. González y T. Sobrino. De los restantes templos 
románicos, sólo San Pedro, San Andrés, San Isidoro, Sto. Tomé y Sto. Domin
go han sido objeto de pequeños artículos y comentarios aislados, motivados, 
a menudo, por los proyectos de restauración o por su declaración como 
«monumento histórico-artístico» 4B. A estas obras hay que añadir otras más

44 M. Gómez-Moreno, Catálogo Monumental de la provincia de Ávila (3 vols.), Ávila, 1983. 
Como señalan A. de la Morena y T. Pérez Higuera en la presentación de la obra, y la hija del 
autor, M4 E. Gómez-Moreno, en el «Prólogo», el catálogo fue redactado en 1901, pero, pese a 
haberse iniciado su publicación en 1913, éste no vió la luz hasta el 1983, merced al interés 
puesto en la empresa por la Institución «Duque de Alba» (Vid. Ibid., pp. X1II-XXVII).

45 M. Gómez-Moreno, El arte románico español, Madrid, 1934; E. Camps Cazorla, El arte 
románico en España, Madrid, 1935, y J. Gudiol y J.A. Ñuño, «Arquitectura y escultura románi
cas», Ars Hispaniae, V, Madrid, 1948

46 S. Alcolea, Ávila monumental, Madrid, 1952; J. M. Pita Andrade, Escultura románica en 
Castilla: Los maestros de Oviedo y Ávila, Madrid, 1955; L.M4 Lojendio y A. Rodríguez, Casti- 
lla/2: Soria, Segovia, Ávila y Valladolid (La España Románica), Madrid, 1979, y C. Luis López 
y otros, Guía del Románico de Ávila y primer Mudéjar de la Morana, Ávila, 1982

47 W. Goldschmidt, «El pórtico de San Vicente de Ávila», Archivo Español de Arte y 
Arquitectura ( en adelante, A. E. A. Arq.}, núm. 11, 1935, pp. 259-272, y «El sepulcro de San 
Vicente en Ávila», A. E. A. Arq., núm. 12, 1936, pp. 160-170

48 Así ocurre con los artículos escritos por A. Blázquez, «La iglesia de San Andrés de Ávila», 
Arte Español, XIII, núm. 6, 1923, pág. 324; E. M4 Repullés, «La ermita de San Isidro de Ávila en 
Madrid», El heraldo de Madrid, 1/2/1894; T. F. Cuevas, «La capilla de San Isidoro. Monumento 
románico en el Parque del Retiro», La Ilustración Española y Americana, 22/2/1915; el informe

../...



26

ff^az'o^' P 1979‘ d" *Sant0 Domin8°' o,ra iglesia desaparecida», Ibidem, 
I ^t/ I / I i7 / ¿7 •

49 E. Tormo, «Ávila. Castilla excursionista., Bol. Soc. Esp Exc XXV 1917 pp 201- 
2°5; F J. Martín, ^í/aGuía XüÁa7deíX7/a' ÁVÍIa' 1969; b N' de Mel8ar' Guía descripti
va...; I. Pérez Moreta, Guía de Ávrla, Áv.la, 1983, y A. Veredas, Ávila de los Caballeros, 
Avila, 1935.

generales, como las Cartillas excursionistas TORMO dedicadas a Ávila y 
diversas guías turísticas49.

la ausencia, por tanto, de una monografía consagrada a la escultura 
románica abulense, el escaso conocimiento que se tiene de la misma y, sobre 
todo, el propio interés del tema, justifican ampliamente la realización de este 
trabajo. Los monumentos objeto de nuestra atención se levantaron entre el 
segundo y tercer cuarto del siglo XII, tras uno de los periodos más caóticos 
de la historia medieval castellana: el que sigue a la muerte de Alfonso VI, 
con la lucha civil entre los partidarios de su hija Urraca, su nieto Alfonso Rai- 
múndez y su postumo yerno Alfonso I de Aragón. Tan turbulentos años, junto 
a la incómoda situación fronteriza de la recién poblada Ávila, explican de 
forma suficiente la falta de un desarrollo artístico en el primer cuarto de siglo 
y el despertar acontecido en el siguiente, bajo el influjo de los monumentos 
alzados en el Camino de Santiago.

La escultura abulense representa un destacado jalón en el desarrollo del 
románico hispano. Sus relaciones -tantas veces evocadas- con el románico 
leonés, pero también las más insospechadas con el de Cantabria, Navarra, 
Aragón y de las regiones francesas de Languedoc, Quercy, Gascuña o el Poi- 
tou, nos sitúan ante lo que H. Focillon poéticamente definió como «Vida de 
las formas». A su vez, parte de lo que el Románico abulense recibió de otras 
regiones se convirtió en fermento para la florida emergencia de este estilo en 
la vecina Segovia. Por consiguiente, Ávila, de forma más perceptible que 
itras comarcas hispanas, se nos manifiesta como receptora y transmisora del 
Románico, como punto intermedio y decisivo para su difusión por tierras 
castellanas.

La iconografía y estilo de las iglesias abulenses -aún sin el apoyo de 
documentación textual ni epigráfica- dan fe de los desplazamientos de artis
tas y canteros a lo largo de la Península y más allá de los Pirineos. Nos per
miten observar la asimilación, reinterpretación o copia de modelos: el



27

desarrollo del Románico en una tierra repoblada en la que el arte emerge 
como una manifestación de la vida y sociedad humana en su estado más 
puro. Este «laboratorio artístico» que es Ávila justifica y satisface con creces 
la dedicación prestada a esta ciudad y su Románico.





I) EL MARCO HISTÓRICO

29

El asentamiento de Ávila resulta privilegiado con respecto al conjunto del 
Sistema Central, gozando de un clima continental de inviernos crudos y vera
nos no excesivamente calurosos. Controla los pasos de montaña que ponen 
en contacto las dos mesetas1, y ya desde la colonización romana constituía 
una fortaleza (Obila) comunicada con Emérita Augusta -capital de su con
vento jurídico- y Cesarobriga (Talavera) por rutas secundarias. Otras calzadas 
la ponían en contacto con la Calzada de la Plata (Via Emerita-Asturica) y 
Segovia. En el siglo III, una nueva calzada, próxima a su río Adaja, comenzó 
a unirla con el Duero, y otra con los emplazamientos romanos de Zamora, 
Toro, Simancas o Coca2.

El contacto con las tierras del norte siempre resultó fácil. La Cuenca Sedi
mentaria por la que se extiende la parte septentrional de la comarca abulense 
es de topografía poco accidentada, disminuyendo en altura hasta la Morana 
Alta, la Tierra de Arévalo y el Campo de Medina, antes de adentrarse en las 
provincias de Valladolid y Segovia.

1 J. García Fernández, «Submeseta septentrional. Castilla la Vieja y León», Geografía 
regional de España, Barcelona, 1969, pp. 100-154; D. Baudris y M.A. Troitiño, «Ávila», Los 
paisajes naturales de Segovia, Ávila, Toledo y Cáceres, Madrid, 1977, pp.50-103; A. 
Barrios, Estructuras agrarias..., pp. 81-96 («El marco geográfico»), y el informe del Semina
rio de Urbanismo del Instituto de Estudios de Administración local, Análisis de Ávila, Ávila, 
1951.

2 Sobre el topónimo «Ávila» y su red viaria, véase E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila 
y su territorio, Ávila, 1896, pág. 19; E. Tejero, Toponimia..., pp. 90-93; E. Rodríguez Almeida, 
Ávila romana, Ávila, 1981, pp. 66, 69 y 74; J. Coraminas, Tópica hespérica, I, Madrid, 1969, 
pp. 58-59, y J. Belmonte, La ciudad de Ávila..., pp. 24-25 y 41-42, que da cuenta de las inter
pretaciones ofrecidas por los distintos autores.



iglesias

A) ÁVILA EN LA HISTORIA

30

a) Desarrollo de la ciudad desde sus orígenes hasta la repoblación 
del Conde de Borgoña

Lejos ya de la leyenda que pretende hacer de Ávila una de las cuarenta y 
tantas ciudades fundadas por Hércules o por algún miembro de su progenie, 
parece ser que fue en la Edad del Hierro cuando algunos grupos de pobladores

> A. Barrios, Ibid., pp. 81-83, 91-93 («El marco físico»), pp. 226-227 y 229 (límites del 
obispado abulense en la Edad Media), y pp. 114-141 (procedencia y asentamiento de los 
pobladores). Con respecto al sistema de caminos, véase también D.W. Lomax, La Reconquis
ta, Barcelona, 1984, pág. 126; E. Pórtela, «Entre Duero y Tajo», en J.a. García de Cortázar y 
otros, Organización social del espacio en la España Medieval. La Corona de Castilla en los 
siglos VIII a XV, Barcelona, 1985 (pp.5-6 del ms.); C. Menéndez-Pidal, Los caminos en la His
toria de España, Madrid, 1951, pp. 60-63 (cañadas de la Mesta), y P.J. Villugas, Repertorio de 
todos los caminos de España, Medina, 1546, y C. Menéndez-Pidal, Ibid., pp. 84-86.

4 A. Barrios, Ibid., pp. 137-141, y M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental...de Ávila, I, 
pp. 4-6. Cfr. con los resultados del estudio de C. Luis López y sus colaboradores en la Guía 
del Románico de Ávila y primer Mudéjar de la Moraña, Ávila, 1982.

Hubo un tiempo, en el siglo XII, en el que los límites de su obispado por 
esta zona casi alcanzaban el Duero. Desde ella, y siguiendo la ruta que lleva 
el nombre de este río, podía comunicarse, a través de Segovia, con el Levan
te y Zaragoza, y, a través de Zamora, con el Camino de Santiago. Por otra 
parte, desde Arévalo y Olmedo, no les resultaría difícil a sus gentes pasar a 
Valladolid y Palencia y llegar, atravesada la Cordillera Cántabra, a Santander 
y Asturias. Al menos, ésta era la ruta seguida por una de las tres principales 
cañadas de la Mesta. La procedencia de algunos grupos repobladores avala 
la existencia de un camino semejante a lo largo de tales regiones3.

Al sur del Sistema Central, las tierras abulenses llegaron hasta el Tajo. 
Pero esta zona, muy insegura hasta la victoria cristiana de las Navas de Tolo- 
sa (1212), sólo comenzó a poblarse bastante tardíamente y de forma débil: 
algo en la segunda mitad del siglo XII y, en mayor medida, en los siglos XIII y 
XIV. Pese a lo que podrían hacer esperar las espléndidas murallas y las igle
sias románicas de la ciudad, son muy escasos los pueblos o villas del antiguo 
obispado con algún resto de escultura románica. La mayoría de sus 
de los siglos XII y XIII son de ladrillo y de construcción mudéjar4.

Con esta advertencia acerca de los límites geográficos abulenses, y con el 
anuncio de que tales límites habrán de ser sobrepasados constantemente, 
demos paso a otros aspectos de la historia de Ávila.



31

se asentaron, de modo estable, en la meseta abulense. Estos grupos integra
ban dos pueblos diferentes, de los que aún no se conocen bien los núcleos 
de poblamiento ni los respectivos límites territoriales. Con todo, algunos 
estudios sostienen que los vettones se instalaron al sur de Arévalo y que los 
vacceos lo hicieron hacia el norte, siendo muy probable su contacto con 
gentes de otras culturas, ya que en algunos castros vettones se han descubier
to inscripciones ibéricas y griegas5.

A las contiendas entre vettones y vacceos, hay que añadir alguna que otra 
invasión cartaginesa. Más tarde, en el siglo I. a.C., la progresiva ocupación 
romana de sus tierras culminó con la aniquilación de los poblados de Ulaca 
y Barrueco.

El antiguo núcleo vetton de Ávila, llamado indistintamente Obila, Oliba o 
Avela, se convirtió entonces en un oppidum de superficie rectangular, articu
lado mediante cardo y decumana. En el apartado anterior ya se ha indicado 
que, si bien quedó separada de los itinerarios romanos más frecuentes, dispo
nía de algunas calzadas secundarias para comunicarse con otros campamen
tos y ciudades. Los hallazgos arqueológicos demuestran que la capital y los 
pueblos cercanos del Valle de Amblés estaban intensamente romanizados.

La división administrativa de Augusto dividió al territorio que compondría 
la diócesis de Ávila en dos zonas: la del norte pasó a integrarse en la provin
cia tarraconense; la centro-meridional, integrada en el convento emeritense, 
formó parte de la provincia de Lusitania. No obstante, ya a mediados del 
siglo II d.C. el sector septentrional de Arévalo, perteneciente a la tarraconen
se, pasó a depender de la Lusitania 6.

Habría de transcurrir más de un siglo para que el cristianismo comenzase 
a sentirse en estas tierras. La supuesta evangelización de la ciudad por san 
Segundo, uno de los siete varones apostólicos que arribaron a las costas 
andaluzas, no deja de ser una leyenda posterior al siglo XV. El primer obispo

5 Cfr. las especulaciones de los cronistas de los siglos XVI y XVII (C. de Ayora, Epílogo de 
algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a la muy yl/ustre e muy magnifica e muy 
noble ciudad de Ávila, Salamanca, 1519; Mss. G.112 y 2069 de la Biblioteca Nacional de 
Madrid; L. Ariz, Historia de las Grandezas de la Ciudad de Ávila , Alcalá de Henares, 1607 
(facs. Ávila, 1978), pág.26), con los estudios de F. Wattenberg, J. M. Roldán Hervás, M. Sali
nas de Frias, E. Rodríguez Almeida, F. Fita, G. López Monteagudo, V. Paredes, J. Taboada, P. 
Arias, R. Martín Valls y M. Gómez-Moreno, recogidos por A. Barrios en Estructuras agrarias y 
de poder..., pp. 99-101, y por J. Belmonte, Ibid., pp. 27-36.

6 La penetración cartaginesa en el territorio abulense fue estudiada por E. Ballesteros, 
Estudio histórico de Ávila..., pp. 14-15. Acerca de su romanización, véase, E. Rodríguez 
Almeida, Ibid., F. Bordejé, Las murallas de Ávila, Madrid, 1935, pág. 100, n. 25, A.Barrios, 
Estructuras..., pp. 101-105, y J. Belmonte, Ibid., pp. 37-42.



32

evidencia 
cabo en la

7 A, Barrios, Ibid., pp. 103 y 107, y D. Mansilla, «Orígenes de la organización metropoli
tana en la Iglesia española», Hispania Sacra, núm. 24, 1959, pág. 25.

• Sobre la hitación de Wamba, véase: D. Mansilla, «Orígenes de la organización...», pág. 
280, n. 1 73, y R. Blasco, «La restauración de la diócesis de Ávila...», pág. 20. Cfr. con Fernán
dez Conde, El Líber Testamentorum de la Catedral de Oviedo..., pág. 77.

•' A. Barrios, La catedral de Ávila en la Edad Media. Estructura socio-jurídica y económica 
(hipótesis y problemas), Ávila, 1973, pp. 22-24; Id., Estructuras agrarias..., PP- 111-112; R 
Blasco, Ibid., pp. 20-21, y T. Sobrino, «Ávila», op.cit., pág. 156.

conocido, hacia el 379-381, es el heterodoxo Prisciliano. Para entonces, 
según Mansilla, Ávila pertenecía a la provincia de Galicia y tenía como 
metropolitana a la sede de Braga. Pero ya desde el 381 pasó a depender de 
Mérida.

Una tardía, pero efectiva penetración visigótica, queda en 
gracias a los estudios arqueológicos y de toponimia llevados a 
región. Además de las necrópolis y de los restos de poblados encontrados 
junto a los ríos Agudín, Zapardiel y Adaja, se han descubierto utensilios y 
monedas que dan prueba tanto de su actividad agrícola, como de la nueva 
puesta en labor de terrenos ya explotados por la población hispano-ro- 
mana.

Como en época romana, la diócesis abulense continuó vinculada a la 
metrópoli emeritense, pese a lo cerca que se encontraba del arzobispado de 
Toledo, capital religiosa y política de la España goda7.

Antes de concluir con la historia de Ávila bajo la monarquía visigoda, 
hemos de referirnos a la llamada «Hitación de Wamba». De ser cierta, 
remontaría a esta época la primera noticia conocida acerca de los límites de 
la diócesis de Ávila. Sin embargo, son varios los historiadores que ponen en 
duda la autenticidad de tal división eclesiástica8.

La invasión musulmana supuso la dispersión de la «ecclesia» de Ávila. 
Pese a que en la Historia Compostelana se afirma que la cátedra episcopal se 
mantuvo en esta ciudad, además de en las de Coimbra y Salamanca, ya en el 
1200 se ponía en duda que los obispos de tales sedes se hubiesen sucedido 
ininterrumpidamente. En general, se refugiaron en las provincias del norte; 
los de Ávila se trasladaron a la corte de Oviedo, pero en opinión de R. Blas
co, es improbable que continuasen ostentando la cátedra episcopal por 
mucho tiempo9.

Con todo, no fue duradero el dominio de los nuevos invasores. La Cróni
ca de Alfonso lll indica que ya en el 742 Alfonso I pudo tomar varias ciuda
des a los musulmanes -Ávila incluida- después de haber arrasado los 
Campos Góticos. Los núcleos urbanos quedaron desiertos, pues los árabes



33

i

que se habían establecido en ellos fueron muertos y a los cristianos se los 
sacó de allí para poblar otras tierras 10.

Su situación fronteriza propició que entre los siglos VIII y XI se sucedieran 
una serie de pérdidas y efímeras reconquistas por los cristianos. Tras la des
trucción llevada a cabo por Alfonso I, parece ser que cayó en manos musul
manas, siendo ocupada por éstos hasta bien entrado el siglo X. Alfonso III 
hizo progresar la reconquista hacia el sur, llegando a penetrar Ordoño II en 
Talavera. De este modo, la región abulense se convirtió en un permanente 
campo de batalla y hubo que esperar a la victoria de Simancas en el 939 
para iniciar la repoblación al sur del Duero. Con ella, Ramiro II, Fernán Gon
zález y Ordoño II pertendían consolidar sus posiciones en las zonas ya con
quistadas. Igual postura adoptaron los musulmanes, repoblando tierras hacia 
el norte del Tajo, y es probable que todavía en la primera mitad del siglo X 
conservasen Ávila. La victoria cristiana de Talavera en el 950 y la supuesta 
presencia en Ávila del conde leonés Fernando Laín hacia el 970, no alcanza
ron los frutos ambicionados. Sus intentos de repoblar la ciudad fueron anega
dos por musulmanes y castellanos. Según la Primera Crónica General, hacia 
el 994 las tropas de Almanzor «vinieron correr estas tierras de cristianos et 
prisieron a Ávila que se poblaba estonces et destruyéronla» 11.

Habrá que esperar al 1063-64 para que un rey cristiano, Fernando I, se ocupe 
nuevamente de Ávila; pero no para poblarla, sino para rescatar las reliquias de san 
Vicente y sus hermanas, puesto que la ciudad se hallaba yerma y despoblada '2.

Como puede observarse, la discutida teoría de la despoblación del Valle del 
Duero precisa ser matizada en lo que atañe a su parte meridional y a la propia 
Ávila. Incluso Sánchez Albornoz se mostraba dubitativo en este punto. J.L. Martín, 
A. LLorente y A. Barrios piensan que la despoblación no fue total en esa zona, 
pues tanto la toponimia, como las excavaciones realizadas, demuestran que en 
algunos lugares hubo un poblamiento continuo desde época tardorromana n.

10 D.W. Lomax, La Reconquista, Barcelona, 1984, pág. 41; E. Tejero, Toponimia..., pág.
22, y A. Barrios, Estructuras..., pág. 112.

11 A. Barrios, Ibid., pp. 112-116; G.M. Vergara, Estudio histórico de Ávila..., pág. 6; F. Ful- 
gosio, «Crónica de la provincia de Ávila», op.cit., pp. 23-24, y la Primera Crónica Ceneral de 
España (ed. R. Menéndez Pidal), II, Madrid, 1955, pág. 453.

12 Primera Crónica Ceneral, pág.491, y A. Barrios, Ibid., pág.119.
13 Cfr. el estudio de C. Sánchez Albornoz, Despoblación y repoblación del valle del Duero, 

Buenos Aires, 1966, con los de A. Barrios, Ibid., pp. 119-123, y «Toponomástica e historia. Notas 
sobre la despoblación de la zona meridional del Duero», Estudios en memoria del Prof. D. Salva
dor de Moxó, I, Madrid, 1982, pp. 115-134, J.L. Martín, «El occidente español en la Alta Edad 
Media, según los trabajos de Sánchez Albornoz», Anuario de Estudios Medievales (en adelante, 
A.E.Med.), 1967, pp. 599-612, y A. Llórente, Toponimia e historia, Granada, 1969-70.



1

b) Estructura social de la ciudad repoblada

PP-

34

Durante este período -a juzgar por lo que indican Madoz y Vergara- 
hubo alternativas destrucciones y reconstrucciones de sus murallas, tanto por 
parte musulmana, como por la cristiana. La noticia de que sus muros fueron 
destruidos por los musulmanes en la primera invasión y posteriormente por 
Almanzor y su hijo, así parece confirmarlo ’4. Con todo, es posible que la 
azarosa existencia que padeció la ciudad no se sintiese con la misma intensi
dad en los núcleos rurales. Las zonas centro y sur, menos expuestas a las 
incursiones de uno y otro bando, apenas sufrieron los efectos de ese estado 
de guerra constante. Su población, según A. Barrios, siguió siendo tan poco 
numerosa como antes de la conquista musulmanal5.

La situación inicia un cambio tras la conquista de Toledo en 1085. Más 
que un «salto de tigre» en el vacío, E. Pórtela la considera como un fruto en 
sazón, alcanzado sólo tras una larga y bien medida preparación. La rendi
ción de la ciudad permitió a los cristianos ocupar de modo permanente el 
territorio limitado por el Duero y el Sistema Central; es decir, la zona que tra
dicionalmente se ha denominado como «Extremadura» castellano-leonesa. 
En cambio, en la Transierra -territorio al sur del Sistema Central por el que 
también se extendía Ávila-, la reconquista de la antigua capital visigoda no 
tuvo la misma trascendencia, y sus tierras se vieron periódicamente asoladas 
por incursiones musulmanas,6.

Para llevar a cabo la ocupación efectiva de la región al norte del Sistema 
Central, el rey Alfonso VI, siguiendo una práctica habitual en toda conquista, 
como es la de asegurar las posiciones alcanzadas, encomendó al conde Rai
mundo de Amous -sobrino de la reina y llegado no hacía mucho de Borgo- 
ña- repoblar Segovia, Ávila y Salamanca.

No se conocen con precisión las fechas del inicio de cada una de estas 
repoblaciones; pero si tenemos en cuenta que la de Salamanca se hizo en 
último lugar, que las de Segovia y Ávila parecen haber sido casi coetáneas y 
que los Anales Toledanos sitúan la de Segovia en 1088, no debería resultar

>« p. Madoz, Diccionario Geográfico..., III, pág. 177; C.M. Vergara, Estudio histórico de 
Ávila..., pág- 6; E. Fulgosio, «Crónica de la provincia de Ávila», op.cit., pp. 23-24, y A. 
Barrios, Estructuras..., pp. 111-116.

o A. Barrios, «Toponomástica e historia...», pp. 115-134, y Estructuras..., pág. 151, y E. 
Pórtela, «Entre Duero y Tajo», Ibid., pp. 13-14 (ms.).

i» E. Pórtela, «Entre Duero y Tajo», Ibid., pág. 11; El siglo XI en primera persona. 
162-162, 197-198 y 212, y A. Barrios, Estructuras..., pp. 204-205.



35

t

17 A. Barrios, Ibid., pp. 127-129, y J. Belmonte, La ciudad de Ávila..., pág. 66.
18 A. Barrios, Ibid., pp. 128-135. La geografía de España de El Edrisf fue editada por E. 

Saavedra en Madrid, 1881 (véase pp. 145-146).
De la fecha de los esponsales de doña Urraca con el conde de Borgoña se ocupa L. 

García de Valdeavellano en su Historia de España. De los orígenes a la Baja Edad Media, 
Madrid, 1967, pp. 361 (desposorios hacia 1086-87) y 368 (boda en 1091). Véase también la 
Crónica de la Población de Ávila (ed. M. Gómez-Moreno), pp. 21-27.

aventurado situar la de Ávila entre 1087 y 1089, como hacen la mayoría de 
los autores que se han ocupado de su repoblación. Y si se confirmasen las 
sospechas de algunos de ellos, con respecto a la posible sucesión cronológi
ca que puede manifestar el enunciado -invariable- de las ciudades repobla
das por el conde de Borgoña, cabría fijar el comienzo de la de Ávila hacia el 
1089. Esto significaría que el asentamiento de nuevos contingentes humanos 
no se produjo de un modo inmediato a la reconquista del territorio. Al pare
cer, el norte del futuro obispado abulense ya había sido recuperado hacia el 
1083, antes de iniciarse el sitio de Toledo,7.

Según el estudio realizado por A. Barrios, los repobladores, en una prime
ra oleada, llegaron a la ciudad entre 1087 y comienzos del siglo XII, proce
dentes, fundamentalmente, de Logroño, Burgos, Soria, Navarra y Pirineos, 
además de acudir también algunos judíos y grupos de mozárabes y francos. 
En la ciudad se agruparon, según su procedencia, en collaciones o parro
quias. Sin duda éstas habrían de darle a Ávila un aspecto bien distinto del 
característico de una ciudad, según la concepción del urbanismo árabe. 
Recuérdese que Al-ldrisi, hacia el 1154, afirmaba que Ávila y Segovia no 
eran ciudades, sino un conjunto de aldeas próximas, cuyos edificios casi se 
tocaban 18

Es probable que hacia el 1091 se encontrasen en la ciudad don Raimun
do y su esposa doña Urraca, hija de Alfonso VI. El conde borgoñón tenía 
como misión organizar la vida de la ciudad, haciendo acudir a ella caballe
ros y villanos de comarcas más septentrionales. Según una de las versiones 
de la Crónica de Ávila pidió el concurso de nobles de Burgos, Rioja y Canta
bria, colocándolos al frente de los principales cargos del Concejo como 
gobernadores, alcaldes, jueces y capitanes19.

Una de las primeras preocupaciones del conde y de los recién llegados 
hubo de ser la organización del sistema defensivo del recinto urbano y la 
habilitación, o construcción, de un templo que hiciese las veces de iglesia 
catedral. Según algunas crónicas del siglo XVII relativas a este periodo, tanto 
las murallas como la catedral, se levantaron en menos de dieciseis años: 
entre 1090 y 1099 las murallas, y entre 1091 y 1107 la catedral. Sin embar-



36

go, en la Crónica de la Población no se indica nada de esto20. En el próximo 
apartado habremos de referirnos, con mayor amplitud, a tan importante 
asunto. En cualquier caso, adelantemos que es improbable que tales obras 
pudieran haberse hecho -pese a la abundancia de material de construcción 
preexistente y al gran número de esclavos moros y obreros que, supuesta
mente, trabajaron en ellas- en tan corto espacio de tiempo.

Los pobladores se distinguieron, ya desde un comienzo, por las distintas 
funciones realizadas. Mientras que unos, los ruanos, aparecen dedicados a 
labores artesanales, a pequeñas industrias, al cultivo de la tierra y a actividades 
comerciales, los otros, serranos, se dedicaron a la defensa de la ciudad y a la 
guerra periódica contra los musulmanes en la cuenca del Tajo. Estos guerreros 
eran, además, los propietarios del ganado y quienes ostentaban los cargos con
cejiles, en especial, tras el conflicto social que, según la Crónica de la Pobla
ción, los enfrentó con los ruanos en vida aún del conde de Borgoña21.

Pese a no conservarse ninguna copia del Fuero de la ciudad, tenemos 
conocimiento indirecto del mismo a través del de Évora, hecho, supuestamen
te, a semejanza de aquél. Según la mayoría de los historiadores abulenses, el 
rey Alfonso VI habría sido su inspirador; pero no debería excluirse la posibili
dad de que éste haya sido, en realidad, el propio conde don Raimundo, como, 
al parecer, ocurrió con los foros otorgados a Santiago hacia 1105 22.

En todo caso, y pese a que su carácter resulta similar al de los restantes 
tueros de la Extremadura castellano-leonesa, en los que se reconoce -en 
palabras del Prof. Lacarra tomadas de la Crónica de Alfonso Vil- que «todos 
los pobladores serán libres y francos y todos se regirán por la misma ley», ya 
en el propio fuero se advierten distinciones 23. En principio, a los repobla-

20 L. Ariz, Historia de las Grandezas..., 2a parte, fols.7-18. Da cuenta de lo mismo, así 
como de otras datas propuestas para la construcción de las murallas, J. Belmonte en La ciudad 
de Ávila..., pp. 86-89 (murallas) y 117-118 (la catedral).

21 La Crónica de la Población... (ed. A. Hernández Segura), pp. 18-21. Véase también, A. 
Barrios, Estructuras..., pp. 175-188, y G. M. Vergara, Estudio histórico de Ávila..., pp. 35-37. 
Del conflicto entre serranos y ruanos se ocupa A. Barrios, Ibid. en las pp. 188-194 y E. Balles
teros, Estudio histórico de Ávila..., pp. 100 y 125-136.

22 En torno al fuero abulense, véase R. Blasco, «El problema del Fuero de Ávila», Rev. 
Arch. Bihl. Mus., LX, 1954, pp. 7-32, y A. Barrios, en La Catedral de Ávila en la Edad Media. 
Estructura socio-jurídica y económica /hipótesis y problemas), Ávila, 1973, pp.26-27. Sobre la 
posible intervención del Conde de Borgoña en la concesión del Fuero, véase A. López Ferrei- 
ro, Historia de la S. A. M. Iglesia de Santiago de Compostela, III, Santiago, 1900, pp. 188-291.

22 J.MJ Lacarra, «Acerca de la atracción de pobladores en las ciudades fronterizas de la 
España cristiana», Estudios en memoria del Prof. D. Salvador de Moxó, I, Madrid, 1982, pp. 
485-498. Sobre la configuración de tales ciudades, véase también «Les villes-frontiére dans 
l'Espagne des Xle et Xlle siécles», Le Moyen Áge, LXIX, 1963, pp. 205-222.



c) La restauración eclesiástica

37

dores se les reconoce libertad de asentamiento en la nueva tierra, inmunidad 
frente a las penas establecidas contra malhechores y fugitivos al norte del 
Duero, y la posibilidad de acceder a los repartos de tierras, a la libre disposi
ción de sus bienes y a la participación en los cargos del concejo, además de 
disfrutar de exenciones tributarias y de estar obligados al fonsado regio única
mente dos tercios de los caballeros. Sin embargo, a juicio de A. Barrios, ya en 
algunos artículos del Fuero se advierte la mayor importancia otorgada a los 
pobladores dedicados a la ganadería y, en consecuencia, a la guerra. Por otra 
parte, en el Fuero se admite la posibilidad de un ascenso social, motivado no 
por razones de sangre y de linaje, sino por la riqueza y la capacidad de hacer
se con un caballo y un buen equipo para la guerra: aquellos que posean tal 
armamento podrán ser caballeros. Por último, como en los demás fueros de 
frontera, se hacen distinciones entre vecinos y moradores y no se reconoce 
una igualdad jurídica plena entre cristianos, musulmanes y judíos 24.

24 R. Blasco, Ibid.. Sobre las desigualdades surgidas tras la repoblación entre los distintos 
grupos de pobladores, véase A. Barrios, Estructuras..., pp. 173-217.

25 Del gobierno de don Jerónimo de Perigord en la Iglesia abulense tenemos noticias por 
el documento de 1103 ya señalado, recogido por L. Serrano en el Cartulario de San Millán de 
la Cogolla, Madrid, 1930, pág. 229 y doc. núm. 291 (pág.294). Con anterioridad, dieron noti
cia del mismo L. Ariz (Historia de las grandezas..., V parte, fol. 34 v) y F. Berganza (Antigüe
dades de España, II, Madrid, 1721, pág. 453). Acerca de la personalidad de don Jerónimo, 
véase Fr. A. de Yepes, Crónica General de la Orden de San Benito, III, Madrid, 1960, pp. 257- 
261, y R. A. Fletcher, The Episcopate in the Kingdom oí León in the Twelf Century, Oxford, 
1978, pp. 37-38.

26 A. Barrios, Estructuras..., pág. 222 y pp. 241-242 (tomado de C.M. Ajo, Ávila II: más 
archivos y fuentes inéditas, Madrid, 1969, pág. 307.

Al momento inicial de la repoblación pertenece la noticia relativa al que, 
aun a pesar de las dudas sobre la autenticidad del documento en que se recoge, 
podría haber actuado como primer obispo de Ávila tras su reconquista. Se trata 
de don Jerónimo de Périgord, anteriormente y en vida del Cid, obispo de Valen
cia y, en 1103, al parecer, encargado de la diócesis de Ávila al tiempo que lo era 
de las de Zamora y Salamanca, desde 1102 a 11202S. Esto no significa que el 
obispado abulense estuviera restaurado ya a comienzos del siglo XII. Prueba más 
bien lo contrario el hecho de que, hacia 1090, Alfonso VI indicase que las villas 
de Olmedo y Arévalo debían pasar a integrarse en el obispado de Palencia26.

La existencia de un tal don Domingo como obispo desde 1080 a 1087 
carece de pruebas documentales en que apoyarse. Otro tanto sucede con el



38

27 Sobre el presunto gobierno del obispo Domingo, véase A. de Cianea, Historia de la 
vida...de San Segundo, lib. I; L. Ariz, Historia...de Ávila, 1a parte, y G. González Dávila, Thea- 
tro eclesiástico..., pág. 40. De don Pedro Sánchez Zorraquines nos informa la Crónica de 
Ávila, en las versiones del Ms. 2491 y del códice redactado para D. Luis Pacheco, conserva
dos en el Archivo Provincial de Ávila, cap. 25, pág. 182. Cfr. con la Historia compostelana 
(ed. Santiago, 1951), pág. XCVII.

28 J.F. Fernández Conde, El Libro de los Testamentos de la catedral de Oviedo, Roma, 
1971, pp. 39-40. A. Barrios (Estructuras..., pág. 224), sin embargo, identifica a los legendarios 
Pedro Sánchez Zorraquines y Zorraquín Sancho -a los que las versiones tardías de la Crónica 
de Ávila, Ariz y González Dávila sitúan al frente del obispado abulense en tiempos de Alfonso 
VI (+ 1109) y el conde de Borgoña (+1107)- con los obispos Pedro y Sancho mencionados 
por la Historia compostelana en 1120 y 1121.

obispo don Pedro Sánchez Zorraquines de la Crónica de Ávila; tan sólo en la 
Historia Compostelana aparece citado un don Pedro, obispo electo de Ávila, 
en 1120. En 1121, sin embargo, ya aparece consagrado como obispo don 
Sancho27. El que su nombre figure entre los confirmantes del Concilio de 
Oviedo del 1115 no puede utilizarse como argumento para probar su tempra
na presencia al frente de la diócesis abulense, pues las Actas de tal Concilio 
podrían deberse a una interpolación pelagiana28. En definitiva, nada permite 
hablar de una organización eclesiástica estable en los primeros decenios del 
siglo XII.

El periodo inaugurado con el reinado de Alfonso Vil contiene, a ese res
pecto, importantes novedades. Es probable que tras su entrada triunfante en 
Toledo en 1118, pudiera pensarse en la restauración -con la dotación consi
guiente- de las antiguas diócesis de Ávila, Segovia y Sigüenza, situadas en 
territorio fronterizo y, desde la reconquista de sus respectivas capitales, al 
cargo de obispos de otras sedes: Ávila bajo el gobierno de don Jerónimo 
-interino igualmente en Zamora y titular de la salmantina- y las otras dos 
bajo la dependencia del arzobispo de Toledo don Bernardo.

El primer obispo de Segovia fue consagrado en 1120, habiéndose restau
rado su diócesis en 1119. En Ávila pudo ocurrir algo similar, propiciada en 
este caso la provisión de la diócesis por hechos tan significativos como el 
fallecimiento de don Jerónimo y la consagración de don Diego Gelmírez, 
hasta entonces obispo de Compostela, como arzobispo en el mismo año de 
1120. Ávila, como antigua sede sufragánea de Mérida, pasó a depender de 
Santiago, al haber sido reconocida por Roma esta nueva archidiócesis como 
metrópoli de todas aquellas sedes episcopales que hubieran dependido de la 
emeritense, en tanto ésta estuviese en poder de los musulmanes.

En 1121, y pese a la oposición del arzobispo de Toledo por el modo de 
llevarse a cabo su elección, don Sancho fue consagrado obispo de Ávila por



39

Celmírez en el concilio celebrado en Santiago. A su muerte, acaecida en 
1133, le sucedió su hermano Iñigo (Enneco), siendo nuevamente Gelmírez el 
autor de su consagración29.

Pocas son las noticias, sin embargo, relativas a este primer periodo de la 
diócesis abulense. Tanto F. López Alsina, como A. Barrios cuestionan la 
autenticidad del que, hasta ahora, se venía considerando como el primer 
diploma real otorgado a la iglesia de Ávila y fechado en torno a 1135. En vir
tud de éste, Alfonso Vil -que aparece sin intitulación- procedía a dotar a la 
iglesia de San Salvador, «modernis vero temporis a meo genitore nobiliter 
edificata», al tiempo que concedía al cabildo el tercio de «totius regalis cen- 
sus et ereditatis» que le pertenecían en Ávila. Resulta extraño, no obstante, 
como indican los citados autores, que Raimundo de Borgoña no hubiera 
dotado la iglesia catedralicia que en dicho documento se le imputa y que 
hubiera principiado a edificarla antes de la restauración definitiva de la sede 
abulense30.

A partir de 1142, se hicieron más regulares las donaciones reales a la 
iglesia abulense, y a éstas se sumaron otras de particulares.

Otro hecho decisivo para la configuración del obispado es la Bula de 
1140 dada por el Papa Inocencio II. Por ella se concedía al obispo abulense 
autoridad sobre las parroquias de Ávila, Arévalo, Alcazarén y Olmedo. Ese 
mismo año, el obispado abulense vió duplicada su extensión hacia el sur y, 
en 1142, tras la conquista de Coria, el rey otorgó el terreno recuperado al 
Concejo y al obispo de Ávila. De este modo, la diócesis alcanzaba una 
extensión de 18.000 km2., abarcando en su jurisdicción los términos de 
Béjar, Segura y Plasencia, por el oeste, y rozando los de Talavera y Escalona 
por el sudeste. Tales límites, no obstante, no se mantendrían estables. Ya en 
1140 había perdido Alcazarén, y, entre 1193 y 1209, perdería la mitad sudo
este del obispado, es decir, Segura, Plasencia y Béjar.

Una decisión igualmente importante fue dividir la diócesis en arcediana- 
tos, coincidentes con las divisiones políticas del territorio en alfoces. Así, en

M D. Mansilla, «Disputas diocesanas entre Toledo, Braga y Compostela», Anthologica 
Annua, núm. 3, 1955, pp. 89-144, y «Orígenes de la organización metropolitana en la iglesia 
española», Hispania Sacra, núm. 24, 1959, pp. 1-36; Historia compostelana, pág. 300; A. 
Lambert, «Ávila», Dictionnaire..., V, col. 1168, y A. Barrios, Estructuras..., pág.250, n. 85.

30 El documento atribuido a Alfonso Vil se guarda en el Archivo Histórico Nacional (secc. 
Clero. Pergaminos. Carpeta 18, núm. 1), y ha sido transcrito por A. Barrios en Documentación 
medieval de la Catedral de Ávila, Salamanca, 1981, doc. 1., y a él se refiere en La Catedral 
de Ávila..., pp. 101-102, y en Estructuras..., pág. 225. Cfr. con las citadas versiones tardías de 
la Crónica de Ávila y la de Ariz, op.cit., fol. 18.



d) Participación abulense en la política local y peninsular

40

La escasez de fuentes documentales para el estudio de la vida eclesiástica 
de la ciudad, se repite con respecto a los restantes aspectos -sociales, cultu
rales, políticos- de su historia.

>' Sobre la historia de la iglesia abulense en el siglo XII, véase A. Barrios, Estructuras..., 
pág. 225-246, 254-259, 272-299, y Documentación de la Catedral..., docs. n! 3 (bula de Ino
cencio II) y 4, pp. 7-9; T. Sobrino, «Ávila», Diccionario de H1 Eclesiástica..., I, pp. 1 56-162, y 
j. Belmonte, La ciudad de Ávila..., pp. 96-97.

u El documento en donde se alude a Fruchel como maestro de la catedral abulense se 
guarda en el A.H.N., Sección Clero. Pergaminos. Carpeta 19, doc, núm. 4. Véase también E. 
Rodríguez Almeida, Ensayo sobre la evolución arquitectónica de la Catedral de Ávila, Ávila, 
1974, pp. 13 y ss-, Y F• de las Heras, La catedral de Ávila. Desarrollo histórico-artístico, Ávila, 
1967, pp. 11-12-

un período de tiempo que va desde antes de 1171 hasta diez años después, 
se crean los arcedianatos de Olmedo, Ávila y Arévalo. En ellos, los arcedia
nos tenían atribuciones pastorales y fiscales.

Por lo que a los obispos se refiere, es de destacar en este primer siglo de 
historia de la iglesia abulense, la presencia y larga duración en el cargo de 
prelados con nombre de origen vasco-navarro. Para A. Barrios, ello podría 
significar que tanto los jefes de las milicias como los miembros de la jerar
quía eclesiástica formaban parte del mismo grupo de serranos, y que a los 
vínculos de una «solidaridad de clase» se unirían los de una «solidaridad 
étnica y familiar», en palabras de dicho autor.

La participación, bien documentada, en diversas batallas de obispos de 
fines del siglo XII -como don Juán, que pereció en Alarcos- y principios del 
XIII -como don Pedro Instando, que luchó en las Navas de Tolosa-, hace 
suponer a A. Barrios que el «cabildo sería frecuentemente valedor de los 
intereses de los guerreros». Sus miembros pertenecerían al mismo grupo 
social que los caballeros serranos, por lo que entre «el ejercicio de la clere
cía» y la «guerra de saqueo», quedaría asegurada «la permanencia en el 
poder local de la minoría militar».

De todo lo relacionado con la iglesia abulense en los años finales del siglo 
XII, cabe resaltar los diversos pleitos en que sus obispos, canónigos y laicos se 
vieron envueltos y las numerosas donaciones de particulares a la catedral abu- 
ense3’. Por lo que respecta a la actividad artística, especial atención merecen 
as noticias que aportan documentos de 1181, 1184, 1185 y 1192, acerca de 
las obras que se estaban realizando en la catedral de San Salvador32.



41

En 1109, dos años después de haber fallecido el conde don Raimundo, su 
viuda doña Urraca tomó por marido al rey Alfonso I de Aragón. Como ya han 
señalado A. Barrios y E. Tejero, es probable que para entonces, con motivo de 
la mayor influencia de Aragón en los asuntos castellanos, vinieran a poblar 
Ávila nuevos contingentes de aragoneses. La guerra que sigue a la separación 
de la pareja real en 1114, habría de estrangular la inmigración de navarros, 
riojanos y pirenaicos. Por otra parte, la inseguridad en la zona más cercana al 
Tajo tras el desastre de Uclés y la conquista de Talavera por los almorávides 
en 1109, hizo casi inviable el asentamiento de nuevos pobladores33.

Con respecto a la contienda mantenida desde 1111 entre los partidarios del 
Batallador y los de doña Urraca, ha de admitirse que no resulta demasiado clara la 
postura adoptada por la ciudad de Ávila. Si bien parece que ésta no se adhirió al 
rey aragonés en la misma medida que otros núcleos urbanos (Sahagún, Soria, 
Segovia, Lugo...), tampoco habrá que creer totalmente lo que afirma el autor de la 
Crónica de la Población, según el cual los abulenses se habrían opuesto con fir
meza al Batallador cuando éste pretendió apoderarse de la ciudad y de su hijastro, 
el pequeño Alfonso Raimúndez, hijo de doña Urraca y del conde de Borgoña34.

Es muy probable que la presunta estancia del futuro Alfonso Vil en Ávila tenga 
su origen en una interesada confusión de su persona con la de su nieto, Alfonso 
VIH. En la historiografía posterior Alfonso Raimúndez aparece, según se reconozca 
o no al Batallador como rey castellano, como Alfonso VIII o VIL Por otra parte, 
hemos de tener presente que la Crónica de la Población se redactó, ya fuera a 
mediados del siglo XIII o del XIV, como medio de propaganda para hacer saber al 
rey castellano con cuanta fidelidad y valor los abulenses habían servido a sus ante
pasados. En este sentido, pese a no hallarse completamente probada la afirmación 
que más adelante hace la crónica acerca de la crianza en Ávila del nieto de Alfon
so Raimúndez, Alfonso VIII, ésta sí podría tener algún fundamento histórico 35.

Ya se ha dicho que durante el turbulento periodo que siguió a los esponsa
les de doña Urraca con el rey de Aragón, éste actuó como corregente en los 
reinos heredados por aquélla. Incluso tras su separación se dice «regnante in

33 A. Barrios, Estructuras..., pág. 136, y E. Tejero, Toponimia..., pp. 24-28.
34 Sobre las circunstancias que desencadenaron la guerra civil entre los partidarios de 

doña Urraca, Alfonso Raimúndez y Alfonso el Batallador, véase J. Ms Ramos Loscertales, «La 
sucesión del rey Alfonso VI», Anuario de H'1 del Derecho Español, núm. 13, 1936/41, pp. 36- 
99. Respecto al enfrentamiento entre los distintos grupos abulenses, véase la Crónica de la 
Población de Ávila (ed. A. Hernández Segura), pp. 18-22, y A. Barrios, Estructuras..., pp. 188- 
194 («Un episodio de antagonismo en el proceso de formación de los bloques sociales»).

35 A. Barrios, Estructuras..., pág. 193, n.39; R. Blasco, «Más notas sobre una crónica», Rev. 
Arch. Bibl. Mus., LX/2, 1954, pp. 527-532, y las introduciones de M. Gómez-Moreno y A. Her
nández Segura a sus respectivas ediciones de La Crónica de la Población de Ávila (op. cit.).



42

34 M3 S. Martín Postigo, «Alfonso I el Batallador y Segovia», Estudios Segovianos, núm. 19, 
1967, pp. 205-278; J. González, «La Extremadura castellana al mediar el siglo XIII», Hispania, 
XXXIV, núm, 127, 1974, pp. 265-424 ípág. 354); La Crónica de la Población..., pp. 22 y 38, y 
A. Barrios, Estructuras..., pág. 193 y 206-207.

37 A. Barrios, Estructuras..., pp. 136-137.
33 M' 5. Martín Postigo, Ibid., pp. 225-226. Véase también R. Menéndez Pidal, «Sobre un tra

tado de paz entre Alfonso el Batallador y Alfonso Vil», Bol. R. Ac. H‘, núm. 111, 1942, pp. 115- 
131, y M. Recuero Astray, Alfonso Vil, Emperador, León, 1979, y A. Ubieto, «Navarra-Aragón y la 
idea imperial de Alfonso Vil», Estudios de la Edad Media de la Corona de Aragón, VI, Zaragoza, 
1956, pp 41-82. Sobre las milicias abulenses, véase E. Pórtela, «Entre Duero y Tajo», op. cit., 
pág. 11; ¡ F. Powers, «The Origins and Development oí Municipal Military Service in the Leonese 
and Castilian Reconquest, 800-1250», Traditio, núm. 26, 1970, pp. 91-111 (pp. 96 y ss.), D.W. 
Lomax, La reconquista..., pp. 115-117, y A. Barrios, Estructuras..., pp. 163 y 202-208.

Castella» o «rege in Aragone et in Castella» en diversos documentos y diplo
mas. Por otra parte, hay que recordar que durante su contienda con la reina, en 
genera!, los burgueses de Castilla y de León se mostraron partidarios de su 
gobierno. Algo similar parece que ocurrió en Ávila. La Crónica deja entender 
que, por aquel tiempo, las simpatías de los abulenses hacia uno u otro bando 
se hallaban divididas. Mientras que los caballeros serranos apoyaban, según la 
crónica, a Alfonso Raimúndez, los ruanos, que según la misma habían sido 
expulsados a los arrabales de la ciudad por el conde don Raimundo tras haber
se enfrentado a los serranos, se mostraron partidarios del Batallador.

Durante todo el siglo XII se habrán de repetir los enfrentamientos entre ambos 
grupos. A la muerte de Alfonso Vil, los ruanos solicitarán, sin éxito, de Sancho II 
que se les reconozca el derecho a participar en el gobierno de la ciudad, lo que 
el conde de Borgoña y luego su hijo, el Emperador, les habían negado36.

Hacia 11 20 Ávila se presenta en la historia con perfiles más precisos. Res
tablecida, al menos de una forma relativa, la calma en la región, al perder 
buena parte de su virulencia la contienda entre el Batallador, Alfonso Vil y su 
madre, se produjeron nuevas afluencias de pobladores -en opinión de A. 
Barrios- hasta 1140, aproximadamente. Sin embargo, no parece que éstas 
hayan tenido el carácter masivo de las primeras37.

Bajo el reinado de Alfonso Vil, que en un documento fechado en diciembre 
de 1123 ya afirmaba reinar «in Legione et in Ávila et in Secobia et in Uerbiesca», 
pese a no haber sido proclamado rey de León hasta 1126, hay una progresiva 
pacificación de los territorios castellano- leoneses. La defensa de la Transierra 
corrió a cargo de las milicias concejiles de las ciudades repobladas por su padre. 
Entre 1140 y 1150 los caballeros de Ávila adquirieron un papel protagonista y sus 
éxitos mermaron posibilidades a los musulmanes para entrar en la parte meridio
nal del alfoz abulense, al tiempo que permitieron a sus milicias defender con cas
tillos roqueros la línea del Tajo y extender, hacía el sur, el límite de sus tierras38.



43

39 A. Barrios, Ibid., pp. 137-141, y D.W. Lomax, Ibid., pp. 128-129.
40 Crónica de la Población... (ed. Gómez-Moreno), pág. 27. Véase también L. García de 

Valdeavellano, H3 de la Iglesia en España. De los orígenes a la Baja Edad Media, 1/2, Madrid, 
1967, pág. 556, y F. Fulgosio, «Crónica de la provincia de Ávila»..., pág. 38.

41 Aluden a la presunta estancia de Alfonso VIII en Ávila, además de Fulgosio y Vergara, 
J. Belmonte, en La ciudad de Ávila..., pp. 116-117. En cambio, D. de Colmenares en su 
Historia de la insigne ciudad de Segovia y compendio de las historias de Castilla (reedic. 
Segovia, 1921), cap. XVII) no está seguro de la veracidad de tal tradición. Véase también G. 
M. Vergara, Estudio histórico de Ávila..., pp. 57-58, y L. García de Valdeavellano, Ibid., pp. 
557-558. El episodio se relata en la Crónica de la población... (ed. Hernández Segura), pp. 
12-13.

Esta favorable circunstancia permitió el inicio de un nuevo periodo repo
blador a mediados del siglo XII, caracterizado por la consolidación de los 
núcleos rurales establecidos al norte del obispado, por el asentamiento de 
pobladores en zonas más meridionales o fronterizas con el reino de León y 
con los musulmanes, y por un crecimiento demográfico mayor en las capita
les de los alfoces -Ávila, Arévalo y Olmedo- que en el campo39.

En esta ocasión los inmigrantes fueron mozárabes, muladíes y judíos -lle
gados desde el sur ante la rigidez religiosa de los almohades- y riojanos, 
navarros y segovianos, que no llegaron a tiempo para la repoblación de Ciu
dad Rodrigo. Por cierto que a esta ciudad, repoblada por Fernando II hacia 
1160, también marcharon -según la Crónica de la Población- parte de los 
ruanos expulsados al arrabal de Ávila por el conde de Borgoña, descontentos 
por no haberles sido reconocido su derecho a participar en los cargos del 
Concejo ni a disfrutar de los derechos y privilegios alcanzados por los serra
nos. Esta reiterada diferencia en el trato no hará más que incrementar viejos 
rencores40.

En la segunda mitad del siglo XII, merece especial atención la posible 
estancia en Ávila del rey Alfonso VIH, todavía niño. Éste, nacido en 1155, 
había sucedido a su padre Sancho III, muerto a fines de agosto de 1158. 
Como tutor le había sido asignado, por voluntad del rey difunto, el conde 
Gutierre Fernández de Castro. A consecuencia de esta designación, y durante 
toda la minoría de edad (1158-1170) de Alfonso VIII, el reino de Castilla se 
verá envuelto en la contienda entre las familias de los Castro y de los Lara, 
que disputaba a la primera el derecho a ejercer la tutoría del rey infante. Esta 
situación de discordia civil habría de poner en peligro la integridad territorial 
del reino castellano, dando pie a las frustradas pretensiones del rey leonés, 
Fernando II, de hacerse cargo de la tutoría de Alfonso VIII, su sobrino4’.

Esto no impidió, sin embargo, que Fernando II gobernase, en la práctica, en 
algunas tierras castellanas (Soria, Atienza, Guadalajara, Toledo, Segovia y Ávila,



obispo don Pedro

44

, " L: El obisPado de Burgos y Castilla primitiva desde el siglo V al XIII, Madrid,
\9"5' fU\^'Z',lbld'' PP’ 38'39- y L González, El reino de Castilla en la época de
Alfonso VIII, I, pág. 272. Cfr. con A. Barrios, Documentación medieval..., docs. núm. 5, 6 y 8.

-> Véase la Primera Crónica General de España, II, pág. 673; L. García de Valdeavellano, 
Ibid., pág. 552, y A. Barrios, Estructuras..., pp. 204-205.

44 Sobre las campañas de los «freiles» abulenses, véase la Crónica de la Población, pp. 
26-34, y J. González, Ibid., I, pp. 716-720; sobre sus orígenes, J. Belmonte, La ciudad de 
Avila..., pp. 114-115, y ). L. Martín, Orígenes de la Orden Militar de Santiago (1170-11951 
Barcelona, 1974, pp. 226-228.

45 De la participación de las milicias abulenses en la batalla de las Navas da cuenta la Pri
mera Crónica General de España, II, pág. 700, como señala J. Belmonte, Ibid., pág. 11 7.

según L. Serrano) hasta 1164, sin que el conde Manrique -tutor por entonces 
del rey niño-, ni los restantes Laras, se opusieran a ello abiertamente42.

En relación con esta nueva pugna por el poder en Castilla, está la actua
ción de las milicias abulenses, a partir de la muerte de Alfonso Vil y la divi
sión del reino entre sus hijos. Con la fijación de la frontera entre Castilla y 
León, mediante una línea que iba desde la costa cantábrica hasta la calzada 
de la Guinea en la Transierra, pasando por Sahagún, Ureña, Medina, Arévalo 
y Avila, los límites del alfoz abulense chocaban con la frontera leonesa. Por 
ello, sus huestes, aunque hubieran de proseguir, salvo tregua, sus incursiones 
en tierras almohades, también extenderían sus correrías al territorio leonés. 
Con esto no hacían sino cumplir una función primordial en tierra de frontera: 
dedicarse a la guerra y al saqueo43.

Sin embargo, no todo fueron venturas para estas milicias. En 1173, los «frei
les» de Ávila, tras haber realizado una fructífera incursión por los alrededores de 
Écija y Sevilla con Sancho Jiménez al frente, fueron exterminados por el califa 
Almohade Yüsuf I. Por otra parte, al intentar ayudar al concejo de Salamanca en 
su levantamiento contra el rey de León fueron derrotados por Fernando II.

De estos «freiles» se sabe que eran una hermandad de caballeros, consti
tuida quizá no mucho antes de 1170, año en el que el rey Alfonso VIH les 
concede una villa a orillas del Tajo. En mayo de 1172 ingresó en la Orden 
Militar de Santiago, fundada hacía poco tiempo, y cuyos ideales de cruzada 
compartía. Además de la donación regia antes mencionada, contó con dona
ciones de particulares44.

Años después, en 1195, las milicias abulenses fueron masacradas en Alar- 
eos junto con el resto del ejército de Alfonso VIII. Pero, a las derrotas que 
también sufrieron al pretender auxiliar a las ciudades de Escalona y Talavera, 
sucedió el desquite, en 1212, de la batalla de las Navas. Los caballeros abu
lenses pelearon en ella al mando del rey de Navarra; su 
Instando y algunos nobles, bajo el de Alfonso VIII45.



B) REPOBLACION Y ESTRUCTURA URBANA

45

«Quando el conde Don Remondo, por mandato del rrey don 
Alfonso que ganó a Toledo, que era su suegro, ouo de poblar a Aui- 
la, en la primera puebla vinieron gran compaña de buenos ornes de 
Qinco Villas e de Lara e algunos de Coualeda; e los de Coualeda e 
de Lara venien delante e ouieron sus aues a entrante de la villa, e 
aquellos que sabian catar de agüeros entendieron que eran buenos 
para poblar allí e fueron poblar en la villa lo más <;erca del agua; e 
dos de Qnco Villas que venien en pos dellos ouieron essas aues 
mesmas, e Muño Echaminzuide que venie con ellos era más acaba
do agorador e dixo, por los que primero llegaron que ouieron bue-

A la muerte de este rey en 1214, el reino quedó dividido nuevamente en 
dos bandos al disputarse la tutoría del heredero, Enrique I, tanto los Castro 
como los Lara. Pese a que la tutela había sido encomendada a su hermana, 
la infanta doña Berenguela, don Alvaro Núñez de Lara se hizo cargo del rey, 
recibiendo en la catedral de Ávila el título de conde. Por su parte, Enrique 1, 
en un posible gesto de reconocimiento por el honor conferido a su tutor, 
confirmó en 1215 todos los privilegios que a la ciudad le habían sido conce
didos anteriormente.

Dos años después moría en un accidente el joven monarca y su hermana, 
al ser proclamada reina de Castilla, abdicó en su hijo Fernando. El nuevo rey 
castellano confirmó en 1219 el privilegio que su abuelo Alfonso VIII había 
otorgado a Ávila, fijando su jurisdicción y términos. Y, aparte de mediar en 
las disputas diocesanas entre Ávila y Plasencia, puso bajo su protección, en 
1223, al monasterio premonstratense de Sancti Spíritus46.

Finalmente, su hijo Alfonso X, en agradecimiento a los servicios prestados 
por las milicias abulenses tanto a él como a su padre, concedió el 30 de 
octubre de 1256 el Fuero Real y grandes franquicias a la ciudad de Ávila. 
Este acto, como ya hemos anunciado, marca el final de la Crónica de la 
Población'17.

46 Hace un compendio de la historia de Ávila en dicho siglo A. Veredas, Ávila de los 
Caballeros, Ávila, 1935. Sobre el monasterio de Sancti Spiritus, véase A. Barrios, Estructuras..., 
pág. 262.

47 Sobre el Fuero Real otorgado por Alfonso X puede consultarse a J. Belmonte, Ibid., pp. 
128-130; G. M. Vergara, Estudio histórico..., pp. 85-86; J. Martín Carramolino, de Ávila..., 
II, pp. 356 y 491-493, y L. Ariz, H'!de las Grandezas..., 3o parte, fol. 18.



a) La repoblación

46

Así comienza la Crónica de la Población de Ávila, con un relato, en gene
ral, verosímil y corroborado además por los recientes estudios de toponimia. 
De territorios comprendidos entre el sudeste de Burgos y el noroeste de Soria, 
llegaron los de Lara y Covaleda. Los de Cinco Villas, tanto en opinión de E. 
Tejero como de A. Barrios, venían de las Cinco Villas del alto valle del NajenIla 
-Anguiano, Bobadilla, Matute, Tobía y Villaverde-, en la Rioja, y no de las 
comarcas del mismo nombre en Aragón y Navarra. De la región cántabro-astur 
-y quizás en concreto de San Vicente de la Barquera y de LLanes- vendrían los 
de Estrada, y de las tierras riojano-navarras los procedentes de los Brabezos.

Pero en el territorio abulense se asentaron también gentes venidas de 
otros lugares de la vieja Castilla, de León y de Galicia, así como de los Piri
neos, de Navarra y Aragón; éstos, probablemente, en mayor número tras el 
segundo matrimonio de doña Urraca con Alfonso el Batallador. No faltaron 
tampoco grupos de francos -llegados al amparo de la repoblación emprendi
da por Raimundo de Borgoña o con el ejército del Batallador-, de judíos y de 
mozárabes, procedentes acaso de Toledo, de Valencia y de territorios del sur 
sometidos a los almorávides49.

« «La Crónica de la Población...», Ibid. (ed. Gómez-Moreno), pp. 11-56.
« Dan prueba de la validez de la toponimia como instrumento para el análisis del origen 

de los repobladores los estudios de E. Tejero (Toponimia..., pp. 24-28) y A. Barrios (Estructu
ras..., pp. 128-1 36 y pág. 180), recogidos por J. Belmonte en La ciudad de Ávila, pp. 71-76. 
Algunos topónimos abulenses de origen riojano se hallan registrados en el Cartulario de San 
Millón de la Cogolla, como puede verse en L. Serrano, ibid., pp. 222, 276, 285-288. Véase 
también G. M. Vergara, Estudio histórico..., pág. 16; S. de Moxó, Repoblación y sociedad en 
la España cristiana y medieval, Madrid, 1983, pág. 206; A. Barrios, La catedral de Ávila..., 
pág. 26, y P- León Tello, ludios de Ávila, Ávila, 1963, pág. 5 (repobladores judíos).

ñas aues mas que herraron en possar en lo baxo (jerca del agua e 
que serian bien andantes en fecho de armas, mas en la villa que no 
serien tan poderossos no tan honrrados como los que poblasen de la 
media villa arriba, e fizo poblar y aquellos que con él vinieron... E 
entre tanto vinieron otros muchos ornes d'Estrada e de los Brabezos 
e otros buenos ornes de Castilla, e estos ayuntaron con los sobredi
chos en casamientos e en todas las otras cosas que acaesrjieron. E 
porque los que vinieron de Qnco Villas eran mas que los ottros, la 
otra gente que era mucha que vino poblar en Auila llamáronlos 
serranos, pero dio Dios a todos grande e buena andanza en aquella 
población.» 4a.



47

A. Barrios, Estructuras..., pp. 128-136 («El período de las grandes inmigraciones»).
Crónica de la Población de Ávila (ed. Hernández Segura), pág. 17.
El documento aparece recogido, como ya señalamos, en el Cartulario de San Millán de 

a él alude A. Barrios en

La repoblación hubo de iniciarse con el reclutamiento del borgoñón y se 
produciría por oleadas sucesivas y de distinta intensidad. Sus comienzos, 
según A. Barrios, podrían situarse entre 1087 y 1090, y seguirían llegando 
pobladores hasta 1114, aproximadamente. Desde entonces, el estado de gue
rra permanente en el que se vieron inmersas las tierras de Castilla y León, 
desaconsejaría el trasiego de gentes hacia la frontera, igual que habría suce
dido, probablemente, en 1109, tras la victoria de los almorávides en Uclés y 
la conquista de Talavera por su ejército50.

Por lo que afirma la propia Crónica de la Población, y por lo que conoce
mos de otras ciudades repobladas casi al mismo tiempo (Segovia, Salamanca) 
o algo más tarde (Soria, Atienza), los pobladores se asentaron dentro o cerca 
de la arruinada fortaleza, según sus preferencias y orígenes, agrupándose en 
collaciones (parroquias)5'. Estas, que habrían de crecer en número y volu
men con el tiempo y la llegada de nuevos pobladores, tenían como núcleo 
aglutinante la iglesia que les daba nombre. Se las cita por primera vez en un 
documento de San Millán de la Cogolla fechado en el 1103; pero, al tratarse 
-a juicio de F. López Alsina- de una interpolación tardía, es muy posible que 
la referencia que en él se hace a las collaciones de San Vicente, San Juan, 
San Pedro y San Martín de Ávila remita a una situación posterior.

En el mismo documento se designa al conjunto de los vecinos abulenses 
como miembros de una civitas. En virtud de este título, Ávila habría podido 
disponer, desde su repoblación, de sede propia. Si no lo hizo, fue por el 
momento y las circunstancias históricas en que dicha repoblación se llevó a 
cabo. El obispo don Jerónimo, que en este dudoso documento se titula «epis- 
copus Abelense», era, desde 1102, titular de la sede de Salamanca. En el 
momento de hacerse la donación consignada en el Cartulario de San Millán 
de la Cogolla, se ocupaba de Ávila sólo de un modo interino52.

En la Edad Media, aparte de una serie de funciones específicas (de tipo 
jurídico, político, administrativo, económico, religioso y cultural) que la dis
tinguían del entorno rural, la ciudad aparecía definida, físicamente, por su 
muralla. Esta distinción general entre ciudad y mundo rural ha sido matizada 
por Ma del Carmen Carié por lo que respecta a las ciudades de la Meseta. En

so
SI
sa

la Cogolla (véase L. Serrano, Ibid., doc. núm. 291, pp. 294 y 229), y
Estructuras..., pág. 180. Respecto al significado del término civitas en el medievo y a la nece
sidad de su existencia previa a la instauración de una sede episcopal, véase A. Ubieto, «El 
románico de la catedral jaquesa y su cronología», Principe de Viana, núm. 96-97, 1964, pp. 
187-200, y H. Pirenne, La ciudad medieval..., pp. 13 y 39-51.



b) Arrabales y recinto murado

48

ellas, «la muralla no aísla al entorno rural del ámbito urbano», sino que «pro
tege a sus hombres de un exterior más amplio y casi siempre peligroso»53. 
Tal ha sido el caso de Ávila, modelo ejemplar de la estructura física de una 
urbe repoblada.

La afirmación de que Ávila era una civitas, podría sugerir tanto una admi
nistración concejil en ciernes como la presencia de un cinturón de murallas: 
Por una parte, el nombre de civitas ya se le había aplicado en crónicas de 
siglos anteriores a su definitiva reconquista; por otra, hay constancia de que 
en su suelo perduraban los restos y el trazado de su antigua muralla. Al ofre
cer dudas la autenticidad del documento, conviene ser cautos en cuanto a la 
precocidad de tal organización.

En relación con la construcción de su cerca y de las iglesias de los arra
bales, se ha planteado un falso problema. Preguntarse qué fue primero, si el 
cerramiento del muro o el asentamiento de gentes en su exterior, no conduce 
a ninguna parte. El urbanismo cristiano medieval no admite planteamientos 
en tales términos; al menos, por lo que a la zona repoblada se refiere.

No se puede mantener que las collaciones de los arrabales surgieron tras 
haberse construido las murallas y por falta de espacio en su interior, toda vez 
que parroquias tan significativas como las de San Vicente y San Pedro se hallan 
fuera de la cerca. A comienzos del siglo XII continuarían llegando pobladores. 
Es absurdo suponer que el recinto estuviera, ya entonces, tan saturado, como 
para obligar a los rezagados a morar fuera de las murallas. Bien al contrario, se 
estima que la parte occidental de la ciudad, la más baja e insaluble, permane
ció relativamente desocupada durante la Edad Media54. Quizá la falta de atrac
tivo para la población, pese a la seguridad que ofrecía ante un ataque, estuviera 
motivada por la localización, en sus aledaños, de industrias de tejidos, lanas, 
tintorerías, curtidos y otras similares, como ocurría a orillas del Adaja55.

51 M‘ C. Carié y colaboradores, La sociedad hispano-medieval. La ciudad, Buenos Aires, 
1984, pág. 17, y «La ciudad y su contorno en León y Castilla (siglos X-XIII)», Anuario de Estu
dios Medievales, VIII, 1972-73, pp. 69-104.

54 J. Villar, «Organización espacial y paisaje arquitectónico en la ciudad medieval», Cuader
nos Abu lenses, núm. 1, 1984, pág. 71; A. Barrios, Estructuras... pp. 150-159; J. Belmonte, La ciu
dad..., pág. 88 y 106-107; E. Pórtela, «Del Duero al Tajo», Ibid., y J. González, «La Extremadura 
castellana al mediar el siglo XIII», Hispania, núm. 127,1974, pp. 265-424 (pág. 252).

55 Se habla de ello en un documento conservado en el Archivo General de Simancas 
(Registro General del Sello, fol. 89), y recogido por J. Villar, Ibid., pp. 69-89 (espec. pág.71, 
n.5), además de por P. León en su obra ludios de Ávila.



49

56 Se refieren a tal situación y al peligro al que estaban expuestas las ciudades fronterizas 
A. Barrios, Estructuras..., pp. 129. 135-137, 163, 180, 185, 188-196; D.W. Lomax, La Recon
quista, Barcelona, 1984, pp. 92-124, y E. Pórtela, «Del Duero...», Ibid., pp. 91-94. Sobre la 
organización de la defensa de tales ciudades, véase también J. MJ Lacarra, «Les villes-frontiére 
dans l'Espagne des Xle et Xlle siécles», Le Moyen Age, LXIX, 1963, pp. 205-222 y «Castelli e 
cittá fortifícate alia frontiera hispano-musulmana nei secoli XI-XH», Castelli e Strade, s.a., pp. 
41-43, y E. Lourie, «A Society organized for War: Medieval Spain», Past and Present, núm. 35, 
1966, pp. 54-76.

57 La geografía de España de El Edrisífue publicada por E. Saavedra en Madrid en 1881, y 
alude a Ávila y Segovia en la pág. 81. Se refieren a la misma E. Tejero (Toponimia..., pág. 28) 
y A. Barrios (Estructuras..., pág. 150).

so Del método seguido por los geógrafos musulmanes se habla en el prólogo a la obra de 
Ibn Hawkal, Configuración del mundo (Fragmentos alusivos al Magreb y España), Valencia, 
1971, pp. 5-6. Cfr. lo que dice de otras ciudades en las pp. 61-69, y en ). Villar, «Organiza
ción espacial y paisaje...», Ibid., pág. 70.

De la existencia temprana de las collaciones hoy situadas fuera de las 
murallas, tampoco puede concluirse que aquéllas remonten a una fecha 
anterior al cierre del recinto, en previsión de que su ulterior construcción 
acabara por englobarlas. Aunque la argumentación en tal sentido no carezca 
de lógica, difícilmente se puede admitir que la fortificación de la ciudad se 
aplazase mucho en una época en la que los territorios al norte del Tajo eran 
aún objeto de saqueo por los almorávides56.

Cierto es que afirmaciones como las de Al-ldrisí, con respecto a Segovia y 
Ávila, parecen dar a entender que ambas poblaciones se hallaban sin muralla 
cuando él escribía, hacia 1152-1154. Según el geógrafo árabe, «Ávila... no es 
más que un conjunto de aldeas cuyos habitantes son jinetes vigorosos», y 
«Segovia...tampoco es una ciudad, sino muchas aldeas próximas unas a otras 
hasta tocarse sus edificios». Con todo, reconoce que «sus vecinos, numero
sos y bien organizados sirven todos en la caballería del señor de Toledo, 
poseen grandes pastos y yeguadas y se distinguen en la guerra como valien
tes, emprendedores y sufridos» 57.

Pero ese testimonio tal vez no refleje de un modo fiel la realidad, al 
menos, desde la óptica cristiana. Para entenderlo correctamente, ha de juz
gárselo de acuerdo con una concepción específicamente islámica de la ciu
dad, tal como se manifiesta en los tratados de los geógrafos musulmanes 
occidentales58.

Es muy posible que Al-ldrisí -de quien sabemos que murió en 1166, pero 
ignoramos cuándo publicó su obra- hubiese escrito su Geografía bastante 
tiempo después de recibida la información sobre Ávila y Segovia. Y una 
prueba, además, de lo difícil que habría de resultar para los geógrafos árabes 
definir el estado de las recientes poblaciones cristianas establecidas ante sus



c) La construcción de la muralla

50

d^ín^v, l 8OV,a: b,en la de época romana ° la que acaso llegó a ser bajo la 
dominación musulmana.

« El documento al que aludimos se guarda en el A. H. N. Sección Clero. Pergaminos 
a Á -In ' \ a O ° pub 'Ca,do p°r A- Barrios en Documentación medieval de la Cate- 

^ra Ay/Za, PP- 7’8- Respecto a las funciones del portero como magistrado municipal, véa
se, del mismo autor, Estructuras..., pág. 199, n. 53

Cfr. con lo sucedido en Jaca (J. M* [acarra, «El desarrollo de Jaca en la Edad Media», 
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, IV, 1951 pp 139-155 (pp. 150-154)), León 
Zamora ( E. Represa, «Evolución urbana de León en la Edad Media», pp. 247-255, y «Génesis 
y evolución urbana de la Zamora medieval», Híspanla, núm. 122, 1972, pág. 535; C. Estepa, 
Estructura social de la ciudad de León (siglos XI-XIII), León, 1977, pp. 142-143) y Atienza ( B 
Pavón, Guadalajara medieval. Arte y arqueología árabe y mudéjar, Madrid, 1984, pp. 65-67). 
El caso de Dijon es mencionado por Y. Barel en La ciudad medieval, Madrid, 1981, pág. 195.

marcas, la ofrecen las afirmaciones de dos de ellos con respecto a Segovia. 
Así, mientras que Al-Bakri -muerto en 1094 y autor de una Geografía de 
España- considera a Segovia como una ciudad, para Al-ldrisí no lo es, pese a 
escribir en el siglo XII y hallarse entonces Segovia repoblada 59.

Es segura la existencia de murallas en Ávila en la primera mitad del siglo 
XII. Así lo da entender la firma, como testigo en un documento de 1146, de 
un tal Pelagio Montes, portero. Como indica A. Barrios, este cargo era ocupa
do por uno de los magistrados municipales. Probablemente él organizaría el 
cobro de los portazgos. Este impuesto, obligatorio para cuantos introducían 
productos en la ciudad, debía hacerse efectivo «antes de entrar en la villa, en 
las puertas de las murallas por donde se accedía a su interior», y era cobra
do por oficiales del concejo60.

Las murallas pudieron comenzar a construirse tan pronto como la repo
blación se llevó a cabo, lo que no implica que este primitivo recinto sea el 
mismo que el actual. Lo ocurrido en Jaca, León, Zamora o Atienza -por citar 
algunos ejemplos españoles- con respecto al progresivo ensanche del recinto 
amurallado, a la reconstrucción de los muros romanos, o al levantamiento de 
otros provisionales para proteger los barrios que iban surgiendo fuera del cas
co urbano, es significativo, y puede ¡lustrar bien lo ocurrido en Ávila. Digno 
de mención igualmente, por tratarse de un ejemplo fechado, aunque foráneo, 
?s el caso de Dijon. En esta ciudad, tras haberse derribado parcialmente el 
muro romano hacia 1050, se construyó una muralla, mucho mayor que la 
anterior, entre 1137 y 1187 61.



51

Todo parece indicar que en un primer momento los vecinos de Ávila se 
contentaron con levantar las ruinas de la vieja cerca romana. Sería luego, 
pasado ya cierto tiempo, una vez estabilizada la situación política y acumu
lada cierta riqueza mediante el botín ganado al enemigo y la cría de ganado, 
cuando los abulenses podrían plantearse el consolidar su muralla. De hecho, 
sabemos que los vecinos de Salamanca -ciudad igualmente repoblada por 
Raimundo de Borgoña- no comenzaron a levantar la suya hasta 114762. Has
ta entonces se habrían protegido con los restos de las alzadas por los musul
manes o los repobladores convocados por Ramiro II.

Tal vez por la misma fecha, en el cénit del poder de Alfonso Vil, o duran
te el efímero reinado de su hijo Sancho -quien confirmó la distribución de 
cargos concejiles hecha por su padre- se empezasen a construir las actuales 
murallas en Ávila63. Y en vez de tirar abajo las romanas, como en Dijon, es 
probable que los moradores decidieran hacerlas más altas y seguras. Algo 
similar ocurrió en León en el siglo XI y en Segovia, donde, hasta 1136 al 
menos, «su recinto nace y muere en el Alcázar, que...no es sino un oppidum 
separado de la ciudad por una empalizada de troncos (vallum oppidi)», en 
palabras de A. Represa. Por su parte, Zamora fortificó su suburbio oriental en 
fecha indeterminada dentro del siglo XIII, uniendo al recinto originario una 
nueva muralla, que manifiesta en la disposición de sus cubos, según Gómez- 
Moreno, cierta similitud con la de Ávila64.

Ejemplo ilustrativo de lo que pudo haber sucedido a nuestra ciudad es 
Atienza. En opinión de B. Pavón, sólo bastantes años después de su con
quista por el Batallador, «durante los reinados de Alfonso Vil y Alfonso 
VIII... se desmantelaría radicalmente (su vieja muralla) para levantar la que 
ha llegado hasta nosotros. La situación histórica de Ávila, análoga a la de 
las ciudades castellanas mencionadas, y el aspecto físico de la cerca pare
cen avalar un desarrollo semejante. Esta se halla construida sobre arran
ques de muro romanos y con un aparejo, en algunas partes, de 
mampostería encintada. Su aspecto resulta, así, similar al de la muralla 
alzada en Atienza, en torno a la judería, durante el reinado de Alfonso VIII

62 Véase ). Belmonte, La ciudad de Ávila, pp. 111-115, además de las n. 73 y 79. Del 
ejemplo salmantino da cuenta M. González García en Salamanca: la repoblación y la ciudad 
en la Baja Edad Media, Salamanca, 1973, pp. 12 y 41.

63 «La Crónica de la Población...», pp. 26-27. De hecho, y como tendremos ocasión de 
resaltar más adelante, todavía en 1193 Alfonso VIII ha de ceder el quinto real a las milicias 
abulenses, a fin de costear la construcción de las murallas abulenses.

64 Véase A. Represa, Notas para el estudio de la ciudad de Segovia en los siglos XII-XIV, 
Segovia, s.a., pp. 6-7; M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de España. Provincia de 
Zamora, Madrid, 1927, I, pág. 87, y B. Pavón, Ibid., pp. 65-66 (Atienza).



52

2*

o poco después. Tal tipo de fábrica se habría de utilizar con mayor frecuen
cia en los siglos XIII y XIV.

Con respecto a las murallas de Ávila hay que señalar, además, que pese a 
las numerosas restauraciones que se realizaron en ellas, aún conservan la 
estructura original de una de sus puertas. Se trata de la Puerta del Mariscal, 
con arcos y bóveda de cañón apuntados «que se labraron a la par con el 
muro», como reconoce Gómez-Moreno. Éste, por considerar iniciada la 
muralla a principios del siglo XII, no descarta que sea obra de esclavos 
musulmanes. Tal circunstancia explicaría la forma de su arco, «no visto en 
occidente hasta bien entrado el siglo XII, sino entre musulmanes...»65. En mi 
opinión, el arco apuntado del portillo puede indicar que la parte de la mura
lla en que se inserta no se hizo antes de la segunda mitad de dicho siglo. Ello 
no excluye que en la construcción del recinto trabajasen operarios islamitas, 
tal como denuncia, entre otros detalles, su remate.

La penetración de la cabecera de la catedral en el lienzo oriental de la 
cerca se explica, tradicionalmente, como una consecuencia de la ampliación 
del espacio ocupado por la iglesia de Raimundo de Borgoña. Esto implica 
que las murallas son contemporáneas a dicha cabecera. Para la erección de 
su corona absidal, se demolieron dos cortinas de defensa y una torre, en opi
nión de C. Luis López. Dicho autor apoya su teoría en la anómala disposi
ción de la cabecera respecto a la muralla, ya que rompe la alternancia de 
taños y torreones que existe en todo su perímetro. El diámetro (50 m.) del 
¿¡morro, por otra parte, tiene igual longitud que la que ocuparían la torre y el 
lienzo presuntamente derribados.

Pero junto a esta hipótesis cabe postular, al menos, otra: que la nueva 
muralla, así como la reconstruida por los repobladores, se comenzara por el 
este, y quizá, ya alzada más de la mitad del muro oriental, se ensamblasen 
sus paredes con las del cimorro, construido por entonces. Desde allí, prose
guiría la obra hacia el nordeste. Según esta suposición, la construcción civil y 
religiosa serían contemporáneas y formarían parte del mismo sistema de forti
ficación. En éste, además, se habría respetado la red viaria anterior, que se 
habría empezado a conformar con los asentamientos de los primeros pobla
dores. Cada una de las vías de acceso al exterior habría necesitado, ya en las 
primeras murallas, una puerta. La presencia de un torreón al nordeste de la 
catedral y muy próximo al cimorro, vendría justificada por la necesidad de 
proteger la Puerta del Alcázar.

Todo ello implica la existencia previa de murallas romanas, reconstruidas 
a lo largo de los siglos y en los primeros años de la repoblación. Los restos de 
aparejo romano en la base de los muros actuales confirman -en mi opinión- 
su reaprovechamiento en la muralla alzada por los repobladores, la cual



53

65 M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de la provincia de Ávila, I, pág. 63. Véase 
también, C. Luis López, «Las murallas...», en Guía del Románico en Ávila..., pp. 34-38 y 44, y 
F. Bordejé, Las murallas de Ávila, pp. 64 y 82-96.

66 Reproducen el plano de la ciudad C. Luis López, Ibid., pág. 29, y J. Villar, «Organiza
ción espacial...», pág. 74. Acerca de los restos conservados en las murallas, véase E. Rodrí
guez Almeida, Ávila romana, pp. 21-33.

67 A. Barrios, Estructuras..., pp. 202-205, 272-276 y 282-295, y en Documentación 
medieval..., docs. núm. 4, 6, 8, 9, 11, 15, 22, 36 y 40.

<■» El documento al que aludimos (...«fiducia fundantur opida et turres fortissime ut, cum 
ad summam lapide et consumacionis gloriam Deo dante peruenerint, ab inimicorum incursi- 
bus ipsorum presidio laboris participes defendantur»...) ha sido publicado por J. Molinero Fer-

pudo ser mejorada, elevada en altura y reforzada en el transcurso de los años 
y, especialmente, en la segunda mitad del siglo XII66.

Se produce por entonces un incremento de población y de riqueza. Las 
incursiones de las milicias abulenses contra los almohades tuvieron éxitos 
notables a lo largo del tercer cuarto de siglo, resultándoles igualmente prove
chosas sus continuas correrías por tierras leonesas tras la muerte de Alfonso 
Vil y hasta la reunificación de Castilla y León bajo Fernando III67. En esta 
época se observa asimismo un crecimiento de la propiedad territorial cate
dralicia, mediante donaciones regias y de particulares. Desde 1142, pero 
sobre todo entre 11 64 y 1197, la Catedral de Ávila obtuvo importantes y con
tinuas ayudas de reyes, nobles, caballeros, eclesiásticos, villanos y aldeanos. 
La renta acumulada era distribuida en tres partes por el Cabildo, según A. 
Barrios: una para la tesorería, otra para el refectorio y la tercera para la obra. 
Esta se emplearía «en sufragar los gastos que en materiales y salarios llevaba 
acarreada la construcción de la nueva iglesia catedral».

Las obras de este edificio y el reforzamiento de la muralla fueron, a mi 
juicio, coetáneas. Por un documento fechado el 5 de marzo de 1193 sabe
mos que Alfonso VIII tuvo una intervención decisiva en la construcción de la 
actual cerca. En él se indica que el rey eximió del quinto real a las milicias 
abulenses, a fin de que «fiducia fundantur opida et turres fortissime ut, cum 
ad summan lapide et consumacionis gloriam Deo dante peruenerint, ab ini
micorum incursibus ipsorum presidio laboris participes defendantur»: es 
decir, para que construyeran una muralla y torres que les permitieran 
defenderse de las incursiones enemigas. Se trata del primer testimonio cono
cido acerca de la erección de las murallas. Curiosamente, ha pasado inadver
tido para cuantos se ocuparon de las defensas abulenses. Prueba lo gratuito 
de las afirmaciones que sostienen que las murallas son obra de la primera 
etapa repobladora y contribuye a precisar la cronología asignada por quienes 
las consideraron de la segunda mitad del siglo XII68.



54

mo v retdamentn 'a.ext'n^‘jií^ Universidad y Tierra de Ávila. Bosquejo histórico del mis-
má/r^ntoml e reg'rSe SU Junta Administrativa, Ávila, 1919, pp. 50-51, y
Madrid 1QAA eR reino de Castilla en la época de Alfonso VIII, III,

' , '¿PV' ®í d°c’ 612. Se trata de un documento por el cual dicho monar- 
rrninos a a ciudad de Avila y ha llegado hasta nosotros a través de varias 

copias, conservadas en la Biblioteca de la Real Academia de la Historia y en la Biblioteca 
Nacional, y contenidas en el libro del «Cauce Viejo», s.f. (copia de 1414) del Asocio de 
Avila. Hay que destacar que, si bien los términos concedidos en 1193 fueron ratificados en 
sendos documentos de 1205 y 1215, en ninguno de ellos se alude ya a la construcción de las 
murallas de la ciudad, pese a continuar eximiéndose a sus caballeros de entregar el quinto 
real (Cfr. ). González, Ibid., pp. 359-361, doc. núm. 778 y pp. 693-695, doc. núm. 981).

M M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 170-171.
70 Cfr. Y. Barel, La ciudad medieval, pág. 195; J. González, «La Extremadura castellana...», 

pp. 254-256 y 354-355, y J. Gautier-Dalché, Historia urbana de León y Castilla en la Edad 
Media, Madrid, 1979, pp. 309-312. De las obras en Medina-Azahara se ocupan 5. López-Cuer- 
vo, Medina Az-Zahra: Ingeniería y formas, Madrid, 1983, pp. 24-29, 35 y 52, y F. Bordejé, Las 
murallas..., pp. 32-34. Sobre la configuración general de las ciudades musulmanas, véase N 
Elisséeff, La ciudad islámica, Barcelona, 1982, pp. 113-130.

me si se comparan estos datos 
Medina Zahara70.

Otra cuestión en la que todavía no hay acuerdo es la de la corresponden
cia en planta de la muralla medieval con la romana. Mientras que algunos

La presencia del palacio episcopal, documentado ya en 1191 como 
«palacio dni epi», apoya nuestra hipótesis. Dicho palacio, situado frente al 
muro septentrional de la catedral, está adosado al paramento interno de la 
muralla. Pese a su deficiente estado de conservación, Gómez-Moreno lo des
cribía como «un salón rectangular... fabricado en mampostería de dos pisos», 
cubierto el bajo «con bóveda semicilíndrica de sillarejos» y el alto con arma
dura, «pues metidos en la muralla subsisten canes de piedra, donde aquella 
se afianzaría». La fachada, situada al occidente, tiene la puerta decorada con 
una moldura de herradura, «como el triforio de la Catedral» y labrada en el 
mismo tipo de piedra. Además, aparte de conservarse algún capitel de la mis
ma época, las impostas de la portada exterior -reformada posteriormente- 
«se remontan al siglo XIII o fines del anterior, como obras del estilo de Fru- 
chel69.

Los cincuenta años empleados en la construcción de la cerca de Dijon y 
las etapas sufridas por las murallas de Jaca, Zamora, Segovia, Atienza o Soria, 
ayudan a imaginar el esfuerzo y el tiempo precisado para terminar las de 
Avila. Construir todo el recinto —con sus 2.516 metros de perímetro, sus 88 
torreones, sus 1 2 metros de alto y los 3 de espesor- en los nueve años que 
precisa una de las crónicas parece, a todas luces, tarea sobrehumana. Máxi
me si se comparan estos datos con los que F. Bordejé cita sobre la cerca de



d) Collaciones, iglesias y barrios

55

autores, como Gómez-Moreno, Rodríguez Almeida y C. Luis López, piensan 
que la muralla romana tuvo las mismas dimensiones y trazado que la medie
val, J. L. Gutiérrez estima que la cerca actual amplió el perímetro de la anti
gua hacia el oeste, coincidiendo el frente occidental de la romana con la 
actual calle Tres Tazas71. Si así fuera, la superficie del recinto, reducida en 
más de un tercio, tendría un perímetro cuadrado. Es obvio que esta cuestión 
no podrá tener una respuesta precisa en tanto no se realicen las excavaciones 
arqueológicas necesarias y no se estudien con mayor atención las murallas 
conservadas.

71 En relación con las murallas romanas, cfr. las opiniones de M. Gómez-Moreno (Catálo
go... de Ávila, I, pp. 60-61 y 64), E. Rodríguez Almeida (Ávila romana, pp. 23-26) y C. Luis 
López (Cuta del Románico..., pág. 31), con lo expresado por J. L. Gutiérrez, Las iglesias romá
nicas de Ávila, pp. 20-23. Excavaciones de urgencia realizadas en un solar de la calle Tres 
Tazas en 1986 no han podido resolver la cuestión, «por las reconstrucciones y remodelacio
nes» a las que dicho solar se ha visto sometido, las cuales eliminaron «cualquier elemento 
estructural de ocupaciones anteriores». Con todo, el material cerámico encontrado en la zona 
va desde los siglos I al XVII, según señalan H. Harén y E. Terés en «Excavaciones de urgencia 
y documentación de hallazgos arqueológicos en la ciudad de Ávila, 1986», Cuadernos abu- 
lenses, núm. 7, 1987, pp. 165-216 (pp.165-166 y 191-216). La marcha de los trabajos en la 
cerca medieval abulense se relata en la versión legendaria de L. Ariz, Historia de las grande
zas..., pp. 142-143, 154-155 y 172, y en C. Luis López, Ibid., pp. 28 y 38-42. Véase, además, 
J. González, «La Extremadura castellana...», pp. 350-353, y F. Bordejé, Las murallas..., pp. 36, 
45-46 y 53-61.

72 La carta del Cardenal Gil Torres se conserva en el Arch. Cat. Ávila, Secc. Documentos, 
núm. 15, y fue publicada por J. González, «La Extremadura castellana...», pp. 416-424. Véase 
también J. L. Gutiérrez, Las iglesias románicas..., pp. 24-26.

De las collaciones o parroquias en que se agrupaban los repobladores, ya 
se han citado cuatro, perfectamente documentadas a lo largo de la Edad 
Media, aunque tan sólo la de San Vicente conserva hoy su iglesia románica. 
Hubo muchas más, sin embargo. Por una carta dirigida por el Cardenal Gil de 
Lyon al Cabildo abulense en el año 1250, sabemos que el número de parro
quias existentes se elevaba por entonces a diecinueve. De ellas, tan sólo las 
de San Juan, San Esteban, San Silvestre y Santo Domingo se hallaban en el 
interior de las murallas. Las restantes se repartían, en su mayoría, entre los 
arrabales desparramados al este y sudeste de la ciudad. Los barrios situados al 
sur, sudoeste y norte sólo contaban con cuatro iglesias: San Isidoro -antigua
mente San Pelayo-, San Segundo -antes San Sebastián-, y Santa María de la 
Cabeza -dedicada antaño a San Bartolomé- y San Martín, respectivamente72.



56

73 M. Gómez-Moreno, Catálogo..., pp. 132-170, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 25-26. Asimis
mo, J. Belmente en La ciudad de Ávila... proporciona una síntesis de la situación de las parro
quias a lo largo del tiempo.

74 B. Fernández Valencia, Historia y grandezas del ...Templo...de... San Vicente..., fols. 19 
y ss.

73 A. Barrios, Documentación..., pág. 65, y J. González, «La Extremadura...», PP 417-419. 
Sobre San Leonardo, véase «La Crónica de la Población...» (ed. M. Gómez-Moreno), pág. 32, 
y sobre San Lázaro, A. López Ferreiro, H1 de la S. A. M. Iglesia de Santiago de Compostela, IV, 
Santiago, 1901, PP- 41-42, y A. Barrios, Estructuras..., pág. 253.

El documento sirve para conocer las iglesias ya construidas en el siglo XIII 
y las reconstruidas o demolidas posteriormente, pero no hace distinción algu
na entre las levantadas a lo largo del siglo XII y las edificadas en la primera 
mitad del XIII. Entre las citadas, hoy sólo quedan en pie, más o menos trans
formadas, las de San Vicente, San Pedro, San Andrés, San Segundo, San Este
ban, la Magdalena, San Nicolás, Santo Tomé el Viejo, Santo Domingo (restos 
de algunos capiteles y unas arquivoltas abusivamente restauradas), San Barto
lomé, San Martín (con una torre mudéjar en ladrillo y una iglesia reconstrui
da en los siglos XIV y XVI), y la de San Isidoro (abandonadas sus ruinas en el 
Parque del Retiro de Madrid). En un gótico tardío, se han reconstruido las de 
San Juan y de Santiago. Han desaparecido las de Santa Cruz, Santa Trinidad, 
San Silvestre, San Cebrián, San Román, y se demolió, en 1978, la de San Gil, 
reconstruida en el siglo XVII73.

De estas últimas no es posible precisar la fecha de su edificación. Mien
tras que de San Silvestre sabemos que tenía una cabecera con tres ábsides y 
un lábaro-características que parecen confirmarla como románica-, con res
pecto a la construcción de Santa Trinidad, Fernández Valencia la fecha en 
1254, pero advierte que los vecinos la consideraban más antigua. La iglesia 
de la Santa Cruz poseía lábaro y era tenida como de época de la repobla
ción. De San Román y de San Cebrián no se poseen más datos que los con- 
ernientes a su falta de recursos74.

Además de los templos mencionados en la carta del Cardenal Gil de 
yon, existían en Ávila algunas otras ermitas, hospitales y monasterios en esa 
úsma fecha. De las ermitas de San Leonardo y San Lázaro apenas nada 
abemos; la primera se menciona en la Crónica de la Población, y la segunda 
parece documentada en 1146, año en el que es donada, por acuerdo del 
bispo y del Concejo de Ávila, al arzobispo de Santiago75.

Uno de los monasterios más antiguos de la ciudad fue el de Nuestra 
añora la Vieja, conocido hoy por la Antigua. Reconstruido en el siglo XV, 
anserva algún trozo de imposta y una portada decorada con rollos en las 

jovelas de su arquivolta interna. Pese a que algunos autores consideran el



57

monasterio como del último tercio del siglo XII, J.L. Gutiérrez lo cree de 
mayor antigüedad, ya que, al parecer, el transepto meridional de San Pedro 
se alzó sobre el solar ocupado por su cementerio76.

Hay duda, igualmente, en torno a la fundación del monasterio cistercien- 
se de San Clemente del Adaja. La opinión de A. Barrios, autor de un reciente 
estudio sobre la documentación del monasterio, es que éste es anterior a 
1 223 y quizá de comienzos del siglo XIII. Sea como fuere, lo cierto es que en 
1331 se hallaba en ruinas y de ellas solo se han podido localizar algunos res
tos en el margen izquierdo del río, no lejos de la capital77.

El monasterio de Sancti Spiritus, fundado, según Veredas, en 1209, se 
halla abandonado y en ruinas. El edificio se alzaba junto al río Grajal y fue 
destruido, según cuenta Carramolino, por un incendio en 1741 y, más tarde, 
por las tropas napoleónicas78.

La iglesia de San Miguel sólo ha dejado su recuerdo en la calle que lleva 
su nombre. La de San Lorenzo, arruinada en 1835, estaba situada en el arra
bal norte de la ciudad, próxima a San Andrés. De ambas, pese a la fama de 
antigüedad que gozaban, desconocemos la fecha de construcción79.

La situación de los templos ayuda a comprender el asentamiento de los 
pobladores. Estos se instalaron en distintos puntos de la ciudad, formando 
collaciones según su origen. Pero, además de la información facilitada por 
las propias iglesias, podemos reconstruir parte del trazado medieval de la 
ciudad y sus barrios más populosos gracias al Becerro de la Catedral de Ávila 
de 1303.

Este documento, estudiado con anterioridad por diversos historiadores, ha 
sido abordado, recientemente, por el geógrafo J. Villar. Según este autor, «el 
hecho de que la práctica totalidad de las calles y plazas documentadas en 
aquel entonces sigan existiendo en ei presente, hace pensar que bien pocas 
han sido las alteraciones sufridas por la Ávila medieval». Las principales pla
zas y vías de la ciudad ya aparecen documentadas, en efecto, en la Baja

n ). Martín Carramolino, de Ávila, su provincia..., I, pp. 504-506; A. Veredas, Ávila..., 
pp. 185-186, y J.L. Gutiérrez, Las iglesias..., pp. 26-27.

77 Cfr. J.M Quadrado, España. Sus monumentos y artes...Salamanca, Ávila y Segovia, pág. 
426; J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 27; M. Gómez-Moreno, Catálogo..., I, pág. 174; T. Sobrino, 
«Ávila», Diccionario..., pp. 156-162, y A. Barrios, «Documentación del monasterio de San 
Clemente del Adaja (siglos XIII-XVJ», Cuadernos Abulenses, núm. 1, 1984, pp. 91-135.

78 A. Veredas, Ibid., pág. 190; J. Martín Carramolino, Ibid., pp. 506-507, y B. Fernández 
Valencia, Ibid., fol. 25.

79 E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila..., pp. 263-264, y A. Barrios, Estructuras..., pág. 
253.



58

Edad Media. Entre las plazas, cabe destacar el Mercado Grande -ante la igle
sia de San Pedro, extramuros- y el Mercado Chico -junto a la iglesia de San 
Juan y en el interior de la ciudad-, el coso de San Vicente, y las plazas de 
Santo Tomé y San Gil, todas ellas en el arrabal oriental. Entre las calles -cam
biadas de nombre en su mayoría- resaltan por su densidad de población, las 
del Yuradero, Lomo y Pescadería, en el sector nordeste; las de Zapateros, 
Andrín y Barruecos, que dividían longitudinalmente la mitad oriental de la 
ciudad y configuraban un destacado eje comercial que arrancaba al oeste del 
Mercado Chico para desembocar en el Mercado Grande; las de Carnicerías 
de los Judíos, Tiendas Caleñas, Alhatería y Brieva, por el centro de la ciudad; 
las de la Albardería y San Millán, en el arrabal oriental; y las de Cascos, 
Covaleda -en la mitad occidental- y Estrada -extramuros-, en clara relación 
con los orígenes de sus vecinos80.

De lo anterior se desprende que la población no se repartía de manera 
uniforme. La parte oriental era la más aprovechada; al occidente, dentro de 
la ciudad, tan sólo conocemos el barrio de Covaleda, la parroquia de San 
Esteban -la más occidental de las situadas en el recinto murado-, y el barrio 
de Santo Domingo -próximo al de San Juan y situado en el sector sudocci
dental. En torno a esta iglesia -y al menos desde el siglo XIII- se hallaba la 
judería81.

Según A. Barrios, los judíos pudieron haber llegado a Ávila tras la victoria 
almorávide de Sagrajas. P. León Tello, autora de un estudio sobre los mismos, 
sostiene que éstos se instalaron en la ciudad hacia el 1090 bajo la dirección 
de David Centem. Aparecen documentados en 1144 y sabemos que en el 
último tercio del siglo XV fueron concentrados en el sector occidental del 
recinto abulense, prácticamente despoblado82. La razón de la falta de habi
tantes en la parte más baja de la ciudad parece haber sido el escaso aprove
chamiento agrícola del terreno y su falta de salubridad.

La parte alta, en la que se asentaron los llegados de Cincovillas, estaba 
densamente ocupada. Sus vecinos se agrupaban en torno a la catedral, en el 
>ector más elevado del barrio de San Silvestre, y en el de San Juan, que era el 
más importante de la ciudad. Como dice J. Villar, su parroquia era el «centro

«> El Becerro de Visitaciones de Casas y Heredades de la Catedral (A. H. N., Secc. Clero, 
Códice 484 Bi ha sido publicado en su integridad por A. Barrios en Documentación medie
val pp. 211-457, conteniéndose lo relativo a la ciudad de Ávila en las pp. 222-232. Véase 
también J. Villar, .Organización espacial...., pp. 69-90.

»' J. Villar, Ibid., pp. 76-81; P. León Tello, Los judíos..., pp. 5-13, y L. Anz, H de las 

^^^Bardos^ Estructuras..., pág. 135; J. Villar, Ibid., pág. 73, y P. León ’re"?‘'xx'xPp^' 
32 y 117 (doc. I <1144), A. H. N„ Clero, Carp. 18, núm. 4) y pp. 73-78 (docs. num. XX-XXIV).



e) Demografía y organización social

59

8Í Véase J. Villar, «Organización espacial...», pág. 71, y A. Barrios, «Documentación del 
monasterio de San Clemente...», pág. 107, docs. 8 y 9. Por B. Fernández Valencia (Ibid., fol. 
29) sabemos que los adalides Sancho Ximénez y Gómez Ximeno fueron sepultados en la 
iglesia de Santiago, haciéndolo Zorraquín Sancho en la de San Silvestre («La Crónica de la 
Población..., Ibid., pág. 30). Ello concuerda con las frecuentes menciones del nombre de 
Zorraquín, de estirpe riojana, en el Cartulario de San Millán de la Cogolla. Acerca de los 
«serranos», véase «La Crónica de la Población...», pp. 21-22 y 30; J. González, «La Extrema
dura castellana...», pág. 353; A. Barrios, Estructuras..., pág. 131, y ). Belmonte, La ciudad de 
Ávila, pág. 172.

geográfico, jerárquico y funcional del conjunto urbano». A la plaza de la 
iglesia -el Mercado Chico- confluían las principales arterias de la población, 
aquellas que conducían a las distintas puertas del recinto. Por documentos 
del siglo XIII, sabemos que el Concejo de Ávila se reunía y dictaba sus dispo
siciones «en corral en la eglesia de Sant lohán, canpana rrepicada segund es 
husso e costumbre». Y en el barrio de San Silvestre, en casas tal vez adosadas 
a la muralla, pudieron haber habitado importantes caballeros, pues se dice 
que en su iglesia tuvo sepultura el célebre Zurraquín Sancho83.

La distinción entre la parte alta de la ciudad y la baja, se traducía también 
en una distinción social entre sus habitantes. Mientras que en el sector orien
tal se localizaban las moradas de los personajes más destacados de la vida 
civil y religiosa, además de los artesanos de oficios apreciados y de los mer
caderes, médicos, barberos y letrados, el sector occidental, casi despoblado, 
a fines del siglo XV congregaba a judíos que tenían por oficio la industria del 
tejido, de la lana o del curtido de pieles. El aire debía de ser tan irrespirable a 
causa del tufo desprendido por tales actividades que, en 1483, los Reyes 
Católicos ordenaron que se trasladasen «a las tenerías que estauan a par del 
rio». A consecuencia de ello, en 1486 los judíos hubieron de solicitar que se 
abriera el portillo occidental de la muralla «para enxugar lanas e otras cosas 
necesarias a sus biuiendas e oficios». Antes de que los judíos fueran agrupa
dos en esta zona, y aparte de servir ésta de asiento a algunos de los poblado
res venidos desde Covaleda, Lara y sur de Cantabria, es probable que su 
terreno se destinase a pastos.

Estrechamente vinculado a esta parte del recinto se hallaba el arrabal 
occidental, situado en un principio entre la muralla y el Adaja, y extendido a 
la otra margen del río más tarde. Sus habitantes procedían, al igual que los 
de la parte baja de la ciudad, del norte de Castilla. También habría judíos. 
Todos ellos formaban parte, en general, del mismo artesanado dedicado a las



60

opinión de J. Villar, no

Barrio/^T COPÍa ’ard'\í ,a Cr0nica de Ávil3- «P- 40, PP- 51, 263 y ss. además de A 
’Villar',bid' *■71 y75< yp León Tell°'

i. n'7M,i A- «* <»«- «*• *

I. Villar, Ibid., pág. 71, y M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pág- >69- A los 
«oficiales e maestros de jometria. también se refiere L. Ariz, H' de las grandezas..., pp. 142-

actividades que dependían del río. Con todo, en < , 
debieron de ser muchos los moradores de este barrio84.

La relación existente entre ciudad y arrabal en la parte baja, se repite en 
la alta. Por el Becerro de la Catedral de 1303, y por documentación de los 
siglos XIV y XV, sabemos que en el barrio de San Pedro vivían algunos caba
lleros villanos y miembros del Cabildo. Parece que también se instalaron por 
allí los fabricantes de sillas de montar, carpinteros, zapateros, sastres, herre
ros, tejedores, y algún que otro tintorero, veterinario y médico. Tales artesa
nos prolongaban con sus talleres la gran arteria comercial que iba desde el 
Mercado Chico al Mercado Grande. Además de la collación de San Pedro, se 
distinguían, en esta misma zona, las parroquias de Santo Tomé el Viejo, San 
Vicente y San Gil. Una de las calles del arrabal oriental próxima a la muralla 
era la Cal d'Estrada. En ella se asentaron pobladores de origen asturiano, 
dedicados, al parecer, a actividades artesanales, pese a figurar un tal Sancho 
de Estrada entre los primeros jefes de las milicias abulenses85.

Bastante próximas a este sector se hallaban, al norte, la parroquias de San 
Andrés, San Bartolomé y San Martín. Allí vivirían, según J. Villar, algunos 
agricultores, además de «menestrales vinculados a la edificación». Versiones 
tardías de la Crónica se refieren a ellos como «oficiales e maestros de jome- 
tría» asentados cerca de la iglesia de San Martín, y Gómez-Moreno se hace 
eco de ello al hablar de caracteres de mudejarismo comunes a la iglesia y a 
las murallas. Éste, sin duda, es un buen argumento para los que, siguiendo la 
"roñica estiman que bastantes operarios de la muralla eran esclavos musul- 
nanes. Pero, por desgracia, de la iglesia románica de San Martín sólo queda 
jn crismón y una torre de estilo mudéjar. Ello nos priva de conocer el estilo 
del templo originario, cuya colación participa, en 1103, en la donación 
techa por la ciudad en favor de San Millán de la Cogolla86.

Al sur de la ciudad se localizaban -al menos desde el siglo XIII- las 
>arroquias de la Trinidad, Santiago, Santa Cruz, San Román, San Nicolás y 
■an Isidoro. J. Villar estima que allí vivirían musulmanes dedicados a la car- 
'intería, alfarería o albañilería, además de algunos agricultores y pastores 
ristianos. Las viviendas de sus habitantes, por hallarse situadas frente al



61

B7
M 

89

J. Villar, Ibid., pág. 75, y la Crónica de Ávila (op.cit.), fols. 578 y ss. y 607-617.
Cfr. «La Crónica de la Población...», pág. 30, con la Crónica de Ávila, fols. 180 y ss.
«La Crónica de la Población...», pp. 20-21, y J. González, «La Extremadura castella

na...», pág. 353.

camino de llegada de las tropas musulmanas, hubieron de ser de las que más 
sufrieron ante sus ataques87.

Por otra parte, es verosímil que algunos caballeros pertenecieran a la 
parroquia de Santiago. El hecho de que en la Crónica de Ávila se conside
re a su iglesia como la destinada a la investidura de caballeros, y el que en 
la Crónica de la Población se diga que dos destacados adalides abulenses 
de la segunda mitad del siglo XII estaban enterrados en ella, parece confir
marlo 88.

Lo dicho hasta aquí acerca de la categoría social y profesional de los abu
lenses y sobre su distribución en el suelo urbano, está basado, en buena 
medida, en el Becerro de Visitaciones de 1 303. Antes de esa fecha, si bien no 
es posible conocer el nombre de cada calle y los oficios de sus moradores, es 
probable que la distribución correspondiese a un esquema análogo.

Ya hemos aludido al origen de los pobladores de cada barrio. La Crónica 
de la Población lo indica a grandes rasgos. Como ya ha señalado J. Gonzá
lez, los procedentes de Lara y Covaleda se asentaron a orillas del Adaja y en 
la parte occidental de la ciudad amurallada. Prueba de ello es la existencia 
del barrio de Covaleda, documentado desde 1298, en las inmediaciones de 
la iglesia de San Silvestre y un poco al norte de la de San Esteban89. Puede 
que allí también se establecieran las gentes venidas de las tierras limítrofes 
entre las actuales provincias de Santander y Burgos.

Los que llegaron a continuación, procedentes de las Cinco Villas del alto 
valle del Najerilla, poblaron, como indica la Crónica, «de la media villa arri
ba», ocupando el centro y la mitad oriental de la ciudad. La toponimia con
firma la narración de la Crónica, pues aún hoy se conserva el nombre de 
Brieva -pueblo situado en la Sierra de la Demanda- para una calle que dis
curre por el nordeste de Ávila, y pueblos de los valles del Najerilla y Ojacas- 
tro -como Zorraquín- tienen sus homónimos en tierras de Ávila, además de 
evocar prestigiosos apellidos de caballeros abulenses. Por si estas relaciones 
no fueran bastante elocuentes, adviértase que el monasterio de San Millán de 
la Cogolla, beneficiario de la tantas veces mencionada donación de 1103, se 
encuentra entre ambos valles.

Tras los riojanos vinieron «infanzones e buenos ornes d'Estrada e de los 
Brabezos e otros buenos ornes de Castilla». De éstos, los principales «ayunta-



62

ron con los sobredichos -los de Cincovillas- en casamientos e en todas las 
ottras cossas que acaes^ieron», situándose a continuación de los otros, en la 
parte más alta de la ciudad, según J. González. Esta opinión es confirmada 
por la propia situación de la Cal d'Estrada.

Los procedentes de los Brabezos o Bravojos -riojano-navarros, según A. 
Barrios- no tendrían especial dificultad en asentarse junto a los riojanos de 
la «media villa arriba» 90. Los otros castellanos que menciona la Crónica 
quizá se situaran fuera de la muralla. Es bastante probable que algunos de 
ellos se establecieran en el arrabal meridional, pero en una zona elevada y 
muy próxima a la muralla, dando lugar a la parroquia de Santiago. El que 
adalides como Sancho y Gómez Ximeno se sepultasen en su iglesia, sólo se 
explica por ser ésta la propia de los caballeros -y quizá pudiera relacionar
se con la orden de los «freires de Ávila», nacida hacia 1170 y fusionada en 
1172 con la de Santiago-, o por pertenecer tales guerreros a dicha parro
quia”.

Los restantes pobladores -leoneses, gallegos y vizcaínos- que mencionan 
tanto Gonzalo de Ayora como la Crónica de Ávila, eran labradores y llegaron 
a tierras abulenses cuando ya los primeros colonos se habían instalado. Pro
bablemente se asentaron en los arrabales del norte y del sur, pues sus suelos 
son los más aptos para el cultivo.

Con respecto a los mozárabes emigrados a Ávila, A. Barrios supone que 
se instalaron en la Cal Toledana, citada en el Libro Becerro y existente toda
vía92. De los francos que pudieron acompañar al conde de Borgoña -y de los 
que a menudo habla la Crónica de Ávila apenas poseemos noticias docu
mentales. Sabemos que se instalaron en la ciudad, pues en 1303 aparece 
focumentada una Cal de Cascos, próxima, al parecer, a la iglesia de San 
Martín. Este patronímico podría aplicarse, en sentido estricto, a gentes veni
das de la Gascuña francesa. De la región vecina del Périgord procedía el

50 Véanse, además del comienzo de la citada «Crónica de la Población», las conclusiones 
de A. Barrios, Estructuras..., pp. 129-130, E. Tejero, Toponimia de Ávila, y). Belmonte, La ciu
dad de Ávila, pp. 69-70.

” Acerca de los repobladores, véase la n. 83, y respecto a los «freires de Avila», A. 
Barrios, Estructuras..., pp. 166 y 271, y ). L. Martín, Orígenes de la Orden militar de Santiago 
(1170-1195), Barcelona, 1974, pág. 209. Del sentido del término «adalid» se trata en E. Lou- 
rie, «A society organiced for war: medieval Spain», Past and Present, núm. 35, 1966, pp. 54- 
76. , ,

« E. Ballesteros, Estudio histórico..., pág. 98; Gonzalo de Ayora, Epílogo de algunas 
cosas..de Ávila, Salamanca, 1519, y Crónica de Ávila, fol. 120. Con respecto a los mozára
bes, véase E. Tejero, Toponimia..., pág. 27; A. Barrios, Estructuras—, pp. 135-137, y La cate
dral de Ávila..., pág- 26, y). González, «La Extremadura castellana...», pág. 300.

cosas..de


63

tantas veces citado obispo don Jerónimo; y en la Gascuña y el Languedoc se 
hallaban, por otra parte, algunos de los más destacados aliados del Batalla
dor en su lucha contra los almorávides.

En relación con la localización de los francos en la ciudad, Salvador de 
Moxó invoca «la advocación a San Andrés de la iglesia más antigua de 
Ávila» como prueba de la presencia borgoñona entre los primeros poblado
res de la ciudad, atribuyendo al conde don Raimundo «la iniciación del culto 
al gran patrono del círculo flamenco-borgoñón». Si así fuera, los borgoñones 
se habrían instalado en el arrabal norte, próximos a la Cal de Cascos. El 
asentamiento de francos fuera de la muralla tiene abundantes paralelos en el 
Camino de Santiago, como puede comprobarse en Jaca, Pamplona, León, 
Astorga, Santiago, y también en Segovia93.

Nada sabemos con certeza de los aragoneses que pudieron llegar tras 
la boda de doña Urraca con Alfonso I. Acaso se instalasen en los arrabales 
del norte y del este. Recuérdese que, según la Crónica de la Población, 
fueron los ruanos o menestrales expulsados al arrabal por el conde de Bor- 
goña, los que se pusieron de parte del Batallador durante la contienda 
civil que dividió Castilla en el segundo decenio del siglo XII. Pero ésta es, 
no lo olvidemos, la interpretación que se ofrece siglo y medio después de 
ocurridos los hechos. En realidad, pudiera ser que al Batallador le ayuda
sen, además de los menestrales procedentes de la zona fronteriza entre 
Soria y Burgos, algunos caballeros y artesanos llegados con él desde Ara
gón, Navarra, Gascuña o los Pirineos. Los pobladores venidos de estas 
zonas se habrían instalado, en general, fuera del recinto fortificado, y cada 
uno de los grupos que integraban tendría razones para apoyar al rey de 
Aragón. Unos, por el deseo de disfrutar de unos fueros similares a los ya 
concedidos por el Batallador a otras ciudades; otros, por proceder de terri
torios gobernados por el rey o ligados a él a través de sus señores; y algu
nos, en fin, por haber recibido favores del Batallador en los primeros 
momentos de su gobierno junto a doña Urraca, o por reconocerle como 
soberano legítimo de Castilla-León. Pese a no aludir directamente a ellas,

93 J. Villar, Ibid., pág. 72; A. Barrios, Estructuras..., pág. 135, y Documentación 
medieval..., pp. 225. Respecto a las relaciones de Gascuña con la Península, véase G. 
Biggs, Diego Xelmirez, Santiago, 1986 (?), pp. 59-60, y J. Ma de Lacarra, Historia polí
tica del reino de Navarra, Pamplona, 1972-73, pp. 152-153 y 158. Sobre el asenta
miento de los francos en Ávila, véase S. de Moxó, Repoblación y sociedad en la 
España cristiana medieval, Madrid, 1979, pp. 207-208, y L. Torres Balbás, Resumen 
histórico del urbanismo..., pp. 6-7. Ariz (Ibid., pág. 158), sin embargo, piensa que fue
ron los albañiles y canteros de las murallas quienes se instalaron en el arrabal norte de 
la ciudad.



64

no excluyen ninguna de estas inter-

Aluden a posibles repobladores aragoneses J. Villar, Ibid., pp. 72-74, y A. Barrios^ 
ructuras..., pp. '35-136. Aunque en «La Crónica de la Población...» (pp. 23-24) no se haga 

TrC n !xprra de e 46 podría suP°ner que formaron parte de los «ruanos» que apoyaron 
a a a a or rente a los caballeros «serranos» abulenses. A los aragoneses, precisamente, se 
alude en el más ant.guo documento del Archivo de la catedral abulense, datable ca. 1135, 
conservado en el A. H. N. Secc. Clero. Pergaminos. Carpeta 18, núm. 1, y transcrito por A. 

arriosen ocumentación medieval..., doc. núm. 1. En él se afirma «Quia vero peccatis exi- 
gentibus, ut quondam filns Israel philisteos, nobis ad virgam particulatim aragonenses inmi- 
sit». Pese a su dudosa valor histórico, véase también la Crónica de Ávila, fols. 717-720, en 
donde se da cuenta de as buenas relaciones mantenidas entre El Batallador y algunos adali
des abulenses durante el tiempo que duró su matrimonio con doña Urraca. Basándose en ella, 
el historiador abulense La Fuente opinaba que el héroe Nalvillos había sido partidario de éste 
(Cfr. C. M. Vergara, Estudio histórico de Ávila..., pág 39

« Respecto a la población abulense, véase A. Barrios, Estructuras..., ||, pp. 12-53 (espec. 
pág.36, n.43); L. Anz, H* de las grandezas..., pág. 160; la Crónica de Ávila redactada para L. 
Pacheco, Baeza, 1607 fols. 57, 346 y ss„ y E. Ballesteros, Estudio histórico..., pág. 96. Res
pecto a la de otras ciudades castellanas, L. Torres Balbás, Resumen histórico del urbanismo..., 
pág. 41 y 75; M4 E. Samz Magaña, El románico soriano..., pp. 45-46 y 48, C. Estepa Diez, 
Estructura social de la ciudad de León..., y J. González, «La Extremadura castellana...», pp' 

355-356.

las distintas versiones de la Crónica 
pretaciones 94.

A través de la escasa documentación conservada del siglo XII, no es posi
ble conocer el número de habitantes de la ciudad en los primeros años de la 
repoblación. Hay, sin embargo, un tipo de obras dentro de la bibliografía 
abulense en las que, desafiando todo el vacío documental al respecto, se 
indica el número de habitantes de la ciudad de un modo exageradamente 
preciso. Se trata de la Crónica de Ávila, de la Historia de las grandezas de la 
ciudad... del P. Ariz, y de las publicaciones debidas a cuantos se inspiraron 
en éste. En ellas se precisa que en 1093, debido al incremento constante de 
pobladores, «se hallaron a habitar en la dicha ciudad seis mil vecinos y habi- 
tatores dentro y fuera de los muros», cifra, a todas luces exagerada, pero que, 
curiosamente, coincide con los 6.615 habitantes que A. Barrios ha calculado 
que podía tener Ávila a mediados del siglo XIII. Por citar un ejemplo docu
mentado, se puede recordar que en 1270, Soria, repoblada por el Batallador 
hacia 1119, tenía un censo de 777 vecinos, y téngase en cuenta que León, 
según los cálculos efectuados por C. Estepa Diez, no pasaría de los cinco mil 
habitantes a fines del siglo XIII, y esto, tras el periodo de expansión demográ
fica que supuso dicha centuria93. Por otra parte, si nos fiamos de lo aportado 
por cada una de las parroquias abulenses como tercia, no parece que la 
mayoría contase con demasiados feligreses.



65

Por lo que a viviendas se refiere, contamos para su estudio con el testi
monio excepcional del Becerro de visitaciones de casas y heredades del 
1303. Tal como precisa J. Villar, «en el documento se reseñan unas 150 
viviendas ubicadas casi en su totalidad en la ciudad alta y se aportan datos 
no sólo referentes a su localización sino también a su estado de conserva
ción, número de plantas, distribución interior, materiales utilizados...». Entre 
los datos recogidos por dicho autor, interesa destacar que en la zona oriental 
de la ciudad y en los barrios de Santo Tomé y de San Pedro, abundaban las 
casas de doble planta y sin corral, generalmente, mientras que en su perife
ria eran habituales las de una planta y los corrales. Como materiales de 
construcción, se utilizaba profusamente el tapial y el adobe en los muros, y 
la madera en tejados, pisos, tabiques, entramados e incluso en paredes exte
riores.

De las casas de los jefes militares que se construyeron al tiempo que las 
murallas, adosadas a su cara interna y con la intención de contribuir a su 
defensa, no queda nada. Los palacios de los nobles descendientes de los ada
lides abulenses son del siglo XVI e incluso posteriores. Tampoco se conser
van las casas de humilde aspecto que, según Gómez-Moreno, se distinguían 
«por sus puertas en arco de herradura, con jambas de piedras, (...), ancha 
rosca de a tres ladrillos y alfiz, que deja rehundidas albanegas», y se encon
traban extramuros de la ciudad, en la calle del Puente -próximas a San 
Segundo-, cerca del convento de Santa Ana -en el arrabal oriental- o en 
interior del recinto, en la calle de San Esteban.

Queda una última cuestión, y es la de la fecha de fundación de las parro
quias abulenses. A. Barrios opina que, debido al aumento demográfico pro
ducido en la segunda mitad del siglo XII, «Ávila... amplió el espacio 
periférico de los suburbios con nuevas viviendas y levantó en ellos nuevos 
monasterios y parroquias: Sancti Spiritus, Santiago, San Nicolás, San Clemen
te, Nuestra Señora la Vieja y San Silvestre, en el último tercio del siglo XII, y 
San Bartolomé, San Pelayo y Santo Domingo, a principios del XIII», cronolo
gías que serán abordadas de un modo más preciso en el próximo capítulo96.

96 Además de las apreciaciones hechas por M. Gómez-Moreno (Catálogo...de Ávila, pp. 
170-172), contamos con un excepcional documento para el conocimiento de la arquitectura 
popular abulense a comienzos del siglo XIV. Se trata del Becerro de visitaciones de casas y here
dades, en donde, al reseñarse unas 150 posesiones urbanas catedralicias, se informa también de 
su localización, número de plantas, distribución interna, estado de conservación, materiales, 
etc..., según puede verse en J. Villar, «Organización espacial...», Ibid., pp. 81-89. En relación a 
las parroquias tardías, consúltese A. Barrios, Documentación medieval..., pp. 222-232, y Estruc
turas..., I, pág. 139, y A. Lambert, «Ávila», Dictionnaire..., cois. 1162-1183. La presencia en la 
iglesia de Santiago de sepulcros de importantes adalides abulenses, fallecidos en torno a 1175, 
hace suponer una cierta antigüedad para dicha parroquia, y no la tardía datación que le asignan 
A. Lambert y A. Barrios (Cfr. G. M. Vergara, Estudio histórico de Ávila..., pág. 59).





67

II) ESTRUCTURAS ARQUITECTÓNICAS 
DEL ROMÁNICO ABULENSE

De las diecinueve parroquias a las que se alude en la carta del cardenal 
Gil de Lyon, en 1250, pocas son las que mantienen la fábrica de entonces. 
En el mismo siglo XIII comenzaron las reformas de algunas de ellas. Otras, 
como las de San Martín, San Juan, Santiago, Santa Cruz y San Gil fueron ree
dificadas entre los siglos XIV y XVII. De algunas, como indicamos, solo 
conocemos su existencia, emplazamiento aproximado o el momento de su 
desaparición, sin rastro alguno de su fábrica románica. Pero no fueron los 
edificios los únicos en sufrir el paso del tiempo. El número de parroquias se 
redujo drásticamente desde el final de la Edad Media. En el siglo XVI las die
cinueve primitivas se habían fundido en ocho. Actualmente, Avila sólo tiene 
cuatro.

Por fortuna, se han conservado restos y noticias de otros edificios reli
giosos de la época que nos concierne. Hay constancia documental de la 
existencia de ermitas, como San Millán y San Lázaro, cedidas en el siglo XII 
a destacados y lejanos centros eclesiásticos. Y aún quedan en pie las porta
das de monasterios y hospitales, como Nuestra Señora de la Antigua y la 
Magdalena.

De todos ellos nos ocuparemos, aunque no pormenorizadamente, pues 
al estar su análisis en función de los datos históricos conocidos y de los res
tos románicos conservados, habremos de limitarnos en algunos casos a con
signar la historia del edificio. En otros habrá ocasión de analizar la estruc
tura románica y de indicar las reformas que sobre ésta se hicieron. Pese a la 
carencia de documentación necesaria para fechar de un modo preciso la 
mayoría de estos templos, se intentará presentarlos en un orden cronológi-



LA CATEDRAL DE DON RAIMUNDO DE BORCOÑA

68

co aproximado, de acuerdo con la primacía e influjo que parecen haber 
ejercido unos sobre otros y con los epígrafes de consagración de algunas 
iglesias tardías. Aun siendo la escultura de tradición hispanolanguedociana 
la protagonista de este estudio, antes de abordar su análisis y a fin de tener 
un mejor conocimiento de los orígenes y desarrollo del Románico abulen- 
se, es preciso detenerse en las estructuras arquitectónicas de las que forma 
parte dicha escultura.

Apuntes histórico-legendarios sobre la primitiva catedral abulense

Hasta el siglo XIX ningún cronista abulense dudó de la veracidad de las 
leyendas que situaban la construcción de la catedral en la etapa inicial de la 
repoblación. Una copia de un documento sin datar y carente de intitulación 
real, cuyo original se supone redactado entre 1130 y 1135, da fe de la tem
prana existencia del monumento que nos ocupa. Se trata de un privilegio 
expedido por Alfonso Vil en favor del Cabildo abulense, en el que se indica 
que la iglesia de San Salvador, después de haber estado privada por más de 
'reinta años de pastor y de fieles, había sido edificada noblemente por su 
>adre en tiempos recientes ’.

Nada más se conoce sobre la construcción del edificio -del que no queda 
resto-, si prescindimos, claro está, de las crónicas del siglo XVII, que coinci
den en señalar como promotor a Alfonso VI, como inspirador directo al apó
crifo obispo don Pedro Sánchez Zurraquines y como arquitecto a un tal Alvar 
García de Estella. Ya hemos hecho referencia, sin embargo, a las falsedades de 
que están plagadas éstas, y no hay fundamento, por tanto, para conceder valor 
alguno a los prolijos datos que en ellas se contienen 2. Estos convencieron a 
autores como González Dávila, Carramolino, Vergara, e incluso a los viajeros

BarnOS/ Catedral de Avila en la Edad Media: Estructura sociojurídica y económica 
(Hrpótests y problemas), Av.la 1983, pp. 101-102 (A. H. N„ Secc. Clero. Pergaminos. Carp 
18, num. 1). Prácticamente todos los autores que se ocuparon de la catedral, se han hecho eco 
e documento, como puede apreciarse en M. Cómez-Moreno, Catálogo monumental de la 

provincia de Avila, I, Avila, 1983, pág. 65, y E. Rodríguez Almeida, Ensayo sobre la evolución 
arquitectónica de la Catedral de Avila, Avila, 1974, pp. 9.11

2 Fr. L. de Ariz, Historia de las Grandezas de la ciudad de Avila, Alcalá de Henares, 1607 
(facs. Avila, 1978), 2 parte, caps. 7, 8 y 13 (pp. 139 y ss.), y la Crónica de Avila, ( Copia reali
zada por el Marqués de Piedras Albas del Códice Ms. redactado en Baeza para D. L. Pacheco, 
regidor de Avila, en 1607), cap. XXIX-XXXII y L-LIV, fols. 213 y ss.



69

3 Véase, C. González Dávila, Teatro Eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de Ávila y 
Vidas de sus hombres ilustres, Madrid, 1645-50, fols. 236-237; J. Martín Carramolino, Historia de 
Ávila, su provincia y obispado, II, Madrid, 1872, cap. VIII, pp. 215-236; G. M. Vergara, Estudio 
histórico de Ávila y su territorio desde su repoblación hasta la muerte de Santa Teresa, Madrid, 
1896, cap. IV, pp. 27-29; R. Ford, Hand-book for travellers in Spain. Excursions round Madrid, 
Londres, 1855, y G. E. Street, Some account ofgothic architecture in Spain (citados por J. Martín 
Carramolino, Ibid., pág. 219, n. 1, y por B. Hernández Alegre, Ávila en la Literatura, II: Narrativa, 
teatro, viajes, Ávila, 1984, pp. 207-209. También E. Llaguno y Amirola, Noticias de los 
Arquitectos y Arquitectura de España desde su Restauración, I, Madrid, 1829, pp. 17-19, se hace 
eco de la actividad en Ávila del arquitecto Alvar García de Estella.

4 F. Fulgosio, Crónica General de España, o sea: Historia ilustrada y descriptiva de sus pro
vincias, «Ávila», Madrid, 1870, pp. 27-28; E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila. Su territo
rio, Ávila, 1896, pp. 94-96; J. Villa-amil y Castro, «Los pulpitos de la catedral de Ávila», Museo 
Español de Antigüedades, VIII, s.a., pp. 337-348, y J. M Quadrado, España. Sus monumentos y 
artes. Su naturaleza e historia. Salamanca, Ávila y Segovia, Barcelona, 1884, pp. 340-341

5 E. Rodríguez Almeida, Ensayo sobre la evolución arquitectónica de la Catedral de Ávila, 
Ávila, 1974, pp. 9-11.

6 M. Arenillas, «Nota de dos afloramientos del Paleogeno en el Valle de Amblés (Ávila). 
Empleo de sus materiales en la construcción medieval abulense», Tecniterrae, núm. 10, 1976, 
pp. 1-7, y E. Rodríguez Almeida, Ibid., pp. 13-23.

ingleses C. E. Street y R. Ford 3. Con todo, ya en el siglo XIX historiadores 
como Fulgosio, Villa-Amil, Ballesteros y Quadrado, aun haciéndose eco de la 
información proporcionada por las crónicas, mostraron escepticismo ante tan
tos pormenores 4.

Del edificio en cuestión no queda rastro. De haber existido realmente, 
podrían proceder de ella las piedras de arenisca dorada que rellenan el suelo 
de la catedral gótica o se integran en la fábrica de algunas obras realizadas en 
ella en fecha tardía, como el claustro, el revestimiento exterior de la nave 
derecha, la sacristía, etc. 5.

El geólogo M. Arenillas considera que el cambio de material que se pro
duce en el transepto de la actual catedral pudo deberse a una limitación 
impuesta por la cantería reaprovechable de la antigua catedral. En su opinión, 
el edificio debido a don Raimundo de Borgoña podría haberse construido con 
la misma arenisca moteada que más tarde utilizaría el maestro Fruchel, y que 
no alcanzaría para concluir la obra gótica. Pero tampoco descarta que «los 
continuadores del citado arquitecto...encontraran ya una cantera agotada o de 
difícil extracción o, incluso, optaran por el más próximo y, sobre todo, más 
resistente granito». Así pues, los restos de arenisca que Rodríguez Almeida 
descubre en la actual catedral, podrían haber pertenecido igualmente a la 
iglesia del conde de Borgoña 6.

Con restos reducidos a hipotéticos materiales reutilizados y tan parcas 
noticias, muy cautas habrán de ser las conjeturas que se hagan sobre la estruc-



70

El documento de Alfonso Vil indica que su padre mandó construir digna
mente la iglesia de San Salvador. Las irregularidades que se contienen en la 
copia que ha llegado hasta nosotros nos fuerza a poner en duda, como indi
camos, la existencia de dicho edificio. Con todo, y antes de abordar el estu
dio de las restantes iglesias abulenses, parecía obligado referirse a la tradición 
historiográfica gestada en torno al mismo.

Faltan igualmente datos para pronunciarse acerca de la existencia o no 
de una basílica anterior a la repoblación. Carramolino, Melgar, Quadrado

monumpnrj/r>UeZ ^¡8- 5, con M. Cómez-Moreno, Catálogo
tourZ, FP a AeaV‘la' h Ávila' 1983' PP- 65’67- «-94, y CE. Street, La arqui- 

e P-r ' . ' S a' ( 1 ed- Londres- 1865), pág. 180.
190 193 C°nan ' *TWO drawin8s °f ‘he Cathedral oí Ávila», Art Bulletin, VIII/4, 1926, pp.

’ Cfr. S. Alcolea, Ávila monumental, Madrid, 1952, pág 12, con F. de las Heras 
Hernández, La Catedral de Ávila. Desarrollo histérico-artístico, Ávila, 1967, pp. 5-13 («Origen 
histórico de la catedral.), y E. Rodríguez Almeida, Ibid., pp. 10-11.

tura arquitectónica de la iglesia atribuida a don Raimundo . Gómez-Moreno, 
al redactar en 1901 su Catálogo, se limita a evocarla a través del privilegio 
otorgado por Alfonso Vil, rechazando el testimonio de las fuentes legendarias. 
Ya en el pasado siglo E. G. Street mostraba su escepticismo con respecto a la 
cronología facilitada por la Leyenda de Ávila, indicando que acaso «nada, en 
la catedral existente, pertenezca a la época de la iglesia cuya fundación reme
mora don Pelayo, exceptuando tal vez los muros exteriores y el ábside» 7. El 
arqueólogo K. J. Conant, escueto como de costumbre, mostró su disconformi
dad con Street en cuanto a la antigüedad del cimorro catedralicio, y supuso 
para la catedral original una cabecera triabsidal y unas proporciones análogas 
a San Vicente. La consideraba situada en el solar de la actual, pero dentro de 
las murallas y coincidiendo en su parte occidental con la nueva. En su opi
nión, al reconstruirse la catedral en la segunda mitad del siglo XII, se habría 
derribado la vieja cabecera y prolongado los muros hacia el este, siendo nece
sario para ello derribar parte de la muralla. Admite, no obstante, que a la anti
gua iglesia podrían pertenecer parte de los muros y torres de la fachada occi
dental 8.

La misma estructura, aunque con transepto saliente, es la que S. Alcolea 
supone que tuvo el templo. Pero, a diferencia de Conant imagina los ábsides 
integrados en el recinto murado. En cambio, E. Rodríguez Almeida, tomando 
como punto de partida el origen navarro del arquitecto al que se atribuye la 
primera fábrica, considera al templo de planta similar a la catedral de Jaca, 
con «tres naves, sin crucero externo y con la torre dispuesta ante la fachada 
occidental, en eje con la nave mayor» 9.

El documento de Alfonso Vil indica que



SAN VICENTE DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

a) Tradición historiográfica sobre los orígenes del templo

71

y Vergara hablan de una iglesia dedicada al Salvador en tiempos del 
conde Fernán González o de su hijo Garci Fernández. Por otra parte, y 
con motivo de la invención de los presuntos restos de San Segundo en la 
ermita homónima, algunos eruditos consideraron que ésta habría sido la 
sede de la primitiva iglesia abulense, alejada del centro urbano y de redu
cidas dimensiones ’°. Hacia otro lado, finalmente, apunta la hipótesis 
esbozada por A. Lambert. Al referirse al monasterio de Nuestra Señora de 
la Antigua y a su proximidad al transepto meridional de San Pedro, apun
ta la posibilidad de que el adjetivo «de la Antigua» aluda a la antigua 
catedral de la ciudad más que al monasterio mismo; así, apartándose de 
las versiones más corrientes sobre el primitivo emplazamiento de la igle
sia madre, considera que ésta pudo estar situada en el actual solar de San 
Pedro 11.

Por más sugestivas que parezcan dichas hipótesis, nada puede avanzarse 
en su verificación. Si ya es difícil determinar la existencia de la catedral funda
da por el conde de Borgoña, la cuestión de la primera ubicación de la sede 
episcopal abulense es por completo irresoluble.

», Dictionnaire d'Histoire et Céographie Ecclésiastiques, V, París,

Una tradición abulense que se mantuvo en vigor hasta el siglo XIX, seña
laba que la iglesia de San Vicente había sido fundada en el año 307. Según 
Fernández Valencia -uno de los primeros en difundirla-, ésta se había levan
tado «en la misma manera que se le ve, salvo algunos reparos que mandó 
hacer San Fernando rey de España, visitándole e concediéndole las tierras de 
San Roque y Arañuelo para su reedificación, por todo el tiempo que fuere 
necesario». Fue entonces, a juicio del mismo autor, cuando «se hicieron los 
canes e reparos e tejados que hoy se conocen, de distinta fábrica». Excepto 
tales arreglos, se creía que la basílica había sido construida enteramente por

10 Vid. supra n. 3-4.
11 A. Lambert, «Ávila 

1931, cois. 1162-1183.



72

B. Fernández Valencia, Historia y Grandeza del insigne Templo , de...San Vicente...(ms. 
de 1676 copiado por J. Clímaco en el siglo XIX, guardado en el Archivo Provincial de Ávila), 
rols. 291 y 462-463. A esta tradición también aluden el autor de una crónica de 1683 a la que 
se refiere F, de las Heras, La iglesia de San Vicente de Ávila. Memorias de un templo cristiano, 
Avila, 1971, pág. 11; G. González Dávila, Theatro eclesiástico de la Santa Iglesia..-de Ávila..., 
Madrid, 1645 ( facs. Avila, 1981), fol. 228, y A. de Cianea, Historia de la Vida... de San 
Segundo..., Madrid, 1595, fol. 40.

” A. Hernández Callejo, Memoria histórico descriptiva sobre la basílica de los santos már
tires Vicente, Sabina y Cristeta en la ciudad de Ávila, Madrid, 1849, pp. 8 y 10-13.

14 E. M4 Repullés, La Basílica de los Santos Mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Ávila, Madrid, 
1894, pp. 30-31. Entre los historiadores que recurren a tal cronología para datar, al menos, la cabe
cera del templo, cabe destacar a J.A. Gaya Ñuño y J. Gudiol, «Arquitectura y escultura románicas», 
Ars Hispaniae, V, Madrid, 1948, pág. 317; S. Alcolea, Ávila monumental, Madrid, 1952, pág. 91, 
y J. Yarza, Historia de! Arte Hispánico. II. Edad Media, Madrid, 1981, pág- 162.

” L. Serrano, Cartulario de San Millán de la Cogolla, Madrid, 1930, pp- 229 y 294, doc 

núm. 291.

un judío que, tras haber intentado profanar los cuerpos de los mártires, se 
había convertido al cristianismo ’2.

La primera crítica a dicha tradición fue formulada en 1849 por A. 
Hernández Callejo, arquitecto restaurador del templo por entonces. Este se 
fundó tanto en razones artísticas como en la situación histórica de la ciudad 
durante la Alta Edad Media, y dando crédito a las crónicas del XVII, propuso 
como probable fecha de su reconstrucción el año de 1090. Para reforzar su 
hipótesis se hizo eco también de una leyenda, según la cual las mujeres abu- 
lenses habrían acudido al templo en 1109 para agradecer el éxito contra un 
frustrado asedio musulmán, y de una inscripción que fechaba en 1157 una de 
las campanas de San Vicente ”,

Repullés, que continuó a finales del siglo XIX la restauración emprendida 
por Hernández Callejo, coincidía con éste en que la construcción de la igle
sia «tuvo lugar después de la de las murallas...muy a fines del siglo XI o a prin
cipios del XII». A falta de noticias, no obstante, sobre sus obras o las de San 
Pedro, sugirió la posibilidad de que su arquitecto hubiera sido «algún monje 
cluniacense que acompañara al conde Don Ramón». Como prueba de la exis
tencia del templo en 1109 aludía a las nobles familias que por aquel entonces 
-según las crónicas— se habían instalado en las torres de San Vicente, para 
defender mejor la ciudad de las continuas algaradas musulmanas. Desde 
entonces, dicho año ha sido considerado -aun por los más prestigiosos espe- 

ialistas— como un hito decisivo para fijar el comienzo de la construcción de 
i actual fábrica ,4.

Pese a la reiteración de estos datos, y a la referencia que en el inter
polado documento de 1103 se hace a la colación de San Vicente ’5, ni el



73

16 Véase E. Rodríguez Almeida, «La primitiva memoria martirial de los Santos Vicente, 
Sabina y Cristeta», Atti del VI Congreso Internazionale di Archeologia Cristiana, Ravenna, 
1962, pp. 780-797, además de la Primera Crónica General, II, pág. 491; A. Barrios, 
Estructuras..., pp. 119-120, n. 25, y Cfr. G. de Berceo, Vida de Santo Domingo de Silos (ed. F. 
Janer), Barcelona, 1983, pp. 48-50.

17 L. Serrano, Cartulario de San Pedro de Arlanza, Madrid, 1925, pp. 124-125 ( primera 
advocación a los mártires en abril de 1062, doc. LXI), y pp. 155-156 hasta pág. 225 (doc. 
CXXII, 13-mayo-11 75). Desde entonces, no se mencionan entre las advocaciones del monas
terio hasta 1214, en sendas confirmaciones regias a donaciones anteriores a 1175. Acerca del 
cenotafio de San Vicente, véase M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 145-146, y W. 
Goldschmidt, «El sepulcro de San Vicente en Ávila», Arch. Español de Arte y Arqueología, 
núm. 12, 1936, pp. 161-170.

estilo escultórico, ni la arquitectura del templo que ha llegado hasta noso
tros autorizan a suponerlo levantado antes del segundo cuarto del siglo 
XII.

Desde la posible fundación del templo en época paleocristiana, hasta su 
reconstrucción definitiva tras la repoblación, carecemos de fuentes docu
mentales o restos arqueológicos que nos permitan emitir algún juicio sobre 
el estado o vicisitudes conocidas por el monumento. Salvo los vestigios de 
lo que quizás en su día fueron los sepulcros de los mártires, no se conserva 
ningún otro resto del primitivo mausoleo. Sabemos que hacia 1063 
Fernando I se había llevado las reliquias de los mártires a lugares más segu
ros, por hallarse Ávila «despoblada et yerma»; no tan despoblada, sin 
embargo, como para que se hubiera perdido la memoria de los mártires 
sepultados en ella. El relato de la I Crónica General parece querer justificar, 
de algún modo, la acción regia. Tal como indica Gonzalo de Berceo en su 
Vida de santo Domingo y como señalan A. Barrios y otros autores, si el rey 
pudo llevar a cabo su empresa, fue porque aún había gentes que recorda
ban en donde reposaban los cuerpos de los santos ,6. Hasta 1175, por otra 
parte, el monasterio de San Pedro de Arlanza tiene como advocaciones las 
de San Vicente, Sabina y Cristeta, que desaparecen a partir del 13 de mayo 
del mismo año. Ello podría entenderse como índice de que las reliquias no 
fueron reintegradas a Ávila hasta entonces, y en relación con la última cam
paña constructiva de la basílica de San Vicente y la realización de su sun
tuoso cenotafio ,7.

Si se exceptúa la mención de 11 03 y los dos documentos, uno de 1197 
y otro de 1270, en los que se alude a la iglesia de San Vicente, el primer 
documento que da noticias de su fábrica no remonta más allá de 1279. En 
dicho año, Alfonso X dona a la fábrica de San Vicente las tercias que tenía 
en dicho templo y en la Puebla de Arañuelo, a fin de que pudieran con
cluirse las obras que se realizaban en la iglesia, a la que había encontrado



74

Docume^ción'rncxíiev^ pp 35 de San Mi|lán de la Cogolla, A. Barrios,
L. '^núm. 95 ) y F . de las Heras,
41 y í n Frkx.arnxrnro dr, Fernando IV), y G. González Dáv^lbid' fol. 229 

entre. '/ n'/^8' ’13' con F- de las Heras, Ibid, pp. 50-52. La confusión
ZZJ - '7 IV ya se registra en la obra de L. Ariz (Ibid, fol. 38, pág. 77), ya
1 - e. prrz.x-gií, de 1Z4 f que éste atribuye al rey santo coincide en sus términos con el que 
ftatorí de ■■ ydespués su bisnieto homónimo, recogida en los fols. 228-229.

b) Transformaciones del templo entre los siglos XIV y XIX

Las obras de la basílica hubieron de concluir, en sus partes esenciales, tras 
las donaciones efectuadas por Sancho IV entre 1290 y 1292. Tal como se ha 
indicado, las de sus inmediatos sucesores se destinaron a la mejora del servi
cio litúrgico y no a obras materiales. Con todo, también para esos primeros 
años del siglo XIV disponemos de noticias -aunque de relativa fiabilidad- 
acerca de los trabajos emprendidos en el templo. En 1313, según Fernández

«malparada en muchas demaneras», en una reciente estancia en Ávila. Los 
trabajos se prolongaron hasta los años finales del siglo XIII. Poco después de 
la fecha indicada, vuelve a intervenir el rey Sabio preocupándose por el 
desarrollo de las obras, pues las disposiciones que había dictado para cos
tearlas no se habían cumplido, motivo por el cual se hallaban detenidas. 
Todavía en 1 290 no habían concluido los trabajos. En dicho año, Sancho IV, 
«por t’ascer servicio a Dios e a la eglesia de Sant Vicent» concede todas las 
tercias que tiene en ella y en Arañuelo a «la obra de Sant Vicent fasta que 
sea acabada» ”.

La donación que Fernando IV otorgó hacia 1302 -atribuida erróneamente 
a su bisabuelo Fernando III- ya no alude a las obras, sino que tiene como 
objeto proveer el servicio del culto en San Vicente mediante ocho mozos de 
coro. Su sucesor, Alfonso XI, confirma la carta y dispone que haya «otros 
cinco mozos de coro servidores». Los confunde con sus antepasados homó
nimos, por tanto, F. de las Heras al suponer que otorgaron dinero para la repa
ración de la iglesia

Como se advierte, toda la documentación que existe sobre San Vicente es 
posterior a su fábrica románica y se refiere a obras de consolidación de estruc
turas y abovedamientos. Ningún documento permite fechar la construcción 
de la iglesia románica. Habremos de apoyarnos en el análisis estilístico para 
intentar fijar su cronología y el posible desarrollo de sus campañas construc
tivas.



75

20 B. Fernández Valencia, Historia y Grandeza..., fol. 8, y Libro Becerro de San Vicente de 
Ávila, Leg. núm. 17/141/1/2 ( San Vicente ) del Archivo Diocesano de Ávila, fol. 554 rv. En un 
códice del Archivo Parroquial de San Vicente, con la signatura Leg. Varios B (64), encabezado 
como «Resumen y noticias de la fundazion y grandezas de estte Ynsigne Templo y Basílica de 
San Vizentte de Auila, Conforme a notizias y papeles deses archivos», redactado por D. Juan 
de Nájera, párroco de San Vicente en 1683, se dice: «Año 1327: Se hizo el reparo délos estri- 
vos y arco en la nave del cierzo, de esta Ygl. por declarazion y advertenzia que hizo un ende
moniado».

21 Véase, además de J. L. Gutiérrez, Las iglesias románicas de la ciudad de Ávila, Ávila, 
1982, pág. 63, fig. 1 7, E. Ma Repullés, Ibid., pp. 53 (planta), 34, 36-42, 56, 58, 82 y 70. En esta 
última recoge la siguiente inscripción: « 12 de Abril de 1477 se escomenzo este sagrario, sien
do cura el Bachiller de Lara y mayordomo Ximen Muñoz, cuyas son estas sepulturas» (adosa
das a la fachada occidental de la sacristía). Hemos de indicar, asimismo, que Repullés da las 
fechas de 1447 y 1477, indistintamente.

Valencia, o en 1327, según consta en uno de los libros del archivo parroquial 
de San Vicente, se habrían construido unos estribos de contención en la facha
da septentrional 20.

En su memoria sobre la basílica, Repullés admitía la posibilidad de que 
ya en fecha tan temprana se hubiera construido el zócalo granítico que ase
gura los muros de esa fachada y quizás también algunos contrafuertes, pero 
distintos a los que aún hoy pueden verse. En tal caso, y de ser ciertas las 
reparaciones, también de entonces serían los arcos de la bóveda de la tri
buna septentrional. Sin embargo, resulta difícil dar crédito a una noticia que 
se presenta en fuentes tardías y que no cuenta con pruebas materiales feha
cientes. No resulta verosímil que, recién acabadas unas obras de «repara
ción» y consolidación de estructuras débiles, fuera preciso emprender nue
vos trabajos de afianzamiento. Los «estribos» señalados por los cronistas del 
XVII, tanto pudieron responder a las obras realizadas a finales del XIII 
-cuando se construyó el actual cimborrio y se modificaron los pilares que 
lo sustentan-, como en el siglo XV, con motivo de otras campañas que 
comentaremos.

Éstas se reiniciaron hacia el 1440, durante el episcopado de D. Juan de 
Cervantes, concentrándose los trabajos en la torre norte de la fachada occi
dental, que se elevó en un cuerpo. Pocos años después, en 1477, se constru
yó la sacristía del templo, entre la fachada septentrional del transepto y la por
tada contigua 21.

El baldaquino con «aspecto de pagoda china» -en palabras de Repullés- 
que todavía hoy se alza sobre el cenotafio de San Vicente, fue realizado en 
1470 por orden del obispo Vilches. A sufragar la obra contribuyeron destaca
das familias abulenses, además del propio prelado. Se trata de una estructura 
integrada por cuatro culumnas sobre un zócalo que rodea el cenotafio y una



76

I oáe uTv 8^™ P£Q28,',3,8 Y 89-9°- Véase también M- Gómez-Moreno, Catálogo...,

Museo de la Catedral de Áv.la, decorada con una imagen de San Pablo de excelente factura 
Su reproducción puede verse en Las Edades del Hombre. El arte en la Iglesia de Castilla-León, 
Valladohd, 1988z pp. 181-182.

23 E. Ma Repullés, Ibid., pp. 44 y 93-94.
" Cfr. E. M’ Repullés, Ibid., pp. 37-39, 96-100 y 72- A Hernández Callejo, Memoria 

pág. 28; M. Gómez-Moreno, Catálogo..., |, pág. 140, y J. L Gutiérrez, Ibid., pág. 84.
25 A. Hernández Callejo, Memoria histórico descriptiva..., pp. 28-32. Las obras dirigidas 

por dicho arquitecto se realizaron entre 1850 y 1859.

c) Las restauraciones del siglo XIX

El mal estado del colateral sur fue el desencadenante de las restauraciones 
ue se acometieron en el templo a partir de 1849. El proyecto fue encomen- 
ado al arquitecto abulense Hernández Callejo, quien, tras reconocer minu- 

Josamente la basílica y levantar los planos y alzados pertinentes, juzgó opor
tuno reparar el sistema de abovedamiento de la nave sur y reconstruir, refor
zándolo, el muro exterior de las tribunas, a fin de que sobre él pudiesen car
gar las armaduras del pórtico. El presupuesto estimado por Hernández Callejo 
para estas obras de consolidación era de 413.834 reales 25.

Entre los proyectos del arquitecto al hacerse cargo de las obras, no figuraba 
la restauración de la fachada occidental. Sin embargo, por la monografía de

cubierta de madera a cuatro vertientes con una pretenciosa ornamentación 
heráldica 22.

Tras este aparatoso baldaquino, parece que no se realizaron nuevas obras 
hasta el siglo XVII. Consta que en 1611 el arquitecto Juan de Mora levantó, en 
el extremo SE. del transepto meridional, el sepulcro de san Pedro del Barco; 
pero éste se redujo a un sencillo templete inspirado en el orden corintio 23.

En ese mismo siglo se hicieron arreglos en la cripta de la basílica. 
Sabemos que en 1672, además de revocar y entarimar la capilla central, se 
abrieron dos ventanas adinteladas, conservando sólo la central de la cripta su 
forma primitiva. Es posterior, no obstante, la escalera que comunica la neve 
de la epístola con la capilla NE. de la cripta. Una inscripción grabada en el 
último peldaño indica que fue hecha en 1773.

Al siglo XVIII remontaría el refuerzo de los contrafuertes del muro norte y 
de su portada, dado el remate neoclásico de su cornisa. Desde entonces y 
hasta mediados del siglo XIX, las obras realizadas serían sólo las habituales 
para el mantenimiento de la iglesia 24.



77

Repullés, sabemos que también fue Hernández Callejo el responsable de la res
tauración de la torre meridional de la fachada principal. «Fruto» de ella es su 
segundo cuerpo, que pese a parecer totalmente nuevo, fue «restaurado» según 
los criterios historicistas del momento, ateniéndose -en palabras de Repullés- «al 
estilo general» de la construcción. Al dotarle de ventanas ajimezadas, Hernández 
Callejo varió su disposición respecto al cuerpo gemelo de la torre septentrional. 
Los capiteles de dichas ventanas, tallados por el escultor F. Tarrago, vinieron a 
sustituir a los originales, almacenados durante un tiempo en la capilla de la torre 
meridional y posteriormente trasladados a la iglesia-almacén de Santo Tomé el 
Viejo. Pese a considerarse en aquel tiempo inspirados en los antiguos, son fácil
mente reconocibles por su carácter y decoración neorrománica.

Estas obras, que constituyen la tercera y última etapa de las restauraciones, 
dieron comienzo en 1859 y aún continuaban en 1865, según Gutiérrez Robledo. 
En opinión de este autor, es posible que también entonces se realizara el arreglo 
de la cornisa meridional, en la restauración de cuyos canecillos y metopas hubo 
de participar, necesariamente, Tarrago. Hernández Callejo, no obstante, no pudo 
concluir su obra. Las labores de la torre meridional sólo alcanzaron el nivel de la 
imposta superior y hubieron de ser rematadas en tiempos de Repullés 26.

Tras un periodo de estancamiento en los trabajos, en julio de 1882 y a ins
tancias de la Comisión Provincial de Monumentos de Ávila, la basílica de San 
Vicente fue declarada Monumento Nacional. Este hecho determinó su total 
restauración. Se encargó de la misma entre 1882 y 1885 el arquitecto V. 
Miranda, quien hizo obras en el suelo del pórtico sur, diseñó la escalera de su 
portada, comenzó la restauración de los ábsides -sustituyendo en la cripta las 
ventanas adinteladas abiertas en el XVII por otras de medio punto- y constru
yó el muro de contención que rodea la iglesia por el NO.

Miranda fue sucedido por E. M- Repullés y Vargas. Fue éste quien terminó 
la restauración de la cabecera, desmontando y consolidando las cornisas de 
sus ábsides. Procedió, igualmente, a un pulido general de todos los paramen
tos, retocando y remozando basas, capiteles, cimacios e impostas. También a 
él se deben, según Gutiérrez Robledo, los zócalos graníticos sobre los que se 
alzan los muros y pilares de las naves y algunos arreglos en las bóvedas del 
colateral norte, además del cambio de abovedamiento en su tribuna.

Pese a continuarse las obras en 1909 -según indica el poeta Amado Ñervo 
con motivo de su visita a la ciudad-, Repullés no pudo ver terminada la 
fachada occidental, a la que imaginaba «con sus dos elevadas torres compues-

26 E. Repullés, Ibid., pp. 40 y 59; M. Cómez-Moreno, Catálogo..., I, pág. 138, y J. L. 
Gutiérrez, Ibid., pág. 86. Un grabado de 1842, anterior a las obras de restauración, prueba que 
el segundo cuerpo de la torre ya estaba entonces construido.



Fig. I.-San Vicente: vista de nordeste.

78

a) Planta

La iglesia de San Vicente se levanta sobre un escarpe cercano a las mura-

B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

en 8. Hernández Alegre, Ávila en la Literatura II Amad° NerV°' T°?'do
' "• narrativa, teatro, viajes, Avila, 1984, pág. 217.

tas de varios cuerpos con ventanales, aumentados en número en los más eleva
dos, coronados por piramidales chapiteles y dejando entre sí el hastial de la 
lave central, decorado con arcaturas» 27. Pero, pese a todos los reproches que 
juepa hacerle por sus excesos en la restauración, no cabe duda que contribu
yó, con su incondicional entrega, a la conservación de un monumento tan des
tacado dentro del Románico europeo como es San Vicente de Ávila.



b) Alzado

79

El cuerpo de la iglesia - En altura, la nave central se organiza en tres pisos. 
El inferior se articula a cada lado en seis grandes arcadas de medio punto dobla
do, con excepción de la correspondiente al tramo inmediato al crucero, apun
tada y provista de un complejo sistema de molduras (Fig. 2). El piso intermedio 
está ocupado por las arcadas geminadas de las tribunas. Los vanos de medio 
punto están abarcados por arcos deprimidos, moldurados por un bocel conti
nuo, igual que las ventanas altas de la nave central. En el tramo inmediato al 
pórtico occidental, levantado en una campaña más tardía, la arcada de la tribu
na descansa, en cambio, en dos columnas provistas de capiteles. El piso supe
rior, por su parte, brinda luz directa a la nave central a través de una ventana 
abierta en cada tramo.

28 Además de M. Arenillas Parra, «Nota acerca de dos afloramientos del Paleogeno en el 
Valle Amblés (Ávila). Empleo de sus materiales en la construcción medieval abulense», 
Tecniterrae, núm. 10, 1976, pp. 1-7, véase E. M'1 Repullés (planta, sección longitudinal y pp. 
50-56); M. Cómez-Moreno, Catálogo..., I, pp. 132-137 y II (Lám. 233, 234 y 235), y J. L. 
Gutiérrez, Ibid., pág. 47, fig. 3. Tal tipo de planta resulta análoga a la de Santo Domingo de 
Silos, a la del monasterio de Oña, a la de San Isidoro de Dueñas y a la de la catedral románi
ca de Lugo (Cfr. J. Williams, «La arquitectura del Camino de Santiago», Compostellanum, XXIX, 
núm. 3-4, 1984, pp. 286-290; J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas en la pro
vincia de Burgos, Burgos, 1974, pp. 53, 55 y fig. 13, y M. A. García Guinea, El arte románico 
en Falencia, Palencia, 1975, pág. 94, fig. 17.

lias, en el sector NE. de la ciudad (Fig. 1). Toda ella, con excepción de los aña
didos graníticos de reformas posteriores, está realizada en piedra arenisca, 
extraída, muy probablemente, de la cantera de La Colilla, situada a pocos 
kilómetros de Ávila. Tal como hoy se nos presenta, su fábrica es el resultado 
de obras y reformas realizadas desde el siglo XII hasta el XIX.

En planta sigue el modelo basilical de San Isidoro de León, tal como ya seña
ló Gómez-Moreno, con cabecera triabsidal y transepto saliente. El cuerpo lon
gitudinal está formado por tres naves divididas en seis tramos por medio de pila
res -originalmente- de núcleo cruciforme con semicolumnas adosadas (Lám. I). 
Las restauraciones del siglo XIII dieron una estructura gótica a los inmediatos al 
crucero y del primer tramo meridional. Desde la nave norte se desciende a la 
cripta de la Soterrada, de igual superficie a la cabecera. Al occidente, la iglesia 
remata en un pórtico flanqueado por dos torres de sección cuadrada.

El transepto, de una nave, se articula en cinco tramos por semicolumnas 
adosadas a pilastras y pilares de núcleo variable. Con sus 40 metros, supera 
en desarrollo al cuerpo principal del templo, que alcanza una longitud total 
de 66 metros 28.



ciclo dispone de una arquería ciega de cinco vanos

''ÜH

4,-San Vicente: bóveda del crucero.

81

i • 

Sy i 

14-

El transepto.-Es de paramentos lisos y recibe luz por las ventanas abiertas en 
sus hastiales (Fig. 3). El crucero, por su parte, se compone de tres cuerpos. El pri
mero está ocupado por cuatro grandes arcos torales; el intermedio se halla ilumi
nado en sus cuatro caras por unos sencillos vanos, y el tercero, provisto de unas 
vistosas ventanas ajimezadas, de triple arco apuntado y capiteles góticos, sirve de 
arranque a una bóveda de nervios posterior al grueso del edificio (Fig. 4)29.

La cabecera - Se compone de un ábside central y dos absidiolos remata
dos en hemiciclo y cubiertos con bóvedas de horno precedidas por otras de 
cañón, reforzadas por perpiaños, sobre los tramos rectos (Fig.5). La capilla 
mayor se articulaba en dos niveles de arcadas ciegas superpuestas, ocultas, en 
su mayor parte, por reformas posteriores. Así, tras el retablo barroco, el hemi- 

en su parte inferior y de

r tiórrez Ibid., íig- 22 (sección longitudinal
Véase E. MJ Repullés, Ibid., pág- 82, y |. ■ 11 -i .'c¡oneS/ véase M. Cómez-Moreno, 

con las figs. 31-32 del t. II y la pág. 83 del t. I (C. P’ deb¡dos al taller borgonon pueden 
fi8- 295 (t.ll), pág. 149 (crucero de San Pedr°)- C4|P-J43‘(bóvedas de las torres occidentales). 
verse en las figs. 239-240 (Pórtico occidental) y



ciclo dispone de una arquería ciega de cinco vanos

''ÜH

4,-San Vicente: bóveda del crucero.

81

i • 

Sy i 

14-

El transepto.-Es de paramentos lisos y recibe luz por las ventanas abiertas en 
sus hastiales (Fig. 3). El crucero, por su parte, se compone de tres cuerpos. El pri
mero está ocupado por cuatro grandes arcos torales; el intermedio se halla ilumi
nado en sus cuatro caras por unos sencillos vanos, y el tercero, provisto de unas 
vistosas ventanas ajimezadas, de triple arco apuntado y capiteles góticos, sirve de 
arranque a una bóveda de nervios posterior al grueso del edificio (Fig. 4)29.

La cabecera - Se compone de un ábside central y dos absidiolos remata
dos en hemiciclo y cubiertos con bóvedas de horno precedidas por otras de 
cañón, reforzadas por perpiaños, sobre los tramos rectos (Fig.5). La capilla 
mayor se articulaba en dos niveles de arcadas ciegas superpuestas, ocultas, en 
su mayor parte, por reformas posteriores. Así, tras el retablo barroco, el hemi- 

en su parte inferior y de

r tiórrez Ibid., íig- 22 (sección longitudinal
Véase E. MJ Repullés, Ibid., pág- 82, y |. ■ 11 -i .'c¡oneS/ véase M. Cómez-Moreno, 

con las figs. 31-32 del t. II y la pág. 83 del t. I (C. P’ deb¡dos al taller borgonon pueden 
fi8- 295 (t.ll), pág. 149 (crucero de San Pedr°)- C4|P-J43‘(bóvedas de las torres occidentales). 
verse en las figs. 239-240 (Pórtico occidental) y



ciclo dispone de una arquería ciega de cinco vanos

:,4

’ns«?PZo.

81

'i
k

re
Í;:T:

H

El transepto.-Es de paramentos lisos y recibe luz por las ventanas abiertas en 
sus hastiales (Fig. 3). El crucero, por su parte, se compone de tres cuerpos. El pri
mero está ocupado por cuatro grandes arcos torales; el intermedio se halla ilumi
nado en sus cuatro caras por unos sencillos vanos, y el tercero, provisto de unas 
vistosas ventanas ajimezadas, de triple arco apuntado y capiteles góticos, sirve de 
arranque a una bóveda de nervios posterior al grueso del edificio (Fig. 4) M.

La cabecera - Se compone de un ábside central y dos absidiolos remata
dos en hemiciclo y cubiertos con bóvedas de horno precedidas por otras de 
cañón, reforzadas por perpiaños, sobre los tramos rectos (Fig.5). La capilla 
mayor se articulaba en dos niveles de arcadas ciegas superpuestas, ocultas, en 
su mayor parte, por reformas posteriores. Así, tras el retablo barroco, el hemi-

en su parte inferior y de

// ¿/ f¡R 22 (sección longitudinal

fflí&J&RR Si”, 1“"d“de",,,s

Fig. 4.-San Vicente: bóveda del crucero.



ciclo dispone de una arquería ciega de cinco vanos

:,4

’ns«?PZo.

81

'i
k

re
Í;:T:

H

El transepto.-Es de paramentos lisos y recibe luz por las ventanas abiertas en 
sus hastiales (Fig. 3). El crucero, por su parte, se compone de tres cuerpos. El pri
mero está ocupado por cuatro grandes arcos torales; el intermedio se halla ilumi
nado en sus cuatro caras por unos sencillos vanos, y el tercero, provisto de unas 
vistosas ventanas ajimezadas, de triple arco apuntado y capiteles góticos, sirve de 
arranque a una bóveda de nervios posterior al grueso del edificio (Fig. 4) M.

La cabecera - Se compone de un ábside central y dos absidiolos remata
dos en hemiciclo y cubiertos con bóvedas de horno precedidas por otras de 
cañón, reforzadas por perpiaños, sobre los tramos rectos (Fig.5). La capilla 
mayor se articulaba en dos niveles de arcadas ciegas superpuestas, ocultas, en 
su mayor parte, por reformas posteriores. Así, tras el retablo barroco, el hemi-

en su parte inferior y de

// ¿/ f¡R 22 (sección longitudinal

fflí&J&RR Si”, 1“"d“de",,,s

Fig. 4.-San Vicente: bóveda del crucero.











Fig. 4.-San

81

.. /b/d„ fig. 22 (sección longitudinal

fe feo” S. “‘pp'wí intoloi »-«’’ dí 

fl8- 295 (t.H), pág. 149 (crucero de San Pedro). (bóvedas de las torres occidentales). 
Verse en las figs. 239-240 (Pórtico occidental) y /



Fig. 4.-San

81

.. /b/d„ fig. 22 (sección longitudinal

fe feo” S. “‘pp'wí intoloi »-«’’ dí 

fl8- 295 (t.H), pág. 149 (crucero de San Pedro). (bóvedas de las torres occidentales). 
Verse en las figs. 239-240 (Pórtico occidental) y /



Fig. 2.-San Vicente: nave central y crucero.

Fig. 3.-San Vicente: Transepto.

fe 
fe



Fig. 4.-San Vicente: bóveda del crucero.

81

M Véase E. Ma Repullés, Ibid., pág. 82, y J. L. Gutiérrez, Ibid., fig. 22 (sección longitudinal 
de San Vicente) y pp. 52 (cimborrio), 80-83. Para las ilustraciones, véase M. Gómez-Moreno, 
Ibid., I, pp. 140-141 y II, figs. 134 y 249 (transepto y bóveda del crucero de San Vicente) y cfr. 
con las figs. 31-32 del t. II y la pág. 83 del t. I (Capilla de San Bernabé de la Catedral) y con la 
fig. 295 (t.ll), pág. 149 (crucero de San Pedro). Capiteles debidos al taller borgoñón pueden 
verse en las figs. 239-240 (Pórtico occidental) y 241-243 (bóvedas de las torres occidentales).

El transepto.-Es de paramentos lisos y recibe luz por las ventanas abiertas en 
sus hastiales (Fig. 3). El crucero, por su parte, se compone de tres cuerpos. El pri
mero está ocupado por cuatro grandes arcos torales; el intermedio se halla ilumi
nado en sus cuatro caras por unos sencillos vanos, y el tercero, provisto de unas 
vistosas ventanas ajimezadas, de triple arco apuntado y capiteles góticos, sirve de 
arranque a una bóveda de nervios posterior al grueso del edificio (Fig. 4)29.

La cabecera - Se compone de un ábside central y dos absidiolos remata
dos en hemiciclo y cubiertos con bóvedas de horno precedidas por otras de 
cañón, reforzadas por perpiaños, sobre los tramos rectos (Fig.5). La capilla 
mayor se articulaba en dos niveles de arcadas ciegas superpuestas, ocultas, en 
su mayor parte, por reformas posteriores. Así, tras el retablo barroco, el hemi
ciclo dispone de una arquería ciega de cinco vanos en su parte inferior y de

B



82

Fig. 5.-San Vicente: 
interior del ábside central.

‘ E. M* Repullés, Ibíd., pp. 81-84. La cripta está dividida igualmente en tres compartimentos 
Se desciende al septentrional por unas escaleras que arrancan en la nave norte y se realizaron en 
1 773, según señala E. M* Repullés, Ibid., pp. 96 y 101. Las capillas, según A. Hernández Callejo

tres ventanas en la correspondiente a las arcadas del presbiterio. Estas se repiten 
en los absidiolos, cuya ornamentación no difiere de la del ábside central. Al igual 
que sucede en las restantes iglesias abulenses, la ornamentación es mucho más 
rica en la cabecera que en las restantes partes del templo, y es en los ábsides 
donde se concentra la mayor parte de los capiteles con motivos figurados 30.



83

c) Abovedamiento

En primer lugar hubieron de cubrirse los ábsides de la cripta y cabecera, 
con bóvedas de cañón rematadas en otras de cuarto de esfera, y seguiría luego 
el hizo el transepto, con una bóveda de cañón reforzada por fajones en cada 
tramo. Para las naves laterales se utilizaron bóvedas de arista, en ladrillo, y 
para las tribunas, bóvedas de cuarto de cañón ligeramente deprimidas, según 
indica Gómez-Moreno. Tales bóvedas, sin embargo, desaparecieron: la meri
dional, durante la restauración de Hernández Callejo, y la otra, al desplomar
se en 1902, lo que obligó a sustituirla por falsas bóvedas de tabiques y vigue
tas de hierro 31.

La nave central, abovedada en el transcurso de la última campaña cons
tructiva cubre sus seis tramos con bóvedas de crucería cuatripartitas. Para su 
apeo, al igual que sucede en Vézelay o Pontigny, se hicieron recaer los ner
vios de las bóvedas en capiteles de esquina, adosados, a tal efecto, a los ya 
diseñados desde un principio para soportar los arcos perpiaños 32.

El crucero fue la última parte en cubrirse, recibiendo probablemente su 
bóveda actual durante las reparaciones que tuvieron lugar en la iglesia en 
tiempos de Alfonso X y sus inmediatos sucesores. Se trata de una bóveda ner
vada de ocho plementos, muy similar a la del crucero de San Pedro y a la de 
la capilla de San Bernabé de la catedral abulense, anterior, según Gómez- 
Moreno, a 1 3 1 4 33.

(Memoria.., pág. 28) sufrieron modificaciones en los siglos XVII y XIX. La más interesante es 
la meridional, con restos de lo que -en opinión de Rodríguez Almeida ( «La memoria...», pág. 
1) pudo haber sido el sepulcro dúplice de los mártires abulenses. Todas ellas se cubren con 
bóvedas de cañón y se iluminan mediante ventanas de medio punto (M. Gómez-Moreno, 
Ibid., pág. 133).

31 E. Ma Repullés, Ibid., pp. 81 y 96, y M. Gómez-Moreno, Ibid-, I, pág. 137.
32 E. M- Repullés, Ibid., pp. 80-81, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 68. Perpiaños y ojivas están 

formados por las mismas molduras: una mediacaña entre dos listeles y boceles, como ocurre 
en los nervios de la capilla mayor de la catedral de Ávila. Las claves de bóveda, a su vez, se 
decoran con florones similares a los del pórtico occidental de San Vicente (Cfr. M. Gómez- 
Moreno, Ibid., II, láms. 233 (San Vicente), 21 (catedral), 237 (nave central de San Vicente) y 
239 (pórtico occidental) y E. Lambert, El arte gótico en España. Siglos XII y XIII, Madrid, 1977, 
pp. 51-52, lám. IV-B). Respecto a Vézelay y Pontigny, pueden verse H. Focillon, Arte de 
Occidente. La Edad Media románica y gótica, Madrid, 1988, pp. 138, 146-147, 155, 168-169 
(Pontigny), y 179, 210-211, lám. 171 (Vézelay); A. Dimier-J. Porcher, L'art cistercien. France, 
La-Pierre-qui-Vire, 1974, pp. 299-304, lám. 115 (Pontigny), y V. H. Débidour, Vézelay, Paris, 
1962, láms. 96, 98-99.

33 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 140-141, y II, láms. 31-32 (catedral), 249 (San Vicente) 
y 295 (San Pedro). Cfr. E. Lambert, El arte gótico..., pág. 190, lám. XXVIII-A.



1L-EXTERIOR

altura de las

84

M M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 228, y H. Pradalier, la Sculpture á la Catedral Vieja de 
Sa/amanque. I, Toulouse, 1978, pp. 56 (plano), 57-60 y 64.

15 M. Gómez-Moreno, lbid.\, pág. 133 y ||, |ám. 228, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 48-49, 
rigs. 4 y 5.

Con motivo de las restauraciones se volvió a abrir la ventana del segundo tramo del cola
teral norte, antes cegada por la sacristía gótica. En el plano de E. Repullés no se advierte, 
pero tanto en la sección logitudinal del templo trazada por él, como en el dibujo de la facha
da norte hecho por V. Miranda, se la figura (Cfr. J. L. Gutiérrez, Ibid., fig. 3 (planta, pág. 47), 
con las figs. 16 (pp. 60-61) y 22 (pp. 70-71), y véase E. Ms Repullés, Ibid., pp. 70-71).

a) La cabecera

La tachada oriental de la iglesia, correspondiente a la cabecera, presenta 
una desmesurada altura con respecto a las restantes fachadas, debido al des
nivel de terreno que hubieron de salvar los constructores, construyendo una 
falsa cripta bajo el conjunto absidal.

Al exterior, la cabecera aparece organizada en dos cuerpos: el inferior, 
ocupado por la cripta, y el superior, correspondiente a los ábsides, decorado 
con ventanas enmarcadas por impostas de tetrapétalas. Los absidiolos se arti
culan mediante columnillas adosadas en la intersección del del presbiterio 
con el hemiciclo, al igual que sucede en la cabecera de la catedral vieja de 
Salamanca, comenzada hacia 1152 34. La cornisa se apoya en una de las más 
ricas series de modillones del templo. En la mayoría de los casos adoptan for
mas vegetales, pero también abundan las cabezas de animales.

En contraste con tal variedad, los modillones del frente oriental del tran- 
septo son mucho más simples y de formas geométricas, denotando un taller y 
una cronología diferentes. Bajo ellos, el transepto presenta una fachada lisa, 
sin ventanas y flanqueada por contrafuertes prismáticos angulares. En el eje 
del ábside central se distingue el cimborrio del crucero, dividido en dos cuer
pos e iluminado mediante ventanas apuntadas 3S.

b) La fachada septentrional

Al exterior se acusa, por supuesto, el escalonamiento en 
naves. El nivel superior, mejor conservado, presenta ventanas d 
nuo entre contrafuertes. El cierre de la nave lateral queda oculto en sus tramos 
orientales por la sacristía adosada al brazo norte del transepto, que ciega par
cialmente la ventana del segundo de ellos. Un contrafuerte añadido al quinto 
tramo tapia la correspondiente ventana 36.

El reforzamiento de los contrafuertes y la remodelación de la portada sep
tentrional son atribuidos por Repullés a Fr. Antonio de San Josef Pontones,



T

Vn

Fig. 6.-San Vicente: fachada norte.

85

V E. M- Repollé», Ibid., pág. 71, y M. Gómez-Moreno, Ibid. pág. 135 v p |árm ,3, ,3- 
(nave central), 239-240 (Reo. Occ.) y 241-243 (torres).

quien, al parecer, trabajó en la iglesia como arquitecto hacia el 1717. En la 
actualidad, la portada muestra cuatro arquivoltas apoyadas, alternativamente, 
en columnas y codillos. Rosáceas inscritas en círculos y boceles entre medias- 
cañas contribuyen, junto con capiteles zoomórficos, a su ornato, elegante y 
sobrio. La decoración de sus capiteles y cimacios, similar a la de las ventanas 
de los colaterales, cambia al acercarse a la torre NO. de la tachada occiden
tal, obra del último taller de San Vicente (Fig. 6) J7.

c) La fachada meridional

Al ieual que la septentrional, se despliega en los seis tramos comprendi
dos entre la torre de la fachada occidental y el hastial del brazo del transepto 
corresoondiente. Sus dos cuerpos escalonados retlejan la organización inter
na de las naves que cierran, en la sucesión de vanos y contratuertes (Fig.7).

Sin duda el elemento más destacado del cuerpo inferior es su portada, 
abierta en eí segundo de los tramos y no simétrica, por tanto, a la del lado 
norte Con ellas parece inaugurarse en Avila un tipo de portada que tendrá 
amplia repercusión en el Románico local y segoviano. Consta de siete arqui-



Fig. 7.-San Vicente: fachada sur.

86

voltas apeadas en codillos y columnas alternas. Estas se corresponden con 
arquivoltas provistas de gruesos boceles, en tanto que los codillos sirven de 
apoyo a arquivoltas adornadas con rosetas hexapétalas o de doble corola 
insertas en aros perlados. De los cuatro capiteles conservados, solo uno se 
cubre con figuras humanas, siendo los otros zoomórficos. Cimacios ador
nados con florones y un crismón inserto en la primera arquivolta completan 
la decoración de la portada.

Las reformas efectuadas en ella suprimieron las columnas correspondientes a 
la segunda arquivolta y rebajaron el espesor del primer par de codillos, a fin de 
ampliar la entrada y de adornar las jambas con una serie de imágenes relivarias 
a las que nos referiremos más adelante. Otra, la de San Vicente, se adosó al codi
llo derecho de la quinta arquivolta. Las reformas de la portada también afectaron 
al basamento, pues, además de haberse suprimido las basas del primer par de 
columnas, las que hoy permanecen son fruto de la restauración del XIX 3S.

’• Véase M. Cómez-Moreno, Ibid., I, pág. 133 y II, láms. 229 y 231, y E. Ma Repullés, Ibid., 
pp. 61-64. De los orígenes y difusión de este tipo de portada nos ocuparemos al tratar del 
Repertorio ornamental del Románico abulense.



87

” E. Ma Repullés, Ibid., pp. 66-68; M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 139; J. L. Gutiérrez, Ibid., 
pág. 83, y J.C. Valle Pérez, «Les corniches sur arcatures dans l'Architecture romane du Nord- 
Ouest de la Peninsule Iberique», Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, núm. 15, 1984, pp. 225- 
262 (espec. pp. 237-238 y 247-249), láms. XVIII y XIX.

40 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 139 y II, láms. 245-146 y 228 (cabecera y cimborrio). 
Cfr. las figs. 8 (fachada sur) y 16 (fachada norte) de la ya citada obra de J. L. Gutiérrez. Los 
sepulcros adosados a dicha fachada pueden verse en las láms. 245-248 del tomo II del 
Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno (pág. 140, t. I).

41 Las reparaciones efectuadas en los pilares del crucero aparecen recogidas en la planta 
dibujada por E. MJ Repullés, Ibid., pág. 53. De ellas da cuenta A. Hernández Callejo en su 
Memoria histórico-descriptiva..., pág. 26. Una vista del transepto aparece en la lám. 234 del 
Catálogo... de M. Gómez-Moreno.

En cada uno de los tramos que hay entre la portada y la torre meridional 
se abre una ventana, decorada con capiteles fitomorfos en el tramo más occi
dental y zoomórficos en los restantes. Sus cimacios se prolongan en impostas 
a lo largo del muro, alcanzando los contrafuertes que separan cada tramo. El 
adorno de las impostas es similar al de impostas y cimacios del interior del 
templo. Remata este primer cuerpo en una cornisa de estructura muy simple 
y apenas visible a causa de la cubierta del pórtico meridional.

Cada tramo del cuerpo superior dispone, asimismo, de una ventana, des
provista de capiteles y moldurada con un bocel continuo. La cornisa, de rara 
magnificencia, se compone de una banda de arquillos apeados en canecillos 
zoomorfos y fitomorfos, que cobijan figuras humanas y de animales. 
Repetidas veces se la ha relacionado con obras foráneas (catedral de 
Tarragona, Nótre-Dame de Poitiers, catedral de Coimbra). Ya Gómez-Moreno 
apuntó, por otra parte, su relación con el coronamiento de la portada meri
dional de la catedral de Orense, aspecto sobre el que recientemente ha insis
tido J. C. Valle. Derivaciones más próximas se encuentran en importantes igle
sias segovianas, entre las que destaca la de San Juan de los Caballeros 39.

Cierra esta fachada al este el hastial del transepto meridional, decorado 
con una gran ventana de estructura similar a las de los colaterales. Una impos
ta, decorada con motivos vegetales, corre bajo su alféizar hasta alcanzar los 
contrafuertes laterales, mientras que otra prolonga hasta el mismo lugar los 
cimacios de sus capiteles, en disposición análoga a la ornamentación de los 
ábsides. En la parte inferior del hastial, y al igual que ocurre en su cara occi
dental y a lo largo de la fachada sur, hay varios sepulcros góticos adosados 40.

El pórtico meridional.-Se realizó, como ya se ha dicho, mucho después 
que la fachada a la que se adosa; probablemente las donaciones realizadas 
por Alfonso X se destinaron a su construcción y a la consolidación de los pila
res del crucero, graníticos, provistos de toscos capiteles góticos y enlazados 
por arcos apuntados inscritos en los románicos 41.



88

Cír. las opiniones de E. Ma Repullés (Ibid., pp. 34-35, 38, 61-64, 102); A. Hernández 
Callejo (Ibid., pp. 16, 26-27); G. E. Street (La arquitectura gótica en España, Madrid, s.a., pág. 
191); M Gómez-Moreno, Ibid., 1, pp. 82-83 y 140-141 (figs. 249 y 295, t. II); E. Lambert, El arte 
gótico..., pp. 190-195, lám. XXVI1I-A, y L. Torres Balbás, «Arquitectura gótica», Ars Hispaniae, 
Vil, Madrid, 1952, pág. 133, con las de J. Gudiol-J. A. Gaya, «Arquitectura y escultura romá
nicas», Ars Hispaniae, V, Madrid, 1948, pág. 322; F. Chueca, Historia de la arquitectura espa
ñola. Edad Antigua y Edad Media, Madrid, 1965, pág. 216, y F. de las Heras, La iglesia de San 
Vicente..., pág. 33. E. Rodríguez Almeida, por su parte, considera la cubierta del cimborrio de 
comienzos del siglo XIV en su Ensayo sobre la evolución arquitectónica de la catedral de Ávila, 
Ávila, 1974, pp. 40-41, mientras que J. L. Gutiérrez (op. cit, pág. 84) no se decide por una fecha 
concreta. Una buena reproducción de la capilla de San Bartolomé puede verse en la obra de 
N. González y T. Sobrino, La catedral de Ávila, Madrid, 1981, pág. 51, lám. 52.

Esta consolidación de los pilares iría acompañada de la construcción del 
actual cimborrio, según opinan Hernández Callejo, Repullés, G. E. Street y 
Gómez-Moreno, quien señala el carácter coetáneo del cimborrio y de las 
intervenciones en los pilares, así como el parentesco de su bóveda con la de 
la capilla de San Bernabé de la catedral. Tal opinión nos parece mucho más 
acertada que la de J. Gudiol y F. Chueca, para quienes la bóveda del cimbo
rrio es «una de las primeras góticas de España».

La cronología del pórtico meridional es objeto aún de mayores discrepan
cias, ya que, según unos, fue levantado en el siglo XIII y, según otros, no antes 
del XV. Es probable que las obras del pórtico se hicieran al mismo tiempo que 
la reestructuración de la portada meridional. Repullés señala que bajo su 
dirección se sustituyeron las basas góticas de dicha portada, que eran de gra
nito como los pilares del crucero y los arcos del pórtico, por otras de tipo 
románico. Dichas basas quizá nos hubieran permitido fijar la cronología de 
las primeras transformaciones en la portada; pero, por desgracia, nada queda 
de ellas. Como indica también Repullés, en una fecha desconocida se ensan
chó el vano de la portada meridional, eliminando las columnas de la arqui- 
volta interna y disponiendo en su lugar, como apoyo del dintel dos ménsulas 
graníticas Bajo ellas se colocó, a la izquierda, el relieve de la Virgen de la 
Anunciación y, a la derecha, el de un rey sedente, acaso David.

La figura del ángel de la Anunciación se relaciona, por su estilo, con la 
escultura del pórtico occidental, por lo que no puede ser anterior al último ter
cio del siglo XII. La Virgen que le acompaña pudo haber comenzado a tallar
se entonces, pero la parte superior de su cuerpo parece retallada posterior
mente, quizás cuando se hizo el rey sedente que se halla enfrente a ella. Por 
el tipo de rostro, cabellera y pliegues de sus ropajes, hemos de considerarlo 
obra gótica y quizás tallado en la segunda mitad del siglo XIII, en época de 
Alfonso X, con ocasión de la reestructuración de la portada meridional y de 
la construcción de su pórtico. Las otras dos figuras acusan, en cambio, un esti-



89

41 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 142 y II, láms. 229, 250-251 y 262. En opinión de ). L. 
Gutiérrez (Ibid., pág. 83), habría sido Fruchel el responsable del ensanchamiento del vano de 
la puerta sur, «llevando allí las estatuas que hoy la decoran».

14 E. Ma Repullés, Ibid., pp. 57-59; M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 72 y II, lám. 20. J. L. 
Gutiérrez reproduce un grabado de Parcerisa, anterior a las restauraciones del siglo XIX, en Las 
iglesias románicas de... Ávila, pág. 63.

lo de a mediados de dicho siglo, y han de ser contemporáneas de los capite
les de la portada. Es posible que originalmente flanqueasen su entrada, una a 
cada lado, bajo la imposta que marca el arranque de la arquivolta exterior. Por 
otra parte, de ser cierta la hipótesis de Gómez-Moreno, que las identifica 
como san Vicente y una de sus hermanas, faltaría una tercera placa represen
tando la otra hermana del mártir, «puesta en la esquina de más afuera» de la 
portada, cuya señal habría sido borrada por las restauraciones “3.

Si tal relieve hubiera existido, cabría imaginar una disposición de las tres 
piezas en triángulo, con la figura masculina sobre la arquivolta externa y las 
femeninas a ambos lados de la portada. Tal composición, hoy impensable por 
quedar la fachada cubierta por la armadura del pórtico meridional, no hubie
ra sido imposible en el siglo XII, antes de que el pórtico se hubiera edificado. 
Por ello, y como hipótesis, hemos de plantearnos la posibilidad de que, con 
motivo de su construcción a finales del XIII, se decidiese modificar la porta
da, anchoándola y dotándola de las basas góticas que conservó hasta finales 
del siglo pasado. Debió de ser entonces cuando se procedió a su total rees
tructuración, suprimiendo algunos fustes, colocando los relieves de los 
supuestos mártires en los puestos que ahora ocupan y añadiendo los de la 
Anunciación y el rey, quizá pensados en un principio para otro lugar del tem
plo y acaso nunca antes empleados en un programa de portada.

d) El pórtico occidental
La entrada al pórtico, marcada por un gran arco apuntado, se halla flan

queada por dos torres de sección cuadrada y altura desigual, no terminadas 
según el proyecto original. El arco, integrado por molduras análogas a las de 
los nervios de la nave mayor, se adorna con rosáceas del mismo estilo que las 
de las capillas absidiales de la catedral abulense. Sobre el arco corre una 
imposta de la que arranca una especie de galería, con dos ventanas de medio 
punto y bocel corrido, flanqueadas a los extremos por columnas y un recua
dro macizo, enmarcado igualmente por columnas, entre ambas. Remata este 
cuerpo central de la fachada en una sencilla cornisa que da paso al tejado, 
correspondiéndose en altura con el cuerpo provisto de arquerías ciegas y ven
tanales de las torres norte y sur 44.

En su interior, el cuerpo central va cubierto por una bóveda de ocho ner
vios cruzados en la clave, con molduras iguales a las de la nave central. Los



90

45 M. Cómez-Moreno, Ibid., I, pp. 137-138, 143-144, y II, láms. 236, 239-240, 252-257. 
Para las obras borgoñonas citadas, véase E. Lambert, Ibid, pp. 51-52; V. H. Débidour, Véze/ay, 
lám. 64, y M. Aubert, M. Pobé y J. Cantner, í'art monumental román en France, París, 1955, 
pág. 60, lám. 55 (Semur-en-Brionnais).

Fig. 8.-San Vicente: 
tribuna occidental.

nervios de los ángulos arrancan de columnas apoyadas en ménsulas ricamen
te adornadas, mientras que los restantes parten de una cornisa que también 
sirve de base para los ocho arquillos que ocupan los lunetos de la bóveda. 
Bajo la cornisa se disponen, en los muros laterales, los arcos que facilitan la 
entrada a las torres, y en el oriental, un arco que sirve de cobijo a la tribuna 
del pórtico, a cada uno de cuyos lados se abre, por el interior, una ventana 
geminada. Como ya indicó Gómez-Moreno, el balconcillo semicircular al que 
ésta da paso en el interior del templo recuerda las tribunas de Cluny, Vézelay 
y Autun, pero aún se asemeja más al de Semur-en-Brionnais (Fig. 8).

La función del pórtico es la de cobijar, realzándola, la hermosa portada prin
cipal del templo. Se compone ésta de cinco arquivoltas apoyadas en los corres
pondientes pares de columnas. Excepto las exteriores, todas ellas se disponen en 
dos órdenes, sirviendo las inferiores de base a las figuras de apóstoles que se 
adosan a las superiores. Otros dos apóstoles, sedentes, se alojan en las jambas 
internas de la portada. Sobre ellos, sendas ménsulas decoradas con prótomos de 
leones andrófagos apean el tímpano, que se apoya en su eje en prótomos de 
bueyes que emergen del parteluz. Este se compone de un pequeño plinto con 
dos columnas torsas superpuestas que sostienen un Cristo sedente 4S.



91

a!’ M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 144, y II, láms. 258-259 (tímpanos y arquivoltas), 260 
(capiteles) y 261 (tejaroz), y E. M° Repullés, Ibid., pág. 77.

La decoración de los capiteles es muy variada: historiada y zoomórfica, 
con enmarcamientos arquitectónicos, en las columnas inferiores de las jam
bas, mientras que en los capiteles que coronan las figuras de los apóstoles 
se reduce a hojas de acanto. El tímpano se subdivide en otros dos, en los 
que se figura la parábola del rico Epulón y el pobre Lázaro. Ambos timpa- 
nillos decoran su contorno con acantos y una moldura de rosáceas, que
dando lisa la superficie restante. De las arquivoltas, separadas todas ellas 
por mediascañas provistas de diminutas rosáceas, la interior muestra una 
primorosa ornamentación, con aves, leones y animales fantásticos entre un 
tupido follaje. La segunda y tercera se cubren con roleos de ejecución esme
rada. La cuarta es de palmetas y la exterior va provista de un grueso bocel 
con arquillos superpuestos, decorando su trasdós una moldura de tallos ser
penteantes.

Sobre la arquivolta externa corre una espléndida cornisa, integrada por un 
enmarcamiento arquitectónico de torres y arquillos que apea en una serie de 
modillones decorados con hojas de acanto. Una multitud de personajes, hom
bres y mujeres semidesnudos y cuidadosamente cincelados, se aloja entre los 
arquillos. Remata esta arquería una imposta de roleos con florones del mismo 
estilo que las arquivoltas de la portada 46. Aunque ésta no sea objeto de estu
dio en el presente trabajo, se aludirá a su estilo e influencias más adelante, al 
tratar de las campañas constructivas del templo.

Las torres laterales rompen, con su distinta altura, la simetría con la que, 
probablemente, se habría concebido la fachada. Prueba de ello la da su cuer
po inferior, organizado en una y otra de igual modo, con un gran arco apun
tado en sus tres frentes y albergando cada uno dos esbeltos arcos de medio 
punto sostenidos por columnas a los lados. Difieren, en cambio, en los con
trafuertes que se les ha adosado, considerablemente más robustos en el flan
co NO. que en los restantes. Al interior de los respectivos cuerpos inferiores, 
se accede desde el pórtico, a través de dos arcos provistos de boceles y apo
yados en columnas. El segundo cuerpo de las torres, aun presentando los mis
mos elementos estructurales en una y otra, varía parcialmente en su orna
mentación: la septentrional tiene arcadas ciegas y geminadas, y la meridio
nal, profundamente afectada por las restauraciones, dispone de ventanas 
geminadas.

Sólo la torre septentrional posée un tercer cuerpo, levantado, al parecer, 
en 1440, en tiempos del obispo D. Juan de Cervantes. Difiere de las partes 
construidas anteriormente tanto por el uso del granito en ciertos detalles



C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

92

" Véase, además de L. Ariz, Historia de las grandezas..., fol. 50, rv., E. Ma Repullés, Ibid., 
pp. 102, 58-59 y 37, y A. Hernández Callejo, Ibid., pág. 17, M. Gómez-Moreno, Ibid., I, PP 
81, 138 y 141, y II, láms. 238 (San Vicente), 17, 39 y 40 (catedral), 390 (convento de San 
Francisco), 396, 399-bis y 402 (convento de Santo Tomás). J. L. Gutiérrez (Ibid., fig. 36) repro
duce un grabado de San Vicente publicado en 1849, antes de comenzarse las restauraciones 
dirigidas por A. Hernández Callejo. En él se aprecia una arquería ciega en la cara oriental de 
la torre sur y ventanas no ajimezadas en la cara sur.

« Véase, A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, lám. 61 
(Loarre), pág. 221, láms. 4-5, pp. 70 y 75-77 (San Juán de la Peña), láms. 25 y 27, pp. 131-132 
(Obarra); M. A. García Guinea, El Románico en Santander, Santander, 1979, t I, pág. 237 
(Cervatos) y t. II, pág. 560, lám. 1085; L. M* Lojendio-A. Rodríguez, Castille Romane, 1, La 
-Pierre-qui-Vire, 1966, pp. 109-110, pág. 120, lám. 37 (Castañeda), pp. 267 y 271, fig 114 
(San Pedro de Tejada), e Id., Castilla/2. Soria, Segovia, Ávila y Valladolid ( La España 
Románica), Madrid, 1979, pp. 228-229, 231 (planta) y 235, lám. 85 (San Millán de Segovia).

ornamentales, como por la caprichosa forma que adoptan sus vanos y has
tiales 47.

Los distintos autores que se han ocupado de San Vicente coinciden en dis
tinguir dos campañas constructivas en su fábrica románica. De ellas, sólo la 
primera guarda directa relación con el objeto de este estudio, pero, para tener 
una visión general de lo que fue la construcción de la iglesia, habremos de 
referirnos también a la segunda.

La primera campaña se inició en la parte oriental del templo, edificándo
se en primer lugar una cripta en la hondonada que había albergado las reli
quias de los mártires y, sobre ella, una cabecera de triple ábside. Como ya se 
ha indicado, carecemos de testimonios documentales para fechar el comien
zo de las obras, pero, dado el desarrollo de la historia abulense tras la repo
blación de la ciudad, estimo que éstas no debieron de empezarse antes del 
tercer decenio del siglo XII. A la situación histórica hay que sumar, además, 
los datos proporcionados por la misma fábrica.

La organización de la capilla mayor, con dos arquerías superpuestas en los 
muros del presbiterio, recoge un modelo ya presente en la iglesia del castillo 
de Loarre, pero no popularizado hasta bien entrado el primer tercio del siglo 
XII en algunas iglesias castellanas, como las de Elines, Cervatos, Castañeda, 
San Pedro de Tejada o San Millán de Segovia 48. Este hecho, junto con la 
decoración de sus capiteles y cimacios con elementos comunes a los apare
cidos en la última campaña de San Isidoro de León, aconseja no adelantar el 
comienzo de San Vicente a la década indicada.

Tras la cabecera, los trabajos proseguirían en el transepto y los tramos orien
tales de las naves. Pero, de ellos sólo pudo haberse construido el piso inferior,



93

” Cfr. las Figs. 1, 81, 143 y 160 (cabecera) con las Figs. 7, 80 y 15S (fachada sur), o los 
rostros de los modillones de las Figs. 341-344, con los de las Figs. 202-203.

50 Véanse las láms. 237, 239-243 (capiteles de estilo borgoñón de San Vicente) del t. II del 
Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno.

51 Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 142-143, y El arte románico. Exposición organiza
da por el Gobierno español bajo los auspicios del Consejo de Europa. Catálogo, Barcelona- 
Santiago, 1961, pp. XXXV-XXXVIII, y la «Introducción» a El arte románico en Falencia, Falencia, 
1975 (2 ed.) de M. A. García Guinea, pág. XI. Consúltese, asimismo, G. Gaillard, «Le Porche de 
la Gloire á St-Jacques de Compostelle et ses origins espagnoles», Cahiers de Civilisation 
Médiévale, 1/4, 1958, pp. 465-474; W. Goldschmidt, «El pórtico de San Vicente en Ávila», Arch. 
Esp. Arte y Arqueología, núm. 11, 1935, pp. 259-272; J. M. Pita Andrade, La escultura románica 
en Castilla. Los maestros de Oviedo y Ávila, Madrid, 1955, pág. 16, y J. Gudiol-J. A. Gaya, 
«Escultura y arquitectura románicas», Ars Hispaniae, \í, pág. 322.

cubriéndose con decoración en primer lugar los capiteles e impostas de los ábsi
des y, luego, a las órdenes de un nuevo maestro, el transepto, naves y la corni
sa absidal. Así, algunos de los canecillos y capiteles de los ábsides manifiestan 
las mismas características que algunos de los relieves y capiteles de la fachada 
meridional 49. Unos y otros hubieron de realizarse a lo largo de la última fase de 
esa primera campaña constructiva, quizá ya a mediados del siglo XII.

La obra realizada en esta primera fase alcanzó hasta el quinto tramo. El inicio 
de una segunda campaña viene allí marcado por la decoración que adopta, en el 
interior, el cimacio izquierdo de la ventana de la nave meridional. Mientras que 
el derecho se cubre con motivos vegetales característicos de los tramos orienta
les, el de la izquierda lo hace con una serie de molduras -nacela, baquetón, 
mediacaña y listel- superpuestas, y estas mismas molduras se repiten en los 
cimacios de la ventana interior del sexto tramo, en los respectivos tramos del cola
teral septentrional, tanto en las ventanas del interior como en las de afuera, y en 
los pilares del sexto tramo, construido enteramente en fecha más tardía. Por otra 
parte, si bien es cierto que ese tipo de cimacio no se halla presente en las venta
nas correspondientes de la fachada meridional, ello no significa que sus para
mentos más occidentales ya se hubieran elevado durante la primera campaña. 
Sus capiteles responden plenamente a la estética implantada durante la segunda 
campaña, adornándose con varios pisos de acantos espinosos, similares a los de 
los dos últimos tramos de la fachada septentrional y a los de los pilares del sexto 
tramo y, en definitiva, comparables a los del pórtico occidental de San Vicente 50.

El tipo de follaje que recubre estos últimos capiteles, de calidades más natura
listas y de un modelado distinto al empleado en los capiteles de la primera cam
paña, caracteriza al taller borgoñón que hubo de trabajar en el edificio desde el últi
mo tercio del siglo XII. Sus relaciones con otros destacados centros del Románico 
peninsular tardío -como Carrión, Oviedo, la catedral de Santiago o Aguilar de 
Campóo- y francés -como Vézelay, Avallon, Autun, Saint-Denis, Chartres, Bourges 
o Arles-, han sido señaladas y discutidas en reiteradas ocasiones 51. Frente a ese



94

, ” H^nández Cal^°'lb'b' fá8 13 Se refieren también a la campana, E. M' Repullés, 
Bayona, 1984, pág 388,^1 ' Sus ™™™"tos...Salamanca, Ávila y Segovia,

” H. Pradalier, La Sculpture á la Catedral Vieja de Salamanque, I, pp. 57-64; F. Cuadrado 
Lorenzo, La ,g¡esta de Santa María del Camino de Carrión de los Condes y su programa escul
tórico, Palencia, 1987, pp. 203-292. H b

Al acabarse la primera campaña, sus canteros y escultores parecen haber 
sido reemplazados por otros en un breve intervalo de tiempo. Da la impre
sión de que las obras se desarrollaron en altura al comienzo de la segunda 
campaña, levantándose las tribunas de las naves laterales antes de construir 
el cuerpo inferior de los dos últimos tramos. El estilo de sus capiteles perte
nece ya a la órbita de lo borgoñón, pero las molduras de sus cimacios 
-nacela y listel separados por una mediacaña- son distintas a las que apa
recen en esos postreros tramos. Por otra parte, bajo las arcadas de las tribu
nas corre una imposta decorada con motivos vegetales propios de la prime
ra campaña, con la excepción de unas flores de cinco pétalos que sólo apa
recen en las impostas anulares de las semicolumnas que dan a la nave cen
tral y en el remate de la cornisa de la fachada meridional. Una vez alzados 
los cuatro primeros tramos de las tribunas, quizás entre 1160 y 1170, los tra-

estilo, el empleado a lo largo de la primera campaña depende del arte creado en 
los grandes centros del Camino de Santiago en los umbrales del siglo XII, y es éste 
el que centra nuestra atención.

Sólo contamos con indicios estilísticos para determinar el final de esa pri
mera campaña. La inscripción de una campana de San Vicente, fechada en 
1157, que Hernández Callejo afirmó haber visto, pero de la que no hay ras
tro, podría guardar alguna relación con ese final de obras 52. Pero tanto las 
dudas que suscita la transcripción del restaurador, como su inmediata desa
parición, hacen de lo anterior una simple conjetura. De la comparación con 
obras mejor fechadas podemos, no obstante, obtener una aproximación más 
segura. Una de ellas es la Catedral Vieja de Salamanca, comenzada hacia 
1151, cuyos ábsides y portada occidental se decoran con capiteles de cierta 
semejanza con la escultura de la primera campaña de San Vicente. Por otra 
parte, Santa María de Carrión de los Condes, ya relacionada por García 
Guinea con la iglesia abulense, ha sido fechada por F. Cuadrado en el segun
do tercio del siglo XII debido a sus analogías con obras pirenaicas y aragone
sas, localizadas en Lesear, Oloron-Ste.-Marie y Uncastillo 53. Todo ello hace 
suponer que hacia 1150-1160 pudo estar concluido -hasta el quinto tramo- 
el cuerpo inferior de San Vicente, tanto en la nave central como en las late
rales.



95

54 Cfr. M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, II, láms. 228-232 y 235 (primera campaña) 
con las láms. 237, 239-244 y 252-261 (última campaña). La atribución de las rosetas bajo las 
tribunas al taller de formación borgoñona no ofrece dudas, pues, aparte de las diferencias de 
estilo que se registran respecto a las flores de la primera campaña, se trata de una fórmula deco
rativa original de tal región francesa y, en particular, de La Magdalena de Vézélay, como puede 
apreciarse en V. H. Débidour-E. M. J. Le Caisne, Vézelay, Paris, 1962, láms. 74 y 95.

55 Véase, sobre la consagración de la basílica abulense, E. MJ Repullés, Ibid., pág. 102, y 
J. Ms Quadrado, Ibid., pág. 385, n. 2. Respecto a la catedral de Salamanca, véase H. Pradalier, 
Ibid., pág. 230, y sobre la catedral de Santiago, S. Moralejo, «La imagen arquitectónica de la 
Catedral de Santiago de Compostela», Atti del Convegno Internazionale di Studi «// 
Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Perugia, 23-25 Setiembre, 
1983, pp. 37-61, y K.J. Conant, A Arquitectura románica da Catedral de Santiago de 
Compostela, Santiago, 1983, y las «Notas para una revisión de la obra de K.J. Conant», de S. 
Moralejo (pp. 221-232), en la misma obra.

56 M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 65-81 y 89-94 (catedral de Ávila) y 132-144 (San Vicente), 
y J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 80-83 (San Vicente). Otra referencia al maestro de obras de la cate
dral es propocionada por un documento de 1191, en el que queda patente la estima que el 
obispo Domingo II le había otorgado («Preterea placuit quod ecclesiam Beati Petri de 
Arevalo....et aldeam de Graial, quam cum omni apparatu suo pro anniversario magistri Fulgerii 
canonicis contulit, iure perpetuo habeant et quiete posseant», doc. núm. 36 de A. Barrios, 
Documentación medieval de la Catedral...).

bajos proseguirían en el piso inferior y en las tribunas de los dos más occi
dentales 54.

Los trabajos, por tanto, se desarrollarían en el mismo orden que en la cate
dral de Santiago. La afinidad que mantienen ambos centros en la introducción 
de elementos arquitectónicos propios del gótico y en el recurso a una escultura 
de exquisito modelado, ayuda a fechar la última campaña románica de San 
Vicente. En Santiago, sabemos que la cripta y el Pórtico de la Gloria se realiza
ron entre 11 68 y 1188, trabajándose hasta 1211 en las tribunas del Pórtico.

En el caso de Ávila, su episcopologio fija en 1243 la consagración de San 
Vicente. Como ya resulta habitual, es imposible corroborar tal fecha. De todas 
formas, si se considera que las obras de la catedral Vieja de Salamanca se pro
longaron hasta 1225-1230, no sería de extrañar que otro tanto hubiese suce
dido en San Vicente 55. Un dato más para datar su segunda campaña es pro
porcionado por un documento, fechado en 1192, que alude a unas propieda
des donadas a Alfonso VIII por el difunto Fruchel, maestro de la catedral de 
Ávila fallecido un año antes. Las relaciones que se aprecian entre el above- 
damiento del pórtico occidental de San Vicente y el de la giróla de la catedral 
abulense han fomentado una amplia especulación en torno a la autoría del 
pórtico y a la obra arquitectónica de Fruchel en Ávila.Dejando, pues, al mar
gen su presunta intervención en la campaña final de San Vicente, es induda
ble que ésta hubo de ser coetánea a los comienzos de la catedral, la primera 
española iniciada en estilo gótico 56.



SAN PEDRO DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

96

” Véanse las láms 233 y 237 (nave central) y 238 (fachada occidental) del t. II del 
Catálogo de Avila de M. Gómez-Moreno, y las pp. 139-141 del 1.1, además de cfr. con L. Ariz, 
Ibid., rol. 50 v. y la monografía de E. M* Repullés.

L. Serrano Cartulario de San Millán..., pp. 229, 294 y doc. núm. 291. Cfr. con J. L. 
Gutiérrez, Las iglesias románicas de... Avila, pp. 106-107.

Las noticias conservadas acerca de la iglesia de San Pedro son escasas. Su 
colación aparece citada en el dudoso documento de 1103, pero, al igual que 
sucede con las iglesias de las restantes parroquias en él mencionadas, tal 
fecha no guarda relación con la fábrica que ha llegado hasta nosotros 58.

A lo largo de la mencionada campaña de San Vicente se abovedó la nave 
central, una vez alzadas las tribunas y abiertas sus ventanas, molduradas con 
bocel en todo su contorno, según una fórmula usual en el Románico tardío. 
Posiblemente, mientras los canteros trabajaban en el abovedamiento, los 
escultores preparaban las piezas previstas para la ornamentación de la porta
da occidental y de la cornisa meridional.

A continuación, debieron de comenzar las obras en la fachada occidental. 
No hubo problemas para llevar a buen término su espléndida portada, pero sí 
parece haberlos planteado la erección de las torres que la flanquean. Como 
ya se ha indicado, sus cuerpos inferiores son homogéneos, pero en los 
siguientes parecen haber surgido divergencias en la composición; divergen
cias aprovechadas por Hernández Callejo para una drástica intervención en 
el de la torre meridional.

Es posible que sobre este segundo cuerpo se hubiese planeado alzar un 
tercero. Por razones que desconocemos, pero que podrían guardar relación 
con una falta de recursos financieros y de mano de obra, ante la competencia 
que para entonces supondría la catedral, las obras en San Vicente hubieron de 
adoptar un ritmo muy lento, acabando por rematarse la fachada de cualquier 
modo. Fue esa sensación de algo inacabado la que propició la intervención 
del obispo Juan de Cervantes a mediados del siglo XV, costeando la construc
ción del tercer cuerpo de la torre septentrional. Sin embargo, tampoco él pudo 
ver cumplidos sus deseos, y la torre quedó sin la elevada cubierta que proba
blemente se le había proyectado, de tal modo que aún hoy San Vicente con
serva el hechizo de la obra inconclusa 57.



de las primeras iglesias de

97

59 Se refieren a la antigüedad de la iglesia L. Ariz, H} de las grandezas de la ciudad. .., 2a parte, 
fol. 37; B. Fernández Valencia, Historia y Crandeza del insigne Templo..., fol. 89; E. Ballesteros, 
Estudio histórico de Ávila..., pág. 252;M. Gómez-Moreno, Catálogo..., I, pág. 148; N. Sentenach, 
«Iglesia de San Pedro de Ávila», Academia, Vil, 1913, pp. 231-232; E. Tormo, «Ávila», Cartillas 
excursionistas TORMO, Madrid, 1917, pág. 41; A. Veredas, Ávila de los Caballeros, Ávila, 1935, 
pág. 93; S. Alcolea, Ávila monumental, Madrid, 1952, pág. 128; J.Ma de Azcárate, Monumentos 
españoles, I, Madrid, 1953, pág. 52; L. Ma Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2..., pág. 384, y J. L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 40-41 y 106-107. Bajo el reinado de Felipe III las discusiones acerca de la 
mayor o menor antigüedad entre las basílicas de San Vicente y San Pedro se zanjaron con una 
sentencia ejecutoria que ordenaba «que la cruz de San Pedro precediese en las procesiones a la 
salida y la de San Vicente a la entrada, cambiando de sitio en la mitad de la carrera», según infor
ma E. M- Repullés en La basílica de los santos mártires..., pág. 42.

60 A. Lambert, «Ávila», Dictionnaire d'Histoire et...Ecclésiastiques, V, col. 1172, y J. L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 93-94.

61 Para la mención del 1173, véase «La Crónica de la Población...» (ed. M. Gómez- 
Moreno), pp. 28 y 30; L. Ariz, Ibid., fol. 42, pág. 201, y el Marqués de Foronda, «Crónica iné
dita de Ávila», Bol. Real Acad. H1, LXIII/1 -2, 1913, pág. 119. El documento de 1229 es reco
gido por A. Barrios en Documentación medieval..., pp. 56-57, doc. núm. 64. Del de 1250 dan 
cuenta J. González, «La Extremadura castellana...», Hispania, núm. 127, 1974, pp. 416-424, y 
E. Tejero, Toponimia de Ávila, pp. 199-212, y del último, B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 19.

Se la reconoce tradicionalmente como una , 
Ávila, y no han sido pocos (N. Sentenach, E. Tormo, A. Veredas, S. Alcolea, J. 
Ma de Azcárate, J. L. Gutiérrez) los que otorgaron a los inicios de su cons
trucción una antigüedad aún mayor que la de San Vicente. Esta es también la 
opinión de Gomez-Moreno, fundada en el estilo de los capiteles e impostas 
de San Pedro 59. A. Lambert, por su parte, no descarta la posibilidad de que 
los orígenes de la iglesia se hallasen en una primitiva catedral mozárabe, 
hipótesis a la que ya nos hemos referido y que ha sido objeto de reciente con
sideración por J. L. Gutiérrez 60.

Una segunda alusión a San Pedro, en torno a 1173, se localiza en la 
Crónica de la Población. Para entonces es obvio que ya tenía que estar alza
da la cabecera de la iglesia actual, pero es imposible que estuviera rematado 
el resto, a juzgar por su decoración escultórica y abovedamiento.

Tras la mención de la iglesia en una donación de 1229, su parroquia se 
cita, junto con las restantes abulenses, en la consignación de rentas eclesiás
ticas ordenada por el cardenal Gil Torres en 1250. Según éstas, la de San 
Pedro destacaba de un modo notable, pues debía pagar 100 morabetinos, 
mientras que las de San Vicente, Santiago y San Juan sólo contribuían con 50, 
40 y 35.

Pocos años después, en 1254, vuelve a mencionarse San Pedro con moti
vo de una concordia celebrada entre los párrocos de la ciudad y su obispo 61. 
Cabe suponer que para entonces la iglesia estuviera concluida. Gómez-



98

« M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 149 y II, fig. 288, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 109, fig 
42, y pp. 101 y 39 (planta de San Pedro)

« Cfr. las opiniones de J. L. Gutiérrez, en Las iglesias..., pp. 109-110, y en la Cuía del 
Románico de Ávila y primer Mudéjar de la Moraña, Ávila, 1982, pág. 103; A. Veredas, Ibid., 
pág. 98, y G. E. Street, La arquitectura gótica en España, pág. 194, con las de M. Gómez- 
Moreno, Ibid., I, pág. 149, y II, láms. 295 (San Pedro), 249 (San Vicente) y 31-32 (catedral); E. 
Tormo, «Ávila», Ibid., pág. 14; N. de Melgar, Ibid., pág. 113, y S. Alcolea, Ávila..., pág. 129

M Véase A. Veredas, Ibid., pp. 96-101; N. de Melgar, Ibid., pp. 116-117; ). L. Gutiérrez, 
Ibid., pp. 109-110, y B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 19. En 1491, por otra parte, ante la puer
ta del templo se celebró un auto general de fe presidido por Fr. Tomás de Torquemada, según 
indica J. Martín Carramolino (Ibid., pp. 479-480). En su plaza se celebraron, asimismo, los 
funerales de Enrique IV (1474) y fueron proclamados los Reyes Católicos (véase M. Gómez- 
Moreno, Ibid., I, pp. 148-153).

Moreno consideraba aditamento de época gótica la torre de la cabecera, igual 
que la sacristía y los remates de la fachada occidental. Para Gutiérrez 
Robledo, en cambio, «la desviación del ábside del Evangelio sólo es justifica
ble si en el proyecto original ya se contaba con esta torre». Con todo, el ter
cer cuerpo de la misma podría ser, según él, del siglo XIII, y mucho más tar
dío su campanario de ladrillo 62.

Los trabajos realizados en San Pedro en el siglo XIV pudieron estar moti
vados por desperfectos sufridos en su estructura. Es probable que, como pien
san j. L. Gutiérrez, A. Veredas y G. E. Street, remonte a entonces la cubierta 
de su cimborrio, similar a la de San Vicente y a la bóveda de la capilla de San 
Bernabé de la catedral; con todo, hemos de señalar que Gómez-Moreno, 
seguido por E. Tormo, N. de Melgar y S. Alcolea, la fecha en el S. XV. Del siglo 
XIV podrían ser, por otra parte, las cornisas de las fachadas, el arco que cubre 
el rosetón occidental y los chapiteles de los contrafuertes que lo flanquéan, así 
como los relieves adyacentes. Según Gutiérrez Robledo, en ese siglo también 
se levantaron los tejados de la nave norte, quedando cegadas parcialmente las 
ventanas de la nave principal 63.

En el siglo XV se edificó en sillería granítica la sacristía, adosada al absi- 
diolo meridional, y se abrió una puerta, hoy cegada, en el transepto norte. Allí 
se encuentran los sepulcros pertenecientes a los descendientes de Esteban 
Domingo y Blasco Jimeno, labrados entonces. A finales de siglo, la instalación 
de un retablo en la capilla mayor tuvo como consecuencia la invención de 
varias reliquias. Poco después se delimitó el atrio de la iglesia con un pretil de 
leones rampantes y flameros, en tanto el interior se enriquecía con nuevos 
altares, sepulcros y retablos M.

En el informe realizado para su declaración como Monumento Nacional, 
se decía que el estado de conservación era perfecto en las partes principales, 
pero que la fachada y ábsides requerían una «patente e inmediata recompo-



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

99

a) Planta

Son varios los autores que han insistido en las semejanzas entre los tem
plos de San Vicente y San Pedro. Esta opinión sólo fue discutida por 
Lampérez, quien, pese a admitir que ambos tienen el mismo tipo de planta 
y son, en algunos detalles, muy semejantes, indica que son más importan
tes sus diferencias estructurales. Se impuso, sin embargo, el punto de vista 
de Gómez-Moreno, para el que ni siquiera la inferior calidad de San Pedro 
mitiga el parentesco que existe entre ellos 67. La similitud de planta entre 
ambas no excluye, con todo, diferencias en el número de tramos, tipo de

sición y afianzamiento». Entre otros desperfectos, el rosetón de la fachada 
occidental estaba girado, por lo que se pedía una reparación urgente. La 
declaración fue publicada el 10 de junio de 1914 y de la restauración se 
encargó Repullés, quien trabajó en ella hasta su muerte, en 1922; pero ésta 
aún proseguía en 1935, según señala A. Veredas 65. Una segunda campaña, 
realizada en 1967, tuvo como pésima consecuencia la retirada del rosetón de 
la fachada principal, amontonándose sus piezas en la iglesia de Santo Tomé 
el Viejo, aún hoy utilizada como almacén del Museo Provincial de Ávila. En 
la fachada, el rosetón fue sustituido por un basto remedo en hormigón, y sus 
vidrieras -ya perdidas- por cristales. Recientemente, el edificio ha sido obje
to de una nueva y cuidada restauración a cargo del arquitecto J. Fernández 
Suárez, con el propósito de solucionar los problemas constructivos de su 
fábrica, que ya empezaba a agrietarse 66.

65 Véase N. Sentenach, «Iglesia de San Pedro...», pp. 231-232, además de Arte Español, 
«Misceláneas», II, 1914, pág. 155; J. M° de Azcárate, Monumentos españoles, I, pp. 52-53; N. 
de Melgar, Ibid., pág. 110; A. Veredas, Ibid., pág. 95, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 110, quien 
da cuenta de esas primeras restauraciones.

66 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 148-149, n. 1, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 110.
67 Entre los primeros cabe destacar a A. Hernández Callejo ( Memoria histórico-descripti- 

va..., pág. 12); E. Ma Repullés (La basílica de los santos..., pág. 42); J. Martín Carramolino ( H1' 
de Ávila..., I, pág. 479); G. Ms Vergara ( Ávila y su territorio, pág. 30), y al arquitecto inglés G. 
E. Street (Arquitectura gótica en España, pág. 194). La opinión de V. Lampérez se expone en su 
Historia de la arquitectura cristiana española en la Edad Media, II, Madrid, 1930, pág. 194, y 
la de M. Gómez-Moreno, en el Catálogo..., I, pág. 148. Su opinión fue compartida por E. 
Tormo («Ávila», Ibid., pág. 41); N. de Melgar (Cuía descriptiva..., pág. 11); A. Veredas (Ávila 
de los Caballeros, pág. 94); S. Alcolea (Ávila monumental, pág. 128); F. Chueca (H* de la arqui
tectura..., pág. 21 7), y J. L. Gutiérrez (Las iglesias románicas..., pág. 94).



transepto saliente y

100

soportes, alzado de la nave central y abovedamiento del transepto y naves 
laterales.

La iglesia de San Pedro es de planta basilical, con transepto saliente y 
cabecera triabsidal (Lám. II). El ábside central, con dos tramos en su presbite
rio y tres ventanas en su remate, dobla en proporciones a los laterales. El tran
septo, de una sola nave, se divide en cinco tramos de desigual tamaño, e igual 
número de ellos tiene el cuerpo longitudinal del templo, articulado en tres 
naves bS.

- J. L. Gutiérrez, Ibid., figs. 39, 40 y 41 (planta, alzado este y sección longitudinal de San 
edro) y pp. 94-95 y 107-108, y cfr. con pág. 47, fig. 3, y M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 148 

y II, lám. 294
w M. Lampérez, Ibid., pág. 102, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 94, fig. 41 (Cfr. con fig. 22: San 

Vicente)
70 Véase A. Veredas, Ibid., pág. 98, además de M. Gómez-Moreno, Ibid., II, lám. 294 (vista 

del transepto y ábsides), y J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 98-100.
■1 Véanse las ils. 5, 6, 14, 20-a,b,d, 28, 33, 36, 37, 38-a, 39 y 45 del Repertorio ornamental.

b) Alzado

En alzado, las diferencias entre San Vicente y San Pedro son considerables, 
pues esta última carece de cripta y de tribunas, lo que ha permitido dar mayor 
altura a las naves laterales 69.

La cabecera.-Entre ésta y el resto de la iglesia hay una clara diferencia en 
el tipo de material y ornamentación empleados, por lo que resulta evidente su 
pertenencia a distintas campañas constructivas.

La capilla mayor cubre los dos tramos de su presbiterio con una bóveda de 
cañón, reforzada en su mitad por un arco fajón, y el hemiciclo con un casquete 
de cuarto de esfera. Este se apoya en semicolumnas truncadas que, originalmen
te, hubieron de arrancar del suelo. Lo mismo sucedió con las semicolumnas del 
arco triunfal del ábside. La desaparición de su mitad inferior pudo deberse a los 
sepulcros adosados en los siglos XIV y XV a ambos lados del presbiterio 70.

En altura, el conjunto del ábside se divide en dos cuerpos por medio de 
una imposta de motivos florales variados. Sobre ella se sitúan sendas arcadas 
ciegas, análogas en proporciones a las ventanas del hemiciclo. Sus columnas, 
apoyadas en basas de tipo ático, rematan en los capiteles más interesantes de 
la iglesia, tanto desde el punto de vista formal como del iconográfico.

Al igual que la capilla mayor, los absidiolos se organizan en dos pisos 
separados por impostas de rosetas, palmetas y entrelazos. Sobre ellas se alzan 
las arquerías ciegas del presbiterio y las dos ventanas de los respectivos hemi
ciclos, ocultos por sendos retablos (Fig. 9)71.



Fig. 9.-San Pedro: interior de un absidiolo.

101

Los detalles ornamentales permiten rastrear la huella de sus escultores en 
otras iglesias abulenses. Gómez-Moreno señaló la relación existente entre sus 
billetes y rosetas y los de San Vicente; pero, al mismo tiempo hizo ver que 
otros motivos de San Pedro se repetían en las iglesias de San Segundo y San 
Andrés -que juzgaba anteriores-, en San Isidoro de Ávila y en el Románico de 
León, Burgos y Santander. Esta opinión de Gómez-Moreno fue recogida por J. 
L. Gutiérrez, para quien tras la iglesia de San Andrés, se habría levantado la 
cabecera de San Pedro y, posteriormente, las iglesias de San Segundo y San 
Isidoro 72.

No es el momento de ahondar en el carácter de tales relaciones, pero 
hemos de adelantar que algunos de los motivos de San Pedro reaparecen, a 
fines del siglo XII, en San Nicolás, la Magdalena y Santo Tomé 73.

Las relaciones establecidas permiten fijar la cronología de la cabecera en 
el mismo periodo que la de San Vicente, aunque realizadas por distintos talle-

72 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 148 y 155-157, y). L. Gutiérrez, Ibid., pp. 107-108.
” Véanse las impostas de las Figs. 218 ( La Magdalena), 302, 296 (San Nicolás) y 306 (Sto. 

Tomé), además de las ils. 19, 20, 28, 33, 36, 42 y 49.



102

74 Véase L. Ma Lojer>d¡o-A. Rodríguez, Castille Romane, I, La Pierre-qui-Vire, 1966, pág. 
304, figs, 126 y 131-132 (San Quince); A. Canellas, Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, 
pp. 246-247 y 254, figs. 96-98 (Sós del Rey Católico), pág. 350 (Uncastillo), y consúltese, asi
mismo, A. Burgos-J. Nougaret, «Preliminaires á l'étude de la décoration figurée des églises 
romanes de Bas-languedoc», Mélanges offerts i René Crozet, I, Poitiers, 1966, pp. 487-497;). 
Cabanot, «L'église Saint-Jean de Mazéres», Congrés Archéologique de France (C.A.F.), 128e. 
Session, 1970, GASCOGNE, Paris, 1970, pp. 67-79; Id., «L'église Saint-Jean-Baptiste de Saint- 
Mont», Ibid., pp. 80-90; Id., Les débuts de la Sculpture romane dans le Sud-Ouest de la France, 
Paris, 1987, y J. Cabanot, C. Fabre y F. Legrand, Aire-sur-l‘Adour. L'église et l'abbaye, Mont- 
de-Marsan, 1985.

res. Por razones que explicaré más adelante, considero que las iglesias de 
San Andrés y San Segundo hubieron de comenzarse algo después que las 
cabeceras de San Vicente y San Pedro, pero todas ellas en el segundo cuar
to del siglo XII. Una fecha en torno a 11 30-1140 quizá fuese acertada, por los 
paralelos que pueden establecerse entre la escultura de los ábsides de San 
Pedro y la de otras iglesias castellanas, aragonesas y del sudoeste de Francia 
levantadas por entonces. Entre ellas, y por responder, en cierto modo, a un 
similar clima artístico pese a sus diferentes estilos, podrían citarse, Santa 
María de Carrión, San Quirce -consagrada en 1147-, Santillana, Aibar, 
Olleta, Santa María de Uncastillo, Sos del Rey Católico, Lesear, Ste. Quiterie 
de Mas-d'Aire o Mazéres. Una precisión mayor en su cronología es imposi
ble dada la total carencia de documentación relacionada con la iglesia en el 
siglo XII

El transepto.-Sus muros presentan una sobria articulación en altura, sien
do sus elementos más destacados las semicolumnas de los tramos extremos y 
una imposta que marca el arranque de la bóveda. Hay indicios de que en el 
muro oriental de los brazos existieron sendas ventanas, cegadas, probable
mente, al elevarse la torre septentrional o construirse la sacristía. En los has
tiales, a los que se adosaron sepulcros con arcosolios, éstas son de medio 
punto y muy esbeltas. Sus molduras y capiteles, similares a los de la nave cen
tral, manifiestan una cronología tardía, siendo propios de la fase gótica a la 
que llegó la construcción de la iglesia.

El transepto cubre sus tramos con bóvedas de distinto tipo. Los primeros 
en recibirlas fueron los de los extremos, cubiertos con bóvedas de cañón 
apuntado. Los tramos inmediatos poséen bóvedas de crucería, con nervios de 
bocel entre mediascañas y baquetones, como en la nave central.

En el crucero, el cimborrio se eleva sobre arcos torales de medio punto y 
doblados, apoyados en pilares de sección cruciforme. Al igual que sus sillares 
y capiteles, también fueron labrados en granito los capiteles de las semico
lumnas adosadas a los brazos del transepto, vegetales y de relieve aplanado.



r

103

Fig. 10.-San Pedro: 
bóveda de crucero.

Esta ornamentación uniforme y de calidad mediana se corresponde con un 
estilo afín al de inspiración «cisterciense», si hemos de caracterizar de algún 
modo la sobriedad de que hacen gala.

Como se ha indicado, en su abovedamiento el cimborrio es análogo al 
de San Vicente, cubriéndose con una bóveda de crucería de ocho plemen- 
tos. En el centro de cada uno de sus lados, sobre la imposta de bocel corri
do que marca su arranque, hay una ventana geminada de medio punto. 
Configuran éste tres boceles, alternados con escocias, que apean en los 
capiteles de los haces de columnillas que enmarcan la ventana. Cada una 
de ellas se halla flanqueada por sendos arcos ciegos de bocel continuo. Al 
igual que en San Vicente y la capilla de San Bernabé, las trompas de la



104

75 Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 149, y II, láms. 293-295, y cfr. con las figs. 31- 
32 (capilla de San Bernabé) y fig. 249 (San Vicente). Véase también J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 
99, 106-108 y fig. 41.

J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 100, y M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 148, y II, lám. 293.
77 Cfr. los capiteles de las figs. 292 (nave lateral sur), 293 (nave central), 294 (transepto) y 253, 

255 y 257 (Pico, occidental de San Vicente) del t II del Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno.

bóveda forman semibóvedas de crucería, con nervios de tres boceles super
puestos (Fig.10) 7S.

El cuerpo longitudinal.-Los cinco tramos que se distinguen en las tres 
naves de la iglesia están separados por pilares de núcleo cruciforme sobre 
plinto cilindrico, realizados en granito hasta el arranque de los arcos forme
ros. Los plintos de los pilares, rematados en bocel, dan paso a las basas de las 
semicolumnas, compuestas por dado, cuarto de bocel, escocia y baquetón, y, 
en algunos casos, garras en forma de hoja.

Mientras que las semicolumnas de los arcos formeros rematan en capite
les lisos de estructura campaniforme, las correspondientes a la nave central 
muestran una imposta anular a esa altura. Los cimacios e impostas, en conso
nancia con la austeridad ornamental de las naves, están compuestos exclusi
vamente de molduras -golas, baquetones y listeles.

Los arcos formeros son doblados y de medio punto. Sobre ellos hay una 
imposta que prolonga los cimacios de los capiteles de la nave central, decora
dos con hojas de escaso relieve y formas geometrizadas. En ellos descansan los 
arcos perpiaños -moldurados con boceles y escocias- que delimitan las bóve
das de crucería de la nave, cuyos nervios apean en ménsulas agallonadas.

Este cuerpo superior de la iglesia está realizado en arenisca, lo que con
trasta con el piso bajo. Carece de tribunas, aunque es posible que éstas estu
vieran presentes en la mente del maestro constructor, pues, en opinión de 
Gutiérrez Robledo, las escaleras de caracol embutidas en el frente occidental 
del transepto son «el único recuerdo de una tribuna pensada sobre las naves 
laterales» ,h. Se ilumina con ventanas provistas de capiteles troncocónicos 
decorados con follajes de escaso relieve.

Como en los arcos formeros, los capiteles de las semicolumnas que miran 
a las naves laterales son campaniformes y lisos, al tiempo que sus cimacios 
son moldurados. Por contra, los capiteles correspondientes a las responsiones 
murales se cubren con hojas de acanto rizadas, de relieve profundo y mode
lado cuidado, mucho más en consonancia con el estilo borgoñón de la por
tada occidental de San Vicente que con los restantes capiteles de San Pedro 
(Figs.11 y 12) 77. Hemos de pensar, por tanto, que responden a una campaña 
anterior a la de la nave central.



7

105

Fig. 11 .-San Pedro: interior 
de la nave central.

Fig. 12.-San Pedro: 
interior del transepto.



II.—EXTERIOR

106

F/g. 13.-San Pedro: 
exterior de la cabecera.

Las portadas laterales se localizan en el segundo tramo de las naves late
rales, iluminándose los tres restantes con ventanas decoradas de modo seme
jante a las de la nave central. Los muros son de arenisca, al igual que sus res- 
ponsiones y abovedamiento, por lo que su apariencia contrasta vivamente 
con el tono grisáceo de las semicolumnas, capiteles y ménsulas de los pilares 
de la nave central. Por lo que a las bóvedas respecta, basta decir que respon
den al sistema utilizado en la nave central y se sirven de iguales molduras en 
los nervios.

a) La cabecera

Salvo por la ausencia de la cripta, la cabecera de San Pedro se organiza 
de la misma forma que la de San Vicente (Fig.1 3). El ábside central está divi-



107

b) Las fachadas laterales

Presentan la misma configuración, con la salvedad de la torre del campa
nario, que aparece adosada al transepto norte. Tanto el hastial de éste, como 
el del otro, arrancan de un basamento granítico con contrafuertes achaflana
dos. Sus muros se dividen en dos cuerpos por una moldura que corre bajo las 
ventanas del transepto, adornadas con un bocel corrido.

Las fachadas de las naves se escalonan en dos cuerpos, manifestando la 
distinta altura de la nave central y laterales. Se ordenan en cinco paños sepa
rados por contrafuertes prismáticos que, tras alcanzar la cornisa de las naves 
menores, se prolongan flanqueando las ventanas de la nave principal. Estas 
corresponden a sus cuatro últimos tramos. Las de los colaterales son más

78 Véase J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 96, y cfr. las figs. 4 (San Vicente) y 40 (San Pedro).
79 J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 109 y fig. 42 (torre de San Pedro según el dibujo de Moya).

dido en tres calles por semicolumnas adosadas sobre basas áticas. En cada 
paño la superficie mural se articula en tres cuerpos, separados por dos impos
tas con motivos florales. La imposta inferior sirve de base a las tres ventanas 
del ábside, flanqueadas por columnas provistas de capiteles zoomórficos y de 
heléchos y de cimacios adornados con motivos vegetales. Sobre ellas, el ter
cer cuerpo remata en una cornisa con canecillos geométricos y capiteles aná
logos a los anteriores. Los absidiolos, aunque con las lógicas variaciones 
impuestas por sus menores dimensiones, ofrecen la misma ordenación. Tan 
sólo tienen dos semicolumnas y, entre ellas, dos ventanas de arco sencillo 78.

La sacristía y torre son de muros lisos, rematando la primera en una cor
nisa de bolas y escalonándose en cuatro cuerpos decrecientes la segunda. El 
inferior, de granito, tiene dos ventanas adinteladas; el segundo, de arenisca 
como el tercero, posée una saetera; el tercero está separado de los otros por 
impostas semejantes, según Gutiérrez Robledo, a las que aparecen en la cate
dral de Ávila en el primer cuarto del siglo XIII, y muestra las huellas de una 
ventana cegada o arco de descarga; el cuarto, en ladrillo y muy posterior, sirve 
de campanario. Como el cimborrio, la torre termina en un tejado a cuatro 
aguas y lleva embutido un cuerpo cilindrico con escaleras.

Los muros del transepto se refuerzan con contrafuertes prismáticos en las 
esquinas, y rematan en una cornisa desprovista de canecillos. Por último, el 
cimborrio se divide en dos cuerpos por una sencilla moldura en bocel y rema
ta en una cornisa de canecillos en proa de barco. Bajo ella, la ventana corres
pondiente a cada uno de sus frentes, repite el esquema ornamental descrito en 
el interior del cimborrio 79.



108

Fig. 14.-San Pedro: 
portada sur.

pequeñas que las de la nave central, pero como ellas tienen la rosca aboce- 
lada y se adornan con columnas de capiteles vegetales. Al igual que ocurre en 
el transepto, ambas fachadas carecen de canecillos, procediendo sus cornisas 
graníticas de la reforma del siglo XIV.

Las portadas de una y otra fachadas están flanqueadas por contrafuertes y 
protegidas por tornalluvias de erosionados canecillos. Pese a su similar estruc
tura, difieren en ornamentación, siendo mucho más rica la septentrional. 
Consta ésta de cinco arquivoltas sostenidas por columnas y codillos alter
nantes. Sus basas y fustes son fruto de un arreglo posterior y se alzan sobre un 
plinto bastante elevado. Las columnas rematan en capiteles vegetales de pro
funda talla y similares a los que aparecen tardíamente en el Románico zamo-

o
i



Fig. 15.-San Pedro: fachada occidental.

109

rano y salmantino. Sus cimacios se decoran con rosetas y en sus arquivoltas 
alternan los boceles con rosáceas y dientes de sierra eo. La portada meridional 
es más simple, pues solo muestra arquivoltas en bocel y una imposta de pal
metas sobre el trasdós de la arquivolta externa y por los cimacios (Fig. 14).

80 Véase J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 104-109, figs. 43 (fachada norte) y 44 (fachada sur), y cfr. 
la Fig. 14 (portada sur) y con la fig. 122 (Sta. María del Azoque de Benavente) de C. Enríquez 
de Salamanca, Rutas del Románico en la provincia de Zamora, Salamanca, 1989, pp. 103-105.

c) La fachada occidental

La fachada principal se organiza en tres calles, separadas por contrafuer
tes prismáticos de diferentes proporciones. Las laterales proporcionan luz a 
sus respectivas naves mediante óculos abocelados, mientras que la central 
queda dividida en dos cuerpos por un tejaroz decorado con arquitos similares 
a los de los hastiales del transepto de San Vicente (Fig. 15).

Bajo el tejaroz se abre la portada principal, con cinco arquivoltas forma
das por boceles entre mediascañas y una chambrana de puntas de diamante. 
Los cimacios que las sostienen constan de baquetones y listeles superpuestos,



C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

pp. 106 y 110, fig. 45.

110

siendo muy similares a los del interior y a los de la última campaña de San 
Vicente. Sus capiteles, lisos y troncocónicos, dan testimonio, al igual que 
arquivoltas y cimacios, de la cronología tardía de esta portada. Frente a la cos
tumbre de intensificar la decoración en las arquivoltas y dejar desnudo el arco 
de ingreso, en San Pedro éste se adorna con una escocia entre boceles; e, 
igualmente, en vez de descansar dicho arco en jambas lisas, lo hace sobre 
sendas columnas pareadas rematadas en capiteles más esbeltos que los res
tantes de la portada y muy parecidos a los del pórtico sur de San Vicente y de 
la capilla de San Bernabé de la catedral. Tales elementos hacen suponer, 
como ya apuntó Gutiérrez Robledo, que el estado actual de la portada es fruto 
de las importantes restauraciones realizadas en la iglesia en el siglo XIV 81.

Sobre el tejaroz se abría un rosetón decorado al exterior con un baquetón 
en zig-zag y un grueso bocel y, al interior, con veinticuatro arquitos apunta
dos y unidos a un pequeño óculo central mediante columnillas radiales. Por 
desgracia, tanto el óculo central como las columnillas y arcos fueron des
montados en 1917 y aún hoy permanecen almacenados en Santo Tomé el 
Viejo. La copia en hormigón que ha venido a sustituir al rosetón original en la 
fachada del templo está enmarcada por dos pares de columnas provistas de 
arquivoltas con boceles. Es probable que tal arcada, que se corresponde con 
el perpiaño de la nave central, también se deba a las restauraciones del siglo 
XIV, junto con los chapiteles de los contrafuertes que la flanquéan. Todos ellos 
se realizaron en granito, igual que las pequeñas estatuas situadas junto al rose
tón, de las que apenas quedan fragmentos 82.

•' J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 105-106 y 109, fig. 45; Id., «San Vicente y San Pedro», en C. 
Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila..., pp. 106-110, y M. Gómez-Moreno, Ibid., II, 
lám. 289.

82 J. L. Gutiérrez, Las iglesias.

De las varias campañas que se registran en la construcción de la iglesia, la 
primera se centró en la cabecera. La decoración de sus impostas y capiteles 
no reaparece en ninguna otra parte del templo, estando, en cambio, presente 
en todos los absidiolos. Pero eso no implica que exista una uniformidad esti
lística. Como se verá más adelante, se pueden apreciar al menos cuatro 
manos. De hecho, mientras que algunos de los motivos encuentran una clara 
correspondencia en San Vicente y San Isidoro de Ávila, otros tan sólo se repi
ten en San Andrés y San Segundo y, más tarde, en San Nicolás y Santo Tomé 
el Viejo. Tales relaciones inducen a suponer que el inicio de las obras hubo



7

111

83 Tales relaciones son ampliamente descritas en el capítulo correspondiente al Repertorio 
ornamental, ilustrado con dibujos de cada uno de los motivos.

de ser coetáneo al de San Vicente -entre 11 20 y 11 30-, podiendo haberse pro
longado hasta los años centrales de la centuria83.

Concluida la cabecera, se paralizaron las obras, buscando trabajo sus can
teros y escultores en otras empresas constructivas. Sus diferentes estilos rea
parecen en San Isidoro, San Andrés y San Segundo, iniciados, probablemen
te, poco después que San Pedro, pero rematados mucho antes y de un modo 
homogéneo.

Hasta el último tercio del siglo XII no parecen haberse reanudado los tra
bajos en esta iglesia. Tan prolongada interrupción pudo deberse a la marcha 
o fallecimiento del maestro, con la consiguiente dispersión de sus operarios, 
o a imperativos económicos. Otra posible causa podría haber sido la presen
cia de la antigua iglesia -la utilizada por los repobladores desde los primeros 
años de su llegada y cabeza de la colación de San Pedro citada en 1103. 
Como sucedía con frecuencia, terminada la primera campaña, pudo ser pre
ciso demoler la vieja iglesia y acondicionar el terreno para la nueva. En tal 
labor podrían haberse empleado algunos de los años que median entre las dos 
campañas constructivas.

La segunda campaña hubo de iniciarse con la construcción de los muros 
del transepto, que no crecieron de un modo homogéneo, rematándose antes 
los flancos en contacto con cabecera y naves que los hastiales. Los capiteles 
de sus semicolumnas son similares a los del cuerpo de San Vicente, y ante
riores, por su ornamentación, a los de las naves de San Pedro o del pórtico 
occidental de San Vicente.

En una tercera campaña, realizada tras el transepto, se levantaron las 
naves laterales. Durante la misma, se dotó de capiteles de estilo borgoñón a 
las semicolumnas de los muros. La ornamentación de las ventanas, sin embar
go, parece que se dejó pendiente, ya que se corresponde con la de las venta
nas de la nave central, realizadas en una campaña posterior.

Es posible que a la misma campaña correspondan las portadas laterales, 
realizadas, no obstante, por talleres distintos al de los capiteles de las naves 
laterales. De las dos, parece más antigua la meridional que ya muestra en sus 
arquivoltas una organización distinta a la característica del primer Románico 
abulense. Por la ornamentación de sus capiteles y por sus arquivoltas zigza
gueantes ha de relacionarse, aparte de con monumentos del Románico sal
mantino y zamorano, con las ventanas de la capilla mayor de la catedral de 
Ávila. Estas fueron realizadas tras concluirse la giróla catedralicia, de modo



112

84 Véase, además de la Fig. 14 (portada sur) y la fig. 122 de C. Enríquez de Salamanca, 
Rutas., de Zamora, M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pág. 79 (arquivoltas en zig-zag 
de las ventanas del ábside de la catedral).

85 Cfr. fig. 289 (t. II. Catálogo... de M. Gómez-Moreno) y la fig. de la pág.107 de la Guía 
del Románico de Ávila... de C. Luis López, con las lás. 29 y 18 (nave central y giróla de la cate
dral de Ávila) del Catálogo..., t. II.

v- Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 149 y II, figs. 289 y 291, y J. L. Gutiérrez, Ibid., 
pág. 108, y cfr. con A. Dimier, L'art cistercien hors de France, La-Pierre-qui-Vire, 1971, pág. 
247, lám. 101.

que es posible que la portada septentrional de San Pedro sea algo posterior a 
la decoración de las naves laterales 84. Esta relación con la catedral sitúa la 
portada en los años finales del siglo XII o quizás ya en los inicios del XIII. Eco 
suyo, aunque desprovista de la arquivolta quebrada, podría ser la portada 
norte de La Magdalena.

Construidos los muros laterales, pudieron alzarse los pilares de la nave 
central, realizados en distinta piedra a la empleada en el cierre mural y con 
basas de molduras ya góticas. Sus capiteles no tienen correlato en ninguna 
otra iglesia abulense. Corresponden a un estilo distinto al seguido en las res
tantes partes de la fábrica y tendente a la geometrización y uniformidad de los 
elementos decorativos. Por otra parte, los capiteles lisos de los arcos formeros 
son iguales, en estructura y desnudez ornamental, a los de los pilares de la 
nave central de la catedral de Ávila 85. Al ofrecer esa misma estructura los 
capiteles de la nave principal de San Pedro, podemos datar su cuarta campa
ña constructiva en las primeras décadas del siglo XIII.

A la par que avanzaba en altura la construcción, se rematarían los hastia
les del transepto y se alzaría la fachada occidental. La ausencia de decoración 
en los capiteles de su portada podría deberse, aparte de al momento tardío de 
su realización, a la urgencia del final de obra o al deseo de economizar en la 
construcción. Es cierto que la portada fue objeto de restauraciones en el siglo 
XIV, pero no tendría sentido que éstas hubieran privado de una hipotética 
ornamentación a los capiteles. Por lo que al rosetón se refiere, J. L. Gutiérrez 
ya señaló sus posibles conexiones con obras cistercienses y su semejanza con 
el rosetón del transepto meridional de la catedral abulense, parcialmente 
cegado. En caso de que éste -no anterior al segundo cuarto del siglo XIII— 
hubiera influido ai de San Pedro, habría que retrasar aún más el final de las 
obras de la fachada occidental 86.

Elevados los paramentos murales, pudo procederse al abovedamiento del 
transepto y naves. Se comenzó cubriendo los extremos del transepto con 
bóvedas de cañón apuntado, mientras que en los tramos siguientes se recurrió 
a bóvedas de crucería análogas a las empleadas en las tres naves del templo.



SAN ANDRÉS DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

113

Si son escasas las noticias referentes a la iglesia de San Pedro, más aún lo 
son las de San Andrés. Ariz, y con él Fernández Valencia, la consideraron «del 
tiempo de la reedificación de Ávila fecha por el conde don Ramón» y levan
tada por canteros leoneses instalados en su barrio.

Aparte de esta especulación, sin base histórica que la respalde, se han 
apuntado otros orígenes para los vecinos de dicha parroquia. Destaca, en tal 
sentido, la hipótesis de S. de Moxó, al sugerir que la advocación de su iglesia 
a San Andrés hace «considerar la presencia borgoñona entre los primeros 
pobladores», posible en virtud del origen del conde don Raimundo 88.

Diversos historiadores se han referido a la antigüedad del templo, conside
rándolo del tiempo de la repoblación y el primero en concluirse de todos los

A una quinta y última campaña -si es que no se trata de una reconstruc
ción, como en San Vicente- se podría atribuir el cimborrio. Sus ventanas, 
todavía de medio punto, aunque geminadas, parecen indicar que las paredes 
se alzaron antes de las del crucero de San Vicente. Sin embargo, su aboveda- 
miento no puede ser anterior a los años finales del siglo XIII, y aun es posible 
que hubiera sido levantado a imitación del otro ya en los primeros años del S. 
XIV. Esto significa que, o bien el cimborrio se abovedó, según otro sistema, en 
el siglo XIII, al finalizarse las campañas relativas al transepto y las naves, o 
bien se cubrió de un modo provisional, a la espera de circunstancias más 
favorables. Visto el ejemplo de San Vicente, no sería imposible una sustitución 
de la cubierta a causa de algún desperfecto; ténganse en cuenta, además, las 
restauraciones realizadas en las cornisas del templo en el siglo XIV 87. Pero, 
dada la tardanza que sufrió el abovedamiento del templo -ya en el primer ter
cio del siglo XIII- no tendría nada de particular el que, con una nueva relen- 
tización en las obras, el cimborrio no hubiese gozado de cubierta definitiva 
hasta casi un siglo después.

87 J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 109-110.
80 B. Fernández Valencia, Historia y grandeza del insigne Templo de... San Vicente..., fol. 

23, y J. L. Gutiérrez, Ibid., pág. 1 22. Al asentamiento de los canteros abulenses se han referido 
M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 60, 62 y 169, y J. Villar, «Organización espacial...», Cuadernos 
abulenses, núm. 1, 1984, pág. 73, y al de los borgoñones, S. de Moxó, Repoblación y socie
dad en la España cristiana medieval, Madrid, 1979, pp. 207-208.



114

, ” M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 153; J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 122-124; E. Tormo, 
«Ávila», Ibid., pág. 32; A. Blázquez, «La iglesia de San Andrés de Ávila», Arte Español, XIII, 
núm. 6, 1923, pp. 324-326; E. Camps Cazorla, El arte románico en España, Madrid, 1935, pág. 
147; J. Gudiol-J.A.Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, 1948, pág. 
230; 5. Alcolea, Ávila monumental, pág. 125; J.M de Azcárate, Monumentos españoles. 
Catálogo, Madrid, 1985 (1 ed. 1957), I, pág. 49; F. Chueca, Historia de la Arquitectura espa
ñola..., pág. 216, y L.Ma Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2..., pp. 291-293. De la cronología de 
San Isidoro se ha ocupado J. Williams en «La arquitectura del Camino de Peregrinación», 
Compostellanum, XXIX, núm. 3-4, 1984, pp. 267-290, e Id., «San Isidoro de León: Evidence for 
a New History», The Art Bulletin, LV/2, 1973, pp. 170-184 (espec. pp. 183-184).

90 J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 125. Además del influjo leonés, en la decoración del ábside 
central de San Andrés se advierten relaciones con el transepto de la iglesia de Sto. Domingo de 
Silos -a los que habremos de referirnos en el apartado estilístico- y con la escultura cántabra 
(véase Ma M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: La contribución de Cantabria a 
la escultura románica abulense», Actas del VI C.E.H.A., «Los caminos y el arte», Santiago, 
1986, II, Santiago, 1989, pp.219-231 fpág.222]).

abulenses. Gómez-Moreno juzgaba que la iglesia, junto con las de San Esteban 
y San Segundo, se había terminado antes que la de San Vicente, habiéndose 
realizado «muy a comienzos del siglo XII». Abundando en lo mismo, J. L. 
Gutiérrez la supone inicada por algunos de los canteros que «por entonces aún 
trabajaban en San Isidoro de León». Junto a ambos autores, son numerosos -E. 
Tormo, E. Camps, ). A. Gaya, S. Alcolea, J. M- de Azcárate, F. Chueca o L. M- 
Lojendio- los que mantienen opiniones afines. Aparte de sus relaciones con 
iglesias segovianas y de un cierto influjo «mozárabe» en su ornamentación de 
San Andrés, tanto Gómez-Moreno como J. L. Gutiérrez señalaron la deuda que 
ésta mantiene con motivos propios de las «últimas etapas constructivas» de San 
Isidoro de León. Esta circunstancia resulta decisiva para retrasar el comienzo 
de las obras al menos veinte años, ya que los últimos estudios sobre San Isidoro 
sitúan la ampliación de la basílica en las primeras décadas del siglo XII, 
podiendo haberse prolongado su última campaña más allá de 1124 89.

Tanto las circunstancias históricas por las que atravesó la diócesis abulen
se hasta 1121, como la decoración escultórica de San Andrés obligan, pues, a 
retrasar su construcción hasta el segundo cuarto del siglo XII. En su fábrica se 
observan dos campañas constructivas, y la decoración de las portadas no 
pudo ser anterior a los años centrales del siglo XII. Con todo, puede que ésta 
haya sido la primera en concluirse entre las conservadas. La torre que hoy se 
yergue a la izquierda de su fachada se le adosó más tarde y no antes del últi
mo cuarto del siglo XII 9t).

El primer documento que menciona la iglesia de San Andrés es la carta del 
cardenal Gil de Lyon del 1250. De los cinco morabetinos que le correspondía 
entregar a la mesa capitular se deduce que su importancia no debía ser 
mucha, pues resulta una cantidad ridicula comparada con lo que entregaban



115

51 J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 122, y J. Belmonte, La etuetad ¿fc» \\ila ... pp. 135-136.
92 A. Veredas, Ávila..., pág. 114; E. Ballesteros, Estudio histórxxxAváa. pp. 254 v 259; I.I.. 

Gutiérrez, Ibid., pp. 125-126 y figs. 46-48 y 50, y M. Gónx'z-Akwoo. Ibid. 1. pp. 153-154. 156 x 
163, y II, láms. 308 (San Andrés antes de la restauración). 309-310 (después do la restauración) \ 
311-312 (interior del ábside central y naves). Pueden consultarse adornas los l ibro< de Fábrica de 
San Andrés, conservados en el Archivo Parroquial de San Vicente.

San Pedro o San Vicente. Incluso las parroquias de San Esteban y San 
Sebastián, en apariencia más modestas, contribuían con más dinero r’'.

Apenas hay noticias posteriores. A ambos lados de sus naves se adosaron, 
quizás en el siglo XIV, unos sepulcros con arcosolio. Según A. Veredas, fue en 
el siglo XV cuando se cubrieron sus naves con la actual armadura de madera 
y se construyó una sacristía adosada al absidiolo septentrional. Destruida ésta 
durante la restauración de 1930, queda como testigo suyo una puerta a la 
izquierda del ábside central, de arco canopial orlado de bolas.

Del siglo XVI podría ser, según J. L. Gutiérrez, la espadaña de ladrillo que 
hay sobre la fachada meridional. En opinión de dicho autor, su estilo se ase
meja a lo herreriano y la relaciona con obras realizadas por entonces en la 
vecina iglesia de Santa María de la Cabeza. En el XVII! es probable que el 
arquitecto Fr. Pontones realizase obras de consolidación en ella. a juzgar per 
«la robustez y el desinterés estético y arqueológicos que manifiesta el contra
fuerte SO. de la fachada meridional.

A finales del siglo XIX San Andrés aún se contaba entre tas ocho parro
quias abulenses. Pocos años después perdió su condición de pamccu a ’■ aun 
pasando a depender de la parroquia de San Vicente, su estado ce abandono 
debió de incrementar la ruina apreciada por Gómez-Moreno ai redactar su 
Catálogo. La necesidad de salvarla de un mayor deterioro jugó una baza 
importante a la hora de solicitar para ella la declaración de menunse-.roarqui
tectónico -artístico. Dicho rango le fue concedido por R.O. de 23 de _~:o 
1923, nueve años después de que lo obtuviera la iglesia de San Pedro y ai 
mismo tiempo que se otorgó a las de San Segundo y Santo Domingo-

A raíz de esta declaración comenzaron las restauraciones en su fábrica. 
Según Gutiérrez Robledo éstas se desarrollaron en dos etapas: la primera ini
ciada hacia 1930, tuvo como objetivo cambiar el emplazamiento x acceso de 
la sacristía; la segunda, realizada en la década de los sesenta fue de mavor 
alcance. En ella se restauraron los paramentos y pilares, se rehicieron o susti
tuyeron algunos trozos de impostas y dovelas de las portadas se arregló la 
bóveda del ábside central -que se estaba hundiendo- y se añadió el contra
fuerte E. de la fachada meridional. Además de ello se rehizo e¡ cuerpo del 
campanario de la torre, sustituyendo el de manipostería anterior, por otro de 
sillares graníticos 92.



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

Fig. 16.-San Andrés: interior del ábside central.

116

a) Planta

La iglesia de San Andrés es de tres naves y cabecera triabsidal, planta muy 
común entre los templos hispanos de fines del siglo XI y de uso generalizado 
en el Románico castellano, siendo varias las iglesias abulenses construidas 
según ella.

Lo que distingue a la de San Andrés es su carácter cuadrangular, con tres 
naves de altura similar y divididas en cuatro tramos por pilares prismáticos 
con semicolumnas adosadas sobre plintos cilindricos, y la diferencia de tama
ño entre sus absidiolos. En medio de ambos destaca la capilla mayor, de 
amplio presbiterio y hemiciclo iluminado por tres ventanas (Lám. III) 93.

” La planta de San Andrés puede verse en J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 37-38, fig. 46, y su sec
ción longitudinal en la fig. 50. Para otros templos de planta similar, véase J. Yarza, Historia del 
Arte Hispánico. II. La Edad Media, Madrid, 1980, pág. 119; J. Pérez Carmona, Arquitectura y 
escultura románicas en la provincia de Burgos, Burgos, 1974, pp. 53 y ss.; M. A. García 
Guinea, El Románico en Falencia, Falencia, 1975, pp. 114-119, y L.Ma Lojendio-A. Rodríguez, 
Castilla/2..., pp. 228-236.



117

94 M. Gómez-Moreno, Ibid., II, lám 311, y I, pág. 154.
95 M. Gómez-Moreno, Ibid., II, lám. 308 (antes de la restauración) y 310 (después de ella), 

yJ.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 125-126.
96 Se reproducen tales capiteles en C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., pp. 54- 

61, y los motivos que decoran dichos cimacios en las ils. 1, 2-a, 4, 5-b, 7-11, 13-a, 14-b,c, 15, 
16, 17-a,b, 18, 30-c y 31-a del Repertorio ornamental abulense.

b) Alzado
La cabecera.-La capilla mayor se enriquece con arcadas ciegas y ventanas 

sobre un zócalo corrido (Fig.1 6). El presbiterio consta de dos tramos separa
dos por semicolumnas truncadas y se cubre con una bóveda de cañón. Al arco 
fajón que la refuerza le hace pareja el de entrada al presbiterio, apeado igual
mente en semicolumnas truncadas que, en origen, se prolongaban hasta el 
suelo. Así se induce de una fotografía anterior a las restauraciones. También 
se advierten señales de haber sido arrancados algunos sillares al zócalo del 
presbiterio, lo que indica que en un principio las semicolumnas se apoyaban 
en basas adosadas a éste. La prueba de que tales modificaciones se hicieron 
al abrirse la puerta de la sacristía es que a su izquierda, en donde debió estar 
la basa de la semicolumna del arco fajón, el zócalo se interrumpe. En la 
misma fotografía de Gómez-Moreno se ve sobrealzado el pavimento del 
hemiciclo, reforma que pudo haber tenido lugar en el siglo XVIII, cuando se 
añadieron masivos contrafuertes al ángulo SO. de la fachada y a la intersec
ción del presbiterio con el hemiciclo 94.

A ambos lados del presbiterio y entre las semicolumnas, hay sendas arca
das ciegas, adornadas de forma similar a las ventanas colindantes. En el tramo 
que precede al hemiciclo se repiten las arcadas, con capiteles de rica figura
ción. Bajo las arcadas, una imposta de tres baquetones, continuada en el 
hemiciclo, marca la separación entre los dos niveles del presbiterio. El inferior 
se refuerza con un zócalo granítico rematado en una moldura achaflanada. 
Esta solo se repite en las de las basas de las semicolumnas de la fachada occi
dental y del pilar S. de la capilla mayor, que parecen haber quedado sin 
modelar cuando se construyó la iglesia 95. El ábside se estrecha a la entrada 
del hemiciclo. Allí los cimacios de sendas columnas pareadas se prolongan en 
una imposta que resalta el arranque de su bóveda de horno y se decora con 
ajedrezado, palmetas y diversos tipos de entrelazos.

Los capiteles de esta capilla ofrecen la más amplia gama de motivos ico
nográficos de todo el Románico abulense. En su elaboración se distinguen dos 
manos de estilos bien diferentes, responsable una de los capiteles del lado 
derecho y la otra de los del izquierdo 9C.

Los absidiolos que flanquean la capilla central, aun careciendo de su 
riqueza ornamental, resultan igualmente interesantes por sus marcadas dife-



Fig. 17,-San Andrés: interior de las naves.

118

rencias en proporciones, decoración y forma de sus respectivos arcos de 
ingreso: de medio punto liso el septentrional y polilobulado el otro, proba
blemente relacionado con los arcos torales del transepto de San Isidoro de 
León. Dado que éste se construyó posiblemente en los umbrales del segundo 
cuarto del siglo XII, difícilmente el comienzo de San Andrés podría ser ante
rior a tal fecha 97. En la actualidad faltan los fustes de las columnas que sopor
taban el arco polilobulado, pero se mantienen sus capiteles.

97 De las relaciones entre San Isidoro de León y San Andrés se ocupan M. Gómez-Moreno, 
Catálogo...de Ávila, pág. 154, láms. 314-315, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 40 y 122-123. Con 
respecto a los arcos polilibulados del crucero de San Isidoro de León y su cronología, pueden 
contrastarse A. Viñayo, í.'ancíen royaume de León Román, La-Pierre-qui-Vire, 1972, láms. 36- 
37 y J. Williams, «La Arquitectura del Camino...», Ibid., pp. 267-290, fig. 5. Arcos polilobula- 
dos aparecen, asimismo, en sendas ventanas de la capilla del Salvador y hastial del transepto 
meridional de la catedral de Santiago, como puede apreciarse en K.J. Conant, A Arquitectura 
románica da Catedral de Santiago de Compostela, Santiago, 1983, láms. II, III y IV, pp. 75-79, 
y en S. Moralejo, «Notas para una revisión de la obra de K.J. Conant», pp. 221-232 (espec. pág. 
226) de la op. cit.. Con respecto a la difusión de tal tipo de arco en el románico del oeste penin
sular, puede verse, E. Fernández González, «El arco: Tradición e influencias islámicas y orien
tales en el Románico del Reino de León», Awráq, núm. 5-6, 1982-83, pp. 229-231, y R. 
Yzquierdo, «Arcos lobulados en el Románico de Galicia», El Museo de Pontevedra, XXXVII, 
1983, pp. 217-239, figs. 1-2.



119

J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 125 y M. Gómez-Moreno, Catálogo..., I, pág. 154. Cfr. con los 
sepulcros de la catedral reproducidos en las láms. 48 y 49 (pág. 94, t. I) del t. II del citado 
Catálogo.

95 M. Gómez-Moreno, Ibid., II, láms. 311 y 312 (cabecera y naves), y J.L. Gutiérrez, Ibid., 
fig. 49 y 50 (sección longitudinal), pág. 122.

,00 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 154.

El absidiolo meridional se ilumina con una sencilla ventana de medio 
punto. En la capilla opuesta, la que le correspondía fue transformada en una 
ventana adintelada que sólo se advierte desde fuera, al haber sido ocupado su 
interior por un retablo.

El cuerpo longitudinal.-Como ya indicamos, ha sido objeto de algunas 
reformas y añadidos (Fig. 17). Así, entre la segunda mitad del siglo XIII y el 
XIV, se colocaron dos sepulcros en arcosolio cerca del absidiolo meridional, 
en tanto que en el siglo XIV o comienzos del XV se adosó otro a la pared sep
tentrional, cuyo arcosolio, a raíz de la restauración realizada en 1930, sirve 
de puerta a la actual sacristía. A la segunda mitad del XV corresponde la puer
ta de arco canopial que hay bajo la arquería del segundo tramo del presbite
rio, abierta para permitir al acceso a la antigua sacristía de la iglesia. Y al 
mismo periodo corresponde, según Veredas, el artesonado del templo, consi
derado «moderno» por Gómez-Moreno 98.

Otras reformas, entre los siglos XVI y XVIII, afectaron a las ventanas. En las 
proximidades a los absidiolos se abrieron ventanas adinteladas. A un momen
to posterior, quizá cuando se perforaron dos de los arcos ciegos del presbite
rio, podría corresponder el arreglo de la ventana de medio punto que hay 
sobre la portada occidental. Ventanas similares, sin ornamentación y despro
vistas de derrame, flanquean la portada meridional. Por otra parte, la aspille
ra del lado NO de la fachada occidental tuvo que ser cegada al elevarse la 
torre de la iglesia. Obras de menor importancia afectaron a dos de los pilares 
de las naves, excavándose las semicolumnas orientadas a las laterales, posi
blemente para alojar en ellas hornacinas para imágenes o pilas de agua ben
dita. A estas reformas hay que añadir las restauraciones, centradas -por la 
humedad del terreno- en la consolidación del basamento del templo y en 
repulir las basas y sillares de los pilares hasta una altura de dos metros ".

Solo las semicolumnas de los arcos formeros rematan en capiteles. Las 
otras se prolongan hasta el techo de la iglesia, interrumpiéndose sus fustes 
bajo la armadura de madera a dos vertientes. Quedan restos de unas sencillas 
ménsulas dispuestas en la pared meridional de la nave central, que, según 
Gómez-Moreno, «debieron de servir de apoyo a la armadura primitiva». La 
ausencia de semicolumnas adosadas a los muros, así como -origlnalmente- 
la de contrafuertes, confirma que el templo nunca estuvo abovedado '00.



II. EXTERIOR

120

IBIMlimHllhi'’
l^iei

I ?•

i n i rri ii ni nTHlInwH
f/g. 18.-San Andrés: exterior de la cabecera.

Con la excepción del pilar S. de la capilla central, dotado de un capitel 
zoomórfico, la decoración de las naves se reduce a capiteles de «heléchos» y 
cimacios con tetrapétalas y entrelazos perlados.

a) La cabecera

Destaca en ella el ábside central por sus mayores dimensiones y riqueza. El 
hemiciclo está dividido en tres paños por dos semicolumnas con basas graníticas 
y capiteles zoomórticos, muy raídos. Sus ventanas se adornan con arcos de medio 
punto sostenidos por columnas de basas áticas y capiteles de variada iconografía. 
Por encima y debajo de ellas corren sendas impostas, adornadas con ajedrezado 
y baquetones; estos últimos se repiten en la cornisa, provista de canecillos 
mayoritariamente geométricos (Fig.18). El presbiterio decora sus paramentos con 
arquerías ciegas entre impostas que son prolongación de las del hemiciclo. Los 
dos arcos de que consta cada una están unidos por sendos capiteles geminados.

Los absidiolos laterales presentan una estructura más simple. El septen
trional carece de interés, al ofrecer un paramento liso. En el meridional, una



Fig. 19.-San Andrés: fachada occidental. (Cliché: M. Gómez-Moreno)

b) La fachada occidental

121

Se despliega entre un robusto contrafuerte granítico y la torre de la iglesia, 
alzándose -como todo el perímetro del templo- sobre un zócalo granítico 
(Fig. 19). Su portada está compuesta por cuatro arquivoltas adornadas con un 
bocel y rosáceas, y apoyadas en capiteles cubiertos con hojas y animales. Un

101 Puede verse una vista del exterior de la cabecera en M. Cómez-Moreno, Ibid., II, lám. 
310. De la decoración del absidiolo meridional nos ocupamos con más detenimiento en el 
Repertorio ornamental. Cfr., además, la Fig. 274 (San Andrés) con las Figs. 96 (Sta. María del 
Mercado) y 275 (San Isidoro) de León.

imposta decorada por flores de cuatro pétalos en aspa, inscritas en círculos 
enlazados por anillos, corre por encima del arco de medio punto de su ven
tana. Tal imposta, única en el Románico abulense, representa uno de los tes
timonios más precisos de la participación de canteros leoneses en la decora
ción de la iglesia, pues su modelo se halla en Santa María del Mercado de 
León. La relación con este templo sitúa la cronología de San Andrés ya en el 
segundo cuarto del siglo XII, en un momento muy posterior al que se le con
cede habitualmente ’01.



122

tejado a dos aguas, dis- 
. se alza la

J.L Gutiérrez, tbid., pp. 116 y 125-126. En la pág. 113 el citado autor califica como 
«grifos, palomas y arpías, a los ammales representados en dichos capiteles, en vez de llamar
les leones y sirenas aladas, tal como aquí se hace

Véanse las láms 313 y 316del t II del Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno, y J.L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 116 y 125-126, fig. 48.

tejaroz muy simple, sin canecillos ni cornisa, la separa de la ventana de medio 
punto que ilumina la nave central ,0<

c) Las fachadas laterales

La fachada septentrional carece de interés, al ofrecer una superficie lisa y 
ser nuevos los canecillos de su cornisa. La meridional, por su parte, está pre
sidida por una portada análoga a la occidental y flanqueada por dos ventanas 
de medio punto de incierta cronología y dos contrafuertes: uno, muy robusto, 
en la esquina SO. y otro, más discreto y añadido en las últimas restauracio
nes, en el SE. Ambos se hicieron en granito, como es habitual en las obras de 
refuerzo del Románico abulense. Remata la fachada en una cornisa de modi
llones geométricos que parecen originales, lo que no ocurre en la cornisa de 
la nave central, alzada a poca altura de la descrita. En ella, todos los modi
llones son recientes y con forma de nacela.

En la actualidad, la nave central se cubre con un t ,  
poniendo las laterales de sus propias cubiertas. En el ángulo SE. 
espadaña que Gutiérrez Robledo atribuye a finales del XVI ’03.

C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

La influencia ejercida por San Isidoro y Santa María del Mercado de León 
en la decoración del absidiolo meridional, junto con las relaciones manteni
das con algunas obras del Románico cántabro y castellano -Silos-, aconsejan 
situar sus inicios en torno a 1130. Con todo, la construcción parece haberse 
llevado a cabo a buen ritmo, a lo largo de tres campañas constructivas.

La obra hubo de comenzar por la capilla mayor, en la que trabajaron, 
simultáneamente, los dos maestros a los que hemos aludido. Decorada ésta, 
el más dotado parece haberse ocupado del absidiolo meridional, mientras que 
el otro abandonó el obrador. Es posible que dicho absidiolo no estuviera pre
visto en el primer proyecto constructivo, habida cuenta de su diferencia de 
tamaño con el septentrional y de las arquerías externas del presbiterio de la 
capilla mayor. Con todo, la separación más clara de campañas se registra en 
el absidiolo septentrional y naves. El primero, no sólo se distingue del otro por 
sus mayores dimensiones, sino también por la ornamentación de sus capite-



123

104 Algunos capiteles de San Andrés son reproducidos en M. Cómez-Moreno, Ibid., II, 
láms. 311-312 y 319-324 (capilla central) y lám. 325 (absidiolo sur), además de en las Figs. 214 
y 230 (naves) del Repertorio ornamental.

105 En lo relativo a los capiteles zoomorfos, véase M. Cómez-Moreno, Ibid., II, lám. 326 
(pilar SE. del primer tramo de las naves), y cfr. las Figs. 137 y 172 (San Andrés), con las Figs. 
170, 213, 215 (San Vicente), 171,47, 107 (San Pedro), 136 (San Isidoro) y 134 (San Segundo), 
y las Figs. 214 y 230 (San Andrés) con la Fig. 219 (San Isidoro de León).

106 J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 81.

les, provistos de «heléchos». El mismo motivo aparece en el capitel del pilar 
NE. de la cabecera, repitiéndose con mínimas variaciones en los de las naves. 
Todos ellos responden al mismo desbastado, estructura y modelado, lo que 
permite atribuirlos a un mismo taller o artista l04.

El motivo en cuestión deriva, en última instancia, de los utilizados en San 
Isidoro de León y en la catedral de Santiago. Pero, aparte de tal deuda, existe 
una relación mucho más directa con los de la cabecera de San Pedro, siendo 
también posible que su autor conociera los de las naves de San Vicente. Entre 
la producción de este segundo taller debe incluirse asimismo el capitel zoo- 
mórfico del pilar SE. de la cabecera, interesante por las relaciones que permi
te establecer con las iglesias de San Vicente, San Pedro y San Segundo ,os.

Acabada la fábrica de la iglesia, los trabajos se concentraron en la orna
mentación de las portadas, posiblemente ya a mediados del siglo XII. Pese a 
las dudas suscitadas por Gutiérrez Robledo respecto a la prioridad de San 
Vicente o San Andrés en la utilización de este tipo de portada, pensamos que 
el papel de pionero le corresponde a la basílica martirial. El recurso a los leo
nes arqueados -típicos de dicha iglesia y sólo presentes en un capitel de la 
portada meridional de San Andrés-, grifos y sirenas aladas -aparecidas en la 
cabecera y fachadas laterales de San Vicente-, inclina a adjudicar la primacía 
a la obra maestra del Románico abulense. No es preciso insistir en la calidad 
de sus piezas escultóricas frente a la torpeza de los escultores de San Andrés, 
San Segundo y San Esteban. Tampoco parece posible que una iglesia menor, 
como es San Andrés, hiciese escuela estando en construcción templos más 
relevantes. Por otra parte, el recurso a las flores de cuatro pétalos en las dove
las -inexistentes en San Vicente y presentes, en cambio, en obras de la segun
da mitad del siglo XII como la Catedral Vieja de Salamanca, la iglesia de los 
Santos Justo y Pastor de Segovia y la de San Bartolomé de Sepúlveda, induce 
a atribuir un carácter más tardío a la portada meridional de San Andrés. Por 
último, ha de tenerse en cuenta que el estilo de los capiteles de las portadas 
de ésta corresponde a un taller distinto a los que trabajaron en las dos prime
ras campañas. Dicho taller podría estar constituido por canteros formados en 
el segundo taller de San Vicente, que, tras asimilar el repertorio ornamental de 
sus portadas, pudieron repetir lo aprendido en las de San Andrés l06.



SAN SEGUNDO DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

124

A. de Cianea, H' de la Vida...de San Segundo..., lib. 1, fol.58; L. Ariz, H1 de las grande- 
zas...de Avila. I, fol. 53; C. González Dávila, Theatro Eclesiástico de la Sta. Iglesia...de Ávila..., 
í i' 223' V B' Fernández falencia, H' y grandeza del insigne Templo. ..de...San Vicente..., 
fols. 185-187. Por otra parte, el escepticismo con que M. Gómez-Moreno (Catálogo...de Ávila, I, 
pp. 125-126 y II, lám. 202) acoge la «invención» de las reliquias ya había sido puesto de mani
fiesto por E. Ballesteros en su Estudio histórico de Ávila..., pp. 218-221 y 259-260.

•» Gonzalo de Ayora, Epílogo...de Ávila, pp. 13-14;G. González Dávila, Ibid., fol. 223;). 
Tello, Catálogo sagrado de obispos..., Ms. Ávila, 1788, fols. 68 y 95; P. Madoz, «Ávila», 
Diccionario geográfico..., III, pp. 166-167 y 178; J.M* Quadrado, España. Sus monumentos y 
artes...Salamanca, Avila y Segovia, pp. 409-410; I. de Benito, «Ermita y sepulcro de San 
Segundo», Bol. Soc. Españ. Exc., I, núm. 4, 1893, pp. 29-32; E. Ballesteros, Ibid., pp. 259-260, 
y E. Ruiz Ayucar, Sepulcros artísticos de Ávila, Ávila, 1985, pág. 26. Los argumentos esgrimi
dos por quienes afirman o niegan la presunta llegada de san Segundo a Ávila, son recogidos 
por T. Sobrino, Diccionario de H‘ Eclesiástica de España, I, Madrid, 1972, pp. 156-162.

'« Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 153 y 156, además de E. Tormo, «Ávila», Ibid., 
pág. 39; A. Veredas, Ávila de los Caballeros, pág. 120; J. Cudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y 
escultura románicas», Ibid., pp. 230-231; J.M* de Azcárate, Monumentos españoles. Catálogo, 
I, pp. 52-53; L.M* de Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2..„ pág.383; E. Ruiz, Sepulcros..., 
pág. 17, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 40 y 141.

Ninguna otra iglesia de Ávila, dejando al margen la de San Vicente, ha 
sido objeto de tantos comentarios como ésta. Las tradiciones abulenses la 
hacen remontar a los años finales del siglo I, considerándola sede primero y 
luego sepulcro de San Segundo, uno de los varones apostólicos enviados a la 
Península.

Dicha tradición -que en ningún caso parece remontar más allá del siglo 
XV-quedó establecida tras la invención, en 1519, de los presuntos restos del 
santo en la ermita de San Sebastián y Santa Lucía ,07.

Al igual que ocurrió con la iglesia de San Vicente, Gonzalo de Ayora y los 
cronistas del siglo XVII concedieron al templo románico la misma antigüedad 
que al supuesto cuerpo en él enterrado, por lo que hicieron remontar al siglo I la 
iglesia del Adaja. Con todo, lo más curioso en la historiografía del templo es que 
esta cronología, comprensible tan sólo en gentes más preocupadas de justificar 
tradiciones que del rigor histórico o arqueológico, fuese aceptada todavía a fines 
del siglo XIX por eruditos como J. M3 Quadrado, I. de Benito y E. Ballesteros ,08.

Gómez-Moreno fue el primero en considerar a la actual iglesia de San 
Segundo como «coetánea» a la de San Andrés «o algo anterior quizá», pero, en 
cualquier caso, obra de la repoblación y hecha «muy a comienzos del siglo XII». 
Y a ese siglo -sin precisar la época- la han atribuido los restantes historiadores ,OT.



125

110

111

112

Es cierto que existe parentesco entre algunos elementos estructurales y 
decorativos de las citadas iglesias. Hay una estrecha relación entre los capite
les y arquivoltas de la portada meridional de San Segundo y los de las porta
das de San Andrés, y también hay semejanzas estilísticas e iconográficas entre 
ciertos capiteles del interior. Pero tanto o más que con San Andrés, la iglesia 
de San Segundo se emparenta con la de San Pedro por repetir algunas de sus 
impostas y mostrar el mismo estilo algunos de sus capiteles. A lo anterior hay 
que añadir un fuerte componente cántabro, siendo irrefutables las relaciones 
con Santillana, Elines o Cervatos "°.

Las afinidades y lazos de dependencia señalados demuestran que la igle
sia de San Segundo en modo alguno puede ser anterior al segundo cuarto del 
siglo XII. Una fecha en torno a 1130 podría ser la más aproximada a su 
comienzo. Las obras -por lo que se conserva de la antigua fábrica- parecen 
haberse desarrollado de un modo homogéneo, siendo posible que estuvieran 
concluidas hacia 1150. Comparto, por tanto, la opinión de Cómez-Moreno y 
J. L. Gutiérrez de que esta iglesia, junto con las de San Andrés y San Esteban, 
fue una de las primeras en acabarse 111. Pero tal apreciación no ha de enten
derse de un modo absoluto: tanto la iglesia de San Segundo como la de San 
Esteban han perdido la escultura románica de sus naves; resulta un tanto gra
tuito, por consiguiente, suponer que éstas se decoraron según el mismo estilo 
que sus respectivas cabeceras. Si en las fábricas de San Vicente y San Pedro 
existen tan notables diferencias, y si hay también un cambio de partido en la 
ornamentación de las naves de San Andrés, es posible que algo similar haya 
ocurrido en San Segundo y San Esteban.

Un siglo después de construida la iglesia, aparece documentada por prime
ra vez su parroquia en la carta del cardenal Gil Torres. Por ella sabemos que 
debía contribuir con seis morabetinos a la mesa capitular. Pocos años después 
vuelve a citarse con motivo de la concordia establecida entre los clérigos de las 
parroquias abulenses y su obispo "2. En ambas ocasiones se habla de la parro
quia de San Sebastián, nombre que retuvo al menos hasta 1521. Sin embargo, 
y pese a no constar en ningún documento medieval, según Gonzalo de Ayora, 
antes de estar dedicada la iglesia a San Sebastián, ya estaba bajo la advocación 
de Santa Lucía. A ella también se refiere Fernández Valencia, pero dando a 
entender que el templo estuvo dedicado a ambos mártires conjuntamente ,n.

Ms M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes:...», Ibid., pp. 221-222.
M. Cómez-Moreno, Ibid., I, pág. 156, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 139-140.
El documento pertenece al Archivo de la Catedral de Ávila, doc. núm. 15, y ha sido 

publicado por J. González, «La Extremadura castellana...», Hispania, núm. 127, 1974, pp. 416- 
424, haciéndose eco del mismo J. Belmonte, Ibid., pág. 136.

111 G. de Ayora, Ibid., pág. 14, y B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 186.



126

. * L lb'¿’ foL 36 (data el Pleito en 1258); C. González Dávila, Theatro..., pág. 223; 
J.M Quadrado, Ibid., pág. 409, y E. Ballesteros, Ibid., pág. 259. Entre los estudiosos del pre- 
sente siglQ que aluden a esa segunda advocación, cabe mencionar a A. Veredas, Ávila de los 
Caballeros, pág. 120; E. Ruiz Ayúcar, Ibid., pp. 29, 225 y 238; J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 129; 
C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., pág. 62, y J. Belmonte, Ibid., pp. 119, 122 y 135, 
n. 39.

Tales documentos han sido publicados por E. Ruiz Ayúcar, Ibid., pp. 29 y 235-237 
(anexo 3).

1,6 Ibid., pp. 238-241 (anexo 4) y 229-230 (anexo 1). Realizadas dichas obras, no hay cons
tancia documental del culto al santo hasta 1564, según indica A. Lambert en el Dictionnaire..., 
V, cois. 1163-1164. Sin embargo, es posible que se hubiera comenzado a venerarle como pri
mer obispo de Avila algunos años antes, pues ya en 1548 Isidro de Villoldo realiza un retablo 
en alabastro de San Segundo para la catedral de Ávila (L. Reau, Iconographie de l'art Chrétien, 
111/3, pág. 1200.

Por su parte, ni Ariz ni González Dávila se hacen eco de esa segunda advo
cación, que no vuelve a mencionarse hasta finales del siglo XIX con las obras 
de Quadrado y Ballesteros y que en la actualidad sólo resulta familiar a los 
estudiosos locales. Lo cierto es que no se conoce ningún documento anterior 
a 1519 que haga referencia a la cotitularidad o advocaciones sucesivas a 
Santa Lucía y San Sebastián de la actual ermita "4.

A partir de ese año, y a raíz de las obras que la «Hermandad e Cofradía... 
de San Sebastian e San Segundo» decide hacer en su iglesia, queda registrada 
la nueva y definitiva titularidad. Por el contrato que tal cofradía realiza con 
«Pedro de Huelmes e Lázaro de la Peña, maestros de cantería» el 25 de junio 
de 1519, sabemos que estos se comprometían a derribar los pilares románi
cos -que parecían poco resistentes por estar hechos en piedra caleña- y a sus
tituirlos por otros de piedra berroqueña. Se indica además que los dos pilares 
de las naves han de sostener cuatro arcos y que en la cabecera han de perfo
rarse, mediante sendos arcos, las paredes que hasta entonces separaban la 
capilla mayor de los absidiolos. Fue en el transcurso de éstas obras -estipula
das en 56.000 mrs.— cuando, al abrir la pared del absidiolo meridional, se des
cubrieron los presuntos restos de san Segundo "5.

Dos años más tarde, la misma cofradía contrata los servicios del maes
tro de carpintería Rodrigo de Matienzo para cubrir las naves de la iglesia 
con una armadura de madera, pagándole 60.000 mrs. por ella. Un nuevo 
contrato se documenta en 1544. Por él, los pintores abulenses Juan del 
Águila y Cristóbal del Portillo se comprometen a «pintar, dorar e platear 
toda la obra de la coronación de la reja que está puesta en el sepulcro de la 
iglesia de señor San Segundo» por un total de 15 ducados de oro. Se trata, 
que sepamos, de la primera vez en que se cita el templo con esta única 
advocación "6.



127

Poco tiempo después de realizadas estas obras, los frailes de la Tercera 
Orden de San Francisco, apoyados por el obispo D. Diego de Alava, preten
dieron -sin éxito- fundar allí su convento "7.

117 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 46. Según J.M8 Quadrado (Ibid., pág. 409), en 1519 
la iglesia había dejado ya de ser parroquia y se hallaba bajo el cuidado de la cofradía de San 
Sebastián, razón que explica la rotunda oposición de la Hermandad a las pretensiones de los 
franciscanos. Por otra parte, J. Belmonte (Ibid., pág. 234) indica que la compañía de Jesús, 
fundada en Ávila en 1553 e instalada en la iglesia de San Gil, tuvo como sede, en un primer 
momento, «la iglesia y hospital de San Segundo».

1,8 Al encargo de la imagen alude B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 46. Con respecto al 
autor de la estatua orante de San Segundo, hemos de indicar que M. Gómez-Moreno (Ibid., 
pág. 158) fue el primero en atribuir la obra a J. de Juni, contradiciendo en ello a Ponz, que la 
consideraba debida a Berruguete. Véase también, J.M8 Quadrado, Ibid., pp. 409-410; E. 
Ballesteros, Ibid., pp. 259-260, y E. Ruíz Ayúcar, Ibid., pp. 23-28.

J.M8 Quadrado, Ibid., pág. 410; E. Ruiz Ayúcar, Ibid., pp. 26-27 y 231-232 (anexo 2), y 
J. Belmonte, Ibid., pág. 178.

En 1574 al parecer surgieron dudas acerca de la identidad de los restos 
custodiados en la iglesia por la cofradía de San Sebastián. Sólo entonces las 
autoridades eclesiásticas decidieron abrir una investigación para probar la 
autenticidad del hallazgo. Habiendo transcurrido más de cincuenta años 
desde la invención de las supuestas reliquias, no resulta extraño que se cues
tionase su carácter sacro. Lo insólito es que sucediera esto precisamente des
pués de haberse instalado allí la magnífica estatua de San Segundo. Dicha 
obra fue realizada por Juan de Juni a petición de doña María de Mendoza, 
quien, sorprendida por la humildad de la ermita y ante la tardanza en el tras
lado de las reliquias a la catedral -autorizado desde 1520 por el Papa, pero 
obstaculizado por la Hermandad de San Segundo-, decidió enriquecer el 
sepulcro con la estatua orante del titular "8.

La traslación de las reliquias, que constituyó un acontecimiento extraordi
nario para la ciudad, se hizo el 11 de septiembre de 1594. Fue decidida por 
el obispo D. Jerónimo Manrique de Lara, ferviente devoto de san Segundo y 
promotor de la construcción en la catedral de su capilla "9.

Perdido tras el traslado el atractivo de la iglesia, ésta se destinó a aloja
miento provisional de los carmelitas descalzos entre 1 600 y 1 610. Tras la mar
cha de los carmelitas la iglesia subsistió como ermita, recibiendo su fábrica en 
1653 una real provisión de 21.160 mrs., hecho excepcional si consideramos 
que en el siglo XVII los beneficios reales a iglesias abulenses fueron muy esca
sos. Quizás a tal donación, más que a la estancia de los carmelitas, haya que 
atribuir el arreglo de la fachada occidental, con una una puerta con arco car- 
panel y un óculo. Otro similar se abre en la pared del absidiolo meridional.



rado sensiblemente tras los arreglos de los últimos años.

B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

128

B. Fernández Valencia, Ibid., fol.46; A. Veredas, Ávila..., pp. 121-122; E. Ruiz Ayúcar, 
Ibid., pp 29-30; J. Belmente, Ibid., pág. 319, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 134.

121 I. de Benito, «Ermita y sepulcro de San Segundo», Bol. Soc. Españ. Exc., I, núm. 4, 1893, 
Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 156, n.3, y Monumentos españoles. Catálogo, I,

J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 129-131, fig. 54 (planta) y 55 (interior).
'n .■ A' Avila de los Caballeros, pág. 120, y A.E. Momplet, Tipología de la iglesia

románica en Castilla, Madrid, 1988,1, pp. 533-539 (quien se hace eco de esta creencia citando ade-

a) Planta

Se trata de una iglesia de planta basilical, con tres naves divididas en dos 
tramos por pilares de núcleo cilindrico y una cabecera triabsidal. De la fábri
ca románica solo se conservan los ábsides y los muros laterales de las naves, 
al haber sido sus naves completamente reformadas entre 1 51 9 y 1 521. Con la 
colocación de los dos pilares renacentistas en el centro del templo se alteró 
su disposición, ya que es muy probable que en un principio cada una de ellas 
se articulase en tres tramos. De este modo, el cuerpo de la iglesia habría de 
presentar un aspecto muy similar al de San Andrés. La nave central estaría 
separada de las laterales mediante arcos formeros apoyados en las semico- 
lumnas adosadas a los pilares; pero no parece haber estado abovedada ni 
haber contado con arcos diafragma, a juzgar por la ausencia de responsiones 
en los muros laterales y por haberse servido los responsables de la reforma de 
los pilares renacentistas tan sólo para apoyar los arcos formeros ’22.

La cabecera se compone de tres ábsides semicirculares ligeramente des
viados respecto al eje del templo (Lám. IV). Tal traza, pese al simbolismo cris- 
tológico que le han atribuido algunos, pudo estar determinada por el terreno 
húmedo y pantanoso sobre el que se asienta el templo ,23. También la torpe-

Ambas obras, como indica Gutiérrez Robledo, «están ya en la órbita del 
barroco, y se pueden datar en el siglo XVII» ’20.

Ninguna otra noticia de interés se registra desde entonces hasta 1923, en 
que por R.O. de 23 de junio fue declarada monumento arquitectónico-artísti- 
co. Con ello se vino a dar respuesta, aunque tardíamente, a la petición expre
sada en 1893 por I. de Benito, quien había reclamado su restauración «ante 
el mediano estado y casi total abandono» en que se hallaba ,2'. Este ha mejo-



b) Alzado

129

za de los operarios podría explicarla, pues mientras que el absidiolo meridio
nal está alineado con el cuerpo de la iglesia, los otros dos se tuercen hacia el 
NE. Un error en la orientación de los cimientos de la capilla central -por 
donde probablemente se iniciaron las obras- habría podido causar la desvia
ción, que más parece debida al azar que a un elemental cálculo constructivo. 
Al levantar los muros hubo de ser advertida, y los operarios no pudiendo, 
acaso, construir las naves según el eje de la capilla central, se habrían visto 
obligados a corregir el error acortando el presbiterio del absidiolo septentrio
nal, que es bastante menos profundo que el opuesto. Así, una vez levantados 
los pilares de la cabecera, los de las naves habrían podido construirse parale
los entre sí y correctamente orientados.

La cabecera.-Aun siendo la parte mejor conservada de la fábrica románi
ca ha llegado hasta nosotros con las reformas del siglo XVI. En ese sentido, lo 
más destacado son los dos arcos apuntados que se abrieron en los muros del 
presbiterio de la capilla central en 1519. A la misma época parecen deberse 
el óculo del absidiolo meridional y la puerta adintelada de la sacristía.

Al hacerse los arcos, quedaron convertidos en pilares exentos los que 
antes se hallaban adosados a la entrada de los ábsides. Tales pilares han con
servado la decoración románica en las caras norte y sur. Por el lado occiden
tal, en cambio, les fueron añadidas sendas semicolumnas renacentistas, pro
vistas del mismo tipo de basas y capiteles que los pilares cilindricos de las 
naves. De ellos arrancan los arcos graníticos que delimitan el primer tramo de 
la iglesia (Fig. 20) ,24.

Como en otras iglesias abulenses, las semicolumnas románicas de los 
mencionados pilares fueron truncadas y convertidas en ménsulas. Las adosa
das a los muros laterales se alzan sobre basas compuestas por una escocia 
entre boceles. En unas y otras se localizan los únicos capiteles visibles del 
interior, pues los de la ventana ciega de la capilla mayor están ocultos por un 
retablo. Los absidiolos laterales carecen de ventanas, concentrándose su 
decoración en los capiteles de la entrada y las impostas dispuestas bajo sus 
bóvedas .

más los casos de las iglesias de Cotillo, Almazán, Bordecorx, Pineda de la Sierra, Torralba de Arciel 
y Valoría del Alcor) con J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 129 y M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, 
pág. 156. Respecto a la desviación de la cabecera, cfr. con A. Ambrosi, Visualitá dello spazio archi- 
tettonico medioevale, Barí, 1979 (espec. pp. 5-51 «Irregolaritá nell'architettura medioevale»),

124 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 157 y II, lám. 330.



Fig. 2O.-San Segundo: interior.

130

cuarto de esfera. Su 
palmetas y entrelazos.

(Cliché: M. Cómez-Moreno)

Las capillas se cubren con bóvedas de cañón y en 
arranque se resalta mediante impostas decoradas con [  
Completan la ornamentación de la cabecera un retablo atribuido a Berruguete 
y la estatua orante del titular, obra de Juan de Juni ’25.

Las naves.-Se articulan en dos tramos mediante pilares cilindricos dis
puestos sobre altos plintos. Rematan en capiteles decorados con listeles, esco
cia y baquetones, sobre los que unas zapatas cuadradas apéan los arcos escar
zanos de la nave central. Las mismas basas y capiteles se repiten en las semi- 
columnas de entrada a la capilla mayor.

En el transcurso de la misma reforma se levantó a los pies de la iglesia 
una tribuna. Esta se alza sobre dos columnas, decoradas, pese a su menor 
tamaño, del mismo modo que los pilares y como ellos graníticas. Los 
muros laterales carecen de ventanas y fueron rehechos en el tramo inme
diato a los absidiolos. De lo dicho se desprende que la organización de la 
iglesia hubo de ser similar a la de San Andrés, cubriéndose ambas con 
armaduras de madera reemplazadas posteriormente. La de San Segundo,

125 J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 131-132. La estatua de San Segundo se reproduce en M 
Gómez-Moreno, Ibid., II, láms. 131-132.



¡¡.-EXTERIOR

131

fechada en 1521, es plana sobre la nave central y de colgadizo en las late
rales ’26.

b) Las fachadas

Debido a las reformas realizadas hacia 1520, los muros laterales perdie
ron la cornisa románica. La fachada occidental apenas merece atención, al 
haberse transformado por completo con la sustitución de la portada románica 
por otra muy posterior, con arco carpanel y óculo y rematado su hastial por 
una espadaña (Fig. 21).

El interés del exterior se concentra en la fachada meridional, por conservar
se en ella la portada románica. Esta, siguiendo el modelo de las portadas late
rales de San Vicente, presenta cinco arquivoltas apoyadas en codillos y colum
nas alzadas sobre basas graníticas, al parecer modernas. Las columnas rematan 
en capiteles vegetales y zoomórficos, en tanto flores de cuatro pétalos y entre
lazos ocupan sus cimacios. Las arquivoltas correspondientes a las columnas 
están formadas por gruesos boceles. Las tres restantes decoran sus dovelas con 
rosáceas. El estilo de los capiteles -con motivos repetidos en las portadas de San 
Andrés y Santo Tomé- parece derivar de la cabecera de San Pedro ’28.

a) La cabecera

Sus muros son de arenisca, lisos y sin ventanas. La cornisa en que rema
tan conserva los únicos modillones de la iglesia, todos ellos en nacela. A 
causa de las reformas, sus muros sufrieron diversos añadidos. Al norte, ade
más de la sacristía, se le adosó un edificio utilizado por los carmelitas a 
comienzos del siglo XVII. Es posible que a él perteneciera la vivienda que hoy 
vemos. En el lado opuesto, lo más llamativo son los dos contrafuertes que 
enmarcan el óculo abierto en el XVI en su presbiterio 127.

126 J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 134, y E. Ruiz Ayúcar, Sepulcros artísticos..., pág. 29 y anexos 
3 y 4 (pp. 236-241).

122 J.L. Gutiérrez, Ibid., fig. 53, pp. 133-134, y M. Gómez-Moreno, Ibid., II, lám. 328.
128 Véase J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 134, y M. Gómez-Moreno, Ibid., II, lám. 329 (portada 

sur). Cfr. con lám. 313 (San Andrés) y 345 (Sto. Tomé). He de advertir, por otra parte, que las 
láms. 317 y 318 del Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno no corresponden a la portada 
occidental de San Andrés, sino a la portada sur de San Segundo. Con respecto a las relaciones 
con el Románico cántabro, véase MJ M. Vila da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: la 
contribución de Cantabria a la escultura románica abulense», VI C.E.H.A.: «Los caminos y el 
arte (Santiago, 16-20 de junio de 1986), Santiago, 1989, II, pp. 219-231.



C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

132

Fig. 21.-San Segundo: 
fachada occidental.

'.j". ■

La ausencia de los pilares románicos de las naves hace difícil determinar 
si la fábrica de la iglesia se realizó a lo largo de una o varias campañas cons
tructivas. La unidad estilística de los capiteles de la cabecera indica que ésta 
se levantó en una sola campaña. Ahora bien, la desviación del cuerpo de la 
iglesia con respecto al eje del ábside central podría deberse a un replantea
miento de la obra a raíz de una interrupción en los trabajos. El estilo implan
tado en la portada meridional es obra de un taller distinto. Este podría haber 
concluido la iglesia en una segunda campaña constructiva, pero también es 
frecuente que varios talleres colaboren en distintos trabajos a lo largo de una 
misma campaña.



SAN ISIDORO DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

133

129 Los citados capiteles portugueses y gallegos se reproducen en R. dos Santos, Historia del 
arte portugués, Barcelona, 1960, fig. 119; C.A. Ferreira de Almeida, Arquitectura románica 
entre Douro e Minho, II, Porto, 1978, pp. 102 y 154-156, e I. Bango Torviso, Arquitectura 
románica en Pontevedra, La Coruña, 1979, láms. CXIII-b, pp. 237-239 y CVI-c, pp. 226-227.

130 A. de Cianea, Historia de la vida...de S. Segundo..., Madrid, 1595, fol. 360; L. Ariz,
de las grandezas..., fol. 36, y B. Fernández Valencia, H1 y grandezas del...Templo de... San 
Vicente..., fol. 49. La «Historia Silense» y la «Crónica del Obispo D. Pelayo Ovetense» se 
reproducen en la edición de J.E. Casariego de las Crónicas de los Reinos de Asturias y León, 
León, 1985, pp. 155 y 177. Véase, además, la edición de Menéndez Pidal de la Primera 
Crónica General de España, II, Madrid, 1955, pág. 491, y la Vida de Santo Domingo de 
Gonzalo de Berceo. Con respecto a una posible población de Ávila por cristianos con anterio
ridad a la conquista de Toledo, véase A. Barrios, Estructuras..., pp. 115-116 y 119.

La cronología de las obras se enmarca en el segundo tercio del siglo XII. 
Los motivos presentes en los capiteles del interior -hojas rayadas y rematadas 
en voluta, palmetas de folíolos en espiral, cabezas con cofias rizadas, o leo
nes de guedejas picudas y rayadas- aparecen en Santillana y Castañeda, cole
giatas realizadas en el primer tercio de siglo. La dama entre personajes de la 
capilla mayor también se plasma en la iglesia lusitana de Rio Mau, comenza
da en 1151, y en las de Tomiño y Donas (Pontevedra), de mediados del siglo 
XII ’29. Si a ello unimos la prioridad de los capiteles de San Pedro sobre los 
que reflejan su estilo en San Segundo y la aparición de las arquivoltas con 
rosáceas en torno a la mitad de siglo, podemos fechar a la iglesia del Adaja 
entre 11 35 y 11 60.

Una tradición abulense recogida por Cianea, Ariz y Fernández Valencia 
señala que la iglesia de San Isidoro debe su advocación a haber cobijado los 
restos del patrono durante su traslado a León en el 1063; pero ni la Historia 
Silense , ni la Crónica del Obispo Don Pelayo dan cuenta de ello. En la 
Primera Crónica General, muy posterior al suceso, se indica que Fernando I 
se llevó de Ávila los restos de san Vicente y hermanas, al pasar por la ciudad 
-«despoblada et yerma»- la comitiva con las reliquias de san Isidoro, pero no 
indica donde reposaron éstas. Algo similar ocurre en la Vida de Santo 
Domingo relatada por Gonzalo de Berceo l3°.

Los citados cronistas cuentan además que antes de recibir tal título la igle
sia estuvo dedicada a san Pelayo, martirizado en Córdoba en el 926. Aunque



134

”> B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 49; L. Ariz, Ibid., y A. Barrios, Ibid., pp. 146-147. Se 
refieren asimismo a la inscripción G. González Dávila (Theatro eclesiástico..., fol. 249) y J. 
Tello (Catálogo sagrado de los obispos..., fol. 410).

152 J.L. Guliérrez, Ibid., pp. 146-149, y M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 164, y cfr. la fig. 
313 (Portada sur de S. Andrés) con las figs. 63-64 de J.L. Gutiérrez, Ibid.

1,3 Véase B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 49; J. Belmonte, Ibid., pp. 231-232; J.L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 143 y 148, fig. 63, y T. Sobrino, El Episcopado abulense en los siglos XVI- 
XVIII, Ávila, 1983, pág. 229.

no es posible descartar la presencia en la ciudad de una iglesia anterior a su 
repoblación definitiva, lo más probable es que sus orígenes no remonten más 
allá del siglo XII.

Según Fernández Valencia, en 1 676 la iglesia tenía una antigüedad de más 
de 560 años. Infería esto de la inscripción grabada en «una de sus dos cam
panas». Si la noticia -recogida igualmente por Ariz- fuese cierta, la campana, 
y con ella la fábrica del templo, remontaría a 1116. Pero, como en el caso de 
la campana de San Vicente que Hernández Callejo databa en 1157, también 
ésta se ha perdido, y las palabras de Ariz y Fernández Valencia han de ser aco
gidas con la mayor reserva. Y con menor benevolencia todavía ha de juzgar
se la transcripción que ambos ofrecen de una lápida que fecha su consagra
ción por el obispo don Pedro en la era MCCLXX (1 232) ,31.

El análisis estilístico de la decoración escultórica y las relaciones que 
mantiene con San Andrés, San Pedro y San Vicente, obliga a descartar el año 
de 1116 como fecha de su consagración. La mezcla de motivos ornamentales 
e iconográficos procedentes de estas otras iglesias sólo es posible en un 
momento posterior al trabajo en cada una de ellas. Esto hace inviable la hipó
tesis de que el epígrafe se refiera al inicio de las obras. Si se acepta que los 
mencionados templos fueron levantados en el segundo cuarto del siglo XII, no 
parece posible que la fábrica de San Isidoro se empezara antes de 1135, 
pudiendo haberse concluido a mediados de tal centuria ,32.

Es poco lo que se conoce sobre la iglesia hasta el siglo XVII, en el que se 
reedificó su fábrica. Había dejado de ser parroquia ya en el siglo XVI y acabó 
siendo anexionada a la parroquia de San Nicolás, según consta en sus Libros 
de Fábrica. Ignoramos el alcance de las reparaciones efectuadas en su fábrica 
por mandato de D. Martín de Bonilla, obispo de Ávila entre 1656 y 1662. 
Gutiérrez Robledo supone que habrían tenido un carácter general, afectando 
de modo especial a la portada occidental, no conservada 133.

Paradójicamente, es con motivo de su abandono y destrucción en el siglo 
XIX cuando más información tenemos sobre ella. J. L. Gutiérrez, recopilador 
de los datos que exponemos a continuación, señala que a comienzos de dicho 
siglo su fábrica aún estaba en buen estado. Sin embargo, ya en el 1872 J.



135

J. Martín Carramolino, Historia de Ávila..., I, pág. 503, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 149.
135 Véase E. Ballesteros, Estudio histórico de Ávila..., pág. 262, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 

150, e Id., «San Isidro: Una ermita abulense en el Retiro madrileño», Diario de Ávila, 1-2-1979, 
Pág. 5.

136 Véase el Informe elevado por la Real Academia de Bellas Artes al Gobierno el 29 de 
Nov. de 1893, sobre la conveniencia de la reconstrucción del templo, en el Bol. Real Acad. 
H1, LXV, 1914, pp. 163-167 «Documentos oficiales: Templo de San Isidoro, en Ávila».

137 E. Ballesteros, Ibid., pág. 262. Con el mismo optimismo enjuiciaba el asunto, en 1900, 
M. Gómez-Moreno (Ibid., I, pág. 164), quien indicaba que «después de algunas vicisitudes» sus 
piedras «se han montado de nuevo en los jardines del Retiro».

Martín Carramolino hablaba de la «ermita actualmente ruinosa de San 
Isidoro» l34. Su desmoronamiento había comenzado hacia 1854, según seña
lan los Libros de Acuerdos de la Asociación de Labradores de Ávila. Dos años 
después, el edificio corría peligro de hundirse, por lo que el arquitecto 
Hernández Callejo ofreció un presupuesto para su restauración. No se aco
metió y entre 1861 y 1866 fue cayendo su cubierta. El material desprendido 
fue recogiéndose hasta que, en 1874, se solicitó a la Asociación de 
Labradores, a cuyo cargo había quedado la ermita, su demolición. Aquella, en 
vez de entregar la iglesia al Ayuntamiento para que éste corriese con los gas
tos de derribo, decidió desmontar las piedras bajo la dirección de un arqui
tecto. Pero la desamortización estaba en marcha y en ese mismo año de 1876 
fue incautada por el Estado. Pese a que la iglesia era propiedad de la citada 
asociación, su recurso se desestimó, siendo vendida a un particular que utili
zó algunos de sus sillares para nuevas construcciones y revendió el resto al Sr. 
Redondo Nicolau, «aficionado a las antigüedades» 135.

Tras el trasladado de los sillares a Madrid, el nuevo propietario los ofreció 
al Estado en 1893. Con el consejo de la Academia de la Historia, éste los com
pró, procediendo a montarlos un año después en los jardines del Museo 
Arqueológico. El que se hubieran comenzado los trabajos no impidió que 
fuese aceptada la propuesta de Repullés de trasladar las ruinas al Retiro. En 
dicho parque veía el arquitecto mayores posibilidades de que la iglesia se 
reconstruyese para ser abierta al culto según el rito mozárabe l36.

En 1896 Ballesteros se felicitaba de tal emplazamiento, suponiendo que 
«quizás dentro de poco» podría admirarse en los jardines madrileños «una de 
las preciosidades que a Avila pertenecieron y que ésta no supo o no quiso 
guardar» ’37. Pero, por desgracia, tampoco los gobernantes supieron guardar 
sus restos. El fallecimiento de Cánovas, defensor del proyecto de reconstruc
ción, tuvo la nefasta consecuencia de la paralización de las obras. Aún en 
1915 podían contemplarse sus piedras diseminadas por el suelo. Un nuevo 
proyecto de reconstrucción fue presentado por el arquitecto Fernández



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

(.-INTERIOR

136

la nave, accedien- 
meridional se 

una sacristía de

a) Planta

Por los restos conservados en el Retiro y por los dibujos que se le hicieron 
: se trataba de 

el presbiterio articu- 
a 

a su muro
construyó, probablemente durante las reformas del siglo XVII,

M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 164, yJ.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 144, fig. 63 (dibujos 
de Jos Monumentos arquitectónicos de España).

Casanova, pero éste fue desestimado en 1916 por el Ministerio de Instrucción 
Pública y Bellas Artes, previo informe desfavorable de la Junta Facultativa de 
Construcciones Civiles. Las causas eran la falta de los «principales elementos 
de su composición, la estructura y forma de la cubierta, la iluminación inte
rior, la clase y traza del pavimento y los cerramientos de las ventanas», en el 
elevado costo de las obras y en que éstas implicarían una total reconstrucción 
del templo más que una simple restauración. Sin embargo, y como si tal desin
terés no fuera suficientemente bochornoso, décadas más tarde las ruinas sufri
rían nuevas vejaciones. Así, en 1958 se volvió a desmontar lo ya construido 

]ue sus restos «configurasen una Ermita en la 
era previsible, tampoco este proyecto llegó a

para los Monumentos arquitectónicos de España sabemos que 
una iglesia de una sola nave y ábside en hemiciclo con 
lado en dos tramos. La cabecera estaba elevada respecto 
dose a su presbiterio por unas escaleras. Adosado

en el Retiro con la intención de qi
Ciudad Universitaria». Como 
concretarse ’38.

En la actualidad, lo que ha subsistido de la iglesia después de tanta desi
dia se amontona en el parque del Retiro madrileño. De la iglesia original sólo 
se mantienen en pié los muros del ábside y la portada meridional. Todavía hoy 
pueden contemplarse, tirados por el suelo, diversos fragmentos de cimacios e 
impostas. Ante tan desolador espectáculo, hubiera sido preferible que las rui
nas de San Isidoro agonizasen en Ávila.

planta rectangular (Lám. V)

Se trata del único templo románico abulense con esta tipología arquitec
tónica, aunque es bastante posible que en un principio la planta de San 
Esteban se le acercase bastante. Ambos tienen en común una cabecera de



137

grao desarrollo, con un profundo ábside y un cuerpo, en proporción, de esca
sas dimensiones. En el caso de San Esteban, el espacio interior fue dividido 
en el siglo XVI en tres naves, lo que plantea dudas acerca de su estructura pri
mitiva, que podría haber sido como la actual o de nave única. En cualquier 
caso, ya J. L. Gutiérrez ha hecho ver las relaciones que mantienen las cabe
ceras de ambos templos entre sí y la de San Isidoro con los ábsides centrales 
de San Andrés, San Vicente y San Pedro. Al parecer, la iglesia dispuso de dos 
portadas, una al sur y otra al oeste, pero únicamente conserva la primera. En 
el parque sólo se alzó el ábside y parte del muro sur, por lo que su aspecto 
-merced a la vegetación que crece entre sus piedras- es el de una ruina 
romántica l40.

140 J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 135-139 (San Esteban) y 143-151 (San Isidoro), fig. 65.
Véase J.L. Gutiérrez, Ibid., fig. 63, pp. 145-146. El tramo del presbiterio, que en los 

dibujos ahí reproducidos todavía se mantenía en pié, ya no se conserva.
142 Véase J.L. Gutiérrez, «San Isidro: Una ermita abulense en el Retiro madrileño», Ibid., 

pág. 5. De sus relaciones con la escultura de San Pedro y San Andrés nos ocupamos en el apar
tado estilístico.

b) Alzado
La cabecera.-Es prácticamente lo único conservado del interior del tem

plo. Se organizaba de forma similar a los ábsides centrales de San Andrés, San 
Vicente y San Pedro. Su presbiterio, casi perdido, poseía arcadas ciegas a la 
altura de las ventanas del hemiciclo y semicolumnas sobre plintos soportan
do el arco de acceso al presbiterio y el fajón que reforzaba el centro de su 
bóveda. Entre las semicolumnas había, a ambos lados, una arcada ciega sin el 
doble arco ni bocel de las ventanas. Sus capiteles, según muestran los dibujos 
recogidos en Monumentos Arquitectónicos de España, se decoraban con 
motivos zoomórficos y hojas de helécho 141. Otras dos arcadas similares deco
raban el tramo inmediato al hemiciclo. Como al exterior, sus muros quedaban 
divididos en tres zonas por impostas dispuestas bajo los alféizares de las arca
das, a la altura de sus cimacios y sobre sus arcos.

La articulación del desaparecido presbiterio se repite en el hemiciclo del 
ábside. Falta la ventana correspondiente al lienzo NE., pero los otros dos 
mantienen todos sus elementos: columnillas sobre basas áticas, capiteles 
zoomórficos y vegetales, cimacios decorados con tetrapétalas en círculos 
abiertos y doble arco con bocel y charnela de ajedrezado. Bajo las ventanas 
corre una imposta con trenzado y sobre sus arcos otra igual que en los 
cimacios. Los capiteles de la ventana central son de gran interés, dadas las 
relaciones que existen entre sus motivos iconográficos y los de San Pedro y 
San Andrés ,42.



IL-EXTERIOR

138

Fig. 22,-San Isidoro: 
interior de la cabecera.

a) La cabecera

El hemiciclo del ábside se organiza del mismo modo que al interior, con 
tres lienzos de muro separados por dos semicolumnas adosadas a modo de 
contrafuertes. En cada lienzo se abre una ventana similar a las del interior (Fig. 
22). Tan sólo varían los motivos decorativos de sus capiteles, relacionares 
con algunos de San Vicente y San Andrés.

Las semicolumnas se alzan sobre un elevado plinto. Sus basas se decoran 
con dos boceles separados por una mediacaña y sus capiteles doblan en tama
ño a los de las ventanas, estando el menos erosionado ocupado por leones y



7

C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

139

quizás algún grifo. Completan la ornamentación del ábside tres impostas 
decoradas y dispuestas como al interior: las dos inferiores son de entrelazo y 
la superior de flores tetrapétalas ’43.

143 J.L. Gutiérrez, Ibid., fig. 65, pp. 143-145, y M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 164.
144 Véase J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 117 y 143, y fig. 63 (dibujos), y M. Gómez-Moreno, Ibid., 

II, láms. 232, 313 y 317-318 (que pertenecen a la portada sur de San Segundo, y no a la occi
dental de San Andrés), y cfr. con las láms. 329 (San Segundo) y 345 (Sto. Tomé).

b) La portada meridional

Dicha portada presenta la misma organización que la meridional de San 
Andrés: en vez de alternar los codillos con las columnas, como es habitual en 
el románico abulense, se disponen dos columnas entre codillos a cada lado. 
También hay coincidencias en la ornamentación de sus cimacios, arquivoltas 
y chambranas, cubiertos con tetrapétalas, rosáceas, palmetas y un menudo 
ajedrezado. Actualmente resulta imposible distinguir los erosionados capite
les de San Isidoro, pero éstos aparecen reproducidos en el dibujo incluido en 
los Monumentos Arquitectónicos de España. Dos de ellos repetían los grifos 
estilizados y las sirenas aladas de las portadas de San Andrés. Los primeros 
aparecen también en la portada norte de San Vicente, y unos y otras en la 
meridional de San Segundo y en la occidental de Santo Tomé, hecho a tener 
en cuenta para la filiación y cronología de la iglesia. Los otros dos capiteles 
de la portada de San Isidoro, menos estropeados, se decoran con «heléchos» 
similares a los de la portada oeste de San Andrés l44.

Junto a las ruinas del Retiro se amontonan restos de impostas y cimacios, 
ornados unos con entrelazo y otros con flores tetrapétalas.

Los motivos ornamentales e iconográficos a los que hemos hecho referencia, 
permiten establecer diversas relaciones entre la ermita de San Isidoro y otras igle
sias abulenses. Su estilo es deudor del desarrollado en la cabecera de San Pedro. 
Por otra parte, la articulación de su portada y los motivos de algunos otros capi
teles y cimacios la vinculan a San Andrés y, en menor grado, a San Segundo.

Ello hace suponer que en su fábrica trabajaron canteros y escultores pro
cedentes del primer taller de San Pedro y del segundo de San Vicente, habién
dose desarrollado las obras en el transcurso de una sola y homogénea cam
paña constructiva. Y posiblemente fue un escultor de la cabecera de San 
Isidoro el que trabajó en las portadas de San Andrés, siendo ambas iglesias 
prácticamente coetáneas.



SAN ESTEBAN DE ÁVILA

A) DATOS HISTÓRICOS

140

145 B. Fernández Valencia, Ibid., fol, 213; E. Ballesteros, Ibid., pág. 259, y J.Ma Quadrado, 
Ibid., pág. 409.

146 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 153; J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 41 y 135-140, y )■ 
Belmonte, La ciudad de Ávila, pág. 122.

147 J. González, «La Extremadura...», pp. 417-419.
148 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 213, y J. Belmonte, Ibid., pp. 135-136, 152 (configu

ración urbana en los siglos XIV-XV) y pág. 189 (asentamientos urbanos de los judíos).

Son muy escasas las noticias relativas a este templo. Fernández Valencia 
lo remonta a 1091, pero no hay ninguna inscripción o documento que lo 
pruebe. Ello no ha sido óbice para que historiadores del siglo XIX como 
Quadrado y Ballesteros fiaran en las palabras del cronista, indicando que su 
fábrica es «coetánea ...de la restauración de la ciudad, aunque naturalmente 
cambiada por sucesivas reparaciones» ,4S. Algo muy similar estimaba Gómez- 
Moreno al redactar su Catálogo monumental...de Ávila. Según él, San Esteban 
sería, junto con los de San Andrés y San Segundo, uno de los templos más 
antiguos de la ciudad. Como a ellos, lo suponía anterior a San Vicente y levan
tado «muy a comienzos del siglo XII». La misma antigüedad le atribuye 
Gutiérrez Robledo, para quien su fábrica se inspira en la de San Andrés y en 
algunos detalles decorativos de San Vicente, siendo una de las primeras igle
sias románicas «terminadas en Ávila» ’46.

En efecto, las pequeñas dimensiones del templo y la homogeneidad deco
rativa de su cabecera hacen suponer que debieron ser necesarios pocos años 
para concluir su fábrica. Pero ignoramos si la decoración de sus naves res
pondía al estilo del ábside, que sitúa a la iglesia en el segundo cuarto del siglo 
XII, y no en el primero como pretenden los mencionados autores.

El primer documento que habla de la iglesia es la carta del cardenal Gil 
Torres de 1250. Por ella sabemos que la parroquia de «San Esteuan» debía 
entregar, en concepto de prestimonio, ocho morabetinos 147. Pocos años des
pués, en 1258, se cita nuevamente a San Esteban con motivo del pleito soste
nido entre el cabildo parroquial y el obispo de Ávila. No aparece registrada, 
en cambio, en el Libro Becerro de Visitaciones redactado en 1303. Ello no 
excluye su existencia como parroquia, pero lo cierto es que en 1359 ya había 
desaparecido como tal, pues ningún clérigo suyo se contaba entre los treinta 
y dos del cabildo parroquial de San Benito. En la documentación de los siglos 
XIV y XV hay referencias a su barrio en los arriendos de casas del cabildo cate
dralicio, dando éste cabida a judíos y cristianos de vida humilde ,48.



T

B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

141

a) Planta

La iglesia de San Esteban consta de un ábside semicircular de amplio pres
biterio y tres naves divididas en dos tramos (Lám. VI). Sólo el primero es romá
nico, siendo las otras consecuencia de los arreglos realizados en el siglo XVI, 
con la erección de dos pilares y la alteración de la fachada meridional. Los 
pilares dividen el interior del templo de una manera poco afortunada. Las 
naves laterales son desproporcionadas y exiguas con respecto a la central, tres 
veces más ancha, y unas y otra, con dos tramos, resultan cortas. Tan sólo los 
pilares -coronados a cierta distancia de un hermoso artesonado del XVI por 
unas vigas que sirven como zapatas del maderamen- contribuyen al ornato de 
dicho espacio.

La división en tres naves es la solución más frecuente en el Románico abu- 
lense. Pese a ello, la anómala estrechez de los colaterales, la simplicidad de sus 
soportes y la ausencia de restos de algún pilar o arco románicos, inclinan a

,M J. Belmonte, Ibid., pp. 231-232, y E. Ruíz Ayúcar, Ibid., pág. 233, anexo 2.
150 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 213; M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 163 (Sto. 

Domingo), y J. Belmonte, Ibid., pp. 318 y 330.

A finales del siglo XVI tenemos noticias de la iglesia como ermita a través 
de las descripciones del recorrido de las procesiones del cabildo y de la tras
lación a la catedral de los restos de San Segundo. En ese mismo siglo parece 
ser que se reconstruyó su fábrica, dotándola de tres naves de menor extensión 
que las románicas, en opinión de Gómez-Moreno. Las reformas, además de a 
la organización interna del templo, afectaron a la pared meridional, que se 
rehizo con la apertura de dos ventanas, la alteración de la portada y la adi
ción de una espadaña sobre el ángulo sudoeste ,‘*9.

En 1647 se vuelve a mencionar San Esteban entre las dieciocho ermitas 
que Ávila tenía por entonces. Fernández Valencia indica, además, que en 
1676 ya estaba anexionada a la parroquia de Santo Domingo, una de las ocho 
con que contó la ciudad desde el siglo XVII hasta comienzos del XX. Si a los 
cambios que hubo de sufrir en el siglo XVII, añadimos el perjuicio que para 
su fachada occidental ha supuesto la escuela a ella adosada, se comprenderá 
que la iglesia pase desapercibida y que sea de las pocas románicas no decla
radas monumento histórico-artístico '50.



II .-EXTERIOR

142

suponer que la planta original de San Esteban fue de una sola nave. Si fuera así, 
respondería al mismo tipo de planta que San Isidoro y, acaso, San Nicolás ’5'.

151 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 159 y II, lám. 341; A. Veredas, Ávila..., pág. 123, y J.L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 135-139, figs. 59 y 60. En dicha obra puede cfr. su planta con la de San 
Nicolás (fig. 66, pág. 157 y fig. 63).

152 Véanse los capiteles del interior de San Esteban en la pág. 66 de C. Luis López y otros, 
Guía del románico de Ávila...

,SJ Véase la Fig. 23 (cliché de M. Cómez-Moreno) y lo relativo a las «Iglesias de San 
Andrés, San Segundo y San Esteban» en la obra de C. Luis López y otros, Guía del Románico 
de Ávila y primer Mudéjar..., pág. 65 y ss.

b) Alzado

La cabecera.-E\ ábside coincide con la mayoría de las capillas mayores de 
las iglesias abulenses en la división del presbiterio en dos tramos, separados 
por semicolumnas que apéan un arco fajón análogo al de la entrada. No obs
tante, al carecer de las arquerías ciegas de San Vicente, San Pedro, San Andrés 
y San Isidoro, la cabecera que más se le aproxima es la de San Nicolás. Sus 
capiteles se decoran con cabezas entre hojas, águilas y personajes. Cimacios 
e impostas recurren a palmetas y rosáceas lineales. El hemiciclo se halla ocul
to por un retablo, pero hemos comprobado que la imposta del presbiterio pro
sigue bajo el cascarón del ábside, que antaño se iluminaba por una ventana 
de medio punto sin capiteles ’52.

b) Las fachadas

Sólo la fachada septentrional es de época románica, pero carece de inte
rés al presentar una superficie lisa y sin ventanas. La meridional fue rehecha, 
como dijimos, en el siglo XVII, pero, al parecer, sus ventanas adinteladas se 
abrieron en época reciente, una a la izquierda de la portada y la otra sobre

a) La cabecera

El ábside de San Esteban aparece al exterior seccionado en tres paños por 
dos semicolumnas alzadas sobre un podium escalonado y rematadas en capi
teles decorados con «heléchos» y con un grifo y un áspid, lo que permite esta
blecer relaciones iconográficas con capiteles de San Isidoro y San Segundo 
(Fig. 23). La cornisa se decora con una serie de billetes superpuestos, en tanto 
que sus erosionados modillones muestran formas geométricas -rollos y nace- 
las- y zoomórficas 15}.



Fig. 23.-San Esteban: exterior de la cabecera. (Cliché: M. Gómez-Morer.

O CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

143

Dada la homogeneidad que presenta la fábrica, es muy posible que la igle
sia se levantase en una campaña a cargo, quizá, de dos talleres distintos. El 
primero de ellos, autor del ábside, demuestra un origen cántabro y comparte 
con la iglesia de San Segundo algunos motivos de impostas y capiteles.

ella. La composición de ésta 
columnas y fue dotada de 
tada original, decoradas con

es igualmente fruto de las reformas: carece de 
un arco reaprovechando algunas dovelas de la por- 

tetrapétalas. La fachada occidental, totalmente 
moderna, carece, como la septentrional, de puertas o ventanas. La iglesia se 
cubre con un tejado a dos aguas, rematado en el ángulo SO. por una espada
ña moderna. No es preciso insistir en el penoso efecto que causan al conjun
to tanto la espadaña como las ventanas adinteladas ,S4.

,S4 Puede verse una fotografía del exterior de la iglesia en la fig. 60 de J.L. Gutiérrez, Ibid., 
pág. 138.



EL ROMÁNICO TARDÍO EN ÁVILA:

SAN NICOLÁS

A) DATOS HISTÓRICOS

144

A un taller distinto pudo haber correspondido la portada. En este caso, las 
relaciones hay que establecerlas con la iglesia de San Andrés, la única que, 
junto con la que nos ocupa, presenta flores de cuatro pétalos en sus arquivol- 
tas. Esta coincidencia, así como las relaciones antes apuntadas, permite situar 
el final de las obras a mediados del siglo XII.

155 De la información brindada por Ariz se hace eco J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 161-162; la 
de G. González Dávila aparece recogida en su Theatro eclesiástico..., fols. 246-247. Con res
pecto al nombre del prelado que consagró la iglesia véase A. Lamben, «Ávila», Dictionnaire..., 
cois. 1172 y 1181, y para su cronología, M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 161-162. Respecto a 
la población de su parroquia, véase A. Barrios, Estructuras..., pp. 137 y 139, y J. Belmonte, La 
ciudad de Ávila..., pp. 160-161.

Una inscripción no conservada, pero vista en el siglo XVII por Ariz y 
González Dávila, indicaba que la iglesia había sido consagrada a San Nicolás 
por el obispo Jacobo de Ávila en 1198. Se trata de la noticia más antigua sobre 
la iglesia, cuya construcción parece haberse debido -como núcleo de la 
parroquia que lleva su nombre- del aumento demográfico que experimentó la 
ciudad en la segunda mitad del siglo XII. La fecha de consagración podría res
ponder a la terminación real de las obras, pero éstas hubieron de comenzar 
bastantes años antes -quizás a mediados de siglo- por la cabecera. De análo
go parecer es Gutiérrez Robledo, para quien la cabecera podría ser «algo 
anterior a la fecha de consagración», mientras que la fachada occidental sería 
«ya de los primeros años del siglo XIII» ’55.

La organización de la fachada occidental es, en efecto, posterior a las par
tes románicas del templo, pero mucho más de lo que supone el citado autor 
si nos atenemos a la documentación que sobre San Nicolás se conserva en el 
archivo parroquial de San Juan de Ávila. Así, en un testamento fechado en la 
era de 1334 (año 1296) se ordena entregar «dos mrs. para la obra del hastial 
de San Nicolás». Una fecha tan tardía más que a la conclusión de la iglesia, 
parece referirse a una remodelación de su fachada occidental. Es muy proba-



145

156 Agradezco a D. Tomás Sobrino que me haya transmitido esta información del Archivo 
de San Juan mediante una carta suya del 30 de abril de 1985. La señora que efectúa la dona
ción entrega, asimismo, otros dos maravedís «a la obra de S. Salvador, dos a la de S. Vicente y 
dos a la cruzada».

157 Para la carta del Cardenal de Lyon, véase ). González, «La Extremadura castellana...», 
Hispania, núm. 127, pp. 416-424, y E. Tejero, Toponimia..., pág. 204. Véase también B. 
Fernández Valencia, Ibid., pág. 99, y L. Ariz, Ibid., fols. 36-37.

,S8 J. Belmonte, Ibid., pp. 134-135, n.39 (doc. núm. 30 del Arch. de San luán de Ávila), y 
152, y Libro de Fábrica de San Nicolás (Cuentas desde el 24-6-1749 al 7-6-1818, con la sign. 
Archivo 140/3/2).

IS’ G. González Dávila, Ibid., fol. 246; J. Belmonte, Ibid., pp. 232, 262, 318 y 330, y el 
Libro de Fábrica... ya citado. Las referencias a su carácter parroquial a comienzos del presen
te siglo se encuentran en M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 161, y A. Veredas, Ávila de los 
Caballeros, pág. 114.

ble que a esa data remonte la ventana, de arco apuntado y estilizadas tetra- 
pétalas en su alféizar, dispuesta sobre la cegada portada originaria 156.

Desde 1250 sabemos que su parroquia contribuía con 30 morabetinos a 
la mesa capitular y que su párroco participó junto con los restantes de la ciu
dad en el pleito sostenido por su cabildo y el concejo de la ciudad contra su 
obispo ’57.

Hacia 1303 el barrio de San Nicolás se había hecho bastante populoso, 
concentrándose en él parte de los inmuebles arrendados del cabildo. Pocas 
noticias tenemos sobre el templo y su parroquia desde entonces, si se excep
túa el asentamiento de parte de la población morisca en sus inmediaciones. 
En el siglo XVI sigue siendo la suya una parroquia floreciente. Para entonces, 
iglesias que anteriormente habían ostentado el rango de parroquias, se habí
an convertido en simples ermitas al cuidado de alguna otra parroquia. Por el 
Libro de Fábrica de San Nicolás correspondiente a los años de 1749 a 1818 
sabemos que las ermitas de San Isidoro y San Mateo estaban a su cargo. Nada 
tendría de particular, por consiguiente, que estuviesen bajo su administración 
ya desde el siglo XVI ,5e.

Cuando González Dávila redacta su obra -en 1647- todavía era una de 
las parroquias abulenses, pero su importancia había decrecido mucho, no 
apareciendo citada en la Relatio ad /¡mina apostolorum del obispo Otaduy a 
causa de la irrelevancia de los ingresos que percibía a cuenta de sus feligre
ses. La iglesia mantuvo su carácter parroquial hasta el primer tercio de este 
siglo, en que el número de parroquias quedó fijado en cuatro l59.

Las campañas de restauración de San Nicolás comenzaron en 1903 con la 
de su torre, adosada al lado septentrional del ábside. Este arreglo fue precedi
do por el realizado en sus naves a mediados del siglo XVII. Durante el mismo 
se blanquearon «las tres pequeñas naves», se cubrió «con dibujos de yeso la



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

l.-INTERIOR

146

i» Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 161, n. 2; J.Ma Quadrado, España. Sus monu
mentos...Salamanca, Ávila..., pp. 406-407, n. 1, y A. Veredas, Ibid., pág. 116.

,6' J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 156-162, fig. 66 (planta).

techumbre» y se erigió «sobre el altar un retablo», según indica Quadrado. Su 
tachada septentrional, en cambio, fue objeto de una restauración mucho más 
tardía, en 1978, acaso con vista a la obtención del título de monumento 
nacional, que le fue otorgado dos años después ’60.

Se trata de una iglesia de tres naves y cabecera semicircular. En ella y en 
las portadas laterales se concentra toda la decoración (Lám. Vil).

a) El cuerpo de la iglesia

Las reformas que sufrió desde mediados del siglo XVII son las responsables 
de su actual configuración. Se articula en torno a cuatro pilares cruciformes 
de basamento granítico rematados en una serie de listeles y golas a modo de 
cimacios. Sobre éstos descansan las bóvedas de cañones penetrados de la 
nave central -decoradas con estucos y probablemente falsas- y las de arista 
laterales.

A ambos lados del segundo tramo se abren las portadas románicas del 
templo. Nada más de interés muestran los muros de la iglesia aparte de varias 
lápidas de finales del siglo XVI y del XVIII. En el tramo occidental de la nave 
central se alza una tribuna. Tras ella, la iglesia recibe claridad mediante la 
ventana abierta sobre la antigua portada y por un óculo, completando el de la 
portada meridional la iluminación del templo ,61.

b) La cabecera

El ábside de la iglesia se compone de un presbiterio provisto de dos tra
mos rectangulares y un hemiciclo, cubiertos por bóvedas de cañón y de 
horno. A ambos lados del hemiciclo se abrían sendas ventanas; de ellas ape
nas queda rastro, ya que están cegadas al exterior, y en el interior ocultas por 
un retablo. Un arco sostenido por semicolumnas truncadas realza la entrada 
al presbiterio. Estas ostentan los dos únicos capiteles del interior del templo, 
decorados con hojas y águilas similares a las de San Esteban y, como ellas, de 
raigambre cántabra. Los cimacios están cubiertos con billetes, motivo sólo



II.—EXTERIOR

Fig. 24.-San Nicolás: exterior de la cabecera.

147

a) La cabecera

La iglesia fue construida en arenisca sobre un zócalo granítico. Conserva 
los muros de la fábrica original, con dependencias añadidas al SE. y la facha
da occidental rehecha, probablemente, a finales del siglo XIII. Del ábside sólo

presente en algunos cimacios del ábside de San Andrés y en arquivoltas abu- 
lenses tardías.

A la derecha del primer tramo del presbiterio se abrió una puerta adinte
lada para acceder a una sacristía que oculta parcialmente la fachada oriental 
de la iglesia. El segundo tramo está separado por un arco fajón, que, a dife
rencia del arco de acceso, carece de columnas y capiteles. Otra puerta, en el 
lado izquierdo, comunica con la torre adosada al templo en fecha incierta ,62. 
El paramento de este tramo y el hemiciclo está reforzado en su arranque por 
un zócalo corrido rematado en baquetilla y bocel.

162 J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 156-159, figs. 68 (San Nicolás), 61 (San Esteban) y fig. 66 (planta).



148

’6’ J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 158-162, figs. 67 y 69; Id., en la Guía del Románico de Ávila... 
(pp.114-118 (San Nicolás)) de C. Luís López y otros, y M. Gómez-Moreno, Catálogo..., II, lám. 
344, y I, pág. 161. De las relaciones entre algunos de los motivos (rollos, hojas de hiedra, pal
metas, capiteles...) de la portada norte de San Nicolás y de otras portadas abulenses o del 
Románico peninsular nos ocuparemos al tratar del Repertorio ornamental y Estilo de la escul
tura románica abulense.

b) Las fachadas laterales

La fachada meridional.-Su portada está flanqueada por dependencias des
tinadas a almacenes y se halla precedida por un pequeño huerto. Sus jambas 
carecen de columnas y capiteles, descansando las dos arquivoltas -lisas y tras
doseadas por un ajedrezado- en una imposta decorada con entrelazo y tetra- 
pétalas.

La fachada septentrional.-Se halla presidida por una portada de decora
ción mucho más compleja. Consta ésta de cinco arquivoltas apoyadas en 
codillos y capiteles huérfanos de fustes, cubiertos con motivos fitomorfos 
semejantes a los de algunos capiteles del interior de San Segundo. Los 
cimacios, a su vez, se decoran con palmetas y roleos de hiedra. Las arquivol
tas se adornan con ajedrezados, palmetas, roleos de hiedra y rollos. Sobre la 
clave de la intermedia hay un crismón muy similar a los de San Andrés y San 
Bartolomé. La fachada remata en una cornisa con canecillos en nacela que, 
como los de la cabecera, parecen recientes. Téngase en cuenta que los muros 
de la iglesia hubieron de perder las cornisas originales al construirse los 
modernos pilares de ¡as naves y la nueva cubierta.

La fachada occidental.-Está dividida en tres calles por cuatro robustos 
contrafuertes, quizá de finales del XIII. Los dos centrales enmarcan una ven
tana de arco apuntado decorado en su trasdós con una imposta de círculos 
entrelazados. Da la impresión de haber sido restaurada, al igual que la impos
ta de tetrapétalas estilizadas que le sirve de alféizar. Posiblemente fue el rema
te de la puerta cegada bajo ella. Se trataría, por tanto, de una portada abierta 
en el «hastial de San Nicolás» hacia 1296, con motivo de las obras realizadas 
en éste. Se cegó en época moderna y a causa de las reformas a las que ya 
hemos hecho referencia. El óculo que hay sobre la actual ventana correspon
de a ese momento ,63.

se percibe el hemiciclo, al estar ocultos los muros del presbiterio por la torre 
septentrional y la sacristía. Carece de impostas y sólo se ilumina por una estre
cha saetera y dos óculos laterales. Flanquean el paño central dos pequeños 
contrafuertes (Fig. 24). Remata el ábside en una sencilla cornisa soportada por 
canecillos de formas geométricas.



SANTA MARÍA LA ANTIGUA

A) TRADICIONES LEGENDARIAS Y DATOS HISTÓRICOS

149

I

C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

Las diferencias que existen entre los capiteles del interior del ábside y las 
portadas románicas, podría indicar dos campañas sucesivas en la ejecución 
del templo. El parentesco de sus águilas con las de San Esteban inclina a con
siderarlas debidas al mismo taller de canteros, pudiendo fecharse el comien
zo de las obras en los años centrales del siglo XII. Por lo que a las naves res
pecta, es imposible indicar si se realizaron durante la misma campaña o en 
otra distinta, al no haberse conservado nada de su decoración románica. Lo 
cierto es que los trabajos hubieron de prolongarse durante toda la segunda 
mitad del siglo XII.

Las portadas laterales parecen realizadas al final, en la última década de 
la centuria. Coinciden con los cimacios del ábside en el recurso al ajedreza
do de sus impostas, además de estar sus capiteles y cimacios inspirados en 
otros de San Segundo y San Esteban. A una fecha muy posterior -finales del 
siglo XIII- corresponde la fachada occidental y acaso también los contrafuer
tes del ábside y la torre de la cabecera. Pero en este caso, más que hablar de 
una última campaña, habría que referirse a una reforma que afectó partes ya 
edificadas. Lo realizado entonces, ni se enmarca dentro del campo de intere
ses de este estudio, ni guarda relación con las restantes iglesias del Románico 
abulense.

De San Nicolás, en resumen, habría que destacar su carácter tardío, su 
dependencia de San Esteban y San Segundo, su contemporaneidad con las 
iglesias de Santo Domingo, Santo Tomé y Nuestra Señora de la Antigua, y su 
relación -a través del estilo de algunos de sus motivos- con el Románico de 
Zamora y Cantabria.

Del convento levantado tras la repoblación de la ciudad sólo se conserva 
la portada septentrional de su iglesia y algún fragmento de imposta en el inte
rior de la actual fábrica. Fernández Valencia, siguiendo a Diego de Silva 
Pacheco, autor de una Historia de Nuestra Señora de Valvanera, afirma due 
su historia se remonta a tiempos muy remotos. Según éste, al monasterio rio- 
jano se le unió en época visigoda otro dúplice existente en Ávila, que quedó 
destruido y abandonado con la invasión musulmana. Tras la reconquista He la 
ciudad, los cristianos habrían restituido «a la religión de San Benito el con-



T

150

,M B. Fernández Valencia, Ibid., fols, 23-24 (Es ahí donde da noticia de la obra de Fr. Diego 
de Silva Pacheco, Historia Vallis Venariae, 2a parte, cap. 13). A las relaciones entre ambos 
cenobios han aludido también H. Casas, Valvanera, Zaragoza, 1886, pp. 238-239; )• Martín 
Carramolino, Ibid., II, pág. 486, y A. Lambert, «Ávila», Dictionnaire..., col. 1173.

165 Véase A. de Cianea, Ha de la vida...de San Segundo..., lib. 1, cap. 29; L. Ariz, Ha de las 
grandezas..., 2a parte, fol. 16 rv; L. Pacheco, Crónica de Ávila, fol. 230; B. Fernández Valencia, 
Ibid., fol. 24; J. Tello, Catálogo...de obispos..., fol. 336-337, y J. Belmonte, La ciudad de 
Ávila..., pág. 122. J. Martín Carramolino (Ibid., I, pág. 504) habla de una «lámina de plomo 
hallada causalmente en un sepulcro antiquísimo» en 1630.

vento de nuestra Señora la antigua», haciéndolo depender nuevamente del 
monasterio de Valvanera.

Fernández Valencia explicaba tal dependencia por el origen de parte de 
los repobladores; algo que, al margen de tal atribución, se cumple y está regis
trado documentalmente respecto a San Millán de la Cogolla, al que cuatro 
colaciones abulenses hicieron varias donaciones en 1103. Algo similar -si fia
mos en dicho autor- ocurrió en 1158 entre los vecinos de Ávila y Valvanera. 
Otra noticia recogida por el benedictino Silva señala que en tiempos de 
Inocencio III, papa hasta 1216, el «convento de santa María la antigua de 
Ávila» estaba ligado al citado monasterio ,64.

Como era de esperar, no se conoce ningún documento que certifique tales 
noticias. Lo mismo ocurre con la afirmación de Cianea de que los primeros 
religiosos del convento abulense fueron traídos por el conde de Borgoña de 
los monasterios de Valvanera y Arlanza, aunque Ariz, Fernández Valencia y L. 
Pacheco reiteren lo mismo a lo largo del siglo XVII. Este último afirmaba haber 
descubierto en 1600 una inscripción en el monasterio de La Antigua -perdi
da ya cuando J. Tello redactó su Catálogo de obispos- que fechaba la repo
blación urbana e indicaba el origen de los pobladores y monjes instalados en 
el solar del antiguo monasterio. Su contenido, según Tello, era el siguiente: 
«Circa annum MXCV Alphonsus sextus rex Abulam pene desertam conspi- 
ciens, ut sui tune regni terminum, instaurandi curavit. Rem generi suo Comiti 
Rodemundo Burgundiae, principatuque Alphonsi sexti conmitens, nobiles ex 
monte Subeda viros, ex quibus nobilitas abulensis illustrissimum ducit genus, 
Rodemundus Abulam advehexit; ínter quos venere monachi, qui sacellum 
Sanctae MARIAE cum monachis Sancti Benedicti quondam sacrum a Mauris 
disruptum instaurarunt.

«Unde Sancta María Antiqua nomen retinet» ,65.

Ignoramos la data del epígrafe, pero el propio Tello reconoce que «crono
lógicamente pertenece a edad posterior» a la que se refiere. No obstante, es 
posible que tenga un fondo de verdad. Conocemos el origen riojano de los 
repobladores serranos, y no sería extraño que en la fundación del monasterio



151

B.Fernández Valencia,Ibid., fol. 24; H. Casas, Ibid., pp. 238-239, y A. Lamben, Ibid., 
col. 1173.

167 B. Fernández Valencia, Ibid., fols. 24-25; E. Rodríguez Almeida, Ensayo sobre la evolu
ción arquitectónica de la catedral de Ávila, Ávila, 1974, pág. 45, y J. Belmonte, Ibid., pág. 161. 
Se reproducen ambos lemplos en la pág. 115 de la Guía del Románico de Ávila... de C. Luis 
López y otros.

de La Antigua participasen monjes benedictinos traídos por el propio conde 
don Raimundo. Recuérdese que en 1080 el concilio de Burgos había estable
cido el ritual romano en la liturgia hispánica, y que los monjes cluniacenses 
fueron activos agentes de la reforma religiosa propugnada por Gregorio Vil en 
la Península.

Sin embargo, la primera noticia fidedigna sobre el monasterio -si hacemos 
caso a Fernández Valencia- no remonta más allá del 1200 y aparece en la 
donación de un caballero abulense. De su dependencia de Valvanera sólo 
existe constancia documental a través de una carta de Inocencio III fechada 
en mayo de 1212, pues el documento del 11 58 antes citado sólo hace referen
cia a una donación realizada por el Concejo de Ávila al monasterio de 
Valvanera 166. Y carece de fundamento la afirmación de J. Belmonte de que el 
monasterio fue reconstruido en 1089.

Parece que en el siglo XIV el monasterio ya había pasado a depender del 
Císter, quizás a consecuencia de los esfuerzos realizados en pro de dicha 
orden por el obispo Sancho Dávila (1312-1355). Sabemos que por entonces 
se seguían sepultando en su iglesia destacados personajes abulenses, de cuyos 
enterramientos hay constancia documental desde comienzos del siglo XIII, 
pero carecemos de cualquier otra noticia sobre ella hasta el 1469. En dicho 
año, según Fernández Valencia, don Juán Núñez Dávila la reedificó, al igual 
que hizo con las de San Silvestre y de la Trinidad. Al efectuarse tal reforma, 
sólo quedó de la iglesia románica la portada norte, decorada en su única rosca 
con rollos similares a los de San Nicolás. Tal característica nos hace suponer 
que el templo original se levantó a fines del siglo XII. Son posteriores, en cam
bio, los canecillos de su cornisa septentrional y la ventana del frente occi
dental ,67.

El convento era el único abulense sometido a la regla benedictina en el 
siglo XVIL Para entonces su situación debía de ser muy precaria, ya que en la 
Relatio ad limina del obispo Francisco de Rojas Borja se dice que sólo cuen
ta con dos monjes, cifra irrisoria comparada con los sesenta dominicos de 
Santo Tomé o los cuarenta frailes de San Francisco.

En 1864 La Antigua había dejado de ser convento, pero ello, más que a la 
desamortización, se debió al menguado número de sus religiosos. A media-



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS DE LA PORTADA SEPTENTRIONAL

Fig. 25,-Santa María de la Antigua: portada.

152

dos del siglo XIX estaba abandonado, después de haber servido durante años 
como cuartel de la brigada de presidiarios. En la actualidad, en su solar se 
asienta una residencia de estudiantes, y la antigua iglesia del convento, «res
taurada» al estilo mozárabe, le sirve de capilla l68.

,he B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 25; ). Martín Carramolino, Ibid., I, pág. 505, y J. 
Belmonte, Ibid., pp 318, 330 y 333.

De la fábrica románica sólo se conserva una imposta de entrelazo y esta 
portada, comparable a la de San Nicolás por su festón de rollos, pero exis
tiendo en ésta tres o cuatro rollos por dovela. También se asemejan por su 
arquivolta externa, con un baquetón entre dos escocias. Carece, en cambio, 
La Antigua de la moldura de billetes y de las columnas y capiteles de las jam
bas: en ella sólo hay, como en Santo Domingo, codillos de aristas achaflana
das. La parte inferior de la portada se restauró en granito, lo que contrasta con 
la arenisca de las arquivoltas; sin embargo, al ser de arenisca los sillares en 
que éstas descansan, podemos suponer que el corte de los codillos corres-



SANTO TOMÉ EL VIEJO

A) DATOS HISTÓRICOS

153

169 J.L. Gutiérrez, en el apartado correspondiente en la obra de C. Luis López y otros, Guía 
del Románico de Ávila..., pág. 118 y las figs. de la pág. 115, y A. Veredas, Ávila de los 
Caballeros, pp. 115 y 185. De su decoración trataremos, junto con la de la portada norte de 
San Nicolás, en los capítulos dedicados al Repertorio ornamental y al Estilo.

170 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 22, y M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 165. El docu
mento al que aludimos se publica en J. González, «La Extremadura castellana...», pág. 419.

171 A. Veredas, Ibid., pág. 116; J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 166-168, fig. 73, e Id., «El segun
do Románico en Ávila», en C. Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila..., pp. 119-122, 
y cfr. las figs. de las pp. 113 (Sta. Magdalena), 115 (S. Nicolás) 117-119 (Sto. Tomé), 121 (Sto. 
Domingo), y 99 y 107 (5. Pedro), con las de las pp. 49 (S. Andrés) y 63 (S. Segundo), y las lámi
nas 290 (S. Pedro), 313 (S. Andrés), 317-318 y 329 (S. Segundo) del Catálogo... de Ávila de M. 
Gómez-Moreno, t. II.

Pese a haber sido considerada por Fernández Valencia de gran antigüe
dad, en virtud del crismón que ostentaba su portada meridional, y de estimarla 
Gómez-Moreno «parroquial desde antes de mediar el siglo XII, en paridad con 
los de San Vicente y San Pedro...», no hay constancia documental de ella 
hasta 1250. Es una de las diecinueve parroquias que figuran en la consigna
ción de rentas ordenada por el cardenal Gil Torres y su contribución se fija en 
treinta morabetinos, como Sto. Domingo y San Nicolás l70.

La construcción del templo podría remontar a los últimos años del siglo XII 
o primeros del XIII, como ya ha señalado J. L. Gutiérrez. Las relaciones esti
lísticas que mantienen los capiteles del interior con los de Santo Domingo y 
el triple baquetón que presenta sendas arquivoltas de sus portadas, así pare
cen demostrarlo. Por otra parte, pese a hallarse en las portadas de Sto. Tomé 
motivos presentes en obras del segundo cuarto del siglo XII, las características 
estilísticas de sus cimacios, así como la disposición siguiendo el arco de las 
figuras de la portada sur, son indicio de su avanzada cronología ,7'.

ponde a la construcción originaria y no a las reformas del siglo XV (Fig. 25).

La datación de la portada ha de establecerse en función de las relaciones 
tipológicas que mantiene con las de San Nicolás y Santo Domingo, fechadas 
en 1198 y 1208, respectivamente. La sencillez ornamental, la ausencia de 
impostas y capiteles y el corte de los codillos aconseja una data contemporá
nea o algo posterior, en los primeros años del siglo XIII ,69.



154

172 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 22; L. Ariz, Ibid., 1a parte, fol. 36; J. Martín 
Carramolino, Ibid., I, pp. 499-500; J. Belmonte, Ibid., pp. 131, 134-135, n.39, 152 y 172, y A. 
Barrios, Documentación medieval..., pág. 464.

Sua fábrica ha de ser contemporánea -en su terminación- a las de San 
Nicolás, Santo Domingo y la Magdalena, y pudo haberse comenzado en la 
segunda mitad del siglo XII, ya concluidas la cabecera de San Pedro y las por
tadas de San Vicente, San Andrés y San Segundo -de las que toma los mode
los para sus capiteles. Los únicos capiteles de su cabecera son semejantes, 
tanto en la decoración de sus cestas como en el entrelazo de sus cimacios, a 
los de las naves de San Andrés, circunstancia que se suma a la ya expuesta 
para considerar que la iglesia se comenzó a construir, de forma lenta, media
da la centuria.

Como ocurrió con las ya estudiadas, su nombre vuelve a citarse con 
motivo de la concordia establecida entre el cabildo parroquial y el obispo 
don Benito. Ariz indica que en ella participaron tres clérigos de Santo Tomé, 
conservándose el mismo número un siglo después, en 1359. En 1540, un 
clérigo beneficiado de Sto. Tomé, don Diego Hernández, transformó su 
cabecera, ampliándola hacia el este y suprimiendo los ábsides románicos 
por una capilla mayor provista de colaterales cuadrangulares. A consecuen
cia de ello, la capilla central cambió de abovedamiento, cubriéndose sus 
dos tramos con bóvedas de crucería. Según Fernández Valencia, fue enton
ces cuando en una de sus capillas se pintaron escenas alusivas a los santos 
patronos de la ciudad, inexistentes ya en 1872, cuando Carramolino descri
bió la iglesia ,72.

Además de estas reformas, «los tres arcos que dividían sus naves fueron 
sustituidos por dos más amplios de granito, que apoyan en los muros sobre 
los restos de los antiguos», según indica Gutiérrez Robledo. Los cuatro pila
res románicos fueron remplazados por dos cilindricos sobre plintos prismáti
cos, similares a los levantados en 1519 en San Segundo. De la fábrica romá
nica sólo quedaron en pie los muros laterales, la fachada occidental -aunque 
modificada en su parte superior-, el arco de entrada al absidiolo septentrio
nal y, parcialmente enmascarados por los arreglos del XVI, los pilares de 
entrada a la capilla central. Como muestra de la decoración interior de ¡a pri
mitiva fábrica sólo se han conservado los dos capiteles del arco de acceso al 
citado absidiolo, las semicolumnas de la fachada occidental y los capiteles 
-bastante deteriorados- de los pilares de entrada al ábside central. 
Posteriormente, sin que podamos precisar el momento, el espacio del absi
diolo meridional y parte de esta nave, se convirtieron en parte de una ofici
na o vivienda anexa a su muro sur. Todavía hoy, al exterior, presenta dos ven-



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

L-INTERIOR

155

a) Planta

Tras los arreglos del siglo XVI, su planta es rectangular, con tres naves 
separadas por dos pilares cilindricos y una cabecera de tres ábsides ramata- 
dos en testero plano (Lám. VIII).

tanas adinteladas y enrejadas. Los únicos vanos con derrame hacia el interior 
se sitúan a los lados de la portada occidental, siendo posible que el óculo 
superior, similar al que ilumina la capilla mayor, sea igualmente fruto de las 
reformas del XVI 173.

A comienzos del siglo XVII la parroquia de Santo Tomé no se incluye entre 
las seis que menciona la Relatio ad limina del obispo Otaduy. Pese a ello, 
durante dicho siglo y buena parte del siguiente mantuvo su condición de 
parroquia. La situación cambiaría en 1774, cuando, al ser expulsada la 
Compañía de Jesús, ésta es trasladada a la iglesia ocupada por los jesuitas, 
contigua al actual palacio episcopal. Perdida tal función, la iglesia románica 
fue convertida en «panera del cabildo». Al producirse la desamortización, 
puesta en marcha en Ávila a partir de 1836, la iglesia pasó a manos de parti
culares. El uso que se dio al antiguo edificio no pudo ser más disparatado: en 
1930 ya se le había convertido en garage y eso siguió siendo hasta 1960, en 
que volvió a la propiedad del Estado. Tres años después, y habiendo actuado 
como ponente Gómez-Moreno, fue dedada monumento nacional ,74. Tal títu
lo, sin embargo, no sirvió de mucho. Su fábrica sólo fue objeto de una some
ra limpieza, permaneciendo cerrada al público. En ella se almacenan capite
les, impostas y cornisas de San Vicente, el desmantelado rosetón de San Pedro 
y varias lápidas y relieves góticos. Se ignora por parte de las autoridades del 
Museo Provincial -al que sirve de almacén-, por cuanto tiempo habrá de per
manecer la iglesia en este estado.

171 Véase M. Gómez-Moreno, Catálogo..., I, pág. 165, y II, lám. 330 (San Segundo); J.L. 
Gutiérrez, Ibid., pp. 162-166, fig. 70, y A. Veredas, Ibid., pág. 116.

I7< Véase T. Sobrino, Episcopado abulense. Siglos XVI-XVIII, Ávila, 1983, pp. 81 y 88-89; 
J. Martín Carramolino, Ibid., I, pág. 499; J. Belmonte, Ibid., pp. 232 y 330-333; M. Gómez- 
Moreno, Ibid., I, pp. 164- 165, y en «La iglesia de Sto. Tomé el Viejo, de Ávila», Academia, 
núm. 16, 1963, pp. 58-59, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 164, y en «Santo Tomé el Viejo», Boletín 
FECOPA, Ávila, Septiembre de 1979.



b) Alzado

156

175 Véase la planta en J.L. Gutiérrez, Las iglesias..., fig. 70 (dibujo de Moya), pp. 162- 
1 64, el arco toral de la capilla del Evangelio en la pág. 118 de la Guía del Románico de 
Ávila... de C. Luis López y otros, y M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 164- 
165.

La cabecera.-La capilla mayor fue provista de dos espaciosos tramos 
cubiertos por bóvedas de crucería. En la actualidad de ellas sólo quedan los 
arranques de los nervios, habiéndose techado toda la iglesia con una arma
dura de madera a dos vertientes. La decoración se concentra en los capiteles 
de entrada a las capillas. Los del absidiolo septentrional son, junto con los 
semiocultos de los pilares de la capilla mayor y los de las semicolumnas de la 
fachada occidental, los únicos románicos del interior del templo. Al parecer, 
también la entrada al absidiolo meridional conserva sus semicolumnas romá
nicas, pero éstas se esconden tras el muro de la vivienda adosada al extremo 
SE. de la iglesia.

El cuerpo de la iglesia.-Las obras realizadas en el XVI afectaron igual
mente a ventanas y arcos. En el testero de la capilla central y en la fachada 
occidental se practicaron sendos óculos; en los muros laterales se abrieron 
ventanas arquitrabadas. Es posible que vinieran a sustituir a otras románicas, 
pero dada su ausencia en las naves de buena parte de las iglesias abulenses, 
nada tendría de particular que Santo Tomé hubiera carecido de ellas en un pri
mer momento. Sólo las dos ventanas que flanquean la portada occidental, con 
arco de medio punto desprovisto de ornamentación y derrame hacia el inte
rior, son románicas.

Los pilares y arcos origínales de las naves desaparecieron en el XVI. Es pro
bable que fuesen cuatro, como supone Moya en la reconstrucción de su plan
ta, quedando así las naves divididas en tres tramos. Pero, al igual que ocurre 
en San Andrés, seguramente sólo las semicolumnas correspondientes a sus 
caras E. y O. recibirían arcos 175. La ausencia de responsiones en los muros 
norte y sur hace suponer que éstos faltaron en las naves laterales. Los forme
ros apearían la armadura de la cubierta, como hoy hacen los cuatro arcos 
escarzanos levantados en el XVI, de aspecto muy similar a los de San Segundo 
y con dos escocias entre mediascañas.

A la fábrica románica sólo pertenecen los muros y semicolumnas de los 
pilares de la capilla mayor y de la fachada occidental. Los capiteles de estas 
últimas son del mismo estilo que los ya descritos, mostrando hojas de agua 
hendidas y volutas en el ábaco (Fig.26).



*

í'-' '■

U.-EXTERIOR

157

Asia--'.'-.:

■

Las fachadas

Al exterior sólo revisten interés del occidente y sur, provistas de portadas 
románicas. Toda la iglesia fue realizada en arenisca a partir de un zócalo gra
nítico.

La fachada septentrional, provista originalemte de una puerta de medio 
punto que ha sido cegada, presenta una superficie lisa, sin impostas ni con
trafuertes. En la parte correspondiente a la nave lateral muestra dos ventanas 
adinteladas y una cornisa de canecillos en nacela debidos a las restauracio
nes. Hacia el este se prolonga el muro, ligeramente desviado, en otro despro
visto de cornisa y perteneciente a la ampliación del absidiolo norte, con una 
ventana adintelada. El testero de la iglesia queda oculto por las viviendas que 
se adosaron a su moderno paramento.

La fachada occidental.-Se articula en tres calles por medio de dos contra
fuertes graníticos, y mediante dos saeteras da luz a las naves laterales. Sobre 
la puerta se extiende, a la altura del tejaroz, un añadido neorrománico ador
nado con una cenefa de esquemáticas flores tetrapétalas que sirvió como rótu-

■ . 'Ih,K '‘ *00

'■< 1
■ T • A Mi ■ í . >

Fig. 26.-Santo Tomé el Viejo: interior hacia el este.

. ■ ■

••• • í * •
JB'

||



158

Véase J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 161, figs. 71 y 72, y la fig. de la pág. 116 de la obra de 
C. Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila...

J.L. Gutiérrez, Ibid., fig. 70 (planta: mal señalada la distribución de los capiteles), pág. 
163 y fig. 73 (portada sur), pp. 166-168. De la ornamentación de dicha portada nos ocupare- 
mos en un apartado del capítulo dedicado a la Iconografía del Románico abulense.

lo al garage instalado en el templo. La nave central se ilumina mediante un 
pequeño óculo que en el interior se corresponde con una ventana de medio 
punto, por lo que podría tratarse de un vano de época románica reformado en 
el XVI.

La portada se compone de tres arquivoltas decoradas con bocel, entre
lazo, palmetas y rosáceas, apeadas las primeras en columnas y la exterior en 
codillos, disposición similar a la de las portadas de San Andrés, San Isidoro 
y San Nicolás. Sus capiteles están ocupados por motivos zoomórficos y 
vegetales, adornándose los cimacios con tetrapétalas. Para terminar, señala
remos que tanto los fustes como sus basas parecen deberse a las restaura
ciones ,76.

La fachada meridional.-Tiene alterada su configuración original por aña
didos posteriores. Ya aludimos a sus ventanas adinteladas. Al extremo orien
tal de la fachada se adosó un palacio, del que parece formar parte la estan
cia que ocupa el absidiolo sur. Esta se divide en dos pisos iluminados por 
sendas ventanas adinteladas y un balconcillo. La fachada remata en una 
cornisa de canecillos en nacela, la mayoría graníticos y fruto de las restau
raciones de este siglo. Los de arenisca, probablemente originales, son del 
mismo tipo.

La portada resulta muy interesante. Consta de tres arquivoltas apeadas 
por codillos y capiteles desprovistos de sus respectivos fustes. Se repite, por 
tanto, la organización de San Andrés, San Isidoro y, con leves variaciones, 
de la otra portada de Santo Tomé. La arquivolta externa es excepcional en 
el Románico abulense, ya que no sólo varía en los motivos empleados -ani
males y personajes- sino también en su disposición -siguiendo la curva del 
arco; las otras dos recurren a boceles, entrelazos y ajedrezado. Sus cimacios 
se cubren con palmetas y flores, en tanto los capiteles lo hacen con anima
les ,77.

El carácter tardío de la portada viene determinado por el follaje y flora de 
sus cimacios -de formas irregulares y derivadas de San Pedro-, por los baque
tones y ajedrezados de las arquivoltas y, especialmente, por la disposición en 
torno al arco de sus figuras. De ningún modo parece posible una fecha ante
rior a los últimos años del siglo XII.



C) CAMPAÑAS CONSTRUCTIVAS

SANTA MAGDALENA

A) DATOS HISTÓRICOS

159

La drástica transformación a que fue sometido el interior del templo y la 
pérdida de la mayor parte de sus elementos románicos, impiden hacer conje
turas sobre sus campañas constructivas. Los capiteles del interior manifiestan 
rasgos comunes, y aun perteneciendo a distintas partes de la iglesia, parecen 
haber sido realizados por un mismo taller de escultores.

La decoración de las portadas, salvo por el entrelazo de cestería -común 
a arquivoltas y cimacios-, resulta muy diferente. En ellas parecen mezclarse 
motivos y estilos procedentes de San Andrés, San Segundo, San Pedro..., lo 
que invita a atribuirlas a un taller ecléctico. Pero no hay por que ver un corte 
de compañas en la construcción del templo.

En definitiva, toda la iglesia manifiesta ser una obra tardía dentro de la 
evolución del Románico abulense. Es probable que se haya iniciado en el últi
mo tercio del siglo XII y que no se haya concluido hasta comienzos del 
siguiente.

178 Véase A. Veredas, Ávila de los Caballeros, pp. 181-183; J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 155- 
156; M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 160, y T. Sobrino Chomón, Episcopado abulense... , pág. 
229.

Al no tratarse de una iglesia parroquial, sino de un antiguo monasterio, su 
nombre no aparece citado en los conocidos documentos de mediados del 
siglo XIII. Consta de tres naves con arcos de inspiración gótica y armadura de 
madera, manteniéndose románica en el ábside, cubierto con bóveda de 
cañón y compuesto por presbiterio y hemiciclo. Aparte de éste, de su fábrica 
original sólo conservan dos portadas, habiéndose reedificado su interior en el 
siglo XVI, según Gómez-Moreno. Sin embargo, su restauración es atribuida 
por los autores del Episcopologio abulense a don Martín de Bonilla, obispo 
abulense entre 1656 y 1662 ,78.

Su primera mención se encuentra en el Libro Becerro de 1303. Por él 
sabemos que uno de los barrios en los que poseía bienes el cabildo catedra
licio era el de Santa María Magdalena. Para entonces, su iglesia debía de tener



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

L-INTERIOR

160

En ello coinciden J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 156; A. Veredas, Ávila de los Caballeros, pp. 
181-182, y J. Belmonte, Ibid., pp. 134 y 161.

Véase A. de Cianea, H' de la Vida...de San Segundo, lib. III, cap. XXXII, fol. 71; A. 
Requena, Ra^on de algunas cossas de las muchas que ay en el Obispado de la ciudad de Ávila 
(Ms. de la Real Academia de la Historia); G. González Dávila, Theatro eclesiástico..., fols. 190- 
191; T. Sobrino Chomón, Ibid., 243-252 y 510, y J. Belmonte, Ibid., pp. 314 y 318-319.

Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 202; A. Veredas, Ibid., pp. 181 y 195; A. 
Lambert, «Ávila», Ibid., V, cois. 1174, y J. Belmonte, Ibid., pp. 233, 319 y 330-333.

La iglesia actual presenta una planta de tres naves rematadas en una cabe
cera de ábside semicircular. A consecuencia de una reforma, su hemiciclo se 
cubrió con una bóveda estrellada de nervios, en tanto que el presbiterio per-

un siglo de antigüedad, pues las características formales de sus restos románi
cos la hacen coetánea de las de Santo Tomé y Santo Domingo ’79.

Hay constancia de que a finales del siglo XIV la población de su barrio era 
cristiana en su mayoría. Como anécdota, hemos de señalar que el auto dedi
cado a San Segundo escrito por Lope de Vega, fue representado, en palabras 
de Cianea, «en el patio del hospital de la Magdalena, donde se representan 
las comedias que en ella publicamente se hazen». Cuando a mediados del 
siglo XVII el obispo Martín de Bonilla decide restaurar parte de los edificios 
religiosos abulenses, se refiere a esta iglesia como ermita de la Magdalena. Su 
función no resulta muy clara, pues, según señala Veredas, ya en 1633 había 
pasado a ser Convento de Franciscas de la Concepción y, en cambio, todavía 
en 1647 González Dávila hablaba del hospital de la Magdalena. De ello ante
rior parece deducirse que su solar sirvió de asiento a las monjas de la 
Concepción sin perder del todo sus antiguas funciones. Un siglo después, en 
la Relatio del obispo Fr. Julián de Gascueña del 1785, ya no se cita a La 
Magdalena entre los hospitales de la ciudad, al contrario de lo que había suce
dido en la Relatio ad limina del 1664 ’80.

En 1836, durante la exclaustración, sus monjas fueron transferidas al 
monasterio de las clarisas, pero pocos años después, en 1852, volvieron a 
constituirse en comunidad autónoma. Así, Gómez-Moreno, en 1900, ya se 
refiere al edificio -que con la desamortización había vuelto a ser ermita- 
como convento de la Concepción, y con esa función ha llegado a nuestros 
días 181.



Fig. 27,-Santa Magdalena: interior de la cabecera.

IL-EXTERIOR

161

a) La cabecera

La capilla es de arenisca y se alza sobre un elevado zócalo granítico. El 
hemiciclo presenta un paramento liso y ventanas de medio punto. Parece que 
fue sobrealzado en el siglo XVI, a juzgar por la bóveda y cornisa de pomas en 
que remata. El presbiterio, en cambio, ofrece una superficie más animada al

manecía con su antigua bóveda de cañón reforzada por arcos perpiaños. 
Apean éstos en capiteles de igual estructura que los de la nave central de San 
Pedro, recubiertos por una capa de cal y decorados con una cruz en su fren
te. Los cimacios están formados por baquetillas superpuestas, como ocurre en 
las naves de San Pedro y en los edificios del Románico tardío. Otro detalle 
común a algunas de las iglesias abulenses es el remate cónico de sus semico- 
lumnas (Fig. 27). La actual organización del cuerpo en tres naves, aunque 
debida a las reformas efectuadas en el siglo XVI, es muy probable que res
ponda a la estructura originaria, similar, en tal caso, a la de San Nicolás, Santo 
Domingo y, acaso, San Esteban.



Fig. 28.-Santa Magdalena: exterior de la cabecera.

162

c) La portada septentrional

Aventaja a la anterior en riqueza ornamental, siendo, para nuestro propó
sito, la parte más interesante del templo. Se decora con cinco arquivoltas que

182 En lo que respecta a la elevación de la cabecera, J.L. Gutiérrez (Ibid., pp. 155-156) la 
sitúa en el siglo XV, en tanto que M. Gómez-Moreno (Ibid., I, pp. 160-161) y A. Veredas (Ibid., 
pág. 182) se inclinan por el siglo XVI.

disponer de tres tipos de impostas -tetrapétalas y florones en círculos abiertos 
y entrelazos- y una cornisa con modillones de baquetones y, en algún caso, 
zoomórficos (Fig. 28) ,82.

b) La portada occidental

Tiene dos arquivoltas con boceles apeados en codillos y columnas. Estas 
rematan en capiteles de «helécho» sobre los que corre una imposta de baque
tones y listeles -señal de su carácter tardío, ya que son comparables a los 
cimacios de la catedral y de la última campaña de San Vicente.



SANTO DOMINGO

A) DATOS HISTÓRICOS

163

Se trata de la única iglesia abálense de la que se conserva un testimonio 
epigráfico. Paradójicamente, después de haberse dado por perdida la lápida 
que fechaba su dedicación y de haberse dudado de la veracidad de los cro
nistas que atestiguaban su existencia en el siglo XVII, ésta ha sido localizada 
y se conserva en el Museo Provincial de Ávila. La razón para dudar de su 
autenticidad en la no coincidencia entre la fecha dada por Ariz y González 
Dávila y el episcopado de don Pedro, autor de la consagración de la iglesia. 
Como se desprende de la propia lápida, fechada en la «Era Millesima CC XL 
VI, V IDUS Aprilis» (1208), era acertada la datación facilitada por Fernández 
Valencia, a la que nadie -salvo Clímaco- hizo caso l84.

Por otra parte, aun sin la inscripción podría datarse la iglesia en torno a 
1200, tanto por la «identidad de estilos que se observa entre la imposta de hojas 
de hiedra que tenía la portada sur de Santo Domingo y la de la portada norte de 
San Nicolás, que es de aquella fecha», como por el tipo de baquetón utilizado

183 Cfr. en J.L. Gutiérrez, «El segundo Románico en Ávila», en la obra de C. Luis López y 
otros, Guía del Románico de Ávila..., las figs. de las pp. 113 (Sta. Magdalena), 115 (Sta. María 
la Antigua) y 121 (Sto. Domingo), y véase también M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 160, y II. 
lám. 343.

184 Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 163, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 170-171, y cfr. 
con G. González Dávila, Ibid., pág. 248 y B. Fernández Valencia, HJ y Grandezas..., fol. 93.

descansan en codillos y columnas alternas. A las columnas les corresponden 
arquivoltas de boceles entre mediascañas; a los codillos, arcadas lisas. Tal orga
nización está próxima a la de las portadas de San Pedro, Santo Domingo y San 
Nicolás, lo que aconseja fechar su realización en los primeros años del XIII. Tal 
impresión se refuerza con la que brindan sus codillos, redondeados a modo de 
boceles como en las portadas occidentales de San Vicente y San Pedro.

Los capiteles se adornan con «heléchos», sirenas aladas y gallos, en tanto 
sus cimacios lo hacen con tetrapétalas y rosetas. Las basas de las columnas, 
quizá restauradas, ofrecen un aspecto similar a ciertos capiteles campanifor
mes de San Pedro. Descansan sobre un zócalo granítico bastante elevado, que 
contrasta con la arenisca de la portada. Se trata de un añadido, como sucede 
con el tímpano liso que cierra el vano dejado por las arquivoltas. En el tiem
po, la portada que más se le aproxima parece ser la de Santo Domingo ,83.



164

■ 
i

1,5 J.L. Gutiérrez, «Santo Domingo, otra iglesia románica desaparecida», Diario de Ávila, 
14-abril-1979, pp. 7 y 14,y cfr. con M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 163.

'”6 Como hemos señalado repetidas veces, el documento es transcrito por J. González, «La 
Extremadura castellana...»pp. 417 y 419. Véase, además L. Ariz, H¡ de las grandezas..., fols. 
36-37; 8. Fernández Valencia, Ibid., fol. 22, y J. Belmonte, Ibid., en las pp. 92, 120, 134-135 
(n.39), 151-152, 188 y 190-191.

Del devenir de la parroquia nos informan 8. Fernández Valencia, Ibid., fol. 22, y J.Ma 
Quadrado, Ibid., pág. 409; de sus reformas lo hacen M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 163 
(Véase el t. II, láms.346-347); A. Veredas, Ibid., pág. 118, y J.L. Gutiérrez, «Santo Domingo...», 
Ibid., pág. 7, y Las iglesias románicas..., pp. 168-170.

en su arquivolta y la decoración de sus capiteles, «de iguales características que 
los de Santo Tomé el Viejo», como ya señaló Gutiérrez Robledo ,8S.

Vuelve a hablarse de Santo Domingo en la consignación de rentas ordenada 
por el cardenal Gil Torres, que le adjudica una contribución de treinta morabeti- 
nos. También fue una de las parroquias que participaron en la concordia con el 
obispo don Benito. Sin embargo, a mediados del XIV ya no cuenta con ningún 
clérigo dentro del cabildo parroquial. Su población entonces era mayoritaria- 
mente cristiana, aun cuando desde los inicios de la repoblación se hubieran asen
tado en su calle importantes contingentes de judíos. A esa situación se volvería 
un siglo después, como prueba el que en 1466 ya existiesen arriendos a judíos 
en la «cabecera de la iglesia de Santo Domingo» y que tras la ley promulgada en 
las Cortes de Toledo de 1480 los judíos abulenses quedasen confinados entre el 
barrio de Santo Domingo y el extremo occidental de la muralla l86.

Pero esa mayor concentración de hebreos no influyó en el devenir de la 
parroquia -que en 1431 se anexionó a la de San Silvestre, por haber fundado 
allí, en 1 378, los carmelitas calzados su convento-, ni en el de su iglesia -que 
fue objeto de reformas entre los siglos XV y XVI. La primera de ellas, fechada 
en 1492 por una inscripción descubierta en su interior, afectó al cuerpo de la 
iglesia. Las arquerías de sus naves se sustituyeron por dos arcos escarzanos de 
granito, sobre los que se levantó una armadura de madera. Al mismo tiempo, 
sufrieron cambios las portadas del edificio. La occidental se perdió; a la meri
dional se le añadieron arquivoltas góticas en granito, conservándose, penosa
mente «restaurada», en una nueva iglesia.

A los arreglos de las naves sucedieron, en el siglo XVI, los de la cabecera. 
Su ábside fue sustituido por la capilla funeraria de don Blasco Núñez Vela, 
dotada de planta rectangular y cubierta por una bóveda vaída y por otra de 
cañón con lunetos. En 1794, según indicaba una inscripción descubierta en 
1947 en el paramento interno de la fachada occidental, se reedificó la iglesia. 
Ignoramos el alcance de tal reforma, pues no se poséen más datos y tampoco 
se conserva el edificio al que ésta había afectado ,87.



165

188 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 163, n. 1; J.MJ de Azcárate, Ibid., I (ed. 1953), pág. 54, 
y J.L. Gutiérrez,, «Santo Domingo...», Ibid., pág. 7, y Las iglesias románicas..., pp. 170-173, 
fig.76. El precio de venta estipulado por el arquitecto diocesano en 1944 fue de 146.772'8 pts., 
como puede verse en la escritura realizada ante notario en Ávila el 19-XI-1946, conservada en 
el Archivo Municipal.

Aunque en líneas generales se cumplió dicho acuerdo, los años transcu
rridos entre el derribo del templo en 1947 y la reinstalación de la portada 
meridional en el edificio actual, fueron causa del deterioro de la decoración 
escultórica y de la pérdida del crismón, la imposta de hiedra y el capitel zoo- 
mórfico que aún había visto Gómez-Moreno. Para colmo de males, los ele
mentos románicos fueron sometidos a tan drástica restauración que cuesta tra
bajo reconstruir su diseño original. Los dos capiteles de las naves, guardados 
en la sacristía del Inmaculado Corazón, fueron trasladados en 1981 a la igle
sia de Las Cordillas. Pero, junto a la dispersión de los restos románicos, hay 
que lamentar la pérdida de «todo resto gráfico de la iglesia y todos los docu
mentos que pudieran facilitar su reconstrucción visual», como afirma 
Gutiérrez Robledo 188.

La iglesia siguió siendo parroquial hasta 1911. En dicho año fue conver
tida en ermita y sus adornos y mobiliario se repartieron entre San Juan -la 
parroquia más importante dentro del recinto urbano- y San Esteban, que 
había dejado de ser parroquia antes que ella. No obstante, y pese al aban
dono en que quedó sumida, fue declarada monumento arquitectónico-artís- 
tico en junio de 1923. El que en 1931 se la incluyese en el Tesoro artístico, 
no impidió que durante la guerra civil fuese utilizada como Depósito de 
Intendencia, ni que, deterioradas sus cubiertas, en 1945 se pensase derruirla 
para ampliar la Academia de Intendencia. En 1946, aun no ofreciendo peli
gro de ruina según el arquitecto que la tasa, fue vendida, comprometiéndo
se el Estado únicamente a «trasladar los restos humanos enterrados en la igle
sia a la fosa común, y la portada, cornisa y sepulcros artísticos a un nuevo 
templo, el actual del Inmaculado Corazón de María», según indica Gutiérrez 
Robledo.

Por esta razón no nos ocuparemos del templo que hoy ostenta su portada 
meridional, sino sólo de ésta. Los elementos románicos de la iglesia serán 
estudiados como eslabones en el desarrollo estilístico del Románico en Ávila. 
La fecha de consagración del templo en 1208 servirá como pauta de su evo
lución cronológica y será útil para establecer análisis comparativos entre el 
estilo de sus restos y el de otras iglesias coetáneas.



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS DE LOS ELEMENTOS ROMÁNICOS

Fig. 29.-Santo Domingo: fachada sur. (Cliché: M. Gómez-Moreno)

Del interior de la antigua fábrica se conservan dos capiteles en la iglesia 
de las Cordillas. Se decoran con «heléchos» que, aun descendiendo de los de 
San Andrés y San Vicente, por su factura y proporciones han de compararse 
con los de Santo Tomé el Viejo.

La portada meridional

La reconstrucción que se ofrece en la fachada del Inmaculado Corazón es 
poco fiel a la original. Aparte de las dos arquivoltas graníticas externas, aña
didas a finales del siglo XV, a comienzos del XX aún conservaba de la fábrica 
románica las dos internas, apeadas en una imposta de hojas de hiedra y en 
otra de rosetas inscritas en tallos entrelazados. Había además un capitel con 
cuadrúpedos y un crismón, que se perdieron al mismo tiempo que la impos
ta de hojas de hiedra. Los restantes elementos fueron drásticamente remoza
dos, hasta el punto de parecer neorrománicos.

Las arquivoltas, aunque rehechas, conservan la ornamentación original, con 
boceles y billetes. La imposta de rosetas fue sustituida por otra de círculos radiados 
flanqueados por otros de menor tamaño. Los restauradores no supieron entender 
el motivo original de las impostas bajo las arquivoltas externas y, en vez de rose
tas de seis pétalos esculpieron motivos geométricos de superficies planas (Fig.29).



SAN BARTOLOMÉ

A) DATOS HISTÓRICOS

167

L Ariz de las Grandezas..., I, pág. 76; B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 47; M. 
Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 166-168; A. Veredas, Ávila..., pp. 126-127; ). L. 
Gutiérrez, Ibid., pág. 175, y en «El segundo Románico en Avila», Guía del Románico..., pp. 
125-126, y A. Lamber!, «Ávila», Dictionnaire..., col. 1182.

Tanto Ariz como Fernández Valencia coinciden en señalar que la iglesia 
de San Bartolomé fue consagrada por el obispo don Pedro en la era de 1 248 
(1210). Así constaba en una inscripción vista por Ariz, pero que ya en 1676 
estaba «borrada y cubierta», por haberse «reedificado y enlucido» la iglesia, 
según informa Fernández Valencia. Si su lectura fuese correcta, se trataría de 
un templo coetáneo al de Santo Domingo. No hay motivo para dudar de la 
existencia del epígrafe, pero en esta ocasión la precisión cronológica nos 
sirve de poco. De la fábrica románica sólo se conservan un crismón profusa
mente adornado, dos fragmentos de impostas en el interior del ábside central 
y la cabecera. El resto del templo, por contra, ha sido datado entre los siglos 
XIII y XVII ’89.

Con todo, merced a los datos proporcionados por Gómez-Moreno y a 
fotografías antiguas, podemos reconstruir la portada original y establecer com
paraciones con otras portadas de la ciudad. Las de San Nicolás y Santo Tomé 
comparten con ella los billetes de las arquivoltas, y las portadas sur de Santo 
Tomé y norte de San Pedro el triple bocel. Además, todas ellas tienen algún 
cimacio con rosetas en tallos entrelazados y la de San Nicolás utiliza hojas de 
hiedra en una arquivolta y en impostas.

Tales coincidencias proclaman la coetaneidad de estas portadas. 
Responden a la última etapa del Románico abulense, sucesor del fraguado a 
mediados del siglo XII, pero caracterizado por una mayor austeridad orna
mental. Desaparecen las arquivoltas de rosáceas y en su lugar proliferan en 
ellas los boceles y billetes. Se trata, por otra parte, de un románico distinto al 
borgoñón del Pórtico occidental de San Vicente. La fecha de 1208, grabada 
en la lápida de consagración del templo, podría corresponderse con el rema
te de la portada y, junto con la de 1198 atribuida a San Nicolás, marca el final 
del Románico abulense.



B) DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

(.-INTERIOR

168

A su parroquia se la cita en la carta enviada por el cardenal Gil Torres. 
Probablemente era poco importante, pues únicamente debía entregar dos 
morabetinos, y en la concordia establecida en 1 258 sólo la representó un clé
rigo. Su situación se agrava en el siglo XIV, no aludiéndose a su párroco entre 
los treinta y dos miembros del cabildo de San Benito.

Pocas noticias más tenemos sobre la iglesia. Ya avanzado el gótico se 
adosó a su muro meridional el sepulcro de don Diego Dávila. Durante el 
siglo XVI conservó su categoría de parroquial, pero en la Relatio ad limina 
de 1614, ya no se cita entre las ocho parroquias existentes. En 1647 figu
ra como una de las dieciocho ermitas de la ciudad, pero debió de mante
ner una cierta importancia, quizás gracias al carácter milagroso atribuido 
a la imagen de la Virgen de la Cabeza. Así se explica que su cofradía, inte
grada por «Abogados, Procuradores, Notarios y demás gentes de leyes», 
costease las obras de su cubierta algunos años más tarde. Fue entonces, 
según indica Quadrado, cuando la advocación a San Bartolomé fue susti
tuida por la actual a Santa María de la Cabeza l90. La última obra realiza
da en ella fue su espadaña, que data de 1708. En la actualidad, subsiste 
como ermita, sin haber obtenido la declaración de monumento histórico- 
artístico 191.

Según Gómez-Moreno, la iglesia de San Bartolomé mantiene tanto en 
planta como en alzado la estructura originaria, constituyendo, «una de las 
pequeñas y humildes joyas de nuestra albañilería románico-morisca». Tal esti
lo artístico es frecuente en la Moraña abulense.

La iglesia es de planta basilical, con tres naves rematadas en ábsides semi
circulares. Estos, a pesar de ser graníticos, emplean el ladrillo en la decora
ción de sus arcos de acceso -ligeramente apuntados. Una imposta en nacela, 
desprovista de ornamentación, marca el arranque de las bóvedas -de cañón y 
en cuarto de esfera- con que se cubren las capillas. De ellas, sólo la central

8. Fernández Valencia, Ibid., fol. 47; L. Ariz, Ibid., 1° parte, fol. 36; J. Belmonte, La 
ciudad de Ávila..., pp. 134-135 y 318, n. 39 (doc. núm. 30 del Archivo parroquial de San 
Juán); M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 169 y II, láms. 357-358, y A. Veredas, Ibid., pág. 
1 36.

A. Veredas, Ibid., pág. 126, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 173.



./

i:

Fig. 30.-Santa María de la Cabeza (San Bartolomé): interior hacia el este.

II.-EXTERIOR

169

La única parte románica del templo es su cabecera, realizada en sillería 
granítica e integrada por tres absidiolos de distinto tamaño y desprovistos de

ha conservado dos fragmentos de impostas decoradas con entrelazo de ceste
ría (Fig.30).

Las naves se hallan separadas por pilares prismáticos que apéan arcos de 
medio punto guarnecidos con ladrillos. Se recurre a ellos, también, en el 
revestimiento de los pilares y en las pilastras que los prolongan hasta la impos
ta de la nave central. Esta se ilumina mediante ventanas apuntadas enmarca
das en ladrillo, y está cubierta por una armadura a dos aguas de par y nudillo 
que se prolonga sobre los colaterales l92.

I

1,2 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 166-168, y II, láms. 354-356 (interior), y I, figs. 27 
(planta) y 28 (crismón).

tj.'; i T



Fig. 31.-Santa María de la Cabeza (San Bartolomé): exterior, fachada sur.

170

ornato. Con excepción del ábside central, en el que se abrió un pequeño 
vano arquitrabado durante las citadas reformas, carecen de ventanas e 
impostas. Sus paramentos se refuerzan con dos contrafuertes y una colum
na embutida entre el absidiolo meridional y el central, que, a su vez, es el 
único en arrancar de un zócalo escalonado. Todos, en cambio, rematan en 
una cornisa de arenisca apoyada en canecillos cortados, como ella, en 
nacela (Fig.31).

Las fachadas tienen poco interés. Presentan dos portadas, una al occiden
te y otra al sur, decoradas de modo similar a los arcos del interior, con arqui- 
voltas lisas, guarnecidas por alfices de ladrillo. Remata la occidental en un tor- 
nalluvias sobre el que se alza un segundo cuerpo, con una ventana de medio 
punto y una espadaña de época moderna. La portada meridional, similar a la 
anterior en estructura, le aventaja en ornato, pues conserva un crismón sobre 
la clave de su arquivolta externa y remata en un frontón provisto de hornaci
na y de estilo herreriano.

El recurso al granito, que en Ávila sólo se usa con profusión en época góti
ca, apoya la cronología facilitada por Ariz y Fernández Valencia. Por otra 
parte, el crismón, decorado con «hojitas árabes», no puede ser muy anterior



SAN MARTÍN DE ÁVILA

DATOS HISTÓRICOS

171

a tal fecha. Ambas circunstancias hacen suponer que la iglesia pudo cons
truirse en los últimos años del siglo XII y estar concluida en 1210 ’93.

193 M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pág. 168, fig. 28, y II, láms. 350 (exterior de la cabecera) 
y 352-353 (portadas); J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 173-1 76, figs. 77 y 78 (fecha la iglesia en los ini
cios del siglo XIII y «no más tarde del año 1250»), y J.Ma Quadrado, Ibid., pág. 410.

194 Con respecto al burgo de San Martín, véase L. Ariz, Ibid., lib. II, fol. 8; B. Fernández 
Valencia, Ibid., fols. 47-48, y J.Ma Quadrado, Ibid., pág. 410. Del posible asentamiento de arte
sanos moriscos en el barrio de San Martín se hacen eco M. Gómez-Moreno, Catálogo...de 
Ávila, 1, pp. 60-63 (murallas) y 169-170 (San Martín); A. Veredas, Ibid., pág. 119; J.L. Gutiérrez, 
Ibid., pp. 173-176, y J. Belmonte, Ibid., pág. 121.

’9S Para estos documentos, véase J. González, «La Extremadura castellana...», Ibid., pág. 
119; L. Ariz, Ibid., 1a parte, fols. 36-37, yj. Belmonte, Ibid., pp. 135-136, n. 39.

196 A. Veredas, Ibid., pág. 119; J.L. Gutiérrez, Ibid., pág. 25; E. Tormo, «Ávila», Ibid., pág. 
39, y S. Alcolea, Ávila monumental, pág. 131.

Según L. Ariz, en el burgo de San Martín se asentaba el ejército de maestros 
y oficiales de cantería que trabajaban en la construcción de las murallas y de la 
iglesia del Salvador. Tal noticia, totalmente infundada, fue recogida por 
Fernández Valencia en el siglo XVII y, con posterioridad, por cuantos autores se 
ocuparon del Románico abulense. Gómez-Moreno no encontraba motivos para 
dudar de dicha afirmación, habida cuenta de los «caracteres de mudejarismo» 
que observaba tanto en las iglesias de San Bartolomé y San Martín -situadas en 
el barrio considerado como el de los canteros y albañiles- como en el lienzo 
de las murallas que daba a ellas. Pero, dado que las murallas parecen muy pos
teriores a la data que les atribuía el citado autor, y que el mudejarismo de San 
Martín se reduce a su torre, mal puede vincularse su fábrica original con el pre
sunto asentamiento de alarifes moriscos en sus inmediaciones ’94.

En la consignación de rentas de 1250 se indica que a San Martín le corres- 
podía contribuir a la mesa capitular con dos morabetinos. Su importancia a 
partir de la segunda mitad del siglo XIII debió de ser escasa, pues ningún clé
rigo suyo formaba parte del cabildo de San Benito ,9S. Sería por entonces 
cuando se levantó su torre, en opinión de A. Veredas y J. L. Gutiérrez. Ambos 
la consideran como un monumento «mudéjar del siglo XIV, con arcos ojivos 
y lanceolados en el campanario». E. Tormo y S. Alcolea, en cambio, la juzgan 
románica y con notas de mudejarismo l96. Sin embargo, el tipo de arcos utili-



Fig. 32.-San Martín: 
exterior.

zados en su fábrica de ladrillo -arcos apuntados y túmidos doblados y guar
necidos por alfices- parece responder al estilo gótico-morisco. Por contra, el 
basamento y primer cuerpo de la torre, de sillería granítica, podrían corres
ponder a un momento anterior y ser contemporáneos a la construcción de la 
iglesia románica (Fig.32).

De ésta no queda nada, ya que el edificio actual se rehizo en 1 705 con 
tres naves, según indica Gómez-Moreno. Quadrado opina que la restauración 
sólo destruyó su capilla mayor y Veredas considera a la iglesia del siglo XVI, 
al igual que la armadura de madera que la cubre, pero insiste en que fue «res
taurada o modificada en 1705». Nada hay en ella que permita relacionarla 
con los restantes templos de la etapa repobladora, salvo el crismón al que alu-



IGLESIAS EXISTENTES EN EL SIGLO XIII YA DESAPARECIDAS

173

den las crónicas. Desde el siglo XVII es ermita y en junio de 1983 fue decla
rada monumento histórico-artístico l97.

1,7 En relación a su estructura, véase M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 169-170 (Bibl. Nac., Ms. 
núm. 834, fol. 227) y t. II, lám. 359; J.M3 Quadrado, Ibid., pp. 410-411, y A. Veredas, Ibid., pág. 119. 
Da cuenta de la situación de la iglesia desde el siglo XIV J. Belmonte, Ibid., en las pp. 136 (Becerro 
de 1303), 172 (siglo XV), 231-232 y 318 (siglos XVI-XVII), y B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 189 rv.

1,6 Véase J. González, Ibid., pp. 416-424; L. Serrano, Ibid., pp. 294-295; A. Barrios, 
Estructuras..., pág. 253, n. 98, y A. López Ferreiro, HJ de la S. A. Iglesia de Santiago, IV, pp. 29 y 184.

L. Ariz, Ibid., Ia parte, fol. 36; A. Barrios, Documentación medieval de la catedral..., pp. 
222-232 y 416-448, y J. Belmonte, Ibid., pág. 135, n. 39. E. Ballesteros (Estudio histórico..., 
pág. 263), por su parte, indica que «aunque se dice que San Miguel y San Lorenzo fueron tam
bién parroquias», no son mencionados en ningún documento como tales.

Además de las citadas, sabemos que a mediados del siglo XIII existían en 
Ávila otras seis parroquias: las de San Silvestre, Santa Cruz, San Gil, Santa 
Trinidad, San Román y San Cebrián. Aparte de ellas, constan documen
talmente otras dos iglesias, la de San Millán, mencionada en el documento de 
1103, y la de San Lázaro, existente en 1146. Sin embargo, al no haberse con
servado restos románicos de ninguna de ellas, está fuera de lugar hacer una 
historia pormenorizada de cada una.

Entre ellas, la más importante pudo ser la de San Silvestre, a juzgar por la 
cantidad -15 morabetinos- con que debía de contribuir al sostenimiento de 
la mesa capitular. Le seguía la parroquia de la Santa Cruz, con una renta de 
10 mrs. Mucho menos importantes eran San Gil y Santa Trinidad, que sólo 
tenían que aportar medio morabetino. Las parroquias de San Cebrián y San 
Román estaban exentas de contribución, al parecer ,98.

El nivel de las rentas y la importancia de las distintas parroquias se refleja 
con bastante precisión en la concordia establecida entre los miembros del 
cabildo parroquial y su obispo en 1258. Según Ariz, participaron en dicha 
concordia dos clérigos de San Silvestre, otros dos de Santa Cruz, uno de San 
Gil y otro de la Trinidad. No hay representantes por parte de San Cebrián ni 
de San Román, acaso por haber dejado de ser parroquias. Un siglo después 
había empeorado su situación, ya que en 1359 sólo forman parte del men
cionado cabildo un párroco de San Silvestre, otro de la Santa Cruz y otro de 
la Trinidad. Es posible que San Gil hubiera dejado de ser parroquia, aunque 
se la cita como iglesia en el Libro Becerro de 1 303. En dicho libro también se 
alude a las iglesias o barrios de San Benito, San Miguel, San Marcos y Santo 
Sepulcro, no mencionados antes



Iñigo de Ávila, de acuerdo

174

Véase L. Ariz, Ibid., fol. 36; B. Fernández Valencia, Ibid., fol, 25; T. Sobrino, 
Episcopado abulense..., pp. 248-249; A. Veredas, Ibid., pp. 185-187; A. Lambert, «Ávila», 
Dictionnaire..., cois. 1174-1175; J. Belmonte, Ibid., pp. 318-319, 335 y 360, y J. L. Gutiérrez, 
ibid., pág., 23 y 26.

201 B. Fernández Valencia, Ibid., fol. 25. Por su parte, A. Lambert (Ibid., col. 1174) consi
dera al monasterio de San Míllán como de monjas, y data su nueva construcción en 1469, en 
tanto que J. Belmonte (Ibid., pág. 233) indica que «El monasterio de San Míllán o Sta. Emiliana, 
surgió de una escisión parcial de un grupo de religiosas de Sta. Escolástica, iniciado en 1445 y 
concluido en 1450».

202 T. Sobrino, Ibid., pág. 249 (Relatio ad limina del obispo D. Francisco de Rojas en el 
año de 1664); J. L. Gutiérrez, Ibid., pp. 24 (plano de la ciudad) y 26, y J. Belmonte, Ibid., 
pág. 318.

Ninguna de ellas se conserva. Con el tiempo, sus edificios fueron destina
dos a otros usos. En el mejor de los casos se convirtieron en conventos, como 
les ocurrió a San Gil -colegio de la Compañía de Jesús en 1 553 y convento 
de San Jerónimo a comienzos del XVII- y San Silvestre -convento de 
Carmelitas Calzados en 1 378 y cárcel actualmente. Otras tuvieron peor suer
te. La iglesia de Santa Cruz, reconstruida por el obispo D. Francisco Ruiz en 
la segunda mitad del siglo XVI, y posteriormente reparada por los obispos D. 
Martín de Bonilla y D. Francisco de Rojas, fue derruida en 1 769. La iglesia de 
Santa Trinidad desapareció en 1809 durante la invasión napoleónica. Tanto 
ella como la de San Silvestre habían sido reedificadas a mediados del siglo XV 
por D. Juan Núñez Dávila, el caballero que costeó las reformas de Nuestra 
Señora de la Antigua 20°.

Con excepción de la iglesia de San Millán todas eran ermitas a media
dos del siglo XVII. Según Fernández Valencia, San Millán era convento de 
benedictinos antes del siglo XV. A mediados de ese mismo siglo fue ocupa
do por un grupo de monjas cistercienses que en 1502 se unieron al 
Monasterio Real de Santa Ana. A raiz de ello, San Millán fue destinado a 
Colegio Seminario 201.

En la Relatio ad limina del obispo D. Francisco de Rojas, realizada en 
1664, se mencionan las ermitas de San Benito, Santa Cruz, San Miguel, la 
Trinidad y San Lázaro, entre un total de veintidós. Faltan las de San Cebrián y 
San Román, sin documentar desde 1250. Al parecer, la iglesia de San Román 
estaba situada entre la parroquia de Santiago y el lienzo meridional de la 
muralla. De San Cebrián se ignora todo 202.

La iglesia de San Lázaro ya existía en la primera mitad del siglo XII. Es la 
tercera en aparecer en la documentación medieval abulense, tras San Millán, 
citada en 1103, y la catedral de don Raimundo de Borgoña (ca. 1135). Por un 
documento publicado por López Ferreiro, sabemos que en 1146 el obispo don 
Iñigo de Ávila, de acuerdo con el concejo de la ciudad, donó al arzobispo de



175

J

201 Véase A. Barrios, Estructuras..., pág. 253, n. 97; A. Lambert, Ibid., cois. 1172 y 1182; J. 
L. Gutiérrez, Ibid., pág. 26; A. López Ferreiro, Ibid., pp. 41-42; E. Ballesteros, Ibid., pág. 265; 
A. Veredas, Ibid., pp. 42-44, y J. Belmonte, Ibid., pp. 231-232, 318, 333 y 360.

Santiago la iglesia de San Lázaro, situada al oeste de la población. Según indi
ca A. Barrios, «en ningún archivo de la diócesis adúlense aparece esta dona
ción», pero no hay motivo para dudar de la veracidad del documento com- 
postelano, habida cuenta de las buenas relaciones entre la iglesia abulense y 
su metrópoli eclesiástica. En el siglo XVI San Lázaro era una ermita. Se la cita 
en 1591, en la descripción del recorrido efectuado por la procesión del cabil
do. Fue reedificada en ese siglo por D. Francisco Ruiz y en el siguiente por D. 
Francisco de Rojas. Diversos autores hablan del «antiguo hospital» de San 
Lázaro. Según indica E. Ballesteros, posteriormente pasó a llamarse Nuestra 
Señora de La Caridad, en función de la imagen venerada en su capilla. A 
mediados del siglo XIX desapareció, como les ocurrió a otras cinco de las 
ermitas existentes en el siglo XVII 2O3.





177

lll) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE: 
ICONOGRAFÍA

La escasa atención prestada a la representación de figuras humanas o 
escenas historiadas en los programas de portada del Románico abulense, obli
ga a centrar el estudio de su iconografía en capiteles y cimacios, a los que 
agruparemos en apartados de índole temática.

El primero de éstos reune capiteles y cimacios historiados, es decir, aque
llos en los que se desarrolla una escena de carácter narrativo o representativo 
inspirada en textos bíblicos, exegéticos, hagiográficos o moralizantes.

El segundo apartado se consagra a capiteles y cimacios figurados. Deno
minamos así a los que, estando ocupados por personajes y/o animales, dan 
pie a escenas de más difícil lectura y para las que no contamos con una inter
pretación satisfactoria.

Finalmente, hemos juzgado oportuno dedicar un amplio apartado al Bes
tiario románico, aun teniendo en cuenta que el contenido narrativo de algu
nas de las escenas plasmadas en estos capiteles y cimacios permitiría su 
inclusión en el primero de los apartados. De ahí que comencemos ocupán
donos de los temas y motivos inspirados -de un modo genérico- en narracio
nes de ios «Bestiarios»: aquellos que ilustran historias protagonizadas por 
animales y para las que pueden aducirse fuentes literarias de carácter morali
zante.

A continuación, y debido al amplio repertorio animalístico y monstruoso, 
haremos un análisis pormenorizado de cada especie en función de su morfo
logía. En él, éstas se ordenan en función de su jerarquía en el reino animal, 
agrupando a sus diversos componentes en cuadrúpedos, aves y reptiles. Men-



A) CAPITELES Y CIMACIOS HISTORIADOS:

1) Temas de inspiración bíblica

E! ciclo del Génesis de la iglesia de San Pedro

178

ción particular merecen, dentro de este mismo estudio de las morfologías ani
males, los diversos híbridos semihumanos, a los que se hará referencia en últi
mo termino.

Una vez descritos los diversos seres, se procederá al estudio de las aso
ciaciones y composiciones generadas entre éstos, atendiendo primeramente a 
su carácter argumental y, en segundo término, al puramente ornamental y 
caracterizado por composiciones simétricas de animales de la misma especie 
no interactivos.

Tal distribución nos obliga, en ocasiones, a tratar de los mismos animales 
en distintos apartados y, en consecuencia, a hacer nuestra exposición un tan
to reiterativa, pero en aras de una mejor comprensión de las relaciones esta
blecidas entre los distintos talleres del Románico abulense, estimamos ésta 
como la más oportuna.

Concluido el estudio de capiteles y cimacios, remataremos el capítulo con 
el de las únicas portadas, la meridional de San Vicente y la homologa de San
to Tomé el Viejo, que añadieron a los tan reiterados capiteles zoomórficos y 
arquivoltas florales la presencia -en enjutas o jambas y en arquivoltas- de 
figuras humanas.

Uno de los capiteles de más clara significación entre los abulenses es el 
CC5 del ábside central de San Pedro, dedicado a las ofrendas de Caín y Abel. 
Está ocupado por tres personajes, barbado y sedente el central e inclinados 
hacia él e imberbes los otros. La figura central, que sostiene un libro contra el 
pecho y bendice con la diestra, representa a Dios Padre. A su derecha, uno 
de los jóvenes -Abel- alza los brazos para ofrecerle un cordero con las manos

Los únicos capiteles abulenses integrantes de un programa iconográfico 
conjunto pertenecen al ábside central de la iglesia de San Pedro. En las res
tantes iglesias, pese a existir capiteles con significación iconográfica precisa, 
falta la continuidad de relato que aquí vemos. De ahí que hayamos decidido 
agrupar los distintos motivos en bloques temáticos, comenzando por los refe
ridos a episodios bíblicos y finalizando por representaciones animalistas de 
carácter puramente ornamental.



haz de espigas con ellas des-

179

s-

’ Véase, además de P.F. Braude, «"Cokkel in oure Cieñe Corn": Some Implications oí Cain’s 
Sacrifice», Cesta, Vil, 1968, pp. 15-28 (espec. pág. 21, fig. 5: catedral de Módena), J. Cabanot, 
Gascogne Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1978, fig. 61, pp. 167-170; A. Bergamini, La Catedrale 
di Modena, capolavoro del Románico, Módena, 1985, pp. 45-46, y Ch. Frugoni, «Le lastre 
veterotestamentarie e ¡I programma della facciata», Lanfranco e Wiligelmo. II Duomo di Mode
na, Modena, 1985, pp. 422-431 (espec. 423-424). La rareza iconográfica de tal representación 
ha sido resaltada igualemente por Candolfo (1982), según señala E. Castelnuovo en «Se. 10. 
Wiligelmo. Cenesi, terza lastra», en Lanfranco e Wiligelmo..., (Ibid.), pp. 446-447.

2 De la iconografía de los hermanos bíblicos se ocupa C. Henderson en «Abel und Kain», 
Lexikon der Christlichen Ikonographie, I, Freiburg, 1968, cois. 5-10. Los textos de Hugo de San 
Víctor (P.L. (ed. Migne), 175, 44) y Honorio Augustodunensis, («Sermones ad Status»,P.L.(ed. 
Migne), 172, 866) son citados por P.F. Braude, Ibid., pp. 19 y 27, n. 18-19 y Ch. Frugoni, Ibid., 
pp. 423-424. Pueden consultarse, además, A. Bergamini, Ibid., pp. 45-49, y F. Cabrol, «Abel 
dans la liturgie», Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, I, París, 1924, col. 6.

3 Los documentos a los que nos referimos han sido publicados por A. Barrios en Docu
mentación medieval de la Catedral de Ávila, Salamanca, 1981, docs. núm. 10(1159-1180), 16 
(1179), 19 (1182/83), 25-26 (1184/85) y 28 (1186/87). En el del 21 de abril de 1179 Alejandro 
III dice «et nostra protectione suscipimus et presentís scripti privilegio communimus, statuen- 
tes ut quascumque possessiones, quecumque bona eadem ecclesia in presentiarum iuste et 
canonice possidet aut in futurum concessione pontificium, largitione regum vel principium, 
oblatione fidelium seu aliis iustis modis Deo propitio, poterit adipisci, firma vobis vestrisque 
successoribus et ¡Ilibata permaneant...».

veladas, en tanto el otro -Caín- le presenta un 
cubiertas (Fig. 33).

De entre las muchas obras que se hacen eco de este tema -en donde no 
es frecuente la representación de la figura divina- podemos destacar dos que, 
al margen de sus respectivos estilos, coinciden en mostrar a Dios sedente 
entre los dos hermanos oferentes. Nos referimos a un capitel de Sainte-Marie 
d'Audignon (Fig. 34) y un relieve de la fachada occidental del Duomo de 
Módena (Fig. 35)1.

El sacrificio de Abel se menciona en la liturgia eucarística y es muy fre
cuente en programas absidales. Por otra parte, y como señala P.F. Braude 
citando a Hugo de San Víctor y Honorius Augustodunensis, el fin del culto en 
el que Dios instruyó a Adán era recuperar la benevolencia divina, perdida por 
el pecado. De ahí que Adán enseñase a sus hijos a ofrecer a Dios el diezmo 
de sus bienes y la primicia de sus frutos2.

Es muy probable que éste fuera el mensaje que la jerarquía eclesiástica 
abulense pretendía transmitir a sus feligreses. Buena parte de la documentación 
catedralicia de la segunda mitad del siglo XII alude a los problemas suscitados 
entre laicos y eclesiásticos a causa de la negativa de los primeros a cumplir con 
ciertas obligaciones, entre las que se contaba la presentación de los diezmos a 
la iglesia, y que requirieron la intervención papal para dirimirlas3. La evo-



el

180

Fig. 34,-Sainte Marie d'Audignon: ofertorio de Caín y 
Abel.

Fig. 33,-San Pedro: 
ofertorio de Caín y 
Abel.

cación del ofertorio de Caín 
y Abel en San Pedro, por 
tanto, no estaba falta de sen
tido. Téngase en cuenta, ade
más, que dicha iglesia pug
naba con la de San Vicente 
por la primacía entre las 
abulenses.

Entre las muchas repre
sentaciones que del ofertorio 
se hicieron en el Románico 
hispano, por proximidad geo
gráfica y cronológica, hemos 
de comenzar aludiendo a un 
capitel del crucero de San 
Quirce (Burgos), en cuyo 
frente aparecen los dos her
manos con sus respectivas 
ofrendas. Falta la personifica
ción de Dios, pero su mano 
bendice a Abel desde una 
nube. En la cornisa de su 
fachada occidental se repite 
el motivo, preludiando la 
amplia difusión que en el



programas de claustros y por-

181

Fuera de la Península, hallamos de nuevo en los frescos de la bóveda de 
St. Savin-sur-Gartempe la presencia de la figura divina entre los dos herma
nos. Ello no es usual en el Románico, pese a los precedentes que brindaban 
algunos sarcófagos paleocristianos, en los que Dios aparece en un ángulo, de 
perfil y sedente, acogiendo a ambos hermanos5.

Prescindiendo de tal detalle, la escultura francesa plasma el motivo en 
diversas iglesias del Languedoc, Provenza y Borgoña. Pero también en la

Fig. 35,-Duomo de 06 
Módena: ofertorio

de Caín y Abel. K

último tercio del siglo XII alcanzaría éste en 
tadas4.

•■Véase, además de P.F. Braude, Ibid., fig. 2, pp. 15-16, 20-21 (Moutier-St.-Jean), J. 
Pérez de Urbel-W.M. Whitehill, «La iglesia románica de San Quirce», Bol. Real Acad. H‘\ 
XCVIII, 1931, pp. 795-812 (espec. 808-809). A otras representaciones hispanas, más tar
días, aluden E. Junyent, El monastir de Sta. María de Ripoll, Barcelona, 1975, pp. 378-379; 
J A. Gaya, El arte románico en Soria, Soria, 1946, pág. 137 (Sto. Domingo); J. Gudiol-J.A. 
Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, pág. 84, fig. 136; P. de 
Palol-M. Hirmer, Ibid., lám. 146 (claustro de la catedral de Gerona), y R. Crozet, 
«Recherches sur la sculpture romane en Navarre et en Aragón (suite)», Cahiers de Civili- 
sation Médiévale, núm. 9/1, 1960, pág. 164. A ellas tal vez se pudiera añadir la de un capi
tel del exterior del ábside de San Lorenzo de Segovia. De iconografía bastante similar a la 
modenense y, en cierto modo, a la de Ávila, es la composición relivaria adosada al exte
rior del ábside de la iglesia de Schóngrabern, que podría ser de comienzos del siglo XIII 
(F. Avril, X. Barral y D. Gaboril-Chopin, Le Temps des Croisades (1060-1220), París, 1982, 
lám. 37, pág. 39.

5 P.A. Michel, «L'iconographie de Caín et Abel», Acfes du Colloque: Enluminure. Peinture 
múrale, Cahiers de Civilisation Médiévale (Cah. Civ. Méd., en adelante), núm. 1/2, 1958, pp. 
194-199. Para los sarcófagos paleocristianos, véase F. Cabrol, «Abel et Caín», Dictionnaire..., 
cois. 61-62, figs. 23-24, y G. Henderson, «Abel und Kain», Ibid., col.7.



Fig. 36.-San Pedro: fratricidio de Caín.

182

6 Véase, además de la Fig. 37 (Oloron), Y. Labande-Mailfert, Poitou Román, La-Pierre- 
qui-Vire, 1962, lám. 91 (ofertorio y muerte de Abel); F. Avril, X. Barral y D. Caborit-Cho- 
pin, Ibid., figs. 49 (cat. Florencia) y 92; M. Aubert y otros, L'art monumental román en 
France, Paris, 1955, lám. 25; la Enciclopedia Universale dell'Arte, XI, Florencia, 1963, 
lám. 468-a (St. Gilles-du-Card); A.C. Quintavalle, «L'officina della Riforma: Wiligelmo, 
Lanfranco>, Lanfranco e Wiligelmo. II Duomo..., fig. 1104, pág. 801 (Argenta, Ferrara); C. 
Verzár Bornstein, Portáis and Politics in the Early Italian City State: The Sculpture of 
Nicholaus in Context, Parma, 1988, pág. 81, fig.87 (Sagra di San Michele de Pavía); U. 
Mende y otros, Die Bronzentüren des Mittelalters, 800-1200, Munich, 1983, lám. 76 
(Verona) y 11, fig- 17 (Hildesheim), y El arte Románico. Catálogo, Barcelona-Santiago, 
1961, núm. 629, a-b-c.

Emilia italiana gozó de una 
notable difusión por los mismos 
años 6.

Al capitel con las ofrendas de 
Caín y Abel le acompaña otro 
igualmente historiado. A la 
izquierda se ve una figura medio 
en cuclillas que sujeta con 
ambas manos un hacha sobre el 
pecho. El lado derecho está ocu
pado por dos personajes, uno 
frontal e inmóvil y otro, en el 
ángulo del capitel, de perfil y 
golpeándole en la cabeza con un 
instrumento curvo (Fig. 36). Se 
alude así al fratricidio de Caín, 
en una composición que respon
de, en líneas generales, a la fór
mula reiterada a lo largo del 
medievo: éste golpea en la cabe
za a Abel con un objeto alargado 
que unas veces es un garrote y 
otras una quijada de asno o 
algún útil propio de su oficio. 
Más raro resulta el personaje de 
la izquierda, al que, por su colo

cación y el instrumento que porta entre las manos, cabría identificar como 
el propio Caín en el momento previo al crimen. Lo habitual es que se le 
muestre tras el mismo, intentando sustraerse al juicio divino o ya herido por 
la flecha de Lamech. Con todo, es más probable que el personaje en cues-



183

Fig. 37.-Sainte 
Croix d'Oloron: 
fratricidio de Caín.

7 Acerca de su iconografía, véase L. Reau, Iconographie de l'art chrétien, ll/l (Antiguo Tes
tamento), París, 1956, pág. 96, y C. Henderson, «Abel und Kain», Lexikon der Christlichen Iko- 
nographie, I, Freiburg, 1968, col. 8. El capitel de la Sagra di San Michele se reproduce en C. 
Verzar Bornstein, Ibid., pág. 81, fig. 86. Un ser demoníaco similar aparece tras Eva en un capi
tel de Frómista (M. Durliat, La Sculpture romane de la Route de St.-Jacques, Mont-de-Marsan, 
1990, fig. 298, pág. 293).

8 El capitel de Aulnay se muestra en A.K. Porter, Romanesque Sculpture of the Pilgrimage 
Roads, Vil (Oeste de Francia), Boston, 1923, lám. 982, y en F. Werner, Aulnay-de-Saintonge, 
Worms, 1979, pág. 16, fig. 293. Del sentido de la representación dan cuenta F. Cabrol, «Abel 
et Cain», Dictionnaire d'Archéologie..., I, cois. 61-62; W. Molsdorf, Christliche Symbolik der

tión sea el demonio instigador del crimen, tal como se advierte en un capi
tel de la Sagra di San Michele7.

Aparte de tal representación, una de las que más se acercan a la abulense 
se localiza en el ábside de Sainte-Croix d'Oloron. En ella Caín golpea a Abel 
en la cabeza. Este cae hacia atrás y posiblemente sea él quien, a la izquierda, 
alza los brazos, acaso encomendando el alma (Fig. 37).

Es frecuente que esta representación acompañe a la de las ofrendas, de ahí 
que en Francia la encontremos en un capitel de St.-Pierre d'Aulnay, formando 
parte de una escena sintética de ofertorio y sacrificio. Abel se presenta con 
una rodilla hincada en tierra, en gesto oferente, y portando el cordero sobre 
sus hombros; Caín, tras él, aprovecha el momento para asestarle en la cabeza 
el mortal golpe. Abel se manifiesta así como sacerdote oferente y víctima pro
piciatoria, equiparable a Abraham y Melchisedec, a los que se asocia en San 
Vital de Rávena. Al mismo tiempo, en el acto criminal y cobarde de Caín, ata
cando por la espalda, se ha visto una prefiguración de la traición de Judas8.



184

Fig. 38,-San Martín 
de Frómista: 
fratricidio de Caín

En España la escena reaparece junto al ofertorio de los hermanos. Los ejem
plos más próximos al abulense resultan ser los de San Quirce (Burgos), en don
de el fratricidio se narra dos veces: en una de las caras del capitel con las 
ofrendas y en dos de los canecillos de la portada occidental. En el capitel, Caín 
agarra a Abel por los cabellos, al tiempo que blande un hacha; en uno de los 
canecillos, KAIN IMPIUS esgrime el arma y, en el contiguo, Abel, aterrado, 
levanta una mano en actitud de súplica o defensa. A estas representaciones 
podemos sumar la de un capitel del arco de entrada al absidiolo norte de San 
Martín de Frómista, recientemente señalada por S. Moralejo (Fig. 38)9.

Mittelalterlichen Kunst, Groz, 1968, pp. 55 y 59, n! 322; G. Henderson, «Abel und Kain», Lexi- 
kon..., I. col. 8 (cruz de Muiredach), y P.F. Braude, Ibid., pág. 23, fig. 8. Otros ejemplos de este 
motivo se muestran en R.G. Calkins, Monuments oí Medieval Art, Londres, 1979, pág. 37, fig. 
30 (Ravenna) y fig. 85 (Hildesheim); L. Reau, Iconographie..., Il/I, pág. 96; U. Mende, Die Bron- 
zentüren in Mittelalter..., lám. 191 (Monreale); P.H. Michei, «L'iconographie de Cain et Abel», 
Ibid., pp. 196-197, fig. 1 (Biblia de Valenciennes), y E. Kubach, L'art román de ses débuts á son 
apogée, Paris, 1966, pág. 222.

’ J. Pérez de Urbel-W.M. Whitehill, «La iglesia románica de San Quirce», Ibid., pp. 803 y 
809, y 5. Moralejo, «Cluny y los orígenes del Románico palentino: el contexto de San Martín 
de Frómista», /ornadas sobre el arte de las órdenes religiosas en Falencia (24-28 de julio de 
1989), Palencia, 1990, pp. 9-27 (espec. pág. 23, fig. 11). Para otras representaciones en la 
Península, véase A. Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, 
pág. 84, fig. 136 (claustro de la catedral de Gerona); E. Junyent, El monastir de... Ripoll, lám. 
106; J A. Gaya, El arte románico en Soria, Soria, 1946, pág. 137 (Sto. Domingo); R. Crozet, 
«Recherches sur la sculpture romane...», Ibid., pág. 124, y J. Sureda, La pintura románica..., pp. 
64-65 y 304, figs. 28-29 (Bagüés) y 75-76, fig.36 (San Justo de Segovia). Respecto a la repre
sentación de esta escena en el drama litúrgico, véase A. Panphilet (ed), /eux et Sapience du 
Moyen Áge, Paris, 1951, pp. 4-6 y 30-37.



&

185

Fig. 39.-San Pedro: > 
¿Adán y Eva?

WK .
> i

■

I

El capitel CC11, perteneciente a la arquería ciega del lado derecho del 
ábside central de San Pedro de Ávila presenta una de las escenas de más difí
cil interpretación. La componen dos personajes sedentes y vestidos que flan- 
quéan a un tercero, de torso humano, rostro barbado y parte inferior oculta o 
integrada por un cuerpo serpentiforme. En tanto las primeras se muestran con 
las manos en las rodillas e inmóviles, ésta otra gesticula con los brazos, intro
duciendo sus manos en la boca (Fig. 39).

Si prescindiésemos de la figura angular, se trataría de un capitel de 
composición semejante a otros dos de San Vicente, situados en la jamba 
derecha de la portada meridional y en el ábside central. También éstos 
muestran dos figuras, vestidas, sedentes y con las manos en las rodillas. 
Parecen ser de distinto sexo, pues mientras una se cubre con toca rizada 
bajo un casquete cuyo barbuquejo pende en bandas concéntricas -como 
hace la figura femenina de la portada sur-, la otra lleva la cabeza descu
bierta (Figs. 80-81).

El grupo que componen los tres personajes no tiene paralelo, que sepa
mos, en toda la escultura románica. La única explicación que se nos ocu
rre, dada su proximidad a los capiteles con la historia de Caín y Abel, es 
que constituya ciclo con éstos, aludiendo a un episodio del Génesis. Podrí
an tratarse de Adán y Eva acompañados del diablo instigador de su pecado, 
pero no representados en el momento de cometer su falta, sino de un modo 
simbólico, personificando a los causantes del desorden del mundo. Sus 
nobles vestiduras procederían, en tal caso, del drama litúrgico, pues en el 
jeu d'Adam se especifica que Adán ha de vestir una túnica roja y Eva otra



186

Fig. 40,-Duomo de 
Módena: ¿Adán y 
Eva?: (trabajos).

blanca, con sus respectivos mantos, pero otras distintas después del peca
do. Así aparecen en un capitel del Duomo de Parma (ca.1178), en las por
tadas de St. Mandé (Saintonge) y Besse (Périgord), en modillones de St. 
Martin de Jussan (Bas-Languedoc) y en St. Restituí (Dróme) ,0. En dichos 
casos, la identificación con la pareja del Génesis no ofrece dudas, por apa
recer entre ella el árbol con frutos y la serpiente. En el capitel del ábside de 
San Pedro de Ávila el principal escollo para tal interpretación surge de la 
insólita iconografía de la supuesta serpiente-diablo. Si fuera éste el tema 
figurado, carecería de precedentes y paralelos en el conjunto de la escultu
ra románica: Existen representaciones de Adán y Eva vestidos y de serpien-

10 Es corriente la plasmación de Adán y Eva vestidos tras su expulsión del Paraíso, como 
sucede en el relieve de la catedral de Módena. Al momento anterior al pecado, en cambio, 
parecen hacer referencia las representaciones que se se recogen en S. Settis, «Iconografía 
dell'Arte italiana, 1100-1500», Storia dell'arte italiana, III, Turín, 1979, pp. 203-204 y figs. 262- 
263 (Parmal; Ch. Frugoni, «Le lastre veterotestamentarie e il programma della facciata», Lan- 
franco e Wiligelmo..., pp. 426 y 431, figs. 534-535; A. Mazure, «Adan y Eva en el arte», Adán 
y Eva, Barcelona, s.a., pág. 109 (St-Restitut (Dróme) y St-Rambert-sur-Loire (Adán desnudo y 
Eva vestida); R. Crozet, L'art román en Saintonge, París, 1971, pág. 133 (St.-Mandé y Besse); A. 
Burgos-J. Nougaret, «Preliminaires á l'étude de la décoration figurée des églises romanes de 
Bas-Languedoc», Mélanges offerts á R.Crozet, I, Poitiers, 1966, pp. 487-497 (Jussan), y P. y A. 
Bergouignan, Le péché original: Quelques images de l'art anden non conformes du texte bibli- 
que, París, 1952. Para el atrezzo y vestuairo de los personajes del drama al que aludimos, véa
se, además de la edición de A. Pamphilet (Jeux et Sapience...) ya citada, las de P. Aebischer, 
Le Mystere d'Adam (Ordo representationis Ade), Ginebra-París, 1963, pp. 27 y 35-51, y J. 
Quincy Adams, «The Creation of Eve, with the Expelling of Adam and Eve out of Paradise, 
acted by the Grocers of Norwich», en Chief Pre-Shakespearean Dramas, Boston, 1924, pp. 88- 
93 (espec. pág. 89, n.1).



Sacrificio de Isaac

187

&

tes con cabeza humana, pero no conocemos ninguna que reúna ambas ico
nografías (Fig. 40) ".

I

" De las representaciones de serpientes antropomorfas se ocupan J.K. Bonnell, «The Ser- 
pent with a Human Head in Art and in Mystery Play», American Journal of Archeology, XXI, 
1917, pp. 255-291 (espec. 255-257); M.D. Anderson, Drama and Imagery in English Medieval 
Churches, Cambridge, 1963, pp. 143-145, láms. 13-b y 15-b (clave de bóveda de la catedral 
gótica de Norwich y vidriera gótica de St. Neot) y pág. 211, y H.A. Kelly, «The metamorphose 
of the Edén serpent during the Middle Ages and Renaissance», Viator, núm. 2, 1971, pp. 301 - 
327. En el drama «The Creation of Eve...», pág. 89, n.1, se indica: «A cote wt hosen & tayle for 
yeserpente, steyned, wt a wt heare (= white wig)».

Se localiza esta representación en un capitel del hemiciclo del ábside cen
tral de San Vicente, hoy oculto por el retablo mayor del templo. El difícil acce
so al mismo sólo permite una visión lateral de la pieza, pero ésta es suficiente 
para comprender el sentido de la escena. Se desarrolla ésta en el capitel de 
una de las ventanas hoy cegadas. En la cara izquierda se ve un anciano bar
bado que, en pie, se inclina sobre el altar en el que apoya el cuclillo que 
empuña en su diestra. Con la otra mano, hoy perdida, se intuye que agarraba 
la cabeza del muchacho que le acompaña, también raída. La forzada visión 
de la pieza, asi como la posición angular que ocupa, nos impide precisar si 
está en pie o arrodillado, pero lleva los brazos hacia atrás, como si estuviera 
atado por las muñecas. Tras él, en la cara derecha del capitel, un personaje 
del que solo alcanzamos a ver las manos, porta un cuadrúpedo de largos 
vellones. El conjunto de tales personajes, así como su distribución sobre la 
pieza impide cualquier duda: se nos narra el momento en que Abraham se 
dispone a inmolar a su hijo Isaac y un ángel le detiene, portando a la víctima 
que viene a suplir el sacrificio humano (Fig. 41).

Se trata de la única muestra de tan popular tema bíblico en el Románico 
abulense. Tampoco conocemos ejemplos en la cercana Segovia; circunstancia 
que no deja de extrañar, habida cuenta de la difusión que gozó en el arte his- 
pano-languedociano, del que -como tendremos ocasión de probar- es deu
dora la primera fase del Románico en estas comarcas.

Como sucede con buena parte de la decoración relivaria de las iglesias de 
San Vicente, San Pedro y San Andrés, el escultor abulense pudo haber conce
bido este motivo a partir de las versiones que del mismo se ofrecen en San Isi
doro de León. Su primer testimonio procede del Panteón real, levantado en el 
último tercio del siglo XI y uno de cuyos capiteles plasma ya este tema, pero



188

Fig. 41 -San Vicente de 
Ávila: sacrificio de Isaac.

con los personajes en distintas posiciones y actitudes. En especial, contrasta 
Isaac, que aparece desnudo y recostado sobre el ara ,2. Tal circunstancia, lejos 
de confundir, no es sino prueba de la doble tradición iconográfica de la que 
gozó el motivo ya desde sus tempranas plasmaciones en el arte paleocristia- 
no. Recuérdese que, al margen de su primera aparición en los frescos de la 
sinagoga siríaca de Dura-Europos, fechados en la primera mitad del siglo III, 
es frecuente su presencia en catacumbas, sarcófagos, vasos de cristal y mosai
cos cristianos entre los siglos IV y VIL En ellos, Isaac aparece unas veces sen
tado sobre el ara de altar (sarcófago de Hellín), otras en genuflexión y con los 
ojos vendados (sarcófago de Leocadius) y en pie y con las manos atadas a la 
espalda (sarcófago de Ecija), unas veces como muchacho y otras como niño, 
generalmente vestido, pero también desnudo13.

Esta diversidad siguió produciéndose en el Románico, y así, obras tan 
opuestas en estilo como un capitel del pórtico sur de la catedral de Jaca o el 
rudo relieve de San Ciprián de Zamora, presentan a Isaac, adolescente o niño,

12 Véase M. Durliat, La Sculpture Romane de la Route de Saint-Jacques, Mont-de-Marsan, 
1990, pp. 193 y 368-390, figs. 163-164 (San Isidoro).

” De la iconografía del sacrificio de Isaac se trata en E. Kirschbaum, Lexikon der Christli- 
chen Ikonographie, I, A-E, Roma, 1968, cois. 20-35; L. Reau, Iconographie..., Il-I, pp. 134-137; 
H. Van de Waal, Iconclass, 7 (Bibliography), Amsterdam, 1982, pp. 48-50, y en J. Fontaine, El 
Prerrománico, Madrid, 1978, pág. 111, lám. 20 (Sarc. Leocadius) y fig. 34 (Sarc. Ecija), y pp. 
229-235, lám. 70 (Nave).



Fig. 42.-San Isidoro de León: sacrificio de Isaac.

189

14 Algunos de tales ejemplos pueden verse en A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, 
La-Pierre-qui-Vire, 1971, pp. 305-310, lám. 112 (Alquezar); M. Durliat, Ibidem, figs. 14 (Con
ques) y 220-221 (Jaca); H. Focillon, Art d'Occident, Madrid, 1988, fig. 83 (St.-Benolt-sur-Loi- 
re), y M. F. Hearn, Romanesque Sculpture, N. York, 1985, fot. 91 (Moissac).

15 M. Gómez-Moreno, El arte románico español, Madrid, 1934, lám. CXXXIV.a, e Id., Catá
logo monumental de la provincia de León, Madrid, 1926, pág. 197, fig.202.

16 M. Durliat, Ibid., pág. 116, fig. 78 (Toulouse), y J. Cabanot, Gascogne Romane, La-Pie- 
rre-qui-Vire, 1978, lám. 79 (Mazéres).

a la derecha del ara, en pie y 
desnudo; en la iglesia de San 
Quirce (Burgos), se le ve arrodi
llado e implorando la vida a los 
pies de su padre; en el pórtico 
de Saint-Benoít-sur-Loire, el 
transepto de Ste.-Foi de Con
ques o el claustro de Moissac, 
aparece -también niño- sentado 
sobre el altar, y en la catedral de 
Autun, por no citar más ejem
plos, se sienta, en oración, des
nudo sobre una roca. Y lo 
mismo cabe decir de su padre 
Abraham, cuya iconografía tam
poco se atuvo a un modelo fijo. 
Aunque lo usual es que aparez
ca anciano y con túnica larga, 
según la descripción brindada 
por el Génesis, también -como 
se advierte en el capitel de 
Autun-, puede vérsele imberbe 
y con ropas cortas ,4. No ha, 
pues, de extrañar que el capitel 
abulense no repita fielmente las 

pautas de aquellas piezas que pudieran haberle servido de modelo. Dada la 
dependencia que el maestro de la primera campaña de Vicente manifiesta res
pecto a la basílica real leonesa, cabría suponer que éstas fueran el tímpano de 
la Portada del Cordero (Fig. 42) o un capitel exterior del transepto norte; pero 
en ellas el ángel se le aparece a Abraham por la espalda, y no de frente y jun
to a Isaac, como en la obra que nos ocupa ,5. Lo mismo sucede en otras pie
zas pertenecientes a la misma corriente estilística, localizadas en Saint-Sernin 
de Toulouse y en las iglesias gasconas de Mazéres y Simacourbe ,6. No quie-



Fig. 43-Souillac: sacrificio de Isaac.

190

17 En la región de Auvernia el motivo gozó de gran predicamento, según indica Z. Swie- 
chowsky en Sculpture Romane d'Auvergne, 1973, pp. 224-225, fig. 50 (Issoire). El ejemplo 
cluniacense puede verse en A. K. Porter, Romanesque Sculpture of the Pilgrimage Roads, 
XI («Burgundy»), Boston, 1926, fig. 10, y en R. Oursel, Borgoña, Madrid, 1979, pág. 118, 
lám. 31.

18 Véase, además de C.L. Ragghianti, Medioevo europeo, VIII-XII Secolo, Tokyo, 1978, pág. 
122, y A. K. Porter, Ibid., IV («Aquitaine»), lám. 352 (Souillac), C. Bovini, Ravenna: Mosaici e 
Monumenti, Rávena, 1984, pp. 36-37, 26 y 146-147.

re decir esto que la distribución de 
los personajes en el capitel abulen- 
se constituya una excepción, pues 
tanto en los ejemplos franceses 
señalados en primer lugar, como 
los proporcionados por la tercera 
iglesia de Cluny o la auverñesa de 
Issoire, aparece el ángel por la 
derecha y portando el carnero del 
sacrificio 17. De ahí que no nos 
atrevamos a proponer un modelo 
único. Incluso una pieza tan aleja
da de la aquí estudiada, por mag
nitud y emplazamiento, como 
resulta el antiguo parteluz de Soui
llac, manifiesta una afinidad, por la 
relación de ternura y piedad 
existente entre el padre y el hijo, 
que no hemos percibido en las 
citadas anteriormente (Fig. 43).

Para concluir, solo nos resta 
insistir en el sentido de prefigura
ción eucarística del motivo, puesto 
de manifiesto desde los primeros 
tiempos del cristianismo por san 
Ireneo y Orígenes. Este tuvo su plasmación en obras tan destacadas como el 
sarcófago de Junius Bassus, las catacumbas de Vía Latina, los mosaicos de Sta. 
María la Mayor o el Génesis de Viena; pero, sin duda, son las representacio
nes de San Vital (1/2 S. VI) y San Apollinare in Classe (S. Vil) de Rávena las 
que con mayor claridad lo encarnan. No sólo por asociarse en ellas a Abra- 
ham, Melchisedeq y Abel en una misma ofrenda, sino también por disponer
las en el presbiterio del templo, inmediatas al altar en donde se rememora el 
sacrificio de Cristo en la cruz y se ofrenda la eucaristía ls.



Sansón desquijarando al león

191

Fig. 44,-San Vicente: 
Sansón y el león.

19 Acerca de las iconografías de Sansón y de David, véase L. Reau, Iconographie de l'art 
chrétien, ll/l, pp. 240 y ss. (Sansón) y 259 (David). La escena esté inspirada en el pasaje de )ue- 
ces, 14, 5.

De todos los motivos historiados del Románico abulense es el único que 
se repite en dos iglesias de la ciudad, las de San Vicente y San Pedro. Desde 
el punto de vista estilístico los capiteles en que se representa no guardan nin
gún parentesco, pero es de notar que ambos se sitúan a la entrada del absi- 
diolo meridional, apeando su arco de acceso (Figs. 44 y 46).

Hemos optado por identificar con Sansón al personaje representado en 
ellos por ser éste barbado, tener una larga cabellera y carecer de corona, lo 
que parece excluir que se trate de David, quien, siendo pastor, hubo de 
enfrentarse al león que atacó sus ovejas. La representación se inspira en un 
pasaje de Jueces, 14,5, en el que se relata la primera hazaña del vigoroso 
nazareno ”,

Ambos capiteles coinciden en mostrar al héroe bíblico sobre su cara prin
cipal, cabalgando sobre el león, mirando a la derecha, vistiendo túnica corta 
y un manto que flota sobre el lomo de la fiera. Le sirven de fondo grandes 
hojas enrolladas hacia los extremos del ábaco, en tanto las caras laterales se 
decoran con animales: águilas de perfil en el de San Vicente y leones en el de 
San Pedro.



192

Fig. 45,-San Isidoro 
de León: Sansón y 

el león.

20 Véase M. Cómez-Moreno, Catálogo monumental de la provincia de Zamora, II, Madrid, 
1927, fig. 79; M. Ruiz Maldonado, El caballero en la Escultura Románica de Castilla y León, 
Salamanca, 1986, pp. 146-147; J. Pérez de Urbel-W.M. Whitehill, «La iglesia románica de San 
Quirce», Ibid., pág. 800, y J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas en la provin
cia de Burgos, Burgos, 1975, pp. 139 y 143.

Por su iconografía ambas representaciones parecen derivar de la plasmada 
en un capitel de las naves de San Isidoro de León (Fig. 45), si bien el estilo del 
capitel de San Pedro es mucho más próximo al del mismo tema en San Martín 
de Elines (Fig. 47). En lo que atañe al leonés, las diferencias, dejando el estilo y 
la dirección del grupo aparte, se centran en las escenas de las otras caras, ocu
padas por otros leones cabalgados por personajes, uno desnudo y el otro sonan
do un cuerno. El episodio bíblico ha perdido allí su acepción específica, con el 
desdoblamiento del héroe en otros personajes que realizan acciones similares.

La escena del capitel de San Vicente se repite en uno del ábside de San Clau
dio de Olivares, que además muestra un fondo vegetal y águilas en las caras late
rales. Sin embargo, las diferencias estilísticas entre ambas piezas y la avanzada 
cronología de la iglesia zamorana, hacen inviable su influjo sobre la abulense. Lo 
popular del motivo haría en exceso prolija la relación de las representaciones con 
que cuenta en el Románico peninsular. Merece, en cambio, mención la de la igle
sia burgalesa de San Quirce, dadas las coincidencias iconográficas de su progra
ma con el repertorio del primer románico abulense, y habida cuenta de su 
consagración en 1147, cercana a la datación que atribuimos a la escultura de éste. 
En San Quirce la escena, que se repite en un capitel del interior y en una metopa 
de la fachada sur, va acompañada de la inscripción «SANSON FORTISSIMUS»20.

Por lo que a su significación respecta, señalemos que Sansón fue interpreta
do por los exégetas como una prefiguración de Cristo en el Limbo, vencedor del



2) Temas Hagiográficos

Santa Tecla entre leones (?)

193

21 Véase, además de L. Reau, Ibid., Il/I, pp. 240-241 (Sansón), y S. Settis, «Iconografía 
dell'arte italiana...», Ibid., pp. 192, M. Ruiz Maldonado, El caballero..., pág. 42.

Se encuentra este motivo en un capitel de la entrada de la capilla central 
de San Andrés y, a diferencia de lo que ocurre con otras escenas entre leo-

diablo. Por otra parte, el héroe bíblico parece haber tenido una particular impor
tancia en la ideología de la Reconquista cristiana, según ha apuntado M. Ruiz 
Maldonado. En el Poema de Fernán González, san Millán, apareciéndose al 
conde castellano para aconsejarle en la estrategia a seguir durante el combate, 
le dice: «Entrre el otrra tercera de partes d'aquilon / venceremos, non lo dubdes, 
a este brravo león / fiaras, sy esto fazes, a guisa de Sansón / quando con las (sus) 
manos lidio con el bestyon». Como señala la citada autora, «dentro del contex
to, la comparación que el poeta pone en boca del santo nos puede ofrecer un 
nuevo significado para este personaje bíblico: el del triunfo del cristiano sobre 
el paganismo»21. En Ávila, repoblada recientemente y frontera de la Extrema
dura castellana, resultaría muy apropiado este motivo como estímulo para unos 
feligreses que vivían del asalto, el botín y el hostigamiento a los musulmanes.

Fig. 46-San Pedro: 
Sansón y el león.



Fig. 48.-San Andrés: ¿Santa Tecla!

194

Fig. 47,-Colegiata 
de San Martín de 

Elines: Sansón y el 
león.

nes y hombres, resulta bastan
te insólito (Fig. 48). La escena 
se centra en una mujer, desnu
da, de larga cabellera, en 
cuclillas y con los brazos cru
zados sobre sus rodillas, a la 
que flanquean dos robustos 
leones de melena rizada y en 
actitud de respeto. La mujer 
tiene raída la frente y mitad 
derecha de su cuerpo, habien
do perdido la pierna de este 
lado. Los felinos también per
dieron parte de sus extremida
des, además de tener muy 
deterioradas las cabezas. La 
cara central del capitel ostenta 
además dos formas semiova- 
les, desplazadas al centro del 
ábaco en las laterales.

No conocemos ningún 
modelo preciso para el capitel 
abulense, pero, si se prescinde 
de la posición de la joven, es 
obligado evocar como tal un 

capitel de la última campaña de San Isidoro de León. En él, una mujer de 
cabellera abundante y en pie, junta las manos sobre el pecho en oración, 
flanqueada por leones de melena ensortijada (Fig. 49). La actitud, serena y



195

Fig. 49,-San Isidoro 
de León: ¿Santa 
Tecla?

22 El capitel leonés al que nos referimos puede verse en M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 
111, lám. CXL, 4. De la iconografía de Daniel se ocupa L. Reau, Ibid., II, pp. 391 y ss (Dan. 
6, 16-24}, y el Lexikon der Christlichen Ikonographie (ed. E. Kirschbaum), I, col. 469. Ade
más de la Fig. 39-B (catedral de Santiago), véase R. Grandi, «I Campionesi a Modena», tan- 
franco e Wiligelmo..., pág. 552, fig. 814 (pontile del Duomo de Modena). Otra 
representación de este tipo es la de un capitel del ábside central de Souillac. De muy distin
to carácter a la de San Andrés de Ávila estimamos que son las mujeres que aparecen entre 
leones en Frómista (M. Gómez-Moreno, El arte románico..., lám. CX, pág. 89), San Quirce ( 
L.M0 Lojendio-A. Rodríguez, Castille Romane, 1, La-Pierre-qui-Vire, 1966, fig. 123, pág. 
307), San Gil de Soria (J.A. Gaya, El románico en la provincia de Soria, Madrid, 1946, fig. 
100), o en St-Hilaire de Melle (V.H. Débidour, te bestiaire sculpté du Moyen Age en Tran
ce, París, 1961, fig. 439).

púdica de la muchacha, descarta toda interpretación negativa. Como en el 
ejemplo abulense, los leones no le son hostiles; más bien, parecen respetar
la y rendirle homenaje como custodios. La figura femenina, por su parte, se 
presenta de un modo mayestático, análogo al utilizado en las representacio
nes de Daniel entre leones. Algunas de éstas, especialmente cuando el pro
feta es mostrado como un joven imberbe de larga cabellera y sedente, 
ofrecen un esquema compositivo próximo al capitel abulense; y lo mismo 
sucede con las representaciones que le muestran imberbe, en pie y desnudo, 
respecto al capitel leonés22. Por eso no debe desecharse el que tales mode
los, junto con el de San Isidoro, hayan contribuido a gestar el de San Andrés 
de Avila.

La composición de San Andrés remite al esquema utilizado en la imagen 
oriental de la Señora de los animales y en la heráldica de Daniel en el foso de 
los leones. Otras fuentes pudieron ser las leyendas de Tecla de Iconium y



I

San Jorge y el dragón (?)

196

Tal podría ser el tema de un capitel del ábside central de San Andrés, ocu
pado por un jinete vestido con túnica y cota de malla que blande su espada 
contra el dragón que le hace frente ondulando la cola. El rasgo determinante 
para la correcta identificación del caballero es el apéndice que se destaca de 
sus hombros. No se trata de una larga cabellera, pues ésta se recorta sobre la 
nuca. Al ser aún más incierta su identificación con un par de alas plegadas, 
hemos de inclinarnos por considerar que se trata de una capa, pese a caer en 
dos bandas estrechas y paralelas (Fig. 50).

De ser alado el caballero, habríamos de identificarlo con San Miguel, el 
comandante de las milicias celestiales en el combate que éstas sostienen en 
el Apocalipsis, 12, 7-10, contra el dragón diabólico. La imagen de San Miguel

n Sobre la Señora de los animales, véase R. Hinks, «The Master oí Animáis», Journal of the 
Warburg and Courtault Instituto, I, 1937-38 (K.R., 1970), pp. 263-265. Respecto a la leyenda y 
representación de María Egipcíaca, véase Santiago de la Vorágine, La leyenda dorada, I, 
Madrid, 1982, pp. 237-239, y L. Reau, Iconographie..., 111/2, 1956, pp. 884-889.

24 Santiago de la Vorágine, Ibid., 2, pp. 908-909; L. Reau, Ibid., 111/3, pp. 1250-1251; H. van 
de Waal, lconclass,( 1, System. NOTA), Amsterdam, 1981, pp. 144-145; ). Leibbrand, «Tekla 
von Ikonium», Lexikon der..., VIII, cois. 432-436, figs. 1-2, y P. de Palol-M. Hirmer, Early 
Medieval Art..., pág. 148, lám. 251.

María Egipciaca23. Sin embargo, dado que el único león que se menciona en 
la de esta última es el que colaboró en su sepelio, no parece probable que sea 
ella la plasmada en los capiteles de León y Ávila.

Mayores probabilidades cuenta su identificación con santa Tecla, a la que 
se arrojó, desnuda, a los osos y leones del circo. Estos, además de aparecer 
entre los instrumentos de su frustrado martirio, se convirtieron en atributos de 
su iconografía. Así, según L. Reau, «comme le prophete Daniel, elle est entou- 
rée de lions couchés á ses pieds». Si se hace de Tecla el equivalente femeni
no de Daniel, bien podría ser ella la representada en nuestro capitel. Esta hace 
pendant a Daniel en un fresco del siglo XII de la sala capitular de Braunwei- 
ler (Colonia), además de figurar junto al profeta en las letanías del Ordo com- 
mendationis animae. Posibles equivalentes a las imágenes aquí estudiadas 
serían, por otra parte, un relieve copto (s.V), con Tecla en pie, desnuda y flan
queada por un león y un oso; una miniatura del siglo XII, que la muestra en 
pie entre dos leones, y, todavía más próxima, una inicial de un Pasionario 
conservado en Stuttgart de hacia 1120, en la que aparece sentada y orante 
entre leones 24.



197

25 Respecto a la iconografía de San Miguel y el dragón, pueden consultarse L. Reau, Ibid., Il/l, pp. 
44-49; M. Candis, «L'ange á cheval dans l'art byzantin», Byzantion, XLII, 1972, pp. 27-29 y 42-45, 
lám. XIII, y B. Kurmann-Schwarz, «Les peintures du porche de l'église abbatiale de St-Savin: Étude 
iconographique», Bulletin Monumental, núm. 140/IV, 1982, pp. 273-304 (espec. pp. 293-295 y 303).

26 R. Crozet, «L'art román en Navarre et Aragón. Conditions historiques», Cah. Civ. Méd., 
núm. 17/1, 1962, pág. 56.

27 Pueden verse algunos ejemplos de jinetes angélicos en C. Davidson, A Dictionary oí 
Angels Including the Fallen Angels, Nueva York/Londres, 1967, pág. 121; Peter Lamborn Wil- 
son, Angels, Nueva York, 1980; A. Grabar, L'art de la fín de l'antiquité et du Moyen Age, III, 
Paris, 1968, láms. 17 y 18,a-b, y D. Denny, «A Romanesque Fresco in Auxerre Cathedral», Ges
ta, XXV/2, 1986, pp. 197-202, fig. 1.

a caballo enfrentado al dragón no 
es del todo insólita en el arte me
dieval, pues a su presencia entre 
las pinturas del pórtico de St. 
Savin-sur-Cartempe, habría que 
añadir un reliev > la catedral 
de Bamberg (ca. 1230) y varias 
obras bizantinas posteriores25.

Dentro del Románico espa
ñol, sólo podría citarse como 
paralelo un capitel conservado 
en el Palacio Episcopal de Zara
goza, al que no he podido tener 
acceso. Según R. Crozet, mues
tra a un «cavalier ailé brandis- 
sant une épée». Se ignora la 
procedencia de la pieza, pero se 
piensa que podría provenir de 
las iglesias de Santiago o San 
Miguel de Zaragoza26.

Prescindiendo del dragón, 
abundan las representaciones de 
ángeles a caballo como ilustra
ción del citado pasaje apocalípti

co. Dejando a un lado las pocas que el mundo antiguo produjo de jinetes divinos, 
la figura del ángel caballero parece ser una creación del arte cristiano oriental, 
aunque perpetuada por la literatura musulmana. En el mundo cristiano occiden
tal el primer ejemplo conocido procede del Apocalipsis de Tréveris (siglo IX). 
Otros son los brindados por el Apocalipsis de Cambrai y los capiteles del claus
tro de Moissac y de St. Nectaire27.

''f '

Fig. 5O.-San Andrés: ¿San Jorge?



198

Fig. 51 .-Colegiata 
de Santillana: 

caballero y dragón.

Con todo, estimamos más probable la identificación de la figura abálense 
con san Jorge. Su enfrentamiento con el dragón, frecuente en el arte occiden
tal, es una alegoría de la continua pugna del bien contra el mal, ya presente en 
las representaciones de Horus alanceando a Set y el combate entre Perseo y el 
monstruo marino. Tal iconografía se aplicó a los emperadores romanos, y a ella 
remontan las imágenes de los santos caballeros Demetrio, Teodoro y Jorge28.

En el arte medieval hispano, una de las primeras muestras del caballero en
frentado a un ofidio es una miniatura del Beato de Gerona del 975. Tras ella hay 
que citar la pintura de san Jorge del Panteón real de San Isidoro de León. Y de 
fines del siglo XII o comienzos del XIII son los caballeros plasmados en varias igle
sias castellanas, entre los que cabe destacar los de Santillana y Yermo (Fig. 51 )29.

El capitel de San Andrés de Ávila ostenta, pues, una iconografía franca
mente original en el conjunto de la escultura románica hispana de la primera 
mitad del siglo XII, por lo que habrá de ser el análisis estilístico el que permi
ta una aproximación a su posible modelo.

78 Véase L. Reau, Ibid., III/2, pp. 571-579; A. Quacquarelli, // Leone e II Drago nella Sim
bólica dell'etá patrística, Barí, 1975, pp. 91-132 (espec. 100-101), fig. 4; B. de Montesquioi- 
Fexensac, «L'arc d'Eginhard>, Cahiers Archéologiques, núm. 8, 1956, pp. 147-174, y B. 
Kurmann-Schwarz, Ibid., pág. 303.

n La miniatura del Beato es reproducida por J. Williams en Manuscrits espagnols du Haut 
Moyen Áge, Nueva York, 1977, pág. 99, lám. 30, y la pintura leonesa por A. Viñayo en Pintu
ra Románica. Panteón Real de San Isidoro-León, León. 1979, fig. 45, pág. 59. Véase, además, 
M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escultura..., figs. 54, 153 y 162, y pp. 9, 63-67, 98, 1 SO
IS 1 y 147, y P. Rodríguez Escudero, Arquitectura y escultura románicas en el Valle del Mena, 
Salamanca, 1986, fig. 46 y 48. Fuera de la Península, hemos de señalar el tímpano de San Jor
ge de la catedral de Ferrara (L. Reau, Ibid., III/2, pág. 574) y un capitel de Champiniers (Vien- 
ne) (V.H. Débidour, Le bestiaire sculpté..., lám. 158, pág. 121).



3) Escenas de lucha

Fig. 52.-San Segundo: caballero y grifo.

199

10 Véase M. Ruiz Maldonado, Ibid., pp. 71-72 y 113, fig. 83 (guerreros y grifo de la Cate
dral Vieja de Salamanca) y A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 
1971, pág. 355, fig. 135. Enfrentamientos de jinetes y grifos se ven en Ejea de los Caballeros, 
Abajas, Almenara de Tormes y Fuente Urbel, como puede apreciarse en M. Ruiz Maldonado, 
Ibid., figs, 1, 2, 10 y 54.

31 C.S. Pendergast, «The Cluny Capital of the Three-Headed Bird», Gesta, XXVI1/1 y 2, 
1988, pp. 31-38, fig. 6 (capitel de Le Mas-d'Agenais); M. Dillange, Vendée Romane (Bas-Poi- 
tou Román), La-Pierre-qui-Vire, 1976, fig. 118, pp. 251-253 (Foussais), y E. Male, L'art religieux 
du Xlle. siécle en France, París, 1928, pág. 326. El caballero con el grifo de Autun puede ver
se en la Fig. 41-B.

La relativa frecuencia con 
que caballeros a pie se 
enfrentan a dragones, leones, 
osos y jabalíes, contrasta con 
la escasez de combates entre 
caballeros y grifos. Un ejem
plo tardío se encuentra en la 
catedral vieja de Salamanca 
(ca. 11 85-1200). Otro, ante
rior, corresponde a la arqui- 
volta interna de la portada 
meridional de Sta. María de 
Uncastillo (Zaragoza) 30, en 
actitud semejante a la de sen
dos capiteles de St.-Meaux y 
St.-Lazare d'Autun (Fig. 53), 
en donde un enorme grifo 
apresa entre sus garras a un 
joven que le clava su espada 
en el vientre. Con todo, el 

más destacado precedente -que nosotros sepamos- se halla en un capitel de Le 
Mas d'Agenais, decorado con un personaje enfrentado a un grifo con escudo y 
espada, en la misma postura que en San Segundo31.

Combate entre caballero y grifo

Como sucede con el enfrentamiento entre el jinete y el dragón, es éste un 
tema bastante divulgado a partir del último tercio del siglo XII y en época góti
ca. El caballero -en este caso- aparece de pie y enfrentado con escudo y espa
da a un grifo, ocupando la escena el lado derecho de un capitel de la 
cabecera de San Segundo de Ávila (Fig. 52).



Fig. 53,-Samt Lazare d'Autun: caballero y grifo.

200

32 H Frankfort, Arte y Arquitectura del Oriente Antiguo, Madrid, 1870, figs. 306 y 393, pág. 279.
33 J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura...de Burgos, fig. 174, pág. 140, y J. Pérez de 

Urbel-W.M. Whitehill, «La iglesia románica de San Quirce», Ibid., pp. 800-801.

Los orígenes de tal iconografía 
remontan al arte del antiguo oriente, 
existiendo en obras de cerámica chi
priotas, prehelénicas y siríacas y en 
relieves asirios ejemplos de reyes y 
héroes enfrentados a grifos 32.

■ i ’ \>

I

Luchadores

Este motivo se localiza en un capi
tel de la capilla central de San Andrés. 
Los protagonistas de la escena son dos 
jóvenes imberbes, cubiertos con un 
corto calzón y sólo distinguibles por el 
tipo de cabello, lacio el del izquierdo y 
ensortijado el del otro. Aparte de este 
detalle, y de los distintos pliegues de 
sus calzas, se trata de jóvenes de igual 
constitución y ademanes. Sus piernas 
derechas -las únicas enteras- están 
entrelazadas, pudiéndose entrever la 
disposición de los miembros amputa
dos por las huellas dejadas en el fondo 
de la pieza (Fig. 54).

Tales características, unidas a su atuendo deportivo, hacen ver en la esce
na una lucha cuerpo a cuerpo. En una metopa de la fachada occidental de San 
Quirce (Burgos) se califica al enfrentamiento como una «LUCTA», diferen
ciando este tipo de combate del protagonizado por hombres con espadas, a 
los que en la metopa contigua se llama «LIDIATORES»33.

La posición en el centro del capitel, la caracterización de los personajes y 
lo popular de este enfrentamiento en la escultura románica española, permite 
ver en el motivo de San Andrés una imitación simplificada del desarrollado en 
un capitel del interior de San Isidoro de León (Fig. 55). En él, junto a los con
tendientes aparecen, a la izquierda, un rey y un personaje que señala a los 
luchadores, y, a la derecha, otros dos hombres, uno provisto de escudo y espa
da. Hacemos hincapié en el capitel leonés porque, pese a estas diferencias, 
tanto el tipo de calzón de los luchadores, como los diferentes tipos de peina-



201

Fig. 55,-San Isidoro 
de León: luchadores.

u Véase el capitel de San Isidoro de León en M. Cómez-Moreno, Ibid., lám. CXL,3, pág. 111, y 
lejanos precedentes del motivo en H. Frankfort, Arte y arquitectura..., pág. 57, fig. 50; J. Charbon- 
neaux, Crecía arcaica (620-480 a.C.), Madrid, 1969, pág. 298, lám. 342; H. van de Waal, Iconclass 
(System 8-9), pág. 162, y M. Bell, «A coptic Jason relief», Gesta, XVIII/1, 1979, pp. 45-52, fig. 4.

dos -invertidos respecto a los aba
leases- permiten suponer que éste 
fue el modelo utilizado por el 
escultor de San Andrés.

Los orígenes iconográficos de 
la lucha cuerpo a cuerpo remontan 
al arte del Antiguo Oriente. Simila
res son las escenas de pugilato y 
lucha de la cerámica arcaica grie
ga y del arte romano M. El íntimo 
contacto físico mantenido por los 
contendientes hizo que el abrazo 
entre los gemelos zodiacales adop
tase rasgos similares, como se 
advierte en la arquivolta de la por
tada de la Magdalena de Vézelay y 
en el Hortus deliciarum. Los geme
los griegos tuvieron su equivalente 
en la Biblia, siendo Esaú y Jacob 
asimilados con el signo de Gémi- 
nis en el zodíaco cristianizado. 
Jacob, cuyo nombre es interpreta-Fig. 54,-San Andrés: luchadores.



202

35 Algunas de estas representaciones y su sentido pueden verse en J. Champeaux, Introduc
ción a los símbolos, Madrid, 1984, pp. 486-487, lám. 151, y The «Hortus Deliciarum» of 
Herrad of Hohenbourg, (ed. R. Creen-M. Evans), Londres, 1979, I, pág. 20, lám. 7, y II, pág.67, 
y W. Hübner, Zodiacos Christianus, Konügstein, 1983, pp. 213, 216, 218 y 220. La lucha de 
Jacob y el ángel aparece en R. Salvini, Medieval Sculpture, Londres, 1969, fig. 10 (catedral de 
Módena); E. Kubach-P. Bloch, L'art román de ses debuts á son apogée, París, 1966, pág. 222 
(Biblia de Winchester), y C. Cid, «La crisis del arte español en torno al año Mil, a través de las 
miniaturas mozárabes y románicas», España en las crisis del Arte Europeo, Madrid, 1968 
(espec. pág. 74, fig. 5: Beato de la Academia de la Hs).

36 El enfrentamiento entre Caín y Abel se muestra en J. Yarza, «En torno a las pinturas de la 
techumbre de la catedral de Teruel», / Simposio Internacional de Mudejarismo ( 15-17 de sep
tiembre de 1975), Teruel, 1981, pp. 42-44, fig.4 (Biblia B de San Isidoro de León), y J. Pérez 
Carmona, Arquitectura y escultura románicas ..de Burgos, lám. 55 (Biblia de Burgos). De la ico
nografía de la concordia y discordia se ocupan O. Beigbeder, Lexique des Symboles, La-Pie- 
rre-qui-Vire, 1969, pp. 298 y ss.; W. Weisbach, Reforma religiosa y arte medieval, Madrid, 
1949, pp. 106-107, y K. Horste, «Romanesque Sculpture in American Collections. XX. Ohio 
and Michigan», Cesta, XXI/2, 1982, pp. 107-134 (espec. pp. 113-115, figs. 6 y 7. Para otras 
representaciones de la discordia, véase C. Verzar-Bornstein, «The capitals of the Porch of Saint 
Eufemia in Piacenza: Interacting Schools of Romanesque Sculpture in Northern Italy», Cesta, 
XIII/1, 1974, pág. 19, fig. 10 (Sagra di San Michele) y B. Mariño, « 'In Palencia non ha batalla 
pro nulla re'. El duelo de villanos en la iconografía románica del Camino de Santiago», Com- 
postellanum, XXXI, núm. 3-4, Santiago, 1986, pp. 349-363.

do como luctator por los exégetas, es aquel que puede luchar con los vicios y 
concupiscencia de la carne. Según señala Herrada de Landsberg, «Jacob inter- 
pretatus est luctans, significat Jhesum Christum, qui luctatus est cum diabolo et 
Judeis et eos vicit et superávit». Precisamente, la representación de la lucha 
entre Jacob y el ángel coincide con la que nos ocupa, de ahí que algunos auto
res, de un modo abusivo, identifiquen como tales a meros luchadores35.

También a Caín y Abel se les muestra a veces en esta actitud, como prue
ba la Biblia de Burgos. Y es que, en definitiva, su enfrentamiento encarna la 
aparición de la discordia en el mundo, idea que queda reforzada cuando la 
escena se acompaña de luchas entre personajes armados o, por el contrario, 
de gestos de concordia. La lucha se integra en un mensaje moralizante cuyo 
hilo conductor es la condenación de los vicios y la exaltación de las virtudes. 
Ese sentido de discordia ha sido entendido por algunos autores como una alu
sión a la Ira; otros, más que un enfrentamiento entre personas distintas, ven en 
la escena una plasmación del combate interior del alma, tal como explica 
Pablo en su Epístola a los Romanos36. Pero tampoco hemos de olvidar que, 
en ocasiones, el motivo se ha desacralizado, ofreciéndose como un diverti- 
mento entre los muchos posibles en el repertorio ornamental de un templo. 
Sea su contenido lúdico o moralizante, no cabe duda que gozó de amplia 
difusión en el Románico y de una amplia continuidad en época gótica.



4) Escenas cortesanas

Fig. 56 A-B-C.-San Vicente de Ávila.
Abside central.

Despedida de caballero y dama

Se ofrece este motivo en uno de 
los capiteles de la arquería inferior del 
hemiciclo de la capilla mayor de San 
Vicente. La estructura geminada de la 
pieza permite una representación 
simétrica de la escena, ocupando el 
jinete la izquierda y la dama -igual
mente a caballo- la derecha del fren
te del capitel. Este completa su 
decoración con un felino arqueado 
en el lateral contiguo al caballero y 
con una mujer en pie en la cara 
opuesta, destacando sobre el tercio 
superior del fondo las volutas de unas 
amplias hojas (Fig. 56 A-B-Q).



204

La disposición y gestos de los tres personajes parecen responder a una 
escena de despedida. Los caballos de los protagonistas se encaminan en 
direcciones opuestas: a la izquierda el del señor y a la derecha el de su dama. 
Un lazo de afecto, no exento de tristeza, une al hombre y mujer que, en un 
adios silencioso, rozan sus dedos. En la partida, vuelve el caballero el rostro 
hacia la amada que, resignada, inclina levemente la cabeza. Sin duda, habrá 
de ser consolada por la mujer que, como pedisequa o dueña, la acompaña al 
pie de su caballo, mostrando la diestra en gesto de acogida y recogiendo el 
manto con la izquierda.

Ambas mujeres van ataviadas con las mismas tocas rizadas, túnicas y man
tos atados al cuello que las restantes figuras femeninas talladas durante la pri
mera campaña constructiva de San Vicente. La única diferencia radica en que 
la amazona adorna su escote con el mismo collar o barbuquejo que ostenta 
la efigie de la portada sur del templo, mientras que su asistenta sustituye esta 
pieza por el cuello vuelto de su capa.

Más difícil resulta precisar el ropaje del jinete, oculto parcialmente a nues
tra vista. Viste túnica larga -acaso cubierta con brial-, con pliegues curvados 
en cordoncillo sobre el pecho, cinturón y una ancha cenefa lisa en el bajo; va 
sin casco y su peinado -igual que las restantes figuras masculinas debidas a 
este escultor- dejan al descubierto las orejas.

Descendemos a estos detalles para poner de manifiesto la uniformidad 
existente entre los personajes que nos ocupan y los restantes de la cabecera y 
portada sur de la basílica. No es preciso, por tanto, que nos detengamos en la 
filiación artística de su autor, el maestro del primer taller de San Vicente. En 
efecto, ante el capitel que nos ocupa, es forzoso identificar su autor con el del 
capitel con personajes sedentes de la portada meridional, lo que avala nues
tra presunción acerca de la continuidad de operarios en las dos primeras cam
pañas de la fábrica del templo.

Hemos elogiado la calidad plástica del capitel, pero mayor atención mere
ce su iconografía. A la dama en pie se opone, como ya indicamos, un león de 
lomo arqueado. La contraposición entre el ámbito doméstico y femenino y el 
aventurero y viril es manifiesta. Una vez partido el caballero, la señora retor
nará al hogar y a su rutina, junto a las mujeres de su séquito. Su señor, por 
contra, parte a la aventura, al espacio abierto en donde su virtud y valor serán 
puestos a prueba, enfrentándose a hombres y bestias, en la cacería y en la 
guerra. Tal nos parece la intención del escultor al situar junto al caballo del 
noble el citado felino, que bien podría tratarse de una fiera al acecho. Lo 
representado no tiene parangón en el Románico abulense ni, si nos atenemos 
a todos sus términos, en lo que conocemos del Románico. Ningún otro capi
tel abulense reproduce la escena de la despedida del caballero. Sólo en lo que 
respecta al previsible enfrentamiento entre el jinete y la fiera de la izquierda,



205

37 La interpretación que aquí se propone de la escena tiene precedentes literarios, como se 
recordará, en los romances y novelas de caballerías, entre las que podríamos citar -por ser la 
más conocida- La Chanson de Roland, con la emotiva despedida de Doña Alda y Roldan. En 
lo que respecta a la iconografía del capitel abulense, es, sin duda, la mitad ocupada por el jine
te y el felino, la que más paralelos tiene en el arte medieval de cualquier época, como puede 
verse en J. Fontaine, El Prerrománico, fig. 91; R. Van Marle, Iconographie de l'art prophane, II, 
N. York, 1971, pág. 280, fig. 272; M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escultura románica..., 
pp. 63-64, 83, 86 y figs. 2, y 10-11, y, especialmente, en el capitel de Perorrubio al que se refie
re I. Ruíz Montejo en El Románico en Villas y Tierras de Segovia, fig. 163, pp. 219-223.

38 Los ejemplos citados pueden verse en M. Ruíz Maldonado, El caballero..., pág. 1 29, figs. 
148-149 (San Millán de Segovia); I. Ruíz Montejo, El Románico..., lám. 139, figs. 43-44, pág. 
191 (Duratón), y pág. 285, fot. 203 (Pelayos), y A. Viñayo, León Román, La-Pierre-qui-Vire, 
1972, lám. 84 (Villanueva).

podríamos establecer una ligera comparación entre esta mitad del capitel y los 
que muestran a caballeros luchando con un dragón y un grifo en San Andrés 
y San Segundo; pero las analogías se detienen ahí, y acaso debieran reducir
se al capitel de San Andrés, pues en el otro el héroe no cabalga 37

Es fuera de Ávila, y una vez más en Segovia, donde descubrimos los para
lelos más próximos a este motivo. El más cercano decora el frente de un capi
tel geminado de la arquería inferior del hemiciclo de la capilla mayor de San 
Millán de Segovia. En él, dos jinetes que marchan en direcciones opuestas, 
giran sus torsos para despedirse apretándose las manos. Resulta difícil preci
sar la identidad de los personajes, habida cuenta de la similitud de vestidos y 
lo raído de sus cabezas; no obstante, por la distinta forma de sentarse en sus 
cabalgaduras, podría tratarse de una mujer y un hombre, dispuestos de igual 
manera que en el capitel abulense. En tal caso, dado el carácter más avanza
do de sus rasgos estilísticos, hemos de suponerlo copia del capitel abulense. 
Desde el punto de vista iconográfico, sólo se diferencia del anterior en las sire
nas aladas que adornan sus caras laterales. Tales híbridos dan un tono negati
vo a la escena -acaso la despedida furtiva de dos amantes-; pero lo esencial 
es que la composición de la cara frontal de ambos capiteles refleja el mismo 
motivo. Este se repite -con el caballero portando un halcón- en un capitel de 
la portada sur de la iglesia parroquial de Duratón (Fig. 57). El tema vuelve a 
plamarse en la portada sur de San Pedro de Villanueva (Asturias), pese a apa
recer la dama en pie y a la puerta del castillo; pero no creemos que lo haga 
en la iglesia de Pelayos, donde, según I. Ruiz Montejo «se esculpe por prime
ra vez en el románico de tierras de Segovia la despedida del caballero38. La 
marcha del caballo parece indicar, más bien, una acogida, pues el jinete se 
dirige triunfante hacia la dama y demás gentes de su castillo. La señora está 
en pie, como es usual en las representaciones de acogidas y despedidas de 
caballeros de León, Toro, Benevente, Santillana, Vallejo de Mena, 
Lérida...Todas son bien conocidas y han gozado de abundantes estudios, dada



206

Fig. 57,-lglesia 
Parroquial de 
Duratón.

” Véase Y, Labande-Mailfert, Études d'lconographie romane eí d'Histoire de l'Art, Poitiers, 
1982, pág. 131, figs. 28 (Parthenay) y 29 (Lérida); A. K. Porter, Ibid., t. Vil, láms. 924, 1008, 
1011, 1092-1093, y t. VI, láms. 763 y 773 (Oeste francés y España); M. Ruíz Maldonado, El 
caballero..., pp. 13-24, y A. Rodríguez-L. M° Lojendio, Castillo Romane, La-Pierre-qui-Vire, 
1966, lám. 66 (Vallejo).

m Los capiteles mencionados pueden verse en M. Ruíz Maldonado, Ibid., pág. 67, figs. 60 
y 150. En lo que respecta a la mujer amazona de la derecha del capitel abulense, sólo por el 
parentesco estilístico que mantienen con ésta pueden citarse las representaciones de la huida 
a Egipto en capiteles de Sta. Marta del Cerro, San Miguel de Fuentidueña y San Millán de Sego- 
via, tal como puede verse en I.Ruíz Montejo, Ibid., fot. 165.

su relativa frecuencia en capiteles y relieves del Oeste francés y del Románi
co español tardío. Muchos de tales jinetes portan corona y han sido identifi
cados con el primer emperador cristiano, Constantino39.

Nada en el capitel abulense, en cambio, permite juzgar como figuras 
regias a sus protagonistas; y tampoco pueden comparársele -pese a reiterar la 
temática amorosa-, los capiteles del claustro alto de Silos y del pórtico de 
Jaramillo de la Fuente, en donde hombre y mujer comparten cabalgadura40. 
El interés de nuestra pieza, con todo, no radica únicamente en su rareza, sino 
también en la alusión que en ella se hace a algunas de las ceremonias cívicas 
desarrolladas a las puertas de San Vicente de Ávila. Así, en los Estatutos del 
Cabildo de San Benito de 1297-98, se indica que «quando fuese en hueste el 
concejo de Ávila, todos los clérigos del cabildo sean tenudos de yr a la egle- 
sia de Sant Vicent cantar una Missa solepne cada sabado por el Rey y por el 
concejo y por quantos van en defensión de cristianos fasta que vengan con la 
seña». Y la especialísima vinculación que existía entre la basílica martirial y



207

Fig. 58,-San Vicente: 
músicos y acróbatas.

41 Véase T. Sobrino Chomón, Documentos de antiguos Cabildos, Cofradías y Hermandades 
abulenses, Ávila, 1988, pp. 47-58, y A. Veredas, Ávila de los Caballeros, Ávila, 1935, pág. 80.

las milicias abulenses aún se recuerda por la imagen de la Virgen de la Guía, 
ante la cual «se postraban los caballeros avileses, al marchar a los campos de 
batalla y a su retorno de ellos» 41.

Músicos y acróbata

Como el anterior, este motivo ha permanecido inédito tras el retablo del 
ábside central de San Vicente. Decora una de las ventanas superiores y sus 
dos caras muestran una composición simétrica. A uno y otro lado, dos músi
cos sedentes, imberbes y vestidos con túnicas cubiertas por briales, tañen 
instrumentos de cuerda. El de la izquierda apoya el suyo en la rodilla, en 
tanto su compañero lo hace en el hombro. Tal disposición permitiría pensar 
en una viola y un rabel, pero lo cierto es que, por el aspecto periforme de 
ambos, pudiera ser el segundo el representado. Entre los músicos, y aga
rrándose a sus piernas, un acróbata dobla su cuerpo hacia atrás, intentando 
tocar los tobillos con la cabeza. Su rostro y ropajes son análogos a los de 
sus vecinos, por lo que ninguna connotación negativa cabe ver en la esce
na (Fig. 58).

La repetición de los laudistas, la ausencia de coronas en sus cabezas, y el 
intento de diferenciarlos mediante la distinta manera de tocar los instrumen
tos, impide identificarlos con el rey David y sus músicos. La juventud de los 
ejecutantes y la compañía del saltimbanqui obliga a descartar, por otra parte, 
su asimilación con los ancianos apocalípticos.



■

208

Desechadas ambas posibilidades, sólo cabe pensar en una escena corte
sana de ambiente festivo. Su emplazamiento en la cabecera de San Vicente no 
parece, por lo demás, aleatoria, al hallarse muy cerca del capitel con la des
pedida del caballero. Ambos podrían formar pareja, dada la conexión que 
parece existir entre los dos temas. En uno se nos muestra una escena que hubo 
de ser habitual entre la nobleza abulense durante el siglo XII: el caballero que 
marcha a la aventura, despidiéndose de la dama que ha de permanecer en el 
hogar, guardando casa y hacienda. Como ya se ha dicho, ante la basílica de 
San Vicente eran despedidos y recibidos a la vuelta de sus campañas milita
res, los caballeros. Si éstas eran venturosas, es natural que se las acogiera con 
música y baile, tal como se plasma en el capitel abulense.

Tal es la razón de haber reunido estos dos últimos motivos bajo el mismo 
epígrafe. Coincidimos en ello con el planteamiento expuesto por R. Van Mar- 
le al ocuparse de los pasatiempos de los nobles en su Iconografía del arte pro
fano. Lo mismo insinúa M. Ruíz Maldonado al incluir este tipo de escenas 
juglarescas en su obra sobre el caballero en la escultura románica castellano- 
leonesa. Como señala dicha autora, este tipo de representaciones abundan a 
lo largo de la ruta jacobea, y su asociación con los caballeros se registra en 
zonas vinculadas a la reconquista y repoblación (Hormaza, Carrión de los 
Condes, Torreandaluz, Almenara de Tormes...). Y es posible que tenga el mis
mo sentido la presencia de músicos y juglares en capiteles de Sta. María del 
Rivero de San Esteban de Cormaz y El Salvador de Sepúlveda, dos tempranas 
muestras del Románico catellano42.

El escultor de la escena aquí estudiada parece haberse inspirado, una vez 
más, en modelos hispano-languedocianos. El estilo de la pieza identifica al 
autor con el Maestro de la cabecera de San Vicente. Si su formación -como 
tendremos ocasión de precisar más adelante- aparece vinculada a San Isido
ro de León y a otras obras de Aragón y Gascuña, por fuerza hemos de buscar 
ahí su inspiración. Y ésta, muy probablemente, procede de dos fuentes: las 
representaciones simétricas de acróbatas y juglares -tal como vemos en San 
Isidoro de León- y las de David y sus músicos. Recuérdese que pese a ser 
habitual que al rey David se le distinga mediante una posición preeminente 
entre sus acompañantes o por estar coronado -como sucede en Sta. Marta de 
Tera-, también puede aparecer sin nada de ello, como señala M. Durliat res-

42 Escenas análogas a la aquí presentada ya se encuentran en el arte griego, como demuestra 
su plasmación en la hidria de Polignotos reproducida por J. Boardman en Athenian red figure 
vases. The classical period, N. York, 1989, fig. 138, pág. 62. Para los paralelos medievales, véa
se R. Van Marle, Iconographie..., 1, pág. 133; M. Ruíz Maldonado, Ibid., pp. 77-79 y figs. 119- 
120 (El Rivero); I. Ruíz Montejo, Ibid., pp. 21-28, fig. 91 (Sepúlveda), y J.A. Gaya Ñuño, El 
Románico en la provincia de Soria, Madrid, 1946, lám. XXXI,b, d, y figs. 92, 94 (Torreandaluz).



4

209

Fig. 59.-San Millán 
de Segovia.
Exterior del ábside.

41 Aparecen tales capiteles en B. R. Orr, The Sculptural Program of St. Isidoro oí León, 1990, 
pp. 250-260, figs. 40-41 (los juglares en la corte de Alfonso VI); M. Gómez-Moreno, El arte romá
nico español, lám. CXXXV,d (San Isidoro). Las representaciones de David músico se encuentran 
en A.K. Porter, Ibid., VI, láms. 687 y 696 (Castilla-León), y t. V, láms. 562, 564 y 571 (Cataluña); 
M. Durliat, La Sculpture romane..., pp. 163, 306, 423-424, figs. 120 (La Daurade), 318 (St.-Mont), 
428 (Toulouse) y 446 (Conques); C.L. Ragghianti, Medioevo Europeo, 1978, pp. 136 Oaca), 138 
(Platerías) y 187 (Módena), y M. Ruíz Maldonado, Ibid., figs. 135-136 (Tera).

44 Véase A.K. Porter, Ibid., V, lám. 599 (Galligans), y J. Sureda, «La Edad Media. Románico- 
Gótico», Universal del Arte (Ed. Planeta), IV, Barcelona, 1985, figs. 215 y 217 (Seu d'Urgell).

pecto a un capitel de Conques43. Con todo, no se puede olvidar que hay capi
teles-como los de los claustros de la Seu de Urgell y San Pedro de Calligans- 
con estructuras compositivas afines a la pieza abulense: en el primero, las 
caras están ocupadas por músicos dispuestos como en ella, y en el segundo, 
una de sus caras muestra a un tañedor de viola sedente entre dos contorsio
nistas44.

El tema que nos ocupa no se repite en el Románico abulense. Lo hace en 
Segovia, pero no con la composición antes descrita, como se advierte en sen
dos capiteles -por lo demás tardíos- de la Virgen de la Peña y San Martín de 
Segovia. Más próximos en cronología y estilo resultan algunos modillones de 
San Millán de Segovia (Fig. 59), la Anunciada de Duratón, San Miguel de 
Fuentidueña o Sta. María de Cuéllar (Valladolid), pero en ellos sólo aparece 
una figura por pieza. Citamos estos ejemplos por aproximarse estilísticamen
te al abulense, pero éste es más temprano y, por tanto, no pudo haberlos toma
do como modelo. Nada tiene de particular, por otra parte, la presencia de 
tales motivos en las cornisas, habida cuenta de su carácter profano y de la fre
cuencia con que músicos, bailarines y acróbatas aparecen en tales lugares y

■i

-i \ "'HI1 o I



5) Motivos Simbólicos

(1/

■<

210

en las portadas con arquivoltas figuradas45. De ahí que resulte plausible un 
conjunto diverso de fuentes o modelos para esta pieza, pero todos dentro de 
la corriente del Románico hispano-languedociano.

o
Fig. 6O.-San Andrés: castigo de un 

vicio (lujuria).

45 No conocemos reproducciones de los ejemplos castellanos, pero podemos remitir a la 
obra de A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, láms. 137 y 143 para su presencia en una 
arquivolta y capitel de Sta. María de Uncastillo.

La lujuria y su castigo

Son dos los capiteles de San Andrés relacionados con el vicio de la luju
ria. En el interior de su ábside central se representa su alegoría; al exterior del 
mismo, es un pecador el que sufre el castigo por tal vicio.

Este último muestra a un personaje desnudo agarrado por los brazos por dos 
figuras calzadas y vestidas con túnicas cortas. La actitud del hombre central es 
de sometimiento: está en cuclillas y sujetado por sus captores. El capitel ha sufri
do algunos desperfectos, siendo la figura central la más perjudicada por ellos: 
su cabeza se ve raída y ha perdido parte de los brazos, además de habérsele 
mutilado el sexo. Esto corrobora su carácter negativo, puesto que tanto por su 
postura como por lo que resta de sus geni
tales, parece haberse tratado de una figura 
priápica. Los personajes laterales, que actú
an como verdugos del lujurioso, han sido 
mejor tratados, pues aún teniendo rostros y 
brazos erosionados, es posible reconstruir 
sin dificultad sus facciones y gestos (Fig. 60).

El capitel, de fondo liso, completa su 
decoración en el ábaco con un sogueado 
doble, a modo de caulículo. Ese adorno 
geométrico queda integrado en la escena 
al agarrarlo con su diestra -como si fuese 
un látigo o palo- el personaje izquierdo. 
Se trata, probablemente, de un despiste del 
escultor, que olvidó el original valor deco
rativo de dicho sogueado. Un precedente 
para esta curiosa contaminación entre la 
representación y su marco se descubre en 
un capitel de la Porte des Comtes de Tou-



211

46 Véase M. Durliat, «La construction de St-Sernin de Toulouse au Xle. siécle», Bull. Mon., 
CXXI, 1963, pp. 150-170 (espec. pp. 160-162, fig. 9). De la iconografía de la lujuria y la ava
ricia se ocupa A. Katzenellenbogen en Allegories of the Virtue and Vices in Medieval Art, Lon
dres, 1939 (K.R., 1977), pp. 58-60. Acerca de las connotaciones pecaminosas de la postura 
acuclillada, véase C. de Champeaux, Introducción a los símbolos..., pág. 427, fig. 86.

47 Algunos de los citados ejemplos se reproducen en M. Gómez-Moreno, El arte románico 
español, lám. CX, 5 (Frómista); M.A. García Guinea, El arte románico en Santander, I, 1979, 
pp. 161 -189; M.M. Macary, Sculpture romane en Bas-Limousin, Périgueux, 1966, pp. 64-66;). 
Baltrusaitis, Formations, déformations. La stylistique ornementale dans la sculpture romane, 
París, 1986, figs. 694-695 (Lescure, Toulouse) y 285 (Orcival), pp. 199 y ss, y Z. Swiechowsky, 
Scupture romane d'Auvergne, Clermond-Ferrand, 1972, fig. 147-148 (Maringues, St.- Nectai- 
re), pág. 164, y fig. 206, lám. 152,a (Orcival). Para los capiteles segovianos de Perorrubio y La 
Higuera, véase I. Ruiz Montejo, El Románico de villas y tierras de Segovia, Madrid, 1988, pp. 
219 y 275, figs. 161 y 195.

louse, cuyo protagonista también ase los caulículos en que remata el capitel. 
Aunque no exista relación estilística ni iconográfica entre ambas obras -pues 
los personajes representados son naturaleza muy distinta-, es de destacar la 
coincidencia en el esquema compositivo utilizado: un personaje central flan
queado por otros que le agarran los brazos. En la misma portada tolosana, por 
otra parte, hay otros tres capiteles de temática afín al abulense, dedicados a los 
suplicios de un hombre y una mujer lujuriosos y al de un avaro. El carácter de 
sus pecados queda resaltado por los atributos que les acompañan; la bolsa del 
dinero y la desnudez escarnecida por garfios o serpientes (Fig. 61 )46.

Representaciones de este tipo, repetidas en diversos capiteles hispano-lan- 
guedocianos, pudieron haber servido como inspiración al capitel abulense. 
Existen, sin embargo, variaciones entre la representación de sus verdugos y los 
de éste. En ellos, el pecador es atormentado con garfios o serpientes esgrimi
das por genios malignos o repulsivos diablos, unas veces desnudos y alados, 
como sucede en los capiteles de St. Sernin (lujurioso), Frómista (Fig. 62: ava
ro), S. Isidoro de Dueñas o Ste. Quiteire de Mas d'Aire, y otras vestidos con 
túnicas largas e igualmente alados, como son los que castigan al avaro de Tou
louse. En otros casos, el carácter repulsivo de los opresores se acentúa al apa
recer con facciones animales, estar su cuerpo recubierto de plumas o escamas 
y rematar sus extremidades en garras. Así ocurre en otro capitel de Frómista, 
en Sta. Marta de Tera, Olleta, S. Martín de Uncastillo y en las iglesias sego- 
vianas de Perorrubio y La Higuera47.

El capitel de San Andrés, sin embargo, no mantiene relaciones estilísticas 
con ninguna de tales obras, sino que se muestra más próximo al estilo desa
rrollado por el escultor del transepto sur de la iglesia de Santo Domingo de 
Silos. En este sentido, acaso no sea fortuito el que en dos de los capiteles de 
esta parte del templo se representen sendos personajes, vestidos y con las pier-



2.

212

^3

Fig. 62.-San Marín 
de Frómista: castigo 

del avaro.

Fig. 61 .-St. Sernin 
de Toulouse: Porte 
des Comtes: lujuria 
y avaricia.

4' En relación al capitel silense, véase la ponencia de P. Klein sobre «La Puerta de las Vír
genes» al Simposio El Románico en Silos. IX Centenario de la Consagración de la iglesia y 
claustro, 1088-1988, (Burgos, 25 al 29-IX-1988), cuya parte introductoria ha sido publicada en 
las actas del mismo (Silos, 1990, pp. 297-315, fig. 20).

’ 2® ’E
jl íJ’

-

ífy. . i

ñas cruzadas, flanqueados por otros dos que les agarran por los brazos. Aun
que el sentido de tales escenas difiera del abulense , no ha de pasarse por alto 
la similitud del esquema compositivo utilizado48.

Frente a los demonios de los capiteles anteriores, claramente tipificados, 
los que flanquéan al hombre desnudo de nuestro capitel son jóvenes vestidos



213

BBH
Fig. 63.-San Andrés: alegoría a la lujuria.

La escena se acompaña de un león en la otra cara del capitel. Este, de 
tomar parte en la representación, podría actuar como testigo de la justicia 
divina. Completan la decoración del capitel unos caulículos rayados remata
dos en volutas planas y perladas en el abaco, uno de cuyos dados está ocu
pado por una máscara humana (Fig. 63). La composición del capitel da cuenta 
de los rasgos y defectos patentes 
en otras obras del mismo artista: 
desproporciones e incoherencias 
en la anatomía humana, grandes 
fauces, orejas picudas y ojos sal
tones en el león y, en general, 
una talla muy sumaria. Hacemos 
tales consideraciones para que 
puedan comprenderse mejor las 
aparentes «anormalidades» de la 
escena respecto al modelo más 
consagrado.

No obstante, la representa
ción del hombre desnudo ataca
do por serpientes no es tan rara 
como pudiera suponerse. Hemos 
visto como en algunos de los 
capiteles mencionados en el 
anterior apartado se castiga al 
pecador desnudo hostigándole 
con serpientes. Por otra parte, el 
escultor pudo confundir algunas 
imágenes de mujeres lujuriosas

En el capitel del interior de esa misma capilla de San Andrés el vicio es 
ejemplarizado según pautas más tradicionales y de raíz clásica: se muestra a 
un ser humano, en pie y desnudo, atacado por serpientes que trepan por su 
cuerpo hasta la cara. Por lo general, las víctimas de tal suplicio son mujeres. 
En San Andrés, en cambio, es un hombre imberbe el que intenta, en vano, 
defenderse de las mordeduras de los ofidios en su rostro.

con túnicas y sin alas, cuyos precedentes sólo podrían estar en los genios ves
tidos del capitel de la Porte des Comtes y del transepto de Silos. Pese a ello, 
es casi seguro que su sentido será el mismo que poséen los diablos o genios 
que atormentan a los pecadores de las obras antes mencionadas. Lo que resul
ta imposible es precisar si esa imagen humana fue intencionada por parte del 
escultor o si para éste era indiferente que los verdugos fueran hombres o dia
blos.



214

n Ejemplos de mujeres lujuriosas pueden verse en Z. Swiechowsky, Sculpture romane 
d’Auvergne, láms. 161-166, pp. 190-191); M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pp. 63, 89 
y 920; J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura...de Burgos, pág. 136, y A. Rodríguez-L.M 
Lojendio, Castille Romane, 1, fig. 123, pág. 307 (San Quirce).

50 Para los precedentes clásicos del motivo, véase E. Male, L'art religieux du Xlle. siécle en 
France, pp. 374-375; J. Adhémar, Influences antiques dans l'art du Moyen Age franjáis, Lon
dres, 1937, y M. Durliat, L'art román, París, 1982, lám. 451 (rollo del Exultet). Lujuriosos mas
culinos aparecen en Z. Swiechowsky, Ibid., pág. 191; C. Gaillard, Les débuts de la sculpture 
romane espagnole. León, laca, Compostelle, París, 1938, pág. 47; A. Canellas-A. San Vicente, 
Aragón Román, fig. 35 (Jaca), y J. Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura...», Ars Hispa- 
niae, V, fig. 321 (San Isidoro de León) y fig. 67, pág. 50 (Porqueres). Una elocuente visión del 
castigo del lujurioso por medio de ofidios y batracios se nos brinda en una de las dovelas pro
cedentes de la portada occidental de la catedral de Santiago ( M. Chamoso Lamas y otros, Cali
da (La España Románica), Madrid, 1980, fig.36.

” A ello se refieren M4 J. Lacarra, Cuentística medieval en España. Los orígenes, Zaragoza, 
s.a., pp. 160-161, y E. Fernández, «Sobre la serpiente: aproximación a un tema iconográfico 
universal», Astura, núm. 4, 1985, pp. 43-53 (espec. 48-49).

-como las que aparecen en el interior de San Martín de Frómista (Fig. 62) y en 
la iglesia burgalesa de San Quirce- con jóvenes imberbes. Tanto en esos capi
teles como en los de San Isidoro de Dueñas y de la Porte des Comtes, la mujer 
lujuriosa es mostrada de pie y agarrando una serpiente en cada mano49. Tal es 
la actitud del hombre del capitel abulense.

Es sabido que la representación de la mujer impúdica se inspira en la ima
gen clásica de la Tierra nutricia amamantando serpientes. Pero, como señala 
Swiechowsky, también existió un equivalente masculino de la lujuria. El tema 
apareció pronto en el valle del Ródano y en Auvernia, y entre sus primeras 
representaciones señala el citado autor algunos capiteles de San Isidoro de 
León en los que se ve a personajes desnudos defendiéndose del ataque de los 
ofidios50.

Con todo, es mucho más frecuente la presencia de la mujer en este mis
mo contexto. La misoginia medieval, junto a la creencia de que el origen del 
pecado estaba en la mujer, fue la responsable de la insistencia en la encarna
ción femenina de la lujuria. Por su parte, las serpientes, malditas desde el 
Génesis, resultaban apropiadas para ilustrar el carácter degradante de la luju
ria y el castigo que aguarda a quienes vivan presos de ella51.

Monstruo andrófago

En el exterior del presbiterio de la misma capilla de San Andrés, el primer 
capitel del lado sur se decora con una cabeza de león que engulle dos perso
najes desnudos. El capitel remata con un ábaco decorado con caulículos, 
volutas y dados tallados en forma oval. La enorme testa ocupa el vértice de la 
pieza, en tanto sus víctimas se despliegan oblicuamente sobre los laterales.



Fig. 64,-San Andrés: monstruo andrófago.

215

52 En relación con las máscaras de leones abulenses, cfr. la lám. 253 (San Vicente) del t. I 
del Catálogo monumental de la provincia de Ávila de M. Gómez-Moreno, con las figs. 3, 4, 9 
y 10 (San Andrés) de la obra de C. Luis López y otros, Cuta del Románico de Ávila y primer 
Mudéjar de la Morana, Ávila, 1982. A las figuras andrófagas del Pórtico de la Gloria alude V. 
González en Calida Ubid.), pág. 198. Véase también, F. de la Bréteque, «Les lions porteurs de 
colonnes. Evolution de la forme et du contennu d'un motif de l'art román», Le Moyen Age, II, 
1979, pág. 238; P. Bloch, «Lówe», Lexikon der Christlichen..., III, col. 115; G. de Champeaux 
y Dom S. Sterckx, Introduction au monde des Symboles, La-Pierre-qui-Vire, 1966, pág. 276, y 
especialmente, W. Deonna, «Salva me de ore leonis. A propos de quelques chapiteaux romans 
de la cathédral de St-Pierre á Genéve», Revue belge de philologie et d'histoire, XXVIII, 1950, 
pp. 486-488.

Sus brazos y piernas aparecen 
flexionados, con las manos 
dirigidas hacia el collarino y 
los pies rozando las volutas del 
abaco, mientras que sus cabe
zas desaparecen tras las fauces 
del monstruo andrófago. De 
éste parecen haberse represen
tado también las garras de sus 
patas delanteras apoyadas 
sobre el collarino, pero la ero
sión del capitel no lo permite 
asegurar. Da la impresión de 
que el escultor pretendió 
representar un prótomo de 
león similar a los de basamen
tos y zócalos románicos (Fig. 
64).

Se trata de un motivo insó
lito en el primer románico abu- 
lense, y sólo comparable a las 
cabezas mostruosas de las 

mochetas de la portada occidental de San Vicente. En el ábside central de San 
Andrés hay abundantes ejemplos de cabezas de león en los dados de sus capi
teles, pero en ningún caso tales máscaras engullen figuras humanas. Como 
sucede en San Vicente, la escena de nuestro capitel pertenece a la imaginería 
escatológica y alude al suplicio infernal de los pecadores. La generalización 
del motivo en las ménsulas de portadas del Románico español tardío y en la 
arquivolta dedicada al Infierno en el Pórtico de la Gloria, hace innecesario 
insistir en tal iconografía, estudiada por W. Deonna52.



216

Fig. 65.-EI Salvador 
de Segovia: 

monstruo andrófago.

51 Ejemplos de cabezas andrófagas pueden verse en M. Durliat-V. Allégre, Pyrénées Roma
nes, La-Pierre-qui-Vire, 1969, pág. 241, láms. 103 y 113 (Lesear y Ste.-Marie d'Oloron); P. 
Dubourg-Noves, Guyenne Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1969, pp.325-326, lám. 146 (St.-Fer- 
me), y R. Oursel, El mundo románico, Madrid, 1983, lám. 30 (Ste. Engrace (Basses-Pyrénées).

54 Véase M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, Falencia, 1975, pp. 90-93, lám.
58 (Frómista); Id., El Románico en Santander, I, pp. 271-272, y M. Gómez-Moreno, El arte 
románico español, lám. CXL, 1-2, para sus posibles precedentes. Paralelos a tal disposición son 
reproducidos por H. Decker, El arte románico en Italia, Barcelona, 1969, pág. 79, lám. 173 
(Venosa); M. Dillange, Vendée Romane (Bas-Poitou Román), La-Pierre-qui-Vire, 1976, lám. 30 
(Souvigny), y P. Bouffard y otros, Suisse Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1967, lám. 15 (Grandson).

Fuera de Ávila, la escena se repite en algunos capiteles, aunque con varia
ciones. Entre las representaciones más cercanas a la de San Andrés se cuenta 
la plasmada en un capitel de la torre de San Salvador de Segovia. Allí, una 
gran cabeza leonina engulle la cabeza de un hombre desnudo que, al mismo 
tiempo, es atacado por serpientes (Fig. 65). Sin duda, es ésta una obra poste
rior a la abulense e imbuida por los aires borgoñones que alientan en la escul
tura románica castellana de finales del siglo XII, pero ha de derivar de un tipo 
semejante al que inspiró el capitel aquí estudiado.

En Francia, y duplicando tanto las cabezas monstruosas como sus vícti
mas, se repite el motivo en sendos capiteles de Lesear y St.-Ferme (Guyen
ne)53. Son, sin embargo, las cabezas de león colocadas en el dado o bajo 
las volutas del ábaco las que más hacen recordar el capitel abulense, según 
se advierte en capiteles de Frómista, Elines y Silió. Tampoco ofrece duda lo 
narrado en un capitel geminado de la portada occidental de St.-Bertrand de 
Comminges, que muestra a un avaro engullido por una cabeza de león 
situada en la base S4.



217

Fig. 66.-San Andrés: 
palomas y corderos.

55 Algunas de estas obras pueden verse en G. Gaillard, Les debuts de la sculpture romane 
espagnole..., lám. XI, 20; M. Gómez-Moreno, El arte románico..., lám. LXIII (San Isidoro), y V.H. 
Débidour, Le bestiaire sculpté..., fig. 140 (Conques). Para sus precedentes y simbolismo, véase G. 
Bovini, Ravenna. Mosaici e monumenti, pp. 22, 26, 27, 30, 44, 52-53, 54 y 141, y F. McCulloch, 
Medieval Latin and French Bestiaries, Chapel Hill, 1960, pp. 111-112 («Dove») y 136 («Lamb»).

Palomas y corderos eucarísticos

Uno de los cimacios del ábside central de San Andrés (CU 0) cubre su superficie 
con una pareja de palomas que, afrontadas, beben de un cáliz situado en el ángulo 
y son seguidas por sendos corderos. Se trata de una obra más del escultor encarga
do de la decoración de la mitad izquierda de esta capilla. Los corderos tienen cabe
zas redondeadas y cuerpos alargados, muy parecidos al del animal que está siendo 
devorado en un cimacio contiguo. Las aves están cubiertas con el mismo tipo de 
plumaje que las rapaces del capitel exterior: a modo de escamas imbricadas sobre 
el pecho, cuello y muslos y en líneas paralelas en las alas y cola (Fig. 66).

Se trata de dos animales de gran tradición en el arte cristiano: palomas 
bebiendo de un mismo vaso se encuentran a menudo en el arte paleocristiano y 
bizantino, e igual le sucedió al cordero, empleado para aludir a los fieles, após
toles y mártires, además de a Cristo como víctima propiciatoria. Pero si su pre
sencia, separados, no ofrece particular interés, si la tiene su aparición conjunta 
en un mismo cimacio, pues no conocemos ningún otro decorado de este modo.

Para las aves bebiendo del cáliz hay precedentes en capiteles de Sainte- 
Foi de Conques, el panteón real de San Isidoro de León y la cabecera y por
tada sur de la catedral de Santiago, y paralelos en los puntos más diversos del 
Románico hispano55.



Fig. 67,-Santa María de Santa Cruz de la Seros.

B) CAPITELES Y CIMACIOS FIGURADOS

218

Joven entre aves

Uno de los capiteles de la capilla mayor de San Andrés se decora con un joven 
desnudo que agarra por los pescuezos a dos aves. Les sirven de fondo volutas

54 Véanse, además de las Figs. correspondientes a Sta. Cruz de la Serós y Conques, M. Dur- 
liat-V. Allégre, Pyrénées Romanes, láms. 33 y 34 (St.-Aventin); P. Dubourg-Noves, Cuyenne 
Romane, lám. 31 (Tauriac); X. Barral, «La Chapelle St.-Michel d'Aiguilhe au Puy», Congrés 
Arch. de France, 133e. Session, 1975. Vélay, París, 1976, pp. 250-264, y Ma M. Vila da Vila, 
La iglesia románica de Cambre, La Coruña, 1986, pp. 78-79, fig. 27. Hemos de advertir, por 
otra parte, que en la imagen del Carro de la Misericordia del Hortus Deliciarum se representan 
un cordero y una paloma tirando de él conjuntamente (R. Creen-M. Evans (ed.), The «Hortus 
Deliciarum» oí Herrad o{ Hohenbourg, Londres, 1979, fig. 289).

Como ejemplos de cima
cios ocupados por corderos 
podemos señalar uno en Con
ques y otro en St. Sernin de 
Toulouse, pero en ambos casos 
la composición difiere de la 
abulense. Mención aparte me
rece un relieve reutilizado 
como basa en Sta. María de 
Santa Cruz de la Serós, pues en 
una de sus caras se ven aves y, 
en la contigua, un cuadrúpedo 
-acaso un cordero- encamina
do hacia ellas (Fig. 67). Y lo 
mismo sucede en la pila de St.- 
Aventin y en los tímpanos de 
Tauriac, St.-Michel d'Aiguilhe y 
Sta. María de Cambre, en los 
que la representación del 
Agnus Dei se acompaña de 
palomas56

La ausencia de paralelos 
más precisos hace suponer que 
el cimacio de San Andrés fue concebido por asociación de significados y a partir 
de textos litúrgicos o representaciones aisladas de cada animal. El simbolismo euca- 
rístico de uno y otro pudo haber propiciado su asociación en una misma obra.



Fig. 68.-San Andrés: joven con aves.

219

57 I. Ruiz Montejo, El románico de villas y tierras de Segovia, Madrid, 1988, fig. 32, pp. 59 
y 29 (Sepúlveda); T. Ortego y Frías, «En torno al Románico de San Esteban de Cormaz. Una 
fecha y dos artífices desconocidos», Celtiberia, 1957, Vll/núm. 13, pp. 79-103; C. Alvarez 
Terán y M. González Tejerina, «Las iglesias románicas de San Esteban de Gormaz», Seminario 
de Estudios de Arte y Arqueología, 1934/36, pp. 299-330 (espec. pp. 310 y 325-330); A. E. 
Momplet (Tipología de la iglesia..., I, pág. 557, y J. Pérez de Urbel y W.M. Whitehill, «La igle
sia románica de San Quirce», Bol. Real Acad. H* XCVIII/II, 1931, pág. 807.

estriadas entre las que sobresalen 
los dados del abaco, modelados 
en forma semioval y con gajos 
tallados verticalmente (Fig. 68).

El motivo carece de parale
los en el Románico abulense y 
no es frecuente su presencia en 
el repertorio hispano de la pri
mera mitad del siglo XII. Por 
cercanía geográfica, ha de 
mencionarse en primer lugar 
capitel del interior de San Fru
tos de Duratón. Pese al lamen
table estado de la pieza, la 
postura de la figura desnuda 
central, con los pies sobre el 
collarino y en cuclillas, junto 
con la disposición de su mano 
y del ave conservada a uno de 
sus lados, no ofrece dudas en 
cuanto a su similitud con la 
escena abulense. Coetáneo, o 
poco anterior al capitel abulen

se es el del crucero de San Quirce (Burgos), en cuya cara central un perso
naje vestido y barbado agarra dos águilas por el cuello57.

De la escultura realizada a lo largo del Camino de peregrinación a 
finales del siglo XI y comienzos del siguiente sólo un capitel de la capilla 
de San Salvador de la catedral de Santiago pudo haber servido de inspira
ción a dichas obras. En él, el personaje central, un joven imberbe y de aire 
apacible, aparece vestido con túnica corta y manto, pero en cuclillas 
como en San Andrés de Ávila. Aparte de las diferencias estilísticas entre 
ambas piezas, las más acusadas en el aspecto iconográfico estriban en las 
distintas especies a que pertenecen las aves compostelanas, una zancuda 
y una anátida, y en las ropas del muchacho (Fig. 69).



220

Fig. 69.-Catedral 
de Santiago: ¡oven 

con aves.

5,1 Véase M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pp. 109 y 121, lám. CLIX; Ma E. Sainz 
Magaña, El románico soriano..., pág. 518, fig. 512 (D), y A.K. Porter, La escultura románica en 
España, II, Barcelona-Florencia, 1929, lám. 73-a (Vilar de Frades). Los ejemplos franceses pue
den verse en F. Werner, Aylnay-de-Saintonge und die Romanische Skulptur in Westírankreich, 
Worms, 1979, lám. 82, pág. 31, en R. Crozet, L'art román en Saintonge, París, 1971, pág. 149, 
lám. LXXIV-A; A.K. Porter, Romanesque Sculpture oí the Pilgrimage..., IV, «Aquitanie», lám. 
282; Z. Swiechowsky, Sculpture romane d'Auvergne, lám. 473, y en D.L. Simón, «Romanes
que Sculpture in N. American Collection. XXIV. The Metropolitan Museum of Art. Part IV: Pyre- 
nees», Gesta, XXV/2, 1986, pp. 245-276, (espec. pág. 273).

Ya en el último tercio del siglo XII, actitudes similares se observan en 
capiteles de San Miguel de Almazán -duplicando los protagonistas- y la 
colegiata de Santillana. El motivo se repite en algunos capiteles franceses, 
cuyo personaje central aparece sujetando a grandes aves con las manos o 
mediante cuerdas. Entre ellos cabría citar los de Saint-Sever, Aulnay, Avy- 
en-Pons y el claustro de Moissac. Lo mismo sucede en capiteles de Ste. Foi 
de Conques y St. Michel de Cuxá, a medio camino entre los anteriores y el 
abulense, por aparecer los jóvenes centrales cubiertos con un simple cal
zón 58.

El personaje entre aves es la transcripción románica del Señor de los ani
males, representado en numerosas obras del Antiguo Oriente. De todas ellas, 
acaso sea una pieza micénica del Tesoro de Egina (ca. 1000 a.C.), la de com
posición más semejante a los relieves románicos. En ella, un joven con falde
llín y polos e imberbe, agarra por los cuellos sendas palmípedas. Junto a 
motivos de este tipo, es posible que también el combate de los pigmeos y las 
grullas jugara algún papel en la gestación iconográfica del motivo románico.



Hombres desnudos y leones

221

Fig. 70-A.-San 
Andrés: jóvenes y 
leones.

57 Además de R. Hinks, «The Master oí Animáis, Ibid., pp. 264-265, lám. 35-b y K. 
Papaioannou, Lárt grec, París, 1972, fig. 667, para las grullas y pigmeos véase G. de Cham- 
peaux-S. Sterckx, Ibid., pp. 304-305, y J. Charbonneaux y otros, Grecia arcaica (620-480), 
Madrid, 1969, pág. 63

A él se refieren Estrabón y Plinio, y se le representa en el Vaso Fran^ois hacia 
el 570 a.C.59

El carácter heráldico que el motivo del joven entre aves muestra en el 
Románico, hace difícil precisar el sentido de la escena. En cualquier caso, 
parece primordial la idea de dominio y control del hombre sobre los anima
les. Como en los restantes enfrentamientos entre unos y otros, el mensaje que 
parece desprenderse de él es la victoria de la razón humana sobre lo irracio
nal, las fuerzas del mal y el pecado.

Se trata de un motivo relacionado con el de Sansón y el león en lo relati
vo a los protagonistas, cuyo número se multiplica, pudiendo hallarse uno de 
sus modelos en la cara derecha del mismo capitel de San Isidoro de León que 
inspiró los de San Vicente y San Pedro de Ávila.

El capitel CC2 de San Andrés muestra, en la cara principal, a un hombre 
desnudo en trance de saltar sobre un león, en tanto otro personaje, situado a



Fig. 70-B.-San Andrés: jóvenes y leones.

222

“ G. Gaillard, Les débuts..., láms. XXV, 27 (San Isidoro de León) y LXVII, 1 (Frómista).
Véase M.A. García Guinea, El arte...en Santander, I, pág. 271; G. Gaillard, Ibid., lám. 

LXV, 24 (Loarre), y A. Viñayo, L'ancien royaume de León Román, La-Pierre-qui-Vire, 1972, pp. 
267 y 270, lám.119 (Dueñas).

62 Z. Swiechowsky, Sculpture...d'Auvergne, láms. 320 y 322, pág. 260.

la izquierda y vestido con un 
calzón, separa las fauces de la 
fiera. Esta doble acción apare
ce sintetizada a la derecha, en 
donde un hombre, también 
desnudo y con el brazo dere
cho raído, monta sobre un 
león para desquijarrarlo (Fig. 
70 A-B).

El hecho de que los tres 
personajes sean jóvenes de 
cabello corto y desnudos per
mite relacionar la escena con 
otras obras del Románico 
español. Un capitel de San 
Martín de Frómista pudo ins
pirar, al menos, la mitad 
izquierda del capitel abulen- 
se, pues su frente está ocupa
do por dos leones asaltados 
por jóvenes de características 
análogas a los descritos, aun
que con una corta clámide 
sobre la espalda. Se sigue allí 
un esquema simétrico, mostrándose en los laterales dos personajes en pie, 
uno desnudo y el otro vestido y domeñando al león de su lado. Además de 
ello, ambos capiteles se adornan con una forma cónica y rayada en heli
coidal, cuya repetición sería difícil explicar sin un conocimiento directo de 
la pieza palentina por parte del escultor abulense60. El motivo plasmado en 
él gozó de gran predicamento en el Románico español, encontrándose 
ejemplos del mismo en Loarre, San Pedro de Dueñas (León), Argomilla de 
Cayón (Fig. 71), Elines y Castañeda (Santander)6'. Según Swiechowsky, los 
jóvenes desnudos proceden de los putti montados en panteras del arte clá
sico62. Con todo, el sentido de este motivo en el Románico es difícil de pre
cisar, habida cuenta de que su presencia en iniciales miniadas tiene en



Hombre vestido y león rampante

>v-

223

Fig. 72,-San Andrés: hombre y león.

pomorfa del dado del abaco. 
Coprotagonista de la escena es un 
hombre de desmañadas proporcio
nes anatómicas. A diferencia de los 
otros personajes representados jun
to a leones, está vestido con una 
túnica larga y hendida desde la 
cintura, va calzado y se cubre con 
un bonete. Apoya sus manos en las 
caderas, con los brazos en jarras, y 
la expresión de su rostro, con los 
ojos y la boca muy abiertos, pare
ce ser de miedo (Fig. 72).

A esta oscura representación 
hay que añadir la de la izquierda de 
su cimacio. Pese a que, en general, 
capiteles y cimacios mantienen una

Fig. 71 .-Argomilla de Cayón: jóvenes 
y leones.

Es éste el motivo de más difícil 
interpretación entre los integrados por 
leones y hombres del Románico abu- 
lense y decora el capitel CC4 de la 
capilla central de San Andrés. Desco
nocemos su modelo y también si 
representa alguna escena concreta. 
Sobre fondo liso hay, a la izquierda, un 
león rampante de espaldas, pero con 
la cabeza de frente. Tan forzada postu
ra se repite en una arquivolta de la 
portada meridional de Santo Tomé el 
Viejo de Ávila. Pero más extraño es 
que el león introduzca su mano dere
cha en la boca de la máscara antro-

ocasiones un valor puramente orna
mental.



224

Fig. 73.-Santa María de Yermo: Daniel 
entre los leones.

61 Respecto a la iconografía de Daniel, véase L. Reau, Ibid., II, págs. 391 y ss., y E. Kirsch- 
baum, Lexikon der Cristlichen Ikonographie, I, col. 469.

decoración independiente, es posible 
que la figura esculpida en éste guarde 
cierta relación con la escena desarrolla
da bajo ella. Está dispuesta horizontal
mente y se trata de un ser antropomorfo 
que, antes de ser destrozado, mostraba 
dos piernas desnudas, ligeramente fle- 
xionadas y separadas. De él descon
ciertan las extremidades que le sirven 
de brazos, puesto que, pese a simular 
mangas, la ausencia de manos haría de 
ellas alas. Se trata de una figura incohe
rente, pero de ella nos ocuparemos más 
adelante.

Volvamos ahora al capitel. La dis
posición del hombre y el león, sin 
contacto físico entre ambos, excluye 
todo enfrentamiento. Aparte de San
són y David, también Daniel tiene 
como atributo a los leones. Este puede 
aparecer desnudo o vestido, en pie o 
sentado, con dos o con varios leones, 
según se trate de la representación 
heráldica o narrativa de su cautiverio. 
La escena del capitel abulense se 
aparta de tal iconografía. Sólo aparece 

un león y la cabeza de otro, y la actitud del personaje tampoco correspon
de a las más usuales en el profeta: en ademán pensativo y sereno, leyendo 
un libro u orante. Con todo, en el capitel dedicado a Daniel en Sta. María 
de Yermo (Fig. 73), éste muestra una expresión bastante próxima a la del 
personaje abulense: en pie y orando, pero atemorizado, y en otro de St. 
Jean-de-Balerme de Montpezat, las figuras de Habacuc y el ángel se dispo
nen horizontalmente sobre la superficie del cimacio del capitel con la his
toria de Daniel63.

Quizás la escena en cuestión no represente ninguna historia, pues sólo 
muestra a un hombre asustado y a un león que parece ornamental, pero cuyo 
gesto podría estar inspirado en las representaciones de ciertas ordalías, que



225

64 Véase al respecto, B. Marino, « 'In Falencia non ha batalla pro nuHa re'. El duelo de villa
nos en la iconografía románica del Camino de Santiago», Compostellanum, XXXI, núm. 3-4, 
1986, pp. 349-363, (espec. 356-357). Otro ejemplo de mano humana introducida en boca de 
león se localiza en un capitel de la iglesia de San Quirce (Burgos), como se advierte en J. Pérez 
de Urbel-W.M. Whitehill, «La iglesia románica de...», pp. 804-805.6S Véase M.A. García Gui
nea, El arte románico en Falencia, Falencia, 1975, lám. 58 (Frómista), y M. Gómez-Moreno, 
Ibid., lám. LXIII (Pórtico de San Isidoro de León).

65 Véase M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, Falencia, 1975, lám. 58 (Fró
mista), y M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. LXIII (Pórtico de San Isidoro de León).

evocan los juramentos realizados con la mano en la Bocea della VeritáM. Sin 
embargo, en el capitel abulense es un león el que introduce su garra en la 
boca de una máscara humana.

En el Románico español hay también representaciones de leones que, sin 
ser iguales al de San Andrés, pudieron inspirar una disposición como ésta. 
Entre ellos se cuenta el capitel dedicado al Pecado original en Frómista, en 
uno de cuyos ángulos se advierte la cabeza de un felino que engulle a un 
hombre, del que ya sólo se ve el cuerpo. El efecto que produce tal imagen es 
muy similar a la del león con la cabeza vuelta del capitel abulense, por lo que 
también es posible que el escultor se hubiera basado en este tipo de figuras 
andrófagas para la composición de su león 65. Es cuanto podemos sugerir acer
ca de un motivo de iconografía tan incierta.

Dama sostenida por una doncella y un joven

Tales personajes ocupan el ángulo izquierdo del capitel CC2 de la capilla 
central de San Segundo, decorado con una fila de hojas de «helécho» y otra 
de hojas estriadas en helicoidal. Entre ellas asoma, a la derecha, una cabeza 
masculina, cuya presencia no sabemos si atiende a razones iconográficas 
-figurando un personaje oculto- o estrictamente decorativas.

La dama, de mayores proporciones que sus acompañantes, viste túnica y 
brial de escote amplio y ornado con una cenefa en zig-zag, motivo que se 
repite en las bocamangas. Completan su atuendo una toca rizada con barbu
quejo y zapatos apuntados. Lleva sus manos a la cintura, lo que permite a las 
otras figuras asirla estrechamente. Estas, más jóvenes y de inferior condición, 
podrían ser miembros de su séquito o familiares. Cada uno pasa el brazo dere
cho por detrás de la dama, asiéndola por las axilas, en tanto que con el otro 
le agarran los brazos. La actitud serena de los tres personajes y la seguridad 
manifestada por la dama hacen pensar que no se trata de una escena de apre
samiento o vejación (Fig. 74).

Los personajes laterales se cubren con túnicas que dejan ver los bajos tras los



226

*i

Fig. 74.-San
Segundo: dama 

con séquito.

** Véase I. Bango, La arquitectura románica en Pontevedra, La Coruña, 1979, pp. 237-239, lám. 
CXIII,a-b (Tomiño) y pp. 226-227, lám. CVI,c (Sta. Eulalia de Donas), y P. Rodríguez Escudero, 
Arquitectura y escultura románicas en el Valle de Mena, Salamanca, 1986, figs. 63 y 67 (Vallejo).

briales. Una es de mangas ceñidas y adornadas en el puño con bandas paralelas, 
como las de las figuras relivarias de San Vicente; la otra, en cambio, tiene el mis
mo tipo de mangas desbocadas rematadas en zig-zag que la dama central. Tam
bién los tocados permiten distinguir a las figuras. La de la izquierda es mujer, pues 
va cubierta por una toca con barbuquejo. La derecha, en cambio, pese a vestir un 
brial de adorno similar al de la dama, parece ser un joven: carece de toca y mues
tra una melena corta y lacia, dibujada con finas estrías paralelas. Se trata de un 
cortejo compuesto por tres personajes vestidos a la moda del siglo XII, pero nada 
podemos precisar acerca de su identificación ni del sentido de la escena.

Si prescindimos de los grupos compuestos por tres hombres, los ejemplos 
más semejantes al abulense se localizan en Sta. María de Tomiño y Sta. Eulalia 
de Donas (Pontevedra). En un capitel de la primera, fechado a mediados del siglo 
XII, la mitad derecha se decora con un grupo similar al abulense, ocupando una 
pareja de leones la izquierda. El cortejo es presidido por una dama que, asida por 
una mujer y otro personaje, muestra las manos en gesto de acogida o sorpresa. 
En Donas, la escena coincide con las anteriores en los ademanes de sus perso
najes y en su disposición en un ángulo del capitel. En este caso, y al igual que en 
Tomiño, podría tratarse de la representación de la fundadora del monasterio con 
dos monjas o servidoras, pues ambas iglesias pertenecían a comunidades feme
ninas regentadas por señoras nobles que se habían retirado a vivir en ellos66.



Mujer entre dos personajes

227

Fig. 75,-San Cebrián 
de Zamora: dama 
entre caballero y 
doncella.

La cara frontal del capitel C1 8 de la capilla mayor de San Andrés de Ávila 
se decora con un motivo que, como en el caso anterior, tiene como protago
nista central a una mujer. Esta parece ser aclamada o saludada por las figuras 
masculinas. Una viste calzón y la otra túnica corta y brial hendido. Carecen 
de barba, tienen el pelo corto, son jóvenes y se dirigen hacia la mujer en una 
actitud que semeja de acatamiento (Fig. 76).

67 Además de P. Rodríguez, Ibid., figs. 46-47 (Siones), véase M. Gómez-Moreno, Catálogo 
monumental de la provincia de Zamora (1903-1905), Madrid, 1927, I, pp. 88 y 90-94; G. Gai- 
llard, «Aspects de l'art román portugais», Études d'art román, París, 1972, pp. 349-353; C.A. 
Ferreira de Almeida (Arquitectura románica de Entre Douro e Minho, II, Porto, 1978, pp. 154-156, 
lám. XL, y R. dos Santos, Historia del arte portugués, Barcelona, 1960, pp. 114-115 y fig. 119.

Una escena similar se halla en una arquivolta de la portada occidental de 
S. Lorenzo de Vallejo, y a ella podríamos añadir -en cuanto a composición se 
refiere- la de un relieve del ábside de S. Cebrián de Zamora (Fig. 75), y las de 
varios capiteles de Siones (Burgos), Echano (Navarra) y Rio Mau (Portugal). En 
las dos últimas parece tratarse de una mujer entre dos varones, identificados 
por L. Rial como la casta Susana y sus acusadores67. Pero, en general, el sig
nificado de las escenas permanece oscuro, por lo que sólo podemos afirmar 
que se trata de un motivo de cierta popularidad en la escultura románica de 
mediados del siglo XII.

S3

É 
i ■■ 

i I;



228

68 Algunos de estos tocados aparecen reproducidos en D.L. Simón, «Le sarcophague de 
Dña. Sancha á Jaca», Cahiers de St-Michel de Cuxa, núm. 10, 1979, fig. 1 y 7, y en S. Mora- 
lejo, «Aportaciones a la interpretación del programa iconográfico de la catedral de Jaca», 
Homenaje al Prof. D. J.M Lacarra de Miguel en su jubilación del profesorado, Zaragoza, 1977, 
pp. 173-198, figs. 5 y 9.

La figura central ha perdido parte de los brazos y rostro, pero aún se advierte que 
se cubría con una corta toca rizada, desprovista de barbuquejo68. Dicho tocado, 
junto con la túnica plisada que viste -oculta por un brial desprovisto de adornos- y 
la presencia de unos menudos pechos, hacen inequívoco su carácter femenino.

Las relaciones mantenidas por los tres personajes resultan difíciles de pre
cisar, por tener los brazos parcialmente mutilados y exageradamente largos en 
relación al exiguo tamaño de las piernas. Mayor confusión añade una mano 
en ademán de bendecir o indicar algo, y que, por el lugar que ocupa, podría 
corresponder tanto a la figura principal como a la de su derecha.

Distinta ha sido la suerte de las caras laterales y el ábaco del capitel, perfec
tamente conservados. La izquierda es ocupada por un león pasante, sin relación, 
al parecer, con la escena principal. La derecha se cubre con dos hojas alargadas 
rematadas en pomas. El ábaco se decora con caulículos rayados acabados en 
volutas acaracoladas, de una de las cuales pende un extraño apéndice.

El interés del capitel radica en los gestos de los protagonistas. Aun no pudien- 
do precisar su sentido, es indudable que la escena obedece a una situación dis
tinta a la planteada en el motivo anterior. Aquí no parece existir contacto físico 
entre los personajes, de distinto rango, a juzgar por sus ropas, tamaños y postu-

Fig. 76.—San Andrés: -
mujer entre jóvenes. .



229

Fig. 77,-Sainte-Foi 
de Conques: 
Anunciación.

M El capitel tolosano se reproduce en J. Cabanot, «Le décor sculpté de St-Sernin de Tou- 
louse», Bull. Mon., núm. 132/11, 1974, pp. 99-145 (espec. 125), fig. 24, y el silenseen M. Scha- 
piro, Estudios sobre el Románico, Madrid, 1984, pp. 37-120 (espec. 77), fig. 33.

70 Los ejemplos de Anunciación mencionados pueden verse en S. Moralejo, «Aportaciones al pro
grama...», Ibid., pp. 190-196, figs. 5, 9 Uaca) y 6 (Toulouse), y J. Lugand y otros, Languedoc román. Le 
Languedoc méditerranéen, La-Pierre-qui-Vire, 1975, pág. 164, fig. 56 (Alet). Véase, además, Z. Swie- 
chowsky, Sculpture...d'Auvergne, fig. 472; M. Durliat, Pyrénées romans, La-Pierre-qui-Vire, 1969, pág. 
53, figs. 16 y 19, y, en lo que a la iconografía de los ángeles respecta, C. Carletti, «Angelo. II. Icono
grafía», Dizionario Patrístico e di Antichita Christiana, I, Casale Monferrato, 1983, cois. 202-203, y T. 
Klauser, «Engel», Lexikon den.., I, cois. 626-642. Véase, además, I. Bango Torviso, Arquitectura romá
nica en Pontevedra, La Coruña, 1979, lám. LXXXIV,a, pp. 186-188 (tímpano de San Martín de Moa- 
ña, con ángeles de túnica corta y calzados), e I. Ruiz Montejo, El románico de villas...de Segovia, fig. 
146, pág. 211 (capitel de la Anunciación de Duratón).

ras. La figura central destaca, no sólo por su actitud mayestática, sino también por 
la de sus acólitos, que, además de alzar los brazos en señal, acaso, laudatoria, 
doblan sus rodillas. Así hacen los ángeles portadores de clípeos en numerosos 
tímpanos. Lo mismo sucede con las figuras laterales de uno de los capiteles de la 
Porte des Comtes de Toulouse y con las del capitel izquierdo de la Puerta de las 
Vírgenes de Santo Domingo de Silos69. Pero también es posible que tal gesto sólo 
obedezca al deseo de conferir un mayor movimiento a estas figuras.

El aspecto sacro de la figura central, junto a la juventud, movimiento y 
actitud de respeto de los que se dirigen hacia ella, evoca ciertas representa
ciones de la Anunciación en las que María recibe la visita de dos ángeles, 
como sucede en capiteles de Jaca, Toulouse, Conques (Fig. 77) y Alet. No obs
tante, hay diferencias que parecen insalvables entre éstas y el capitel abulen- 
se, como son la ausencia de alas y de túnicas largas en los personajes 
laterales. Similares problemas plantearía su vinculación al motivo de Susana 
entre los viejos, dada la evidente juventud de sus acompañantes 70. Resulta,



Hombre con los brazos en cruz entre varios personajes

230

Fig. 78,-San Esteban: 
hombre con brazos 

en cruz.

por tanto, difícil pronunciarse acerca del significado de la escena y la natura
leza de sus personajes.

El único capitel figurado del interior del ábside de San Esteban de Ávila se 
decora con un motivo igualmente difícil de interpretar. Se trata de un perso
naje central, imberbe y con faldellín, que extiende sus brazos en cruz hacia 
los personajes que le flanquean. Estos, agrupados en dos parejas, visten túni
cas recubiertas por capas que, además de velar sus cabezas, les ocultan la par
te superior del cuerpo. Tal prenda era portada por hombres y mujeres 
indistintamente, lo que, añadido a los repintes que ha sufrido el capitel, impi
de precisar el sexo de los personajes, de aspecto semejante a monjes (Fig. 78).

Todas las figuras adoptan un aire tranquilo, y se reparten en una composi
ción análoga a la de una crucifixión. Esta ha de descartarse, al faltar la cruz y 
los gestos de dolor característicos en los personajes. Tampoco se establece 
comunicación entre las miradas de las figuras. Sólo la central parece tocar con 
sus dedos los rostros de las que tiene más cerca, pero el sentido del gesto se 
nos escapa. La dedicación del templo a San Esteban, el protomártir, podría 
haber merecido la representación de su martirio en uno de los capiteles. Pero 
es difícil que sea ésta la escena aquí representada, a menos que admitamos 
una iconografía híbrida entre la predicación de Esteban en el sanedrín -tal 
como se muestra en un fresco de la cripta carolingia de St.-Germain de Auxe-



231

Fig. 79,-San Pedro 
de Olleta: hombre 
con brazos en cruz.

71 Para la iconografía de San Esteban, véase L. Reau, Iconographie..., III, pp. 444 y ss., y B. Blu- 
men-Kranz, Le juif médiéval au miroirde l'art chrétien, París, 1966, pp. 51-52, fig. 53 y pág. 47, fig. 
46. Algunos representaciones de la lapidación del Protomártir pueden verse en A.K. Porter, Roma- 
nesque Sculpture..., IV, «Aquitanie», lám. 275 (Moissac), 423 y 426 (Cahors), y en E. Fernández, La 
escultura...de Villaviciosa..., pp. 111-114, láms. 30, 37, 85, 86 y 89 (Lloraza, Ciaño y Amandi).

72 M.A. García Guinea, El...románico en Falencia, pág. 342, lám. 421, y R. Yzquierdo, La 
arquitectura románica en Lugo, La Coruña, 1983, lám. 283,c, pág. 68.

73 Hombres con los brazos en cruz entre leones pueden verse en Cenac (E. Lefévre-Ponta- 
lis, «L'école du Périgord n'existe pas», Bull. Mon., LXXXII, 1923, pág. 24), Sta. Cruz de Serós, 
Sta. María la Nueva de Zamora, la Virgen de la Peña, Santillana...; y figuras en actitud orante, 
en Z. Swiechowsky, Ibid., lám. 298, y A. Burgos-J. Nougaret, «Preliminaires á l'étude de la 
décoration figurée des églises romanes de Bas-Languedoc», Mélanges offerts <1 René Crozet, I, 
1966, figs. 5-6, pág. 492.

rre- y su lapidación, dada la desnudez del protagonista y la ausencia de pie
dras y gestos airados de sus presuntos verdugos71.

A falta de una interpretación convincente, sólo podemos señalar algunos 
paralelos compositivos, con independencia de su contenido. Uno de ellos 
pertenece a la iglesia palentina de Cevico Navero, y muestra al personaje cen
tral flanqueado por dos parejas de soldados. Otros dos se encuentran en Olle
ta (Navarra) (Fig. 79) y Novelua (Lugo)72.

A estas representaciones protagonizadas por varios personajes se podrían aña
dir, en lo que a la postura de la figura central atañe, aquellas otras que presentan 
un hombre en pie, con los brazos extendidos hacia las cabezas de los leones que 
usualmente le acompañan, vestido con túnica corta. Su gesto, así como el de la 
figura entre personajes, recuerda el del orante que alza sus brazos en plegaria. 
Aparece éste en capiteles de Cruas (Rosellón) y S. Benigno de Dijon del siglo XI, 
repitiéndose más tarde en el Languedoc, Auvernia, Alemania y España73. Es, por



Personajes sedentes

232

tanto, posible que el escultor abu- 
lense se aprovechase de un motivo 
banal, como es el del personaje 
con los brazos en cruz, para orga
nizar toda la decoración del capi
tel según un esquema sencillo y 
simétrico.

Fig. 80-San Vicente (portada sur): personajes 
sedentes.

Uno de los motivos que, 
estando protagonizado por seres 
humanos, ha gozado de varias 
representaciones en una misma 
iglesia es el integrado por un 
hombre y una mujer sedentes y 
vestidos con ricos ropajes. De los 
capiteles de San Vicente en que 
aparecen, sólo el correspondiente 
a la portada meridional ha sido 
reproducido y comentado (Fig. 
80). Será, pues, el utilizado para 
la descripción de los personajes; 
pero el motivo se repite en un 
capitel del absidiolo meridional, y en otro del ábside central -muy mutila
do- aún se aprecian las huellas de un personaje angular sedente.

Sin tener en consideración este último, que parece haber sufrido algún 
retalle, centraremos nuestro estudio en los otros capiteles. El desarrollo de las 
obras en el templo acredita al capitel del absidiolo como anterior y, por tan
to, modelo del de la portada. Coincide con él en la disposición de los perso
najes, sentados y con las manos sobre las rodillas. Suponemos que también 
éstos son de distinto sexo, pero no podemos afirmarlo con certeza al haber 
sido raído el rostro del derecho (Fig. 81). Con todo, ambos calzan y visten 
ropas semejantes a las de los personajes de la portada. La figura izquierda es 
una mujer, pues va cubierta con la misma toca rizada que otras figuras feme
ninas de San Vicente y del Románico castellano. Carece, sin embargo, del 
collar o barbuquejo suelto que muestran las mujeres de la portada sur de San 
Vicente. La presencia de este adorno en la figura del capitel de la portada 
podría deberse al influjo del atuendo de la mártir esculpida en la placa reli
varia de esa misma portada.

Entre las obras más próximas a los capiteles abulenses se cuenta uno 
del exterior de la iglesia de San Miguel de Iscar (Valladolid). Aunque la



-

233

74 Del capitel de la portada sur de San Vicente se ocupa J.L. Gutiérrez en la obra de C. Luis 
López y otros, Guía del Románico de Ávila..., pág. 86, identificando a sus personajes como 
«hombres sentados con túnicas». Respecto a San Miguel de Iscar, pueden consultarse F. Heras 
García, Arquitectura románica de la provincia de Valladolid, Valladolid, 1966, pp. 61 -65 (Igle
sia de San Miguel de Iscar, lám. VI,a, pág. 62) y J. Castán Lanaspa, «El Románico», Cuadernos 
Vallisoletanos, núm. 8, 1986, pág. 25.

75 Sobre el románico segoviano, véase L.M'' de Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2. Soria, Segovia, 
Ávila y Valladolid, Madrid, 1979, pp. 221 -273 y 377-379, y L.F. de Peñalosa, «La iglesia de San Juán 
de los Caballeros», Estudios Segovianos, II, 1950 (separata), pp. 5-33 (espec. pág. 14: datación). Los 
citados capiteles del Camino de Santiago son reproducidos por A.K. Porter, Romanesque Sculpture 
oí..., VI, láms. 688 (Platerías) y 716 (Leyre), y G. Gaillard, «L'influence du péléhnage de St-Jacques 
sur la sculpture en Navarro», Príncipe de Viana, núm. 96-97, 1964, pp. 181-186, fig. b.

pieza esté bastante erosionada, 
tanto en su cesta como en su 
cimacio se sigue el modelo del 
capitel del ábside meridional de 
San Vicente 74.

Otros capiteles decorados con 
una pareja de personajes sedentes 
se hallan en Segovia, en las iglesias 
de S. Millán, San Martín, San Juan 
de los Caballeros (Fig. 82) y San 
Quirce. Estos ejemplos, junto a los 
de la Trinidad -retocado en época 
gótica- y la torre de San Esteban, 
con personajes sedentes en distin
tas actitudes, parecen confirmar 
que el esquema acuñado en Ávila 
fue utilizado en Segovia para refle
jar situaciones muy diversas.

Aparte de la repetición del 
motivo en zonas limítrofes, hay 
precedentes suyos en destacados 
focos del Camino de Santiago. 
Tanto en la portada de Platerías, 
como en la de San Salvador de 
Leyre, hay personajes sedentes en 

uno de sus capiteles. La diferencia estriba en el carácter de la representación, 
ya que en ellos falta la figura femenina y los plasmados parecen ser santos o 
eclesiásticos. Por ello, entre los posibles precedentes del motivo abulense, 
estimamos que el que más se le aproxima es un capitel procedente de la cate
dral románica de Pamplona75. Como en Ávila, presenta dos figuras de dis-

Fig. 81 .-San Vicente (ábside sur): personajes 
sedentes.

I¡¡"



Genio alado (?)

234

tinto sexo, cuyos ropajes y modo de sentarse se asemejan a los de los perso
najes aquí estudiados.

Fig. 82.-San Juan 
de los Caballeros de 
Segovia: personajes 

sedentes

Como apuntábamos al describir el capitel decorado con un hombre vesti
do y un león rampante, es posible que el personaje de su cimacio guarde rela
ción con dicha escena. La figura ha perdido la mitad inferior de su cuerpo, 
pero, por fotografías de comienzos de siglo, sabemos que tenía dos piernas 
ligeramente flexionadas. Lo hoy conservado muestra a un joven de pelo cor
to y con unas curiosas extremidades superiores: pese a iniciarse como brazos, 
su remate hace dudar entre unas mangas muy holgadas o alas en abanico. El 
lado derecho del cimacio, en cambio, se decora con un roleo de flores de 
arum con hojas en helicoidal (Fig. 72).

La identidad del personaje es difícil de precisar. Si fueran alas sus apéndi
ces superiores, habría que inclinarse por un genio o ángel en extremo insóli
to, pues se mostraría desnudo y sin brazos. En caso de que fuesen las mangas 
de un traje, se trataría de una figura muy peculiar, pues se hallaría desnuda en 
la mitad inferior del cuerpo y carecería de manos. Quizás el escultor no haya 
entendido el modelo y haya fundido mangas y alas en una forma híbrida, que 
recuerda las de un ave. Incluso es posible señalar un lejano paralelo para éstas 
en un capitel del ábside de Elines, en el que una figura, que parece surgir de 
entre las nubes, tiene unas extremidades delanteras similares a las presuntas 
alas del personaje abulense. Podrían ser las de un ángel, invertidas respecto a 
la posición usual.



235

Tratándose de una figura alada, al personaje del cimacio se le pueden seña
lar como precedentes las representaciones de genios y amorcillos derivados del 
mundo clásico. Aparte de los putti desnudos y alados que decoran los fustes de 
algunas colunnas procedentes de la primitiva fachada norte de la catedral de 
Santiago, entre sus antecesores se cuentan los ángeles, espíritus celestes y atlan
tes alados de algunas ilustraciones del Beato de Cerona. Pero, junto a estos 
seres, hay que citar a los genios desnudos que decoran algunos capiteles romá
nicos de Auvernia,considerados por Swiechowsky como genios psicopompos76.

Un espíritu alado podría ser, por tanto, el figurado en el cimacio de San Andrés 
de Ávila. Pero, sin salir de la Península, y ciñéndonos a las decoraciones de 
cimacios, también es posible señalar paralelos y precedentes -aunque sólo en 
cuanto a la posición horizontal- para la figura abulense. El más significativo se halla 
en el interior de la catedral de Jaca, que muestra a un hombre desnudo y postrado, 
en actitud similar a la del pecador arrepentido de su tímpano occidental. Otros 
cimacios con ángeles en disposición análoga se encuentran en la iglesia segoviana 
de San Millán y en las francesas de Ste.-Foy de Conques (Fig. 83), Montpezat y St.- 
Quentin de Barón (Guyenne). Con independencia de su significado, atestiguan la 
existencia de precedentes, y al menos son paralelos, del motivo abulense77.

Fig. 83.-Ste.-Foy de 
Conques: ángel.

76 Además del capitel de Elines ( M.A. García Guinea, El románico en Santander, II, 1979, 
láms. 1092 y 1094, pág. 542, y I, pág. 277), véase El Apocalipsis de Cerona, Lausanne, 1962, 
fol. 248 rv. (Dan. III) y fols. 3-4, pág. 78; J. Williams, Manuscrits espagnols dur Haut Moyen 
Age, Nueva, York, 1977, pág. 92, lám. 27 y pp. 24-26, y Z. Swiechowsky, Ibid., láms. 325-326, 
pág. 280 (Brioude) y láms. 330-333, pág. 260.

77 Véase M. Durliat, La Sculpture...de la Route St.-Jacques, fig. 193, pp. 224-225, y M. Gómez- 
Moreno, El arte románico..., lám. LXXIV Jaca), y cfr. con la lám. CCXV (cimacio de San Andrés de 
Avila). Ejemplos de figuras dispuestas de modo similar en otros cimacios son reproducidos por P. 
Dubourg-Noves en Guyenne Romane, láms. 96 (St. Quentin de Barón) y 141 (Montpezat).



I

i

Acróbata

236

Fig. 84.-Catedral de Santiago: 
acróbata.

7« Cír. el acróbata de San Andrés con el que se muestra en M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. 
CLXII.4 (Santiago). Ejemplos tempranos de figuras y cabezas humanas en cimacios pueden ver
se en P. Dubourg-Noves, Cuyenne Romane, láms. 147-148 (St.-Ferme); M. Durliat-V. Allégre, 
PyrÉnées Romanes, La-Pierre-qui-Vire, 1969, lám. 102 (Lesear), y M. Durliat, Haut-Languedoc 
Román, La-Pierre-qui-Vire, láms. 65-68 (La Daurade de Toulouse).

La organización simétrica de este motivo no permite dudas acerca de su 
función meramente ornamental. Se trata de una cabeza de acróbata común a 
dos cuerpos incurvados y de cuya boca surgen vástagos que se prolongan en 
los entrelazos del cimacio (Fig. 50).

Su precedente más destacado adorna un cimacio de la giróla de la cate
dral de Santiago, el del capitel con leones afrontados de cabeza común. Este 
aparece desnudo, con la cabeza y el tronco en el ángulo del cimacio, y con 
las piernas elevadas y dispuestas a cada lado de la pieza (Fig. 84). No hay 
parentesco estilístico entre estas dos obras, pero su coincidencia temática, así 
como la repetición en San Andrés de otros motivos de la cabecera de la cate
dral compostelana, sugiere algún contacto con ella del escultor abulense.

Por lo general, los personajes que decoran los cimacios españoles apare
cen inscritos en círculos en intersección o entre roleos, sin guardar relación 
con el motivo abulense. Hay que tener presente, sin embargo, que son las áre
as de influencia aragonesa y languedociana las que mayor cabida han dado a 
la figura humana en sus cimacios durante la primera mitad del siglo XII, como 
atestiguan los ya citados en el apartado anterior y los de Moissac, La Daura
de de Toulouse, Lesear o St.-Ferme (Cuyenne)78.



Fig. 86,-San Segundo: 
cabeza masculina 

entre palmetas.

Cimacios decorados con 
cabezas humanas

Fig. 85.-San Pedro.cabeza masculina entre 
palmetas.

Mucho más habitual que la 
representación de un personaje 
completo es la presencia de 
cabezas humanas y animales 
entre la vegetación y decora
ción geométrica de los 
cimacios. En Ávila aparecen las 
humanas en un cimacio del 
interior de la cabecera de San 
Pedro y en otros dos de San 
Segundo. Otras minúsculas 
cabecitas, entre humanas y 
zoomórficas, surgen entre las 
palmetas de algunos otros 
cimacios del exterior del absi- 
diolo sur y portada norte de San 
Pedro y de la portada norte de 
La Magdalena. El valor de unas 
y otras es meramente ornamen
tal, pero el mayor tamaño y la 
posición angular de las tres pri
meras hace que fijemos nuestra 
atención en ellas.



1

238

” Algunos de estos ejemplos se recogen en A. Rodríguez-L.Ma de Lojendio, Castille Romane, 
1, La-Pierre-qui-Vire, 1966, lám. 124 (San Quirce), pág. 307, y L.M Lojendio, Navarra (La Espa
ña Románica), Madrid, 1978, fig. 74, pp, 199-205. Para los franceses, véase J. Cabanot, Cascog- 
ne Romane, láms. 74 y 79; M. Durliat-V. Allégre, Pyrénées Romanes, lám. 102 (Lesear), y P. 
Dubourg-Noves, Cuyenne Romane, lám. 138 (Montpezat) y 148-149 (St.-Ferme).

Fig. 87.-San Segundo: 
cabeza femenina entre 
palmetas.

La cabeza angular del cimacio de San Pedro corresponde a una figura 
masculina provista en su barbilla de un apéndice que, sugiriendo una barba 
partida, parece corresponder a dos alargados caulículos (Fig. 85). La cabeza 
masculina de San Segundo responde al mismo modelo (Fig. 86), en tanto la 
femenina se cubre con una toca rizada y muestra dos vástagos vegetales a 
modo de brazos (Fig. 87). En los tres casos, se trata de un motivo exclusivo de 
un escultor que comenzó trabajando en el ábside de San Pedro y se trasladó 
luego a la iglesia de San Segundo, según tendremos ocasión de demostrar en 
un próximo capítulo.

La difusión de este tipo de motivo en el Románico español parece haber sido 
escasa y limitada a zonas muy concretas. Sin duda, los paralelos más cercanos 
-y acaso modelos- para las cabecitas con vástagos o barba hendida de los 
cimacios abulenses se hallan en un cimacio del crucero de San Quirce (Burgos) 
y en otro de la iglesia de Sta. María de Santa Cruz de la Seros. A ellos podemos 
sumar los brindados por la iglesia navarra de San Pedro de Aibar (Fig. 88) 
-fechada en torno a 1140 y con cimacios adornados con cabezas masculinas y 
femeninas- y por las gasconas de Mazéres, Montpezat, Lesear y St.-Ferme, uno 
de cuyos capiteles muestra un personaje con igual tipo de barba79.

^»|iS

t'W--



C) EL BESTIARIO ABULENSE:

1) Temas y motivos inspirados en los «Bestiarios»

239

Centauro disparando a una sirena

Es éste uno de los motivos que mejor prueba la inspiración del repertorio 
animalístico abulense en el Bestiario. Aparece en el frente de un capitel de la 
nave septentrional de San Vicente, en donde un centauro imberbe y de cabe
llo largo dirige su arco contra la sirena alada posada en su grupa. Las otras dos 
caras se decoran con zancudas y serpientes (Fig. 89).

Ya el Physiologus griego reunió la sirena y el centauro en el mismo capí
tulo, y lo mismo hicieron las más antiguas versiones del Physiologus latino y 
los bestiarios franceses de los siglos XII y XIII. Tal circunstancia hizo que tan
to en sus ejemplares miniados, como en los de los bestiarios latinos coetáne
os se les representase en la misma páginaaQ.

Fig. 88. -San Pedro de 
Aibar: cabeza femenina 

entre roleos.

80 Véase E. Male, L'art réligieux du Xlle. siécle en France, París, 1928, pp. 334-335, y F. 
McCulloch, Medieval Latin and Frech Bestiaries, Chapel Hill, 1960, pp. 16-26, 40-43, 47-61 y 
166.



240

Fig. 89.-San Vicente: 
centauro y sirena.

I 
B

J.

81 E. Male, Ibid., pp. 334-335 (Toulouse), y M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pág. 
1 32 (Santiago). Ai grupo compostelano se refiere S. Moralejo en «La primitiva fachada norte de 
la catedral de Santiago», Compostellanum, XIV, 1969, pp. 623-668 (644-646). Aún no siendo 
infrecuente este tipo de sirena-pez asociada a un centauro en el Románico, sólo ya entrado en 
el siglo XII, y a través de Philippe de Thaon, hace su aparición en el Bestiario. Véase, al res
pecto, V.H. Débidour, Le bestiaire..., pág. 234, y F. McCulloch, Ibid., pp. 47-54 y 167-168.

Su presencia en relieves y capiteles tampoco resulta rara, siendo su aso
ciación y el aspecto generalmente alado de la sirena la prueba de su depen
dencia de los bestiarios. Ilustres ejemplos de tal asociación son los facilitados 
por los relieves de St. Semin de Toulouse y la portada de Platerías de la cate
dral de Santiago, aun tratándose es esta última de una sirena pisciforme, hoy 
separada del centauro. Con todo, en Ávila se eligió el tipo de sirena-ave, el 
único conocido por los Bestiarios latinos si se exceptúa la versión altomedie- 
val del Líber monstrorum de diversis generibus6'.

Muy próximo al abulense es un capitel del interior de San Millán de Sego- 
via, en el que también una sirena alada ocupa la grupa de un centauro (Fig. 
90). A él podríamos añadir otros varios, repartidos por su provincia y por tie
rras más septentrionales, siendo unas veces aladas y otras pisciformes u ofídi
cas las sirenas. Pero, con independencia del tipo de sirena plasmado, el 
entido de la escena se mantiene constante. Ambos protagonistas son híbridos 

jemihumanos, y poséen un valor negativo tanto en la mitología clásica como 
en la exégesis cristiana, relacionándoselos en la Vulgata -por una mala tra
ducción de un versículo de Isaías- con la condenación de Babilonia. Uno y



241

Fig. 9O.-San Millán de 
Segovia: centauro y 

sirena.

El elefante y el dragón-basilisco

Junto a la popular fauna de felinos y aves, también el elefante -animal tan 
fantástico como un dragón o un grifo para un abulense del medievo- mereció 
varias representaciones en su escultura románica. Además de aparecer en un 
cimacio del ábside central de San Andrés perseguido por un basilisco, lo hacía 
en sendos capiteles de San Vicente y San Isidoro83.

Se localiza el conservado en el frente del capitel CC5 del ábside central 
de San Vicente, cubriéndose las otras caras con hojas de «helécho» hendidas

82 A la cita bíblica de Isaías, 13, 22, se refiere F. McCulloch, Ibid., pp. 166-168. Véase, ade
más, Isidoro de Sevilla, Etimologías, II, Madrid, 1983, lib. XI, 3, pp. 53-55. Sobre tales seres y 
su sentido demoníaco pueden consultarse las obras de L. Reau, Iconographie de..., I, pág. 119; 
W. Molsdorf, Christliche Symbolik der Mittelalterlichen Kunst, Craz, 1968, pp. 132-133 y 136; 
P. Michel, Tiere ais Symbol und Ornament, Wiesbaden, 1979, pp. 67-72, e I. Malaxecheverría, 
El Bestiario esculpido en Navarra, Pamplona, 1982, pp. 215-227.

83 A los ejemplares abulenses se refiere M. Gómez-Moreno en su Catálogo monumental de 
la provincia de Ávila, Ávila, 1983, I, pág. 135, fig. 25, y II, lám. 325 (San Andrés), citando los 
musulmanes en «El arte árabe español hasta los almohades. Arte mozárabe», Ars Hispaniae, lll, 
Madrid, 1951, pp. 298-299, e Id., Catálogo Monumental de la provincia de León, León, 1979 
(facs.), I, pág. 166 y II, lám. 140.

otro híbridos fueron concebidos por los comentaristas bíblicos como seres 
demoníacos y personificaciones de la lujuria, el desenfreno y las tentaciones 
a las que puede verse arrastrado el cristiano82.



242

Fig. 91.-San Vicente: 
elefante.

m En San Justo de Segovia el elefante aparece junto a la representación de Adán y Eva, 
como indica J. Sureda en La pintura románica en España, Madrid, 1985, pág. 75. Las repre
sentaciones de Berlanga y Maderuelo pueden verse en las figs. 17 y 34, pp. 46, 320 y 73-75 
de la misma obra.

en el centro. El paquidermo porta sobre su lomo un castillete sujeto por corre
as, al que ya alude san Isidoro como artilugio de guerra utilizado por indios y 
persas. Se trata de un complemento necesario para identificarle correctamen
te, ya que, perdida la trompa y representado con orejas apuntadas y pezuñas, 
difícil sería reconocer al elefante de San Vicente (Fig. 91). No se trata de imi
tar un modelo vivo, sino de repetir la imagen ofrecida por marfiles y tejidos 
orientales en el medievo.

Fuera de Ávila, la presencia del elefante en la escultura monumental espa
ñola es muy escasa. Por la excepcional afinidad que mantiene con el de San 
Vicente, hemos de citar en primer lugar el de un capitel de San Millán de 
Segovia. Carece igualmente de trompa y su estructura corpórea y actitud es la 
misma, distinguiéndose del abulense por su castillo -con ventanas de herra
dura y almenas- y arneses -decorados con ovas y perlas- (Fig. 92).

La fortuna del elefante en la Extremadura castellana se corrobora con la 
repetición del motivo en un fresco del ábside de los Santos Justo y Pastor de 
Segovia y en otro de San Baudelio de Berlanga (Soria) 84. En otras regiones 
españolas el motivo no alcanzó difusión hasta época gótica, siendo, en cam-



243

Fig. 92,-San Millán 
de Segovia: elefante.

05 M. Thibout, «L'élephant dans la sculpture romane franijaise», Bull. Mon., núm. CV, 1947, 
pp. 143-195, espec. las figs. 2 (Andlau), 9 (Caen) y 10 (Ste-Engrace); F. Werner, Aulnay..., figs. 
294-295, pág.16, y R. Crozet, L'art román en Saintonge, Paris, 1971, lám. LVII-B, pág.130. A 
la función de la torre portada por el elefante se refiere san Isidoro en sus Etimologías, t. II, 
Madrid, 1983, lib. XII, 2, 13-15.

bio, frecuente en el Románico del Poitou y Saintonge. Muchos de tales ele
fantes carecen de equipamiento, pero también en el Románico francés los hay 
dispuestos para la guerra, como sucede en Andlau, Ste.-Engrace, la Trinidad 
de Caen y la catedral de Sens85.

Una torre o castillo de estructura similar a la que porta el elefante ocupa 
el capitel que está frente al del elefante en San Vicente. La fortaleza repite, 
ampliada, la estructura del castillete del paquidermo. También su parte supe
rior se organiza en dos pisos, con dos arcos entre puertas de medio punto y 
sendas torres con almenas y ventanas de medio punto (Fig. 93). La base del 
capitel recibe asimismo decoración arquitectónica, con puertas de herradura 
y ángulos escalonados bajo las torres del cuerpo superior. Esta decoración 
islamizante confirma su origen oriental, así como el del elefante que le hace 
pareja.

Que el citado animal y el castillo constituyeron un conjunto queda demos
trado, además, por volverse a repetir la fortaleza en San Millán de Segovia 
(Fig. 94). En él, como ocurría con la torreta del elefante, la arquitectura está 
simplificada. Las aristas del capitel se aclaflanan en la base y puertas del piso 
inferior son de medio punto; pero el aire morisco no está ausente, pues el 
superior adorna las ventanas de sus torres con arcos de herradura. La presen
cia del castillo en otros capiteles de San Miguel de San Esteban de Gormaz y



244

Fig. 94,-San Millán de Segovia: 
castillo.

Fig. 93,-San Vicente: 
castillo.

Torralba de Arciel (Soria) prueba el interés que los temas bélicos tuvieron en 
el arte de una comarca baluarte de la Extremadura castellana frente a los 
musulmanes, pero es el ejemplar segoviano el que más se asemeja al capitel 
abulense.

Por último, encontramos al elefante seguido por un dragón-basilisco en un 
cimacio de la capilla mayor de San Andrés (Fig. 95). Alude ésta escena a uno



245

95,-San Andrés: 
elefante y basilisco.

F. McCulloch, Medieval Latín and French Bestiaries, pág. 93, lám. 11,2; Bestiario Medieval 
(intr. I. Malaxecheverría), Madrid, 1986, pp. 159-161, lám. 285; Bestiaires du Moyen Age, París, 
1980, pp. 59-61, e Isidoro de Sevilla, Etimologías, lib. XII, 4, 6-9, pp. 81-82.

de los pasajes más característicos del capítulo dedicado al elefante en los Bes
tiarios medievales. En ella se ve como un elefante es perseguido por un ani
mal con cuerpo de dragón y cabeza y patas de gallo. Tales características 
corresponden al basilisco, según la descripción de Pierre de Beauvais. En 
efecto, el basilisco, nacido de un huevo de gallo incubado por un sapo, «tie
ne cabeza, cuello y pecho como los de un gallo; y desde el pecho hacia aba
jo, es como una serpiente». Sin embargo, el pequeño tamaño que san Isidoro 
y los autores del Bestiario le imputan, contrasta con el que muestra en el 
cimacio de San Andrés, equivalente al del elefante que acompaña86.

Según san Isidoro, «el dragón -a cuya familia pertenece el basilisco- es el 
mayor de todas las serpientes, e incluso de todos los animales que habitan la 
tierra... Con frecuencia, saliendo de sus cavernas, se remonta por los aires y 
por su causa se producen ciclones. Está dotado de cresta, tiene la boca peque
ña... Pero su fuerza no radica en los dientes, sino en la cola, y produce más 
daño cuando la emplea a modo de látigo que cuando se sirve de su boca para 
morder». Tal descripción no puede acomodarse mejor al animal del cimacio 
de San Andrés: También está provisto de cresta y alas, y su larga cola se apres
ta a caer sobre el elefante.

Tanto Plinio y Solino, como san Ambrosio, san Isidoro y los Bestiarios, se 
refieren al profundo odio que existe entre el dragón y el elefante. Según san



246

Fig. 96,-Santa 
María del Mercado 
de León: basilisco.

Isidoro, «ni siquiera el elefante, a pesar de su magnitud, está a salvo del dragón: 
éste se esconde al acecho cerca de los caminos por los que suelen transitar los 
elefantes, y se enrosca a sus patas hasta hacerlos perecer por asfixia» 87.

Todos los Bestiarios dedican un largo capítulo al elefante, destacando sus 
rasgos físicos y sus peculiares hábitos reproductivos. Como rasgos caracterís
ticos señalan su longevidad, castidad y mansedumbre. Coinciden, además, en 
considerar a los elefantes como símbolos de Adán y Eva. El estanque en el que 
deben parir representa al mundo, lleno de fluctuaciones e incertidumbres, 
siendo la encarnación de Dios la que libera al hombre de este lago de mise
rias. De ahí lo apropiado de las imágenes del elefante acompañado por una 
pareja de lujuriosos en Ste.-Engrace y bajo la de Adán y Eva en la iglesia de 
los Santos Justo y Pastor de Segovia 68.

La anatomía del paquidermo de San Andrés coincide con la de los elefantes 
de San Vicente y San Millán (Segovia). A su vez, el basilisco es similar a los dra
gones de otros dos capiteles de la capilla mayor de San Andrés: el dedicado a 
San Jorge (?) y el CC13, geminado y de hojas. Otros basiliscos pueden verse en

87 Isidoro de Sevilla, Etimologías, II, pág. 81, lib. XII, 4, 4-5 (dragón) y 6-9 (basilisco); san 
Ambrosio, Hexaemeron, lib. VI, v, 124 (P.L., ed. Migne, XIV, París, 1845, col. 253; F. McCu- 
lloch, Ibid., pp. 112-113 (dragón) y 115-119 (elefante) (referencia a Plinio, Nat. Hist., 8, 11, y 
Solino, Colect. rerum menor., 38); Bestiario medieval, (Ibid.), pp. 3-9; Bestiaires du..., pp. 59- 
61 y 184 (Brunetto Latini), y Ch. Huppeau, Le Bestiaire Divin de Cuillaume le Clerc de Nor- 
mandie, París, 1970 (facs.), pp. 150-151.

88 Ch. Huppeau, Ibid., pp. 181 -184; I. Malaxecheverría, El Bestiario esculpido..., pp. 85-92, 
y J. Sureda, La pintura románica..., pág. 75, y M. Durliat-V. Allégre, Pyrénées Romanes, pp. 
342-348, lám. 144 (Ste.-Engrace: elefante acompañado por una pareja lujuriosa).



Hombre desnudo ante león o lobo

•<v

f-í|

247

•’ Además de las Figs. reproducidas en el téxto, véase A. Canellas y A. San Vicente, Aragón 
Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, pág. 159, lám. 36 (Portada occidental de la catedral de Jaca), 
y P. Dubourg-Noves, Guyenne Romane, lám. 80 (La-Sauve-Majeure). La ilustración del Ms. 
Berna 318 reproducida por F. McCulloch, (Ibid., pp. 116 y 118), con un elefante junto a un 
árbol y una serpiente acechándole es la más próxima -de cuantas conocemos- a la escena plas
mada en el cimacio abulense.

J»--' •'

un cimacio de Santa María del Mercado de León (Fig. 96) y en el tímpano 
occidental de la catedral de Jaca; sin embargo, no conocemos ningún otro 
relieve que muestre al dragón y al elefante asociados. Una ilustración del Ms. 
Berna 318, en la que aparecen un elefante junto al árbol de la mandragora y 
una serpiente acechándole desde el suelo, es la más próxima al cimacio abu
lense e9.

* r f , Z‘ • b <•«> ,

‘ <

U'J

w
■/J

rz

as?/-••

■F'"

iF"
Fig. 97,-San Andrés: ¿hombre desnudo y lobo?

El significado de esta representación del capitel CC1 6 de la capilla mayor de 
San Andrés, suscita dudas, al ser difícil precisar la naturaleza de la fiera que 

acompaña al hombre. El prota
gonista aparece desnudo, incli
nado hacia adelante, con 
brazos y piernas separados en 
actitud gesticulante. La fiera 
que parece salirle al encuentro 
tiene un aspecto similar a la 
mayoría de los cuadrúpedos 
realizados por el mismo des
mañado escultor en dicha igle
sia (Fig. 97). Su cabeza, de 
orejas picudas y melena estria
da y lacia podría corresponder 
tanto a un león como a un 
lobo, ambos relacionados con 
el hombre en las narraciones 
de los Bestiarios. Permítasenos, 
pues, ofrecer las dos posibles 
interpretaciones que el capitel 
nos sugiere.

La identificación del ani
mal con el lobo vincularía a la 
escena con una tradición 
recogida en los Bestiarios del



248

Fig. 98-Catedral 
de )aca : león, 

hombre y áspid.

50 Véase, además de F. McCulloch, Ibid., pp. 188-189; Besliaires du..., pp. 64-65, y B. Lati- 
ni, «Le Livre du Trésor», )eux et sapience du Moyen Age, París, 1951, pág. 819; san Ambrosio, 
Hexaemeron, lib. VI, cap. IV, col. 252; san Isidoro, Etimologías, lib. XII, cap. 2, pág. 75; Bea
to de Liebana, Commentarius in Apocalypsin (ed. E. Romero Pose), II, Roma, 1985, pág. 141, 
y P. de Beauvais, Bestiaires du Moyen Áge, pp. 64-65.

” Así, resulta dudoso el tema de un capitel del interior del ábside de San Millán de Sego- 
via y el de otro de San Pedro de Tejada, reproducido por A. Rodríguez-L.Ma Lojendio, Castille 
Romane, 1, pp. 268-272, en la lám. 119 (podría tratarse de una escena cinegética, con un hom
bre haciendo sonar un cuerno ante una fiera). Personajes dispuestos en actitud similar se 
encuentran en un capitel acaso procedente de Saint Michel de Cuxa (D.L. Simón, «Romanes- 
que Sculpture in North American Collections. XXIV. The Metropolitan Museum oí Art. Part IV; 
Pyrenees*, Cesta, XXV/2, 1986, pp. 245-276, fig. 25) y en otro de Silió (M.A. García Guinea, 
El Románico en Santander, I, lám. 291, pág. 348).

Pseudo-Hugo de San Víctor, Pierre de Beauvais y Brunetto Latini. Según la 
misma, si un hombre encuentra a un lobo en su camino, ha de despojarse de 
sus ropas, golpear el suelo con los pies y batir dos piedras, a fin de recuperar 
el ánimo y la voz perdidas y espantar la fiera. Se trata de una vieja creencia, 
recogida en el Hexaemeron de san Ambrosio y en las Etimologías, y presente 
en los Comentarios al Apocalipsis de Beato de Liebana. Pierre de Beauvais 
explica su sentido, señalando que hace falta ver en ella una significación espi
ritual: por el lobo se entiende el diablo; los vestidos son los pecados de los 
que se despoja el cristiano al confesarse, y las piedras que necesita golpear 
son los santos que ha de invocar cuando peligre su alma90.

Tal leyenda, sin embargo, no encontró demasiado eco en los Bestiarios 
ilustrados, y tampoco en la escultura medieval contamos con paralelos segu
ros para el capitel abulense91.



249

92 Además de F. McCulloch, Ibid., pág. 144, lám. VI, I b, y E. Kitzinger, Early Medieval Art, 
Londres, 1983, fig. 18, pp. 53 y 117, véase S. Moralejo, «Aportaciones a la interpretación del 
programa iconográfico de la catedral de Jaca», Homenaje..., pp. 188-189, fig. 3.

91 Sobre el ibis y la cigüeña, véase F. McCulloch, Ibid., pp. 132-133 y 172; C. Huppeau, Ibid., 
pp. 119-121; Bestiaires du Moyen Age. pp. 88-90, e I. Malaxecheverría, Ibid., pp. 109-117.

Las cigüeñas y la serpiente

La iglesia de San Andrés de Ávila cuenta también con una amplia repre
sentación de aves en sus capiteles y cimacios, en escenas susceptibles de una 
interpretación moralizante. Al motivo aquí estudiado y al que le sigue, así les 
ocurre. Su iconografía, además de contar con precedentes en el mundo clási
co y paleocristiano, parece motivada por la lectura de diversos textos sobre 
animales: exegéticos, fábulas de tradición grecolatina, apólogos orientales, el 
Physiologus griego y latino o alguna de las múltiples versiones del Bestiario. 
También han de tenerse en cuenta las tradiciones orales, divulgadoras de tales 
relatos.

Tanto éste como el motivo siguiente están protagonizados por aves de 
grandes dimensiones. En el primero, dos zancudas atacan a una serpiente que 
intenta picarles. En el otro, un ave parecida es presa de un carnívoro. El que 
las zancudas sean cigüeñas o ibis, cambia el sentido de la escena: mientras 
que se aborrece al ibis por ser la más sucia de las aves, se estima a la cigüe
ña por el cuidado que dedica a sus polluelos y por ser enemiga mortal de las 
serpientes. Mientras que la primera simboliza al hombre hundido en los 
vicios, la otra constituye un estímulo para el cristiano en su combate contra el 
diablo. Ambas tienen, sin embargo, rasgos anatómicos semejantes, lo que 
explica la confusión de algunos autores de Bestiarios. Philippe de Thaon, por 
ejemplo, tras indicar que «Ibex es el nombre de un ave a la que nosotros lla
mamos cigüeña; viene del Nilo... y es una bestia muy vil», aplica a ésta lo que

De ser un león el animal representado en el capitel de San Andrés, 
también podría explicarse la escena atendiendo al Bestiario. Según éste, la 
naturaleza noble del león le hace perdonar la vida del hombre -peregri
no, penitente o cautivo- que se postre a sus pies. Una ilustración del Bes
tiario del Corpus Christi College de Cambridge muestra a un león 
olfateando a un hombre que aparece tumbado y desnudo ante él, y algo 
similar resulta la ilustración del Salmo 104 del Salterio Harley (ca.11 00), 
con un león sobre un hombre desnudo. En la escultura románica españo
la el tímpano occidental de la catedral de Jaca ilustra perfectamente esta 
tradición como alegoría de la clemencia divina para con el pecador arre
pentido 92 (Fig. 98).



250

” Además de san Ambrosio, Ibid., lib. V, cap. XVI, cois. 228-229, y B. Latini, «Livre du 
Trésor», Bestiaires du..., pág. 202, en relación con el enfrentamiento entre ave y serpiente, 
pueden consultarse W. Oakeshott, Classical Inspiration in the Medieval Art, Londres, 1959, 
pp. 120-121, lám. 33-b; R. Wittkower, «Miraculous Birds», Journal of the Warburg and Cour- 
tauld Institutes, I, 1937-38, pp. 253-257, e Id., Allegory in the Migration of Symbols, Boulder, 
1977, pp. 15-42; A. Quacquarelli, II leone e ¡I drago nella Simbólica dell'etá patristica, Bari, 
1975, pág. 111;). Yarza, «Los seres fantásticos en la miniatura castellano-leonesa de los siglos 
XI y XII», Formas artísticas de lo imaginario, Barcelona, 1987, pp. 158 y 170-173, y C. Cid, 
«La crisis del arte español en el año mil», España en la crisis del arte europeo, Madrid, 1968, 
pp. 75-76.

los restantes autores dicen del 
ibis93.

Con todo, en el capitel 
que nos ocupa las aves pare
cen ser cigüeñas. El carácter 
sociable que les atribuyen 
tanto el Physiologus como 
san Ambrosio y san Isidoro, y 
su activa enemistad con los 
ofidios, hallan un eco preciso 
en la representación de San 
Andrés de Ávila. En ésta, la 
serpiente muerde el cuello de 
una de las aves que preten
den destruirla, aplastándola 
con sus patas y picoteándole 
el cuerpo (Fig. 99). No está 
de más recordar que el com
bate entre ave y serpiente 
cuenta con una dilatada his
toria en la literatura y las artes 
plásticas. Desde el águila o la 
garza del mundo grecolatino 
hasta la fabulosa ave de las 
miniaturas castellano-leone
sas de los siglos X y XI, han 

un

>. -9 ■
Fig. 99,-San Andrés: cigüeñas y serpiente.

sido varias las especies presentadas como antagonistas del reptil en 
combate que, en los Beatos, simboliza la encarnación de Cristo94.

Pero, pese a las ricas sugerencias que inspira dicho motivo, la composi
ción simétrica de las aves abulenses, narrativa y ornamental a un tiempo, ale
ja a la escena del sentido cristológico evocado. Queda reforzada, en cambio,



251

95 El motivo de la zancuda y la serpiente fue bastante reproducido en la segunda mitad del 
siglo XII, pues se repite en Segovia (I. Ruiz Montejo, El románico de las villas y tierras de Sego
via, fig. 166), Burgos (J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas..., pág. 143), Soria 
(M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escultura románica..., figs. 103, 105 y 122), Asturias (E. 
Fernández, «Sobre la serpiente: Aproximación a un tema iconográfico universal», Astura, 
4/1985, pp. 46-48, fig. 10), León y Lugo (R. Yzquierdo, La Arquitectura...de Lugo, pp. 46-49 
[Ferreira de Pantón]).

96 Al ejemplo leonés se refieren E. Fernández, Ibid., pp. 46-48, y A. Viñayo, L'ancien royau- 
me de León Román, La-Pierre-qui-Vire, 1975, pág. 95. Para el de Módena, sin relación estilís
tica con el abulense, véase A. Bergamini, La cattedrale ..., pp. 98-99 y Lanfranco e .... pág. 391, 
lám. 439.

Fiera atacando a un ave

Se ha visto en el capitel de San Andrés ocupado por un cuadrúpedo y un 
ave la representación de un felino y una cigüeña. Ciertamente, el aspecto 
leonino de la fiera justifica tal identificación en el carnívoro (Fig. 100). Se 
trataría, en tal caso, de un motivo genérico de cacería entre animales, pero 
sin demasiada tradición figurativa en el Románico ni fundamento literario, 
pues, aunque sean frecuentes en el arte medieval los leones atacando her
bívoros o en compañía de serpientes, cuando aparecen con aves, éstas sue
len ser rapaces y picotearles los lomos. En cambio, se trata de una 
composición frecuente entre otro tipo de fieras, como lobos y zorros, que 
atacan a sus víctimas por el cuello. Ejemplos de ello serían el relieve mode- 
nense ya indicado o las representaciones que del zorro y el gallo se hicie
ron en los beatos. Se pretendía con ellas aludir a un pasaje que relacionaba

su dependencia del Bestiario, por escenificar una costumbre particular de las 
cigüeñas y ser la alegoría del combate que el cristiano ha de mantener contra 
la tentación y el diablo95.

El combate de la zancuda con la serpiente se reitera -con una sola ave- a 
ambos lados del centauro y la sirena de San Vicente. Igual sucede en un capi
tel de la torre de San Esteban de Segovia, ocupado en sus dos caras por cigüe
ñas y serpientes. El modelo pudo haber sido sugerido por un capitel del 
interior de San Isidoro de León. Si bien no se repite en él la postura de las aves 
-pues éstas tienen una cabeza común-, se muestra su enfrentamiento con una 
serpiente que les enlaza los cuellos. Con todo, uno de los paralelos más pre
cisos para el capitel abulense se halla en el dintel de la Porta della Pescheria 
de la catedral de Módena. La coincidencia temática entre ambas obras mere
ce ser tenida en cuenta, al aparecer junto al relieve del Duomo un zorro devo
rando un ave similar a las anteriores96. Como se verá a continuación, en el 
interior del ábside central de San Andrés también hay un capitel decorado con 
un motivo semejante.



■ efe

252

-
-

a los heréticos con las vulpe
jas, que capturan a sus presas 
sirviéndose de la rapiña y el 
fraude ’7.

La astucia y el engaño, atri
butos que caracterizan al zorro 
en las fábulas clásicas, son 
puestos de relieve en los rela
tos que los Bestiarios insertan 
sobre este predador, y están 
presentes en cada uno de los 
episodios del Román de Re
nard, el más ilustre y popular 
representante de la especie98.

La particular morfología 
del carnívoro y ave abulense 
impide su identificación con 
dichos animales. Con todo, el 
motivo de San Andrés ha debi
do de inspirarse en relatos 
protagonizados por el zorro y 
el gallo, la grulla o la cigüeña, 
con la pretensión de inculcar 
al fiel una enseñanza semejante a la que se desprende de las escenas aquí 
comentadas. En relación con el motivo del capitel anterior, éste, además, da 
cuenta de una jerarquía en el reino animal, que va desde el más vil hasta el

97 Cfr. la opinión de C. Luis López (Cuta del Románico de Ávila..., pág. 61, fig. 1 3), con los 
animales plasmados en los Beatos, algunas de cuyas ilustraciones se encuentran en M. Cómez- 
Moreno, El arte románico..., lám. I; Los Beatos, (catálogo de la exposición presentada en la 
Biblioteca Nacional de Madrid de junio a septiembre de 1986), pp. 9 y 27, y P. Klein, Der alte
re Beatus Kodex Vitr. 14-4 der Biblioteca Nacional zu Madrid. Studien zur Beatus-lllustration 
und der spanischen Buchmalerei des 10. ¡ahrhunderts, Hildesheim, 1976, I, pp. 79-179 y II, 
láms. 169-173. Véase, además, Beato de Liébana, Commentarius in Apocalypsin (ed. E. Rome
ro Pose), Roma, 1985, II, pp. 139-148.

98 Esopo y Fedro, Fábulas morales, Barcelona, 1981, pp. 34, 55, 65 y 181; Bestiaires du 
Moyen Áge, pp. 37-38; Le Román de Renard(ed. J. Dufournet), París, 1970, pp. 74-79; R. Lull, 
Libro de las Bestias, Barcelona, 1984; E. Male, L'art réligieux..., pp. 337-338, y T.A.S. Heslop, 
«Brief in Words but Heavy in the Weitht oí its Mysteries», Romanesque and Gothic. Essays for 
Ceorge Zarnecki, I, pág. 112 y II, fig.3. Sobre la plasmación de algunas de tales fábulas hace 
interesantes consideraciones S. Moralejo en «Artes figurativas y artes literarias en la España 
medieval: Románico, Romance y Román», Boletín de la Asociación Europea de Profesores de 
Español, XVII, 1985, pp. 61-70, fig. 3 (Frómista).

Fig. 10O.-San Andrés: cuadrúpedo atacando a un ave.



253

Fig. 101 -Museo del 
Monasterio de Moissac: 
el zorro y el gallo.

más fuerte. Igual que la serpiente es atacada por aves, son atacadas éstas por 
cuadrúpedos y, entre éstos, los más débiles lo son por los más fuertes, como 
se advierte en otro capitel de San Andrés.

Dejando a un lado la identidad de los protagonistas, el motivo de San Andrés 
contó con dos precedentes seguros en la escultura románica española, situados 
en sendos capiteles de la cabecera de la catedral de Santiago. Aunque estilísti
camente no exista relación entre ellos, habida cuenta de la repetición de algún 
otro motivo de dicha catedral en el Románico abulense, no hemos de excluir 
que nuestro escultor se sintiera influido por los modelos compostelanos. Otra 
representación que pudo servir de modelo al capitel abulense es la del zorro y 
el gallo de la portada occidental de San Quirce (Burgos), animales también pre
sentes en una de las basas del Apostolado de la Cámara Santa de Oviedo".

Fuera de la Península, dos de las muestras más interesantes del motivo se 
hallan en la Porta della Pescheria de la catedral de Módena y en un cimacio 
del Museo de St.-Pierre de Moissac, con las distintas fases del ataque del zorro 
(Fig. 101). En consecuencia, y al margen de la precisa identidad de la fiera del 
capitel de San Andrés de Ávila, parece indudable que desde fechas tempranas 
los escultores románicos supieron dar forma plástica a tradiciones y fábulas 
que, en ocasiones, tuvieron como protagonistas a vulpejas de ambos sexos.

” Los citados ejemplares son reproducidos por C. Gaillard, Les débuts de la 
sculpture...espagnole..., pág. 171, lám. LXXVII, 7; M. Gómez-Moreno, Ibid., pág. 121, lám. 
CLXIII, 6, y C. Cid, «¿Existió una miniatura prerrománica asturiana?» Liño, 1/1, 1980, pp. 107- 
143 (espec. pp. 135-139, lám. II). Sobre las relaciones entre modelos y copias en el Románico 
español, véase S. Moralejo, «Modelo, copia y originalidad en el marco de las relaciones his- 
pano-francesas», Actas del V Congreso Español de Historia del Arte (Barcelona, 29 d'octubre 
al 3 de novembre de 1984), Barcelona, 1986, I, pp. 89-112.



254

Fig. 102.-San Andrés: 
zorro entre viñas.

en el Románico 
a la frecuencia 
alude a la Igle-

La viña devastada por raposas

El carácter astuto y depredador del zorro es puesto de manifiesto nueva
mente en otro capitel de San Andrés decorado con una cabeza y un animal 
de este tipo entre racimos de uvas (Fig. 102). La escena no parece determina
da por la lectura de los Bestiarios o el recuerdo de alguna fábula, sino que 
podría inspirarse en un versículo del Cantar de los Cantares que dice: 
«/Cazádnos las raposas, las raposillas que destrozan las viñas, nuestras viñas 
en flor!». Beato de Liébana, Rábano Mauro y Herrada de Hohenbourg lo glo
saron, viendo en tal pasaje una alegoría de los malos sacerdotes, heréticos o 
cismáticos que, semejantes a zorros, devastan la Iglesia l0°.

Como en el motivo que le precede, carece de paralelos 
abulense. Tampoco es popular en la escultura románica, pese 
con que en los sermones y crónicas de catedrales y abadías se 
sia como viña feraz o arrasada. Son abundantes las representaciones miniadas 
que muestran a animales de todo tipo entre vástagos y follaje, asi como los 
capiteles decorados con racimos de uvas; sin embargo, no abundan los para

íso La cita está tomada del Cantar de los Cantares, 2, 15. Véase, además, Beato de Liebana, 
Ibid., II, pp. 147-148; C. Carnes, Allegories et Symboles dans l'Hortus Deliciarum, Leiden, 
1971, pág. 64, y The Hortus Deliciarum oí Herrad... (op.cit.), pp. 203 y 368, n. 301 y 760, fig. 
301?



2) El repertorio animalístico y monstruoso: morfologías

a) Cuadrúpedos

255

Bestia de varias cabezas

De los animales representados en el Románico abulense, el más insólito 
es el que ocupa la cara principal de un capitel del absidiolo sur de San Vicen
te. Se trata de una bestia alada, con cuerpo y cabeza de león, dotada de otra 
pequeña cabeza felina a la espalda y de una cola rematada en cabeza de ser
piente (Fig. 103).

lelos iconográficos para el motivo al que hacemos referencia. Fuera de la 
Península conocemos un relieve de St. Céraud d'Aurillac en donde se repre
sentan unos zorros rampantes empeñados en comerse los racimos de una 
viña. Pero su composición es muy distinta a la abulense, con un carácter cla
ramente ornamental y una disposición simétrica, con los animales afrontados 
en torno a un arbusto de vid 101.

,0' En relación con el simbolismo papal de las vides, véase C. Verzár Bornstein, Portáis and 
Politics..., pág. 81, figs. 89-91, así como V.H. Débidour (Le bestiaire sculpté..., fig. 38), para el 
relieve de Aurilhac. Las vides ocupan, asimismo, la superficie de sendos capiteles de S. Clau
dio de Olivares de Zamora (A. Viñayo, L'ancien royaume de León román, pág. 294) y de S. 
Lorenzo del Vallejo (P. Rodríguez Escudero, Arquitectura y escultura románicas en el Valle de 
Mena, Salamanca, 1986, fig. 87.

A los animales que protagonizan escenas inspiradas en los bestiarios o en 
pasajes de carácter moralizante, hay que sumar aquellos otros que, ya de for
ma aislada, en grupo o en composiciones ornamentales, ocupan las superfi
cies de otros muchos capiteles y cimacios abulenses. Para su estudio, hemos 
juzgado oportuno dedicar un apartado a sus morfologías y otro a las aso
ciaciones y composiciones animalísticas arguméntales o de tipo ornamental. 
En el primero, el orden a seguir vendrá determinado por el puesto ocupado en 
la jerarquía animal. Así pues, comenzaremos dando cuenta de los cuadrúpe
dos, seguiremos con las aves y concluiremos con los reptiles. Mención apar
te merecen los híbridos con rasgos humanos, de ahí que se haya dejado su 
estudio para el final. Dado que la morfología de algunos animales ya ha sido 
descrita al tratar del Bestiario, o habrá de serlo en el apartado siguiente, en 
éste nos limitaremos a dejar constancia de su representación, remitiendo al 
apartado en cuestión.



256

Fig. 103.-San Vicente: 
bestia de varias cabezas.

Fig. 1O4.-San Millán 
de Segovia: bestia 
de varias cabezas.

Nada en Ávila hay semejante a este monstruo, cuyas tres cabezas no pue
den imputarse a un efecto ornamental o a una solución compositiva sugerida 
por el marco espacial y las leyes de simetría. Al contrario, la bestia de San 
Vicente sirve para hacer una vez más patentes las relaciones artísticas entre el 
taller de la cabecera de dicha iglesia y el más destacado de San Millán de 
Segovia. Allí, un animal provisto de una cola rematada en tres serpientes, aun
que, al parecer, sin alas ni cabeza sobre el lomo, decora un capitel de la nave 
central (Fig. 104).



257

102 A los capiteles sorianos alude M. Cortes en el apartado dedicado al de Tiermes, repro
ducido en el catálogo de la exposición Las edades del Hombre. El Arte en la Iglesia de Casti
lla y León, Valladolid, 1988, pág. 36.

103 A la quimera se refiere san Isidoro en sus Etimologías, II, pág. 53 (lib. XI, cap. 3, 36), 
siendo reproducida por A. García Bellido en Arte Romano, Madrid, 1979, pp. 31-34. De las 
relaciones entre la quimera y la bestia apocalíptica se ha ocupado R.N.B. Goddard-Giessen 
(«The Iconography of the Whore in Marcabru’s «Soudadier, per cui es iovens», Marbod of Ren- 
nes and the Beatus of Liebana Manuscripts», Romanistiche Zeitschrift für Literaturgeschichte, 
núm. 3/4, 1987, pp. 277-291), mostrándose algunas representaciones de tal bestia en Los Bea
tos, pp. 68-69 (Burgo de Osma), 76-77 (British Library: Beato de Silos), y 84-85 (Pierpont Mor
gan Lib.).

Más parecida aun a la bestia abulense es la que ocupa el lateral de un 
capitel procedente de Tiermes (Soria), decorado en su frente con la bestia hep- 
tacéfala del Apocalipsis. La que le acompaña coincide con la abulense en el 
aspecto felino y en tener una cabeza secundaria sobre el lomo. El motivo gozó 
de especial fortuna en tierras sorianas, pues además del mencionado capitel, 
se repite -como bestia de siete cabezas- en capiteles de San Juan del Duero 
y San Pedro de Caracena ’02.

Su antecesor en el arte clásico es la célebre quimera, de la que ya existen 
representaciones en la cerámica de figuras negras del siglo VII a.C. Aun así, 
más próximas en el tiempo y en el aspecto son las bestias apocalípticas de las 
ilustraciones de los Beatos, cuya inspiración en la quimera ya ha sido puesta 
de manifiesto por R. Goddard. Pese a que ni en el capitel abulense ni en el 
segoviano tienen las bestias siete cabezas, éstas podrían inspirarse en la del 
Apocalipsis. De ser así, la serpiente que aparece ante el monstruo en el capitel 
de San Vicente tal vez aluda al dragón apocalíptico, y a uno de los adoradores 
de la bestia, el personaje que la sigue en el capitel segoviano. Precisamente su 
representación en el Beato de Silos de 1109, la muestra como un león con cola 
de serpiente: morfología que repite la bestia del capitel de San Vicente ,03.

Grifos

Las primeras referencias a estos fabulosos animales, híbridos de león y 
águila, proceden de Herodoto. Su carácter alado y su atracción por el oro fue
ron señalados por Plinio, quien indica que proceden de Etiopía, poséen largas 
orejas y un terrible pico. Virgilio y Servio añadieron nuevos datos, como su 
nacimiento en las regiones hiperbóreas y su hostilidad hacia los caballos, que 
luego recogería san Isidoro en sus Etimologías.

Estos rasgos fueron exagerados por los autores medievales, viendo en el 
grifo un monstruo capaz de apresar y transportar hasta su nido a caballos, bue
yes e incluso elefantes. La característica que le hace más diferente del león es 
que esa fiereza que demuestra hacia los animales de gran tamaño, la aplica



258

Fig. W5.-San 
Vicente: grifos.

'<« Además de san Isidoro, Etimologías, II, pág. 73 (lib. XII, cap. 2, 17), véase el Bestiario 
medieval, pp. XVIII y 78-85, y fig. pág. 273 (Bestiario aéreo de la Bodleian Lib. de Oxford); F. 
McCulloch, Ibid., pp. 122-123, lám. IV, fig. 3, y P. Michel, Tiere ais Symbol..., pp. 66-67.

también al hombre, al que puede atrapar estando armado y a caballo. Su vora
cidad hace que Pierre de Beauvais le describa como un ave del desierto que 
vive sólo para buscar comida, rasgo que le hace sensiblemente distinto al 
león, que sólo mata cuando está hambriento y que, en general, respeta la vida 
del hombre, según se cuenta en los Bestiarios. En éstos se representa al grifo 
con una presa, elevándola por los aires104.

En el Románico abulense, el grifo es uno de los animales más representa
dos. Aparece en casi todas las iglesias de la ciudad, generalmente en pareja o 
asociado a otros animales, y en un caso, enfrentado a un caballero. Pero, pres
cindiendo ahora de su situación en el capitel, daremos cuenta de los grupos 
a que da lugar en función de su aspecto.

El compuesto por los grifos de la cabecera de San Vicente se caracteriza por 
la fidelidad al modelo clásico de sus cuerpos, de anatomía cuidada y superficies 
redondeadas. Tienen orejas picudas y erguidas y sus garras están cinceladas con 
esmero, al igual que el plumaje de las alas. Estas surgen de dobles anillos situa
dos en los muslos delanteros, y se cubren con tres filas de plumas redondeadas 
en la base y otras, paralelas y largas, en el remate (Fig. 105).

Las orejas faltan en los grifos de los capiteles CN1, CN4 y CS6 de San Pedro, 
que, pese a seguir las pautas de los anteriores, podemos incluir en grupo aparte,



259

Fig. 106.-San Pedro (ábside norte): grifos.

También surgen del lomo las alas de los grifos del capitel CS1 del absidiolo sur de 
San Pedro (Fig. 107) y del ya citado del interior de San Segundo, pero por su dis
posición y aspecto menos grácil, hemos de incluirlos en otro grupo.

Afines al modelo brindado por los grifos afrontados y esbeltos de San 
Vicente y San Pedro, pero de cuerpos más esquemáticos, y con alas surgidas 
de los muslos, pero rematadas de forma recta y con las plumas reducidas a 
varias lineas paralelas, son los de la portada sur de San Segundo ’05.

105 Se producen tales capiteles en C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., figs. de las 
pp. 49 (San Andrés), 64 (San Segundo) y 117 (Sto. Tomé), y en M. Gómez Moreno, Ibid., II, 
lám. 317 (portada sur de San Segundo y no la port. occ. de San Andrés). Para las primeras repre
sentaciones del animal en el arte oriental, véase H. Frankfort, Arte y Arquitectura del Oriente 
antiguo, pp. 278-279, figs. 304 y 306. Mayor semejanza hay entre los grifos de la cabecera de 
San Vicente y el de un capitel de la nave sur de la catedral de Santiago, como indica S. Mora- 
lejo en «Notas para una revisión de la obra de K. J. Conant», Ibid., pág. 236. A diferencia de 
lo ocurrido normalmente, pensamos -con dicho autor- que fueron los grifos abulenses los que 
inspiraron el compostelano, que, a su vez, parece haber sido imitando en la catedral de Tuy (I. 
Bango, La Arquitectura..., en Pontevedra, lám. CXXII-i, pág. 345).

por ser de cuerpos más delga
dos y tener las plumas de la 
base del ala dispuestas en espi
ga y afiladas. Además, los del 
capitel CN4 aparecen con el 
cuello cubierto de plumas o 
mechones rayados (Fig. 106).

Tal circunstancia sólo se 
repite en el grifo enfrentado al 
caballero de la cabecera de San 
Segundo y en los de la portada 
occidental de Santo Tomé. 
Estos se atienen al modelo pro
porcionado por los del citado 
capitel de San Pedro, pero en 
lugar de emerger sus alas desde 
los muslos, lo hacen desde el 
lomo, en una suave curva. En 
ello coinciden con los grifos de 
las portadas de San Andrés, 
más fieles en sus cabezas y 
modelado, sin embargo, a los 
de la cabecera de San Vicente.



260

Fig. 107.-San Pedro 
(ábside sur): grifos y 
león alado.

Fig. 108.-San 
Vicente (nave sur): 

grifos y aves.

En otro apartado hemos de incluir a los grifos del segundo pilar de la nave 
sur de San Vicente, que carecen de las orejas que tienen los de la cabecera de 
esta iglesia y marchan uno en pos del otro (Fig. 108). En ello y en su aspecto 
más voluminoso, coinciden con los del capitel CS1 de San Pedro. Su estilo, 
sin embargo, difiere claramente, siendo los de San Pedro de realización más 
torpe, con cabezas y patas demasiado estrechas en relación al tronco. Las alas 
de éstos, además, en vez de surgir de los muslos como sucede con los grifos



261

106 San Isidoro, Etimologías, II, pp. 69-70 (Iib. XII, cap. 2). Respecto al sentido alegórico del 
león en la Exégesis cristiana, véase san Ambrosio, Hexaemeron, lib. VI, cap. V, cois. 255-257; 
Bestiaires du Moyen Áge, pp. 21 -22 (P. de Beauvais) y 213-216 (B. Latini); C. Huppeau, Le Bes
tiaje Divin de Cuillaume Clerc de Normandie, Ginebra, 1970 (facs.), pp. 74-81; F. McCulloch, 
Ibid., pp. 137-138; Bestiario medieval, pp. XIII-XIV y 23-29, y W. Molsdorf, Christliche Sym- 
bolik der Mittelalterlichen Kunst, Graz, 1968, pp. 130-131 (alusión al león como símbolo del 
diablo).

Leones

El león es el animal más representado en el Románico abálense. Aparece 
en pareja, adoptando diversas posturas, en las iglesias de San Vicente, San 
Pedro, San Andrés y San Isidoro, o acompañado por otros seres, en escenas 
de difícil interpretación, en las iglesias de San Andrés y San Segundo. Lugar 
aparte merecen las representaciones que le muestran domeñado por un hom
bre, como sucede en los capiteles de San Vicente y San Pedro ya estudiados. 
Pero no sólo por su actitud y acompañantes pueden clasificarse los leones 
del Románico abulense; también el aspecto de su cuerpo permite establecer 
con ellos distintos grupos.

Como ya señalaba en las Etimologías san Isidoro, los leones pueden ser 
grandes o pequeños, y de melena encrespada o corta 106. Los que acompañan 
a la figura femenina del capitel CC1 de San Andrés la tienen ensortijada y son 
de aspecto manso, y lo mismo sucede con los leones de un capitel exterior 
de su cabecera y de los capiteles CN2 de San Vicente y San Pedro (Figs.109 
y 110).

Otro grupo a destacar, también con melena larga, pero rala y rayada, lo 
constituyen los leones de los capiteles CC2, CC6, CC12, CC16 y CC18 de San 
Andrés, debidos al escultor de la mitad izquierda de su capilla mayor (Fig. 
111). Las fieras muestran un deficiente estudio anatómico y son de cuerpos 
más delgados, cabezas triangulares, orejas picudas, ojos saltones y amplias 
fauces. En ello coinciden con los leones de cabeza común del capitel CC10 y

de San Vicente, lo hacen del lomo -como ya indicamos-, formando una 
amplia curva en su base y cubriéndose con un plumaje homogéneo.

Esta clasificación morfológica se combina, como hemos apuntado, con 
otra que atiende al lugar ocupado por los grifos en los capiteles. En los de tres 
caras, un grifo pasante decora la cara principal, cubriéndose las laterales con 
animales de igual o distinta especie, o incluso, como hemos visto en San 
Segundo, con un personaje. Los capiteles angulares, por su parte, se destinan 
a grifos esbeltos y afrontados. A unos y otros tendremos ocasión de referirnos 
con más detenimiento en un próximo apartado.



262

Fig. 109.-San Vicente 
(ábside norte): león y 
cuadrúpedo rampante.

Fig. 110.-San Pedro: 
león y cuadrúpedo 
rampante.

■Y-'\

■or Representaciones de tales capiteles pueden verse en C. Luis López, Guía del Románi
co..., figs. 5 (CC10) y 10 (CC20) 6, 8, y 9.

con otros del mismo autor carentes de melena -capiteles CC4 y CC8- o con 
ésta partida en dos largas guedejas (CC20)107.

De mechones triangulares y rayados son las melenas de los leones del 
pilar NS1 de San Andrés y de la cabecera de San Segundo (CC1 y CS2), ambos



Fig. 11 l.-San Andrés: leones afrontados.

Fig. 112.-San Isidoro: leones afrontados.

263

108 Además de en las Figs. que 
acompañan nuestro texto, algunos de 
tales capiteles se reproducen en la 
lám. 326 del tomo II del Catálogo 
monumental...de Ávila de M. Cómez- 
Moreno (San Andrés), C. Luis López, 
Ibid., fig. 10 (San Andrés) y pág. 64 
(San Segundo).

robustos, pero debidos a de 
distinta mano. Y cuerpos tam
bién gruesos, pero con la mele
na caída en dos mechones 
rizados sobre el pecho, mues
tran los leones de dos capiteles 
del ábside de San Isidoro (Fig. 
112) y los de un capitel de la 
portada occidental de San 
Andrés loe.

Un último grupo de leones 
con melena, sin duda el más 
representativo del Románico 
abulense, es el que reúne a los 
de lomos arqueados y recu
biertos por erizados mechones. 
Salvo los que parecen haber 
proporcionado el modelo, los 
del capitel CC10 del ábside 
central de San Vicente -algo 
más musculosos que los res
tantes-, son de cuerpos esbel
tos y cabezas gatunas. 
Aparecen en las dos portadas 
de la basílica martirial (Fig. 
11 3) y en la portada sur de San 
Andrés. A ellos hay que sumar 
los de un capitel de la cabece
ra de San Isidoro (Fig. 114) y 
los de los capiteles CC12 y 
CN8 de San Pedro, que care
cen de mechones sobre el 
lomo (Fig. 115). Sí los tienen



Fig. 1 / 4.-San Isidoro: leones arqueados.

264

Fig. 113.-San Vicente 
(portada sur): leones 
arqueados.

los leones del capitel CC9 de 
dicha iglesia, que vuelven los 
cuellos hacia atrás, alzando las 
cabezas (Fig. 116).

Entre los leones sin melena 
habría que destacar los ya 
citados de San Pedro, cuya 
peculiar postura obliga a em
parejarlos con el grupo de los 
leones arqueados. Próximos en 
estilo, pero con las cabezas 
erguidas, son los leones del 
capitel CN7 de San Pedro, fie
les al modelo marcado por los 
leones erguidos de los capite
les CS5 y CS11 de San Vicente. 
A ellos hay que agregar los que 
aparecen mezclados con áspi
des en un capitel de su nave 
sur y los que flanquean una 
gran cabeza de león en el absidiolo sur de San Andrés (Fig. 117). A un gru
po muy distinto, pero también sin melena, pertencen los leones del capitel 
dedicado a Sansón en el absidiolo sur de San Pedro. Por su complexión y 
estilo, han de relacionarse con el de la nave central de San Andrés antes 
mencionado.



265

Fig. 115.-San Pedro: 
leones arqueados.

t -Z
Fig. 116.-San Pedro: cabeza de grifo entre leones.

,(w Cfr. a los anteriores, los leones de la pág. 119 de C. Luis López, Ibid. y de las láms. 317 
y 329 del t. II del Catálogo...de Ávila de M. Gómez-Moreno (Portada sur de San Segundo).

Del mismo autor, y, por consiguiente, de estructura anatómica muy 
similar a los citados leones de San Pedro, es el león alado que acompa
ña a los grifos del 
capitel CS1 de su 
absidiolo meridional. 
Sólo se diferencia de 
éstos por la forma de 
su cabeza, pues su 
cuerpo y alas son 
idénticos a los de los 
citados grifos. A éste 
hay que añadir los 
leones alados de las 
portadas meridiona
les de San Segundo y 
Santo Tomé, cuya 
anatomía recuerda 
parcialmente la de 
los leones de la por
tada occidental de 
San Andrés ,09.



266

Cuadrúpedos y cabezas de 
animales en cimacios

Fig. 117.-San 
Andrés: cabeza de 
león entre felinos.

Sólo dos cimacios abulenses, 
ambos en la capilla mayor de San 
Andrés, se decoran con animales 
aislados. El CC18 muestra a un 
cuadrúpedo atacado por otro del 
que sólo se ve la cabeza, por lo 
que podría incluirse en el grupo 
dedicado a las asociaciones argu
méntales entre animales (Fig. 
118). El otro cimacio tiene una 
ara ocupada por un cuadrúpedo 
n cabeza y apresado por entre- 
izos (Fig. 102).

El área de difusión de este 
tipo de motivos coincide con la 
indicada para otros cimacios 
con escenas zoomórfícas. Hay 
leones pasantes en Loarre y 
junto a otros cuadrúpedos en 
Santillana, Aibar y Olleta. Simi-

Fig. 118,-San Andrés (cimacio): cabeza felina devo
rando un duadrúpedo.



b) Aves:

267

Águilas

El águila es una de los aves presentes en todas las versiones, latinas o fran
cesas, del Bestiario. El significado moralizante que en éstas se le dió deriva de 
un versículo del Salmo 102, en el que se concibe al águila, cual ave fénix, como 
símbolo de renovación. La creencia popular le atribuía la facultad de rejuvene
cer al sentirse vieja y pesada, volando hacia el sol y sumergiéndose luego tres 
veces en el agua de una fuente.

El sentido alegórico del águila fue puesto de manifiesto en los Bestia
rios. Según éstos, el hombre cubierto de harapos y con los ojos del alma 
velados, ha de buscar la fuente divina y bautizarse. En los bestiarios estos 
aspectos del águila son ilustrados de forma narrativa, presentando a ésta en 
vuelo hacia el sol, sumergiéndose en la fuente o probando el valor de sus

1,0 Junto a nuestras Figs., véase C. Luis López, Cuta del Románico de Ávila..., pág. 56, fig. 6 
(San Andrés) y pág. 65 (San Segundo), y M. A. García Guinea, El Románico en Santander, II, figs. 
222-224 (Santillana). Por su proximidad a Ávila, conviene destacar, asimismo, la presencia de 
cimacios con motivos zoomórficos en San Miguel de Iscar (Valladolid) y San Salvador de Sepúl- 
veda (I. Ruiz Montejo, El románico de villas... de Segovia, fig. 9, pp. 22 y 26-27. Para los ejem
plos ultrapirenaicos, véase V. H. Débidour, Le bestiaire sculpté..., pág. 121, figs. 7, 90, 93, 145 
(Conques), 156 (Aulnay), 161-163 (Moissac, Toulouse y La Daurade), 166 (Perignac) y lám. 238; 
A. K. Porter, Romanesque Sculpture of the Pilgrimage Roads, V, láms. 611, 613 (Elna), y E. Verg- 
nolle, «A propos des chapiteaux de St.-Benoít-sur-Loire. Quelques problémes du chapiteau corint- 
hien au Xle. siécle», Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, núm. 6, 1975, pp. 193-202, fig. 3.

lares persecuciones se repiten en cimacios gascones (Mazéres), y animales de 
todo tipo pueblan los cimacios del claustro de Moissac, de La Daurade y St.- 
Sernin de Toulouse y de Ste. Foy de Conques "°.

Respecto a las cabezas de mamíferos o aves, hemos de señalar que pese a 
su relativa presencia en el Románico español, en Ávila sólo aparecen en el 
cimacio CN2 de San Segundo y el CC12 de San Andrés. Se trata de cabezas 
de hocico apuntado y orejas puntiagudas que podrían pertenecer a un lobo o 
un felino (il.14-a). Aparece la primera entre roleos de palmetas en helicoidal 
y la segunda mordiendo un tallo del que penden varias pomas. Esta relación 
entre las cabezas y la vegetación que las rodea se repite, en la primera mitad 
del siglo XII, en cimacios de San Isidoro de León, la Puerta de las Vírgenes de 
Silos, San Esteban de Sós del Rey Católico, Sta. María de Uncastillo o San Jor
ge de Azuelo. Tal relación falta, en cambio, en cimacios de San Martín de Fró- 
mista, Santillana, Castañeda o Santa María de Carrión.



V ■ i .

268

Fig. 120.-San Esteban: 
águilas de alas 

explayadas.

t
I

Fig. 119.-San Vicente: águila de perfil.

%

$

: j

crías Nada de ello sucede 
en los relieves románicos, en 
donde el águila adopta la posi
ción frontal propia de su pre
sentación heráldica.

Así, con las alas extendidas, 
aparecen la mayoría de las 
águilas del Románico abulense. 
Sólo las que flanquean a Sansón 
en el capitel CS1 del absidiolo 
meridional de San Vicente y las 
del capitel de la tercera respon- 
sión de la nave norte están de 
lado y con las alas replegadas 
(Fig. 119). Estas últimas cuentan 
con precedentes en el arte 
romano, pero, pese a su escasez 
en el Románico, es probable 
que se inspiren en las de un 
capitel del interior de San Isido
ro de León.

111 Véase, al respecto, san Isidoro, Etimologías, lib. XII, 7, 53; san Ambrosio, Hexaemeron, cap. 
XVIII, 61 (P.L., ed. Migne, XIV, cois. 231-232); J.P. Kirsch, «Aigle», Dictionnaire d'Archéologie Chré- 
tienne et de Liturgie, I, Paris, 1924, cois. 1035-1038; F. McCulloch, Medieval Latin and French Bestia- 
ríes, pp. 113-115, lám. III, fig. 5; Bestiario medieval, pp. 73-78 y 272 IMs. Ashmole 1511 de la Bodleian 
Lib.); Bestiaires du Moyen Age, pp. 29-30 y 77-78, y C. Huppeau, Le Bestiaire Divin..., pp. 100-104.



Fig. 121 .-San Nicolás: águilas de alas explayadas.

269

ángulos o en el centro de sus caras. 
Adoptan ésta posición si el capitel 
consta de tres caras, y la primera si 
éste sólo muestra dos.

l, s

Las de alas explayadas pue
den clasificarse en varios grupos, 
en función de su estructura física 
y de su disposición en el capitel. 
Según la primera, habremos de 
distinguir entre las águilas rechon
chas de San Esteban y San Nico
lás, y las más estilizadas de San 
Vicente y San Pedro. En cuanto a 
la segunda, la mayor variación se 
registra en la posición de la 
cabeza, frontal o de perfil. Grupo 
aparte forman las águilas leonto- 
céfalas de un capitel del interior 
de San Vicente, aunque sus cuer
pos sean iguales a los de las res
tantes de esta iglesia. Todas ellas 
aparecen de frente, apoyadas en 
el collarino y regidas por la sime
tría. También concuerdan en el 
número de ejemplares por capi
tel, siempre dos y situadas en los

La distinta ubicación de las 
rapaces sobre la superficie del 
capitel determina su volumen y 
proporciones. Las águilas de San 
Esteban y San Nicolás son las más 
voluminosas. Sus cabezas, situadas 
bajo las volutas del ábaco, son 
esferas exentas, en tanto que sus 
cuerpos ovalados emergen del fon
do con un considerable relieve, 
ocupando con sus alas las tres 
caras del capitel (Fig. 120 y 121). 
La disposición en los frentes propi
cia, en cambio, aves más esbeltas. 
El cuerpo apenas tiene más volu-

I
Fig. 122.-San Vicente: águilas frontales con 

cabeza ladeada.

: ■•■¡y. . ■ A

> y >



270

Fig 123.-San Pedro: 
águila esbelta con alas 
explayadas.

men que las alas, gozando de mayor relieve las cabezas por estar realizadas en el 
dado del abaco. También aquí las garras se aferran al collarino y las alas se expla
yan. Esa misma situación ocupan las águilas que muestran las cabezas de perfil.

Las características morfológicas señaladas responden a dos concepciones 
distintas. Las águilas de San Esteban y de San Nicolás parecen del mismo taller 
y dependen estrechamente de modelos cántabros"2. En cambio, las águilas de 
cuerpo esbelto de San Vicente y San Pedro son obra de talleres distintos, pese 
a la similitud de sus proporciones (Fig. 122 y 123).

Tal disposición cuenta con notables precedentes en el arte antiguo, 
sumerio, sasánida y greco-romano, a los que ya se han referido J. Baltru- 
saitis y D. Jalabert. Pero, a diferencia del prototipo oriental, en el arte gre
co-romano el águila adopta una actitud más natural y una representación 
más realista de los miembros de su cuerpo, perdiendo parte de la rigidez 
mesopotámica ,n.

1,2 De la iconografía del águila se ocupa D. Jalabert en «De l'art oriental antique á l'art 
román. Recherches sur la faune et la flore romanes. III. L'aigle», Bulletin Monumental, pp. 173- 
194 (espec. pág. 184: representaciones del águila en el arte clásico, fig. 20-a: relieve del tea
tro de Arles). En relación a los capiteles abulenses, además de J.L. Gutiérrez, Las iglesias 
románicas de Ávila, pág. 156, véase M" M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: la 
contribución de Cantabria a la escultura románica abulense», VI Congreso Español de de! 
Arte: Los caminos y el arte, II, Santiago, 1989, pp. 219-231.

i» Véase J. Baltrusaitis, Art sumerien, art román, París, 1934, pp. 56-57; D. Jalabert, Ibid., 
pp. 176-187, figs. 20-21; J.P. Kirsch, «Aigle», Ibid., I, cois. 1035-1038,, y H. Frankfort, Arte y 
Arquitectura del Oriente antiguo, pág. 63, figs. 63 y 70.



271

1,4 Aguilas de alas explayadas, leontocéfalas o con la cabeza de perfil, se reproducen en D. 
Jalabert, Ibid., pp. 189-192, figs. 6, 7, 8, 9, 10, 12 (obras mesopotámicas), 18 y 19 (visigóticas) 
y 14 y 17 (islámicas). Con respecto a las de San Esteban y San Nicolás de Ávila, para sus pre
cedentes hispanos véase C. Gaillard, Les débuts de la sculpture.... lám. LXV, 21 (Loarre); R. 
Oursel, Floraison de la Sculpture romane, 1, La-Pierre-qui-Vire, 1973, pp. 364-365, figs. 151- 
152 (Iguácel); M. Gómez-Moreno, El arte románico español, láms. CXXXI, 4 (León) y CLXIII, 5 
(Santiago), y M.A. García Guinea, El Románico en Santander, I, pág. 320, fig. 168 (Pujayo), pp. 
362-369, fig. 336 (Raicedo), II, pág. 239, fig. 631 (Cervatos), pp. 402-403, fig. 683 (Bolmir), pp. 
262-305, fig. 472 (Castañeda) y pp. 524-561, fig. 1119 (Elines).

Al influjo romano, evidente en los escultores provenzales, hay que 
sumar las aportaciones orientales. A ellas se deben, probablemente, la sime
tría, rigidez y el tratamiento ornamental del plumaje de que hacen gala aves 
como las plasmadas en los capiteles de San Esteban y San Nicolás de Ávila. 
En ellas, el aspecto naturalista que ofrecen algunos prototipos hispanos, 
como son las águilas de Loarre y Jaca (Fig. 1 24), ha sido modificado en favor 
de una plasmación más simple y geometrizada, ya presente en Iguácel y 
derivado de piezas cántabras (Elines, Cervatos (Fig. 125), Bolmir, Pujayo, 
Raicedo y Castañeda) "4.

Son menos abundantes los posibles modelos de las águilas de San Pedro 
y San Vicente, aunque la cabeza de perfil y alas extendidas de éstas últimas 
probablemente deriven del águila de un capitel de la fachada sur de San Isi
doro de León. La cabeza frontal de las águilas de San Pedro, en cambio, se 
repite en las leontocéfalas de San Vicente y en la de un capitel del interior de 
San Millán de Segovia. Por otra parte, la cabeza felina de las águilas de un 
capitel de las naves San Vicente, junto con su tendencia a la planitud y a ins
cribir las alas en rectángulos paralelos al cuerpo, nos hace pensar en un influ-

Fig. 124.-Loarre:
águila con alas ,.v

explayadas. :



272

Fig. 125.-Colegiala 
de Cervatos: águila 
con alas explayadas.

Fig. 126.-San Vicente 
(nave norte): 

águilas leontocéfalas.

■ •ví’-Vj

115 Respecto al águila leontocéfala pueden verse H. Frankfort, Arte...del Oriente antiguo, pp. 
63 y 69-71, figs. 63: relieve de El Obed y 70: vaso de Entemena, de Telloh (correspondientes al 
arte protodinástico mesopotámico (3000-2340 a.C) y D, Jalabert, Ibid., pp. 176-178, fig. 9.

jo orientales a través de obras de carácter suntuario, más que en una copia 
directa de otros capiteles románicos (Fig. 1 26) "5.

Ni éstas últimas, ni las águilas de cabeza ladeada de San Vicente cuentan 
con paralelos en el Románico abulense, aun cuando sus cuerpos se asemejen 
a los de las sirenas aladas, y la posición en de sus cabezas repita la de las águi-



273

Palomas

La tórtola o paloma se representa siempre acompañada de su pareja en 
diversos capiteles de los absidiolos central y septentrional de San Pedro y San 
Vicente (Fig. 128), de la portada norte de esta iglesia y del exterior del ábside 
central de San Andrés. De ahí que hayamos de referirnos a ellas nuevamente al 
tratar de las composiciones ornamentales entre animales de la misma especie.

Fig. 127.-San Claudio de 
Olivares (Zamora): águila 
frontal con cabeza de 
perfil.

Algunos ejemplos de águilas frontales de cabeza ladeada pueden verse en I. Bango Tor- 
viso, La arquitectura...en Pontevedra, pp. 105-107, lám. XXXIV,c (Santiago de Breixa); D. Jala- 
bert, Ibid., pp. 176-193, figs. 1 (Arles), 7-8 (arte mesopotámico), 13 («manto de Carlomagno» 
de la cat. de Metz), 15( vaso del Mus. del Ermitage), 18-19 (iniciales ornadas visigóticas), 21 
(altar de la cat. de Aquileia), 23 (Mausole) y 26 (dintel de Villemagne), y ). Evans, Cluniac art..., 
fig. 86 (sudario de St-Germain d'Auxerre).

las de alas replegadas que acompañan al Sansón del absidiolo sur de San 
Vicente. Entre los paralelos para las frontales con cabeza de perfil cabe desta
car la de un capitel de San Claudio de Olivares (Zamora), de estilo muy dife
rente (Fig. 127). Las mismas pautas se repiten en capiteles de los claustros de 
St. Trophime d'Arles y St. Paul de Mausole, en Saint-Remi. En la posición de 
perfil de la cabeza ha debido de influir la tradición iconográfica del ave, pues
to que en casi todas sus representaciones sobre superficies de escaso volumen 
-desde los relieves sumerios del IV-lll milenio a.C. a los tejidos medievales- 
se disponen así las cabezas de las águilas, frontales y con alas explayadas"6. 
Eso hace inviable la pretensión de encontrar una fuente específica para el 
capitel de San Vicente. Como en el caso anterior, han podido concurrir varias 
en su gestación escultórica, y especialmente, las de tipo suntuario.



274

Fig. 128-San Vicente 
Iportada sur): palomas o 

tórtolas.

Fig. 129.-San Pedro: 
palomas o tórtolas.

Coinciden tales capiteles en mostrar las aves apoyadas sobre el collarino 
del capitel y con las cabezas vueltas hacia atrás, arqueando el cuello para 
tocar el pico de la compañera. Su aspecto es realista y están bien proporcio
nadas. Los cuerpos y cabezas muestran superficies lisas, sin marcas de plu
maje, que sólo aparecen en colas y alas. Cada pareja de aves ocupa una cara 
del capitel, apareciendo de perfil, con los cuerpos divergentes y las cabezas 
giradas hasta tocarse. Semejante actitud sugiere el arrullo de palomas o tórto
las, de ahí que hayamos optado por encabezar este apartado con su nombre.



275

Aves zancudas

Las aves zancudas plasmadas en la escultura románica abulense se dividen 
en dos grupos. Al primero, por su temática, pertenecen las cigüeñas con ser
pientes de los capiteles de San Andrés y San Vicente, pese a sus diferencias en 
estilo y postura. Con todo, mayores son las diferencias que las separan del 
segundo grupo, cuyas zancudas constituyen uno de los motivos zoomórficos de 
mayor carácter ornamental del Románico abulense. Se presentan en una incon
gruente postura, con los cuellos girados hacia atrás y metidos entre alas y patas. 
Están dispuestas en parejas, sobre capiteles sencillos -en San Isidoro (Fig. 130)-

117 Del simbolismo de la paloma se ocupan F. McCulloch, Medieval Latín and French Bes- 
tiaries, pp. 30-33, 38-39 (Physiologus latino, «De bestiis et aliis rebus», lib. I del Pseudo Hugo 
de San Víctor, Aviarium y Physiologus métrico de Theobaldo) y 111-112, y san Ambrosio, 
Hexaemeron, lib. V, cap. XIX, 62 (P.L., ed. Migne, cois. 232-233. La tórtola, por su parte, ins
piró muchos comentarios a los Padres de la Iglesia como emblema de la fidelidad conyugal y 
de la fidelidad de la Iglesia a Cristo, entre los que cabe destacar a san Basilio, san Gregorio 
Nazianceno, san Gregorio de Nisa, san Epifanio, san Jerónimo y san Agustín (C. Huppeau, Le 
Bestiaire Divin..., pp. 169-171). Véanse, además, san Ambrosio, Hexaemeron, lib. V, XIX, 62- 
63 (cois. 232-233) y VI, 4-29; F. McCulloch, Ibid., pág. 178, y Bestiario medieval, pp. 90-93.

En San Vicente y San Pedro (Fig. 129), los capiteles completan su decora
ción con caulículos rizados en voluta en la zona del abaco. El capitel de San 
Andrés ha perdido la decoración de una de sus caras, pero en la conservada 
se advierte un ave de perfil con la cabeza vuelta hacia el vértice y otra, en el 
extremo, en la misma postura.

Las aves del interior de las cabeceras de San Vicente y San Pedro son tan 
semejantes en proporciones, actitudes y modelado -aun cuando ahora apa
rezcan doradas en ésta y blanqueadas en aquella- que parecen realizadas por 
la misma mano. El capitel de la portada norte de San Vicente carece de su 
finura, pero sigue las mismas pautas compositivas y morfológicas.

Tanto la tórtola como la paloma son objeto de atención por parte de las 
distintas versiones del Bestiario. Los exégetas veían en ellas alegorías de Cris
to y de su Iglesia. La significación cristológica de la paloma se resalta en los 
atributos que el Aviarium le otorga. Su mansedumbre, vida en comunidad, ter
nura, pureza y prudencia la convierten en espejo de perfección para el cris
tiano. La tórtola, a su vez, alude a la Iglesia. Ello se debe al paralelo 
establecido por san Ambrosio y otros exégetas entre la fidelidad de la tórtola 
hacia su pareja y la de la Iglesia hacia Cristo. En sus comentarios y en los Bes
tiarios de Philippe de Thaon y Pierre de Beauvais se presenta al ave como 
modelo para esposas y viudas "7. Como en las ilustraciones de tales obras, las 
aves de los capiteles abulenses aparecen en parejas y arrullándose, pero lo 
estereotipado de la representación impide precisar el animal representado.



Fig. 13O.-San Isidoro: aves zancudas.

276

Fig. 131.-San 
Vicente: ¿garzas!

-
f i

■o*Jr,
' 9/ •

f. ■

o pareados -en San Vicente (Fig. 
131) y San Pedro (Fig. 132) Cada 
ave ocupa una cara del capitel, de 
modo que aparecen una o dos 
parejas, según los casos. En ellas 
centraremos nuestro estudio, pues 
de las cigüeñas con serpientes ya 
nos ocupamos antes.

En estilo, las aves de San Vicen
te y San Pedro resultan semejantes 
a las palomas que les hacen frente 
en sus respectivos absidiolos sep
tentrionales. Es común la ausencia 
de plumaje marcado salvo en las 
alas, que presentan sus plumas 
redondeadas en el arranque y alar
gadas en su remate. Las principales 
diferencias estriban en la mayor 
estilización de las de San Pedro. El 
capitel de la ventana de San Isidoro 
resulta de inferior calidad, pero se 
halla bastante próximo al de San 
Pedro y parece debido a un escultor 

de dicha iglesia. Hojas de folíolos rayados enmarcan las aves, cuyos cuerpos 
forman un arabesco que les hace perder el aspecto natural que, pese a su for
zada contorsión, mantienen en el capitel de San Vicente.

íF
*



277

Fig. 132—San 
Pedro: ¿garzas?

118 En relación con tales aves, véase Bestiario medieval, pág. 85-90 y 274 (ilustrac. del Bes
tiario aéreo, Ms. Ashmole 1511, Bodleian Lib. de Oxford) (cigüeña), y pp. 96, 100-103 y 278 
(grulla); F. McCulloch, Ibid., pp. 105-106 (cigüeña) y pág. 174 (grulla), e Iconclass, Ibid., pág. 
82 («Grane») y pp. 82-83 («Stork»),

En lo que concierne al sentido de tales aves, sólo podemos decir que si lo tie
nen, éste ha de hallarse en el Bestiario. Pero el carácter eminentemente ornamen
tal de las aves podría haber favorecido su reproducción en los capiteles sin una 
pretensión moralizante. Con todo, y por si a esa función estética se añadieran inten
ciones simbólicas, señalaremos las virtudes que los Bestiarios atribuían a cigüeñas 
y grullas, posibles animales aquí representados. La esbeltez de las aves abulenses y 
el carácter filiforme de sus cuellos las asemeja a grullas. Las distintas versiones del 
Bestiario exaltan su prudencia y continua vigilancia, su espíritu gregario y la ayuda 
mutua. De la cigüeña, aparte de la atención que padres e hijos se profesan, lo más 
característico es su odio a las serpientes. La ausencia del reptil y de la piedra, atri
butos de una y otra, impide precisar la naturaleza de las aves abulenses.

En cualquier caso, ambas especies albergan valores positivos para la exé- 
gesis cristiana. La cigüeña encarna la ternura, el desprecio por lo mundano y 
el continuo combate contra los malos pensamientos. La grulla, a su vez, ense
ña al fiel a precaverse contra las asechanzas del demonio, «pues hay que velar 
por las buenas obras sin descanso» "8. Es posible que éste, junto al de la soli
citud, haya sido el mensaje implícito en las aves abulenses. Al margen de 
cualquier otro significado más preciso, ese ya es suficientemente expresivo 
como para merecer anunciarse desde unos capiteles situados en las cabece
ras de los mencionados templos abulenses.



c) Reptiles: dragón, basilisco y áspid

278

*

Fig. 133.-San 
Vicente (nave norte): 

leones y áspides 

Son tres las especies de reptiles plasmadas en la escultura románica abulen- 
e. Dos de ellas, el dragón y el basilisco, sólo aparecen en la iglesia de San 
Andrés. Al primero le vemos como antagonista de un santo caballero en el capi

tel CC9 (Fig. 50) y sobre un lecho de hojas en el capitel CC13, mientras que el 
otro persigue a un elefante en el cimacio CC3 de la misma capilla. Unos u otro 
responden al mismo estilo y morfología: sus cuerpos son híbridos de ave y ofi
dio, cubiertos de escamas trazadas mediante incisiones alineadas en bandas y 
provistos de alas de plumaje cuidadosamente diferenciado.

El áspid, por contra, es un reptil relativamente frecuente en el Románico 
abulense. Le hemos denominado así, de forma un tanto arbitraria, por la 
popularidad que tal serpiente alcanza en el medievo y por poseer patas algu
nos de los representados.

Son varias las formas que adopta. La más sencilla muestra un cuerpo grue
so, cabeza ovalada y cola enrollada en una vuelta. Unas veces aparece de 
frente y otras de espalda, con la cabeza hacia arriba o hacia abajo, pero siem
pre en vertical, como sucede en el capitel de la bestia de varias cabezas (Fig. 
103) y en otro de las naves -en medio de leones- de San Vicente (Fig. 1 33).

Mayor exotismo ofrece el otro tipo de serpiente, uno de cuyos más claros 
exponentes se halla en un capitel del absidiolo meridional de San Segundo 
(Fig. 134). Como la anterior, aparece acompañada indistintamente por un león 
o un grifo, pero se distingue por poseer dos patas flanqueando su cabeza y 
estar cubierta por una pelambrera de mechones rayados. Coinciden en dispo-



Fig. I35.-Santo Tomé el Viejo: áspides.

279

Fig. 134-San 
Segundo: leones y 
áspid.

sición los áspides de la portada meridional de Santo Tomé el Viejo (Fig. 135) 
y del exterior del ábside de San Isidoro (Fig. 136), éste sin patas apreciables. 
La erosión no permite hablar de 
pelambre en ellos, que, en cam
bio, es notable en el ofidio de un 
capitel de las naves de San 
Andrés, frontal, sin patas y de ros
tro antropomorfo (Fig. 137).

Otra variante del reptil la brin
da un capitel del exterior del ábsi
de de San Esteban de Ávila. En él, 
dos especímenes de cuerpo 
rechoncho, recubierto de escamas 
y con las patas apoyadas en el 
collarino, flanquean a un grifo 
pasante (Fig. 138). El escultor que 
lo realizó no comprendió la repre
sentación de San Segundo que le 
sirvió de modelo, y dispuso su 
cuerpo en «u» y sus patas apoya
das en el suelo.

Se trata de un animal bastante 
popular en el Románico segovia- 
no, en algunas de cuyas iglesias 
(Madrona (Fig. 139), Perorrubio y



280

Fig. 137.-San Andrés 
Inaves): león y áspid.

Fig. 136.-San Isidoro: león y áspid.

Caballar) forma composiciones 
muy similares a la escena aquí 
tratada, ya sea acompañando a 
un león o a un grifo 1l9. En lo 
que a su morfología respecta, 
no parecen haber existido ideas 
claras en el Románico. Se le 
representa sin patas o con dos, 
cuatro o seis, como un crustá
ceo, confundiéndosele a veces 
con el escorpión zodiacal l2°.

El sentido del áspid viene 
determinado por su mención en 
el Salmo XC. Sobre él hizo un 
sermón Honorius Augustodu- 
nensis, mostrando a Cristo triun
fante sobre sus enemigos. El

I. Ruiz Montejo, El románico de villas y tierras de Segovia, pp. 221-222, fot. 164 (Pero- 
rrubio) y pág. 324, fot. 217 (Caballar).

120 En relación con su aspecto, además de E. Male, L'art réligieux du Xlle siécle..., pp. 44-45, 
fig. 18 (Amiens), véase J. Baltrusaitis, Formations, déformations, pp. 192-198, figs. 674 (Pavía) y 
688 (Poissy); C. Champeaux, Introducción a los símbolos, pág. 475, fig. 186 (Ms. suabo con la 
representación del año); V.H. Débidour, Le bestiaire sculpté..., figs. 302 (Chartres) y 312 (Mus. 
Nevers: escorpión); R. Bernheimer, Romanische Tierplastik und die Ursprünge ihrer Motive, 
Munich, 1931, lám. IX, fig. 27 (La Charité-sur-Loire), y E. Junyent, El monestir de...Ripoll, lám. 157.

■//

!’ i.
I'Í



Fig. 138,-San Esteban: grifo y áspid.

281

Fig. 139.-Madrona 
(Segovia): áspid.

121 Véase F. McCulloch, Ibid., pp. 88-89; Bestiaires du Moyen Age, pp. 50-51 (P. de Beau- 
vais); C. Huppeau, Le Bestiaire Divin de..., pp. 159-163; Bestiario medieval, pp. 183-188 y 290 
(ilustración del ya citado manuscrito Ashmole 1511), y B. Blumenkranz, Le juif médiéval au 
miroir de l'art chrétien, París, 1966, pág. 64, fig. 70.

áspid simboliza al diablo, y 
es una especie de dragón sus
ceptible de ser encantado 
con cánticos y palabras. 
Consciente de ello, se tapa 
los oídos, convirtiéndose en 
«la imagen del pecador, que 
cierra sus orejas a las pala
bras de vida» del mensaje 
evangélico. Lo mismo señala 
san Jerónimo sobre los here
jes, cuya actitud compara 
con el áspid. De ahí que los 
autores de los Bestiarios 
pusieran énfasis en este pun
to, basando su descripción en 
las palabras de san Isidoro12’.

d) Híbridos con rasgos humanos

Jóvenes en cuclillas aprisionados

Decoran éstos uno de los capiteles geminados del absidiolo sur de San 
Vicente y no se repiten en ninguna otra iglesia abulense. Aparecen desnudos,



282

Fig. 140.-San 
Vicente: jóvenes 
simiescos 
amordazados.

122 Algunas de tales representaciones pueden verse en M. Gómez-Moreno, El arte románico—, 
láms. XXIII, 4 (Pórtico de San Isidoro de León), XCIII,4 (Loarre), Cl y GUI (Frómista), y CLIV (cane
cillo compostelano); J. Gudiol y J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, 
V, figs. 213-214, y A.K. Porter, Romanesque Sculpture oí the Pilgrimage Roads, V, láms. 522 y 
524 (Jaca). Jóvenes atlantes, en cuclillas y con los tobillos encadenados decoran asimismo una de 
las páginas del Libro de los Testamentos de la catedral de Oviedo, como puede verse en J. Domín
guez Bordona, Exposición de códices miniados españoles, Madrid, 1929, lám. 28, pp. 181 -182.

izi Véanse las figs. 3 (Silos) y 4 (San Quirce) presentadas por S. Moralejo en «El claustro de 
Silos y el arte de los caminos de Peregrinación», El Románico en Silos. IX Centenario de la con
sagración de la iglesia y claustro, Silos, 1990, pp. 203-223 (espec. pág. 207).

imberbes y en cuclillas, agarrando las ligaduras de sus tobillos (Fig. 140). Las 
garras de sus pies hacen patente su carácter monstruoso, lo que, unido al 
encadenamiento que padecen, les otorga una significación moral negativa. 
Pero, antes de introducirnos en ésta, veamos el origen y difusión de este moti
vo en el Románico hispano-languedociano.

En la raíz de las muchas versiones románicas hechas sobre él en la Penín
sula figuran los simios agachados y con los brazos paralelos a las piernas que 
yernos en un modillón jaqués y en capiteles del pórtico del Panteón real de 
San Isidoro de León, de Frómista y de Loarre. A ellos hay que sumar los jóve
nes provistos de garras de algunos capiteles de la catedral de Jaca y de un 
modillón de la de Santiago122.

De gran interés son también los simios del ábside de San Quirce (Burgos) 
y la sala capitular de Silos, al coincidir con los híbridos abulenses en estar ata
dos por cuerdas123. En estos últimos también han podido influir los enfurecí-



capitel de San Vicente y el de San Millán, plantea nueva-

283

Fig. 141.-La Trinidad 
de Segovia: jóvenes 

simiescos 
amordazados.

dos demonios -alados y antropomorfos- del exterior del ábside de San Isido
ro de León. Carecen de ataduras, pero coinciden en su postura con los de San 
Vicente ’24.

Mucho más populares que estos monstruos, que parecen exclusivos de la 
basílica leonesa, fueron los simios en cuclillas. Su imagen se difundió por Lan- 
guedoc, Gascuña, el Camino Francés y los centros deudores de sus focos artís
ticos; pero también aparece en el Rosellón, los Pirineos atlánticos, el Poitou y 
la región italiana de la Emilia ,25.

Mención aparte merecen los capiteles de San Millán, La Trinidad (Fig. 141) 
y San Martín de Segovia. Como los jóvenes del capitel abulense, sus figuras 
tienen el pelo lacio, garras en los pies y sus manos sujetan la soga de sus tobi
llos. La singular coincidencia que existe -incluso en la ornamentación del 
cimacio- entre el

124 M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. CXXV (ábside de San Isidoro) y cfr. con las láms. LXVII 
y CXXXI, 1 (Portada del Cordero). Interesante asimismo resulta un capitel del Duomo de Mode- 
na que aúna la representación de un joven desnudo y de un diablo simiesco, ambos en cucli
llas, como puede verse en A.C. Quintavalle, «L'officina della Riforma...», Lanfranco e 
Wiligelmo..., pág. 789, fig. 1083.

,2S Algunos ejemplos pueden verse en A.K. Porter, Romanesque Sculpture..., IV, «Aquitai- 
ne», lám. 326 (Comminges); J. Baltrusaitis, Formations, déformations, pág. 205, fig. 719 (Les
ear); B.Rupprech, Romanische Skulptur in Frankreich, Munich, 1975, lám. 218 (Oloron); B. 
Young, A walk through The Cloisters, Nueva York, 1979, pp. 50-51 (Cuxa); J. Gudiol y J.A. 
Gaya, Ibid., fig. 123 (Urgell); E. Junyent, El monestir de...Ripoll, lám. 207; R. Oursel, Peregri
nos, Hospitalarios y Templarios, Madrid, 1986, lám. 64 (Aubertin, Pir. Atl.); M. Dillange, Ven- 
dée Romane (Bas-Poitou Román), lám. 8 (Neuvy-Ste-Sépulcre), y H.W. Janson, Apes and the 
Ape Lore in the Middle Ages and the Renaissance, Londres, 1952 (K.R., 1976), pág. 47 (Pisa y 
St. Antimo).



284

Fig. 142.-San Millán 
de Segovia: jóvenes 
simiescos 
amordazados.

ut H.W. Janson, Apes and the Ape Lore..., pp. 29-71 (espec. pp. 46-47).

mente el problema de las relaciones mantenidas por los escultores de una y 
otra iglesia (Fig. 142). No deja de resultar significativo que sea en San Millán 
precisamente en donde la representación se asemeja más a la abulense, pues 
tal iglesia es la que ofrece un mayor porcentaje de motivos comunes a San 
Vicente de Ávila.

El sentido de estas representaciones concuerda con el manifestado por 
H.W. Janson en su estudio sobre el simio y las tradiciones a él referidas duran- 
e la Edad Media y el Renacimiento. Según él, los monos plasmados en el 
(ománico tienen un marcado carácter demoníaco, aunque no por ello han de 
/erse como imágenes del diablo: generalmente no aparecen junto a auténti
cos demonios ni poséen sus atributos característicos, como, por ejemplo, las 
alas. Como una variante de los simios encadenados a los que se refiere Jan- 
son han de entenderse los jóvenes amordazados de Ávila y Segovia: no es for
tuito que sean monos los condenados a permanecer en una actitud estática, 
completamente opuesta a sus movimientos acrobáticos e incesantes. El mis
mo Janson reconoce que el carácter negativo de los simios puede aplicarse a 
otros seres, «human or semi-human», dispuestos del mismo modo. Se trata de 
hombres sometidos al pecado o personificaciones de vicios, de ahí lo apro
piado de las sogas que sujetan sus cuellos o tobillos,26.

La utilización de las figuras simiescas para expresar tales ideas se funda en 
la interpretación que del mono hacían los Bestiarios. Hasta el siglo XIV per
sistió en ellos la concepción del simio como figura diaboli. Pero eso no impi
dió que en el Románico el mono fuera visto como algo «humano», y ello



285

Arpías (?)

Un capitel del ábside meridional de San Vicente se decora con unos descon
certantes seres, aparentemente humanos por sus rostros y vestiduras -unas de 
mujer y otras masculinas-, pero monstruosos por las garras con que se apoyan 
en el collarino y por carecer de brazos. Tal circunstancia y la estructura de su 
cuerpo hacen pensar que bajo sus espléndidos ropajes se ocultan cuerpos de ave. 
La síntesis de esos tres elementos: rostro humano, cuerpo sin brazos y garras, 
sugiere un híbrido relacionado con las sirenas aladas o las arpías (Fig. 143).

porque, como expresó Bernardus Silvestris, «Prodit et in risus hominum defor- 
mis ¡mago simia, naturae degenerantis homo». Cuando el hombre inicia el 
camino de su degradación a causa del pecado, se asemeja al mono, humano 
en forma, pero risible y despreciable en su conducta. Como afirma san Pablo 
en su Epístola a los Romanos, el pecado hace al hombre irracional; y como 
seres en trance de perder su carácter humano han de ser contemplados los 
que decoran el capitel de San Vicente de Ávila ’27.

Fig. 143.-San Vicente: 
¿arpías vestidas?

127 Véase la interpretación que del simio ofrecen los Bestiarios en C. Huppeau, Le Bestiai- 
re Divin..., pp. 142-144; Bestiaires du Moyen Áge, pp. 44 y 247, y la cita de B. Silvestris, «De 
mundi universitate» en H.W. Janson, Ibid., pág. 29. Respecto a la degradación del pecador, 
recuérdese que en Dan., 4, 11-13, tras la locura de Nabucodonosor, se dice que éste «fue arro
jado de entre los hombres...hasta crecerle sus cabellos...y sus uñas como los de las aves», y que 
en la Biblia de Roda se le representa desnudo, desgreñado y caminando a cuatro patas ( M. 
Durliat, L'art román, París, 1982, lám. 480). Véase, además, C. Champeaux, Introducción a los 
símbolos, pp. 311, lám. 136 (Sion, Suiza); 321, fig. 110 (Lesear) y 322, fig. 112 (Anzy-le-Duc).



Pis 144.-San Millón de Segovia: ¿arpías
vestidas!

286

Estilística y formalmente los personajes del capitel recuerdan a las parejas 
sedentes que decoran otros capiteles de la cabecera y de la portada meridional 
de la misma iglesia. El de la cara izquierda, pese a los repintes que han podido 
alterar las facciones de su rostro, parece un ser masculino y barbado, de cabe
llo largo y lacio. Una túnica, con pliegues incurvados hasta la cintura y acam
panados en la mitad inferior del cuerpo, enmascara su anatomía, 
completándose su atuendo con un manto que le cae en pliegues zigzagueantes 
desde los hombros. La figura de la derecha viste el mismo tipo de indumenta
ria, pero muestra el manto anudado al cuello. Su carácter femenino no ofrece 
dudas, ya que una toca rizada enmarca su rostro, de facciones más gráciles. 
Pero pese a esta apariencia humana, llaman la atención la desproporción en 
altura de su cuerpo -ya que es evidente que no se trata de figuras sedentes- y la 
ausencia de brazos y manos, que no han de confundirse con las garras que apre
san el collarino y que pertenecen a sus patas, ocultas tras sendos pliegues de sus 
ropajes. Las dos figuras se recortan ante un fondo de hojas lisas y caulículos.

No existe ningún otro ejemplo de este curioso motivo en el Románico 
abulense, pero éstos abundan en el segoviano. Uno de ellos lo brinda la por

tada norte de San Millán, semejante al 
nuestro tanto por la estructura del capi
tel -con hojas enmarcando las cabezas 
de las figuras-, como por la indumenta
ria de éstas (Fig. 144). Como ocurre con 
otros motivos comunes a San Millán de 
Segovia y a San Vicente y San Pedro de 
Ávila, sus escultores podrían haber tra
bajado a las órdenes de un mismo 
maestro o, en todo caso, conociendo 
los mismos modelos.

Al anterior hay que añadir sendos 
capiteles del pórtico norte de San Mar
tín y de la torre de San Juan de los 
Caballeros de Segovia. Una versión 
mucho más tardía del motivo aparece 
en un canecillo de la fachada meridio
nal de San Millán. Su extraordinaria 
repercusión en la capital segoviana hizo 
que todavía en el siglo XIII se represen
tase en San Esteban y la Vera Cruz, y 
-en versiones muy apartadas del mode
lo original- en capiteles del pórtico 
occidental de San Martín, de la torre del 
Salvador y de la iglesia de la Trinidad.



287

Fig. 145.-San Isidoro 
de León: arpía y 
joven simiesco.

'2« Véase M. Cómez-Moreno, El arte románico..., lám. CXXXI (San Isidoro de León: arpía y 
monstruo), y M. Palacios, J. Yarza y R. Torres, El monasterio de Santo Domingo de Silos, León, 
1983, fig. 24, y J. Yarza, «Elementos formales del primer taller de Silos», El Románico en Silos. 
IX Centenario..., pp. 105-147, figs. 5 y 26 (capiteles núm. 14 y 20 del claustro: arpías). Digno 
de interés es igualmente un capitel de la catedral de Jaca cuyo personaje central agarra el colla
rino con sus extendidos brazos, conformando una figura en todo análoga a las abulenses (M. 
Durliat, La Sculpture...de la Route de St.-)acques, fig. 196, pág. 225.

El modelo parece estar en las arpías cubiertas con clámides de un capitel de 
la portada meridional de San Isidoro de León, cuya estructura corporal responde 
a los mismos principios que las arpías y los bustos de los personajes segovianos. 
Su cara izquierda se decora con un híbrido masculino con patas terminadas en 
garras, alas y rostro simiesco. A su lado, en el ángulo del capitel, hay una arpía 
vestida como él con una clámide de pliegues menudos. Su rostro, aunque juve
nil, esboza una mueca de desagrado e ira, y se enmarca por una cabellera de 
mechones flameantes. Estos elementos, y la presencia de un simio agazapado 
entre serpientes al otro lado del capitel, no deja duda sobre el carácter negativo 
y demoníaco de tales seres (Fig. 145). Contamos, además, con inconfundibles 
arpías en un capitel del claustro de Silos, con el pecho cubierto por túnicas y 
mantos ricamente ornados y con las cabezas cubiertas por tocas y velos.

Otro capitel de la capilla mayor de San Isidoro muestra a un monstruo 
masculino con el mismo tipo de clámide, también posible modelo de las arpí
as de San Vicente. Pese a haber perdido éstas el carácter salvaje y airado, 
siguen mostrando las garras de los monstruos leoneses, rasgo en el que tam
bién coinciden con los jovenes simiescos. Ello que no deja de ser significati
vo, habida cuenta de la localización de sus presuntos modelos en capiteles 
contiguos de la misma portada de San Isidoro de León ’28.



1) Sirenas aladas

Fig. 146-San Vicente (cabecera): sirenas aladas.

288

Las mayores diferencias entre unas y otras radican en sus alas, de tres tipos 
distintos. El más raro corresponde a dos sirenas situadas en un capitel muy raí

do del ábside central de San 
Vicente. La cabeza, en el estilo 
característico del maestro del pri
mer taller, muestra la cabellera lisa 
y partida en dos bandas. Las alas 
resaltan su contorno con lineas 
paralelas y están finamente mode
ladas, presentando en su arranque 
una fila de plumas cortas y tres lar
gas en el remate (Fig. 146).

Más comunes son las alas de 
otras sirenas de San Vicente, dis
puestas en capiteles del cuarto tra
mo de la nave norte y del primer 
tramo del pórtico sur. Los cuerpos 
de todas ellas son estilizados y 
lisos y sus alas carecen de plumas 
en el arranque, separado de las

Sirenas

Las sirenas son, sin duda alguna, los híbridos semihumanos más popula
res del Románico abulense. Se presentan bajo el doble aspecto con que las 
conoció la Edad Media: con cuerpo de ave y con cola de pez bífida. Las pri
meras aparecen en capiteles de ventanas y portadas de muchas iglesias romá
nicas abulenses, de ahí que las sirenas formen parejas simétricas. Pero en San 
Vicente se repiten en un capitel de la nave norte, recibiendo sus tres caras la 
misma decoración. Las sirenas aparecen frontales y con las alas explayadas. 
Sus cabezas, femeninas y provistas de una cabellera incurvada hacia las alas, 
se completan con cuerpos de ave.

Las sirenas pisciformes, en cambio, se concentran en San Vicente y San 
Pedro. Con excepción de su presencia, marginal y entre follaje, en un capitel 
de la cabecera de San Segundo, aparecen siempre con cabeza y torso de 
mujer, larga cabellera y cola de pez bífida. Así ocurre en tres capiteles y un 
modillón de la cabecera de la iglesia de San Pedro, y en sendos capiteles del 
ábside central y pórtico sur de San Vicente. La de San Segundo, en cambio, se 
cubre con toca rizada y muestra una cola rematada en volutas.



Fig. 147.-San Vicente (nave norte): sirenas aladas.

289

Fig. 148.-San Pedro 
(ábside norte): sirenas 
aladas.

plumas del remate por dos line
as paralelas (Fig. 147). Sirenas 
similares se repiten en un capi
tel del interior del absidiolo sep
tentrional de San Pedro (Fig. 
148). Su modelo fue seguido en 
la portada septentrional de La 
Magdalena exagerando la curva 
de la melena, que cae en varios 
mechones a ambos lados de la 
cabeza.

El tercer tipo de sirenas 
parece haber sido creado en un 
capitel del absidiolo meridional 
de San Pedro, cuyo autor se 
trasladó posteriormente a San 
Segundo (Fig. 149), en cuya 
portada se repiten las sirenas. 
En ambos casos, aparte de la rusticidad del motivo, con figuras de aspecto 
geométrico y escaso modelado, destaca el aspecto de las alas, rayadas por 
líneas paralelas e inclinadas. Su forma no resulta natural, y a ello contribuye 
su remate ancheado con respecto al arranque. El modelo fue imitado en las 
portadas occidentales de San Andrés (Fig. 1 50) y de Santo Tomé el Viejo (Fig. 
151). Por otra parte, es posible que se repitiese en un capitel -hoy completa
mente destrozado- del exterior del ábside central de San Andrés.



290

Las sirenas abulenses parecen 
derivar también de las de San Isi
doro de León. Tanto en el capitel 
de una ventana de la nave central, 
como en otro de la fachada meri
dional, se observan sirenas como 
las plasmadas en San Vicente, 
cuyos escultores imitaron sus ros
tros juveniles, cabelleras flotantes 
y alas de plumaje marcado y 
remate anguloso (Fig. 152).

Reaparece este tipo de sire
nas, aunque más robustas y con 
plumaje escamoso en todo el 
cuerpo, en la fachada occidental 
de Sta. María de Carrión y en la 
portada meridional de Sta. Marta 
de Tera'2’. El modelo leonés tam
bién fue seguido en tierras sego- 
vianas, en donde son numerosas 
las representaciones de sirenas 
aladas. Muy similares a las de San 
Vicente son las de la portada

I
=

•W Además de M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 111, lám. CXLI, 4 (San Isidoro de León), con
súltese al mismo autor en «Santa Marta de Tera», Bol. Soc. Esp. Exc., XVI, 1908, pp. 81-87, y 
a M.A. García Guinea, El...románico en Falencia, pp.114-125, lám.90 (Sta. María de Carrión). 
Otras representaciones, algo más tardías, se encuentran en San Claudio de Olivares (M. 
Gómez-Moreno, Catálogo monumental de la provincia de Zamora, II, Madrid, 1927, fig. 74) y 
en la Catedral Vieja de Salamanca (H. Pradalier, La sculplure monumental á la Catedral Vieja 
de Salamanque, Toulouse, 1978, I, pp. 115-116 y II, lám. XLIl,a.

Fig. 149.-San Segundo (portada): sirenas aladas

ccidental y torre de San Juan de los Caballeros (Fig. 1 53) y las de una ven
ina interior de la iglesia de los Stos. Justo y Pastor de Segovia. Parecidas a 

jilas, pero con el plumaje del pecho marcado, son las de San Millán (Fig. 
154). El pórtico de San Martín, el ábside de la Trinidad, y la portada de la 
Vera Cruz de Segovia también ofrecen capiteles con sirenas. Estas resultan 
asimismo familiares en otras villas de la provincia, apareciendo en capite
les de San Miguel de Fuentidueña, Villovela y la Virgen de la Peña de Sepúl- 
veda.

Pese a que figuras de cuerpo alado y cabeza humana sirvieron en el 
arte egipcio para dar forma al alma de los muertos, en el Románico la



.. ''

Fig. 151.-Santo Tomé 
el Viejo: sirenas 

aladas y esfinges.

Fig. 15O.-San Andrés 
(portada occidental): 
sirenas aladas y 
grifos afrontados.

sirena, continuamente mencionada en los Bestiarios, tiene un sentido 
demoníaco y moralizante. Su relación con la muerte estriba en su poder 
para causar la del espíritu de aquellos que, como en el mito griego, escu
chen su canto. Bien lo dio a entender san Isidoro al decir que, pese a que 
la gente se imagina a las sirenas como monstruos que, con su canto, 
arrastraban a los navegantes al naufragio, «lo cierto es que fueron unas 
meretrices que llevaban a la ruina a quienes pasaban, y éstos se veían 
después en la necesidad de simular que habían naufragado». Para el 
sabio hispalense, preocupado por dar una explicación racional a los seres 
del universo antiguo, el principal peligro de las sirenas consistía en su



292

Fig. 153.-San Juan de los Caballeros 
de Segovia (íport. occ.): sirenas 

aladas.

Fig. 152.-San Isidoro 
de León: sirenas aladas.

1)0 Sobre los precedentes de la sirena alada en el mundo antiguo, véase E. Panofsky, Tomb Sculp- 
ture, Londres, 1964, pág. 13, láms. 5-6; E. Rossiter, Le Livre des Morís. Papyrus d'Ani, Hunefer, Anhar, 
Friburgo-Ginebra, 1979/1984, pp. 11, 18, 34, 49 y 66 (representaciones del Ba). Con respecto al sen
tido que a las sirenas atribuyeron los enciclopedistas y Bestiarios, véase San Isidoro, Etimologías, II, 
pág. 53 (lib. XII, 3, 30-31); Brunetto Latini, «Livre du Trésor» (Bestiaires du Moyen Age, pág. 180), y 
F. McCulloch, Medieval Latín and French Bestiarios, pp. 166-169. De la iconografía y diferencias entre 
sirenas y arpías -que no siempre compartimos- se ocuparon I. Mateo y A. Quiñones, «Arpía o sirena: 
Una interrogante en la iconografía románica», Fragmentos, núm. 10, 1987, pp. 43 y 47, n. 33-34.

capacidad de llevar a la perdición a quie
nes se dejasen suducir por sus encantos ,3°.

Ese sentido aleccionador lo reiteran 
Honorius Augustodunensis, en un semón 
para el domingo de la Septuagésima, y los 
Bestiarios medievales. Philippe de Thaon, 
Cuillaume le Clerc y Pierre de Beauvais insis
ten en que los hombres son engañados por la 
gloria y los placeres, que les empujan a pecar 
y conducen a la muerte. De ahí que el único 
remedio para quienes deséen permanecer 
puros sea, según indica el propio Cuillaume, 
cerrar los ojos y oídos a todo aquello que 
pueda incitarles al pecado. Como indica C. 
Huppeau, los autores de este tipo de obras 
comparten la opinión de los clásicos, que ya 
desde Homero veían en las sirenas una ale
goría y una fábula moralizante. En ello no 
hacían más que seguir a san Isidoro, que 
pudo inspirarse en Eliano y Servio.



en el arte egipcio y

2) Sirenas pisciformes

293

Frente a la expansión de la sirena alada, resulta llamativa la concentración 
de imágenes de la sirena-pez en San Vicente (Fig. 1 55) y San Pedro (Fig. 1 56). 
En los capiteles de la primera y en el del exterior del ábside de San Pedro a 
los que ya antes aludimos, la sirena se recorta sobre un fondo de hojas de 
helécho, sólo visibles en los extremos. El modillón y los capiteles del interior 
de San Pedro -uno de ellos geminado- prescinden del fondo vegetal (Fig.

Fig. 154,-San Millán 
de Segovia: sirenas 
aladas y esfinges.

131 Acerca del sentido demoníaco de las sirenas, véase F. McCulloch, Ibid., pp. 167-168; 
Bestiaires du Moyen Age, pp. 34-35 (P. de Beauvais) y 85-86; C. Huppeau, Le Bestiaire 
Divin de Cuillaume le Clerc..., pp. 114-117; Bestiario medieval, pp. 132-137; P. Michel, 
Tiere ais Ornement..., pp. 67-70, y W. Molsdorf, Christliche Symbolik der Mittelalterlichen 
Kunst, Craz, 1968, pág. 133. Para la iconografía de la sirena, véanse E. Faral, «La queue de 
poisson des sirénes», Romania, LXXIV, 1953, pp. 433-506 (espec. pp. 433-439); D. Jalabert 
en «De l'art oriental antique <1 l'art román. Récherches sur la faune et la flore romanes. II. 
Les sirénes», Bull. Mon., 1936, pp. 433 y ss., y V.H. Débidour, Le bestiaire sculpté..., pp. 
396-397.

Su imagen, como hemos dicho, tiene precedentes 
sumerio, aunque encarnando valores diferentes a los que les atribuyó la mito
logía griega. Pese a que Homero no la describió físicamente, tanto en el arte 
griego desde época arcaica, como en la literatura latina, la sirena recibió cuer
po de ave. Tanto para Servio, como para Ovidio, las sirenas eran doncellas 
con pies y plumas de aves'3'. La concepción popular, que las imagina como 
mujeres pisciformes, también estuvo presente en el Románico. Con todo, en 
Ávila parece haberse preferido el tipo clásico.



4

294

Fig. 156,-San Pedro (exter. cabecera): sirena 
pisciforme.

Fig. 155.-San Vicente 
(fachada sur): sirena 

pisciforme.

Fig. 157.-San Pedro: sirena pisciforme.

157). Se trata de capiteles de esquina, y la sirena se despliega sobre su super
ficie de modo simétrico, supliendo su cabeza a la voluta angular o se situán
dose bajo ella.

Las particularidades más apreciables entre unas y otras se registran en la melena 
y posición de los brazos, ocultos tras ésta en las sirenas del capitel geminado de San 
Pedro. Casi todas las restantes doblan los brazos, extendiéndolos únicamente las del 
otro capitel del interior de San Pedro. La melena cae en dos largos mechones en las 
de San Vicente, es rala y corta en la de brazos extendidos, y larga y abundante en 
las del capitel geminado de San Pedro. En sus colas no se aprecian escamas, al con
trario de lo que ocurre en la sirena del capitel exterior de esta iglesia.



295

f/g. 158,-San Isidoro 
de León: sirena 
pisciforme.

132 Reproducciones de sus posibles modelos se encuentran en M. Chamoso y otros, Galicia 
(La España Románica), Madrid, 1980, figs. 56 (giróla) y 40 (Platerías), y en M.Gómez-Moreno, 
El arte románico..., pág. 111, lám. CXLI,4 (San Isidoro), y de sus réplicas segovianas en I. Ruiz 
Montejo, Ibid., pág. 191, fig. 138 (Duratón), fig. 39 (San Miguel de Fuentidueña) y pp. 221-222 
(Perorrubio y Sta. Marta).

Todas ellas remiten al modelo de sirena pisciforme desarrollado en los últi
mos años del siglo XI en el arte del Camino de Santiago. Entre sus ejemplares 
más antiguos se cuentan las de un capitel de la giróla de la catedral compos- 
telana y las de Ste. Foy de Conques. Pero mucho más próximas a las abulen- 
ses son las de San Isidoro de León, a las que consideramos sus modelos 
directos, como indicó Gómez-Moreno (Fig. 158). Según él, las sirenas de 
doble cola de la mencionada iglesia son típicas de su último decorador, «pla
giario de sus precursores en la misma tarea» y «divulgador a quien se debe el 
disciplinado impulso románico en Ávila y Segovia» ’32.

En esta última provincia el motivo adquirió gran difusión, encontrándose 
presente en S. Juán de los Caballeros, S. Miguel de Fuentidueña (Fig. 1 59), Sta. 
Marta del Cerro, Duratón y Perorrubio. En este foco, al que hemos de sumar 
San Miguel de Iscar, se concentran los ejemplos más relacionados con el esti
lo desarrollado en S. Vicente de Ávila, pero por casi toda la geografía del 
Románico español descubrimos sirenas pisciformes.

Pese a sus precedentes clásicos, la atribución a la sirena de un significa
do preciso no se registra hasta los siglos VIl-VIII. En el Líber monstrorum de 
díversis generibus, además de indicarse que las sirenas son «doncellas mari
nas, que seducen a los navegantes con su espléndida figura», se dice que 
«desde la cabeza hasta el ombligo tienen cuerpo femenino, y son idénticas al



I

296

Esfinges

Ciertos híbridos del Románico abulense combinan un cuerpo felino con 
alas y cabeza de hombre o mujer. Tales caracteres concuerdan con la repre-

Fig. 15 9.-San Miguel 
de Fuentidueña: 

sirena pisciforme.

I
género humano; pero tienen las colas escamosas de los peces, con las que 
siempre se mueven en las profundidades».

De esa primera mención literaria se registran algunos ecos en capiteles 
prerrománicos. Con todo, esta nueva fórmula no alcanzaría una aceptación 
generalizada hasta el siglo XII, del mismo modo que esa primera mención 
latina no tendría traducción vernácula hasta el segundo cuarto de dicho siglo, 
con el Bestiario de Philippe de Thaon. Su sirena, sin embargo, era un extraño 
híbrido de mujer, halcón y pez, siendo Cervaise el primero en ofrecer una 
descripción totalmente pisciforme. Por la misma época, Pierre de Beauvais, en 
un intento de conciliar las dos tradiciones vigentes, habla de tres clases de 
sirenas, de los cuales «dos de ellas son mitad mujer y mitad pez, y la otra, 
mitad mujer y mitad ave». Su sentido coincide con el aplicado a su compa
ñera, la sirena alada133.

133 Véase el Bestiario medieval, pp. 133 (de donde procede la cita del Liber monstrorum)- 
137 y 282, además de C. Huppeau, Ibid., pág. 115; E. Faral, «La queue de poisson des siré- 
nes...», Ibid., pp. 433-506; F. McCulloch, Ibid., pp. 166-169; E. Male, L'art religieux du Xlle. 
siécle..., pp. 335-336, e I. Malaxecheverría, El Bestiario esculpido en Navarra, Pamplona, 
1982, pp. 215-216. Algunas de las representaciones de este ser en el arte antiguo son recogi
das por). Baltrusaitis, Formations, dóformations, pp. 74-86, y Art sumarien, art román, pp. 33- 
47, y por L. Parrot, Assur, Madrid, 1970, pág. 40.



-

Fig. 160.-San Vicente fexter. cabecera): esfinges.

297

™ Algunas representaciones de esfinges en el arte antiguo pueden verse en H. Frankfort, 
Arte y arquitectura del Oriente antiguo, Madrid, 1982, fig. 249, pág. 230, fig. 253, pág. 234, 
fig. 335, pág. 301 y fig. 348, pág. 314, y en R. Huyghe, El arte y el hombre, I, Barcelona, 1977, 
íigs. 235, 570 y 607, pág.238. Una amplia bibliografía acerca de este híbrido se recoge en H. 
Van de Waal, Iconclass, Bibliography, 2-3, Amsterdam, 1973, pp. 225-226.

sentación de la esfinge en el arte 
del antiguo oriente y en el mun
do clásico. Las románicas, aparte 
del vago sentido demoníaco que 
puedan albergar, constituyen un 
motivo de marcado acento orna
mental, tal vez inspirado por 
obras musulmanas134.

En Ávila aparecen siempre 
afrontadas y con las cabezas vuel
tas hacia el centro del ábaco, 
localizándose la mayoría en San 
Vicente. Ocupan sendos capiteles 
del exterior e interior del ábside 
central y en ambos se trata de 
parejas de híbridos de distinto 
sexo. Las figuras del exterior del 
ábside central tienen rostros simi
lares a los de las figuras relivarias 
de la portada meridional, cubrién
dose la esfinge femenina con una 
toca rizada (Fig. 160). Su estructu
ra corpórea es muy similar a la de 
las figuras ápteras de un capitel 

del tercer tramo del pórtico sur, ambas con melena y una barbada (Fig. 161). En 
el capitel interior del citado ábside la erosión de la pieza impide asegurar que 
sean esfinges sus figuras, pero, el cuerpo de león alado de una, y el rostro huma
no de la otra así lo sugiere (Fig. 1 62).

La esfinge se repite en un capitel del exterior del absidiolo septentrional de 
San Pedro -ambas con cabello corto y quizá del mismo sexo- (Fig. 163), en 
otro, muy erosionado, de la portada meridional de San Andrés, en la portada 
occidental de Sto. Tomé el Viejo, y acaso también en el interior del ábside de 
San Isidoro de Ávila.

Como sucede en otros muchos motivos del Románico abulense, los para
lelos más próximos de las esfinges se localizan en las iglesias segovianas, aun



t -z

Fig. 162.-San 
Vicente (ínter, 
cabecera): esfinges.

Fig. 161 .-San Vicente (fachada sur): esfinges no 
aladas

siendo un motivo de amplia difu
sión en la Península. Un capitel 
de la portada occidental de San 
Millán reproduce, de un modo 
muy cercano, la pareja de mons
truos del capitel del pórtico meri
dional de San Vicente: también 
carecen de alas y el de la dere
cha está barbado. Incluso la 
estructura del capitel es la mis
ma, recortándose las esfinges 
?nte un fondo de caulículos 
■nrollados en los ángulos del 
ibaco. Otro ejemplo de esfinges, 

en este caso aladas, aparece en 
un capitel de la torre de San Este
ban de Segovia. Y lo mismo 
sucede con las dos parejas de 
híbridos representados en un 
capitel -sin duda, posterior al 
abulense- de la cabecera de la 
iglesia de Duratón.

El arte medieval dio buena 
cuenta de sus precedentes griegos y orientales, representándolas en parejas de 
igual o distinto sexo, unas veces cubiertas con un gorro y otras con la cabe
llera al aire, con cuerpos felinos y, en ocasiones, alados. Se las ve en compo-



L

A) ARGUMENTALES

Leones en combate

299

Aparecen en sendos capiteles de la capilla meridional de San Segundo y 
del ábside central de San Andrés. En el primero, con leones de melenas de 
mechones triangulares, la escena ocupa dos de las caras, estando la otra deco-

Los animales del Románico 
abulense se presentan en escenas 
de carácter argumental -y gene
ralmente asociados a bestias de 
otra especie-, o en composicio
nes ornamentales, integradas por 
animales del mismo tipo afronta
dos simétricamente.

3) Asociaciones y composiciones 
animalísticas:

í? ‘

Fig. 163.-San Pedro (exter. cabecera): esfinges 
aladas.

135 Hemos de advertir que I. Maleo y A. Quiñones (Ibid., pág. 39) aluden y reproducen algu
nas esfinges, identificándolas con arpías. Además de las leonesas (M. Gómez-Moreno, El arte 
románico..., pág. 109, lám. CXXXI,2), otras representaciones del híbrido se localizan en Ripoll 
(E. Junyent, El monestir de...Ripoll, lám. 70), San Pelagio de Diamondi (Lugo) y en St-Caprais 
d'Agen (J. Cabanot, Les débuts de la sculpture romane dans le Sud-ouest de la France, París, 
1987, pág. 161, fig. 222). Sobre la hibridación monstruosa, véase C. Kappler, Monstruos, 
demonios y maravillas afines de la Edad Media, Madrid, 1986, pp. 167-178.

siciones de tipo ornamental, 
afrontadas en parejas, o en esce
nas de tipo narrativo, en contien
da con seres humanos. En el 
aspecto formal, las esfinges abu- 
lenses parecen derivar de las 
esculpidas en un capitel de la 
capilla mayor de San Isidoro de 
León. Allí también aparecen 
afrontadas, con cuerpo felino y 
alado, rostros femeninos y largas 
melenas ”5.



300

Fig. 164—San 
Segundo: leones 
enfrentados.

Fig. 165.-San Andrés: 
leones enfrentados.

rada con un áspid (Fig. 164). En San Andrés, los leones se afrontan en el ángu
lo central, dominando la situación el que mira a la izquierda, de guedejas 
alargadas y rizosas (Fig. 165).

Tal coincidencia, sugiere algún tipo de contacto entre los autores de tales 
capiteles, pese a sus diferentes estilos. El del capitel de San Andrés es exclu
sivo de la cabecera de esta iglesia; en cambio, el de San Segundo está rela
cionado con el del capitel del pilar de la capilla mayor de San Andrés, 
equiparable, a su vez, a algunos capiteles del absidiolo sur de San Pedro.



Leones asociados a otros animales

301

Los animales que más aparecen junto a seres de otra especie son el león 
y el grifo. Estos, a su vez, se representan juntos en sendos capiteles del ábsi-

136 Además de J. Cabanot, Les débuts de la sculpture romane...,figs. 205 (Moirax) y 207 (St- 
Caprais d'Agen), véase A. Rodríguez y L.M. Lojendio, Castille Romane, I, láms. 42 y 45, pp. 
113-124 (Cervatos), y láms. 36-37, pp. 99-110 (Castañeda), y E. Fernández, La escultura romá
nica ...de Villaviciosa..., pág. 188, fig. 175 (Sta. Eulalia de Selorio).

137 El motivo ya aparece en el arte mesopotámico, como puede apreciarse en |. Baltrusaitis, 
Art sumerien, art román, pp. 17 y ss., fig. 5b. En el Beato de Gerona (). Westtstein, La fresque 
romane. La route de St-lacques, de Tours á León, Ginebra, 1978, lám. XXIX, fig. 30) los ani
males se muerden las patas, estando uno bajo el otro, en una composición casi simétrica trans
versalmente.

■•W
-A

' V ■ c'¡'^
t •• de Castañeda:

4^-leones enfrentados.

R

rafe
l.Xv •te

El motivo tiene ilustres precedentes en el Románico hispano-languedocia- 
no de fines del siglo XI y comienzos del XII. Decora un capitel de las naves 
de Ste.-Foy de Conques y se repite en un capitel de Moirax (Gascuña). En la 
Península -y como obra del siglo XI tardío- lo descubrimos en San Martín de 
Frómista. De su éxito da prueba su reproducción en el Románico cántabro, 
pues aparece, con variaciones, en Bolmir, Cervatos, Castañeda (Fig. 166) y 
Raicedo. Próxima también a las representaciones abulenses es la ofrecida por 
un capitel de San Pedro de Dueñas, con fondo de hojas rayadas en helicoidal, 
típicas de algunos capiteles de San Segundo y de Santillana l36.

Se trata de una composición frecuente en el Románico. Sus escultores 
pudieron haberse inspirado en obras orientales, pero también en ilustraciones 
de códices prerrománicos, como el Beato de Gerona'37.

1

'___ - '.•** — '. .



302

Fig. 167.-San 
Segundo: león y 

grifo pasantes.

Fig. 168.-San Segundo 
(portada): león y grifo 
afrontados.

de norte y portada sur de San Segundo. Son obra de distintos canteros, pues 
ni la morfología de los animales ni su técnica de talla coinciden. El capitel del 
interior se debe al maestro de la cabecera, de formación cántabra. En él, el 
grifo ocupa la cara frontal, y el león le sigue a la izquierda (Fig. 167). Los ani
males del capitel de la portada -afrontados, en cambio, en el ángulo- tienen 
más volumen y el grifo posee alas incurvadas (Fig. 168).

Fuera de Ávila, grifo y león aparecen asociados en iglesias de zonas algo 
alejadas del Camino y pertenecientes a Burgos, Soria, Cantabria, Navarra y 
Aragón (Fig. 169). Muestra el esquema compositivo del capitel del interior de



303

San Segundo uno de San Salvador de 
Agüero; pero son más frecuentes las 
representaciones de ambos animales 
afrontados en capiteles de fines del 
siglo XII. La difusión del motivo pudo 
deberse a la existencia de cuadernos 
de modelos o a partir de la observación 
de obras suntuarias de inspiración 
oriental. Un excelente ejemplo lo brin
dan el león y grifos afrontados de los 
frescos de Arlanza, conservados en The 
Cloisters de Nueva York y en el Museo 
de Arte de Barcelona.

Fig. 169.-Santa María del Yermo (port. 
sur): león y grifo afrontados.

La asociación de león y grifo tam
bién pudo estar determinada por lo que 
sus respectivas naturalezas tienen de 
común y de antagónico. El primero es 
el rey de las bestias terrestres; el grifo lo 
es de las que vuelan, compartiendo en 
ello honores con el águila, a la que 
supera en tamaño y fuerza. En los capi
teles abulenses ambos se muestran 
pasantes, lo que impide pronunciarse 
acerca del significado de la escena. Los 
dos aparecen tranquilos, por lo que no 
puede afirmarse que se ofrezcan como modelos contrapuestos; con todo, la 
mayoría de los Bestiarios presentan el grifo como una encarnación del diablo.

De existir alguna enseñanza moral en los capiteles, el león podría evocar 
la misericordia divina hacia el pecador arrepentido, y el grifo, la naturaleza 
inflexible del demonio, que busca sus presas entre las almas de los hombres. 
Pero también es posible que se recurriese a ellos como simples motivos orna
mentales y sin contemplar su simbolismo.

Otro de los acompañantes del león en capiteles de San Vicente, San Pedro, 
San Andrés y Sto. Tomé el Viejo es un cuadrúpedo rampante. En general, el 
león ocupa la cara frontal, en tanto que su acompañante se dispone en un 
lateral y parece temerle.

No es fácil precisar la especie de tal animal. Su cabeza no difiere mucho 
de otras de felinos, pero su hocico es algo más largo. Esta circunstancia, jun
to a las guedejas ondulantes bajo las fauces, anima a identificarlo con un 
lobo.



-

304

Fig. 17O.-San Vicente: león y cuadrúpedo 
rampante.

En San Vicente -que parece 
haber brindado el prototipo- y en 
San Pedro, la escena decora sendos 
capiteles de sus absidiolos septen
trionales. En ambos casos, los cua
drúpedos rampantes ocupan los 
laterales y vuelven las cabezas 
hacia el león, al tiempo que esca
pan (Figs.1 70-1 71). De San Pedro 
el motivo pasó a San Andrés de 
Ávila. En su interior, un capitel del 
mismo estilo que algunos de aque
lla iglesia, muestra un león flanque
ado por un reptil y un cuadrúpedo 
rampante (Fig. 172). La escena rea
parece en un capitel de la portada 
meridional de Sto. Tomé el Viejo, 
volviendo el cuadrúpedo su cabeza 
hacia el león mientras escapa.

Ignoramos posibles paralelos 
compositivos en la escultura hispa
na; aunque es larga la lista de leo
nes y grifos, la actitud rampante de 
los cuadrúpedos abulenses carecen 
de precedentes conocidos.

Respecto al sentido de la esce
na, poco podemos añadir, a menos 
que tomemos por lobo al cuadrúpe
do rampante. Según san Isidoro, el 
lobo se caracteriza por ser una fiera 
de «rabiosa rapacidad» y sedienta 
de sangre, poseyendo los de Etiopía 
crines en la cerviz. Plinio atribuye 
al lobo la capacidad de enmudecer 
a sus víctimas con la mirada. Pierre 
de Beauvais y otros autores de Bes
tiarios recogieron de ese mismo 
autor, de Aristóteles y de Solino 
buena parte de lo que cuentan 
acerca de su modo de vida. Pero en 
la connotación negativa del animal, 
hubieron de pesar también las pala-

Fi¡’. ¡71.-San Pedro: león y cuadrúpedo 
rampante.



Rapaces picoteando una presa

305

Un capitel del exterior del ábside central de San Andrés se decora con una 
pareja de aves afrontadas que dirigen sus picos hacia un bulto esculpido en el 
vértice (Fig. 1 73). Éste, difícil de identificar por lo erosionado de la pieza,

Fig. 172.-San Andrés: león y cuadrúpedo 
rampante.

Fig. 173.-San Andrés (exter. ábside central): 
rapaces con presa.

138 De la naturaleza del lobo se ocupan san Isidoro, Etimologías, II, pág. 75 (lib. XII, 2, 23- 
24); san Ambrosio, Hexaemeron, lib. VI, ¡v, 26-28; F. McCulloch, Ibid., pp. 187-189, y el Bes
tiario medieval, pp. 155 y 158-159. Una amplia bibliografía sobre el lobo se recoge en H. Van 
de Waal, Iconclass, 2/3, Bibliography, pp. 64-65.

bras de algunos exégetas l3B. En el motivo abulense, el presunto lobo jugaría 
un papel negativo y predador frente al más positivo del león, cuya primacía 
sobre el otro cuadrúpedo -el supuesto lobo-, resulta incuestionable.

El león y el grifo también aparecen asociados al áspid en capiteles de la 
cabecera y naves de San Vicente, del pilar del primer tramo de San Andrés, 
del exterior del ábside de San Isidoro, del exterior del ábside de San Esteban 
y de un capitel del absidiolo meridional de San Segundo (Figs. 134 y 137). 
Composiciones similares se encuentran en las iglesias segovianas de Madro
na, Perorrubio y Caballar.



Fig. 174.-Morlaas: rapaces con presa.

Aves afrontadas en concordia y discordia

306

Aparecen éstas en sendas caras del cimacio del capitel CC5 de la capilla 
mayor de San Andrés. Son de morfología semejante y las juzgamos obra del 
maestro que labró los capiteles y cimacios de la mitad derecha del ábside, 
pues manifiestan características afines a las aves del capitel señalado y, en 
estilo, a las zancudas y dragones de la misma capilla.

El motivo de las aves flanqueando un arbusto es de ascendencia oriental 
y, transmitido a Occidente por medio de objetos de adorno y tejidos, fue plas-

podría representar un cuadrúpedo 
encogido y visto de espalda: en tal 
caso, se trataría de una presa entre dos 
rapaces.

Los orígenes de tal motivo remon
tan al arte sumerio, en donde se ven 
águilas frontales apresando aves o 
cabritos. Tal tipo de águila no falta en 
el Románico, algunos de cuyos ejem
plos se localizan en Montjeaux, Chau- 
riat y Lesear; pero, por la disposición 
angular de la presa, uno de los parale
los más cercanos al abulense está en 
un capitel de Morlaas (Pirineos occi
dentales 139 (Fig. 174). Las aves de 
nuestro capitel podrían figurar águilas 
o buitres. En el primer caso, se podría 
entrever en la representación el castigo 
de algún vicio; si fueran buitres, el sen
tido negativo se centraría en ellos mis
mos, en cuanto encarnaciones del 
ensañamiento y voracidad del diablo 
para con los pecadores140.

Véase J. Baltrusaitis, Art sumerien, art román, pp. 56-57, y D. Jalabert, «L'aigle...», Bull. 
Mon., pág. 176 y figs. 4 (Chauriat), 24 (Lesear), y 8-9 (bajo-relieves sumerios conservados en 
el Museo del Louvre). En nuestro país, el motivo parece haber sido relativamente frecuente en 
Asturias, pues E. Fernández (La escultura...de Villaviciosa, pp. 181-183) cita los ejemplares de 
Leces (fig. 157), Selorio (fig. 158) y Villamayor (fig. 159).

i4o véase, sobre el buitre y su sentido alegórico, F. McCulloch, Ibid., pp. 184-186, y Bes
tiario medieval, pp. 34-38 y la ilustración de la pág. 265.



307

Fig. 175.-St.-Lazare d'Autun: combate de 
gallos.

mado con frecuencia en el Románico. En el cimacio de San Andrés cada ave 
sujeta la planta con una pata, para poder picotear mejor las hojas. Están cui
dadosamente trazadas, pero, aunque parecen de buen tamaño, su identifica
ción -al igual que la del vegetal- no es fácil (Fig. 68).

A diferencia de lo que ocurre con otros motivos de esta iglesia, son muchas 
las obras que podrían invocarse como paralelos iconográficos: capiteles de San 

Justo de Sepúlveda, la colegiata de 
Toro, Santiago de Agüero y Ejea de los 
Caballeros, por ejemplo. Resulta insóli
to, sin embargo, su emplazamiento en 
un cimacio, en donde son más frecuen
tes las aves entre roleos141.

141 Se trata de un motivo muy popular en el Románico, como señala E. Male en L'art réli- 
gieux du Xlle. siécle en France, París, 1928, pp. 347-348, figs. 200 y 201 (Marcillac). Para los 
ejemplos hispanos, véase I. Ruiz Montejo, Ibid., pág. 272 (San Justo de Sepúlveda) y las Figs. 
128-A (Sepúlveda) y 128-B (Santiago de Agüero). En el Románico asturiano parece haber sido 
frecuente la representación de gallináceas afrontadas, picoteando pomas, a juzgar por los capi
teles de la torre vieja de la catedral de Oviedo (M. Cómez-Moreno, El arte románico..., pp. 156- 
157, lám. CCV) y de Sta. Magdalena de los Pandos (M.C. Morales y E. Casares, El románico en 
Asturias: Zona oriental, pp. 227-229, fig. I de la pág. 228), y de las pintadas en la arquería infe
rior del ábside de San Martín de Elines, a las que nos referimos en el apartado siguiente.

142 En relación con el árbol de la vida, véase E. Male, Ibid., pp. 347-348, y J. Baltrusaitis, For- 
mations, déformations..., pp. 92-96, y Art sumerien, art román, pp. 20-21 y 59-73, y al peridexion, 
F. McCulloch, Ibid., pp. 157-158, lám. Vil,5 ( Bodl. Libr. 602, fol. 29). Para los precedentes pale- 
ocristianos, G. Bovini, Ravenna. Mosaici e monumenti, Ravenna, 1984, figs. de las pp. 30 y 94.

El carácter ornamental de la compo
sición hace dudar del sentido de la 
escena. Por una parte, los árboles flan
queados por animales suelen relacio
narse con el árbol de la vida. Por otra, 
los Bestiarios dedican un capítulo al 
árbol Peridexion, cuyo dulce fruto hace 
que las palomas se posen en sus ramas. 
De un modo general, la escena podría 
aludir a la bienaventuranza de las almas 
en el Paraíso, como sucede en el arte 
paleocristiano y bizantino ’42. Con todo, 
es evidente su carácter pacífico en con
traposición a las aves de la otra cara del 
cimacio, por lo que es probable que 
alegoricen la virtud de la concordia.



B) ORNAMENTALES

Leones afrontados

308

143 I.H. Forsyth, «The theme oí Cookfighting in Burgundian Romanesque Sculplure», Spe- 
culum, LIII/2, 1978, íigs 1-2, 3-4 y 6-7, pp. 252-282.

El león aparece en pareja, 
adoptando diversas posturas, en 
las iglesias de San Vicente, San 
Pedro, San Andrés y San Isidoro.

Flanqueando una gran cabeza 
de león, surgida entre altas hojas de 
«heléchos», aparecen dos felinos 
en un capitel del absidiolo sur de 
San Andrés. Su cabeza es redonde
ada y carecen de pelambre, por lo 
que es difícil precisar su especie. 
Sobre ellos, parejas de caulículos 
de nervios perlados cubren el aba
co (Fig. 117). Tal conjunto constitu
ye un motivo sin precedentes en la 
escultura románica, pero aislando 
sus diversos elementos, es posible 
recomponer su génesis.

■O
«y/*

*’** —

F/g. 176.-San Andrés: leones afrontados con 
cabeza común.

Sus acompañantes, en cambio, se picotean pecho y espalda, irguiéndose 
en una pata y empujándose con la otra. Aves así enfrentadas decoran algunos 
cimacios de Elines, Castañeda y Santa María del Mercado de León. Fuera de 
la Península las descubrimos en un cimacio del claustro de Moissac, ocupa
do por aves de cuellos entrelazados.

También contamos con muestras de esta escena en capiteles (Argomilla de 
Cayón), pero mayor interés ofrece la plasmada en un fresco de la colegiata de Eli
nes. En Borgoña, algunos capiteles de Saulieu, Beaune y Autun muestran gallos en 
pelea (Fig. 175). Tal motivo, exhaustivamente estudiado por I. Forsyth en sus oríge
nes y significado, reviste, sin embargo, una complejidad que parece lejana al aquí 
examinado. En efecto, mientras que la pelea de gallos puede aludir al combate inte
rior del alma, las aves del cimacio abulense parecen encarnar simplemente la dis
cordia, vicio a evitar en pro de la concordia plasmada en la cara contigua ,43.



309

144 M. Durliat, Pyrenées Romanes, La-Pierre-qui-Vire, 1969, lám. 39, pág. 106 (Unac), y ). 
Cabanot, Les débuts de la sculpture romane..., pág. 155 (sobre los leones pasantes y afronta
dos de St-Sever) y fig. 235 (Mazéres); A. Canellas y A. San Vicente, Aragón Román, lám. 63 
(leones ante hojas de helécho de un capitel de Loarre).

145 Se reproduce el capitel abulense en C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., fig. 5, 
pág. 54, y en M'3 M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: la contribución de Canta
bria a la escultura románica abulense», Actas del VI Congreso Español de Historia del Arte: Los 
caminos y el arte (Santiago, 16-20 de junio de 1986), Santiago, 1989, pp. 219-232 (espec. 
pág.222, fig. 8), pudiendo verse los otros en M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. CLXII, 3-4 y lám. 
CXVI (Santiago y Arlanza), pp. 93-97; J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas 
en...Burgos, pág. 139 (San Quirce), y M.A. García Guinea, El arte ...en Santander, II, lám. 1134 
(Elines). E. Male (L'art religieux du Xlle. siécle en France, pp. 357-358), al comentar el capitel del 
pórtico de Moissac así decorado señalaba que éste «semblait fait tout exprés pour décorer un cha- 
piteau: la tete occupait l'angle, le corps, la corbeille. C'est pourquoi les chapiteaux romans nous 
l'oífrent souvent». Como la mayoría de los motivos zoomórficos aquí estudiados, se trata de una 
composición con precedentes en el arte de las antiguas culturas orientales, como señala |. Bal- 
trusaitis, Formations, déformations, pp. 68-74, y Art sumérien, art román, pp. 20-22, figs. 9 a y b.

Son bien conocidos los leones frontales que surgen de entre el follaje de capi
teles pertenecientes a grandes centros del Camino, como la catedral de Santiago 
o San Isidoro de León. De éstos resaltan especialmente sus cabezas, pues del res
to de sus cuerpos sólo se ve el pecho y las patas delanteras. Representaciones de 
este tipo pudieron estar en el origen de la cabeza felina aquí estudiada, omitien
do el cuerpo, como ocurre en capiteles de Mazéres, Nogaro y Santillana. De la 
conjunción de esta imagen frontal del león con la que le muestra pasante en 
capiteles de Sta. Cruz de la Seros, St. Séver-sur-l'Adour y St. Martin d'Unac, pudo 
nacer un motivo como el abulense, aun sin disponer de un modelo preciso144.

Otra de las composiciones protagonizadas por leones en el ábside central 
de San Andrés, excepcional en Ávila, les muestra con los cuerpos afrontados 
y las cabezas fundidas en una (Fig. 176). Los leones, de cuerpos estilizados 
con colas levantadas, melena rala y cabeza triangular, se alzan ante un fondo 
de caulículos sogueados y máscaras humanas. Se trata, nuevamente, de un 
motivo presente en las antiguas culturas orientales y afín al representado a 
finales del siglo XI en capiteles de Frómista, Arlanza y Santiago. Desde tales 
enclaves el motivo se extendió por toda Castilla, como prueba su presencia en 
las iglesias cántabras de Elines, Castañeda (Fig. 177) y Pujayo, en la burga- 
lense de San Quirce, o en San Millán y la Trinidad de Segovia ,45.

Parejas de leones afrontados decoran, asimismo, varios capiteles de las 
cabeceras de San Andrés y San Pedro, y uno de la nave norte de San Vicente 
(Figs.111 y 178). Pese al distinto estilo, complexión física y posición de la 
cola, el esquema compositivo es el mismo en todos ellos: los leones, con las 
cabezas erguidas, sólo dejan libre el ábaco, decorado, por lo general, con 
máscaras felinas o humanas entre caulículos. Similar disposición muestran los



Fig. 178,-San Pedro: leones robustos afrontados.

310

Fig. 177,-Colegiata 
de Castañeda: leones 
con cabeza común y 
aves peleando en el 

cimacio.

146 Además de C. Luis López, Ibid., figs. 9 y 10 (San Andrés de Ávila), véase, para los capi
teles palentinos, cántabros y aragoneses mencionados, M.A. García Guinea, El arte románico 
en Falencia, lám. 91 (Carrión) e Id., El románico en Santander, II, lám. 1135 (Elines), y A. Cane- 
llas y A. San Vicente, Aragón..., lám. 72 ( Loarre).

■' /

leones de sendos capiteles de Castañeda y Elines, que, como los abulenses, 
carecen de pelaje, a diferencia de lo que ocurre en otros de Azuelo, Santilla- 
na y Nogaro, de abundante melena.

Otros leones, correspondientes a la portada occidental y exterior del ábside 
central de San Andrés y al interior del ábside de San Isidoro (Fig. 112), ofrecen 
un aspecto más fornido que los ya descritos, con cuellos cortos, melenas de gue

dejas ensortijadas y colas atrave
sándoles panzas y lomos. Fuera de 
Ávila, reaparecen en San Miguel 
de Iscar, Sta. María de Carrión, S. 
Claudio de Olivares (Zamora) y en 
las iglesias cántabras de Elines, 
Bolmir, Cervatos y Argomilla de 
Cayón. Todos ellos podrían derivar 
de capiteles como el de la capilla 
de Loarre que, al igual que los 
anteriores, muestra a una pareja de 
leones poco esbeltos, con cabezas 
hundidas en los lomos, melenas 
ensortijadas y colas atravesándoles 
la mitad posterior del cuerpo, y el 
ábaco decorado con volutas146.



311

Fig. 179.-San 
Vicente: leones 
afrontados con 

cabezas divergentes.

Fig. 18O.-San Martín 
de Segovia: leones 
afrontados con 
cabezas divergentes.

Otra modalidad de leones afrontados es la que les presenta con los pechos 
yuxtapuestos y las cabezas divergentes, tal como se advierte en el capitel CS5- 
7 de San Vicente. Ello hace que en el frente del capitel, geminado, leones de 
distintas parejas se afronten por sus cuartos traseros y cabezas, configurando 
el motivo a estudiar en el apartado siguiente (Fig. 1 79). Tales leones, algo más 
fornidos que los de San Pedro, coinciden con la mayoría de los examinados 
en la ausencia de pelambre y en la posición de la cola, que asciende desde el 
vientre hasta el lomo. Ganan, en cambio, en naturalismo, con el tratamiento 
escultórico dado a sus cabezas.



312

Fig. 181.-San Vicente (nave norte): leones con 
cabezas divergentes.

En Segovia vemos repetida 
esta composición en capiteles 
de la galería porticada de San 
Martín (Fig. 180) y la torre de 
San Juan de los Caballeros. En 
todos ellos, los leones carecen 
de melena, son de proporcio
nes similares y dejan ver, flan
queando sus cabezas, las 
volutas del abaco. Y lo mismo 
sucede, aunque con leones 
distintos, en un capitel de San 
Martín de Uncastillo.

Otra versión de este moti
vo es la de un capitel del ter
cer tramo del muro norte de 
San Vicente. Al tener tres 
caras a la vista, los cuerpos de 
los leones se extienden sobre 
las laterales, convergiendo en 
la frontal sus pechos. Sus 
cabezas, en cambio, se vuel
ven hacia los ángulos, situándose bajo las volutas del ábaco (Fig. 181). Con 
él podría compararse un capitel de la nave meridional de San Miguel de 
Fuentidueña, aun siendo muy posterior y de estilo borgoñón.

Disposición inversa, con grupas afrontadas y cabezas convergentes, es la 
adoptada por los leones del capitel CC9 de San Pedro. Estos, pese a su melena 
de largas guedejas, son bastante similares a los anteriores, de cuellos alargados, 
cabezas redondeadas y colas por el lomo (Fig. 116). Entre ellos, bajo las volutas 
angulares, se ve la cabeza de un grifo vomitando una hoja palmeada, como 
hacen los de sendos capiteles de Sta. María la Real de Sangüesa y de San Este
ban de Sos del Rey Católico (Fig. 182)147. En Cantabria, esa posición angular es 
ocupada por cabezas felinas en capiteles de la portada y torre de Castañeda.

Hemos dejado para el final los leones de cuerpo arqueado y cuellos incli
nados hacia el suelo, los más representativos del Románico abulense. Alcan
zan igualmente gran difusión por la provincia de Segovia y en las áreas

147 Cfr. la cabeza angular del capitel CC9 de San Pedro con las cabezas de grifos de San 
Esteban de Sós del Rey Católico reproducidas en A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, 
lám. 98.



313

F/g. 183.-San Millón de Segovia: leones 
arqueados.

Fig. 182.-San Este
ban de Sos del Rey 
Católico: grifos con 
hojas.

influidas por el Románico del 
Camino de Peregrinación, pues a 
partir de Frómista, la catedral de 
Santiago, Loarre y San Isidoro de 
León, se extendieron por Galicia, 
Cantabria, Ávila, Segovia, Nava
rra y Gascuña.

En Ávila el motivo atiende, 
como ya dijimos, a dos variantes: 
Una, presente en capiteles de las 
portadas laterales y ábside central 
de San Vicente y de la portada sur 
de San Andrés, caracterizada por 
leones de melena erizada a lo lar
go de todo el espinazo (Fig. 113). 
La otra, con leones sin melena y 
con las patas traseras algo más fle- 
xionadas, se advierte en dos capi
teles del absidiolo norte de San 
Pedro y, al parecer, también en 
otro del exterior de San Isidoro 
(Fig. 115 y 114).

Al primero de estos grupos pertenecen los capiteles del pórtico sur de San 
Millán (Fig. 183), de la portada y ábside de la Trinidad y de San Juan de los 
Caballeros de Segovia. Repiten estas características, además, algunos capite
les del exterior de la capilla mayor de la catedral de Ávila y de otras iglesias 
de la provincia, como San Martín de Arévalo y Espinosa de los Caballeros.



Fig. I85.-San Isidoro: leones arqueados.

314

Fig. 184.-San Miguel de 
Fuentidueña (Segovia): 
leones arqueados.

Con el segundo grupo se relacionan, en Segovia, capiteles del pórtico sur de 
San Martín y de las torres de los Santos Justo y Pastor y San Esteban, y uno de 
San Miguel de Fuentidueña, con vastagos enredados por los cuerpos de los 
leones (Fig. 1 84).

El modelo para los leo
nes abulenses y segovia- 
nos se halla, como señaló 
Gómez-Moreno, en dos 
capiteles del interior de 
San Isidoro de León, con 
felinos de cuerpos estiliza
dos, mechones dispuestos 
en espina a lo largo del 
cuello y lomo y con las 
cabezas juntas a poca dis
tancia de sus manos (Fig. 
185). Según él, su autor es 
un plagiario de los que le 
habían precedido en San 
Isidoro y el último decora
dor del edificio, tratándose 
de un divulgador «a quien 
se debe el disciplinado 
impulso del románico en



315

’4’ M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pp. 109 y 129, lám. CXLI, 6 (San Isidoro de 
León), CLXXIV, 2-3, CLXXV, 3 y CLXXVI, 1-2 (catedral de Santiago), y M.Chamoso y otros, 
Galicia, lám. 60 (capitel del transepto norte de la catedral de Santiago).

149 Algunos de tales ejemplos pueden verse en M.A. García Guinea, El...románico en San
tander, II, pág. 552, láms. 1132 y 1140 (Elines); J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura 
románicas en...Burgos, fig. 195; W. Cahn, «Romanesque Sculpture in American Collections. VI. 
The Boston Mus. of Fine Arts», Cesta, IX/2, pp. 73-76, fig. 21 (San Martín de Uncastillo); A. de 
Apraiz, «La expansión de los temas decorativos del arte románico», Bol. del Seminario de Arte 
y Arqueología de Valladolid, XX, 1953-54, pp. 11-22, fig. X (Armentia); R. Yzquierdo, La arqui
tectura románica en Lugo, La Coruña, 1983, pág. 261 y 46-48 (Ferreira de Pantón, Carboentes, 
Asma, etc.), e I. Ruiz Montejo, El románico de...Segovia, pp. 219-221, fig. 164 y lám. color 10.

150 Se ofrecen muestras de tales leones en J. Lacoste, Sainte-Foy de Morlaas, )uran<;on, 
1976, pp. 9-14; V.H. Debidour, Le bestiaire sculpté..., fig. 206 (Lesear); J. Baltrusaitis, Forma- 
tions, déformations, figs. 496 (Elna) y 497 (St-Pául-les-Dax); J. Cabanot, Les debuts de la sculp
ture..., fig. 235 (Mazéres), y M.A. García-Guinea, El Románico en Falencia, lám. 134 (Gama).

151 Para los ejemplos citados, véase M. Durliat, L'art román, París, 1982, lám. 510 (Biblia 
de Esteban Harding), y U. Mende, Die Bronzentüren des Mittelalters, 800-1200, Munich, 1983, 
fig. 39, pág. 55 (Palermo). Leones igualmente estilizados y de melena flameante adornan capi
teles y maineles de otras obras románicas, como se advierte en G. Champeaux, Introducción a 
los símbolos, láms. 80 y 91 (Silos); R.Crozet, L'art román en Saintonge, láms. LVII,A (Arces), 
pág. 129, y R. Labourdette, «Remarques sur la disposition originelle du portad de Souillac», 
Gesta, XVIII/2, 1979, pp. 29-35, fig. 2-a.

Ávila y Segovia» y del que son típicos «los leones agachados», además de 
las arpías, grifos, palomas y sirenas de San Isidoro. Pero anteriores a los 
leoneses son los capiteles de la torre del crucero de San Martín de Frómis- 
ta, de la capilla de Loarre y del transepto de la catedral de Santiago, que 
repiten la postura de los leones, pese a ser éstos más robustos y menos 
arqueados 148.

A los citados capiteles habría que añadir otros repartidos por lugares muy 
dispares -la provincia de Segovia, Elines, Leyre, Uncastillo, Ferreira de Pan
tón, etc - y que responden a diversas variantes149. Fuera de la Península, los 
ejemplos que mejor responden a este motivo se localizan en iglesias del Lan- 
guedoc y Gascuña, debiendo resaltarse entre ellos, por aparecer los leones 
con el lomo muy arqueado y sin vástagos ocultando sus cuerpos, los de de 
Lesear y Nogaro. De su popularidad da prueba un capitel de Mazéres, que 
presenta al profeta Daniel entre este mismo tipo de leones150.

Su disposición se repite en obras miniadas (inicial de la Biblia de Esteban 
Harding) y piezas de orfebrería (candelabro de la Capilla Palatina de Paler
mo de ca. 1140), lo que demuestra el notable éxito de este motivo, cuyo 
carácter ornamental, por sus estilizados cuerpos y vistosas melenas, resulta 
innegable ’51.

Mención aparte merecen las representaciones de leones alados del Románi
co abulense. Es difícil precisar la amplitud del motivo, ya que si bien no hay duda



<■

,-r?

Fig. I86.-San Isidoro: esfinges o leones alados.

316

152 Para los precedentes de los leones alados en el arte antiguo, véase H. Frankfort, Arte y arqui
tectura del Oriente..., figs. 287, 296 (Mitani), 411 (daga de Luristán) y 438 (relieve de Susa), pág. 
261; J. Sureda, Las primeras civilizaciones. Prehistoria. Egipto. Próximo Oriente (HJ del Arte de Ed. 
Planeta), I, Barcelona, 1985, figs. 419 (kudurru de Melisipak) y 487, pág. 401 (ritón), y R. Huyghe, 
El arte y el hombre, Barcelona, 1977, figs. 671 (corintio), 1032 (sasánida) y 1029 (buida S. X-XI).

■

í' de que es éste el tema represen
tado en un capitel de la portada 
meridional de Santo Tomé el Vie
jo, no podemos decir lo mismo 
respecto a otros capiteles. Es 
posible que sean éstos los plas
mados en un capitel de la porta- 
da sur de San Andrés y en otro 
del interior del ábside de San Isi
doro (Fig. 186), pero sus deterio- 
radas cabezas también podrían 
corresponder a grifos o esfinges.

Los leones alados de Santo 
Tomé se presentan en parejas 

; afrontadas, en una composi- 
r ción similar a los ya vistos, ocu

pando sendas caras del capitel 
y juntando sus cabezas en el 
vértice. Han perdido sus patas, 
pero todavía son reconocibles 

'os cuerpos y cabezas de león y las alas que surgen de sus lomos. Estas se 
extienden oblicuamente, como muestran los grifos y esfinges que más ade- 
ante estudiaremos (Fig. 187).

No conocemos posibles paralelos o modelos de este motivo en el conjunto de 
la escultura románica española. Suponemos que hubieron de existir, especialmen
te en el Románico segoviano. La frecuencia con que se reiteran los motivos zoo- 
mórficos abulenses en la capital y la abundante representación de cuadrúpedos 
alados -grifos y esfinges- en sus capiteles hace suponer que también existen o exis
tieron leones alados; no en las portadas y ventanas, que hemos podido observar 
directamente, pero sí, acaso, en alguna de sus elevadas torres-campanario.

Su presencia en la imaginería románica sólo se entiende a través de estas 
obras orientales. Dada la ausencia del animal entre los descritos por el Bes
tiario, forzosamente los escultores abulenses hubieron de conocer alguna 
representación del fabuloso híbrido, acaso en algún tejido, marfil o pieza de 
orfebrería musulmanes152.



Grifos afrontados

317

En su estudio pueden establecerse varios grupos, siendo el más importan
te el de los grifos afrontados con cabezas divergentes. La posición inversa, con 
las grupas juntas y las cabezas convergentes, también es adoptada, pero con 
menos frecuencia. Y lo mismo sucede con los grifos afrontados y rampantes 
que sostienen en sus garras una poma o una presa.

Fig. 187.-Santo Tomé 
el Viejo (port. sur): 

leones alados 
afrontados.

Fig. 188.-San Vicente 
(port. norte): grifos 
afrontados.



i

En capiteles de esquina, lo usual es que los grifos se presenten con los 
pechos afrontados y vuelvan en sentido contrario sus cabezas. Así hacen los que 
decoran el capitel CS13 y otros del exterior del ábside central y portada norte 
de San Vicente, con la particularidad, en este último, de elevar cada grifo una 
de sus patas (Fig. 188). E igual disposición adoptan los grifos de la portada occi
dental de San Andrés, ábside norte de San Pedro, portada occidental de Santo 
Tomé el Viejo y portada meridional de San Segundo. A los anteriores han de

Fig. 189.-San Pedro 
(ábside sur): grifos 

afrontados.

Fig. 19O.-San Isidoro 
de León: grifos 
afrontados.



319

Fig. 191 -San Juan de los 
Caballeros de Segovia: 

grifos afrontados.

153 Muestra la popularidad que los grifos rampantes alcanzaron en el Románico segoviano 
su presencia, tardía, en un capitel de la galería meridional de San Martín de Segovia (L.M’’ 
Lojendio y A. Rodríguez, Castilla/2, lám. 87). Para las relaciones entre los grifos de San Vicen
te y el compostelano remitimos a S. Moralejo, «Notas para unha revisión da obra de K.). 
Conant», en K.J. Conant, Arquitectura románica da catedral de Santiago, Santiago, 1983, pp. 
91-116 (espec. pág. 115, n. 47).

sumarse, tomadas por separado, las dos parejas de grifos del capitel CS6-8 de 
San Pedro, aun cuando su frente muestre a los grifos con las cabezas conver
gentes (Fig. 189). Entre sus manos, cada par de grifos eleva una poma, como 
hacen los del capitel CNI1 de San Vicente (Fig. 105) y los de la Virgen de la Peña 
de Sepúlveda. La postura adoptada por unos y otros ya se ve en los grifos de un 
capitel de la fachada sur de San Isidoro de León (Fig. 190), y se repite en los 
segovianos de San Millán, San Esteban, La Trinidad y San Juán (Fig. 191).

En capiteles de tres caras, un grifo ocupa la cara principal, y el otro, que 
unas veces se le afronta y otras le sigue, un lateral. En ambos casos, la esca
sez de espacio en la cara menor puede hacer que el grifo se coloque en posi
ción rampante. La otra cara es ocupada, según los casos, por otro grifo, un 
león alado, un áspid o por aves. Es de destacar, en tal sentido, la observación 
hecha por S. Moralejo acerca del posible influjo de los grifos de San Vicente 
en el de un capitel de la nave sur de la catedral de Santiago. Este, aun con
tando con precedentes en la cabecera del templo, se halla mucho más próxi
mo del modelo abulense (Fig. 105) y remite, en su asociación con un águila, 
al esquema seguido en los capiteles de las Figs. 119 y 108 de San Vicente153.



320

Fig. 192.-San Pedro 
(ábside norte): grifos.

.!?
■ ■ . /: /

■ *.! ■:

•t

Grifos afrontados con cabezas divergentes decoran el frente y lado izquier
do de los capiteles CN1 de San Vicente y San Pedro. La única variación com
positiva se registra en su cara derecha, pues mientras que en el primero se 
afrontan por las grupas (Fig. 105), en el de San Pedro el grifo central es segui
do por otro rampante (Fig. 192). Los de esta iglesia parecen desarrollar un tem
prano modelo compostelano, al coincidir en la disposición sobre el capitel. 
Igual sucede en sendos capiteles de las cabeceras de San Millán y San Juan de

Fig. 193.-San Esteban 
(exter. cabecera): grifos.



321

Fig. 194.-Claustro 
de Moissac: cimacio 
con aves de cuellos 
entrelazados.

los Caballeros de Segovia. Los de San Pedro son similares a los del capitel 
CN4 del mismo absidiolo, pero, como los del CS6, carecen de melena.

Un grifo pasante ocupa igualmente el centro de un capitel de la cornisa 
absidal de San Esteban de Ávila. El lado derecho, hacia el que mira, está ocu
pado por un áspid, en tanto en el izquierdo se ve un extraño animal, mezcla 
de serpiente y grifo, posiblemente debido a la impericia del escultor en el 
intento de copiar el capitel de San Pedro antes aludido (Fig. 193).

En este último grupo, en el que el grifo de la cara principal es acompaña
do, al menos en una cara, por animales de otra especie, hemos de incluir al 
capitel CS1 de San Pedro (Fig. 107) y a uno del segundo pilar de la nave sur 
de San Vicente (Fig. 108). En tales casos, son un león alado y aves sobre un 
arbusto los otros acompañantes.

Aves afrontadas

Casi todas las aves del Románico abulense aparecen afrontadas o yuxta
puestas a otras de la misma especie, en una composición que, sin dejar de ser 
argumental en ocasiones, tiene un fuerte cariz ornamental y se organiza según 
una rigurosa simetría. Así ocurre con las águilas, palomas, zancudas y aves en 
discordia o concordia de San Esteban, San Nicolás, San Vicente, San Pedro, 
San Isidoro y San Andrés de Ávila. No es preciso insistir acerca de las carac
terísticas de las águilas ni de las aves afrontadas en torno a un árbol o en pug
na. Nos centraremos, por tanto, en las palomas y aves de largos cuellos.

Desconocemos posibles paralelos iconográficos para estas últimas, que 
introducen sus cuellos entre las patas en una postura no comparable con la de 
las cigüeñas enfrentadas a serpientes de San Vicente y San Andrés. Lo que más 
se les acerca son algunas representaciones, muy populares a lo largo del



Fig. 19 5.-San Martín de Segovia: palomas.

322

el modelo que le marcó la pauta, 
para lograr trasladar a la piedra 
lidad y preciso como éste.

Las palomas afrontadas de 
los capiteles de San Vicente 
(Fig. 128), San Pedro (Fig. 129) 
y San Andrés, en cambio, cuen
tan con abundantes paralelos 
segovianos, pues se repiten en 
capiteles de la galería porticada 
de San Martín (Fig. 195) y de la 
torre de San Juan de los Caba
lleros. Aunque posteriores, la 
semejanza que mantienen con 
los abulenses permite atribuir
los a un taller conocedor de lo 
realizado en San Vicente y San 
Pedro. Sus modelos se local i-

154 Algunas ejemplos hispanos de tales aves con cuellos entrelazados pueden verse en M. 
Gómez-Moreno, El arte románico..., pág. 30, lám. XL; S. Moralejo, «Ars Sacra et sculpture 
romane monumentale: le trésor et le chantier de Compostelle», Cahiers de St-Michel de Cuxa, 
núm. 11, 1980, pp. 189-238 (espec. pp. 193-195 y 225-226) y «Les arts somptuaires hispani- 
ques aux environs de 1100», Ibid., núm. 13, 1982, pp. 285-310 (espec. pp. 295-296); G. Gai- 
llard, «L'influence du pélérinage...en Navarre», Príncipe de Viana, n° 96-97, 1964, pp. 
181-186, lám. XXI (catedral románica de Pamplona); F. Iñiguez, «Capiteles el primer románi
co español inspirados en la Escatología musulmana», Bol. Asoc. Esp. de Orientalistas, I, 1965, 
pp. 64-65, íigs. 30 (Sós del Rey Católico) y 31 (Leyre), y en I. Ruiz Montejo, El románico 
de.Segovia, láms. 65 (San Miguel de Fuentidueña), 76-77 (Vivar de Fuentidueña), 79 (Cozue- 
los de Fuentidueña), y lám. 97, pp. 145-147 (Moradillo de Sedaño). Para los languedocianos, 
véase V.H. Débidour, Lebestiaire sculpté..., íigs. 145 (Conques), 93 (La Daurade) y 7, 90 (Mois- 
sac); R. Oursel, Floraison de la sculpture..., láms. 93 y 99 (claustro de Moissac) y R. Rey, La 
sculpture romane languedocienne, Toulouse, 1936, fig. 184 (claustro de La Daurade).

Camino Francés, de aves con cuellos entrecruzados o inclinados que se pico- 
téan sus propias patas o colas. Pero, lejos de la sensación de discordia e ira 
que alienta en estos ejemplos, en los capiteles abulenses las aves tan sólo 
picotéan los collarinos (Fig. 130, 131 y 132).

En el Románico languedociano (Fig. 194) tampoco faltan las contorsiones 
de aves, especialmente llamativas en algún cimacio de Conques, en donde la 
sucesión de zancudas forma roleos de aspecto vegetal. El origen de tales auda
cias ornamentales ha de buscarse en las artes suntuarias, y no otro habrá sido 
el de las aves abulenses. Las sucesivas parejas de zancudas incurvadas y simé
tricas crean una composición animada y armónica ,54. Por eso, pese a ignorar 

, no dudamos de que alguno hubo de existir 
un esquema tan ordenado, alejado de la rea-



D) LA ESCULTURA FIGURATIVA EN LAS PORTADAS

1) La portada meridional de Santo Tomé el Viejo

323

zan en el Camino de Peregrinación, apareciendo aves de este tipo en la giro- 
la de la catedral compostelana, naves de San Isidoro de León, ábsides de Loa- 
rre y Frómista, la catedral románica de Pamplona, el claustro de Moissac y en 
las iglesias de St. Sernin de Toulouse y Moirax ,55.

ií.
I;/.' />•’>

155 Véase M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pág. 110, láms. CXXXIX, 2,3 y 4, y Fig. 
184-A (San Isidoro de León) y CLXI, 2, 3 y 4 (catedral de Santiago); G. Gaillard, «L'influence 
du pélérinage...en Navarre», P.V. (Ibid.), lám. XIX,a (catedral de Pamplona), y J. Cabanot, Les 
débuts de la sculpture..., pp. 155-157, figs. 210 (catedral de Santiago), 212 (St.-Sernin de Tou
louse), 213 (St.-Sever), 216 (San Isidoro de León), 217 (Moirax) y 218 (Hagetmau) .

El interés de esta portada se concentra en la decoración de su arquivolta 
externa. Esta resulta excepcional en el Románico adúlense, ya que no solo 
varía en los motivos empleados -animales y personajes- sino también en su 
disposición -siguiendo la curva del arco (Fig. 196).

Cada figura ocupa una dovela, apareciendo en pareja en las que sirven de 
arranque a la arquivolta. Las dovelas así decoradas son catorce, y en ellas, de 
izquierda a derecha se representan:

f ¿ Fig. 196.-Santo Tomé 
el Viejo: portada sur.



324

Fig. 197. -Santo Tomé el Viejo: portada sur, 
detalle de la arquivolta.

una figura muy deteriorada, al parecer des-

1) Un par de cuadrúpedos encaramados, vistos de espaldas

2) Un monstruo antropomorfo -posiblemente el demonio- en pie, con 
garras en pies y manos, y cabellera erizada

3) Un áspid reptando (Fig. 135)

4) Un personaje -acaso eclesiástico- sin cabeza y cubierto con una larga 
capa

5) Un hombre de Iglesia, con túnica y casulla, pero igualmente desprovis
to de cabeza

6) Una mujer (?) que sujeta la falda de la túnica con ambas manos

7) Un personaje con brazos alzados en actitud orante y vestido con túni
ca larga

8) La clave del arco muestra 
nuda y en ademán obsceno

9) Una figura desnuda y en cuclillas. De ser alas las volutas que se advier
ten tras ella, podría entenderse como un ser demoníaco

10) Un acólito o sacristán, con 
una cruz procesional

11) Un santo o personaje eclesiás
tico en ademán de bendecir, con túni
ca larga y sin cabeza (Fig. 197)

1 2) Un cuadrúpedo arrastrándose 
y mostrando la espalda

13) Un felino trepando

14) Un posible genio alado, pues a 
su espalda aparece el mismo tipo de 
volutas que hay tras la figura de la cla
ve, y una mujer (?), sin cabeza y con 
las manos en las caderas

El sentido iconográfico del con
junto es difícil de precisar, dado el 
mal estado de muchas de las figuras 
de las dovelas. Muchas de éstas 
parecen representar gentes vincula
das con la Iglesia y, por tanto, con lo 
que está en consonancia con el 
orden divino. Las restantes plasman,



325

Las arquivoltas de este tipo comienzan a aparecer en la Península en la 
segunda mitad del siglo XII. Es posible que entre los ejemplos más precoces 
se cuenten la portada occidental del monasterio de Ripoll y la de Sta. María 
de Covet (Lérida). A partir del último tercio de dicho siglo se difunden por 
Navarra -San Miguel de Estella, Santa María la Real de Sangüesa, la colegia
ta de Tudela- y el norte de Burgos ,57. En el occidente peninsular puede verse 
el mismo tipo de organización en la arcada derecha del Pórtico de la Gloria

por lo general, seres de aspecto demoníaco y animales trepando o arras
trándose. Con ellas es posible que se aluda al Mal instalado en la tierra, al 
que habría que combatir con ayuda de la oración y de la Iglesia. Pero tam
bién es posible que, como ocurre en algunas otras portadas del Románico 
castellano, en esta arquivolta se haga una alusión a la vida urbana abulen- 
se,56.

156 Una alusión a la vida urbana, teñida de una evidente intención moralizante, es la inter
pretación que tanto J. Lacoste ( «Le portail román de Ste-Marie d'Oloron», Revue du Pau et du 
Bearn, 1973, pp. 45-78 (espec. pp. 66-67 (separata, pp. 22-23) e Id., Saint-Pierre de Sevignac, 
Pau, 1978, pp. 8-9), como M'- F. Cuadrado («La iglesia de Santa María del Camino de Carrión 
de los Condes y su programa escultórico», Falencia, 1987, separata del núm. 57 de las Publi
caciones de la Institución «Tello Téllez de Meneses», pp. 203-292 (espec. pp. 229-243)) ofre
cen de las arquivoltas figuradas de las citadas portadas. A los anteriores ejemplos hay que 
añadir el brindado por la portada occidental de la iglesia de Santiago de Carrión de los Con
des, estudiada por 8. Mariño en «Die Fassade der Kirche von Santiago von Carrión de los Con
des. Ein Beitrag zur Ikonographie der Arbeit in der mittelalterlichen Kunst», Médium Aevum 
Quotidianum, núm. 3, Krems, 1984, pp. 50-60, en «Testimonios iconográficos de la acuñación 
de moneda en la Edad Media», Artistes, artisans et production artistique au Moyen Age (Con
greso Internacional de la Universidad de Haute Bretagne, II, Rennes, 1983), París, 1986, pp. 
499-513, y en «In Falencia non ha batalla pro nulla re. El duelo de villanos en la iconografía 
románica del Camino de Santiago», Compostellanum, XXXI, núm. 3-4, 1986, pp. 349-363. 
Como señala la citada autora, tal portada brinda uno de los más notables ejemplos de repre
sentación de la vida cotidiana en el Románico. Por otra parte, y según la misma autora, en 
Tudela se nos muestra «un infierno que reproduce fielmente la organización de la sociedad 
terrenal» (Id., «Sicut in térra et in Inferno: La Portada del Juicio de Santa María de Tudela», 
Archivo Español de Arte, núm. 246, 1989, pp. 157-168). El otro sentido implícito en la arqui
volta abulense, el de la caída por el pecado y la necesidad de la redención, es precisamente el 
presente en la portada de Sta. María de Covet, según señala ). Yarza en «Aproximació estilísti
ca i iconográfica a la portada de Santa María de Covet», Quaderns d'Estudis Medievals, núm. 
9, 1982, pp. 535-556 (espec. pp. 542-551).

157 Algunos de tales ejemplos pueden verse en J. Yarza, Ibid., pp. 536-541; E. Junyent, El 
monestir...de...Ripoll, pp. 48-58, láms. 74-113; J. Gudiol y J.A. Gaya, «Arquitectura y escultu
ra románicas», Ars Hispaniae, V, 1948, pp. 66-68, figs. 81, 102 (Covet y Ripoll), 257 (Sangüe
sa), 260 (S. Esteban de Sós del Rey Católico), 289 (Estella), 303 (Santiago de Puente la Reina), 
300 (Tudela) y 304 (prov. de Huesca); B. Mariño, «Sicut in térra...», op.cit., figs. 1-3, 6 y 7-9 
(Tudela); J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura...de Burgos, figs. 4-5 (Vallejo de Mena), 33 
(Bercedo), 109-110 (Soto de Bureba) y 294 (El Vigo), y A. Rodríguez y L.M° Lojendio, Castille 
Romane, 1, figs. 60 (S. Lorenzo de Vallejo de Mena).



326

Fig. 198,-Santo Tomé el Viejo: portada sur, 
detalle del lado derecho.

y en la portada de Sta. María del 
Azogue de Benavente 158. No 
anterior a ellas ha de ser la porta
da de Santo Tomé de Ávila, que 
pudo estar inspirada por otras 
burgalesas o navarras con figuras 
dispuestas de igual modo.

La decoración de la portada 
abulense se completa con la de 
sus capiteles y cimacios. Los pri
meros se adornan con motivos 
zoomórficos: aves y leones ala
dos afrontados a la derecha, y 
un león junto a un cuadrúpedo 
rampante -en una composición 
similar a la que aparece en capi
teles de San Vicente, San Pedro, 
San Segundo y San Andrés- y 
una sirena de doble cola a la 
izquierda. Los cimacios se 
cubren con palmetas de lóbulos 
irregulares alojadas en círculos 
abiertos en la base y tetrapétalas 
y rosetas en círculos entrelaza
dos (Fig. 197 y 198).

El carácter tardío de la portada, no anterior a los últimos años del siglo XII, 
viene determinado por el follaje y flora de sus cimacios -de formas irregulares, 
un tanto degeneradas y derivadas de San Pedro-, por la prolifieración de 
baquetones y ajedrezados en las arquivoltas -como sucede en las de Santo 
Domingo y San Nicolás- y por la disposición de las figuras en torno a la arqui- 
volta.

,SB Véase C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico en la provincia de Zamora, Sala
manca, 1989, pp. 22 y 101-105, figs. 116, 119 y 121 (Sta. María del Azoque de Benavente); S. 
Moralejo, <Le porche de la Gloire de la cathédrale de Compostelle: problémes de sources el 
d'interprétation», Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, núm. 16, 1985, pp. 92-110, fig. 1 (espec. 
pp. 94-95); J. Yarza, El Pórtico de la Gloria, Madrid, 1984, pp. 42-43 y 62 (fig.); S. Alcolea, La 
catedral de Santiago, Madrid, 1958, pp. 88-92 (ilustración en la pág. 89), y A. Vinayo, L'ancien 
royaume de León Román, láms. 107-109, pp. 247-250 (portada sur de Sta. María de Arbás), y 
cfr. tales portadas con la meridional de Sto. Tomé reproducida en la pág. 119 (Sto. Tomé) de 
C. Luis López, Guía del Románico de Ávila...



2) Las figuras de la Portada Sur de San Vicente

327

155 M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, pp.141-142, fots. 250-251. Entre los seguido
res de tal atribución se cuentan E. Camps Cazorla, El arte románico en España, Madrid, 1935, 
p.155; ). Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, Madrid, 
1948, p. 324; 5. Alcolea, Ávila monumental, Madrid, 1952, p.96; M. Durliat, El arte románico 
en España, Barcelona, 1964, pp.81-82, lám. 184, y C.L. Ragghianti, Medioevo europeo. VIII- 
XII secolo, s.l., 1978, pp.27-28. No obstante, en la más reciente monografía sobre el Románi
co abulense (J.L. Gutiérrez, Las iglesias románicas de la ciudad de Ávila, Ávila, 1982, pág.58), 
se alude a los relieves de esta portada como «dos figuras sin identificar».

,60 A. Hernández Callejo, Ibid., pág.21; E.M° Repullés, Ibid., p.63, y J.M'1 Quadrado, Ibid., 
p.394. Sus palabras fueron divulgadas por F. Fabriciano y F. Cid en Monumentos de Ávila, 
Ávila, 1900, p.64. Acerca de la iconografía de San Joaquín y Santa Ana, véanse E. Male, Ico- 
nographie de l'art religieux du Xllle siécle en France, París, 1931, pp.238-242; L. Reau, Ibid., 
Ill/l, pp. 90-96 y 11/2, pp.155-161; E. Kirschbaum, Lexikon..., III, cois. 212-233, y H. Van de 
Waal, Iconclass, Amsterdam-Oxford-N.York, 1981, «System», 7, pp.186-187.

La identidad de los personajes representados en las dos placas de la dere
cha de la portada meridional de San Vicente siempre ha ofrecido dudas y 
aún hoy se discute, pese a gozar del favor mayoritario la interpretación que 
les dió Gómez-Moreno en 1901 y que aquí defendemos. Según él, éstas 
«representan no a San Joaquín y Sta. Ana, como se ha creído, sino San 
Vicente y una de sus hermanas, a las que acompañaba la imagen de la otra, 
puesta en la esquina de más afuera, y cuya señal han borrado ahora las res
tauraciones» ,59.

Esta interpretación venía a cuestionar la acuñada por A. Hernández Calle
jo. El citado restaurador, estableciendo una relación entre tales relieves y los 
de la Anunciación de la jamba izquierda, veía en la figura sedente de la dere
cha al rey David, y en las otras dos a san Joaquín y santa Ana. Para J.M- Qua
drado, asimismo, encamaban «la expectación de los profetas y patriarcas, 
individualizados en David y en los abuelos del Mesías». Semejante identifi
cación, sin precedentes en las portadas del Románico español, fue asumida 
por Hernández Callejo en su búsqueda de una explicación global para la por
tada. Sin reparar en los distintos estilos y cronologías de las placas relivarias, 
vió en ella un programa coherente y unitario: desde esa perspectiva, las figu
ras que hacían frente a la Anunciación sólo podían ser los padres de la Vir
gen. Tal propuesta, sin embargo, carece de fundamento. El libro sostenido por 
la figura masculina la descalifica como personaje de la Antigua Ley. Nada hay 
en ella, ni en la femenina, que responda a la iconografía que el arte medieval 
acuñó para san Joaquín y santa Ana l60.

Otra interpretación tan peregrina como la anterior, aunque más divulgada, 
las relaciona con la repoblación abulense y con las obras de la basílica de San 
Vicente. Tiene su origen en V. Carderera, quien llegó a la conclusión de que



328

161 Tales opiniones aparecen recogidas en V. Carderera, Iconografía española, Madrid, 
1855 y 1864, I, Est.1, pp.1 y ss.; A.K. Porter, La escultura..., I, pp.89-90, lám. 51,b, e Id., Roma- 
nesque Sculpture..., VI, lám. 691; P. de Palol-H.Hirmer, Early Medieval Art in Spain, Londres, 
1967, pp.166-168, lám. 209; E. Ruíz Ayúcar, Sepulcros artísticos de Ávila, Ávila, 1985 (2a ed.), 
pp.51-52, y F. de las Heras, La iglesia..., pp.23-24.

las figuras en pie sólo podían representar a doña Urraca y a su esposo Rai
mundo de Borgoña, y la sedente a Alfonso VI. Las vestiduras de la presunta 
pareja le hacían suponer que sus imágenes se habrían labrado durante su 
gobierno, en tanto que los relieves de la Anunciación le parecían propios del 
reinado de Fernando III. Y más tardía, ya de finales del siglo XIII, la figura 
sedente, posiblemente labrada durante la restauración del templo y la amplia
ción de la portada.

Esta interpretación fue recogida años después por A.K. Porter, para quien 
los relieves eran coetáneos a la repoblación de la ciudad y al inicio de la 
iglesia, entre 1090 y 1109. Su atención se centró en la figura femenina, ya 
que su indumentaria le permitía establecer comparaciones con otras desta
cadas piezas del llamado «Románico dinástico», entre las que se cuentan el 
sepulcro de doña Sancha de Santa Cruz de la Seros y el tímpano de la por
tada sur de San Pedro el Viejo de Huesca. También P. de Palol vió en estos 
relieves retratos regios, pero paradójicamente entendió que por haber sido 
esculpido el relieve femenino todavía en vida de doña Urraca, éste no podía 
ser su retrato, sino el de su tía Urraca -fallecida en 11 01 - bajo el aspecto de 
Sta. Sabina. Pero no fué ésta la única discrepancia en torno a la identidad de 
la noble figura. Antes de considerarla como la hija de Alfonso VI, Porter 
había visto en ella una efigie de la Reina de Saba, y en los personajes mas
culinos que la acompañan representaciones del rey Salomón y de un profe
ta. El cambio de atribución se debió, sin duda, a la lectura de la obra de 
Carderera.

Una variante más de la asimilación de los relieves de la portada con per
sonajes de la realeza es la sugerida por E. Ruíz Ayúcar. Según el, tales figuras 
«son el rey Fernando el Santo, su esposa Beatriz y su hijo Alfonso el Sabio, 
que son los que terminaron el templo». Más aventurada le parece la interpre
tación de Carderera, por no existir seguridad de que hubieran sido doña Urra
ca y don Raimundo «los que devolvieron las reliquias de los mártires», 
labrándose «sus efigies en recuerdo de ello» ’61.

Con todo, pese a la repercusión de la interpretación divulgada por Porter, 
la que hoy prevalece en Ávila y la que ha gozado de más partidarios en los 
últimos tiempos, fue la de Cómez-Moreno. Rechazando la opinión de quie
nes relacionaban temáticamente las placas de la derecha con la Anunciación



329

de la izquierda, y sin tener en cuenta la de Carderera, él fue el primero en sos
tener que tales relieves representan a dos de los mártires titulares de la basíli
ca. Aparte de no existir otros personajes con mayores merecimientos para 
ocupar tal lugar en la portada, la presencia de un plafón en la pilastra de apo
yo al arco exterior de la portada le pareció un indicio de la existencia de otra 
placa con la imagen de la otra hermana mártir. Tal señal, borrada por las res
tauraciones del siglo XIX, pero mencionada en la memoria que de las mismas 
hizo Hernández Callejo, ya había hecho suponer a éste que los relieves que 
identificaba como S. Joaquín y Sta. Sabina habrían estado acompañados de 
otros. Si dicho arquitecto no hubiera estado persuadido de la unidad temática 
de la portada, probablemente él mismo hubiera visto en ellos a los titulares 
del templo.

Para concluir, diremos que ya Carderera puso de manifiesto las dificulta
des planteadas por la identificación de la pareja que ha llegado hasta noso
tros. Este, pese a considerar a los relieves como los retratos de Dña. Urraca y 
su esposo, tuvo que declarar que no había encontrado ningún documento que 
confirmase su hipótesis ’62. Lo mismo sucede con las otras atribuciones. En 
ninguna de cuantas obras se redactaron sobre la iglesia de San Vicente antes 
del siglo XIX se alude a las figuras de la portada.

El desconcierto que causan estas imágenes se debe, en buena medida, al 
estado actual de la portada, con la remodelación sufrida a finales del siglo XIII 
y la pérdida de uno de los relieves. Pero mayor confusión aún produce su 
carencia de nimbo y la falta de una iconografía particular para los titulares del 
templo. No existe en el arte medieval una tradición iconográfica para los már
tires abulenses. Sólo en Ávila gozaron de representaciones: tres a lo largo del 
siglo XII y en la misma iglesia de San Vicente ,63.

La más distintiva, y del último cuarto de dicha centuria, es la que les mues
tra en diversos episodios de su martirio, esculpidos en el cenotafio de San 
Vicente (Fig. 199). Se trata de diez escenas de carácter narrativo que siguen 
fielmente el texto de la Passio Sancti Vicentii, Sabinae et Christetae, redacta
da en el siglo VIL En ellas se muestra a Vicente interrogado por Daciano, 
encarcelado y visitado por sus hermanas; la huida y persecución de los san
tos, su entrada en Ávila y las distintas etapas de su martirio; el intento del judío 
de profanar sus cuerpos, su conversión, y la selladura de los sarcófagos de los

162 Véase M. Gómez-Moreno, Catálogo..., pp. 141-142; A. Hernández Callejo, Ibid., pág. 
21, y V. Carderera, Iconografía..., I, pp. 1 y ss.

,w L. Reau, Ibid., III/3, p. 1517-1518; J. Ferrando, Iconografía..., p. 259; L. Schütz, «Vin- 
zenz, Sabina und Christeta von Ávila», Lexikon der Christichen Ikonographie, VIII, Freiburg, 
1976, col.572, y M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de la provincia de Avila, Ávila, 
1983, I, pp.141-146, II, fots.250-251, 263-265 y 266-277.



Ávila,

330

i

Fig. 199-San 
Vicente: detalle del 

cenotafio.

mártires, labrados a expensas del judío. Su interpretación, por tanto, no entra
ña problema alguno l64.

No sucede lo mismo con sus respectivas efigies, plasmadas en las placas 
relivarias que hoy decoran el paramento oriental del transepto sur de la basí
lica, y que juzgamos contemporáneas del mencionado cenotafio. En ellas, se 
les presenta sedentes, vestidos con túnica y manto y orlados con nimbos165.

164 Sobre el cenotafio de San Vicente, véase la Fig. 144, tomada de la obra de E.M° Repullés, y 
M. Gómez-Moreno, Catálogo..., I, pp.145-146; W. Goldschmidt, «El sepulcro de San Vicente, en 
Ávila», Archivo Español de Arte y Arqueología, XI, núm. 35, 1935, pp. 161 -170, y J.M. Pita Andra- 
de. La Escultura Románica en Castilla. Los maestros de Oviedo y Ávila, Madrid, 1955, pp.20-25. La 
Passio de los mártires es descrita en Acta Sanctorum (Octubre), t.XII, Bruselas, 1857, pp.193-206, y 
en la obra de Tamayo de Salazar, Martyrologium hispanum, Lyon, 1658, t.V, pp.656-660. De ella, 
que aparece recogida en los martirologios de Floro y Usuardo, se han ocupado H. Quentin, Les 
martyrologes historiques du Moyen Áge, París, 1908, pp.286-287; J. Dubois, ¿e martyrologe d'U- 
suard, Bruselas, 1965, p.329; M. Férotin, Le Liber Mozarabicus Sacramentorum et les manuscrits 
mozárabes, París, 1912, cois. 502-506 IMissa in diem Sancti Vincentii, Sabine et Christete); C. Gar
cía, El culto de los santos..., pp.75-76 y 281 -284; R. García de Villoslada, Historia de la Iglesia en 
España, I (siglos i-VIII), Madrid, 1979, pp. 38-39, 68 y 80; A. Fábrega, Pasionario hispánico (siglos 
VII-XI), Madrid-Barcelona, 1953,1, p. 165; B. de Gaiffier, «Sub Daciano praeside. étude de quelques 
passions espagnoles «, Analecta Bollandiana, t.LXXII, 1954, pp.378-396; y M.C. Díaz y Díaz, «Ano
taciones para una cronología del pasionario hispánico», Miscelánea Férotin, Barcelona, 1965, 
pp.515-528 (espec. pp.524-527). Sin embargo, ni su martirio ni el de Vicente de Zaragoza figura en 
las Acta martyrum confirmadas históricamente y recogidas en A.A.R. Bastiaensen et al., Atti e pas- 
sioni dei martiri, Roma, I987, y en H. Musurillo, The Acts ofthe Christian Martyrs, Oxford, 1972.

165 E. M Repullés, La basílica de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Ávila, 
Madrid, 1894, pp.92-93, y M. Gómez-Moreno, Ibid., pp.143-145, fots. 263-265.



331

Fig. 200.-San Vicente: relieve 
del transepto: San Vicente.

166 El uso del velo para casadas y viudas y la cabellera descubierta de las vírgenes se advier
ten en algunas de las mártires estudiadas por J. Ferrando en su Iconografía...(pp.30, 80, 233, 
245 y 253), quien lo señala como característica general en las pp.13-18, figs. en pp. 24-25. 
Véase también E. Ricci, Mille santi..., p.578, y Santiago de la Vorágine, La Leyenda Dorada, II, 
556-559. Respecto a la palma y el libro, además de E. Ricci (Ibid.} y J. Ferrando (Ibid., pp.9- 
26), véase L. Reau, Ibid., I, pp.411-430.

Fig. 201.-San Vicente: relieve 
del transepto: Santa Sabina.

San Vicente apare
ce barbado, como 
sucede en los relie
ves del cenotafio y 
en el relieve de la 
portada sur que 
analizaremos a con
tinuación. Emble
mas de su martirio 
son la palma y el 
libro abierto, alusi
vo, sin duda, a la 
narración de su Pas- 
sio (Fig. 200). La 
figura designada co
mo Santa Sabina 
tiene velo y aparece 
con la mano iz
quierda cubierta por 
un paño, sostenien
do un objeto -acaso 
la corona del marti
rio-, hoy perdido 
(Fig. 201). Santa 
Cristeta, por último, 

muestra la cabeza descubierta y porta iguales atributos que su hermano. La 
representación de ambas hermanas concuerda con la de los relieves del ceno
tafio, en donde también una aparece velada y la otra con el cabello descu
bierto (Fig. 199). Es posible que se haya recurrido a esta diferencia en el tocado 
no sólo para distinguirlas más fácilmente, sino también para resaltar su dife
rente edad o estado civil.

Tanto la palma y el libro, como las vestiduras que presentan dichas figuras, 
son atributos genéricos que podrían corresponder a cualquier otro mártirl6(>. 
Aun así, la ausencia de una tradición iconográfica específica se acentúa en las 
que consideramos sus primeras representaciones, los relieves de la portada



Fig. 2O2.-San Vicente: portada sur: Santa Sabina.

332

meridional de San Vicente, labra
dos a mediados del siglo XII. En 
ella, la figura femenina supervi
viente -sea Santa Sabina o su her
mana- carece de cualquier 
atributo que aluda a su condición 
de mártir (Fig. 202). Viste del mis
mo modo que cualquier infanta 
castellana o aragonesa del mo
mento, pero también como lo 
hacen las figuras sagradas de algu
nos relieves de esta época: su indu
mentaria es la característica de 
entonces, sin prejuzgar nada sobre 
la identidad del personaje ,67. 
Podría aducirse la ausencia de 
nimbo como indicio de su carácter 
laico, pero al haber sido desplaza
dos los relieves, es posible que el 
nimbo se perdiese o que no se 
hubiera representado. En otras figu
ras segovianas, del mismo estilo, y 
sin duda sacras, sucede lo mismo'68.

El escultor que labró la presunta Santa Sabina no siguió modelo alguno, 
pues ninguna tradición figurativa de la mártir podía inspirarle. Sus representa
ciones son escasas y posteriores. En Ávila, además de en las obras ya citadas, 
aparece en los relieves del coro de la catedral, del siglo XVII, y pintada en el 
frente de un altar de la iglesia de San Vicente ’69. Fuera de la ciudad, sólo se

167 Véase A. Canellas y A. San Vicente, Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, figs. 82 
(sepulcro), 76 (capitel), pp.229-238, y fig.120 (tímpano), pp.321-325, y Ch. Daras, Angoumois 
Román, La-Pierre-qui-Vire, 1961, fig.67, p.178, y L. Reau, Ibid., 111/1, p.331.

Además de las Figs. que acompañan nuestro texto, véase M. Durliat, El arte románico 
en España, Barcelona, 1964, p.82, figs. 186-189 (San Miguel de Segovia ), en donde se advier
te como el nimbo ha sido representado en bajorrelieve en las placas que les sirven de fondo. 
Es posible, por tanto, que nimbos similares -figurados en las lastras a las que se adosaron los 
altorrelieves- orlasen las cabezas de los santos abulenses.

Entendida santa Sabina como la hermana de san Vicente, y prescindiendo de los prés
tamos que las representaciones de la santa en el interior de la basílica hayan podido tomar de 
la hagiografía de su homónima romana: Así, aunque L. Reau, Ibid., p.1418, afirma que san 
Vicente y sus hermanas tienen en Ávila su lugar de culto, no se detiene en su iconografía. Esta 
circunstancia no resulta demasiado extraña, por otra parte, pues, como señala E. Male (L'art 
religieux du Xlle. siécle en France, París, 1928, pp.187-188), el arte medieval tuvo que crear



333

.

Fig. 203.-San Vicente: relieve del titular en la 
portada sur.

registra su presencia en los relieves de 
una arqueta del siglo XVI, conservada 
en San Pedro de Ager (Lérida) hasta la 
invasión francesa ,7°.

En la portada de San Vicente, la 
figura del que suponemos titular apa
rece con un libro entre sus manos 
apretado contra el pecho y viste sobre 
su túnica interior otra más corta y un 
manto (Fig. 203). En tal sentido, 
hemos de recordar que el libro, que 
asimismo muestran los relieves del 
interior de la iglesia, podría aludir a 
su Passio. Con libro y sin nimbo se ve 
a San Vicente -diácono y mártir 
oscense- en el tímpano norte de San 
Pedro el Viejo de Huesca. En la Por
tada del Cordero de San Isidoro de 
León también ostenta el libro otra 
polémica figura, identificada, según 
los autores, como San Pelayo, Santa 
Sabina, o San Vicente 171.

en el siglo XII una iconografía nueva para los santos occidentales, para los que no ofrecía 
modelos el arte oriental. Para los otros ejemplos abulenses, ya tardíos, de Sta. Sabina, véase L. 
Schütz, «Vinzenz, Sabina und Christeta von Ávila», en E. Kirschbaum, Lexikon der Christlichen 
Ikonographie, Freiburg, 1976, t.VIII, col.572, y F. de las Heras, La iglesia de San Vicente de 
Ávila. Memorias de un templo cristiano, Ávila, 1971, pp. 62 y 88

170 Debo este dato a F. Fité, quien se refiere a la arqueta de Santa Sabina en «Els camins del 
Monsec dins les rutes catalanes de peregrinació», Actas del VI Congreso Español de Historia 
del Arte: Los caminos y el arte (Santiago, 16-20 de junio de 1986), II, Santiago, 1989, pp. 135- 
150 (espec. 138-139). Véase, además, J. Villanueva, Viaje literario a las iglesias de España, 
Valencia, 1821, vol. IX, pp.136-138; ). Tamayo, Anamnesis sive Commemoratio Omnium 
Sanctorum Hispanorum, Lyon, 1659, t.V, pp.665-666 (deposición de las reliquias de Sta. Sabi
na en Ager) y N. Causino, La Corte Divina o Palacio Celestial, Madrid, 1726, t.lV, p.251.

171 El tímpano de San Pedro el Viejo de Huesca se reproduce en A. Canellas-A. San Vicen
te, Aragón Román, pág. 325 y fig. 1 18, y D. Ocón, Tímpanos románicos españoles: Reinos de 
Aragón y Navarra, Madrid, 1987, II, pp. 112-113. La identificación del relieve leonés como san 
Pelayo procede de M. Gómez-Moreno, El arte románico español, Madrid, 1934, pp. 105-106, 
lám.LXVIll (pese a que anteriormente la había identificado con San Vicente, según señala G. 
Gaillard en «Notes sur la date des sculptures de Compostelle et de León», Éudes d'art román, 
París, 1972, pp.278-319 (pp.296-297), ya publicado en Cazette des Beaux Arts, 1927), adhi-



334

íg. 204-A.-Santiago de Sepúlveda: 
¡San luán?

El libro es, junto con la dalmática, atributo 
de diáconos. Como tal lo ostenta el San Este
ban representado en un relieve de Comilón 
(León)172. La Passio Sancti Vicentii, Sabinae et 
Christetae no menciona si el Vicente martiriza
do en Ávila era diácono, sino únicamente su 
prosapia nobiles. Pero, habida cuenta de que 
su Passio es un doblete de la de su homónimo 
Vicente de Zaragoza, también el escultor de la 
portada abulense pudo haberse inspirado en la 
iconografía de éste, mostrándole con libro y 
con una especie de dalmática'73. A sus herma
nas, a falta de modelos específicos, se habría 
limitado a presentarlas con la mano abierta, en 
un gesto de humildad o de saludo muy habi
tual en la iconografía románica174.

Un último detalle que nos anima a con
siderar a las dos figuras como representa
ciones de los mártires es la propia 
distribución de sus placas, pese a no ser la 
originaria. Recuérdese que tanto Hernández 
Callejo como Gómez-Moreno coinciden en

riéndose a ella A. Viñayo, L'ancien royaume de León Román, La-Pierre-qui-Vire, 1972, pp.96- 
97, figs.22 y 25. Por su parte, Gaillard (Ibid.) coincide con A.K. Porter (Romanesque Sculpture 
oí the Pilgrimage Roads, Boston, 1923, I, p.238 y VI, lám.691, e Id., La escultura románica en 
España, Barcelona, 1928, I, p.77) en identificar la citada figura con Sta. Sabina. Para la atribu
ción a san Vicente y los problemas que ésta suscita, véanse J. Pérez Llamazares, H4 de la Real 
Colegiata de San Isidoro de León, León, 1982 (facs., 1927), pp.327-328, 350-353 y 426-427; 
S. Moralejo, «Pour l'interpretation iconographique du Portad de L'Agneau á Saint-lsidore de 
León: Les signes du Zodiaque», Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, VIII, 1977, pp.137-173 
(P.145), y M. Durliat, La Sculpture...de la Route St.-Jacques, pp. 382-383, fig. 403.

172 J. Ferrando, Ibid., p.16, y L. Reau, Ibid., III/3, pp.1326-1329. Véase la representación de 
San Esteban en A.K. Porter, La escultura..., I, lám.43, y en MJ C. Cosmén, Dos iglesias...del Bier- 
zo..., lám. 4, pp. 94-96.

I7J Se ocupa de la iconografía de San Vicente G. Duchet-Suchaux en «Aspects de l'icono- 
graphie de saint Vincent», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France, 1986, 
pp. 111-117. Véase también L. Reau, Ibid., pp.1324-1329, y V. Cárcel Ortí, H4 de la Iglesia en 
Valencia, I, pp. 36-41, láms. 5 y 7 (tablas de los siglos XVI y XVII).

174 Así hacen, por ejemplo, aparte de algunas de las figuras femeninas del Románico aragonés 
ya mencionadas, la Santa Colomba de Ste. Colombe en Angoumois (Cfr. Ch. Daras, Angoumois 
Román, 1961, lám.67), la Magdalena de San Ciríaco de Gernrode, o la santa reina Plectrudis de 
Santa María del Capitolio en Colonia (Cfr. M. Durliat, L'art román, París, 1982, figs. 295 y 310.



335

Es muy posible que la placa del santo estuviera, en un principio, sobre el arco 
de la portada y las de sus hermanas a ambos lados de las jambas. Emplazamien
tos igualmente honoríficos tuvieron, en el mismo siglo XII, otros santos herma
nos, como Lázaro, Marta y María Magdalena, en el parteluz de Saint-Lazare 
d'Autun, y Justo y Pastor, en las estatuas-columnas de Saint-Just de Valcabrére'75. 
La disposición de figuras -en ocasiones de los titulares- en torno al arco de sus 
portadas resulta relativamente frecuente en el Románico, como puede compro
barse en San Isidoro de León, Saint-Sernin de Toulouse y en las iglesias de Mois- 
sac, Souillac, Beaulieu, Leyre o San Miguel de Segovia (Fig. 204-B)176. El cambio

afirmar que existió una tercera placa en la pilastra exterior del lado derecho; 
eso quiere decir que cuando se hizo la remodelación de la portada, se colo
có a la figura masculina en medio de las otras dos. Dada tal disposición, 
¿qué mejores candidatos a ser en ella recordados que san Vicente y sus dos 
hermanas?

Fig. 204-B.-San Miguel 
de Segovia: fachada 

oeste: relieves de San 
Miguel, San Pedro y 

San Pablo.

175 Véase R. Oursel, Borgoña (Europa Románica), Madrid, 1979, fig.88, E. Male, Ibid., 
pp.195 y 213-219, fig.144, y L. Reau, Ibid., pp.777 y 793-795.

m Véase A. Viñayo, Ibid., pp.96-99, figs. 22, 24-25 y 31, 34 (San Isidoro de León) y, para la 
portada de Miégeville, M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, N.York, 1985, fig.99, pp. 140-142. La 
portada occidental ha sido estudiada por D.W. Scott en «A Restauration oí the West Portal relief 
decoration of Saint-Sernin of Toulouse», TheArt Bulletin, XLVI/3, 1964, pp.271 -282 y por M. Dur- 
liat en «Le portail occidental de Saint-Sernin de Toulouse», Annales du Midi, 1965, pp.215-223, 
quienes difieren en la distribución que proponen para los relieves de la fachada. Para otros ejem
plos de figuras dispuestas a ambos lados de las portadas, véase M.F. Hearn, Ibid., fig.133 (Mois- 
sac); J. Thirion, «Observations sur les fragments sculptés du portail de Souillac», Essays in honor ot 
Sumner McKnight Crosby, Cesta, XV/1-2, 1976, pp.161-172, figs. 1, 9 y 10 (Souillac y Beaulieu); 
L.Ma Lojendio, Navarra (La España románica), Madrid, 1978, pp.95-98, figs. 23 y 28 (Leyre), y J.M'1 
Quadrado, España. Sus monumentos y artes. Su naturaleza e historia. Salamanca, Ávila y Segovia, 
Barcelona, 1884, pp.531-532, y la Fig. 149-M (San Miguel de Segovia).



336

de emplazamiento de los abulenses probablemente fue debido a la construc
ción del pórtico meridional de San Vicente a finales del siglo XIII, con motivo 
de la restauración de Alfonso X ,77.

177 Cfr. A. Hernández Callejo, Ibid., pp, 13, 16-18, y M*' M. Vila Da Vila, «Leyenda y reali
dad del patronazgo regio en la arquitectura medieval abulense de los siglos XII y XIII», Vil Con
greso Español de Historia del Arte. II) Patronos, promotores, mecenas y clientes, Murcia, 11-14 
Octubre de 1988, Murcia, 1992, pp.101-110.



I) CAPITELES

337

a) Motivos geométricos

I) Círculos entrelazados

El único motivo de tipo geométrico presente en los capiteles abulenses es 
el compuesto por una serie de aros yuxtapuestos y enlazados por dos cintas

IV) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE: 
REPERTORIO ORNAMENTAL

En pocos ámbitos del Románico español resultará tan pertinente como en el 
abulense hablar de «repertorio», en lo que el término implica de recurrencia de 
un conjunto de motivos ornamentales estrictamente tipificables, tanto en su mor
fología particular como en las composiciones en que se articulan. La rigurosa dis
ciplina artesanal de los talleres pioneros, unida a la rutina imitativa de los 
formados en la misma Ávila, se tradujo en una rara constancia de fórmulas deco
rativas a lo largo de más de medio siglo. No quiere ello decir que tal repertorio se 
haya mantenido absolutamente inmutable. De las variaciones del orden propia
mente estilístico o técnico nos ocuparemos en el capítulo correspondiente, para 
considerar aquí las de carácter tipológico. Es la misma constancia de los motivos 
en lo substancial la que permite definir las variantes como índice de diversidad 
de talleres y de una evolución o degradación de las formas con el tiempo.

Prescindiendo, pues, de peculiaridades estilísticas y diferencias de detalle, 
hemos juzgado oportuno clasificarlos en una serie de grupos en función del 
tipo de ornamento y de las piezas que decoren, comenzando por los de carác
ter geométrico y continuando con los fitomorfos.



338

l

Fig. 2O5.-San Andrés (ábside sur): capitel de entre
lazos circulares

cruzadas. Se decoran así el 
capitel izquierdo del absidiolo 
meridional y el CC11 de la capi
lla central de San Andrés.

El primero es el mejor con
servado, pese a carecer de fuste. 
Los círculos y entrelazos, de 
relieve acusado e incisos, ocu
pan su parte central, sirviéndo
les de fondo hojas con volutas 
hacia los ángulos del abaco, 
cuyos dados se adornan con 
diversas acanaladuras (Fig. 
205). El otro ha perdido buena 
parte de sus entrelazos, ador
nados con un galón de puntas 
de diamante. No hay en él ras
tro de hojas, aunque el abaco se 
decora con caulículos muy esti
lizados y rayados. Sus dados 
reciben distinta decoración: uno 
lo hace como en el capitel ante
rior y el otro con una cabeza 
humana.

La inspiración para dicho 
motivo, así como para la ornamentación del ábaco, se encuentra en varios 
capiteles del interior de San Isidoro de León (Fig. 206). En ellos, la naturaleza

Fig. 206.-San Isidoro 
de León: capitel de 

entrelazos circulares.



339

Fig. 2O7.-San Vicente (cabecera): capitel de 
«heléchos» con nervio resaltado.

b) Motivos vegetales

El número de éstos es bastan
te reducido, ciñéndose a unos 
cuantos tipos de hojas dispuestas 
simétricamente. En la mayor par
te de los capiteles, las hojas del 
primer plano ocupan toda la altu
ra del cesto, quedando la zona 
del ábaco reservada a las volutas 
y remates de las hojas secunda
rias. Algunos, sin embargo, al 
tener las hojas delanteras más 
bajas, presentan un segundo piso 
-fundido con el ábaco- ocupado 
por hojas vueltas y caulículos.

Para la descripción y análisis de tales motivos, así como de los que cubren 
las superficies de cimacios, arquivoltas y modillones -ya sean hojas o flores-, 
ha sido preciso recurrir a la terminología botánica. Ello no supone, sin embar
go, que sus autores copiasen del natural, ni tampoco una total equiparación 
entre los motivos estudiados y las plantas que les dan nombre.

vegetal de los tallos que se cru
zan está resaltada, dando lugar a 
bifurcaciones y entrelazos irre
gulares. De ahí que sea el capitel 
del absidiolo sur de San Andrés 
el más fiel a su modelo. El moti
vo leonés tuvo un cierto éxito en 
Cantabria, repitiéndose en algu
nos capiteles de San Martín de 
Elines '.

1 Los capiteles de San Andrés se reproducen en M. Gómez-Moreno, Catálogo monumen
tal de... Ávila, I, pág. 155, y II, láms. 315 y 325, y en C. Luis López y otros, Cuía del Románi
co de Ávila y primer Mudéjar de la Morana, pp. 53 y 61, fig. 15. Véase, además, M.A. García 
Guinea, El Románico en Santander, II, figs. 1128 y 1130, pág. 548 (Elines); |. Cabanot, Les 
débuts de la Sculpture romane dans le Sud-Ouest de la France, París, 1987, pp. 86-89 («Les 
chapiteaux á décor d'entrelacs»: St.-Lizier, Dax, Mabourguet, Peyrusse-Grande, St.-Clamens y 
Tasque), y M. Durliat, «Les plus anciens chapiteaux de la cathédrale du Puy et leur place dans 
la sculpture du Xle siécle», Cahiers Archéologiques, núm. 32, 1982, pp. 63-88, fot. 44 (Roda), 
11, 12 y 15 (Le Puy) y 32 (Issoudun).

P.i



X'

340

—

Fig. 209.-San Segundo 
de Ávila (cabecera): 
capitel de «heléchos» 
con pomas.

I’?;?

Muchas de las hojas repre
sentadas, aun derivando de las 
de acanto de los capiteles 
corintios, evocan heléchos, de 
ahí que a lo largo de este estu
dio hayamos procedido a deno
minarlas así, sacrificando a su 
apariencia los orígenes clásicos 
del motivo. Muestran éstas folí
olos en torno a un nervio cen
tral hendido o en resalte, y para 
su clasificación ha de atenderse 
también a la forma de su rema
te, que puede ser en pico, en 
poma o en voluta.

Similares en proporciones, 
pero sin folíolos, son las «hojas 
de agua», término con el que 
parece aludirse a las hojas de 
nenúfar o de aro. Son de grandes 
dimensiones y superficie lisa y 
ancha, rematando, como las de 
«helécho», en forma apuntada, 
rizada o con una poma.

Fig. 2O8.-San Isidoro (cabecera): capitel de «hele- 
chos» con volutas.



■a

F/g. 212.-San Isidoro 
de León.

Fig. 210.-San Nicolás (portada norte): capitel 
de «heléchos» con pomas.

Fig. 211 -San Andrés (ábside central): capitel 
de «heléchos» con pomas.

Más raras son las hojas de dos capiteles del exterior de San Vicente de 
Ávila. Semejan veneras abiertas pues, sobre una primera fila de hojas palmi- 
formes aplastadas, se alzan otras cóncavas y gallonadas.

Sís
.W1BI

■:A. t



1 -a) «Heléchos» de nervio en resalte

342

1) «Heléchos»

Una última variedad foliar aparece en un capitel del ábside de San Nico
lás, cubierto por hojas estrechas y alargadas. Sobre ellas se alzan caulículos 
rematados en voluta, de ahí que por su estructura pueda incluirse tal capitel 
entre los del segundo grupo aquí señalado.

Los capiteles de este grupo cubren su frente con tres grandes hojas rema
tadas en punta, tras las que emergen otras dos flanqueadas por los caulículos 
del ábaco. Entre ellos destaca uno del interior del ábside norte de San Vicen
te, con folíolos nervados y de superficies cóncavas (Fig. 207). Pese a estar 
lejos de lo que podríamos juzgar como una imitación fiel de la realidad, su 
aspecto es mucho más naturalista que el de otros capiteles de San Pedro y 
San Esteban de Ávila decorados con el mismo tipo de hoja. Aquellos presen
tan folíolos excavados de un modo sumario y con los bordes y el nervio en 
resalte. Las hojas, como sucede en un capitel de la cornisa absidal de San 
Esteban, están faltas de modelado y exentas de naturalismo, de ahí su apa- 
nencia lígnea.

Las hojas rematadas en voluta son una variante del tipo anterior. Apare
en en un buen número de capiteles de la cabecera de San Pedro (CS4, 

CN12, CC10, CC12, CC6, CC4) y uno del interior del ábside de la derruida 
ermita de San Isidoro (Fig. 208). Su estilo, proporciones y ábaco son tan 
similares a los de los capiteles de San Pedro, que hemos de atribuirlo al mis
mo taller.

En los capiteles con hojas terminadas en poma, las del primer piso son más 
pequeñas y abundantes, alzándose tras ellas, en los de San Segundo (Fig. 209) 
y en uno de la portada norte de San Nicolás (Fig. 210), varias hojas enrolla
das en helicoidal y rematadas en voluta. Dos capiteles del ábside central de 
San Andrés, en cambio, ofrecen hojas foliadas acompañadas de otras lisas 
que, como ellas, albergaban pomas, en un caso sobremontadas por máscaras 
humanas entre caulículos (CC17, Fig. 211) y en otro por un segundo piso de 
hojas, lisas y con pomas.

La principal diferencia entre ellos estriba en la disposición de su nervio 
central. En unos casos, éste resalta, sirviendo de eje a cada par de folíolos. En 
otros, está hendido, apareciendo separados los folíolos de cada mitad de la 
hoja. Ambos grupos, con todo, ofrecen el mismo tipo de soluciones en su 
remate. Prescindiremos aquí del estilo de cada hoja, atendiendo únicamente 
a la disposición de los folíolos y remates.



343

Este grupo sólo se diferencia 
del anterior por la profunda

2 El capitel compostelano al que 
aludimos se reproduce en M. Cómez- 
Moreno, El arte románico español, 
lám. CLXXVII. Con respecto a los cán
tabros, véase R. Pernoud, Sources de 
l'art román, París, 1980, pp. 198-199, 
y Mü M. Vila Da Vila, «Repoblación y 
artistas itinerantes: La contribución de 
Cantabria a la escultura románica 
abulense», Actas del VI Congreso 
Español de Historia del Arte. Los 
Caminos y el Arte (Santiago, 16-20 
junio de 1986), II, Santiago, 1989, pp. 
219-231, fig. 7.

1-b) «Heléchos» con nervio 
hendido

Fig. 2I4.-San Andrés: capitel de «heléchos» con 
nervio hendido.

Fig. 213.-San Vicente 
(fachada norte): capitel de 
«heléchos» con nervio 
hendido.

En general, los capiteles de este grupo derivan de los utilizados en la decora
ción de San Isidoro de León (Fig. 212) y San Martín de Frómista. Las hojas enros
cadas en helicoidal de los capiteles de San Segundo y San Nicolás cuentan, por 
su parte, con un precedente en un capitel del transepto de la catedral composte- 
lana. Con ellas se relacionan las espirales que cubren algunos capiteles de Santi- 
llana y Cervatos y se repiten en 
Olleta (Navarra)2.



-■¿i-

y -.i
344

Fig. 215.-San 
Vicente (naves): 
«heléchos» con 
nervio hendido y 
volutas.

Fig. 216.-San Segundo 
(portada sur): «heléchos»

con nervio hendido y jjPyPwfc’’
volutas. 3Kvw

hendidura que recorre su centro. Los rematados en punta decoran varios capite
les de la cabecera y naves de San Vicente. Sus folíolos son, según los casos, 
redondeados y planos, angulosos y de nervios resaltados, cóncavos y de nervios 
incisos, o profundamente excavados, dependiendo el efecto final del estilo par
ticular de cada operario (Fig. 21 3). Igual disposición de hojas muestran los capi
teles de las naves de San Andrés, que parecen debidos a un solo escultor, pues

- -



345

Fig. 218.-Santa 
Magdalena (portada 

norte): «heléchos» con 
nervio hendido y pomas.

los folíolos son siempre de bordes y 
nervios muy resaltados. Como en los 
capiteles de San Vicente, sobre las 
hojas laterales se alzan las volutas del 
abaco, lisas o rayadas (Fig. 214). Esta 
última fórmula ya la hemos visto en 
capiteles con nervio saliente de las ca
beceras de San Pedro y San Isidoro, 
pero se repite también en los capiteles 
-más tardíos- de las portadas de la 
Magdalena y Sto. Tomé el Viejo. La es
beltez de éstos, sin embargo, nos hace 
considerarlos inspirados más en los 
capiteles del exterior de San Vicente.

En los capiteles con hojas remata
das en voluta, se superponen dos 
pisos de grandes hojas angulares. Por 
lo general, las hojas centrales son más 
cortas, pero en algunos capiteles del 
interior de San Andrés y del exterior 
de las cabeceras de San Vicente y San 
Pedro, sucede lo contrario, y en otros 

de las naves de San Vicente (Fig. 215) y de la portada meridional de San 
Segundo (Fig. 216) la hoja central se escinde en dos.

Los «heléchos» terminados en pomas tienen la misma estructura y dis
posición que los de hojas picudas. Aparecen en el ábside norte de San

Fig. 217.-San Vicente (cabecera): «heléchos» 
con nervio hendido y pomas.



346

Fig. 219.-San Isidoro 
de León: «heléchos» 
con nervio hendido y 
pomas.

Vicente (Fig. 217), en las naves y absidiolo norte de San Andrés, y en la 
portada del mismo lado de La Magdalena (Fig. 218). Algunos de sus carac
teres se repiten en el capitel CN2 de San Esteban, pero éste merece un tra
tamiento aparte, pues muestra una cabeza bovina entre el follaje y de las 
volutas penden sendas piñas.

Como en el grupo anterior, los modelos para tales capiteles se encuentran 
’n San Isidoro de León (Fig. 219) y en la catedral de Santiago, aunque los folí- 

los nervados sean más comunes en capiteles del segundo cuarto del siglo XII 
lor ej. en Sta. Marta de Tera y Sto. Tomé de Zamora) y los rematados en volu- 

k se repitan en forma muy similar en la Catedral Vieja de Salamanca 3.

i Algunos de estos capiteles se reproducen en M. Gómez-Moreno, El arte románico..., láms. 
CXXXVIl-c (San Isidoro de León), CLXXIII,d,e, y CLXXIX (Platerías), y H. Pradalier, La Sculptu- 
re monumentale á la Catedral Vieja de Salamanque, láms. XXXII,a y XXXIII,b, pp. 101-103.

« Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., pp. 110 y 129, láms. CXXXVII, CXXXIX y CLII (Santiago), 
y J. Gudiol-J A. Gaya, Ibid., Ars Hispaniae, V, pág. 214.

2) «Hojas de agua*

Muestran los capiteles de este grupo hojas hendidas y de iguales pro
porciones a las de «helécho», de las que sólo se distinguen por carecer de 
folíolos. Las hojas laterales rematan en punta o en pequeñas pomas, en tan
to que una tercera se yergue entre ellas alcanzando el ábaco, decorado con 
volutas. En Ávila sólo aparecen, de forma aislada, en la cabecera de San 
Vicente (Fig. 220). Sus modelos se encuentran en los santuarios citados 
anteriormente4.



347

Fig. 22O.-San Vicente (naves): «hojas de 
agua» de nervio hendido y picudas.

3) Hojas conquiformes

Uno de los follajes más insólitos 
del repertorio ornamental abálense es 
el compuesto por hojas palmiformes y 
concoides -a modo de veneras entre
abiertas- entre caulículos (Fig. 221).

Tan peculiar decoración sólo se 
reproduce en capiteles del ábside cen
tral de San Vicente y en otro de su tran- 
septo sur. Sus paralelos más cercanos se 
localizan en la cabecera de San Millán 
(Fig. 222) y en la torre de San Esteban 
de Segovia, en la Virgen de la Peña de 
Sepúlveda y en San Miguel de Iscar.

No conocemos un modelo preci
so para estas hojas, pero sus prece
dentes podrían estar en las hojas con 
«aspect d'une coquille» del Románi
co borgoñón y en las pencas agallo
nadas de algunos capiteles de las 
catedrales de Jaca y Santiago5.

5 Véase M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. CLXIV (Santiago), y D. Jalabert, La Flore sculptée..., 
pág. 63 y lám. 31, A (Autun, Vézelay) y C (Anzy-le-Duc). Hojas de remate conquiforme deco
ran asimismo algunos capiteles de Ste.-Foy de Conques, como puede verse en M. Durliat, La 
Sculpture romane de la Route de St.-Jacques, Mont-de-Marsan, 1990, fig. 24, pág. 67.

6 De la cronología de las iglesias indicadas se ocupan L.F. de Peñalosa, «La iglesia de San 
Juan de los Caballeros», Estudios Segovianos, ll/núm. 4, I950, pp. 93-122 (pp. 98 y 102), y A. 
Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, pp. 229-230 y 235. Algu
nos capiteles similares a los aquí estudiados pueden verse en M.A. García Guinea, El arte romá
nico en Falencia, Falencia, 1975, láms. 48, 51 y 74 (Frómista) y 75-76 (San Isidoro de Dueñas).

4) Hojas liliformes

Sólo un capitel del ábside de San Nicolás recubre su superficie con hojas estre
chas, alargadas y de punta redondeada. De ellas emergen los caulículos que flan
quean la máscara humana del dado del ábaco (Fig. 223).

Hojas similares se repiten en capiteles de San Juán de los Caballeros, pero, 
una vez más, el modelo para la pieza abulense hay que buscarlo en el Camino 
de Santiago, siendo uno de los que más semejantes el de la portada de Sta. 
María de Sta. Cruz de la Seros (Huesca). También en él, a un primer piso de 
hojas finas y alargadas sigue otro de caulículos (Fig. 224). Otros, pero más dis
tanciados, se hallan en San Martín de Frómista y en San Isidoro de León6.



348

Fig. 222-San Millán de Segovia: «hojas conqui
formes».

Fig. 223.-San 
Nicolás (cabecera): 
«hojas liliformes».

Fig. 221.-San Vicente (ext. cabecera): 
«hojas conquiformes».



5) «Heléchos» con cabezas de bóvido y humanas

349

Fig. 225,-San Esteban 
(cabecera): cabeza 

bovina entre 
•heléchos» con piñas 

y superpuestos.

Fig. 224,-Santa 
María de Santa 
Cruz de la Seros 
(port. occ.): «hojas 
liliformes».

Son muchos los capiteles abulenses -especialmente en las cabeceras de 
San Andrés y San Pedro- decorados con cabecitas felinas y humanas entre los 
caulículos de sus abacos. Merecen un estudio aparte, sin embargo, los de los 
ábsides de San Esteban y San Nicolás. En el primero tres de sus cuatro capite
les reservan su tercio superior a este elemento. Una cabeza de bóvido centra



350

Fig. 226-San 
Isidoro de León: 
cabeza entre 
hojarasca.

Fig. 227,-San 
Esteban (cabe

cera): capitel 
con cabeza 

humana entre 
.heléchos» 

superpuestos.

la composición del capitel CN2, cubierto por las hojas y pinas (Fig. 225). Se 
trata de un motivo de probable estirpe leonesa, pues se encuentra en un capi
tel del transepto norte de la Real Colegiata de San Isidoro (Fig. 226). Aunque 
raro, gozó de una relativa fortuna en iglesias deudoras del Románicohispano- 
languedociano, repitiéndose en Varen y en St. Julien-de-Jonzy, flanqueada en 
ésta por dos figuras humanas. Igual ocurre en la catedral de Tuy, y como una 
variación sobre el mismo hemos de entender los bueyes conducidos por un

5 -K "i



&

351

</' ■'

7 Véase M. Durliat, La Sculpture...de la Route de St.-Jacques, fig. 380, pág. 365 (San Isidoro de 
León); Id., Haut-Languedoc Román, La-Pierre-qui-Vire, 1978, lám. 131, pág. 278 (Varen); R. Our- 
sel, Peregrinos, Hospitalarios y Templarios, Madrid, 1986, fig. 4 (Jonzy); I. Bango, La arquitectura 
románica en la provincia de Pontevedra, La Corona, 1979, pág. 242, lám. CXXII, c-f (Tuy); M.A 
García Guinea, El Románico en Santander, II, fig. 105 (Bareyo). Tal capitel, aún difiriendo del abá
lense, podría responder a una tradición cántabra de representación de este tipo de cabezas.

• Algunos ejemplos de este tipo de capiteles se reproducen en A. Rodríguez-L.MJ de Lojen- 
dio, Castille Romane, 1, láms. 6, 11 y 12 (Santillana). La presencia de bustos humanos entre 
follajes cuenta con destacados antecedentes en el arte romano, como señalan W. Oakeshott, 
Classical Inspiraron on Medieval Art, Londres, 1959, pág. 129, lám. 26/6 (Arles); E. von Merc- 
klin, Antike Figuralkapitelle, Berlín, 1962, pp. 60 y ss; J. Adhémar, Influences antiques dans l'art 
du moyen age franjáis, Londres, 1939, lám. X, figs. 30-31 (Mozat); J. Evans, Cluniac Art of the 
Romanesque Period, Cambridge, 1950, fig. 68-b; W. Cahn, «Romanesque Sculpture in Ameri
can Collections. II. Providence and Worcester», Gesta, Vil, 1968, pp. 51-61 (espec. pág. 55, 
fig. 7, y pp. 60-61, fig. 16; Z. Swiechowsky, Sculpture romane d'Auvergne, 1973, pág. 258, 
láms. 289-285; D. (alabert, La Flore sculptée..., lám. 1-D (Vaisson), o E. Vergnolle, St.-Benoit- 
sur-Loire et la sculpture du Xle siécle, París, 1985, pp. 87, 245-247 (fig. 247), 267-268 y 292, 
figs. 245-246 (St.-Benoit-sur-Loire) y 281-283 (Germiny-l'Exempt). Para otros ejemplos hispa
nos, véase M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de la provincia de Zamora, Madrid, 
1927, II, lám. 77 (San Claudio de Olivares); J. Yarza, «Aproximació estilística i iconográfica a

Fig. 228,-Sant Esteban (cabecera): cabeza 
femenina entre caulículos y águilas.

* ■ personaje acuclillado de Sta. M'! de 
Bareyo (Santander)7.

El otro capitel vegetal de San 
Esteban presenta una cabeza mas
culina envuelta en caulículos y 
«heléchos» (Fig. 227). Cuenta con 
abundantes precedentes en el 
Románico español, por ej. en Sta. 
Marta de Tera, San Martín de Fró- 
mista, San Pedro de Olleta y la 
colegiata de Santillana. Con ellos 
podrían relacionarse los ocupados 
por hojas y bustos humanos en la 
catedral de Santiago y en San Isi
doro de León, de estructura es simi- 

I lar a la del capitel abulense8.

Una variante del motivo anterior 
la brindan aquellos capiteles de San 
Andrés y San Esteban (Fig. 228) que 
sustituyen la cabeza masculina por 
una de mujer cubierta con toca riza
da. Para el de esta última iglesia los



352

Fig. 229-Colegiata de 
Santillana (naves): 

cabeza femenina entre 
caulículos.

la portada de Santa María de Covet», Quaderns d'Estudis Medievals, núm. 9, 1982,pp. 535-556 
(fig. de la pág. 540), o). Sousa, «La portada occidental de la iglesia de San Julián de Moraime», 
Cuadernos de Estudios Callegos, XXXIV/núm. 99, 1983, pp. 155-178, fig. 10 (espec. pág. 177, 
en donde el autor alude a los repartidos por Cataluña, Asturias y Cantabria). Uno de los capi
teles compostelanos mencionados puede verse en M. Chamoso Lamas y otros, Galicia (La Espa
ña Románica), Madrid, 1980, lám. 63 (transepto norte).

’ Véase, además, C. Luis López y otros, Guía del Románico..., fig. 14 (San Andrés) y fig. 1 de 
la pág. 64 (San Segundo), y M' M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas...», pág. 221 y figs. 1 y 3.

10 Buena parte de tales capiteles «borgoñones» se reproducen en M. Gómez-Moreno, Catá
logo monumental de...Ávila, I, pp. 76 y 139, y II, láms. 233, 236-237, 239-243, 253-260 y 267- 
273 (San Vicente) y lám. 294 (San Pedro).

paralelos más inmediatos se hallan en el capitel contiguo y en el de San Nicolás, 
decorado, como el que ahora nos ocupa, con águilas explayadas. Pero la pre
sencia del tocado en la cabeza femenina, realmente infrecuente en la decoración 
de los ábacos del Románico español, permite establecer relaciones muy precisas 
con Cantabria y, en particular, con la colegiata de Santillana (Fig. 229)9.

Tales son los motivos fitomorfos desarrollados por los talleres de filiación 
hispano-languedociana asentados en Ávila. Durante el último tercio del siglo 
XII otro taller, de formación borgoñona, impondría en las obras finales de San 
Vicente y en la giróla de la catedral un nuevo tipo de capitel: el de tres pisos 
de hojas de acanto. Pero, dado que nuestro trabajo excluye deliberadamente 
el Románico abulense de inspiración borgoñona, no hemos de extendernos en 
el desarrollo de este motivo de estirpe clásica ,0.



II) CIMACIOS E IMPOSTAS

a) Motivos geométricos

1) Billetes

353

" Véase, como ejemplo, A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, La-Pierre-qui- 
Vire, 1971, láms. 34 (Jaca), 51 (Iguácel) y 54 (Loarre); A. Viñayo, L'ancien royaume de 
León Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, láms. 36, 37 y 41 (San Isidoro de León); A. Rodrí- 
guez-L.Ma de Lojendio, Castille Romane, 1, La-Pierre-qui-Vire, 1966, láms. 142 y 144 
(Frómista), y L.Ma de Lojendio, Navarra (La España Románica), Madrid, 1978, lám. 39 
(Ujué).

12 Testimonios de tal decoración se reproducen en L.Ma de Lojendio, Ibid., láms. 25 y 
34 (Leyre), 54 (Sangüesa), 76 (Artáiz), 104-105 y 108 (Torres del Río); A. Canellas-A. San 
Vicente, Aragón Román, láms. 96 (Sós del Rey Católico), 1 18 (San Pedro el Viejo de Hues
ca) y 141 (Uncastillo); A. Viñayo, L'ancien royaume..., láms. 136 (Sta. Marta de Tera) y 78- 
79 y 85-87 (San Pedro de Villanueva); I. Ruíz Montejo, El Románico de Villas y Tierras de 
Segovia, Madrid, 1988, láms. 24 (San Salvador de Sepúlveda), 39, 45 y 56-59 (Fuentidue- 
ña); A. Rodríguez-L.Ma de Lojendio, Ibid. 1, 2, 8, 9 (Santillana), 39 (Cervatos), 104-105 y 
119-120 (San Pedro de Tejada), 130 (San Quirce); I. Bango Torviso, «La iglesia antigua de 
Silos: del Prerrománico al Románico pleno», El Románico en Silos. IX Centenario de la con
sagración de la iglesia y claustro..., pp. 317-376, fot.8, pág. 337, y C. R Lafora, Por los 
caminos del Románico porticado, Madrid, 1988, láms. 2 (Riaza), 19-20 (Rejas de San Este
ban), 80 (Segovia) y 110 (Eúsa).

La aplicación de billetes a la decoración de impostas y cimacios abulen- 
ses sólo se registra en las iglesias de San Andrés y San Nicolás. Más frecuen
te, es su aparición en algunas arquivoltas y chambranas de portadas.

En el ábside central de San Andrés, los cimacios e impostas que recu
rren a ellos los disponen en un número de bandas que oscila, por lo gene
ral, entre cuatro y seis (¡I. 1, a-b), pero que llega a nueve en el cimacio 
exterior contiguo al absidiolo norte (Fig. 173). En San Nicolás, en cambio, 
los cimacios e imposta del interior del ábside solo disponen de cuatro ban
das (Fig. 223).

El motivo nace con billetes de gran tamaño, lo que excluye una multipli
cación excesiva de filas: dos o tres en Frómista, Iguácel, Jaca, Loarre, Ujué y 
San Isidoro de León 11. En algunos monumentos posteriores de Castilla y León 
se mantiene el número de tres, pero, en general, a partir del segundo cuarto 
del siglo XII se hacen más menudos los billetes, aumentando a cuatro o cinco 
bandas en la misma imposta o cimacio. Y lo mismo sucede en Aragón y Nava
rra, como se advierte en Leyre, San Esteban de Sós del Rey Católico o Sta. 
María de Uncastillo ’2.



II. 1: Billetes.

2) Círculos entrelazados

11.2: Círculos entrelazados.

354

Se compone este motivo de pares de círculos dispuestos en intersección. 
En Ávila, la única muestra del mismo se encuentra en una imposta del interior 
del ábside central de San Andrés, pero podrían estar inspirados por él los aros 
con baquetillas del arco apuntado de la fachada occidental de San Nicolás, 
posteriores a la ornamentación románica del templo (il. 2, a-b).



11.3 - II. 4

355

3) Rosáceas lineales Inscritas en círculos

Aparecen éstas en la imposta interior del ábside de San Esteban de Avila. 
Se trata de un motivo plano, tallado en reserva y de carácter geométrico en su 
configuración actual, pero que podría derivar de formas vegetales (il. 3), pues, 
aun siendo semejante a los entrelazos con rosáceas de la il. 8, también evoca 
las flores aspadas del exterior del absidiolo sur de San Andrés (il. 31).

Se trata de un motivo ya presente en el arte prerrománico y bizantino, en 
una de cuyas miniaturas aparece combinado con entrelazos de rosetas linea
les análogas a las que trataremos de inmediato. En el Románico hispano de la 
primera mitad del siglo XII son más comunes, no obstante, los ocupados por 
vegetales y cuadrúpedos (Santillana, Echano, San Pedro de Tejada). Los des
provistos de tal ornamentación son más abundantes en Saintonge y no se 
generalizan aquí hasta fines del siglo XII y comienzos del XIII, apareciendo en 
iglesias gallegas y, en menor medida, palentinas, cántabras y aragonesas n.

13 Se reproducen tales cimacios en A. Rodríguez-L.M3 de Lojendio, Castille..., láms. 7 (San
tillana), 117-118 (San Pedro de Tejada); A. Viñayo, Ibid., láms. 130 y 132 (Zamora); C. Valle 
Pérez, La arquitectura cisterciense en Galicia, La Coruña, 1982, fig. 328 (Oseira); R. Yzquier- 
do, La arquitectura...en Lugo, pp. 68-73, 76-79 y 282-c, 286-a y 287-c (Novelua, Viloide, Vila- 
nuñe); Ma M. Vila Da Vila, La iglesia románica de Cambre, La Coruña, 1986, fig. 3-a; M.A. 
García Guinea, El arte románico en Falencia, pp. 229-234, láms. 276-277 (Barrio de Sta. 
María), y R. Crozet, L'art román en Saintonge, París, 1971, pp. 37 y 39-40, láms. Vll-D (Pou- 
llignac), VIII, B-C (Coñac). Para los precedentes antiguos y prerromanos del motivo, así como 
para sus paralelos en el arte bizantino, pueden consultarse R.-M. Pernoud, Sources de l'art 
román, pp. 171-177, y U. Mende, Die Bronzetüren des Mittelalters, 800-1200, Munich, 1983, 
fig. 94.



356

5) Trenzas

Tienen sus tres cintas la superficie estriada y, a menudo, el galón central 
adornado con puntas de diamante o perlas. También varía el grado de proxi
midad entre las cintas, lo que origina trenzados regulares o un tanto anárqui
cos. En la nave central de San Andrés son, por lo general, regulares y con 
puntas de diamante, constituyendo una excepción las del cimacio CC14 de la 
cabecera, en donde enmascaran a un cuadrúpedo (¡I. 5, a-b). El trazado de las 
cintas de la imposta absidal de Sta. María de la Cabeza es más regular, estan
do separadas sus mitades por un florón (il. 5,c).

14 Los ejemplares franceses pueden verse en R. Crozet, Ibid., láms. XLVI,A, XLVI,D (Escap), 
XLVII,A, y LI,B, y J. Cabanot, Cascogne Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1978, lám. 13, pág. 58 (Mau- 
bourguet), reproduciéndose los gallegos en R. Yzquierdo, Ibid., pp. 314, 273-a,b, 274-b, 280-c, 281- 
a, 284-a,b, 285-a,c, 296 y 346-c, (Oleiros, Novelua, Carballal, Merlán, Ferreira y Mosteiro), e I. 
Bango, Ibid., láms. LXXXIV-e, XXI-h, LVIII-a, LXXXI-d y XCIX-c (tímpanos de San Martín de Moaña, 
Escuadro,Codeseda, Hío y Bembrive). La figura de Alfonso VII puede verse en M.C. Díaz y Díaz, F. 
López Alsina y S. Moralejo, Los Tumbos de Compostela, Madrid, 1985, lám. XXII (Tumbo A, fol.39).

15 Véase M.A. García Guinea, El ...románico en...Falencia, pág. 105, láms. 80-81, y R. 
Yzquierdo, Ibid., pp. 85-86, 247-c y 292-c. Para algunos de sus precedentes en época prerro- 
mánica, W. Oakeshott, Classical Inspiration in Medieval Art, lám. 18-D, pág. 117 (Cividale), y 
P. de Palol-M. Hirmer, Early Medieval Art in Spain, Londres, 1967, lám. 27 (Santullano y San 
Salvador de Piasca).

Un precedente para este tipo de rosáceas se halla en una cobija de la cor
nisa del absidiolo sur de la catedral de Jaca, y formulaciones similares se loca
lizan en otra interna de la iglesia gascona de Mabourguet y en capiteles e 
impostas de varias de Saintonge (Fontaine-Chalendray y Villiers-Couture). Su 
repercusión fue grande en el Románico gallego, en donde adorna numerosos 
tímpanos de la segunda mitad del siglo XII y previamente se había utilizado 
en la ornamentación del Tumbo A de la catedral de Santiago14.

4) Entrelazo de dos tallos

Se encuentra este motivo en el cimacio izquierdo de la ventana NE. de la 
capilla central de San Andrés. Su presencia es aún más excepcional que la de 
los billetes de sus cimacios, pues ni en ella ni en otros monumentos abulen- 
ses encuentra réplica. Los dos tallos evocan un entrelazo vegetal, al rematar 
cada uno en hojas inscritas en un círculo (il.4).

Un precedente para el trenzado de San Andrés se halla en un cimacio de las 
tribunas de Ste.-Foy de Conques, y en la Península, si prescindimos de los que 
albergan aves y flores en cimacios de Loarre, podemos destacar el temprano ejem
plo de Valoría del Alcor (Falencia). Con posterioridad, se recurrió a él tanto en San 
Miguel de Fuentidueña, como en las iglesias lucenses de Coence y Sucastro15.



II. 5: Trenzas.

357

6) Entrelazos de cuatro cintas

Este tipo de trenza abunda más que la anterior. Cada cinta se compone de 
tres cordones, con el central generalmente adornado con puntas de diamante 
(il. 6-a, b, c). Así aparecen en las portadas de San Segundo y Nicolás (sur) y 
en las cabeceras de San Pedro, San Segundo, Sta. María de la Antigua y San 
Isidoro; sólo en un cimacio de San Andrés (CCI) y en algún otro del interior 
de San Segundo son los tres lisos. Y lo mismo sucede con los que decoran 
algunas de las arquivoltas de Sto. Tomé el Viejo, que también recurre a ellos 
en la decoración de sus cimacios interiores (¡I. 6-d).

16 Además de nuestras ilustraciones y de C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., fig.7 
y fig. 2 de la pág. 60 (San Andrés), véase J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas 
en la provincia de Burgos, Burgos, 1975, pág. 134 (Arlanza); E. Fernández, La escultura romá
nica en la zona de Villaviciosa (Asturias), León, 1982, pp. 93-95, lám. 8 (San Salvador de Fuen
tes); R. y M. Pernoud, Sources de l'art román, pp. 201-203.

Es preciso destacar la ausencia del motivo en los monumentos pioneros 
del Camino francés, lo que contrasta con su presencia, en torno a 1080, en la 
cabecera de San Pedro de Arlanza y, con posterioridad, en San Cebrián y Sta. 
María la Nueva de Zamora. Se trata de un adorno bastante utilizado en cene
fas e iniciales de la miniatura prerrománica insular,carolingia e hispana16.



II. 6: Entrelazos de cuatro cintas.

358

17 Véase M. Gómez-Moreno, El arte románico español, pp. 152-154 y lám. CC (Duratón); 
M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, lám. 76 (San Isidoro de Dueñas); E. Fer
nández, Ibid., láms. 21 (Aramil) y 24 (Ujo) (entrelazos perlados), y J. Pérez Carmona, Ibid., figs. 
221-222, 225 y 229 (Silos).

Como sucede con el entrelazo de tres cintas, uno de los primeros ejem
plos de este motivo en el Románico español se encuentra en la cabecera de 
San Pedro de Arlanza, repitiéndose con posterioridad en San Isidoro de Due
ñas, Silos, Uncastillo, y varias iglesias de Cantabria y Sepúlveda ,7.



7) Entrelazo de seis cintas

Fig. 231.-San Isidoro 
de León: cimacio 
con entrelazo de 
cuatro cintas en 

círculos.

Fig. 23O.-San Andrés 
(naves): cimacio con 
entrelazo perlado,

Conforman este entrelazo, presente en el cimacio CC6 del ábside central 
de San Andrés, tres estrechas y ondulantes cintas que, al cruzarse con otras

En Ávila se hace uso de él a partir del segundo cuarto del XII, apareciendo 
primero en las cabeceras de San Pedro y San Andrés (Fig. 230) y posteriormen
te en las de San Segundo y San Isidoro. Pervivió hasta fines de siglo, como prue
ba su presencia en las portadas de San Nicolás y Sto. Tomé el Viejo.



II. 7: Entrelazos de seis cintas.

360

tres brotadas del mismo punto angular del cimacio, dan lugar a óvalos con
céntricos y cruces aspadas (il.7).

Se trata de un motivo presente en piezas de orfebrería musulmana del siglo 
IX y en miniaturas castellano-leonesas del siglo siguiente, pero que, en el caso 
abulense, probablemente se inspira en cimacios de San Isidoro de León ador
nados con cuatro cintas entrelazadas del mismo modo (Fig. 231).

El escultor de San Andrés sólo complicó el motivo, añadiéndole un par de 
cintas. Sorprende, sin embargo, tal paso, pues en ninguno de sus paralelos se 
repite este número, sino que tanto en el Románico francés (La Daurade de 
Toulouse) y portugués (Vilar de Frades), como en el hispano (Sta. Marta de 
Tera, San Esteban de Sós del Rey Católico o Sta. María la Real de Sangüesa), 
la disposición del entrelazo coincide con la leonesa. Y lo mismo sucede con 
los realizados, algo después, en San Juan de los Caballeros y San Martín de 
Segovia '6.

18 Véase J. Williams, Manuscrits espagnols du Haut-Moyen Áge, Nueva York, 1977, lám. 6, 
pág. 50 (Moraba in Job del 945), y M. Cómez-Moreno, «Arte árabe español hasta los almoha
des», Ars Hispaniae, III, Madrid, 1951, pág. 324, fig. 386 (lámpara de la mezquita de Elvira), 
además de L.M4 de Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2..., pp. 256-256, láms. 88-89 (San Martín 
de Segovia); R. Rey, La sculpture romane languedocienne, Toulouse, 1936, figs, 172 (La Dau
rade); K. Horste, «The Passion Series from La Daurade and Problems oí Narrative Composition 
in the Cloister Capital», Cesta, XXI/1, 1982, pp. 31-62, figs. 10a y 10b; R. Crozet, L'art román 
en Saintonge, pág. 39, lám. VII,B (Bouteville), y A.K. Porter, La escultura románica en España, 
II, Barcelona-Florencia, 1929, lám. 73-a,b (Vilar de Frades).

8) Entrelazos en cadeneta con rosetas lineales

En Ávila solo se encuentran en el cimacio CC13 y la imposta contigua del 
ábside central de San Andrés, ya que en el cimacio CC9 los bucles angulares 
son dobles (il.8-a,b).

El escultor abulense pudo haber conocido los empleados en la nave septen
trional de San Isidoro de León y ¡a portada meridional de Sta. Marta de Tera (Fig.



II. 8: Entrelazados en cadeneta con rosetas lineales.

361

Fig. 232. -Santa Marta 
de Tera (cimacio): 
trenzas en cadena 
enlazadas por rosetas 
lineales.

” Véase M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de...Zamora, II, fig. 217; A. Viñayo, 
Ibid. (León Román), pág. 325, lám. 139 (Tera) y ). Castán Lanaspa, El Románico (Cuadernos 
Vallisoletanos, núm. 8), Valladolid, 1986, fig. pág. 4 y pp. 17-18 (Arroyo de la Encomienda). 
Para los ejemplos foráneos véase J. Evans, Cluniac Art..., fig. 92b (La Daurade); M. Viollet-le- 
Duc, Dictionnaire raisonné de l'Architecture franfaise du Xle au XVIe siécle, VIII, Paris, 1869, 
pp. 179-180, figs. 28 y 28-bis (enlrelazos). Precedentes para este tipo de entrelazo ya se advier
ten en el arte irlandés, como puede verse en ). Backhouse, The Lindisfarne Colspels, Oxford, 
1981, láms. 56 y 76, pág. 81.

232), aunque también se aplicaron a algunos cimacios de la Daurade de Tou- 
louse. No se prodigaron posteriormente, pero a los ejemplos abulenses podemos 
añadir los presentes en algunos cimacios y arquivoltas de La Trinidad y San Mar
tín de Segovia y de San Juan de Arroyo de la Encomienda de Valladolid ”.



362

F'8- 
233-Mabourguet 

(Gascuña): entrela
zo de bucles

9) Entrelazo de bucles dobles surgidos de la boca de un acróbata

El principio compositivo de este motivo, presente en el cimacio CC9 de 
San Andrés, es igual al del anterior, pero complicado por los lazos en hemici
clo de sus extremos (il.9 y Fig. 50). Los pares de cintas surgen de la boca de 
un acróbata, estriándose en tres cordones las de la izquierda yadornando con 
perlas su cordón intermedio las otras.

Sus primeras apariciones en nuestro Románico se registran en un cimacio 
de las naves de San Isidoro de León y en la portada de San Martín de Uncas- 
tillo, obras contemporáneas al cimacio de La Daurade de Toulouse y al capi
tel de Mabourguet (Fig. 233) con entrelazos semejantes. Posteriormente 
aparece en un sarcófago de San Martín de Elines, pero no abunda en el reper
torio ornamental del siglo XII20.

20 Algunos ejemplos del citado motivo pueden verse en M. Durliat, La Sculpture...de la 
Route de St.-)acques, fig. 228, pp. 247-248 (Uncastillo); J. Bousquet, «Les origines de la 
sculpture romane sont-elles lointaines ou proches? Un exemple: Le motif de l’entrelacs en 
éventail», Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, 1978, núm. 9, pp. 51-72; J. Cabanot, Cas- 
cogne Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1978, láms. 1-2, pp. 49-52 (Peyrusse-Crande) y 16, pp. 
556-57 (Mabourguet), e Id., Les débuts de la Sculpture romane dans le Sud-Ouest de la 
France (op.cit.), láms. 108, 144 (St-Sever), 145 (Moirax), 146 (St-Seurin de Bordeaux) y 165, 
pp. 122-124; R. Pernoud, Sources et clés de l'art román, pág. 152; M. Gómez-Moreno, El 
arte románico..., pág. 16, lám. V, y G. Gaillard, La sculpture romane espagnole..., lám. 
XLII-15.



10) Entrelazo de cintas en cresta

363

Fig. 234.-San Andrés (ext. cabecera): entrelazo de 
cintas cruzadas e inclinadas en cresta.

II. 9: Entrelazos 
de bucles dobles

21 Véase J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas en la provincia de Burgos, 
láms. 217, 220, 224 y 256, pág. 158 (claustro de Silos); J. Yarza, «Elementos formales del pri
mer taller de Silos», El Románico en Silos: IX Centenario de la consagración de la iglesia y 
claustro (1088-1988), Silos, 1990, pp. 105-147 (espec. figs. 15 y 29, pp. 109, 114-118, en don
de se fechan las labores escultóricas del primer taller del claustro entre 1095/1100 y 
1103/1108; datación que, a nuestro juicio, podría ser unos veinte años posterior); M. Gómez- 
Moreno, Catálogo monumental de la provincia de León, León, 1926 (facs., León, 1979), I, pp. 
151 y 153, y II, lám. 80 (Biblia de la Catedral de León} y lám. 571 (portada de Sta. María de 
Arvás); Id., El arte románico..., lám. CXXXIII; G. Gaillard, Les débuts de la sculpture romane..., 
lám. XVIII, figs. 11 y 1 7 (San Isidoro de León).

Se forma este entrelazo 
mediante dos cintas que, al cru
zarse, originan crestas inclina
das a ambos lados (il.1 0). Como 
ocurre con los anteriores entre
lazos, éste es exclusivo de San 
Andrés, en donde decora la 
imposta de su ábside central y 
el cimacio CE11 de su exterior 
(Fig. 234).

Los precedentes más nota
bles -salvando los que ornan 
obras como la Biblia de la Cate
dral de León del 920- se locali
zan en San Isidoro de León (Fig. 
235) y la catedral de Jaca, pero 
también el claustro silense pre
senta variaciones sobre este 
entrelazo21.



11) Entrelazo de cintas quebradas

364

//. 10: Entrelazo de cin
tas en cresta.

Fig. 235.-San Isidoro 
de León: entrelazo 
de cintas cruzadas e 
inclinadas en cresta.

Se compone este motivo -exclusivo igualmente de un cimacio absidal de 
San Andrés- de cuatro cintas entrelazadas, dos en aspa y dispuestas las otras 
en línea quebrada (¡1.11).

La configuración de esta lacería evoca atauriques musulmanes. Sólo en 
dicho arte existen ejemplos similares anteriores al último tercio del siglo XII 
(celosías de la mezquita de Córdoba). En el arte cristiano es poco frecuente, y 
no aparece en los grandes santuarios del Camino jacobeo. Sí lo hace en el 
claustro de St. Bertrand de Comminges, pero su carácter tardío no permite



influjo

365

explicar el origen del motivo 
islámico en ambos casos22.

II. 11: Entrelazo de cintas 
quebradas.

12 Véase M. Durliat-V. Allégre, Pyrénées Romanes, La-Pierre-qui-Vire, 1969, pág. 10; E. 
Carbonell, L'ornamentació en la pintura románica catalana, Barcelona, 1981, pp. 53 (tema 54: 
Frontal de Mosoll) y 75; M. Gómez-Moreno, «El arte árabe español hasta los Almohades...», 
Ars Hispaniae, III, pág. 165, figs. 224-225 (celosías de la mezquita de Córdoba), y F.S. Meyer, 
Manual de ornamentación, Barcelona, 1982, pág. 177, lám. 101 (motivo 6).

en Ávila, por lo que parece verosímil un

b) Motivos vegetales

En el repertorio ornamental de los cimacios abulenses los motivos de ins
piración vegetal ocupan el puesto de honor. Son más de sesenta, y entre sus 
formas tienen cabida los tallos serpentinos y entrelazados, las hojas trifoliadas 
y palmeadas, las palmetas -hojas compuestas de forma semicircular o redon
deada-, los florones -flores de lis que, en ocasiones dejan confundir sus sépa
los con los remates en zarcillo del tallo que los envuelve-, un sinfín de 
rosáceas -con aspecto de margaritas o estrelladas, simples o de doble corola 
y provistas de cuatro a doce pétalos- y frutos de aspecto geométrico.

Tal diversidad de motivos ha obligado a clasificarlos, atendiendo, en pri
mer lugar, al elemento central y definidor del motivo propiamente dicho (los 
distintos tipos de hojas, flores y frutos), y luego, al elemento enmarcante que, 
con el anterior, constituye un «tema ornamental» susceptible de diversas arti
culaciones (por ej., tallos dispuestos en forma circular o entrelazada). Los ele
mentos principales pueden repetirse, en una misma o en distintas iglesias, con 
estilos muy variados. Los que les sirven de marco actúan como algo acciden
tal respecto a ellos, pues un mismo motivo puede presentarse aislado, bajo 
cerco o rodeado por tallos entrelazados. Un elemento enmarcante puede apli
carse a flores y hojas muy diversas, pero, en la decoración de un monumen
to, suele pertenecer al repertorio ornamental de un mismo taller, como parte 
de su estilo.

Hemos decidido englobar, sin embargo, en un mismo apartado todos los 
motivos enlazados por tallos serpentinos y con hojas en roleo. En este caso,



A) ROLEOS

366

Fig. 236,-San 
Vicente (cimacio de 
las naves): roleo de 

hojas treboladas.

es la articulación general la que se constituye en elemento principal y deter
minante del conjunto, en tanto que las distintas familias a las que puedan per
tenecer las hojas juegan un papel secundario.

Atendiendo a la forma de sus hojas podríamos clasificarlos en roleos de 
hojas treboladas, palmeadas y con folíolos en helicoidal, sean éstos naturalis
tas o geométrizados, y vayan o no acompañados de espádices.

Los roleos de hojas treboladas (il. 12), tienen una escasa representación en 
el Románico abulense, pues únicamente decoran los cimacios CC10 (ábside 
central) y CV-a (nave sur) de San Vicente (il. 1 2, Fig. 236) y otro del absidiolo 
norte de San Pedro (Fig. 192). En estos últimos, el motivo adolece de una cier
ta pobreza de modelado, pues los folíolos están simplemente excavados y el 
tallo se muestra como un cordón liso. No ocurre lo mismo con los del otro 
cimacio, de tallo hendido, folíolos suavemente combados, y apéndices entre 
cada roleo. Fuera de la capital, sólo se repiten en el pórtico meridional de San 
Martín de Arévalo.

Reaparece el motivo del cimacio CV-a de San Vicente en la cabecera de 
San Juan de los Caballeros y en la portada occidental y fachada sur de San Jus
to de Segovía (Fig. 237). En la misma ciudad, como variantes suyas podemos 
considerar los roleos con tetrafolias en aspa de una imposta de San Esteban y 
las trenzas de hojas trifoliadas del pórtico meridional de San Millán. Posible
mente, su difusión por tierras segovianas se debió al impacto ejercido por la



367

■Sfc<VLÍ>
Fig. 237,-Santos Justo y Pastor de Segovia: 

Portada occidental

Fig. 238.-Santa María de 
Cardón de los Condes.

21 Véase M. Durliat, L'art román, París, 1982, fig. 958 (Ely), y A. Viñayo, L'ancien royaume 
de León Román, láms. 2-3 (Panteón de los Reyes de León) y 13-14, pág. 86 (cuba bautismal). 
Acerca de otros roleos de hojas treboladas en época prerrománica, véase D. Jalabert, La flore 
sculptée..., pág. 32, lám. 8,B, y R. Pernaud, Sources de l'art román, pp. 192-196.

decoración de San Vicente, cuyos 
canteros hubieron de dispersarse por 
Segovia una vez concluido su traba
jo. Dejando aparte tal provincia, el 
único paralelo preciso -y posible 
modelo- del motivo abulense se 
halla en cimacios de Sta. María de 
Carrión de los Condes (Fig. 238)23.

Los roleos de hojas palmeadas se 
localizan en una imposta de la capi
lla mayor de San Andrés, en el 
cimacio CN6-8 de San Vicente (Fig. 
239) y en otros del segundo tramo de 
sus naves (¡I. 12-b,c). A ellos se 
podrían añadir las «hojas de hiedra» 
que decoraban los cimacios de la 
portada de Santo Domingo y las de 
la arquivolta de la portada norte de 
San Nicolás (il.1 3-a,b,c).

Las hojas de las dos primeras 
iglesias coinciden en semejar asteroi-



II. 12-b,c: Cimacios CC-10 Y CN6-8 de San Vicente.

Fig. 239.-San Vicente 
(cabecera): roleos de hojas 
palmeadas.

II. 12-a: Cimacio 
CV-a de San 
Vicente.

des de lóbulos apuntados. Las diferencias se cifran en el número y forma de 
éstos y en su modelado, geométrico e irregular en los cimacios de las naves 
de San Vicente (Fig. 108), y más naturalista en los restantes. Ello induce a con
siderar a éstos pioneros y a los otros un híbrido que evoca las rosáceas estre-



369

Fig. 240 -San Juan 
de los Caballeros de 

Segovia: roleos de 
hojas palmeadas.

2,1 Algunos de tales roleos pueden verse en las figs. 4 y 16 de P. Klein, «La Puerta de las Vír
genes: su datación...», El Románico en Silos. IX Centenario..., pp. 297-315; la 2i fig. de la pág. 
95 de C. Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila...; la lám. CLXXXIII de M. Cómez- 
Moreno, El arte románico...; las figs. 110-111 de M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, Nueva 
York, 1985 (Platerías); las láms. 42-43 de A. Viñayo, L'ancien royaume de León Román, y la 
lám. 94 (Moissac) de R. Oursel, Floraison de la sculpture romane, La-Pierre-qui-Vire, 1973. 
Para posibles precedentes en el periodo altomedieval, véase D. Jalabert, La flore sculptée..., pp. 
39-40, láms. 12-B y C, y J. Fernández Arenas, La arquitectura mozárabe, Barcelona, s.a. (ed. 
Poligrafa), lám. 27 (arca de San Millán de la Cogolla).

liadas de algunos cimacios del segundo taller de San Vicente. Otros cimacios 
de esta iglesia muestran rosáceas en roleos y hojas palmeadas en tallos tren
zados en cadeneta; pero de ellas se hablará más adelante.

Las hojas en roleo de San Andrés recuerdan las de una placa del friso de 
las Platerías de Santiago y lasde algunos cimacios de la Puerta de las Vírgenes 
de Silos y de San Isidoro de León. Se repiten en Sta. María del Mercado de 
León y -con mucha similitud- en una imposta del ábside central de San Juan 
de los Caballeros de Segovia (Fig. 240). Esta habría podido influir en los role
os de San Andrés, pero el mayoritario influjo leonés en otros motivos de esta 
iglesia, nos inclina a pensar que fueron cimacios de San Isidoro sus inspira
dores. De éstos, el modelo más próximo se halla en un fragmento conservado 
en el claustro, con hojas palmeadas de seis lóbulos nervados. Más fieles, con 
todo, a éstas y otras del interior de San Isidoro, son las hojas del cimacio CN6- 
8 de San Vicente, y similares resultan las de algunos cimacios de las tribunas 
de St. Sernin de Toulouse y del claustro de Moissac24.



I

370

Fig. 24 / .-San Pedro 
(imposta de la 

cabecera): roleos 
de palmetas en 

helicoidal y 
geometrizadas.

II. 13: Hojas de 
hiedra.

Los roleos de palmetas con folíolos en helicoidal, por su parte, decoran 
algunos cimacios e impostas de las cabeceras de San Pedro, San Segundo y 
San Andrés de Ávila. Los de las dos primeras iglesias tienen un marcado 
aspecto geométrico (il.14-a), a diferencia de lo que sucede con los de San 
Andrés, de mayor naturalismo y organicidad (¡1.14-b,c). Es posible que en el 
origen de todos ellos hayan estado presentes los roleos de acanto romanos, 
pero su presencia en Ávila está determinada por precedentes románicos. Tales 
roleos no resurgen ex novo en el último cuarto del siglo XI, sino que cuentan 
con una larga tradición en el Alto Medievo.



371

Fig. 242.-Colegiata 
de ¡antillana: roleos 
de palmetas en 
helicoidal y 
geometrizadas.

25 Los ejemplares citados se reproducen en M. Gómez-Moreno, Iglesias Mozárabes. Arte 
Español de los siglos IX a XI, Madrid, 1919, lám. LUI (Escalada); M'1 M. Vila Da Vila, «Repo
blación y artistas itinerantes...», pág. 222, figs. 4 y 7; M. A. García Guinea, El arte románico en 
Falencia, láms. 59-60 y 63 (Frómista); A. Viñayo, L'ancien royaume de León..., láms. 42-43 
(San Isidoro de León), y K. Watson, «The Kufic Inscription in the Romanesque Cloister oí Mois- 
sac in Quercy: Links with Le Puy, Toledo and Catalan Woodsworkers», Arte Medievale, 
1989/1, pp. 7-27 (espec. pp. 18-19 y figs. 21 (St.-Hilaire de Poitiers) y 22 IConquesI).

Los roleos geometrizados se presentan en dos formas: como motivo único, 
ocupando las dos caras del cimacio, o acompañados por palmetas en cercos, 
rosáceas o entrelazos. En San Segundo adornan una imposta del absidiolo norte y 
los cimacios CC1, CS1, CN1 y CN2, brotando en estos últimos de una cabeza ani
mal o humana con barba bífida (Fig. 86). Iguales características manifiesta uno de 
los cimacios de San Pedro, en donde los roleos se repiten en una imposta interior 
del absidiolo norte y en otra exterior del absidiolo sur (¡1.14-a y Fig. 241).

Se trata de un motivo con amplia difusión en el periodo altomedieval y en 
España cuenta con un interesante precedente en un relieve de San Miguel de 
Escalada, en donde se combinan con palmetas-florón, como sucede en un 
cimacio del absidiolo norte de San Segundo. En la Península los paralelos más 
precisos se localizan en algunos cimacios de la nave central de la colegiata 
de Santillana (Fig. 242). Por otra parte, algunos de los cimacios de San Martín 
de Frómista y de Loarre presentan roleos de palmetas con folíolos de puntas 
angulosas y dispuestos en helicoidal, cuya talla -al igual que en Santillana y 
Ávila- recuerda el trabajo en madera. Estas ya se encuentran en Ste. Foy de 
Conques, en la cornisa del transepto sur y en algunos cimacios de su portada 
(Fig. 243). La temprana data (ca.1065) que K. Watson les atribuye, haría via
ble su influjo sobre las piezas hispanas ya indicadas25.



■

//. 14 a)

372

Fig. 243,-Ste. Foy 
de Conques (cornisa 

del transepto sur): 
rol eos de palmetas 

en helicoidal y 
geometrizadas.



II. 14 b)

373

Fig. 244,-Claustro 
de Moissac: roleos 
de hojas palmeadas.

Véase M. Chamoso y otros, Calida, lám. 58 (Santiago); A. Canellas-A. San Vicente, Aragón 
Román, lám. 38 (pórtico meridional de la catedral de Jaca); L.M'’ de Lojendio, Navarra, láms. 71, 
74 y 77 (Aibar) y láms. 96-99 (capiteles procedentes del claustro de la catedral románica de Pam
plona, con roleos de palmetas de acusado relieve y naturalismo). Los ejemplos gascones apunta
dos pueden verse en R. Oursel, Routes Romanes, 1, La-Pierre-qui-Vire, 1982, lám. 83 (St.-Gaudens) 
y J. Cabanot, Les débuts de la Sculpture romane..., pp. 145 y 234-242, figs. 193 y 238 (St.-Sever). 
Para otros ejemplos hispanos, ya tardíos, véase E. Fernández, Escultura románica en Villaviciosa..., 
lám. 36 (Sta. Eulalia de Ujo), y M.A. García Guinea, El Románico en Santander, I, fig. 81 (Bareyo).

Los roleos de palmetas naturalistas solo aparecen en un cimacio exterior 
del ábside central de San Andrés (il.14-b), pero, por el giro en helicoidal de 
los folíolos, pueden relacionarse con las del cimacio CC4 de su interior (¡1.14- 
c), con las de San Pedro y San Segundo ya indicadas (il.14-a), y, en cierta 
medida, con las hojas palmeadas del cimacio CN6-8 de San Vicente (Fig. 
239). Entre sus precedentes figuran los roleos de palmetas de algunos 
cimacios de la capilla del Salvador de la catedral de Santiago, pero más pare
cidas son las de un cimacio interior de la catedral de Jaca, a las que se ase
mejan las de algunos cimacios de la capilla de Loarre, del claustro de Moissac 
(Fig. 244) y de St.-Sever y St.-Gaudens (Gascuña). Al mismo tipo pertenecen 
los de las iglesias navarras de Aibar, Echano, Olleta y Azuelo. Y posteriores a 
los roleos de San Andrés, pero continuadores de la misma tradición, son los 
de algunos cimacios de San Lorenzo y San Esteban de Segovia26.



374

Fig. 245,-Mabourguet: 
roleos de palmetas en 
helicoidal y con 
espádices.

V- ■ ?

27 Algunos de estos roleos, no demasiado similares a los abulenses, se muestran en A. Rodrí
guez-!..MJ de Lojendio, Castille Romane, 1, lám. 124, pp. 303 y 307 (San Quirce); I. Ruiz Mon- 
tejo, El Románico de Villas y Tierras de Segovia, láms. 184 (Virgen de la Peña de Sepúlveda), 
99 (Sequera del Fresno), 160 (Perorrubio) y 201 (Tenzuela); D. Jelabert, La flore sculptée..., 
láms. 26, A-B, 27-C, 35,B-C, 37,B, pp. 55-56 y 68, y, en relación con el florón angular del 
cimacio abulense, las láms. 13,C y 10.D-E, pág. 42; M. Cómez-Moreno, Catálogo...de Zamo
ra, I, pp. 96-97 y II, láms. 66 y 67 (Santiago el Viejo); I. Ruiz Montejo, Ibid., lám. 179 (El Are
nal), y M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, láms. 93-94 (Santiago de Carrión).

Una variante de los roleos anteriores son los dotados de espádices florales, 
sólo presentes en dos cimacios del ábside central de San Andrés. En el CC4 la 
espiga es diminuta y un mero apéndice de las palmetas (¡1.14-c); en el otro 
(CC3), en cambio, los gruesos espádices -de aspecto jugoso y suculento-, cen
tran la composición (il.15), siendo su modelado cercano al del roleo de palme
tas del exterior (¡1.14-b). No hemos encontrado modelos precisos para ellos en 
la escultura hispana de la primera mitad del siglo XII. Los roleos de la il. 14-c 
podrían, no obstante, compararse con los de un capitel de la cabecera de San 
Martín de Frómista y de algunos cimacios de San Quirce (Burgos), la Virgen de 
la Peña de Sepúlveda o la iglesia gascona de Mabourguet (Fig. 245). Con los 
otros (il.15), son los motivos de la denominada segunda flora languedociana y 
borgoñona los que un mayor parentesco muestran (La Daurade de Toulouse, 
catedral de Autun), pudiendo relacionarse su florón angular con otros del claus
tro de Moissac. Ambos elementos cuentan, sin embargo, con precedentes en la 
miniatura de los siglos XI y XII, en la carolingia, e incluso ya en el arte sasáni- 
da. En España, la flor de aro aparece en un cimacio de Santiago el Viejo de 
Zamora y en un capitel de San Esteban de Sós del Rey Católico. Los otros ejem
plos hispanos, aunque más semejantes al motivo abulense, son posteriores, y se 
localizan en la portada de Santiago de Carrión, en el claustro de la colegiata de 
Tudela y en el de San Pedro de la Rúa de Estella27.



II. 14 c)

II. 15.

II. 16.

B) PALMETAS

375

La palmeta es uno de los motivos de mayor diversidad del Románico abá
lense. En función de los tallos que las rodean, podemos agruparlas en palme-

M Véase D. Jalabert, La flore sculptÉe..., pp. 45-46, 56 y 77-78 y láms. I8,C (altar de St.- 
Sernin), 24,A-B, 44,B (Condéon, Charente), 12,C (Siria) y 25, A (copa postsasánida) y 25-B 
(Mss. franceses del siglo XI), y también A. Viñayo, L'ancien... León..., láms. 133-134 (San Clau
dio de los Olivares de Zamora).

Los roleos de flor campaniforme, por último, solo aparecen en un 
cimacio exterior del ábside central de San Andrés (il.1 6). La flor, alargada y 
estrecha, podría ser una esquematización de 
las aroideas de la segunda flora languedocia- 
na y de las presentes en algunos manuscritos 
de la segunda mitad del siglo XI, pero solo 
vagamente puede compararse con las del din
tel de Moissac y los florones del altar de St. 
Sernin de Toulouse. Y lo mismo sucede con 
los roleos plasmados en cimacios de la capi
lla de Loarre y Sto.Tomé el Viejo de Zamora, y 
en la cornisa de San Millán de Segovia28.



Fig. 246-San 
Andrés (cimacio del 
ext. de la cabecera): 
palmetas naturalistas 

bajo cercha 
ultrasemicircular.

Fig. 247.-San Martín 
de Frómista: 
palmetas naturalistas 
bajo cercha 
ultrasemicircular.

tas bajo cercha (arco) e inscritas en cercos (aros abiertos con volutas). Unas y 
otras son susceptibles de numerosas divisiones, según sudisposición (tangen
tes, separadas, o con tallos anillados o enlazados) y elnúmero y aspecto de sus 
lóbulos. En realidad, tanto los tallos en cerco como los arqueados y los que 
forman círculos abiertos en torno al motivo, derivan de las hojas de los floro
nes de la «primera flora languedociana», que los presenta alternando con pal
metas. Sus antecedentes se rastrean en época helenística, y ejemplos similares 
a los románicos pueden verse en marfiles de los siglos IV-VI. Se trata, pues, de 
la estilización de un motivo ornamental que, siendo en origen autónomo y de



un mero ele-

377

igual importancia al que acompaña, acaba convirtiéndose en 
mentó enmarcante29.

29 Además de D. Jalabert, Ibid., pp. 46 y 51-52, láms. 18,C (altar de St.-Sernin), 19,B (mar
fil Trivulzio de Milán) y 21-22,B (Moissac), para el término «cercha», véase G. Fatás-G.M. 
Borrás, Diccionario de términos de arte y arquitectura, Zaragoza, 1980, pág. 53.

30 Véase M.A. García Guinea, El arte románico en Patencia, lám. 71 (Frómista). Del mis
mo tipo que las citadas palmetas de Frómista e igualmente anilladas son las que decoran los 
capiteles de la portada occidental de San Adrián de Sasave (D.L. Simón, «San Adrián de Sasa- 
ve and Sculpture in Altoaragón», Romanesque and Cothic. Essays for Ceorge Zarnecki, Suf- 
íolk, 1987, I, pp. 179-183 y II, láms. 11, 12 y 14); y sin anillo, pero muy semejantes a las 
anteriores, son las de la catedral de Jaca y la capilla de Loarre que aparecen en A. Canellas- 
A. San Vicente, Aragón Román, láms. 35, 44, 47 y 65-66, y en S. Moralejo, «La sculpture 
romane de la Catedral de Jaca. État des questions», Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, núm. 
10, 1979, pp. 79-106, fig. 16, y las de la iglesia burgalense de San Quirce, reproducidas en 
A. Rodriguez-L.M0 de Lojendio, Castille Romane, 1, láms. 125-126. El otro tipo de palmetas 
al que hacemos referencia (bajo cercha) puede verse en las láms. 39-40 (portada sur de la 
catedral de Jaca) de A. Canellas-A. San Vicente, Ibid.. Para los ejemplos languedocianos, véa
se D. Jalabert, La flore sculptée..., lám. 21, A-B, pp. 51-53, y M.F. Hearn, Romanesque Sculp
ture, pp. 119-129 y 140-142, figs. 90-91, 93 (Moissac) y 99 (St.-Sernin). Sobre los orígenes 
clásicos de este motivo, véase F.S. Meyer, Manual de ornamentación, pp. 43-48, láms. 22-24 
(palmetas inspiradas en la hoja de acanto), y G. Gaillard, «Remarques sur les chapiteaux 
espagnoles aux origines de la Sculpture romane», Mélanges offerts <) René Crozet, I, 1976, pp. 
145-149 (espec. pág. 147, fig. 6).

Las palmetas bajo cercha ultrasemicircular adornan tres cimacios del ábsi
de central de San Andrés y uno de San Esteban. Entre los primeros, las del 
cimacio CE3 del exterior se aproximan bastante a la hoja de acanto, respon
diendo las otras a una concepción más geométrica. Las palmetas de acanto 
unen sus tallos por un doble anillo, sirviéndoles de base lóbulos entre volutas 
(¡1.1 7-a, Fig. 246). Tal composición recuerda la de algunos cimacios de Fró
mista (Fig. 247) y San Adrián de Sasave (Aragón), con palmetas rodeadas por 
tallos rizados sobre su lóbulo central, pudiendo haber sido los zarcillos enros
cados bajo ellas los inspiradores de la base lobulada de las palmetas abulen- 
ses; y bastante parecidas son las de algunos cimacios de la capilla de Loarre 
y la portada sur de la catedral de Jaca30.

Iniciaremos este apartado con el grupo de palmetas inscritas en lo que 
Gómez-Moreno llama cercha, resultado de la fusión de las hojas de los anti
guos florones en un tallo arqueado. En Ávila, a este grupo pertenecen dos 
tipos distintos de palmetas: aquellas cuya altura provoca la forma ultrasemi
circular del tallo, y las que lo tienen en arco deprimido. La nota más destaca
da en éstas es su anchura, que, unida al tallo, da a la hoja un aspecto 
pectiniforme o de peine. Con este epíteto las denominaremos en adelante, a 
fin de hacer más claro este estudio.



. ■ 1

i?

L'*‘. k

378

” Véase J. Cabanot, Les débuts de la sculpture romane dans le Sud-Ouest de la France, figs. 
124 (Coñac), 127 (Bougneau), 128 (Ujué), 129 y 135 (Iguácel), pp. 104-108; R. Salvini, «Con
ques, Compostella e León. Problemi di cronología alie origini del la scultura románica», Roma- 
nesque and Gothic. Essays for George Zarnecki, Suffolk, 1987, I, pp. 171-177, y II, láms. 9 
(Santiago) y 11 (St.-Sernin); D.L. Simón, «San Adrián de Sasave...», Ibid., láms. 17 (Iguácel) y 
20 (Jaca); R. Oursel, Floraison de la sculpture romane, 1, pp. 362-365, láms. 152-158 (Iguácel); 
M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pp. 134-135 y 137, láms. CXC y CXCII; M° C. Cosmén, 
Dos iglesias románicas del Bierzo. San Miguel y San Esteban de Gorullón, León, 1985, pp. 25- 
26 y 86-88, láms. 3, 7-8 y 29 (San Esteban), y F. García Romo, «El problema de la personali
dad del escultor románico: El maestro de Jaca (Jaca, Loarre, Frómista, León)», Mélanges offerts 
á René Crozet, I, Poitiers, 1966, pág. 362, fig. 11. A lo dicho sobre las palmetas de acanto, hay 
que añadir, en este caso, las sugerencias brindadas por las hojas de papiro y palmas del arte 
oriental, egipcio y griego, tal como señala F.S. Meyer, Ibid., pp. 57-61, lám. 33. Véase, tam
bién, R. y M. Pernoud, Sources... de l'art román, pp. 180-187.

12 Además de las íigs. de la pág. 66 de C. Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila..., 
véase M. Chamoso y otros, Galicia, lám. 56 y 59 (Santiago), y J. Cabanot, Les débuts de la 
sculpture romane..., fig. 235 (Mazéres).

" 2A

^3

4

s
Fig. 248.-San Andrés (cimacio del ext. de 

la cabecera): palmetas anilladas y geometri- 
zadas bajo cercha ultrasemicircular

Los otros cimacios de San Andrés, 
el CC16 y uno exterior (Fig. 248), 
muestran palmetas muy geometriza- 
das, semejando una soga sus tallos. 
Las cerchas que éstos forman se unen 
también por un doble anillo, y sobre 
ellas ondea otro tallo estriado (il.J 7-b). 
Aunque desconocemos su modelo 
preciso, éste hubo de estar en el 
Románico hispano- languedociano, 
que brinda prototipos bastante aproxi
mados: palmetas de tres o cuatro lóbu
los inscritas en herraduras anilladas, 
presentes en la cabecera de la catedral 
compostelana y en Iguácel, Frómista, 
Ujué (Fig. 249), Jaca y la portada nor
te de San Isidoro de León (Fig. 1 74)31

Las palmetas de las impostas y 
cimacio CC3 del ábside de San Este
ban, geometrizadas, concoides y ani
lladas (il.17-c, Figs. 227 y 228), se 
emparentan con las utilizadas en las 
colegiatas de Elines (Fig. 250) y Castañeda, pese a contar éstas con preceden
tes en la giróla de la catedral de Santiago y en Conques, y con paralelos en 
Gascuña. La semejanza entre unas y otras reafirma nuestra convicción de que 
los canteros que trabajaron en San Esteban procedían de Cantabria32.



II. 17.

379

Fig. 249.-Santa María 
de Ujué (cimacio): 
palmetas anilladas y 
geometrizadas 
bajo cercha 
ultrasemicircular.

Las palmetas pectiniformes son exclusivas del ábside central de San 
Andrés de Ávila y aparecen yuxtapuestas y enmarcadas por tallos perlados, o 
entrelazadas y con el tallo curvado recorriendo su base. Las primeras, que 
decoran la derecha del cimacio CC2 (il.18-a, Fig. 70-B), aun contando con 
precedentes en algún capitel de St. Benolt-sur-Loire,tienen su origen en la 
escultura hispano-languedociana de fines del siglo XI y comienzos del XII. 
Palmetas de este tipo, aunque más estrechas o envueltas por zarcillos conver
gentes, decoran algunos cimacios de San Martín de Frómista, San Isidoro de 
León y de Dueñas, la seo de Jaca, San Martín de Uncastillo (Fig. 251) y las



r .

380

Fig. 250.-San Martín de 
Elines: palmetas anilladas y 
geometrizadas bajo cercha 

ultrasemicircular.

33 Junto a D. Jalabert, La flore sculptée..., pág. 84, lám. 47,C (St.-Benoit-sur-Loire), véase I. 
Bango Torviso, «La iglesia antigua de Silos: Del Prerrománico al Románico pleno», El Romá
nico en Silos..., pp. 317-376 (espec. pág. 337, fot. 8; P. Klein, «La Puerta de las Vírgenes: su 
datación...», Ibid., fig. 4, pág. 299; M. Gómez-Moreno, El arte románico..., lám. LXXXVII (Jaca), 
pág. 88; M.A. García Guinea, El arte...en Falencia, láms. 47, 67 y 70 (Frómista), y láms. 75-76 
(Dueñas); R. Oursel, Floraison de la sculpture romane, láms. 151, 153 y 157 (Iguácel); A. Cane- 
llas-A. San Vicente, Aragón Román, láms. 42 (Jaca), 51 (Iguácel) y 65-66 (Loarre), y A. Viñayo, 
L'ancien royaume de León..., lám. 23 (San Isidoro).

portadas de las iglesias de Loarre, Leyre, Rustan y la Miegéville de St. Sernin 
de Toulouse33.

Las palmetas entrelazadas ocupan la otra cara del cimacio CC2 y los 
cimacios CC8 y CC7 de San Andrés (il.1 8-b, c y d, Fig. 76). Tres son las dife
rencias que mantienen con las anteriores: una consiste en que entrelazan los 
tallos, traicionando su origen vegetal; otra radica en que los tallos sirven de 
base a los folíolos, no de remate; la tercera estriba en la alternancia -hacia 
arriba y abajo- de las palmetas.

Las dos primeras características son poco frecuentes en el Románico. La 
alternancia en la disposición de las hojas cuenta, en cambio, con preceden
tes en el arte del Camino, encontrándose en Frómista (Fig. 252), Loarre y Sta. 
María del Mercado de León. Más interesantes, sin embargo, resultan las de un 
cimacio conservado en el claustro de San Isidoro de León, con folíolos picu
dos y alojadas en cercos abiertos hacia arriba y abajo. Esa alternancia se rei
tera en palmetas de Sto. Tomé de Zamora, Mazéres, Morlaas, St.Gaudens 
(Gascuña) y del duomo de Parma, pero ni en ellas, ni en las de Frómista y Loa
rre, se entrelazan las cerchas que les sirven de base. Estas diferencias hacen



381

Fig. 252,-San Martín 
de Frómista (foto 

invertida de la port. 
norte): palmetas 
pediformes en 

disposición alterna.

pensar que acaso sean las palmetas dis
puestas en roleos del transepto sur de Silos 
(Fig. 253), junto a las del citado cimacio de 
San Isidoro, las inspiradoras de las abulen- 
ses34. El entrelazo de las cerchas podría ser, 
en cambio, una variación aportada por el 
escultor abulense e inspirada en la disposi
ción de las palmetas-florón de San Vicente 
y San Pedro de Ávila.

Las palmetas en cercos ofrecen igual
mente varias modalidades, según se pre
senten éstos separados, relacionados por 
zarcillos laterales, yuxtapuestos, enlaza
dos en intersección o unidos por un doble 
anillo. A su vez, sus folíolos pueden pre
sentar un borde redondeado o agudo, y 
confundirse los inferiores con los extre
mos de los tallos que envuelven las pal
metas o ser de importancia similar a los 
restantes. En general, tienen la superficie 
interna rehundida y el contorno marcado

34 Palmetas alternas pueden verse en M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, 
lám. 73; G. Gaillard, Les débuts de la sculpture..., lám. LXVIII,3 (Frómista); M. Gómez-More- 
no, El arte románico..., pág. 146, fig. 7 y lám. XCIV,1 (Loarre), y ). Cabanot, Les débuts de la 
sculpture..., pág. 91, fig. 91 (St.-Lizier). Para los roleos silenses indicados, véanse las figs. I, 15 
y 20 de P. Klein, «La Puerta de las Vírgenes...», El Románico en Silos..., pp. 297-315, y la fig. 
267 de ). Pérez Carmona, Arquitectura y escultura...de Burgos.

Fig. 251 -San Martín de Uncastillo: 
palmetas.



II. 18.

382

Fig. 253.-Monasterio de Silos (Puerta 
de las Vírgenes): palmetas pediformes 

bajo cercha deprimida.

Al grupo formado por las inscritas en 
cercos yuxtapuestos pertenecen las de 
algunos cimacios del absidiolo meridional 
de San Pedro y de las impostas del transep- 
to de San Vicente (Fig. 254). De ellas 
dependen las palmetas de las arquivoltas 
de la portada septentrional de San Nicolás 
y occidental de Sto. Tomé el Viejo, con zar
cillos en posición alterna, bordes resalta
dos y superficie interna rehundida (il.19-a, 
b y c). Sus modelos se localizan en iglesias 
vinculadas al Camino francés (catedral de

35 Ejemplos similares se ofrecen en M. Chamoso y otros, Calida, lám. 59 (Santiago); M.A. 
García Guinea, Ibid., láms. 62 y 72 (Frómista), y M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escul
tura románica, Salamanca, 1986, pág. 86 (Alba de Tormes).

con un reborde, especialmente acusado 
en los folíolos laterales. Aparecen en 
cimacios de las cabeceras de San Pedro y 
San Segundo, en impostas del transepto 
de San Vicente, en la portada sur de Sto. 
Tomé el Viejo y en arquivoltas de las por
tadas norte de San Nicolás y occidental de 
Sto. Tomé.



Sta. María del Merca-

II. 19.

383

Fig. 254,-San Vicente 
(imposta del transepto): 
florones en tallos entre
lazados en cadena, 
palmetas en cercos 
yuxtapuestos y flores 
tetrapétalas en círculos 
abiertos.

Santiago, Loarre, Frómista), pero también aparecen en 
do de León, San Miguel de San Esteban de Gormaz y, con formas más angu
losas y similares a palmetas-florón, en San Millán de Segovia35.

” Ejemplos similares se ofrecen en M. Chamoso y otros, Galicia, lám. 59 (Santiago); M.A. 
García Guinea, Ibid., láms. 62 y 72 (Frómista), y M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escul
tura románica, Salamanca, 1986, pág. 86 (Alba de Tormes).



T

384

Fig. 255.-San 
Pedro (imposta ext. 

de la cabecera): 
palmetas en cercos 

entrelazados.

Fig. 256-Escures: 
palmetas en cercos 
entrelazados.

« Además de las Figs. que acompañan este texto, véase A. Rodriguez-L.M'! de Lojendio, Cas- 
tille Romane, 1, pp. 119-120, 124, y lám. color pág. 156 y láms. 49-52 (colegiata de Cervatos). 
Otros ejemplos cántabros de este mismo tipo de palmetas se localizan en Bolmir y Pujayo.

i
• ’ • t

Las palmetas en cercos entrelazados repiten la morfología de las anteriores, con 
tres o cuatro folíolos, y forman parte de la decoración de las cabeceras de San Pedro 
y San Segundo y de la portada sur de Sto.Tomé (Fig. 187), inspiradas, sin duda, en 
las de la primera (¡I.20-a, b y c). Algunas de San Segundo muestran rebordes más 
marcados y menos angulosos (il.20-d) y han de ser obra del mismo escultor que, tras 
laber trabajado en San Pedro, participó en la decoración de esta otra iglesia (Fig. 
255). Fuera de Ávila, tales palmetas encuentran correspondencias en San Pedro de 
Dueñas, San Pedro de Aibar y la iglesia gascona de Escures (Fig. 256)36.



II. 20: Palmetas en cercos entrelazados.

385

li. fia
jTT'

rv8."Mí-i r\. _£
Fig. 257.-San ■ "

Segundo (imposta ¿ 
de la cabecera): " t . . 

palmetas en cercos ■ '•.
anillados. ■' ■ Wíz^

’zr ^ A-z

4
A _ ... .



II. 21.

386

Fig. 258-Santa María del Mercado de León: 
palmetas en cercos anillados.

Las palmetas en cercos ani
llados se localizan junto a las 
anteriores. La diferencia princi
pal estriba en los dobles anillos 
que unen los cercos; pero exis
ten otras relativas a su morfolo
gía. En el cimacio CS1 de San 
Segundo, las volutas de los cer
cos toman el aspecto de folíolos 
laterales (il.20-d), mientras que 
en el CC11 de San Pedro (Fig. 
39) son diminutas (¡1.21). Tam
bién varían los apéndices situa
dos entre los cercos: zarcillos en 
San Segundo (Figs.86-87 y 257) 
y estípulas en San Pedro.

Sus precedentes se encuen
tran en San Isidoro (Panteón y 
portada sur) y Sta. María del 

Mercado de León (Fig. 258), pero también resultan semejantes algunas de Sta. 
María de Carrión y del transepto sur de Silos. A ellas hay que sumar las palme
tas heptalobuladas de la colegiata de Santillana y, pese a su distinto estilo, algu
nas otras de Santiago el Viejo de Zamora, San Esteban de Sós del Rey Católico 
y San Pedro de Aibar. Tales palmetas forman parte, asimismo, del repertorio 
ornamental lamguedociano y, además de aparecer en el transepto de Ste.-Foy 
de Conques,decoran algunos cimacios de Lannecaube y Escures (Fig. 256)37.

” Véase A. Viñayo, L'ancien royaumede León..., láms. 31 y 34 (Portada del Perdón de San 
Isidoro); M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, láms. 87-88 (Sta. María de 
Carrión), y P. Klein, «La Puerta de las Vírgenes...», El Románico en Silos..., láms. 14, 17 y 19; 
A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, láms. 93 (Sós del Rey Católico) y 128 (Sta. María 
de Uncastillo); M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Zamora, II, figs. 68, 69 y 70 (Santiago el Vie
jo de Zamora); A. Rodríguez-L.M'1 de Lojendio, Castille Romane, 1, lám. 12 (Santillana), y M. 
Durliat, La Sculpture...de la Route St.-Jacques, pp. 74-76, fig. 32 (Conques).



387

Fig. 26O.-San Millán 
de Segovia (pórtico): 
hojas estrelladas en 
tallos entrelazados 

en cadena.

Fig. 259-San Vicente 
(fachada sur): hojas 
estrelladas en tallos 
entrelazados en 
cadena.

Bastante parecidas a las palmetas son las hojas palmeadas inscritas en 
tallos encadenados (¡1.22-a y b). Este enlace fue introducido en Ávila por el 
Maestro de la portada sur de San Vicente, aplicándolo sus colaboradores tam
bién a florones y rosáceas de su transepto y naves.

Las hojas así entrelazadas decoran el cimacio de una ventana del muro 
septentrional, y se deben al taller que labró las hojas en roleo del transepto y 
nave central. Se repiten en los cimacios del quinto y sexto tramo de la facha
da sur, cuyos capiteles son obra del taller borgoñón. Ello indica que, o existía 
una reserva de cimacios del segundo taller cuando se produjo el cambio de 
campañas, o que tras éste, y junto a los escultores de formación borgoñona,



II. 22.

C) FLORONES

388

38 M. Cómez-Moreno, El arte románico..., lám. XL,a, y S. Moralejo, «Les arts somptuaires 
hispaniques aux environs de 1100», Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, núm, 13, 1982, pp. 
285-310 (espec. pp. 295-296) (Celanova).

Llamamos florón a la representación esquemática de la flor de lis o lirio. 
Este motivo se caracteriza por la simetría que impera en la organización de 
sus elementos: por lo general, tres pétalos bien separados y, en ocasiones, dos 
sépalos u hojitas. En numerosas ocasiones, sin embargo, es muy difícil preci
sar si es flor o hoja lo que contemplamos, pues su aspecto apenas difiere del 
de las palmetas examinadas previamente. La frontera entre unos y otras se 
determina por la mayor estilización de la presunta flor y por el curvamiento 
de sus pétalos laterales, pero no siempre es fácil de fijar. De ahí que se haya 
recurrido al artificioso término de palmeta-florón. Por otra parte, hemos de 
insistir en que, salvo en raros casos, el florón se parece más a una hoja com
puesta que a un lirio. Ha sido la necesidad de recurrir a una terminología 
común en la ornamentación románica y de resaltar las diferencias entre sus

continuaron trabajando algunos del segundo taller fieles al repertorio orna
mental introducido por su maestro (Fig. 259).

El motivo es exclusivo de este taller y no se repite en ninguna otra iglesia 
abulense. En cambio, sí dejó huella en el Románico de las comarcas cerca
nas, según se advierte en cimacios de San Millán de Segovia (Fig. 260) y de 
San Miguel de Iscar. Anteriormente, tal entrelazo ya se había aplicado a un 
sepulcro de San Juan de la Peña (Huesca) y al ara de Celanova (Orense), rea
lizada entre 1090 y 1118 e inspirada en motivos islámicos38.



389

Fig. 261 .-San Isidoro 
de León: rosetas y 

florones en círculos 
abiertos.

motivos, la que nos ha llevado a introducir este apartado, en lugar de englo
bar todos ellos bajo el epígrafe de las palmetas.

Con todo, a las diferencias que existen en la apariencia de los florones, hay 
que añadir las originadas por los elementos que los rodean. En consecuencia, 
distinguiremos entre florones en círculos abiertos, parejas de florones en tallos 
entrelazados, florones hendidos en tallos trenzados, palmetas-florón de tres 
folíolos y palmetas-florón de cinco folíolos.

Los florones en círculos abiertos ofrecen una flor de tres pétalos rodeada 
por dos tallos arqueados con zarcillos convergentes y volutas. En Ávila sólo 
aparecen en algunos cimacios del absidiolo meridional y en algunas de las 
impostas del interior de la nave central y transepto de San Vicente (il. 23). 
Aquí su aspecto es más esquemático, conformando los tallos envolventes un 
aro en el que apenas se distinguen las volutas y los zarcillos configuran un 
óvalo.

Su modelo se localiza en una imposta de la nave norte de San Isidoro de León 
y en un cimacio de la nave sur (Fig. 261). A la total coincidencia en el modela
do de sus elementos, se añade la de compartir las rosetas de ocho pétalos que 
decoran la izquierda del cimacio CS6-8 del absidiolo sur de San Vicente. La 
repercusión del motivo en Ávila fue, no obstante, limitada, pues sólo se repro
duce, y alterado, en la imposta exterior de la cabecera de La Magdalena. En ella, 
los florones tienen los pétalos iguales y los tallos cruzados en aspa (Fig. 262).

Tal tipo de florón, aun faltanto en los otros centros del Camino Francés, gozó 
de una notable difusión en la Extremadura castellano-leonesa. Adorna algunos 
de los cimacios de Sta. María de Carrión, entre cercos anillados o cadenas per
ladas. También aparece en San Claudio de Olivares de Zamora y en el muro sur 
y la portada occidental de la catedral vieja de Salamanca. Según H. Pradalier,



II. 23.

390

Fig. 262.-Santa Magdalena: florones en cercos de 
tallos cruzados.

-

39 Véase H. Pradalier, La sculpture..., pág. 67, lám, Vl-b (Salamanca); M.A. García Guinea, 
El...románico en Falencia, pp. 16-17 (Carrión), y D. Jalabert, La Flore sculptuée..., pp. 38-39, 
láms. 11 A-B-C, 12-A y 16-D («Le fleuron»).

tales obras pertenecen a la pri
mera campaña constructiva del 
templo (1152-11 75)39.

El motivo alcanzó gran popu
laridad en Segovia, incluyéndolo 
casi todas las iglesias de su capi
tal. Aparece, repitiendo los ele
mentos de San Isidoro y San 
Vicente, en algunos de los 
cimacios del interior de San 
Millán, en una imposta de San 
Juan de los Caballeros y en la cor
nisa de San Martín, y ligeramente 
modificado en la cornisa de San 
Quirce. Más estilizada aún, pero 
conservando el aro partido, es la 
interpretación que de él se hace 
en la cabecera de la Virgen de la 
Peña de Sepúlveda.

Los florones en tallos entrelazados aparecen en parejas afrontadas, enla
zados por los pedúnculos y envueltos en tallos trenzados en cadena y con 
estípulas. Por lo general, los florones se alzan con los pétalos ladeados 
(cimacios de arquivoltas e imposta interior de la nave norte de San Vicente), 
pero también pueden darse en posiciones alternas (cimacios del tercer tramo 
de la fachada sur y de su portada) (¡I. 24, Fig. 263).

No se repiten en ninguna otra iglesia abulense, siendo exclusivos del 
segundo taller de San Vicente. Sus paralelos se localizan en las iglesias de San 
Juan de los Caballeros, San Quirce y La Trinidad de Segovia.



w.

;r
391

Fig. 264,-Santa 
María del Mercado 
de León: parejas de 

florones en tallos 
entrelazados.

Fig. 263,-San Vicente 
(popada sur): parejas 
de florones en tallos 
entrelazados.

$

Hay precedentes en cimacios del ábside de Santiago el Viejo de Zamora y 
de la portada de Sta. María del Mercado de León, que pudo ser el inspirador 
de los abulenses (Fig. 264). Solo concluida esta iglesia pudo florecer en Ávila 
un estilo derivado de ella y de San Isidoro, razón que anima a datar la porta
da sur de San Vicente a mediados del siglo XII.

En el Románico gascón el paralelo más preciso lo ofrecen algunos 
cimacios de la portada de la iglesia de Lannecaube. La coincidencia entre 
obras tan distantes hace pensar en la existencia de un prototipo común en el 
Románico del Camino de peregrinación, aparte de posibles contactos entre 
escultores gascones y leoneses. El motivo pudo gestarse a partir de otros dos



II. 24.

392

40 Además de M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Zamora, II, fig. 66 (Santiago el Viejo) y 
láms. 27-28 (Caja de Alhaquem II) y 30, véase, del mismo autor, El arte románico..., pág. 121, 
láms. CLXI,2, 4 y CLXII,1 (Santiago), y ), Cabanot, Les débuts..., pp. 126-128 y figs. 151 (León), 
147, 152, 156 (St.-Sever), 154 (Hagetmau), 142 (St.-Seurin) y 93 (St.-Lizier).

de la giróla de la catedral compostela- 
na: el que muestra pares de florones en 
tallos entrelazados y aquel en el que los 
florones enlazan sus pedúnculos sim
plemente. Igual sucede en cimacios de 
San Pedro de Aibar (Navarra) y de Ste. 
Quiteire de Mas d'Aire, St. Seurin de 
Bordeaux, St. Girons de Hagetmau y St. 
Sever (Gascuña).

Dejando aparte los modelos romá
nicos, esta composición parece derivar 
de motivos islámicos, siendo muy fre
cuente en la orfebrería califal. Así se 
observa en la caja de Alhaquem II con
servada en la catedral de Zamora40.

Los florones de pétalo central hen
dido albergados por tallos entrelazados 
puden considerarse como un motivo 
derivado del anterior. Aparecen en 
cimacios del segundo y cuarto tramos 
de la fachada sur de San Vicente y de la 
derecha de su portada. La metamorfosis 

se produjo por la fusión de los dos florones en uno, conservando la silueta del 
motivo precedente. La diferencia estriba en el único pedúnculo del florón y 
en la presencia de un pétalo central ancho y hendido, formado a partir de los 
dos convergentes del otro motivo. Como en él, los tallos se prolongan en cír
culos encadenados y con estípulas (il. 25).

La localización de este motivo junto al anterior afianza nuestra convicción 
sobre sus relaciones. Lo mismo parece suceder con las palmetas-florón de 
algunos cimacios de San Millán de Segovia, de estructura análoga a los floro
nes de San Vicente. Estas palmetas podrían estar relacionadas con los florones 
en roleo -contiguos a los ya mencionados- de la portada de Sta. María del 
Mercado de León. Lo apretado de su composición hace confundir tales role- 
os con tallos enlazados y los florones hendidos con los emparejados del 
cimacio vecino. Un aspecto similar lo ofrecen algunos cimacios de Santiago



II. 25.

¡W'j.

IV

393

Las palmetas-florón de tres folíolos conforman un motivo similar al ante
rior presente en los cimacios de las arquivoltas externas de la portada sur de 
San Vicente y en algunas impostas de los tramos cuarto y sexto de su facha
da: son, pues, obra del mismo taller de dicha iglesia.

Fig. 265.-San Vicente 
(portada sur): palmetas- 
florón en cercos de 
tallos entrelazados.

1

rr il

■" M. Gómez-Moreno, Ibid., lám. 66 y 68, y K. Watson, «The Kufic Inscription in the Roma- 
nesque...», Arle Medievale, 1989/1, pp. 7-27, fig. 6.

/ *

\ v-
.i-..

el Viejo de Zamora, con la diferencia de estar las palmetas-florón unidas por 
anillos. Un precedente para tales cimacios se halla en una lastra del friso de 
las Platerías de Santiago.

El aspecto de los florones, en cualquier caso, parece derivado de la talla en 
madera, pues el efecto producido en la piedra es muy similar al que ofrecen los 
florones en un panel de la puerta de Lavoúte-Chilhac. Se trata del paralelo más 
aproximado que conocemos fuera de nuestras fronteras y, al igual que las pare
jas de florones entrelazados, su diseño parece tener un origen musulmán-".

- > .
'F—

■-X 'i

'' < • k ■■

7 • / 1 1F



II. 26.

394

42 Motivos similares al aquí estudiado se reproducen en M. Cómez-Moreno, El arte 
románico..., láms. LXXXVII (Jaca) y XCIV,6 (Loarre); D. Jalabert, La Flore sculptée..., pp. 
52-54 (palmetas de la primera flora languedociana), y R. y M. Pernoud, Sources de l'art 
román, pp. 168-170. En cerchas unidas por anillos aparecen las palmetas-florón de la 
Catedral Vieja de Salamanca (H. Pradalier, La sculpture..., pág. 117, lám. XLIII-b) y San 
Claudio de Olivares (M. Cómez-Moreno, Catálogo...de Zamora, fig. 76). A un tipo más 
estilizado y con un par más de folíolos pertenecen las palmetas de San Vicente reproduci
das en la ¡I. 27.

Se distinguen de las precedentes por carecer de la hendidura del péta
lo central. Su aspecto ofrece ligeras variaciones, pues los pétalos laterales 
pueden combarse o mantenerse erguidos; pero todos se alzan sobre los 
sépalos que rematan los tallos que los cercan de forma encadenada. En las 
palmetas-florón se destaca la nitidez de contornos, la protuberancia de sus 
pétalos o folíolos nervados y la talla en negativo de los sépalos. Sus tallos 
son estriados y de ellos brotan cuatro estípulas de nervios resaltados (il. 26 
y Fig. 265).

En ninguna otra iglesia abulense se repite el motivo con las características 
aquí apuntadas. Su paralelo más preciso se encuentra, una vez más, en igle
sias de la ciudad de Segovia. Los cimacios de la portada occidental de San 
Juan de los Caballeros y de la ventana absidal de San Quirce repiten fielmen
te el motivo de San Vicente, del que sólo se distinguen por un modelado de 
mayor volumen (Fig. 266). En la Península sólo como un lejano antecedente 
se podrían considerar los cimacios de una ventana absidal de la capilla de 
Loarre, con palmetas inscritas en tallos encadenados.

A falta, pues, de modelos claros en el arte del Camino, juzgamos que el 
motivo surge de una variación sobre el anterior y de una estilización de las pai
letas de la primera flora languedociana que aparecen en St. Sernin de Toulou- 
í y en el claustro de Moissac. En tal sentido, las de los cimacios de la portada 
e la iglesia de Mazéres son las que más se aproximan al motivo abulense42.



II. 27.

D) ROSÁCEAS

395

A la familia de las rosáceas pertenecen las flores más ampliamente utili
zadas en el arte prerrománico y las únicas que, según D. Jalabert, aparecen en 
el primer románico languedociano. Aparecen de frente y con pétalos dis-

Fig. 266.-San Quirce de 
Segovia: palmetas-florón 

en cercos de tallos 
entrelazados.

Aparecen únicamente en algunos cimacios de la fachada norte, de las 
naves y del primer tramo del transepto sur de San Vicente; de ahí que las con
sideremos obra de un operario de su segundo taller y una estilización del 
motivo anterior. Incluso es posible que su apariencia se deba a una restaura
ción poco inteligente. Induce a suponerlo el extremado pulido y planitud de 
las palmetas-florones.

Las palmetas-florón de cinco folíolos se diferencian de las anteriores por 
la adición de dos menudos sépalos o folíolos laterales y por poseer sus tallos 
zarcillos -convertidos a veces en arcos-, en lugar de estípulas (il. 27).



1) FLORES TETRAPÉTALAS

396

Estas rosetas se presentan con los pétalos en curz o aspa, alojadas entre 
diferentes elementos enmarcantes o integradas en roleos. Todas muestran los 
pétalos acorazonados y el botón central rehundido, pero su modelado se ade
cúa al estilo de cada taller o maestro. De los grupos citados, el primero es el 
más popular, abarcando:

a) Flores inscritas en círculos abiertos, formados por tallos convergentes y 
acabados en zarcillos.

puestos en torno al botón central en una o dos capas. Son de origen oriental 
y fueron frecuentes en el arte romano. De éste pasaron al siríaco y bizantino, 
y, en Occidente, fueron incluidas en los repertorios ornamentales de visigodos 
y merovingios primero, y luego en el arte asturiano y carolingio.

El arte románico se sirvió de este repertorio, convirtiendo estas flores en 
protagonistas de la ornamentación de ábacos, cimacios, impostas, metopas, 
cobijas y dovelas en Borgoña, Languedoc y el Oeste Francés. A un indudable 
influjo del arte hispano-languedociano hemos de atribuir la semejanza 
existente entre las rosáceas de las arquivoltas abulenses y las de las cobijas o 
metopas de St. Sernin de Toulouse, las catedrales de Jaca y Santiago, y Santa 
María del Mercado de León. En todos los casos se repite la forma general de 
la rosa, su inclusión en un aro-perlado a veces- y la adecuación de éste a un 
marco geométrico. Pero, en su aplicación a las arquivoltas abulenses, pudie
ron jugar un papel aún mayor las emplazadas, en serie o de modo esporádi
co, en las portadas borgoñonas de Cluny III, Paray-le-Monial, Vézelay y 
Charlieu, y en las gasconas de Morlaas o Mazéres. Ello, sin olvidar el prece
dente romano en la decoración de arcos monumentales y la posible conjun
ción de tales modelos con las arquivoltas de ornamentación seriada del Oeste 

anees. Hablaremos de ello más adelante.

Los cimacios con flores cuentan con precedentes en San Isidoro y Sta. 
taría del Mercado de León, Frómista, Nogales, Loarre, Moissac y Toulouse. 

A ellos habremos de referirnos al tratar de los motivos generados por las dife
rentes rosáceas, a las que, debido a su pequeño tamaño y para distinguirlas de 
las de las dovelas, llamaremos rosetas. Estas se pueden clasificar según el 
número de pétalos y por los elementos enmarcantes. Atendiendo a los prime
ros, veremos flores tetrapétalas y rosetas de más de cuatro pétalos; en función 
de los segundos, nos referiremos a su disposición entre tallos curvos, en cer
cos, en círculos, en tallos cruzados, en tallos entrelazados en cadena, y en 
roleo. Aparte de ello, algunos de estos tipos pueden aparecer mezclados entre 
sí o con otros motivos ornamentales.



397

Fig. 268,-San Isidoro de León: tetrapétalas en 
círculos abiertos.

Fig. 267.-San Andrés 
(interior ábside sur): 

tetrapétalas en círcu
los cerrados con zar

cillos angulares.

b) Flores rodeadas por cercos 
formados por tallos independientes.

c) Flores alojadas en círculos 
cerrados.

Otro elemento diterenciador 
son los apéndices de los tallos: 
zarcillos o estípulas. Los primeros 
aparecen, por lo general, a ambos 
lados del círculo, convergiendo 
con los de los círculos vecinos; 
pero también se presentan a un 
solo lado o en parejas, alternativa
mente arriba y abajo.

Los restantes grupos son más 
uniformes. El de las flores con péta
los en aspa solo ofrece una varian
te, esquematizada, del «tipo 
principal» -más naturalista. Los 
roleos de tetrapétalas, por último, 
difieren de lo anterior por la dispo
sición de las flores, vistas por el 
envés, recurriendo en sus bifurca
ciones a los dos tipos de apéndices.



Fig. 27O.-San 
Vicente (naves): 
tetrapétalas en 
tallos entrelazados 
en cadena.

Fig. 269.-Santa María del Mercado de León: tetra
pétalas en círculos cerrados con zarcillos angulares.

Constituyen estas flores, en 
definitiva, uno de los motivos 
más representativos del Románi
co abulense, pues decoran 
cimacios e impostas de San 
Vicente, San Pedro, San Andrés 
(Fig. 267), San Segundo, San Isi
doro, Sto. Tomé el Viejo, San 
Nicolás y La Magdalena. Su pre
sencia en la ciudad se explica ¡ 
mediante el influjo ejercido por 
San Isidoro (Fig. 268) y Sta. ! 
María del Mercado de León L 
sobre sus escultores (Fig. 269). '■> 
Cada grupo de flores tiene su 
modelo en la basílica leonesa. 
De ahí que, pese a haberse 
desarrollado en el Románico 
hispano-languedociano y a existir ejemplos de las mismas en Toulouse o Mois- 
sac, no sea preciso salir de la Península para explicar su presencia en Ávila. 
Resulta significativo, además, que entre los monumentos del «Románico dinás- 
ico», solo aparezcan en San Isidoro. Tan específico origen ofrece la ventaja de 

poder precisar la introducción del motivo en Ávila y su difusión por la ciudad.
Las flores de cuatro pétalos en cruz aparecen en Ávila en el segundo cuar

to del siglo XII, pues decoran algunos de los cimacios e impostas de las cabe
ceras de San Vicente y San Pedro, del absidiolo norte y portadas de San



< '

Fig. 273-Mabour- 
guet: tetrapétalas en 
círculos con hojitas.

Fig. 272 -Madrona (Segovia): tetrapétalas en 
tallos entrelazados en cadena.

Fig. 271 -San Isidoro de León: tetrapétalas en 
tallos entrelazados en cadena.

Andrés, de la portada sur de San Segundo y del ábside de San Isidoro. La sen
cillez y belleza del motivo, así como el prestigio de algunos templos, hizo que 
fuera retomado -simplificándolo- por las iglesias de las inmediaciones. Así 
ocurre en la cabecera y portada norte de La Magdalena, en la portada sur de 
Sto. Tomé el Viejo y en las fachadas sur y oeste de San Nicolás.

Es la mayor semejanza con los relieves leoneses, así como la amplitud de 
su repertorio, la que nos induce a considerar a la basílica de San Vicente 
como receptora del motivo en Ávila y, a la vez, modelo para las restantes igle
sias de la primera mitad del siglo XII (Fig. 268).

Flores de cuatro pétalos en cruz inscritas en círculos abiertos provistos de 
zarcillos decoran numerosas impostas y cimacios de San Vicente. Aparecen 
en el interior del ábside central, en el exterior de la cabecera, y en la nave sur 
y portada norte de esta iglesia (il. 28-a).



II. 28.

400

Coetáneas a éstas son las de la cabecera de San Pedro, inspiradoras, a su 
vez, de las de su portada septentrional, realizada en los últimos años del siglo 
XII o primeros del siguiente (il. 28-b,g).

Posiblemente fue el influjo de San Vicente el que determinó la presen
cia de este mismo motivo en los cimacios del absidiolo norte, naves y por
tadas de San Andrés (il. 28-c). Faltan, en cambio, en el absidiolo central, 
decorado por dos escultores de acusada personalidad y nada deudores de 
lo realizado en la basílica martirial abulense. Lo contrario sucedió en San 
Isidoro de Ávila -ahora en el Retiro madrileño-, cuyas impostas y cimacios 
de la cabecera y portada son deudoras de las flores tetrapétalas de San 
Vicente (il. 28-d). Su aparición en la portada meridional de San Segundo 
podría deberse, en cambio, al traslado a este templo de escultores proce
dentes de la cabecera de San Pedro (¡I. 28-e). Y fueron, tal vez, discípulos 
de sus escultores los que ejecutaron los relieves de Sto. Tomé y La Magda
lena (il. 28-f).



II. 29.

401

En Segovia, la portada occidental de San Juan de los Caballeros sigue fiel
mente la ornamentación de las portadas laterales de San Vicente. Lo mismo 
ocurre en las portadas occidental y norte de San Millán, pese a que su estruc
tura arquitectónica sea anterior o, al menos, coetánea de la de San Vicente.

Las flores del segundo tipo se presentan en cercos o círculos abiertos en la 
base, formados por tallos con las puntas rizadas en volutas. Son raras en San 
Vicente, pues sólo aparecen en un cimacio del quinto tramo del lado sur de 
la iglesia, y su aspecto es esquemático, uniéndose sus cercos mediante hoji- 
tas dispuestas entre ellos (il. 29-a). Abundan, en cambio, en la iglesia de San 
Pedro, en donde adornan varios de los cimacios e impostas de la cabecera y 
portada norte, y están unidos por zarcillos convergentes o alternos (il. 29-b). 
Inspirado en ellos hemos de considerar el cimacio de la portada sur de San 
Nicolás adornado con este tipo de flores (¡I. 29-c).

En lo que respecta a la repercusión del motivo fuera de Ávila, hay que seña
lar que sólo en la utilización de hojitas entre los cercos muestran cierto pare
cido algunos cimacios de San Millán de Segovia. Otro paralelo en ese mismo 
sentido lo brindan los cimacios de la antigua catedral románica de Toulouse, 
siendo allí círculos cerrados y anillados los que envuelven las flores.

Para las rosetas inscritas en círculos cerrados con hojitas o zarcillos tam
bién se conocen modelos en el arte leonés, los cuales influyeron, sin inter
mediarios, en San Vicente y San Andrés (il. 30-a,c) (Fig. 271),



II. 30.

402

En San Vicente flores de este tipo decoran algunos cimacios de la nave 
norte y del muro sur, correspondientes a la segunda campaña (Fig. 270). 
Podrían inspirarse en ellas las de una ventana apuntada -rehecha- de la 
fachada occidental de San Nicolás, geometrizadas y muy tardías. Es, sin 
embargo, la iglesia de San Andrés la que ofrece los más bellos ejemplares de 
’stas tetrapétalas. Las que decoran los cimacios del arco de acceso al absi- 
iolo meridional tienen un carácter preciosista, con círculos dobles envol- 
iéndolas y atravesados por zarcillos angulares (Fig. 267). Posiblemente 

.ueron realizadas por un escultor procedente de Sta. María del Mercado de 
León, pues sólo en una imposta exterior del muro sur de esta iglesia se 
encuentra este motivo en la misma manera (il. 30-c) (Fig. 269).

Las otras tetrapétalas en doble círculo de San Andrés decoran la arquivol- 
ta interna de su portada sur. Sus zarcillos brotan del círculo externo, como 
sucede en algunos cimacios de la fachada sur de San Isidoro de León. De la 
presencia de estas flores en arquivoltas trataremos más adelante; con todo, 
son infrecuentes en tal emplazamiento, pues solo se repiten en algunas de las 
dovelas de la portada sur de San Esteban. Se inscriben éstas en círculos perla
dos carentes de zarcillos, pero no hay duda de que se inspiraron en las de la 
portada de San Andrés.

Buen número de las iglesias castellanas de la segunda mitad del siglo XII, 
e incluso del siguiente, utilizaron las flores tetrapétalas para decorar sus mol
duras. Derivadas de las leonesas, y algo anteriores a las abulenses, son las de 
Sta. María de Carrión. En Segovia suelen aparecer entre círculos de tallos 
entrelazados o en círculos perlados, generalmente unidos por anillos. Tallos 
enlazados rodean las tetrapétalas de San Esteban, San Millán, San Justo, San 
Andrés y San Juan de los Caballeros de Segovia. En círculos perlados están,



403

Fig. 274,-San Andrés 
(exterior ábside sur): 
flores tetrapétalas en 
aspa.

V

- -i.

43 Algunos de los ejemplos mencionados pueden verse en M° F. Cuadrado, La iglesia de 
Sta. María del Camino de Carrión de los Condes y su programa escultórico, Falencia, 1987, pp. 
271-276; M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, figs. 23, q, r, y 27-1, pp. 112-125 
(el «granero» de Frontada y Carrión), láms. 436-437, pág. 343 (Salcedillo); M. Ruiz Maldona- 
do, El caballero en la escultura románica de Castilla y León, figs. 148 y 149 (San Millán de 
Segovia); H. Pradalier, La sculpture...á la Catedral Vieja de Salamanque, II, láms. XLII.a y Ll,b; 
D.L. Simón, «Romanesque Art in American Colleclions. XXI. The Metropolitan Museum of Art. 
Part I. Spain», Cesta, XXIII/2, 1984, pp. 145-159 (espec. pp. 148-149: San Martín de Fuenti- 
dueña); M. Chamoso y otros, Galicia, fig. 153 (San Pedro de la Mezquita); I. Bango, Arquitec
tura románica en Pontevedra, La Coruña, 1979, láms. CVI,f y CVII, a-c, pág. 228 (San Salvador 
de Louredo), y J A. Valle Pérez, La arquitectura cisterciense en Galicia, II, La Coruña, 1982, figs. 
253, 267, 270, 272 y 273, pág. 79 (Oseira).

44 Véase J. Evans, Cluniac art..., fig. 147-b (Vézelay), además de J. Cabanot, Gascogne 
Romane, pp. 55-60 (Mabourguet) y 209-211 (Rustan).

en cambio, las de San Lorenzo. Sin embargo, también esta ciudad ofrece 
algunos ejemplos de cimacios, en San Millán y San Martín, con tetrapétalas 
en círculos separados por zarcillos y bastante parecidas a las abulenses. Lo 
mismo sucede en otras iglesias de la región, como las de Madrona (Fig. 272), 
San Martín de Arévalo, San Justo de Sepúlveda o San Martín de Fuentidueña. 
Otros ejemplos se localizan en San Miguel de Iscar, la catedral vieja de Sala
manca y la colegiata de Toro.

Prueba de la persistencia y difusión del motivo en fechas tardías es el uso 
que de él hacen algunas iglesias gallegas de finales del siglo XII43. Como posi
bles precedentes, tanto de las tetrapétalas en círculos gallegas como de las 
castellanas, hay que citar las de las iglesias borgoñonas de Vézelay y Autun y 
las gasconas de Rustan y Mabourguet (Fig. 273)44.



404

45 R. Raeber, La Charité-sur-Loire, Berna, 1964, pp. 63-64 y 249, lám. 21, d, 18, y D. Jala- 
bert, La Flore sculptée..., pág. 52, lám. 21-C (Moissac: rosetas de cuatro y ocho pétalos en tallos 
entrelazados).

«• J. Yarza, «Aproximació estilística i iconográfica a la portada de Santa María de Covet», 
Quaderns d'Estudys Medievals, núm. 9, 1982, pp. 535-556 (espec. pp. 537 y 541); H. Prada- 
lier, op. cit., lám. XLIV,a (Salamanca); M. Ruiz Maldonado, El caballero..., fig. 29, pp. 90-91 
(San Andrés de Cabria), y R. Yzquierdo, La arquitectura románica en Lugo, La Coruña, 1983, 
pp. 30 y 245 (San Salvador de Balboa, fechada en la era MCLXXXV).

Las flores de cuatro pétalos en aspa son casi exclusivas de la imposta exte
rior del absidiolo sur de San Andrés, ya que las que ocupan el cimacio CN2 
de San Pedro y una imposta de San Vicente aparecen aisladas y mezcladas 
con otro tipo de rosáceas. Por otra parte, sólo de una manera muy vaga podrí
an relacionarse con él las flores geometrizadas de la imposta interior del ábsi
de de San Esteban. Comparten ambas la disposición en aspa de los pétalos y 
su inserción en círculos, pero mientras que las de San Andrés son de aspecto 
naturalista, las de San Esteban se presentan solo delineadas. En San Andrés, 
además, los círculos -de doble resalte- están unidos por un haz de cuatro ani
llos y separados por estípulas entre zarcillos convergentes (Fig. 274).

Dejando, pues, las rosetas lineales, nada hay en el Románico de la ciudad 
comparable a la imposta de San Andrés (il. 31). Su filiación, por suerte, es muy 
precisa. Uno de los cimacios de la cabecera de Sta. María del Mercado de 
León muestra las mismas flores de pétalos carnosos y redondeados, envueltas 
en círculos de grueso anillo y con zarcillos (Fig. 96). Tal motivo llegó ahí lle
vado por los escultores de San Isidoro de León, pues también en su nave cen
tral hallamos cimacios adornados con flores de pétalos aspados y alojadas en 
círculos unidos por triples anillos (Fig. 275). Pero su aspecto es menos cuida
do que el de las flores de Sta. María y San Andrés, y carecen de zarcillos. Estos 
aparecen en las tetrapétalas aspadas de otro cimacio de la misma basílica, 
aero sin los anillos y hojitas intermedios. La conjunción de ambos tipos, no 
obstante, pudo originar las flores de Sta. María del Mercado.

Entre los precedentes no hispanos del motivo cabe mencionar los 
cimacios de La Madelaine de Vézelay, ocupados por flores de cuatro pétalos 
en aspa, pero en círculos perlados y yuxtapuestos. Otro ejemplo lo brindan las 
tetrapétalas de La-Charité-sur-Loire, en círculos anillados45.

En la Península el motivo no cuenta con paralelos destacados. Aun sien
do aspados los pétalos, varían los restantes elementos. Así ocurre en algunos 
cimacios de la portada de Covet (Lérida) y de San Salvador de Balboa (Lugo). 
A ellos hay que añadir los del crucero de San Esteban de Sós del Rey Católi
co y de la portada occidental de la catedral vieja de Salamanca46. Ninguno 
de ellos influyó en el motivo abulense, siendo, al menos los últimos, poste
riores a la imposta de San Andrés de Ávila.



II. 31.

405

Fig. 275.-San Isidoro 
de León: flores 

tetra pétalas en aspa.

El modelo para tales cimacios se localiza en piezas del último taller de San 
Isidoro de León, entre las que se cuenta un cimacio del quinto tramo, deco
rado con flores en roleos del mismo tipo (Fig. 276). De allí, el motivo pasó a

Las flores tetrapétalas en roleos solo se encuentran en San Vicente de 
Ávila, en donde decoran algunos cimacios de sus ábsides central y sur, de la 
nave meridional y de la portada norte. Los pétalos aparecen en cruz y con ner
vios estriados, mostrando su envés y el pedúnculo del roleo (il. 32-a). De 
todos los motivos organizados en torno a este elemento, son las rosetas octo- 
pétalas de varios cimacios de la cabecera las que mayor relación mantienen 
con el que nos ocupa, pues coinciden en la forma de los roleos y de sus ele
mentos adyacentes. Ambos motivos son exclusivos de San Vicente, y obra del 
mismo taller de la primera campaña constructiva.

Los roleos aparecen a veces combinados con tetrapétalas inscritas en cír
culos abiertos en el mismo cimacio, poseyendo todas las flores el mismo 
modelado (¡I. 32-b). Su aspecto naturalista permite distinguir la labor de su 
escultor de la realizada, ya durante la segunda campaña, en varios cimacios 
de la nave central, de flores irregulares y toscas. Más logradas resultan las de 
otros cimacios de los muros laterales, en un estilo similar al del primer taller 
de San Vicente.



406

Fig. 277,-San Millán de Segovia: tetrapótalas en 
roleo.

Fig. 276.-San Isidoro 
de León (interior).

No tenemos constancia del 
motivo en otras regiones. Pare
ce, pues, invención del último 
decorador de San Isidoro de 
León y poco divulgado en el 
Románico español. Es posible, 
con todo, que en su gestación 
influyeran representaciones ro
manas con rosáceas provistas

Sta. María de Carrión, aunque 
con un estilo bastante diferen
te, repitiéndose tiempo después 
en la iglesia de Valdeolmillos. 
Son iglesias segovianas las que, 
como de costumbre, ofrecen 
los paralelos más estrechos. Los 
roleos se repiten, con flores 
muy semejantes y zarcillos 
entre ellos, en cimacios de las 
portadas laterales de San 
Millán, en la torre de San Juan 
de los Caballeros y en la porta
da occidental de San Miguel de 
Fuentidueña (Fig. 277).



II. 32.

2) ROSETAS DE MÁS DE CUATRO PÉTALOS

407

de largos pedúnculos. La misma disposición -vistas por el envés- aparece en 
rosetas de un capitel del coro de Cluny III47.

>7 Para los casos españoles, véase M. Gómez-Moreno, £/ arte románico..., lám. CXLI, 1, 
pág. 111, además de lo ya indicado sobre Sta. María de Carrión por M“ F. Cuadrado 
Ubid.), M.A. García Guinea (Ibid.), que también reproduce las tetrapétalas de Valdeolmi- 
llos en las láms. 457-458, pág. 344, e I. Ruiz Montejo, El Románico de Villas...de Sego- 
via, pp. 67-94 y íig. 63 (Fuentidueña) y pp. 140-144, lám. color 7 (Grado de Pico). El 
capitel cluniacense al que nos referimos aparece en D. Jalabert, La Flore sculptée..., pág. 
67, lám. 30,E.

En alguna ocasión éstos exceden de diez o se reducen a cinco, pero lo 
normal es que sean seis u ocho por roseta. Al igual que sucede con las pal
metas y flores tetrapétalas, su presentación en cimacios e impostas es muy 
variada; de ahí que, con independencia del numero de pétalos, y atendiendo 
a su enmarcamiento, podamos distinguir entre rosetas en círculos abiertos 
formados por tallos convergentes, rosetas en cercos de tallos arqueados, rose
tas en aros, rosetas en tallos entrelazados y rosetas en roleos. A esta división 
hay que añadir otro grupo, en el que se incluyen todas las posibles combina
ciones de rosetas con otros motivos ornamentales, bien sean flores tetrapéta
las o entrelazos geométricos.



II. 33.

408

Las flores en tallos anillados parecen derivar de las que aparecen en el 
Románico hispano-languedociano del último cuarto del siglo XI, dispuestas 
en aros o entre tallos convergentes así unidos. Sus precedentes se encuentran

Fig. 278,-Santa María de Santa Cruz de la Seros: 
rosetas en círculos abiertos y anillados.

En el grupo de las rosetas en 
círculos abiertos se incluyen las 
inscritas en círculos formados 
por tallos convergentes con zar
cillos, unidos por anillos, y por 
tallos cruzados en X X.

Las rosetas flanqueadas por 
tallos convergentes pertenecen 
al repertorio ornamental de San 
Vicente (Figs. 105 y 170) y, 
especialmente, de San Pedro 
(Fig. 148, il.33-a). En la segun
da mitad del siglo XII también 
se utilizaron en la portada nor
te de La Magdalena (il.33-b, 
Fig. 218), posiblemente bajo el 
influjo de las rosetas de la portadas laterales de San Pedro, dadas las similitu
des existentes entre unas y otras (cabecitas angulares, mezcla de rosáceas de 
distintos pétalos y modelado).



$

409

4" Véase J. Cabanol, Cascogne Romane, pp. 285-287, fig. 122 y lám. color pág. 303 (Sévignac), 
aunque aquí, más que de rosetas parece tratarse de palmetas estrelladas y anilladas en la base. A las 
rosetas de los centros románicos del Camino haremos referencia al tratar de las inscritas en aros.

Fig. 279.-San Miguel 
de Fuentidueña: rosetas 
en círculos abiertos y 
anillados.

en algunos cimacios de Frómista, 
Loarre, St.-Sernin de Toulouse y Mois- 
sac; pero son los de la catedral romá
nica de Toulouse, de la portada sur de 
la iglesia gascona de Sévignac y de 
Sta. María de Sta. Cruz de la Seros 
(Fig. 278) los más cercanos a los de 
las portadas de San Pedro y La Mag
dalena de Ávila 48. Fieles a tales 
modelos son las rosetas de una 
imposta del ábside central de San 
Pedro, con flores octopétalas, anillos 
triples y zarcillos (¡1.34). Elementos 
similares muestran las flores de los 
cimacios de Sta. María de Sta. Cruz 
de la Seros, pero más próximas 
resultan las de las cabeceras de La 
Virgen de la Peña de Sepúlveda 
-flanqueadas por zarcillos conver
gentes-, San Miguel de Fuentidueña 
(Fig. 279) -seguidas de uno solo- y 
las de Sta. María de Becerril del Car-

Bar

n
a 
feWW J
áf-’’ ’• • K

Fig. 280-Loarre: rosetas entre cintas cruzadas.



II. 34.

II. 35

410

pío (Patencia). Con todo, la difu
sión del motivo fue limitada.

Sólo en el interior de la cabe
cera de San Pedro aparecen rose
tas de seis pétalos rodeadas por 
tallos cruzados en XX. Salvo por 
tal detalle, el motivo responde a 
las características indicadas para 

las rodeadas por tallos convergentes. A ello contribuyen los zarcillos empare
jados entre cada dos flores y el aspecto de éstas, muy semejante al de la mayo
ría de las rosetas esculpidas en los cimacios del templo (il.35). El motivo, así 
descrito, no se repite en ninguna otra moldura abulense, pero su estructura es 
semejante a la de las rosetas albergadas en tallos encadenados que, mezcla
das con otras en aros abiertos, anillados o en intersección, aparecen en el 
exterior de la cabecera de San Pedro. Un precedente para ambos tipos lo 
constituyen las octopétalas en círculos de tallos entrelazados del ábside de la 
capilla de Loarre (Fig. 280).

Las rosetas en cercos presentan variantes análogas a las ya descritas, 
según aparezcan éstos separados por zarcillos, en intersección o trenzados 
en X. Las primeras -que solo se ven en los absidiolos y portada norte de 
San Pedro (il.36-a)-, tienen un número y forma de pétalos variable y se ase
mejan a margaritas o estrellas. Aparecen a veces entremezcladas en un mis
mo cimacio o imposta con rosetas inscritas en círculos en intersección 
(i1.36-b), abiertos o -en la portada norte- cerrados (¡1.36-c, Fig. 281), y sus 
cercos, siempre provistos de zarcillos angulares, se disponen en forma 
alterna ocasionalmente (imposta exterior del absidiolo norte). No son fre
cuentes en el Románico, pero cuentan con precedentes en Frómista, Sta. 
María de Sta. Cruz de la Serós, San Isidoro de León y en las naves de la 
colegiata de Santillana. Las rosáceas abulenses prescinden de los gruesos 
anillos que unen los cercos en Frómista y Santillana, y sus zarcillos, aun-



V:V-

411

Fig. 281.-San Pedro 
(portada norte): 

rosetas en cercos.

49 Cfr. las ils. 32-a y 32-b (cabecera de San Pedro) con la il. 36-c, y véase, además, M.A. 
García Guinea, El Románico en Santander, II, pp. 237-239 (iglesias de la primera mitad del 
siglo XII) y lám. 71 (con ilustraciones de diversas impostas y cimacios del románico cántabro, 
entre las que interesa destacar las correspondientes a San Martín de Elines y Santillana, con 
rosetas de cinco y de ocho y más pétalos respectivamente); Id., El Románico en Falencia, lám. 
55 (Frómista: rosetas hexapétalas en cercos anillados); A. Viñayo, L'ancien royanme de León..., 
fig. 45 (San Isidoro de León (rosetas en cercos completamente cerrados y con hojitas interme
dias), y G. Gaillard, Les débuts de la sculpture..., lám. LX, fig. 2 (Sta. María de Sta. Cruz de la 
Scrós: rosetas del mismo tipo, en cerco muy cerrado, con zarcillos y sin anillos intermedios).

que presentes en Seros, podrían estar tomados del repertorio de las flores 
en tallos convergentes49.

Los cercos en intersección solo se aplicaron a las rosetas de dos impostas 
del absidiolo norte de San Pedro. Son de seis o siete pétalos, naturalistas o 
estrelladas y están -las del exterior- flanqueadas por zarcillos. La aplicación 
de este enmarcamiento a las rosetas es exclusiva del primer taller de San 
Pedro, que también lo aplicó a tetrapétalas en una imposta del interior de la 
cabecera (iL36-b).

Son igualmente pocas las rosetas rodeadas por tallos cruzados en X. 
Abundan en pétalos de formas variadas y aparecen en el cimacio CN10 del 
absidiolo norte de San Pedro (il.37, Fig. 1 78). Su enlace es comparable al que 
en su exterior se aplica a las hexapétalas de las ils. 35 y 39, por lo que hemos 
de incluir entre sus lejanos precedentes las rosetas inscritas en tallos trenza
dos de Loarre (Fig. 280) y Sta. María de Ujué, repetidas posteriormente en San 
Ciprián de Zamora y Silió.



II. 36.

II. 37.

412

Aun tercer grupo pertene
cen las rosetas en aros yuxta
puestos -con o sin zarcillos- o 
formados por tallos cruzados. 
La primera variante es muy 
común en dovelas de arqui- 
voltas, pero sobre cimacios e 
impostas solo se observa en el 
absidiolo (il.38-a) y portada 
norte de San Pedro (il.38-b) y, 
en una variante muy sencilla y 
debida al taller «borgoñón» 
(Fig. 282), en las tribunas y 
pilares de las naves de San 
Vicente. Aunque las rosetas en 
aros yuxtapuestos cuentan con 
precedentes en el Románico 
hispano-languedociano (giróla 
de la catedral de Santiago, 
capilla de Loarre (Fig. 280), 
Nogaro...), Conques, Borgoña 
(Paray-le-Monial, catedral de 
Autun) y en el Románico cas
tellano (San Ciprián de Zamo
ra, San Miguel de El Rivero de 
San Esteban de Gormaz o El 
Salvador de Sepúlveda), la 
ausencia de zarcillos parece 
deberse a una simplificación 
de los motivos que les sirvie
ron de modelo50. Algo similar

50 Algunos de tales posibles precedentes pueden verse en M. Chamoso y otros, Galicia, fig. 61 
(catedral de Santiago); G. Gaillard, Les débuts de la sculplure..., lám. LXII, 10 (Loarre) y LXXVI1I 
(Santiago); M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, fig. 96, pp. 132-139 (portal occidental de Cluny) y 
J. Evans, Cluniac Art..., fig. 64,a y b (friso con rosetas en círculos perlados de la tercera iglesia de 
Cluny), fig. 65 (Paray-le-Monial), fig. 66,a (Semur-en-Brionnais: rosetas en aros del dintel), y M. 
Aubert, M. Pobé y J. Gantner, L'art monumental román en France, París, 1955, lám. 24 (imposta 
interior de St.-Lazare d'Autun). Para algunos de los ejemplos castellanos mencionados, véase M. 
Ruiz Maldonado, El caballero en la escultura..., fig. 124, pp. 122-123 (El Rivero), e I. Ruiz Monte- 
jo, El Románico de villas...de Segovia, pp. 17-27, figs. 5-6 (El Salvador de Sepúlveda) y 104-105, 
pp. 148-149 (Languilla). Los cimacios de las otras iglesias muestran las rosetas acompañadas de 
hojitas o zarcillos en los espacios intercirculares, por lo que aludiremos a ellos más adelante.



II. 38.

413

Fig. 282,-San
Vicente (naves): 
rosetas en aros.

les ocurre a las rosáceas de la arquivolta interna de la portada norte de esta igle- 
sia, carentes asimismo de zarcillos, frente a lo usual en las portadas abulenses de 
mediados del siglo XII. Ello se explica por la evolución del Románico abulense 
hacia una mayor austeridad y sequedad ornamental, en la que los elementos 
vegetales pierden el aspecto orgánico de sus modelos hispano-languedocianos.



414

Fig. 284.-Ste.-Foy de 
Conques: rosetas en aros 

anillados.

Fig. 283.-San Salvador de 
Nogal: rosetas en aros.

A ella sólo escapa el Románico de filiación borgoñona, que se introduce en la 
ciudad cuando el llamado «primer románico abulense» se extinguía51.

51 Un pequeño testimonio de esa producción borgoñona en la última campaña de San Vicen
te se reproduce en E.M- Repullés, La basílica de los santos..., pág. 6 (cabeza de capítulo, compuesta 
con flores de cinco pétalos -pero sin aros- similares a las que adornan las impostas de las semi- 
columnas que miran a la nave central de San Vicente) y pág. 49 (grabado con un trozo de la cor
nisa meridional), y lám. correspondiente al interior del templo (pp. 48-49). Abogamos por esa 
tendencia a la esquematización del románico final abulense no borgoñón no sólo en función de 
la evolución del motivo aquí tratado, sino también por la que experimentan las tetrapétalas en cer
cos y en aros; evolución paralela, por otra parte, a la de los capiteles de la nave central de San 
Pedro, de la cabecera de La Magdalena y de algunos capiteles de la giróla de la catedral de Ávila.



- V

415

< Fig. 285.-San Pedro
I (ext. de /a cabecera): 
' rosetas entre tallos 

cruzados en círculos.

52 Cfr. las ils. 38-a y c con las rosetas que se ven en las Figs. que acompañan este texto y 
en C. Gaillard, Les débuts de la sculpture..., lám. LXX, figs. 15 y 18 (Frómista). Coinciden, por 
otra parte, en aparecer inscritas en aros perlados las rosetas de Sta. María de Carrión, San Pedro 
de Caíllos (Segovia) o Sta. María de Arvás, como puede apreciarse en M.A. García Guinea, El 
Románico en Falencia, pág. 120, fig. 27-8 y lám. 86 (Carrión); I. Ruiz Montejo, El Románico 
de villas...de Segovia, fig. 150, y M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de...León, Madrid, 
1925 (facs. León, 1979), fig. 574, pág. 417.

RíSá ■ í.

Las flores con zarcillos forman parte del repertorio ornamental del primer 
taller de San Pedro y aparecen en una imposta exterior de su absidiolo norte, 
en donde alternan rosetas naturalistas y estrelladas con tetrapétalas (il.38-c). 
Posiblemente se inspiraron en las rosetas octopétalas de la fachada sur de San 
Isidoro de León; pero también hay muestras de este motivo en Gascuña (St. 
Pierre de Lesear, St. Gaudens), San Millán de Segovia y -separados los aros 
por hojitas— en las iglesias palentinas de San Salvador de Nogal (Fig. 283) y 
Sta. María de Carrión, las segovianas de San Martín y San Quirce, y la nava
rra de San Jorge de Azuelo (Navarra)52. Unidas por anillos aparecen en obras 
coetáneas a las ya citadas y de las mismas regiones. Entre ellas destacan las 
de Sta. María del Mercado de León, el claustro de Moissac, y los de Ste. Foy 
de Conques (Fig. 284).

Sólo un pequeño fragmento de una imposta exterior del absidiolo norte de 
San Pedro se adorna con rosetas en aros formados por tallos cruzados (il.39). 
Estas, hexapétalas y de aspecto naturalista, aparecen junto a otras inscritas en 
círculos abiertos y en intersección. Como en ellas, en los espacios libres entre 
los círculos brotan zarcillos afrontados (Fig. 285). Ya indicamos que el único



ejemplo abálense comparable se encuentra

//. 39.

416

Fig. 286-San 
Vicente (fachada 

sur): rosetas en 
tallos entrelazados 

en cadena.

51 Cfr. la ¡I. 39 (San Pedro) con la Fig. relativa a la catedral de Santiago, y véase C. Caillard, 
«L'influence du pélerinage...en Navarre», Príncipe de Viana, 1964, núm. 96-97, pp. 181- 
186,lám. XVII, a (Ujué: rosetas hexapétalas), y M. Durliat, La Sculpture . de la Route de St.-lac- 
ques, pág. 68, fig. 25 (Conques). En los ejemplos hispanos apuntados, con excepción del 
relativo a San Pedro de Estella y a uno de los cimacios de San Millán de Segovia, se trata de 
flores tetrapétalas alojadas en círculos formados por este tipo de tallos, como puede apreciar
se en la Fig. correspondiente a San Millán) y en H. Pradalier, La Sculpture...., pág. 137, lám. 
LV,b (cat. de Salamanca) y LXXXVII,b (Rebolledo de la Torre).

■

■ ■■■ „

en el mismo absidiolo; pero, es 
éste el motivo que tiene más claros precedentes en el arte hispano-languedo- 
ciano (Conques, Loarre (Fig. 280) y San Ciprián de Zamora), contando, ade
más, con paralelos tardíos en algunas tetrapétalas y rosetas de San Millán de 
Segovia, Silió, San Pedro de Estella, la catedral vieja de Salamanca y Rebolle
do de la Torre (Burgos)53.



3l

417

Fig. 287-San Vicen
te (naves): rosetas en 
tallos entrelazados 
en cadena 
(octopétalas).

54 Cír. la il. 40-a (San Vicente) con la il. 40-d (Santo Domingo), cuya portada se reproduce en 
J.L. Gutiérrez, Iglesias románicas de la ciudad de Ávila, fig. 76, pág. 170. Para los ejemplos france
ses indicados, véase J. Evans, Cluniac Art oí the Romanesque Period, Cambridge, 1950, figs. 60-a y 
62-c; D. Jalabert, La Flore sculptée..., pág. 52, lám. 21,C, y M. Vidal, Moissac, La-Pierre-qui-Vire, 
1981, lám. 12, y para los precedentes altomedievales y bizantinos, D. Jalabert, Ibid., pág. 40, lám. 
11-c (lápida carolingia de Vence); j.P. Caillet, L'antiquité classique, le haut moyen age et Byzance 
au musée de Cluny, Paris, 1985, pp. 147-151 (n° 67: arqueta del siglo X-XI), y J.C. Fau, «Un décor 
original: l'entrelacs épannoui en palmette sur les chapiteaux romans de l'ancienne Septimanie», Les 
Cahiers de Saint-Michel de Cuxa, 1978, núm. 9, pp. 129-139 (espec. pág. 133, fig. 5 (Hosios Lukas).

Las rosetas inscritas en tallos encadenados constituyen una modalidad más 
en el conjunto de rosetas enmarcadas por tallos de aspecto naturalista. Constan 
de seis pétalos y decoran algunos cimacios de la fachada sur de San Vicente, que, 
en ocasiones, las muestran seguidas por otras de cuatro (il.40-a,b, Figs.286 y 
259). Se trata de un motivo propio de su segundo taller y relacionadle -por coin
cidir en el enlace- con las rosetasoctopétalas y las hojas palmeadas del interior 
de las naves (ils.40-c, 22-a,by Fig. 287). Es, asimismo, posible, que se oculten 
rosetas hexapétalas tras el geométrico aspecto de los cimacios de la portada de 
Sto. Domingo de Ávila, a los que una infausta restauración muestra cubiertos con 
discos flanqueados por cintas cruzadas y pequeños círculos (il.40-d y Fig. 288).

Tal motivo se encuentra, además de en relieves paleocristianos y bizantinos, 
en el Románico hispano-languedociano. Entre sus precedentes destacan algunas 
rosetas de la capilla de Loarre, el claustro de Moissac (Fig. 289) y Nogaro54. A

Fig. 288. -Santo 
Domingo (portada 

reconstruida): rose
tas en tallos entre- ' ■ 
lazados en cadena 

(hexapétalas).



tí

Fig. 29O.-San Vicente (cabecera): rosetas en roteo.

418

Fig. 289.-Claustro 
de Moissac: rosetas 
tetra y octapétalas.

55 Cfr. los ejemplos anteriores con los reproducidos en J. Cabanot, Cascogne Romane, pp. 
237-242; M. Aubert, M. Robé y J. Cantner, L'art...román en France, lám. 191, pág. 74 (Angu
lema), y H. Decker, El arte románico en Italia, Barcelona, 1969, lám. 41, pp. 58-59 (Sagra di 
San Michele). Para los castellanos, véase H. Pradalier, La sculpture...á la Catedral Vieja de Sala- 
manque, lám. XXXIII,b (absidiolo meridional), y M. Ruiz Maldonado, La iglesia románica de 
Almenara de Formes, Salamanca, 1989, pp. 13 y 32-38 y figs. 34-38 (impostas) y 31 (arqui-

estos ejemplos se podrían sumar, en 
fechas más tardías, otros italianos, 
franceses y castellanos. Estos últimos 
se debieron, sin duda, al influjo de 
San Vicente, y entre ellos cabe men
cionar los de La Trinidad de Segovia, 
la catedral vieja de Salamanca y 
Almenara de Tormes 5S.

Las rosetas en roleo constan de 
ocho pétalos y un largo pedúnculo 
que deja ver su envés. Son exclusi
vas del absidiolo norte de San 
Vicente y sólo comparables -en 
disposición- a los roleos de hojas 
palmeadas de su nave sur. Se dis
tinguen por la calidad de su mode
lado y naturalismo (il.41, Figs. 290 
y 131), caracteres propios del pri
mer taller de San Vicente. Se les 
asemejan algunas rosetas de cinco



II. 40.

419

y ocho pétalos del interior de Sta. María de Carrión, pero aún más próximas 
son las heptapétalas de un cimacio de su portada (Fig. 291). Tales flores 
podrían estar sugeridas por las de un cimacio interior de San Isidoro de 
León, cuyo aspecto -pese a estar inscritas en aros perlados- es muy seme
jante. Dejando a un lado tales precedentes, los ejemplares más fieles al 
motivo abulense se localizan en las iglesias de San Martín y San Juan de los 
Caballeros (Fig. 292) de Segovia y en San Miguel de Iscar, todas ellas influi
das por la obra escultórica de los primeros talleres de San Vicente.

volta) de la portada sur, con este tipo de rosetas en tallos encadenados. Resulta asimismo bas
tante similar la decoración de algunos cimacios del pórtico de San Millán y de la cabecera de 
La Trinidad de Segovia -a medio camino entre las hojas de hiedra y las rosetas-, siendo las dife
rencias entre ambos motivos más evidentes en San Vicente, como se advierte en el cimacio de 
un capitel del quinto tramo de la fachada meridional.



II. 41.

3) ROSETAS COMBINADAS CON OTROS MOTIVOS

420

Fig. 291.-Santa 
María de Cardón: 
rosetas en roleo.

Fig. 292,-San Juan de los 
Caballeros de 
Segovia: rosetas en roleo.

Las rosetas de seis u ocho pétalos pueden presentarse en composiciones 
seriadas -repitiéndose el mismo tipo de flor- o combinadas con entrelazos o 
tetrapétalas. En unas ocasiones sólo varía el elemento central del motivo; en 
otras, lo hace el que lo enmarca, y en algunas otras, cambian ambas.



/'«>. \% Y

421

» V*.,

Fig. 294,-Santa
María de Camión: 
tetrapétalas en roleo 
y hojas ¡rebotadas.

Como ya indicamos, las 
rosetas envueltas por tallos 
encadenados de la fachada sur 
de San Vicente aparecen oca
sionalmente combinadas con 
tetrapétalas (il.40-b). Por otra 
parte, mezclas de flores de cua
tro y seis pétalos, permanecien
do constantes los elementos 
que las rodean -círculos abier
tos- existen en el cimacio CN2 
y en impostas de la cabecera y 
portada norte de San Pedro 
(il.42-a, Figs. 110 y 171). De la 
combinación de tetrapétalas 
con rosetas de siete y ocho péta
los son, a su vez, exponentes los 
cimacios CS9 y CN4 del mismo 
templo (il.42-b, Fig. 106). Y dig
no de destacar es, finalmente, el cimacio conservado en el Ayuntamiento de Ávila 
y debido al círculo del primer taller de San Pedro, decorado con rosetas estrella
das y palmetas en helicoidal (il.43, Fig. 293).

Otras impostas de la cabecera de San Pedro y de la fachada sur e interior de 
San Vicente manifiestan abruptos cambios de encuadre por la adición de frag
mentos diferentes. Generalmente mantienen el tipo de flor, y así, en San Pedro, 
junto a rosetas estrelladas en cercos yuxtapuestos aparecen otras en cercos 
entrelazados, y rosetas más naturalistas rodeadas por los mismos elementos se 
muestran a continuación de otras alojadas en círculos formados por tallos cru-

*
Fig. 293,-Ayuntamiento de Ávila (cimacio de proce
dencia desconocida, probablemente de las fábricas 
románicas de San Silvestre o San juan, y en estilo aná
logo a la cabecera de San Pedro): combinación de 

palmeta en helicoidal y roseta en círculo.



II. 42.

422

56 Además de J. Cabanot, Cascogne Romane, pp. 203-208 (Mazéres), véase Las Edades del 
Hombre. El arte en la Iglesia de Castilla y León, Valladolid, 1988, pág. 55, núm. 17, y M.A. 
García Guinea, El arte románico en Falencia, pp. 76-77 y 343, lám. 478 (cimacios de San Lló
rente de la Vega y la pila de Calahorra de Boedo).

zados (¡1.42-c, d). En San Vicente, las tetrapétalas pueden aparecer seguidas de 
rosetas hexapétalas, hojas palmeadas o tetrapétalas en roleo (il. 22-a, b y 44). 
Tales combinaciones se descubren también en la portada norte de La Magdale
na, cuyos cimacios se inspiran en los ya descritos de San Pedro (il .45).

La combinación, en un mismo cimacio, de rosetas de distinto número de 
pétalos no fue una invención abulense. En algunos cimacios de St. Sernin de 
Toulouse y del claustro de Moissac (Fig. 289) se mezclan flores de cuatro y 
ocho pétalos, unas en círculos abiertos y otras en tallos encadenados. Su 
ejemplo fue seguido en Gascuña, como prueban algunas de las impostas de 
la iglesia de Mazéres. En la Península, la unión de estos motivos no parece 
haber sido frecuente, resultando más usual la de florones con rosetas y role- 
os, como se aprecia en algunos cimacios de San Isidoro de León (Fig. 261) y 
de Sta. María de Carrión de los Condes (Fig. 294). A los ejemplos abulenses 
podemos sumar -ya a fines del siglo XII- los de algunos cimacios de San Llo- 
■ente de la Vega y la pila bautismal de Calahorra de Boedo (Palencia), en don- 
le alternan flores de cuatro y ocho pétalos en aros56.



II. 43.

II. 44.

II. 45.

423

No siempre, sin embargo, obedecen estas combinaciones al gusto de cier
ta variatio. En ocasiones, la mezcla se produce al haberse yuxtapuesto dos 
fragmentos relivarios. Así ocurre en San Vicente, donde la mayoría de las 
impostas de este tipo están integradas por piezas cortadas previamente. En San 
Pedro, en cambio, en una imposta del exterior del absidiolo norte los motivos 
pertenecen a la misma pieza: en una de sus partes se suceden dos rosetas ins
critas en tallos cruzados, otra anillada y un entrelazo (i 1.45). Su asociación en 
una misma pieza es de gran interés, pues permite precisar la cronología rela
tiva de los motivos y distinguir entre los propios de un mismo taller, y los que 
son anteriores o posteriores, obras de pioneros o de sus imitadores.



E) FRUTOS

//. 46.

424

57 Cfr. la il. 46-b (San Andrés) con el cimacio de Frómista, reproducido en M.A. García Gui
nea, Ibid., lám. 66, y la il. 47 (San Andrés) con las representaciones de pinas y pomas que se 
advierten en algunos de los capiteles de hojas de San Martín de Frómista (M.A. García Guinea, 
Ibid., láms. 73-74), de San Isidoro de León (G. Gaillard, «Remarques sur les chapiteaux espag- 
nols aux origines de la sculpture romane», Melanges offerts á René Crozet, I, 1966, pp. 145- 
149 (espec. pág. 147), y de algunas iglesias cántabras (M.A. García Guinea, El Románico en 
Santander, II, figs. 1121 y 1122, pág. 546) y gasconas (J. Cabanot, Les débuts de la sculpture 
...dans le Sud-Ouest de la France, pp. 62-63, fig. 49 (La Libarde), o en un modillón de El Sal
vador de Sepúlveda (I. Ruiz Montejo, El Románico de...Segovia, figs. 20 y 21.

tallo mordido por 
i en la derecha por 

cara, destrozada, sólo

La presencia de las pomas 
en cimacios no es rara en el 
Románico hispano-languedo- 
ciano. Algunos de la giróla de 
St. Semin de Toulouse muestran 
una hilera de pomas, y lo mis
mo sucede en la iglesia navarra 
de Olleta. Más interesante, con 
todo, es un cimacio del interior 
de San Martín de Frómista, 
decorado con manzanas pen
dientes de un tallo y cabezas de 
gato angulares. Los piñas -o 
racimos-, en cambio, resultan 
infrecuentes en cimacios, y no 
conocemos ningún caso equi
parable. Sin embargo, tanto en 
Frómista como en Toulouse hay 

abundantes ejemplos de capiteles con piñas o racimos colgando de sus hojas, y 
un modillón de San Salvador de Sepúlveda repite la combinación de racimos y 
pomas que, al estar incisas, podrían aludir a panes eucarísticos57.

Son cuatro los cimacios abulenses adornados con frutos, y todos ellos se 
localizan en la capilla central de San Andrés. Los cuatro coinciden en tener 
una serie de pomas alineadas en una o dos filas, pero difieren por la coloca
ción y presencia de otros elementos. Los motivos más sencillos pertenecen a 
los cimacios CC11 y CE8, cubiertos con bolas de mediano tamaño adosadas 
a sus bordes (il.46-a). El tercero ofrece una composición más elaborada, pro
visto como está de pomas alineadas a ambos lados de un i 
una cabeza felina (il.46-b, Fig. 165). El último, está ocupado 
cuatro pares de piñas y tres pomas, mientras que la otra 
deja ver dos bolitas en la base (il.47, Fig. 111).



II. 47.

III) ARQUIVOLTAS

425

Fig. 295.-San 
Vicente: arquivoltas 
y crismón de la 
portada meridional.

Si la ausencia de tímpano puede entenderse como una característica gene
ral del Románico abulense, es, sin embargo, la disposición y adorno de sus 
arquivoltas lo que confiere una peculiar identidad a sus portadas. En ellas, una 
serie de gruesos boceles alternan con molduras lisas y cubiertas, generalmen
te, de rosáceas, apoyados los primeros en columnas y las segundas en los 
codillos de las jambas.

Es la ornamentación de tales arquivoltas la que centrará nuestra atención 
en este apartado; pero primero nos detendremos en el crismón, monograma 
de Cristo integrado por las letras griegas X (chi) y P (ro) que se acompañan, en 
ocasiones, por las de A (alfa) y Q (omega), para designar la figura divina como 
principio y fin de todas las cosas. Se trata, en Ávila, de un elemento añadido 
a las arquivoltas de las portadas de San Vicente, San Andrés, San Nicolás, Sta. 
María de la Cabeza (San Bartolomé) y San Martín.

Hemos utilizado el término «añadido» conscientemente: la irregular inte
gración de los crismones entre las dovelas de las arquivoltas da a entender que 
su inclusión fue posterior en muchos casos al proyecto de la portada. En la



Ü'5

1) EL CRISMÓN

426

Fig. 296.-San 
Nicolás: crismón de 

la portada norte.

La mayor simplicidad ornamental del crismón de la portada sur de San 
Vicente respecto a la exuberancia de algunos otros crismones, incita a pensar 
que fue éste el primero de los abulenses (Fig. 295). Trinitario y enriquecido 
con formas vegetales, fue imitado -invirtiendo la S (de Spiritus)- en la porta
da norte de la iglesia de San Nicolás (Fig. 296). Tal circunstancia, aparte de 
resaltar su carácter de copia iletrada, no resulta excepcional en el Románico 
hispano, ya que el mismo error se cometió en el tímpano de la Virgen de la 
Peña de Sepúlveda.

Los crismones de la portada sur de San Andrés (Fig. 297) y las de Sta. 
María de la Cabeza y San Martín complican el diseño anterior con la adi
ción de apéndices vegetales a las siglas y brazos de la X (chi) y la P (ro), 
adquiriendo así un carácter sorprendentemente orgánico. Todos ellos for
man un grupo homogéneo, posiblemente encabezado por el crismón de 
San Andrés. No conocemos ningún otro tan ornado. Algunos de época tar-

portada sur de San Vicente ocultó una rosácea y en la norte de San Nicolás 
obligó a romper la imposta de billetes y hojas de hiedra de su arquivolta cen
tral. El único crismón coetáneo a la portada parece ser el de San Martín, pues 
ocupa la clave y su presencia no ha turbado la de ningún otro motivo orna
mental. El carácter tardío de los crismones y su posterioridad respecto a las 
arquivoltas en que se integran queda puesto de manifiesto, además, con su 
propio diseño.

• y . ... - -. _ .

■■ ■■ xv>n..--

* ■ x— —i ■.«■ ' i .



, 4
3®^/> ’

427

Fig. 297-San Andrés: 
crismón de la portada 
sur.

50 Cfr., en lo que respecta a la forma y disposición de las letras del crismón, el de San Nico
lás con la fig. 184 de I. Ruiz Montejo, Ibid. (tímpano de la Virgen de la Peña de Sepúlveda). 
Más irregular aún resulta la disposición que éstas adoptan en el crismón de Sta. María de San
ta Cruz de la Serós, como puede apreciarse en M. Durliat, El arte románico español, Barcelo
na, 1964, lám. 108. Una composición análoga al crismón de San Vicente, con el A (alfa) y O 
(omega) pendientes de las aspas de la X (chi) aparece también en el de la portada de Sta. Cruz 
de Mena (J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura...en Burgos, pág. 237, fig. 14). Lo mismo 
sucede en los de San Ciprián de Zamora (A.K. Porter, La escultura románica española, II, lám. 
139-b) y las Platerías de la catedral de Santiago (M. Gómez-Moreno, El arte románico..., lám. 
CLXXVIl-c), pero carecen -o no se advierte en ellos- la S propia del crismón trinitario. En otros, 
como los de Ejea de los Caballeros, Olleta, Estella, Sepúlveda y San Juan de la Peña, ésta sí está 
presente, en relación con el adorno de las letras, cfr. el crismón de San Andrés con la fig. 153 
de J. Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, pp. 93-96 (Por
tada de la Anunciada de la Catedral Vieja de Lérida).

día (Aguilar de Codés, San Miguel de Estella (Fig. 298), catedral vieja de 
Lérida...) comparten la forma de sus letras A (alfa), Q (omega), S y P, y el 
travesado en el ojo de la P, a modo de cruz latina; pero realzan el valor 
cristológico del símbolo con la adición de un segundo travesano, forman
do con la P (ro) -que es malinterpretada como una P de Pater- una cruz 
griega. De estos últimos, es el crismón de Aguilar de Codés el que más 
ornado, pero no se halla en la arquivolta, sino en el tímpano de la portada, 
como en Frómista y Jaca 5B.

Aragoneses fueron, al parecer, los modelos inspiradores de los crismo- 
nes abulenses. Las terminaciones y forma de sus letras remiten al de Jaca, 
pero también aparecen en los de San Juan de la Peña, San Pedro de Olle-



428

i

Fig. 298.-San 
Miguel de Estella: 

crismón.

ta, la Magdalena de Tudela, San Pedro el Viejo de Huesca y San Miguel de 
encastillo. De ellos son los dos últimos, junto con los de Ste. Marie d'O- 
loron y Montsaunes (Gascuña), los más próximos a los de Ávila. Por otra 
parte, los apéndices vegetales -que suelen atribuirse a influjos árabes- 
adquieren una importancia singular en los crismones de Sta. María de Zara
goza, Puylampa y Cambrón, y, en menor medida, en los de San Miguel de 
El Frago y Sta. María de Ejea de los Caballeros, de finales del siglo XII o ya 
del XIII s».

La presencia de los crismones en las arquivoltas parece corresponder a un 
momento igualmente tardío. En obras anteriores al último tercio del siglo XII, 
el crismón suele ocupar el centro del tímpano. Se trata de un elemento inu
sual en el Románico castellano, pero aparte de ello, y de los indicios crono
lógicos proporcionados por la disposición y morfología, nada podemos añadir 
acerca de los abulenses.

59 Cfr. los crismones abulenses con los del claustro de San Pedro el Viejo de Huesca, Mont
saunes (A.K. Porter, Romanesque Sculpture oí the Pilgrimage Roads, V, Boston, 1923, láms. 
532 y 505), San Miguel de Uncastillo (W. Cahn, «Romanesque Sculpture in American Collec- 
tions. Boston», Cesta, IX/2, 1970, pág. 75, fig. 19) y Ste.-Marie d'Oloron (B. Rupprech, Roma- 
nische Skulptur in Frankreich, Munich, 1975, lám. 215). Respecto a la decoración vegetal de 
los crismones abulenses, véase M. Cómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pág. 168, fig. 28 
(Virgen de la Cabeza), y en relación a los crismones navarros y aragonés aquí indicados, A. 
Señé, «Quelques remarques sur les tympans romans á chrisme en Aragón et Navarre», MÉlan- 
ges offerts á René Crozet, I, Poitiers, 1966, pp. 365-381.



2) LA DECORACIÓN DE LAS ARQUIVOLTAS

429

Las portadas del Románico abálense -excepción hecha de la portada occi
dental de San Vicente-, carentes de tímpanos en los que plasmar asuntos de 
interés iconográfico, organizan su decoración en torno a las arquivoltas. Sin 
duda, el motivo que da a este estilo local una fisonomía especial son las rose
tas en aros de las portadas de San Vicente, San Andrés, San Segundo, San Isi
doro, San Pedro, San Nicolás y Sto. Tomé el Viejo. Frente a ellas, los tallos de 
hiedra, palmetas en cercos, entrelazos, billetes, baquetones en zig-zag y almo
hadillados de otras portadas abulenses son menos relevantes. Mención apar
te merecen las figuras de la portada sur de Sto. Tomé el Viejo, de las que ya 
nos hemos ocupado.

Fig. 299,-Santo Domingo 
(portada reconstruida a 
mediados de este siglo): 
arquivolta con billetes.

60 M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, pp. 90-93, láms. 39-53; A. Candías 
y A. San Vicente, Aragón Román, láms. 34 (Jaca), 51-52 (Iguácel), 54, 56-57, 61-62, 69 y 71- 
72 (Loarre), y A. Viñayo, L'ancien royanme de León Román, láms. 21-22, 31, 36-37, 41 y 51 
(San Isidoro).

2-A) Motivos geométricos

Los billetes tienen una temprana aparición en nuestro Románico. Conoci
da es su presencia en impostas y chambranas de San Martín de Frómista, la 
cabecera de la catedral de Santiago y las portadas de la de Jaca y San Isidoro 
de León60. En el Románico abulense, por contra, los billetes se desplazan a 
las arquivoltas internas, como vemos en la portada sur de Sto. Tomé el Viejo



con billetes.

430

a

(Figs. 196-198), en la de Sto. Domingo (Fig. 299) y en las de S. Nicolás 
(Figs.300 y 296). Tal disposición cuenta con ejemplos en portadas de diversas 
regiones hispanas (San Pedro el Viejo de Huesca (Fig. 301), Covet (Lérida), Sta. 
María la Real de Sangüesa (Navarra), Jaramillo de la Fuente (Burgos)...), pero, 
por la afinidad que mantienen con las abulenses, nos interesa destacar las de 
San Millán de Segovia y Sta. María de Olmedo61. La proliferación de este ele-

Fig. 300 -San Nico
lás (portada sur): 

arquivolta con 
billetes.

<■’ Algunos de los ejemplos reseñados se muestran en A. Canellas y A. San Vicente, Aragón 
Román, lám. 118 y pp. 323-325; L.Ma de Lojendio, Navarra, pp. 430-431 (Olite) y láms. 53- 
54, pp. 139 y 163-167 (Sangüesa); y J.Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas», 
Ars Hispaniae, V, figs. 128 (Bosot) y 81 (Covet).

Fig. 301.-San Pedro 
el Viejo de Huesca 

' (portada): arquivolta 
' con billetes.

fe .¡K K W-.««L.7 M



431

62 Además de las Figs. correspondientes a la portada norte de San Pedro y al pórtico de San 
Esteban de Segovia, véase L.M0 de Lojendio y A. Rodríguez, Castilla/2, lám. 93, pp. 267-273 y 
378, e I. Ruiz Montejo, El Románico de villas...de Segovia, lám. 105, pp. 148-149 (Languilla), 
lám. color 12 (El Olmo), lám. 147, pp. 213-214 (Caíllos), lám. 177, pp. 248-251 (Castroserna 
de Arriba), y lám. color 13, lám. 178 y pp. 257-260 (El Arenal).

“ Buenos ejemplos de este tipo de decoración se recogen en R. Stoll, El arte románico en 
Gran Bretaña e Irlanda, Barcelona, 1973, pág. 32, láms. 7, 37, 68, 85-86, 165-166, 170, 192, 
224 o 244, además de encontrarse baquetones en zig-zag en las portadas reproducidas en las 
láms. 17, 105, 125, 131-132, 153 y 241. Algunos de los hispanos pueden verse en J. Cudiol- 
J.A. Gaya, (Ibid.), Ars Hispaniae, V, láms. 259 (Sangüesa), 154 (Lérida), 161 (Agramunt), 180

mentó en portadas de la segun
da mitad del siglo XII, y su pre- i 
sencia junto a motivos tardíos 
(roleos de hiedra y figuras 
siguiendo el arco) en las de San j 
Nicolás y Sto. Tomé, nos permi
te datar los billetes de las arqui- 
voltas abulenses en el último 
tercio del siglo XII, lo que con
cuerda con la fecha de consa- . 
gración de San Nicolás en 1198. i

La única portada abulense 
decorada con baquetones que
brados convergentes es la sep
tentrional de San Pedro (Fig. 
302). Sólo las ventanas exterio
res de la capilla mayor de la 
catedral abulense los emplean, 
lo que, junto a las puntas de dia
mante de la chambrana y el 
follaje de los capiteles, corrobo
ra la datación tardía que le asig
namos. Estos, por otra parte, son

i , ■!
i

Fig. 3O2.-San Pedro (portada norte): arquivolta de 
baquetones quebrados convergentes.

frecuentes en iglesias tardías del Románico segoviano: La Vera Cruz y San Este
ban de Segovia, Languilla, El Olmo, Sotillo, Ventosilla, El Arenal, Sta. María de 
Riaza (Fig. 303)...62. Se trata de un motivo característico del románico norman
do y muy popular en el Románico inglés y de la fachada atlántica. La presencia 
del mismo en prácticamente todas las comarcas de la mitad septentrional de la 
Península (Galicia, Asturias, Lérida, Navarra, Huesca, Burgos, Soria, Palencia, 
León, Zamora, Ávila, Segovia...) y la coincidencia en su aparición tardía, hacen 
innecesario insistir en los orígenes y difusión de este motivo geométrico6’.



432

Los entrelazos, por su parte, sólo aparecen en las portadas de Sto Tomé el 
Viejo, en donde recorren la arquivolta interna de la occidental y la primera y 
tercera de la meridional (il.48). En la arquivolta de la portada occidental el 
entrelazo está formado por cuatro cintas estriadas, como ocurre en el cimacio 
CC1 de San Andrés y en algunas impostas de San Segundo. Los de la portada 
meridional, más ricos, se adornan con «puntas de diamante» (Fig. 198), ase
mejándose así a entrelazos ya vistos en sus naves y en cimacios de San Pedro, 
San Andrés, San Isidoro, San Nicolás, Sta. María la Antigua y Sta. María de la 
Cabeza (iI.6). Posiblemente fueron éstos los que determinaron su presencia en 
las arquivoltas, pues tampoco son frecuentesen las arquivoltas de otras porta
das españolas, entre las que destaca, por combinar varios de los motivos pre
sentes en las del segundo Románico abulense, la de San Martín de Unx, 
consagrada en 1157.

El almohadillado o festón de rollos sólo aparece en el intradós de la por
tada norte de San Nicolás (Fig. 304) y en la de Sta. María la Antigua (Fig. 25).

(Vilagrasa), 379 (Muñón) y 441 (Arbás); E. Casares-M'3 C. Morales, El Románico en Asturias 
(Centro y Occidente), Oviedo, 1978, pp. 27-42,e Id., El Románico en Asturias (Zona Orien
tal), Oviedo, 1982, pp. 85-108; M.A. García Guinea, El...románico en Falencia, láms. 439- 
440, pág. 341, y láms. 480-481, pág. 344, y C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico 
en la provincia de Zamora, Salamanca, 1989, fig. 122, pp. 103-105 (Benavente). Prueba de 
la pervivencia de este motivo en época tardía la ofrece la portada occidental de El Salvador 
de Vilar de Donas, como indica R. Yzquierdo en La arquitectura...en Lugo, pp. 158-169 y 
342-c (ca. 1240).

Fig- 303,-Santa María de Riaza
, C, (portada): arquivolta de
V;. ! baquetones quebrados

S E convergentes.



II. 48.

I

í.

433

64 En relación con los orígenes del motivo, véase J. Gudiol-J.A. Gaya, Ibid., pp. 276-277; P. 
Deschamps, Terre-Sainte Romane, La-Pierre-qui-Vire, 1964, lám. 49 (Sta. Ana), pp. 165 y 221, 
y lám. 101 (Sto. Sepulcro), pp. 241-144 y 292-293 (abadía de St.-Ruí de Avignon); K.A.C. Cres- 
well, Early Muslim Architecture, Nueva, York, 1979, 1/2, láms. 84-c,d, y 139-b, pp. 502-505 y 
644-648, figs. 556 y 688; L. Torres Balbás, «Nichos y arcos lobulados», Crónica arqueológica 
de la España musulmana, VI (Obra dispersa, Al Andalus, I), Madrid, 1981 (1956), pp. 171-172, 
figs. 9-10, y E. Fernández, «El arco: Tradición e influencias islámicas y orientales en el Romá
nico del Reino de León», Awrñq, 1982/83, núm. 5-6, pp. 221-242 (espec. pp. 229-231). El pro-

Fig. 3O4.-San Nicolás 
(portada norte):

; arquivolta con rollos 
en el intradós.

t-

X

Se trata de un motivo de origen oriental que pudo haber llegado a la 
Península a través del Románico del Oeste francés. Deschamp alude a la 
arquitectura siria paleocristiana, y J. Gudiol y J.A. Gaya Ñuño al arte musul
mán egipcio y, en concreto, a la puerta de Bab el Fatuh de El Cairo, realizada 
en 1089. Teniendo en cuenta lo anterior, y salvo el precedente que supone el 
arco apuntado con intradós en virutas de la mezquita de Córdoba (ca. 970), 
no parece posible la presencia de estas arquivoltas en nuestro Románico antes 
de la segunda mitad del siglo XII64.



434

Fig. 305-Santo Tomé de Zamora: arquivolta con 
rollos en el Intradós.

totipo de la mezquita se ofrece en M. Cómez-Moreno, «El arte árabe español hasta los Almo
hades. Arte mozárabe», Ars Hispaniae, III, Madrid, 1951, pp. 99-106, fig. 141. Similares a los 
rollos de los arcos cordobeses son los que decoran algunas de las ventanas de la torre del Agua 
Bendita de Cluny III y de la Charité-sur-Loire, como puede verse en R. Raeber, La Charité-sur- 
Loire, Berna, 1964, fig. 12, pp. 51 y 170-174.

65 Además de P. Deschamps, Ibid., láms. 49 y 101, véase C. Enlart, Manuel d'Archéologie 
franfaise, Paris, 1927, 1/1, pp. 386-387; M. Aubert y otros, L'art monumental román en Tran
ce, pp. 63-64, lám. 82 (Canagobie), lám. 176, pág. 72 (Chauvigny) y lám. 242, pág. 79 (Nou- 
vion-le-Vineux); R.Crozet, L'art...en Saintonge, pp. 124-126 y láms. XXVII,B (Reignac), C 
(Marestay), D (Le Cormenier) y LV,A (Arthenac), C (Jazennes); F. Werner, Aulnay-de-Saintonge, 
Worms, 1979, lám. 334 (Salles-les-Aulnay), y A. Tcherikover, «Romanesque Sculptured Archi- 
volts in Western France. Forms and Techniques», Arte Medievale, 1989/1, pp. 49-75, pág. 51, 
fig. 3 (St.-Jouin-de-Marnes).

Se podría ver en estos 
rollos una variación, aplicada 
al arco, de los modillones de 
lóbulos; pero al ser Zamora y 
Salamanca las provincias más 
ricas en este tipo de arquivol- 
tas y las que más contactos 
nantienen con el Románico 
el Oeste de Francia, su pre- 
incia en las portadas parece 
igada a tal circunstancia. 

Recuérdese que el almohadi
llado ya adorna puertas y ven
tanas del Santo Sepulcro y 
Santa Ana de Jerusalén hacia 
1150, y que en Poitou y Sain
tonge también resulta frecuen
te, tanto en dovelas lisas, 
como en otras decoradas con 
cabezas de animales 65.

Gómez-Moreno señala tal 
tipo de arquivoltas en las igle
sias zamoranas de Santiago del Burgo y San Leonardo, y en la vallisoletana de 
Arroyo de la Encomienda. Hay otras zamoranas (la catedral, San Pedro, Sta. 
María de la Orta) y salmantinas (San Martín) decoradas asimismo con festones 
de rollos, pero, al estar éstos dispuestos de distinta forma, es la portada de 
Santo Tomé de Zamora (Fig. 305) la posible modelo délas abulenses aquí estu-



fl--¡

ffll! W

435

'SI

11 n
Fig. 306,-Santo Tomé el Viejo (portada occiden
tal): arquivolta con palmetas en cercos (y otras 

con rosáceas y entrelazos.

diadas66. La tardía implantación de 
las arquivoltas de rollos en la 
Península -compensada por su 
difusión por León, Asturias, Galicia 
y Portugal en el último cuarto del 
siglo XII- determina una cronología 
igualmente avanzada para las por
tadas abulenses67. La coincidencia 
ornamental, por otra parte, entre 
algunas de las arquivoltas de San 
Nicolás, Santo Domingo y Santo 
Tomé el Viejo, ratifica una datación 
que concuerda, además, con la 
consagración de San Nicolás en 
1198.

2-B) Motivos vegetales

Son tres las portadas abulenses 
-la septentrional de San Nicolás, la 
meridional de San Isidoro y la occi- 

|i dental de Sto. Tomé- provistas de 

' arquivoltas con palmetas en cercos 
(¡1.49-a, b).No nos referiremos a las 
de San Isidoro, conocidas por un 
grabado de los Monumentos Arqui-

“ Algunas de estas portadas se reproducen en M. Gómez-Moreno, Catálogo , de Zamora, t. 
II. lám. 95, pp. 162-164, lám. 181 (Orta) y pp. 155-156, lám. 166 (San Pedro), y láms. 154 (San
tiago del Burgo) y 162 (San Leonardo) y t. I, pp. 99-108 y 150-152, 154 y 303-304; F. Heras Gar
cía, Arquitectura románica en la provincia de Valladolid, pp. 59, 67-74, lám. VIII,a (Arroyo de 
la Encomienda); J. Castán Lanaspa, El Románico (Cuadernos Vallisoletanos, núm. 8), pp. 17-18; 
C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico en la provincia de Zamora, Salamanca, 1989, 
pp. 67-68, figs. 25, 32 (Puerta del Obispo), 41 (San Pedro-lldefonso), 60 (Santiago) y 72 (Sto. 
Tomé de Zamora), y E. Fernández, Ibid., pp. 230-231, lám. 21. El Románico segoviano también 
brinda algunos ejemplos de arquivoltas con rollos, pero éstas parecen más tardías y sus rollos 
están menos desarrollados, como se aprecia en I Ruiz Montejo, El Románico...de Segovia, figs. 
176 (Turruebo), 177 (Castroserna de Arriba), lám. color 12 (El Olmo) y pp. 248-249.

" Además de la ya citada obra de E. Fernández, véase, de la misma autora, La escultura 
románica en ...Villaviciosa, pp. 46-48 (cronología), 301-302 y 345 (Aramil, Lugás, Ciaño (lám. 
34) y Ujo (láms. 35-36); MJ C. Morales-E. Casares, El Románico en Asturias. Zona oriental, pp. 
81-86; G.N. Graf-A. Nobre de Gusmáo, Portugal/2, Madrid, 1988, pp. 77-87, fig. 119 (San 
Pedro de Ferreira), y A. Cid Rumbao, Historia de Allariz, villa y corte románica, Orense, 1984, 
lám. color 1 y pág. 261.

III ®

í

KSi XX. ■ ■ 
WW'-

............... .. .. . . ,
i; -

■ .

j '

. : . .. . .. TV - .



436

Fig. 3O7.-San Millán 
de Segovia (portada 

norte): arquivolta 
con florones en 

cercos perlados.

“ Cfr. los ejemplos abulenses, presentes en las ils. 49-a (San Nicolás) y 49-b (Sto. Tomé), 
además de en M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pág. 164, y J.L. Gutiérrez, Las iglesias 
románicas de...Ávila, pág. 143 y fig. 63 (San Isidoro), con los mostrados en J. Gudiol-).A. Gaya, 
Ibid., Ars Hispaniae, V, figs. 232 (Leyre), 249 (Uncastillo), 316 (San Isidoro de León) y 348 (San
tiago); M. Aubert y otros, L'art...román en France, láms. 117-118 (Oloron), y L.M* de Lojen- 
dio, Navarra, pág. 416.

tectónicos de España y hoy apenas visibles. Las otras dos portadas recurren a 
palmetas de tres o cuatro lóbulos, acompañadas por zarcillos en San Nicolás 
(Fig. 304) y sin éstos, y a veces en posiciones alternas, en Sto. Tomé (Fig. 306).

La aplicación de las palmetas a la decoración de las arquivoltas no es una 
novedad. Palmetas bajo cerchas contornean tímpanos y arquivoltas de desta
cados monumentos del Camino francés (Portada del Cordero de San Isidoro 
de León y las Platerías de Santiago). Lo mismo sucede en San Salvador de Ley- 
re, San Miguel de Uncastillo y Ste.-Marie d'Oloron. Mayor interés, no obs
tante, tiene la portada de San Jorge de Azuelo, por combinarse en ella 
arquivoltas con boceles y motivos análogos a los abulenses: rosáceas en aros, 
oleos de palmetas y palmetas en cercos; y también hay que destacar la pre
tenda de palmetas-florón en la portada de Sta. M- del Rivero de San Esteban 
de Gormaz y en la septentrional de San Millán de Segovia (Fig. 307), envuel
tas por cercos perlados como las de San Isidoro de Ávila 68.

Con todo, más que a un influjo externo, la presencia marginal de este 
motivo en la portada de San Isidoro y su repetición, más decidida, en otras dos



II. 49.

II. 50.

437

Los roleos de palmetas u hojas de distinto tipo son, por otra parte, bastante 
frecuentes en las portadas navarro-aragonesas (Fig. 301); pero no estimamos que 
haya que buscar la inspiración de la arquivolta de San Nicolás en modelos forá
neos, sino en motivos desarrollados por el propio Románico abulense.

Las rosáceas en aros de las arquivoltas abulenses son, sin duda, el ele
mento más llamativo de su Románico y, al mismo tiempo, el rasgo más acu
sado del parentesco existente entre éste y el segoviano. Bajo tal denominación 
se acogen, sin embargo, flores con diferentes formas y número de pétalos. De

de fines del siglo XII, parece 
deberse al deseo de variar la 
ya monótona decoración con 
rosáceas, sirviéndose de un 
motivo muy común en los 
cimacios.

La portada norte de San 
Nicolás es la única de las 
abulenses en aplicar un tallo 
serpenteante de hojas de hie
dra a una de sus arquivoltas 
(¡1.50, Fig. 296)). Coinciden 
tales hojas con las de los 
cimacios de la misma puerta 
y con las que antaño cubrie
ron alguno de los de la porta
da de Sto. Domingo. Dicho 
motivo podría ser una copia 
degenerada de los roleos de 
los cimacios CC10 y CVa (Fig. 

236) de la nave sur de San Vicente y CN1 (Fig. 192) de la cabecera de San 
Pedro.



Fig. 308-San Andrés 
(portada meridional): 
arquivolta interna 
con flores tetrapétalas 
en aro.

I) Rosáceas tetrapétalas

Constan tales flores de pétalos dispuestos en cruz en el interior de un aro 
liso o perlado, y a veces con zarcillos. El tipo más simple aparece en la clave 
de la arquivolta interna de la portada sur de San Andrés, pues los aros que 
envuelven las flores son lisos y carecen de apéndices. La sencillez del motivo 
contrasta, no obstante, con la duplicación de las flores en dicha dovela, hecho 
sin parangón en el Románico abulense (il.51-a). Las otras de la arquivolta se 
reparten de modo uniforme, una por dovela y dentro de aros lisos y concén
tricos, de los que brotan zarcillos simétricos y angulares (Fig. 308).

En Ávila, las flores tetrapétalas sólo reaparecen en la rehecha portada sur 
de San Esteban. Su dependencia respecto a la portada de San Andrés parece 
indudable, a juzgar por la coincidencia en la distribución de las flores por la 
primera arquivolta, la presencia de un motivo distinto en la clave -aquí una 
roseta octopétala en aro lobulado-, y la presumible decoración de una segun-

ahí que, antes de abordar su origen, sea necesario establecer el repertorio for
mal de las rosáceas, su distribución en el conjunto del Románico abulense y 
su presencia en otras tierras.

El orden a seguir se ha determinado en función del número de pétalos y 
de la riqueza ornamental de cada rosácea, sin que ello prejuzgue su ordena
ción cronológica. A ella haremos referencia al agrupar, junto a los que consi
deramos modelos, cada uno de los motivos que se derivan de ellos. 
Atendiendo a la cantidad de pétalos, las rosáceas se dividen en tetrapétalas, 
hexapétalas, heptapétalas y octopétalas. Pero, a las diferencias mantenidas 
>or tal concepto, hay que sumar las debidas a la distinta ornamentación del 
iro que las encierra y a la distribución de los pétalos en sus corolas.



439

b

2
-i

Fig. 309.-San Este- ¿ , 
ban (portada): ’ 

arquivolta interna 
con flores tetrapétalas 

en aro. . *
k v

da arquivolta con estas otras flores. Sus aros son perlados, lo que no sucede 
en las tetrapétalas de San Andrés, pero sí en las octopétalas de su arquivolta 
externa, carentes de zarcillos como en San Esteban (il.51 -b y Fig. 309). La 
ausencia de tetrapétalas en otras partes de esta iglesia avala, además, la rela
ción aquí propuesta.

La aparición de flores de este tipo en las arquivoltas abulenses contó con 
un antecedente en una moldura de la portada sur de Sta. Marta de Tera (Fig. 
232). Se trata, probablemente, del primer ejemplo hispano de tetrapétalas 
aplicadas a una arquivolta, pues podría datar de 1120-1130. Ello y su coinci
dencia con las abulenses en la ausencia de tímpano y en la alternancia de 
arquivoltas lisas con boceles, la convierten en un notable precedente. Al mis
mo tiempo, ratifica nuestra opinión acerca de la cronología del primer romá
nico abulense, no anterior a tales fechas69.

w Cfr. la il 51-a (San Andrés) con la il. 51-b (San Esteban) y la Fig. correspondiente a Sta. 
Marta de Tera. Tras la temprana cronología que M. Gómez-Moreno atribuyó al templo zamo- 
rano en su artículo «Santa Marta de Tera», Bol. Soc. Esp. Exc., 1908, XVI, pp. 81-87 (espec. 
pág. 83: «decenios últimos del siglo XI») y en su Catálogo...de Zamora, pp. 182-186 (espec. 
pág. 186, en donde fecha las figuras relivarias ya en el siglo XII), actualmente hay bastante una
nimidad en considerarlas del segundo cuarto del siglo XII, como indica S. Moralejo en «El 
claustro de Silos y el arte de los Caminos de Peregrinación», El Románico en Silos..., pp. 203- 
223 (espec. pág. 206). En el primer tercio del S. XII las sitúan A. Viñayo (L’ancien royaume de 
León..., pp. 321-327, lám. 139) y ). Yarza (Arte y arquitectura en España, 500/1250, Madrid, 
1979, pp. 195 y 201).

./t..£r-rr

‘•'xí



II. 51.

440

Fig. 310.-San Millán 
de Segovia (portada 
occidental): 
arquivolta interna 
con flores tetrapétalas 
en aro.

La presencia de las tetrapétalas en varias portadas de Segovia reafirma los 
vínculos artísticos entre ambas ciudades. La relación más estrecha la mantie
ne la portada occidental de San Millán, cuya arquivolta interna también se 
adorna con tetrapétalas (Fig. 310). Estas, sin embargo, están inscritas en cír
culos abiertos provistos de zarcillos, lo que prueba la deuda mantenida con el 
repertorio ornamental de los cimacios. Al igual que en la portada sur de San 
Andrés y que en otras arquivoltas segovianas (portada oeste de San Martín, 
casa románica del Marqués de Lozoya), también son dos las flores dispuestas 
en la clave. Ello prueba que se trata de un recurso empleado para salvar una 
deficiencia técnica -falta de espacio-, y no por el deseo de una variatio orna
mental o por intenciones simbólicas.

A los citados ejemplos 
han de añadirse los de las 
portadas de San Clemente 
de Segovia, Valleruela de 
Pedraza (Segovia) y San 
Bartolomé de Sepúlveda 
(Fig. 311). En la segunda 
arquivolta de ésta, las flo
res, pese a su geométrico 
aspecto, coinciden con 
las de San Esteban de 
Ávila en estar dentro de 
aros perlados. Así son 
también los de la tercera 
arquivolta de la portada 
norte de San Millán de 
Segovia (Fig. 307) y de la



Fig. 311 .-San Barto-

441

lomé de Sepúlveda 
(portada): arquivolta 

interna con flores 
tetrapétalas en aro.

70 En relación con los citados templos, véase J.M. Santamaría, «Las iglesias románicas de la 
Comunidad de Villa y Tierra de Pedraza», Estudios Segovianos, XXIII, 1971 (separata), pág. 30, lám. 
XL (Vállemela de Pedraza); J.Gudiol-J.A.Gaya, Ibid, pp. 265-269 (expansión de las arquivoltas con 
rosetas por Salamanca, Ávila y Segovia); H. Pradalier, La sculpture...á la Catedral Vieja de Sala- 
manque, lám. XLIII,a, pp. 15, 67-68 y 117-118 (atribuye la portada occidental a la primera cam
paña constructiva, que data entre 1152 y 1175), F.J. Cabello y Dodero, «La Parroquia de San Millán 
de Segovia», Estudios Segovianos, 1949, I, pp. 413-436 (espec. pág. 432 (en donde fecha los pór
ticos a fines del siglo XII) y 436 (en donde data al templo entre 1112 y 1123, en función de la domi
nación aragonesa en la ciudad, pero que -como ocurre con las dataciones atribuidas al Románico 
abulense nos parece muy temprana), y J. de Contreras, Marqués de Lozoya, Sepúlveda, Segovia, 
s.a., pág. 20. Dicho autor considera la iglesia de San Bartolomé como una de las más antiguas de 
la villa y la fecha entre fines del siglo XI y comienzos del XII. Por nuestra parte, no pensamos que 
sea anterior a la de San Andrés de Segovia, pues dos de los canecillos del ábside, decorados con 
cabezas masculinas, pueden relacionarse con las estatuas-columnas de la portada occidental de 
San Martín de Segovia, no anteriores al último cuarto del siglo XII. Igualmente tardía es la portada 
norte de San Martín de Salamanca, decorada en una de sus arquivoltas con tetrapétalas, según 
señala M. Ruiz Maldonado, El caballero en la escultura..., pp. 115-116.

71 J. Cudiol-J.A. Gaya, Ibid., Ars Hispaniae, V, fig. 455, pp. 298-300 (Rejas de San Esteban); 
I. Ruiz Montejo, Ibid., lám. 1 77 (Castroserna de Arriba), pp. 219-221 y 248-249, e I. Bango, La 
arquitectura románica en ...Pontevedra, pág. 237, lám. CXII,a (Tomiño) y pp. 105-107, fig.17,

..y...

' • ■ v ;

occidental de la catedral vieja de Salamanca, adornada con tetrapétalas 
aspadas70.

El motivo -aunque de un modo marginal y, por lo general, tardío- se repi
te en otras iglesias de Segovia, Soria, e incluso Galicia (Santiago de Breixa, 
Sta. María de Tomiño) 71.



I

442

II) Rosáceas hexapétalas

La iglesia de San Vicente es la única de la ciudad con rosáceas de seis 
pétalos en sus arquivoltas. Las más sencillas son las de la tercera de su porta
da norte, de estigma prominente, pétalos apuntados y en aros con zarcillos 
angulares (Fig. 312). Igual número de pétalos tienen las de la quinta y tercera 
arquivolta de la portada sur (Fig. 295). Se inscriben éstas en aros adornados 
con cuentas perforadas (il.52-a), circunstancia que, sin tener parangón en toda 
Ávila, cuenta con destacadas manifestaciones en el Románico de Borgoña 
(Cluny III, Vézelay, Autun y Charlieu). Prescindiendo de tal detalle, hallamos

En Francia hay ejemplos de flores tetrapétalas inscritas en círculos lisos o 
perlados en iglesias de Gascuña (Ste. Croix d'Oloron, Lescure, Mabourguet 
(Fig. 273)) y Borgoña (Charlieu)72.

V

Fig. 312-San 
Vicente (portada 

norte): arquivoltas 
con rosáceas de 

doble corola y 
hexapétalas.

lám. XXXIII, b y e (Breixa). Como un testimonio de la pervivencia de esta decoración en el siglo 
XIII podemos citar su presencia en la chambrana de una ventana de Sta. Eulalia de Bubal (R. 
Yzquierdo, La arquitectura...en Lugo, pp. 152-154 y 336-b,c), pudiendo considerarse como un 
posible y lejano antecedente de la aplicación de este motivo a las arquivoltas el portal occi
dental de San Juan de Baños (P. de Palol-M. Hirmer, Early Medieval Art in Spain, lám. 2,c.

72 Véase M. Durliat, «Aux origines de la sculpture romane languedocienne. Les chapiteaux 
et le portail de St.-Michel de Lescure», Cahiers de Civilisation Médiévale, V/4, núm. 20, 1962, 
pp. 411-418, fig. 20, e Id., Haut-Languedoc Román, La-Pierre-qui-Vire, 1978, pág. 305-313, 
lám. 140 (Lescure); M. Seuren, «Charlieu und der 'English Style* «, Gesta, XXII/1, 1983, pp- 39- 
48 (fecha los relieves de la portada a comienzos de la segunda mitad del siglo XII), figs. 8 y 11, 
y M. Aubert y otros, L'art...román en France, pp. 60-61, lám. 57 (Charlieu).



443

Fig. 313. -San Juán 
de los Caballeros de 
Segovia (portada 
occidental): arquivol- 
tas con rosáceas de 
doble corola y 
hexapétalas.

rosáceas similares en un arco de la iglesia de Berrocalejo de Aragona (Ávila) 
y en las portadas occidentales de San Juan de los Caballeros (Fig. 313) y San 
Martín de Segovia 73. Las flores de la quinta arquivolta se distinguen de las 
anteriores por la disposición de los pétalos -separados en el arranque y más 
estrechos- y por las cuatro brácteas de sus aros, unas veces lisos y otras per
lados (il.52-b).

En la ciudad de Ávila, las rosáceas hexapétalas de San Vicente sólo halla
ron un reflejo irrelevante en la de la clave de la arquivolta externa de la 
portada norte de San Pedro (Fig. 302) que, como las de siete pétalos que 
le acompañan, está inscrita en un aro sin apéndices (¡I.53-d). Estos apare
cen en las rosetas heptapétalas de su arquivolta interna, de pétalos sepa-

73 Véase, además de lo dicho en la nota anterior sobre Charlieu, R. Oursel, Borgoña, pp. 
241-267, lám. 98 (Autun), 272-288, (Vézelay) y 339-341, lám. 127 (Charlieu: datación poste
rior a 1132, pero no tan tardía como la de Seuren); Ch. T. Little, «Romanesque Sculpture in 
north American Collections. XXVI. The Metropolitan Museum of Art. Part VI. Auvergne, Bur- 
gundy, Central France, MeuseValley, Germany», Cesta, XXVI/2, 1987, pp. 153-168 (espec. pp. 
160-163: Cluny III); W.E. Kleinbauer, «Recent Major Acquisitions of Medieval Art by American 
Museums: Number Four», Gesta, XXI/1, 1982, pp. 75-80 (espec. pág. 76, fig. 7: Cluny III); E.E. 
Armi-E. Bradford, «The Choir Screen of Cluny III», Art Bull. , LXVI, n° 4, 1984, pp. 556-573, y 
D. Jalabert, La Flore sculptée..., (pp. 67-68, lám. 36,B: capitel de Saulieu) para lo relativo a las 
rosetas borgoñonas. En relación con las obras abulenses y segovianas mencionadas, véase C. 
Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila..., pág. 152; L.F. Peñalosa, «La iglesia de San 
Juan de los Caballeros», Estudios Segovianos, ll/núm. 4, pp. 93-121 (espec. pp. 102-103: data
ción del atrio porticado en 1192), fig. 3, y FJ. Cabello y Dodero, «La arquitectura románica en 
Segovia», Estudios Segovianos, IV, 1952, pp. 5-37 (espec. pág. 32: portada occidental de San 
Martín).



II. 52.

444

74 En relación con las portadas abulenses, cfr. la il. 52-b y la lám. 229 del t. II de M. Gómez- 
Moreno, Catálogo...de Ávila, (portada sur de San Vicente), con la il. 53-d, la Fig. 203, y la lám. 291 
del t. II de la misma obra. Del Románico segoviano se han ocupado E. Serrano Fatigati, «Excursio
nes arqueológicas por las tierras segovianas», Bol. Soc. Esp. Excursiones, VIII, 1900, pp. 8-12, 28- 
34 y 59-66; F.J. Cabello y Dodero, «La arquitectura románica...», Ibid., pp. 31-32 (San Quirce y San 
Juan); J. Amador de los Ríos, «Iglesias de Segovia», Estudios segovianos, XI, núm. 33, 1959, pp. 535- 
556; J. de Contreras, Marqués de Lozoya, El Románico segoviano, Segovia, s.a.; Id., Sepúlveda, s.a.; 
F.J. Cabello y Dodero, «La Parroquia de San Millán de Segovia», Ibid.; L.F. de Peñalosa, «La iglesia 
de San Juan de los Caballeros», Ibid.; V.M. Nieto Alcaide, «Dos iglesias románicas de Segovia de 
influjo burgalés», Arte Español, 1962/3, pp. 77-83; J.M. Santamaría, «Las iglesias de la Comunidad 
de Villa y Tierra de Pedraza», Ibid.; P. de Andrés Cobos, «Noticia fotográfica de la iglesia de La Cues
ta», Estudios Segovianos, XVIII, 1966, pp. 229-237, y más recientemente L.M'3 de Lojendio-A.Rodrí
guez, Castilla/2: Soria, Segovia, Ávila y Valladolid (Ibid.), pp. 217-275 y 377-381, e I. Ruiz Montejo, 
El Románico de villas y tierras de Segovia (Ibid.). Pese a ello, las datas que los diversos autores atri
buyen a sus monumentos resultan bastante vagas y están faltas de un estudio comparativo con el 
Románico de las comarcas vecinas y, especialmente, de un análisis en profundidad de las deudas 
que mantienen respecto al arte del Camino. Como muestra de la difusión de este tipo de arquivol- 
tas con rosáceas en la provincia de Segovia, véase 1. Ruiz Montejo, Ibid., láms. 115 (El Alquilé), 159 
(Perorrubio), 193 (La Higuera) y 205 (Peñarrubias).

rados como las de la quinta 
arquivolta de la portada sur de 
San Vicente (Fig. 295).

El mismo tipo de flores apare
ce en la arquivolta externa de la 
portada occidental de San Quirce 
de Segovia. La réplica más preci
sa, sin embargo, se encuentra en 
la occidental de San Juan de los 
Caballeros (Fig. 313). Su coinci
dencia con la portada abulense 
difícilmente podría ser mayor, 
pues ambas concuerdan en la 
disposición de las arquivoltas, en 
el tipo de rosáceas, en los floro
nes de los cimacios y en el aje
drezado de la chambrana. Tal circunstancia y el estilo más avanzado de la 
escultura segoviana, animan a considerar la basílica martirial como modelo. A 
las hexapétalas de dichas portadas hay que añadir las de otras iglesias de su pro
vincia, como las de Peñarrubias, La Higuera, Perorrubio y El Alquité74.

Pero el motivo de las rosáceas, si bien gozó de una particular fortuna en Ávila, 
Segovia y Salamanca, no es exclusivo de estas tierras. Desde mediados del siglo 
XII se incorporaron tales flores a la decoración de arquivoltas del norte peninsu
lar. Estas aparecen en Cataluña (San Pedro de Galligans, Sta. María de Porqueras,



445

b

Fig. 314.-Santa María 
del Mercado de León 
(cornisa): rosáceas en 

aros perlados.

Alós), Navarra (Cirauqui), Burgos (San Pantaleón de Losa, Sta. Cruz de Mena), 
Asturias (Lloraza, Manzaneda) y Galicia (Eiré, Seixón, Gargantans, Sta. María de 
Cástrelos, Santiago de Parada, Moaña, Acibeiro, Padrons, Caaveiro y Breixa)75.

Pioneras en la aplicación de las rosáceas de los cimacios a las molduras 
de sus arquivoltas, fueron las portadas de Sta. Marta de Tera (Zamora) y -aca
so- San Esteban de Gorullón (León)76. Sin embargo, en el espléndido floree i-

75 De la iglesia de Eiré se ocupan M. Chamoso y otros en Calida, pp. 243-267, láms. 93, 94, 
98 y 99. Los restantes ejemplos gallegos pueden verse en I. Bango, La arquitectura románica en Pon
tevedra, láms. L,c y Ll,c, g, pp. 148-152 (Acibeiro), fig. 17 (Breixa), láms. Cl,a, Cll,c, pp. 222-223 
(Sta. María de Cástrelos), lám. CVII,g, pág. 229 (Parada), y R. Yzquierdo, La arquitectura románica 
en Lugo, La Coruña, 1983, pp. 26 y 244, fig. c (rosetas en el intradós del arco de la portada de San 
Pelagio de Seixón, cuyo muro norte muestra la siguiente inscripción «ERA MILESIM/A CENTESIMA 
LXXVIII FECIT IHNS MAGISTER»). Tal disposición de las rosáceas se advierte en algunas arquivol
tas el Oeste francés y en los arcos y nervios del llamado «proto^ótico» de tradición borgoñona (giro- 
la de la catedral de Ávila (M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Avila, II, lám. 20) y cripta y Pórtico de 
la Gloria de la catedral de Santiago), pero nunca se encuentra en las portadas abulenses de filiación 
hispano-languedociana, cuyas rosáceas ocupan siempre el trasdós de las arquivoltas, apareciendo 
siempre frontales. Para las otras regiones, véase C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico por 
la provincia de Salamanca, Salamanca, 1989, fig. 106, pág. 76 (Santibáñez del Río), figs. 109, 1 11 
y pág. 79 (Almenara de Tormes) y fig. 207, pág. 131 (Ciudad Rodrigo); M. Ruiz Maldonado, La igle
sia románica de Almenara de Tormes (op.cit.), pp. 25-28, figs. 19-21 y 23 (ábside) y pp. 34-38, figs. 
31-36 (portada meridional); A. Rodríguez-L.MÚ de Lojendio, Castille Romane, 1, pp. 206-212, lám. 
90 (San Pantaleón de Losa); J. Pérez Carmona, Arquitectura y escultura románicas en...Burgos, pp. 
237-238, fig. 14 (Sta. Cruz de Mena); E. Casares-M® C. Morales, El Románico en Asturias (Centro y 
Occidente), pp. 41 (Manzaneda) y 101 (Lloraza), y J. Gudiol-J.A. Gaya, Ibid., Ars Hispaniae, V, fig. 
60, pág. 41 (Galligans), fig. 66, pp. 48-50 (Porqueras), fig. 129 (Alós) y fig. 302 (Cirauqui).

76 M. Gómez-Moreno, El arte románico español, lám. CLXXXVIII, pág. 133, J. Gudiol-J.A. 
Gaya, Ibid., fig. 356, pág. 224 (Gorullón), y Ma C. Cosmén, Dos iglesias románicas del Bierzo, 
San Miguel y San Esteban de Gorullón, pp. 25-26 y 71-73, láms. 3, 29 y 30 (no se puede apre
ciar con nitidez lo representado en la arquivolta interna, pero tal vez sean palmetas en vez de 
rosáceas), y A. Viñayo, L'ancien royaume de León Román, lám. 139 (Sta. Marta de Tera).



446

i

77 En lo relativo a Borgoña, véase M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, pp. 166-167, figs. 
124-125 (Vézelay), y M. Aubert y otros, Ibid., pág. 58, figs. 28-29 (Avallon), y D. Jalabert, Ibid., 
36,E: Vézelay. Para el Románico italiano pueden consultarse H. Decker, El arte románico en 
Italia, lám. 230, pág. 93 (San Zenón de Verona), lám. 209, pág. 85 (Bominaco), lám. 214, pág. 
86 (Paganica) y M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, fig. 117, pág. 158 (catedral de Verona), 
además de ver la Fig. 215-E (catedral de Ferrara). Respecto a las rosáceas del Poitou, Saimón- 
ge y Charente, véanse las Figs. 209-E (St.-Pierre de Melle, con rosáceas trapezoidales -muy ero
sionadas- en el arco interno de la portada) y 209-D (St.-Jouin-de-Marnes); D. Jalabert, La Flore 
sculptée..., lám. 43,C, pág. 77, lám. 43,D (Saintes); A. Tcherikover, «Romanesque sculpted 
archivolts in Western France. Forms and Techniques», Arte Medievale, 1989/1, pp. 57-58, figs. 
16 (catedral de Angulema) y 17 (fragmento de arco romano conservado en el Museo Munici
pal de Saintes); R. Crozet, L'art román en Saintonge, pp. 18 y 121-122, láms. III,C y XLIX,A 
(Saintes) y lám. LI,B (Villiers-Couture), y R.G. Calkins, Monuments oíMediaeval Art, Londres, 
1985, fig. 73 (Aulnay). Y lo mismo, respecto a una presumible tradición romana en la aplica
ción de las rosetas a los arcos, se podría decir de la portada de la iglesia de Santiago de Coim- 
bra ( R. dos Santos, Historia del Arte portugués, Barcelona, 1960, pág. 9, fig. 9). Una muestra 
de las cobijas y metopas con rosáceas similares a las utilizadas en las arquivoltas abulenses 
puede verse en la Fig. 210-E (Sta. María del Mercado de León); algunas de las otras son repro
ducidas por M. Durliat, La Sculpture...de la Route de St.-Jacques, figs. 242-243, pág. 258 (Iguá- 
cel) y figs. 198, 200, pp. 227-229 (Jaca).

78 Además de nuestras Figs., véase M. Duriiat, Haut-Languedoc Román, láms. 139-140, pp. 305- 
313 (Lescure), y). Cabanot, Cascogne Romane, lám. 111, pp. 271-275 (Tasque) y lám. 203 (Sévignac).

miento de las arquivoltas abulenses y segovianas hubieron de intervenir influ
jos muy diversos. De hecho, si se analiza el reparto de las arquivoltas ador
nadas con este tipo de flores fuera de la Península, se llega a estas 
conclusiones:

a) En Borgoña la aplicación de rosáceas en aros a impostas y arquivoltas 
parece una consecuencia de la asimilación de las presentes en monumentos 
romanos de la región. Lo mismo puede decirse de las que aparecen en porta
das de Provenza, Poitou, Saintonge, o de la Lombardía y Emilia italianas. Igual 
origen tienen, por otra parte, las rosáceas de las cornisas de Toulouse, Jaca, 
Iguácel, Santiago y León (Fig. 314)77.

b) En Gascuña, la forma, modelado y enlaces entre los aros de las rosá
ceas de sus arquivoltas se corresponde de un modo exácto con las de los 
rimados e impostas de sus iglesias. Tal ocurre con las flores hexapétalas de 
as arquivoltas de puertas o ventanas de Sévignac, Simacourbe (Fig. 31 5),Tas

que, Mazéres y Rustan, y con las tetrapétalas de Lescure y Mabourguet (Fig. 
273) 7B. Tanto éstas, como las borgoñonas, prueban cómo, a partir de vías 
diferentes, se pueden alcanzar soluciones similares.

Las rosáceas de Tera y Gorullón siguieron la vía empleada en Gascuña; las 
de Ávila y Segovia, en cambio, parecen haberse inclinado más hacia la pro
pia de Borgoña, el Oeste francés y el norte de Italia.



447

Fig. 315.-Simacourbe 
(portada): arquivoltas 
con rosáceas en aros.

III) Rosáceas heptapétalas

Como en los casos anteriores, se distinguen entre sí por el modelado de 
sus pétalos y el adorno de sus aros: acanalados por lo general y sólo en la 
portada occidental de San Andrés perlados. De igual modo, los zarcillos, 
que acompañan a las heptapétalas de San Andrés, Sto. Tomé el Viejo (Fig. 
306) y San Segundo, faltan, en las de San Isidoro (Fig. 316) y San Pedro 
(Fig. 302). Los rosetas, a su vez, son de pétalos hundidos, bordes angulo
sos, y núcleo resaltado en la arquivolta interna de la portada occidental de 
San Andrés (il.53-a, Fig. 31 7); los tienen resaltados y romos y están hundi
das en su centro en San Segundo y San Isidoro (il.53-c); estrechos y angu
losos en la portada occidental de Sto.Tomé (il.53-b); y están labradas con 
un escaso modelado y sobre discos cóncavos en la portada norte de San 
Pedro (il.53-d).

El modelado y forma de los pétalos varía en función del estilo de cada 
taller, careciendo su número de relevancia para determinar la huella de un 
taller o un posible modelo. Las rosetas de siete pétalos, con todo, no gozaron 
de la popularidad obtenida por las de cuatro, seis u ocho. A las plasmadas en 
las arquivoltas abulenses, sólo podemos añadir las de la portada sur de Sta. 
María de Olmedo (Valladolid). Ciñéndonos a las abulenses, es posible esta
blecer su secuencia cronológica en virtud de las semejanzas y transformacio
nes experimentadas en su modelado. A una primera etapa corresponden las 
de San Andrés, San Segundo y San Isidoro, siendo mucho más tardías las de 
Sto. Tomé y de San Pedro. Las primeras todavía son una consecuencia, geo- 
metrizada y rígida, de las rosetas de San Andrés; las otras, en cambio, son obra 
de un taller sin relación con los anteriores y que, sólo por rutina, incorpora a 
la ornamentación de la portada norte un motivo heredado del primer románi
co abulense.



4

L W

448

Fig. 316. -San Isidoro 
(portada sur): rosáceas 
de siete y ocho 
pétalos.

IV) Rosáceas octopétalas

Las rosáceas de ocho pétalos son las flores más frecuentes en las arqui- 
voltas abulenses. Están presentes en las portadas de San Andrés (ii.54-a), San 
Isidoro (il.54-b), San Segundo, San Esteban (¡1.51-b), Sto. Tomé el Viejo, San 
Pedro y, con doble corola -es decir, con dos capas de pétalos superpuestas-, 
también en las laterales de San Vicente. La diferencia entre unas y otras radi
ca en el adorno de los aros: lisos (San Segundo, San Isidoro, San Pedro y ter
cera arquivolta de la portada sur de San Andrés), perlados, aislados o con 
zarcillos (arquivoltas central y tercera de las portadas sur y oeste de San

Fig. 317.-San X: i 
Andrés (portada 

occ): arquivoltas 
con rosáceas S 
octopétalas.

isa
Osnfe

r* ívéflt¿2,



II. 53.

449

Andrés (il.54-c), exterior de la portada de San Segundo (¡1.54-d) y primera de la 
portada norte de San Pedro (iL54-e)). Las rosetas, por su parte, tienen el botón 
saliente en las arquivoltas intermedias de las dos portadas de San Andrés 
(Figs.308 y 317) y en la norte de San Pedro (Fig. 302), y el centro rehundido en 
las externas de San Andrés y en las de San Isidoro (Fig. 316), San Segundo y San 
Esteban. Un caso especial lo plantea la arquivolta interna de la de San Segundo, 
ocupada, indistintamente, por flores de siete, ocho y nueve pétalos (Fig. 318).

Son las rosáceas de San Andrés las que hacen un mayor alarde ornamen
tal y las debidas a un más esmerado trabajo (Fig. 317). Ello refuerza nuestra 
opinión de que fueron esta iglesia y la de San Vicente las primeras en apli
carlas a sus arquivoltas. Las de San Isidoro, San Segundo y San Esteban mues
tran un adorno más parco, prescinden de las perlas y se limitan a seguir, 
simplificándolo, el modelo establecido en San Andrés.

Flores de ocho pétalos hay también en el Románico segoviano (casa del 
Marqués de Lozoya (Fig. 319), Torreiglesias, Ntra. Sra. de la Asunción de 
Duratón y Perorrubio), salmantino (Ciudad Rodrigo y Santibáñez del Río) o 
vallisoletano (Sta. María de Wamba), pero se trata de ejemplos, por lo gene-



ir

450

Fig. 318.-San 
Segundo de Ávila. 
Portada sur.

n Para las portadas segovianas, véase F.J. Cabello y Dodero, «La arquitectura...en Segovia», 
pp. 31-32 (San Justo); J. de Contreras, El Románico segoviano, pp. 19-20 (arquitectura civil), e I. 
Ruiz Montejo, El Románico de...Segovia, láms. 159 (Perorrubio) y 199 (Torreiglesias). Las otras 
se reproducen en A. Rodríguez-L.M* de Lojendio, Castille Romane, 1, pp. 206-212, lám. 90 (San 
Pantaleón de Losa); C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico por ...Salamanca, fig. 106, 
pág. 76 (Santibañez del Río) y fig. 207, pág. 131 (Ciudad Rodrigo); M- E. Sainz Magaña, El 
Románico soriano. Estudio simbólico de los monumentos, Madrid, 1984, fig. 118 (San Gil de 
Soria: arquivolta central con rosáceas de ocho pétalos); F. Heras García, Arquitectura románica 
de la provincia de Valladolid, Valladolid, 1966, pp. 101-106 (espec. pág. 104: tímpano fecha
do en la Era MCCXXXIII), lám. XVIII,b (Wamba), y J. Castán Lanaspa, Ibid., pp. 19-20.

80 Además de los ejemplos de Coimbra ya indicados y recogidos por G.N. Graf-J. Maltoso- 
M.L. Real, Portugal/1, Madrid, 1987, pp. 133-172 (catedral de Coimbra) y 199-212 (San Tiago) 
y R. dos Santos en su Hd del Arte portugués, pág. 9, fig. 9, y Fig. 214-C (Santiago de Coimbra), 
hay otras portadas portuguesas que también emplean rosáceas en la decoración de algunas de 
sus arquivoltas, como puede apreciarse en G.N. Graf-A.N. de Gusmáo, Portugal/2, Madrid, 
1988, lám. 148, pp. 175-228 (catedral de Braga), lám. 156, pp. 231-241 (Braváes), lám. 175, 
pp. 279-286 (Orada). De los monumentos del Oeste de Francia se ocupa A.K. Porter, Roma- 
nesque Sculpture oíthe Pilgrimage Roads, Vil, lám. 1016 (Corme Royal) y 1086 (St.Vivien). En 
ambos casos se trata -probablemente- de obras de la segunda mitad del siglo XII y algo poste
riores -o a lo sumo contemporáneas- a las arquivoltas abulenses, de ahí que las citemos como 
paralelos y muestra de una tradición decorativa, no como modelos para éstas.

ral, tardíos79. En Portugal resultan interesantes las arquivoltas de la Seo Velha y la 
iglesia de Santiago de Coimbra, con rosetas de ocho y nueve pétalos, y en el Oes
te francés, las de Vézelay, St.-Hilaire de Melle, St.-Jouin-de-Marnes, St.Vivien y 
Corme-Royal, aunque en ningún caso se pueda hablar de paralelos estilísticos80.



II. 54.

451

Fig. 319.-Casa del 
Marqués de Lozoya 
(Segovia): arquivoltas 

con rosáceas de cua
tro y ocho pétalos.

Oísjj
^=4

w -
i..



V) Rosáceas de doble corola

452

81 Algunos de los motivos reseñados pueden verse en I. Ruiz Montejo, El Románico de 
villas...de Segovia, láms. 199 (Torreiglesias), 223 (La Cuesta: con rosáceas similares a las de San 
Quirce y San Juan de los Caballeros de Segovia) y 193 (La Higuera: rosáceas hexapétalas de 
corola simple, pero con pétalos por fuera del aro); P. de Andrés Cobos, «Noticia fotográfica de 
la iglesia de La Cuesta», Ibid., pp. 229-237; M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Zamora, lám. 
171, pág 159 (San Juán), y J. Gudiol-J.A. Gaya, lbid.,Ars Hispaniae, V, fig. 427, pág. 277. La 
portada de Acibeiro aparece en I. Bango Torviso, Arquitectura románica en Pontevedra, pp. 
148-152, lám. Ll,g.

Son, como las anteriores, un motivo ornamental de estirpe clásica. La dife
rencia estriba en que pequeñas flores, generalmente tetrapétalas, se superpo
nen a otra de mayor número de pétalos, completándose el motivo 
conzarcillos angulares y, a veces, hojitas. En función de tales rasgos, las rosá
ceas se agrupan en:

a) rosáceas con tetrapétalas sobre corolas de ocho pétalos (il.55-a).

b) rosáceas de ocho pétalos en sus dos corolas, separadas entre sí por un 
aro interno (¡1.55-b).

c) rosáceas con tetrapétalas y octopétalas separadas por aros y provistas de 
sépalos (il.55-c).

Unas y otras, en Ávila, son exclusivas de las portadas laterales de San 
Icente (Fig. 295 y 312). Las flores del primer tipo ocupan la arquivolta exte- 
ior de su portada sur (iL55-a). Las del segundo, cubren por completo la arqui

volta interna de la portada norte (il.55-b, Fig. 312). Las terceras se extienden 
por la arquivolta interna de la portada sur y por algunas dovelas de su arqui
volta externa (¡1.55-c, Fig. 295).

La nula repercusión del motivo en las restantes portadas abulenses se com
pensa con su difusión por tierras de Segovia. En su capital, rosáceas del pri
mer tipo adornan la tercera arquivolta de la portada occidental de San Millán 
(Fig. 310) y otra de su portada sur (Fig. 320). Las del tercer tipo tienen su répli
ca -aunque sin hojitas externas- en las portadas de San Quirce (Fig. 321) y 
San Juan de los Caballeros (Fig. 322), y con ellas en varias cornisas. Otros 
ejemplos de estas flores se localizan en Torreiglesias, La Cuesta y Madrona, 
pero no son tan fieles al modelo abulense; y menor parecido aún manifiestan 
las de San Juan de Zamora. Un caso distinto es el de la portada norte de Aci
beiro (Pontevedra), con rosáceas rodeadas por una serie de hojitas, como en 
el tercer tipo abulense 81.



3) ORÍGENES DE LAS ARQUIVOLTAS CON ROSÁCEAS

rosáceas gallegas en las notas 75 y 81.

453

Fig. 320.-San Millán 
de Segovia: 
arquivolta con 
rosetas octopétalas.

Las flores en las arquivoltas de las portadas abulenses podrían suponer una 
alusión a la Puerta del Cielo. Recuérdese que ya en el arte paleocristiano, era 
frecuente el uso de rosáceas como estrellas para decorar la bóveda celeste 
(mosaicos del mausoleo de Gala Placidia en Rávena), y que en el Románico 
español tienen forma de roseta las estrellas que guían a los Reyes Magos en el 
tímpano de San Pedro el Viejo de Huesca y en el friso de la portada de Plate
rías en Santiago de Compostela.

Algunas iglesias, como las gallegas de Eiré, Seixón, Tomiño, Acibeiro, 
Cástrelos, Parada y Padrons utilizan rosáceas en la decoración de sus dovelas, 
pero son muy diferentes82. En el Románico zamorano y salmantino son fre
cuentes las arquivoltas tardías con motivos florales; pero éstos suelen adoptar 
formas trapezoidales. Constituyen excepción las portadas de San Andrés de

82 Véase lo dicho sobre las arquivoltas con

Indicio del origen clásico de estas rosáceas y del posible influjo de meto- 
pas, casetones y dovelas de arcos romanos en las portadas románicas, es su 
presencia en el Románico italiano (Verana, Ferrara, Módena, Pisa, Piacenza 
(Fig. 323), Bominaco y Paganica). No deja de ser significativo que su crono
logía, establecida entre 1130-1140, concuerde, aproximadamente, con la de 
las portadas borgoñonas que se sirvieron del mismo recurso. De ahí que, en 
una datación que estimamos prudente, consideremos a las abulenses obra de 
la década siguiente (1140-1150).



II. 55: Rosáceas de doble corola.

454

Fig. 322.-San Juan de los Caballe
ros de de Segovia (port. occ.): 

arquivolta con rosetas octopétalas.
Fig. 323-Catedral de Piacenza (fachada occ.): arquivolta 

con rosáceas de doble corola.

- Fig. 321.-San Quirce de Segovia 
7' (portada): arquivolta con rosetas 
-y octopétalas.



455

Fig. 324,-Avallon (portada): arquivolta con rosá
ceas de siete y ocho pétalos

Ciudad Rodrigo, Santibáñez del Río, 
Almenara de Tormes y la Catedral 
Vieja de Salamanca, fechada por H. 
Pradalier entre 1151 y 1160 83.

Las rosáceas inscritas en círculos 
perlados aparecen desde finales del 
siglo XI en el Románico español, 
pero no en las arquivoltas. Decoran, 
a modo de metopas, las cornisas y 
tejaroces de las catedrales de Jaca y 
Santiago y las iglesias de San Isidoro 
y Santa María del Mercado de León 
(Fig. 314) 84. Desde esa posición 
pudo haber surgido la ¡dea de lle
varlas a las portadas, aplicándolas a 
las arquivoltas. Pero es difícil preci
sar cuándo y por qué se dió este 
paso, acaso motivado por influen
cias extranjeras.

Entre las piezas conservadas en 
el museo de la tercera iglesia de 
Cluny -comenzada en 1088-, hay 
relieves con rosáceas que, según la

81 Véase C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico en la provincia de Zamora, Sala
manca, 1989, figs. 120-121, pp. 103-104 (Sta. María del Azoque de Benavente); Id., Rutas del 
Románico en...Salamanca, pág. 76, fig. 106 (Santibáñez del Río), pág. 79, figs. 109, 111 (Alme
nara de Tormes) y pág. 131, fig. 207 (Ciudad Rodrigo), y H. Pradalier, La sculpture.á la Cate
dral Vieja de Salamanque, lám. XLIII,a, pp. 117-118. Las tetrapétalas, junto a una arquivolta 
lobulada y puntas de clavo, también forman parte de la decoración de la portada norte de San 
Martín de Salamanca, según señala M. Ruiz Maldonado en El caballero en la escultura romá
nica..., pp. 115-116.

” Véase M. Durliat, La Sculpture...de la Route de St.-jacques, figs. 242-243 (Iguácel), 198, 
200 (Jaca), 356 (Santiago) y 421 (Toulouse); M. Cómez-Moreno, El arte románico..., pág. 73, 
láms. LXXVI (Seo de Jaca) y CXCV (St.-Sernin de Toulouse), y M.F. Hearn, Romanesque Sculp- 
ture..., figs. 99 (Toulouse), 102-103 (Platerías). Igualmente se recurre a las rosáceas en la deco
ración de las cornisas del Oeste francés, según señala R. Crozet en L'art román en Saintonge, 
pág. 171, lám. XLVIII,D (Chadenac, Échillais, Marignac), y éste es también el motivo utilizado 
en las cobijas del artesonado de San Millán de Segovia, como puede apreciarse en K. Watson, 
«The Kuíic inscription in the Romanesque cloister of Moissac...», Arte Medievale, 1989/1, pp. 
7-27, fig. 9. Un indicio de esa posible dependencia de las rosáceas de cobijas y metopas la 
ofrecen las cornisas de varias de las iglesias segovianas, adornadas con el mismo tipo de flores 
que llevan a las arquivoltas de sus portadas.



456

Fig. 325-Sévignac 
(portada): arquivoltas 
con rosáceas.

■ T i

85 Algunas de estas obras aparecen en M.F. Hearn, Ibid., pp. 132-139, fig. 93 (reconstruc
ción de la portada occidental de Cluny III), pp. 166-167, figs. 124-126 (Vézelay); M. Aubert y 
otros, L'art...román en France, lám. 28, pág. 58 (Avallon), y R. Oursel, Borgoña, lám. 127, pp. 
339-341 (Charlieu).

86 Vid. supra nota 78.
87 F. Virgilio Sevillano, Testimonio arqueológico de la provincia de Zamora, Zamora, 1978, pp. 

285 y 295, fots. 123-125 (Toro). No debemos olvidar, además, que aparte del temprano uso que 
se hace de las tetrapétalas aspadas en el arco de la puerta de San Juan de Baños (P. de Palol-M. 
Hirmer, Early Medieval Art..., lám. 2,c), también el arte prerrománico asturiano utilizó rosetas en 
círculos o en roleos para decorar algunos de las arcadas del interior de sus templos, como sucede 
en San Miguel de Lillo (Ibid., lám. 32,a) y en Santullano (Ibid., figs. 15-16, pág. 36).

econstrucción que hace Conant de su fachada occidental, ocuparían el alfiz 
Je la portada. Igual disposición ocupan en Paray-le-Monial, y las portadas de 
Vézelay, Avallon (Fig. 324) y Charlieu (ca.1130 y 1150) tienen algunas rosá
ceas en sus arquivoltas85. No habría que descartar, por tanto, un posible influ
jo borgoñón, pero, en razón de su mayor proximidad geográfica y de los 
contactos estilísticos que se aprecian entre el Románico abulense y el del 
sudoeste francés, nos inclinamos a considerar mayor el ejercido por algunos 
ejemplos gascones derivados de Toulouse: Tasque, Rustan, Lescure, Mazéres, 
Sévignac (Fig. 325) y Simacourbe (Fig. 315)8fe.

Otra posible vía para la concepción de estas portadas sería la inspiración 
en puertas y arcadas romanas decoradas con roleos y flores. A una de ellas 
pertenecen, según V. Sevillano, dos dovelas con rosetas trapezoidales descu
biertas en un yacimiento arqueológico cercano a Toro87. De pertenecer real
mente a un arco romano, sus ruinas habrían podido inspirar a los escultores 
del siglo XII y haber determinado, quizá junto a otros posibles restos en las



IV) MODILLONES

- I!

rematadas en volutas o

457

«hojas de agua»

provincias de la Extremadura castella
na, la espléndida floración de este 
esquema ornamental en las portadas 
de Zamora (Fig. 326), Ávila y Segovia; 
no obstante, a falta de mayores indi
cios arqueológicos, es más prudente 
atribuir al influjo de las portadas del 
sudoeste francés, unido al de las meto- 
pas y cobijas del Románico dinástico, 
la multiplicación de este tipo de arqui- 
voltas por Ávila y Segovia.

A) MODILLONES GEOMÉTRICOS

La mayoría de los modillones de San Vicente, San Pedro, San Andrés 
(Fig. 18), San Esteban y La Magdalena (Fig. 28) de Ávila son de tipo geomé
trico (Fig. 327). Los que hoy se ven en las cabeceras de San Segundo y San 
Nicolás son fruto de las restauraciones y se limitan a repertir el motivo más 
simple entre los modillones: la nacela. Predominan los de este tipo en las 
cornisas de Sta. María de la Cabeza (Fig. 31), Sta. María de la Antigua y San

Fig. 326.-Santa Magdalena de Zamora (porta
da): rosáceas trapezoidales de doble corola en 

las arquivoltas.

En contraste con el amplio reper
torio ornamental de cimacios e 
impostas, el conjunto de los modillo
nes románicos abulenses ofrece una 
gama bastante limitada y susceptible 
de ser ordenada en los siguientes 
apartados:

A) GEOMETRICOS: en proa de 
barco, en nacela, en bocel simple o 
compuesto, de rollos, y con varias 
molduras alternas.

B) VEGETALES: 
picudas.

C) ZOOMORFICOS: cabezas y prótomos de animales.

D) FIGURADOS: personajes de cuerpo entero y bustos masculinos y feme
ninos.

y «helécho»,



J—L__—

458

Son también numerosos los modillones absidales de San Andrés (Fig. 18), 
San Esteban y San Pedro (Fig. 330) adornados con tres, cuatro o cinco rollos

Fig. 328.-San Esteban 
(cabecera): modillón 

en nacela con placas 
superpuestas.

Esteban, y abundan en las de las naves de Sto. Tomé y San Andrés, muy res
tauradas.

Fig. 327 -San Pedro 
(exterior de la cabe
cera): cornisa con 
modillón de rollos

í

¿ - - ——-—
A -------H------

/_____

ot**’~. 7 ■ ■ _ ■ ■

Con molduras cóncavas superpuestas se decoran algunos de los ábsides 
de San Pedro y San Esteban (Fig. 328), que tienen como paralelos algunos de 
la colegiata de Castañeda. Uno de la cabecera de San Nicolás añade a éstas 
una piña (Fig. 329), como también se observa en Elines y San Salvador de 
Sepúlveda.



459

Fig. 33O.-San Pedro 
¡cabecera): modillón 

de rollos y sirena 
pisciforme.

Fig. 329 -San Nicolás 
(cabecera): modillón 
en nacela de varias 
placas y con pina.

superpuestos. Se trata de un motivo característicos de la arquitectura califal 
andaluza y del siglo X hispano88. Entre los primeros ejemplos de estos modi
llones en el Románico hispano cabe destacar los de la seo de Jaca y San Mar
tín de Frómista. El motivo se extendió por las iglesias vinculadas al 
«Románico dinástico» español, apareciendo en Sta. María de Sta. Cruz de la

88 Además de M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, II, láms. 310 y 313 (San Andrés), y 
C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., figs. de las pp. 65 (San Esteban) y 1 25-1 26 (San 
Bartolomé), para los precedentes califales y mozárabes véase L. Torres Balbás, «Los modillo
nes de lóbulos», Obra dispersa. I. Al-Andalus, núm. 1, 1981, pp. 144-147; M. Gómez-More
no, Las iglesias mozárabes, pp. 258, 278 y 286; Id., «Arte árabe español hasta los almohades», 
Ars Hispaniae, III, Madrid, 1951, pág. 382, fig. 458 (San Millán de la Cogolla), y E. Fernández, 
Escultura románica en Villaviciosa..., pp. 267, figs. 464 (Valdediós), 465 (Sta. Mera) y 467 
(Selorio).



460

Fig. 332,-Santa Magdalena 
(fachada sur): modillones 

con dos boceles.

Fig. 331 .-Santa María del 
Mercado de León (cabecera): 
modillones de rollos.

Fig. 333 -Argomilla de 
Cayón: modillón con dos 
boceles.



461

89 Véase M. Cómez-Moreno, El arte románico..., pág. 73 daca) y lám. Cl (Frómista); A. 
Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, lám. 34, pág. 158 (Jaca); M.A. García Guinea, El arte 
románico en Falencia, lám. 42, pág. 92 (Frómista); A. Rodríguez-L.M'’ de Lojendio, Castille 
Romane, 1, pág. 119 y lám. color pág. 155 (Cervatos), y A. Viñayo, L'ancien... León Román, 
pág. 327 y lám. color pág. 330 (Sta. Marta de Tera). A la misma órbita artística (León-Tera) per
tenece el modillón de San Esteban de Gorullón reproducido en la lám. 9 de M'1 C. Cosmén, Dos 
iglesias románicas del Bierzo..., pp. 25-26 y 89. Para los ejemplares asturianos -a los que ya 
no hemos hecho referencia-, E. Fernández, La escultura románica en Villaviciosa..., pág. 267 
(Sta. Mera (de uno y cuatro rollos) y Sta. María de Valdediós (de uno y tres rollos, fig. 464); de 
cuatro rollos en San Salvador de Fuentes, San Esteban de Aramil, Sta. María de Narzana, Ujo, 
Seriegomuerto y San Juan de Amandi). También aparecen en San Julián de Viñón, La Magda
lena de los Pandos y Sta. Eulalia de Selorio (fig. 467). La misma autora hace referencia a los 
modillones de rollos palentinos, cántabros y salmantinos).

90 Véase A. Viñayo, Ibid., pp. 313-317 (Románico zamorano) y cfr. C. Luis López, Ibid., fig. 
pág. 75 (fachada sur de San Vicente), y M. Gómez-Moreno, Catálogo... de Ávila, II, lám. 313 
(fachada sur de San Andrés), además de las Figs. que ilustran el texto.

Seros, Sta. María del Mercado de León (Fig. 331), Sta. Marta de Tera y, con 
posterioridad, en muchas iglesias castellano-leonesas”.

Los modillones decorados con dos boceles parecen algo más tardíos, pues 
aparecen en las fachadas meridionales de San Vicente y San Andrés y en la 
cabecera de La Magdalena (Fig. 332). Se repiten en algunas iglesias de Casti
lla (Cuéllar, Silió y Argomilla de Cayón (Fig. 333)) y Zamora (Santiago del Bur
go y La Magdalena)90.

B) MODILLONES VEGETALES

Se cubren éstos con hojas lisas puntiagudas y de «helécho» apuntadas o 
rematadas en voluta. Los primeros aparecen en las cabeceras de San Pedro, 
San Esteban y La Magdalena. Las otras dos variedades proliferan en el con
junto absidal de San Vicente, en donde de los sesenta y siete canecillos de su 
cornisa son cuarenta vegetales. De éstos, veinticuatro se adornan con hojas de 
«helécho» picudas, unas con nervio central hendido y otras con él cubierto 
por perlas o con pequeños folíolos, y lo mismo ocurre en los modillones con 
hojas rematadas en voluta (Fig. 334).

Los modillones vegetales aparecen en fecha temprana en la catedral de 
Jaca y en San Martín de Frómista (Fig. 335), pero es en la capilla de San 
Pedro de la catedral de Santiago en donde descubrimos el modelo de las 
hojas abulenses. Posteriormente éste se extendió a iglesias más cercanas en 
el tiempo a las abulenses, como son Sta. María del Mercado de León, San 
Millán y San Juan de los Caballeros de Segovia (Fig. 336) y San Miguel de 
Fuentidueña.



462

Fig. 336,-San Juan de los 
Caballeros de Segovia: 

modillones.

Fig. 334. -San Vicente 
(cabecera): modillones 

vegetales.

Fig. 335.-San Martín 
de Frómista: 
modillones.



C) MODILLONES ZOOMÓRFICOS

Como a los zoomórficos, podemos dividirlos en dos grupos: el constituido por per-

D) MODILLONES FIGURADOS

Los modillones decorados con figuras humanas son bastante escasos en Ávila.

Fig. 338,-San Vicente 
¡cabecera): modillones 

zoomórficos y vegetales.

Fig. 337,-San Andrés 
(cabecera): canecillo 
zoomórfico.

Los modillones con decoración zoomórfica se presentan en Ávila bajo dos 
modalidades: prótomos de animales o de cuerpo entero. A esta última pertene
cen tres de San Esteban, con un cuadrúpedo, una serpiente y un ave (?) (Fig. 328) 
y uno del ábside central de San Pedro, con una sirena pisciforme (Fig. 330). 
Mayor importancia tienen, sin embargo, los decorados con cabezas de animales. 
Escasean en las cornisas de las cabeceras de San Esteban -en donde parecen figu
rarse una cabra, un felino y quizás un grifo-, de San Andrés (Fig. 337) -con sólo 
una cabeza leonina- y de la Magdalena -con un cuadrúpedo sin cabeza; pero 
abundan en la cornisa absidal de San Vicente. La mayor parte de sus diecinueve 
canecillos zoomórficos muestran cabezas de perros (seis) y felinos (cinco), pero 
también hay cuatro prótomos de grifos, dos bóvidos y dos équidos (Fig. 338).

Como sucede con las restantes piezas debidas a los dos primeros talleres 
de San Vicente, los modillones con mayor semejanza se localizan en las cor
nisas de San Millán de Segovia. Unos y otros contaron con abundantes pre
cedentes en San Martín de Frómista (Fig. 335).



464

Fig. 340.-San Esteban 
cabecera): modillón 

vegetal y con personaje.

Fig. 339.-San Pedro 
(cabecera): modillón 
vegetal y con personaje.

sonajes de cuerpo entero y el integrado por bustos humanos. Al primero, pertene
cen dos modillones de las cabeceras de San Pedro (Fig. 339) y San Esteban (Fig.
340) con figuras masculinas y la sirena descrita anteriormente. Al segundo, dos 
cabezas femeninas y tres masculinas de la cornisa absidal de San Vicente. Las de 
una pareja han sido prácticamente rehechas durante las restauraciones de la segun
da mitad del siglo XIX, a juzgar por las fotografías conservadas de las originales (Fig.
341) . Otra de las cabezas masculinas, con boca y mentón tajados, parece respon
der fielmente al modelo original, pese a mostrar su superficie pulida (Fig. 342). La 
tercera, barbada y cubierta con un gorro de doble pico, ha sido la menos retocada, 
pudiendo apreciarse en ella todavía el estilo del escultor que la labró (Fig. 343). Y 
finalmente, la segunda de las cabezas femeninas semeja totalmente nueva. Contri
buye a tal impresión la piedra utilizada -blanca y distinta a la de la mayoría de los 
canecillos- y los acusados rasgos de su rostro: ojos perfilados y de pupila excava
da, pómulos y barbilla salientes, nariz recta y boca pequeña; pero, como la ante
rior, tiene su modelo en la Sta. Sabina de la portada meridional (Fig. 344).

Todas ellos son obra, junto con los restantes modillones de la cabecera, del 
segundo taller de San Vicente. En líneas generales, sus rostros permiten relacionar
los con canecillos y altorrelieves realizados en las iglesias de Santiago y la Virgen 
de la Peña de Sepúlveda (Fig. 345), San Miguel de Fuentidueña y la Anunciación 
de Duratón por escultores de estilo afín al del «Maestro de la Portada Sur» de San 
Vicente; pero también ostentan bustos humanos algunos modillones de San Quir- 
ce (Fig. 348) y San Millán de Segovia. De rasgos más exagerados, aunque influidos 
por dicha órbita artística, son los modillones de la iglesia de El Olmo (Segovia).



I

465

Fig 341.-San Vicente: 
modillones con bustos 
humanos repulidos en 
el s. XIX.

Fig. 342-San Vicente: 
modillón con busto 

masculino.

Fig. 343,-San Vicente 
(cabecera): modillón con 
busto masculino.

Pero, dado que habremos de dedicar un apartado al estilo de las figuras de la por
tada meridional de San Vicente, no es preciso extenderse en tales relaciones.



Fig. 345,-Virgen de la Peña

• >■ ■■■

466

de Sepúlveda (fachada sur): 
modillones con bustos 
humanos.

Fig. 344-San Vicente 
(cabecera): modillón con 

busto femenino restaurado 
en el s. XIX.

Fig. 346.-St.-Caprais d'Agen (cabecera): 
modillón con busto masculino 

(cortesía de S. Moralejo).



467

Fig. 347.-San Martín de 
Frómista: modillón con 
busto femenino y otros 
zoomórficos y vegetales.

Fig. 348-San Quirce de ■ 
Segovia (cabecera): modi- ■ 

¡Iones con bustos humanos. B

” Véase, además de las Figs. de nuestro texto, M.F. Hearn, Romanesque Sculpture, figs. 99- 
100 (St.-Sernin de Toulouse), 103 (Platerías), 133 (Moissac), y M.A. García Guinea, Ibid., lám. 
42 (Frómista). Son, con todo, de destacar los modillones del Oeste francés, tanto por su varie
dad como por ciertas similitudes estilísticas que en algunos casos pueden apreciarse entre ellas 
y las figuras del 2° taller de San Vicente, corno puede apreciarse en algunos de los reproducidos 
por F. Werner, Aulnay-de-Sainlonge und die Romanische Skulptur in Westfrankreich, Worms, 
1979, figs. 72, 75 (Aulnay), 431 y 434-440 (St.-Mande-sur-Bredoire), y N. Kenaan-Kedar, «Les 
modillons de Saintonge et du Poitou comme manifestation de la culture falque», Cah. Civ. Méd., 
XXIX/4, 1986, pp. 311-330, figs. 6, 23 (Civray), 12 (Aulnay), 19 (Cahors), 20, 24 (Surgéres), 22 
(Foussais), 25 (Rétaud), 26 (Rioux), 27 (Matha), 29 (Chauvigny) y 30 (Parthenay).

J,

Sus precedentes se localizan a lo largo de los Caminos de Peregrinación, 
en iglesias como St-Sernin de Toulouse, St-Caprais d'Agen (Fig. 346), St-Hilai- 
re de Melle o San Martín de Frómista (Fig. 347)





469

V) LA ESCULTURA ROMÁNICA ABULENSE:
ESTILO

Bajo su aparente uniformidad, la escultura románica abulense mani
fiesta una notable diversidad estilística. Las semejanzas que resultan del 
recurso a motivos afines dejan entrever facturas y técnicas muy distintas, 
hasta el punto de que la noción de «maestro» parece imponerse a la más 
genérica de «taller». Hemos de aclarar, con todo, que bajo el concepto de 
«maestro» no pretendemos señalar personalidades artísticas de especial 
relevancia; lo aplicamos, más bien, a aquellos escultores -unas veces bue
nos y otras muchas ni siquiera mediocres- poseedores de una «mano» o 
«estilo» que permite diferenciar su trabajo del de otros canteros del mismo 
obrador. Reservamos, en consecuencia, el apelativo de «Maestro» a aque
llos que, además, parecen haber dirigido las labores escultóricas de cada 
taller.

Es indudable que tales Maestros hubieron de contar con la colaboración 
de otros canteros en la realización de algunas piezas. Tal es el caso del que 
decoró la portada sur de San Vicente, bajo cuyas enseñanzas se distingue la 
labor del que hemos designado como «segundo taller de San Vicente». Algo 
similar pudo haber ocurrido en la decoración del exterior de la cabecera de 
San Pedro. Con todo, no parecen haber sido muchos los artífices del Románi
co abulense. Su número, en muchos de los casos, se reduce a dos o tres por 
iglesia, habiendo trabajado algunos en más de un edificio.

Significativa es la sucesión de facturas similares en San Pedro, San Andrés, 
San Isidoro, San Segundo y Sto. Tomé de Ávila. Dado que su estilo no se 
encuentra en otros pueblos de la comarca, es muy posible que haya sido un 
mismo escultor el que trabajó en dichos obradores. La labor que éste y sus



470

colegas desempeñaron en la ciudad tampoco hubo de ser muy prolongada, 
según sugiere el análisis del primer taller de San Vicente. En el interior de su 
cabecera parecen haber trabajado dos escultores: el Maestro, de rica inventi
va, y el probable autor de los capiteles con felinos sin pelaje, relacionado con 
uno de los maestros de la cabecera de San Pedro. En la de San Vicente, para 
la labra de los cuarenta capiteles del interior habrían bastado poco más de tres 
años, aun a razón de cuatro semanas por pieza y siendo debidos a un único 
escultor. Como estimamos que fueron dos, su ornamentación podría haberse 
completado antes, y períodos de tiempo análogos habrían bastado en las res
tantes fábricas.

Puesto que en un mismo taller trabajan, en ocasiones, escultores de pro
cedencia muy diversa, y dado que el objeto de este estudio es poner de mani
fiesto la filiación de la escultura románica abulense, hemos considerado 
oportuno agrupar a los diferentes maestros y a sus respectivos equipos en fun
ción del lugar de formación de cada uno. Ello no siempre implica una abso
luta dependencia de éste, ni un desconocimiento o falta de contactos con 
otros focos románicos. Así, al situar bajo el epígrafe de una determinada 
corriente a un maestro o taller no estamos aludiendo a un influjo exclusivo, 
sino al prioritario o determinante de la configuración final de su producción 
escultórica. Por otra parte, ha de tenerse en cuenta que junto a «Maestros» de 
formación bien precisa y venidos de otros puntos del norte peninsular o el 
sudoeste francés, trabajan discípulos que, sin tener un estilo definido con 
anterioridad a su llegada a Ávila, acaban adoptando buena parte de las «rece
tas» del director del taller, haciéndose con un estilo que, aun distinguiéndose 
netamente del de su maestro, sigue de cerca su orientación y recrea un reper
torio ¡cónico y ornamental semejante. A éstos hay que sumar aquellos cante
ros que, habiendo comenzado su aprendizaje en la misma ciudad, se sirven 
de un cierto eclecticismo en su trabajo, adoptando rasgos estilísticos y moti
vos de unos y otros maestros, pero sin alcanzar la discreta calidad formal de 
éstos o de sus inmediatos seguidores.

Entre las diversas corrientes que se aprecian en la escultura abulense del 
segundo tercio del siglo XII cabe destacar -por la intensidad de su influjo y 
por el número de obras a las que afectan- la leonesa y la cántabra. De for
mación mayoritariamente leonesa hemos de considerar al «Maestro del pri
mer taller de San Vicente» y al «Maestro de la cabecera de San Andrés». El 
primero, en cuyo estilo se detectan influjos aragoneses -fácilmente explica
bles por la misma evolución de la escultura leonesa en el primer tercio del 
siglo XII y por la comunidad estilística que para entonces se había producido 
entre los más destacados focos del Camino de Peregrinación-, influyó de un 
modo decisivo en el «maestro del absidiolo norte de San Pedro». Este, aun sin 
haberse formado en tierras de León, sigue fielmente las directrices marcadas 
por su maestro, razón que permite adscribirle a la corriente leonesa de la



471

' De la repercusión del estilo del llamado «Maestro de Jaca» -identificado por S. Mora- 
¡ejo como el «Maestro principal de Frómista» en virtud del lugar en donde se gestó su esti
lo- se ha ocupado especialmente dicho autor en diversos artículos, entre los que cabe 
resaltar «Sobre la formación del estilo escultórico de Frómista y Jaca», Actas del XXIII Con
greso Internacional de Historia del Arte (Granada, 1973), I, ¿ranada, 1976, pp. 427-434 
(espec. pp. 429-433); Id., «Pour l'interprétation iconographique du portail de l'Agneau á 
Saint-lsidore de León: les signes du Zodiaque», Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, VIII, 
1977, pp. 137-173 (espec. pp. 146, 1 63); Id., «La sculpture romane de la cathédrale de Jaca. 
État des questions», Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, X, 1979, pp. 79-106 (espec. pp. 82- 
93); Id., «Un reflejo de la escultura de Jaca en una moneda de Sancho Ramírez (+ 1094)», 
Studi in onore di Roberto Salvini, Florencia, 1984, pp. 29-35, Fig. 1; Id., «The Tomb of 
Alfonso Ansúrez (+ 1093): Its Place and the Role of Sahagun in the Beginnings of Spanish 
Romanesque Sculpture», Santiago, Saint-Denis and Saint Peter. The Reception of the Román 
Liturgy in León-Castile in 1080, Nueva York, 1985, pp. 63-100 (espec. pp. 64, 76-80), e Id., 
«San Martín de Frómista, en los orígenes de la Escultura Románica Europea», ¡ornadas sobre 
el Románico en la provincia de Falencia (5-10 agosto de 1985), Patencia, 1986, pp. 27-37. 
De las opiniones de dicho autor y de las expresadas por G. Gaillard (Les débuts de la sculp
ture romane espagnole. León-Jaca-Compostelle, París, 1938) se hace eco M. Durliat en el 
capítulo dedicado a «L'égl¡se Saint-lsidore de León» de La Sculpture romane de la Route de 
Saint-)acques, Mont-de-Marsan, 1990, pp. 358-389 (espec. pp. 363, 366, 369, 372, 382 y 
385). Ilustran ampliamente tales relaciones las láminas ofrecidas por M. Gómez-Moreno, en 
El arte románico español, Madrid, 1934.

2 De las relaciones entre la escultura de San Segundo, San Esteban y San Nicolás de Ávila 
y el Románico cántabro ya hemos tenido ocasión de ocuparnos en «Repoblación y artistas iti
nerantes: la contribución de Cantabria a la escultura románica abulense», Actas del VI Con
greso Español de Historia del Arte: «Los Caminos y el Arte» (Santiago, 1986), Santiago, 1989, 
II, pp. 219-231. Véase también M.A. García Guinea, El Románico en Santander, Santander, 
1979, I, pág. 149 y II, pp. 127-128.

escultura abulense'. A la cántabra, en cambio, pertenecen el «maestro de 
Sansón» del absidiolo sur de San Pedro, el «Maestro de la cabecera de San 
Segundo», el «Maestro de la cabecera de San Esteban» y el «Maestro de la 
cabecera de San Nicolás». En su estilo, son las relaciones con el arte gestado 
en las colegiatas de Elines, Santillana, Cervatos o Castañeda las que se advier
ten de un modo más patente; pero no ha de olvidarse que el Románico mon
tañés del primer tercio del siglo XII, determinado en buena medida por el de 
Frómista, también parece haber estado sometido a un más vago influjo nava
rro-aragonés, posibilitado tanto por el Valle del Ebro, como por el someti
miento de las tierras orientales cántabras al Reino de Aragón bajo el gobierno 
de Alfonso I el Batallador2.

Otro tanto sucede con la influencia aquitano-bearnesa que se registra 
en la labor del «Maestro de la portada sur de San Vicente», pues conocidos 
son los lazos de dependencia que unían a los señores gascones con la 
monarquía aragonesa en tiempos del Batallador, así como el parentesco 
que existe entre el arte de Uncastillo y el de Ste.-Marie d'Oloron, Lesear o



472

3 A los vínculos entre el Batallador y los señores gascones alude J.M’ de Lacarra en Historia 
del reino de Navarra en la Edad Media, Pamplona, 1975, pp. 149-161, y en la Vida de Alfonso 
el Batallador, Zaragoza, 1971, pp. 18-19, 75-80 y 116. Acerca de las relaciones estilísticas entre 
los citados monumentos véase J. Lacoste, «Le portail román de Sainte-Marie d'Oloron», Revue 
de Pau et de Bearn, 1973, pp. 74-78, e Id., Sainte-Foy de Morlaas, Pau, 1976,pp. 9-14 y 25-27, 
además de M'3 F. Cuadrado, La iglesia de Santa María del Camino de Carrión de los Condes y 
su programa escultórico, Falencia, 1987, pp. 213-216, 228-231, 235-243 y 271-276.

Sévignac 3. Con todo, es en la producción escultórica del decorador del 
ábside central de San Pedro, el llamado «maestro del Génesis», donde más 
nítidamente se destacan las relaciones con Aragón.

Aparte de esas grandes corrientes, en la escultura abulense se registran 
relaciones ocasionales con otros focos artísticos. Así, el escultor del lado 
izquierdo del ábside central de San Andrés, al que podríamos bautizar como 
«maestro de los felinos», aun manifestando ciertas relaciones con el románi
co cántabro, parece deber su formación al taller del transepto sur de la iglesia 
de Silos, en tanto que de Zamora procede la inspiración para las arquivoltas 
de rollos de las portadas de San Nicolás y Sta. María de la Antigua, y para la 
decoración geométrica y vegetal de la portada norte de San Pedro. Más difí
cil resulta precisar el origen de las figuras que siguen el arco de una de las 
arquivoltas de la portada sur de Sto. Tomé el Viejo, aunque es posible que el 
autor de la misma hubiera tomado su modelo de las tierras del norte de Bur
gos. Tales influjos, al igual que los zamoranos, no ocultan, sin embargo, la evi
dente formación local de los talleres que alzaron tales portadas. A talleres 
formados asimismo en Ávila hemos de imputar, finalmente, las portadas de 
San Andrés, San Segundo y San Esteban, y la decoración de San Isidoro, Sto. 
Tomé el Viejo, la Magdalena, Sto. Domingo y Sta. María de la Cabeza (San 
Bartolomé).

Así pues, de acuerdo con los diferentes estilos de unas y otras fábricas y 
en orden a la cronología relativa que les atribuimos, resultan los siguientes 
talleres:

1) El taller de la cabecera de San Vicente

2) El taller de la cabecera de San Pedro

3) Los talleres de la cabecera y naves de San Andrés

4) El primer taller de San Segundo

5) El taller de San Esteban

6) El taller de San Isidoro

7) El segundo taller de San Vicente



A) CORRIENTE LEONESA:

campaña de San Vicente» y su taller

473

8) Talleres de las portadas de San Andrés y San Segundo

9) Talleres de Santo Tomé el Viejo

10) Talleres de San Nicolás

11) Talleres del Románico tardío abulense: Sta. María de la Antigua, Sta. 
Magdalena, Sto. Domingo, Sta. María de la Cabeza

12) Talleres de la segunda campaña de San Pedro.

1) El «Maestro de la primera

4 Véase lo relativo a San Isidoro en los artículos de J. Williams, «San Isidoro de León: Evi- 
dence for a New History», The Art Bulletin, LV, núm. 2, 1973, pp. 170-184, Figs. 4 (planta) y 
22 (inscripción del ábside norte con la Era MCLXII -1124-), y «La arquitectura del Camino de 
Santiago», Composlellanum, XXIX, núm. 3-4, 1984, pp. 267-290 (espec. pp. 286-290), Figs. 5 
(planta de la primera iglesia románica) y 6 (planta de la actual iglesia de San Isidoro), y cfr. con 
la planta de San Vicente ofrecida por E.M11 Repullés y Vargas que reproducimos en la Lám. I. 
Recientemente, I. Bango («La iglesia antigua de Silos: Del Prerrománico al Románico pleno». 
El Románico en Silos. IX centenario de la consagración de la iglesia y claustro (1088-1988), 
Silos, 1990, pp. 317-376 (espec. pp. 355-359, n. 209)) ha venido a cuestionar dicha depen
dencia, sugiriendo que la planta de San Vicente podría derivar de la de la nueva iglesia de San
to Domingo de Silos; opinión con la que no podemos estar de acuerdo dadas las estrechas 
relaciones qye observamos entre el repertorio ornamental de las basílicas abulense y leonesa, 
y la ausencia de éstas respecto al templo silense.

El primer taller de San Vicente es el responsable de la decoración de los 
tres ábsides de la iglesia bajo la probable dirección del tracista del templo. En 
efecto, tanto su planta, como el repertorio ornamental de su cabecera siguen 
de cerca el ejemplo de San Isidoro de León. Incluso es posible que haya sido 
uno de los escultores de esta fábrica el que llevó a cabo la mayoría de los 
cimacios e impostas de los ábsides de San Vicente. Elementos como las tetra- 
pétalas inscritas en círculos abiertos de los cimacios CC6 y CC5 son caracte
rísticos de la última campaña leonesa (Fig. 268). Lo mismo ocurre con las 
rosetas de ocho pétalos y los tréboles del cimacio CS6-8 (Fig. 140), cuyo 
modelo se encuentra en un cimacio de la nave sur de San Isidoro (Fig. 261). 
Ejemplos análogos los proporcionan los cimacios CN6-8 (Fig. 239) y CC10, 
entre cuyos precedentes leoneses podemos destacar el del capitel de la Psi- 
costasis del ábside norte de San Isidoro, y los roleos de tetrapétalas, de factu
ra muy semejante en ambos templos (Figs. 81 y 276)4.



474

5 Véase, además de D.L, Simón, «Le sarcophage de doña Sancha á Jaca», pp. 107-124, Figs 
1-3 (sarcófago), 6, 7, 10 y 11 (tímpanos de San Pedro el Viejo) y 8 (capitel del pórtico sur de 
la catedral de Jaca), M. Cómez-Moreno, El arte románico español, pp. 167 y 81 (relaciones 
Aragón-Ávila). Por cierto que esas mismas características anatómicas pueden recordar las figu
ras labradas por el taller del Maestro del abad Begon de Conques, según puede apreciarse en 
M. Durliat, La Sculpture romane de la Route de Saint-Jacques, pp. 41 7-444, Figs. 462, 463.

En el citado absidiolo, el escultor parece haber estado sometido a un doble 
influjo, puesto que si bien los motivos pertenecen al repertorio leonés, pare
ce de ascendencia aragonesa el estilo de las figuras de los capiteles CS9, CS10 
y CS6-8. En efecto, tanto sus rostros, de fuerte mandíbula, ojos perfilados, 
narices y bocas pequeñas, como su robusta anatomía los aproximan a los 
ángeles del tímpano de la portada norte de San Pedro el Viejo de Huesca. A 
tales características han de unirse los ropajes plisados de las figuras, evoca
dores del estilo divulgado por Aragón en el primer cuarto del siglo XII (capi
teles del pórtico sur de la seo de Jaca dedicados a la historia de San Lorenzo, 
el ya citado tímpano oscense, el sepulcro de Dña. Sancha...). Ha de recordar
se al respecto, que ya Cómez-Moreno consideraba el grupo femenino del sar
cófago de doña Sancha como el más claro modelo para la Sta. Sabina de la 
portada sur de San Vicente. De ello infería una cronología bastante más tem
prana que la sostenida aquí, pero, dejando eso aparte, nos parece indudable 
el eco del estilo del sarcófago en los capiteles del interior de la cabecera de 
San Vicente5.

También en los capiteles decorados con animales se observa una mezcla 
de influencias. Seres híbridos como las sirenas aladas (CC2) o los grifos (CN1 
y CS1 3) de la cabecera de San Vicente cuentan con modelos iconográficos en 
San Isidoro de León (Fig. 152). Se advierte el influjo leonés, además, en la 
semejanza entre el plumaje de sus animales y el aplicado por el escultor abu- 
lense a híbridos y aves (Figs. 103, 131 y 146). Las plumas están labradas del 
mismo modo que los folíolos de algunos «heléchos», pudiendo advertirse en 
ello un recurso estilístico del primer maestro de San Vicente imputable a su 
formación leonesa. A ella puede deberse, igualmente, el aspecto robusto y 
rotundo de sus animales. Lo mismo sucede con los leones de cabezas incli
nadas hacia el suelo del capitel CC10, que, aun contando con precedentes en 
el cimborrio de Frómista, la capilla de Loarre y el transepto N. de la catedral 
de Santiago, reproducen los de un capitel del interior de San Isidoro (Fig. 185).

Este influjo leonés se combina con otros languedocianos y aragoneses. 
Así, si bien los grifos del capitel CS13 dependen de un capitel de la fachada 
sur de San Isidoro, los del capitel CN1 (Fig. 105) tienen una anatomía seme
jante a los grifos rampantes de un lateral del sarcófago de doña Sancha. Una 
muestra, por otra parte, del conocimiento que dicho escultor tenía del arte



I

475

6 Los grifos del sarcófago de doña Sancha se reproducen en A. Canellas-A. San Vicente, 
Aragón Román, La-Pierre-qui-Vire, 1971, lám. 85, pág. 237. Para los leones, en cambio, véan
se las Figs. 349 y 364 (Santiago) y 148 (St.-Sever) de M. Durliat, La Sculpture...de la Route, 
pág. 336; los «lions souriants» de las Figs. 219 (Moirax), 207 (Agen) y 202 (Mézin) de ). Caba- 
not en, Les débuts de la Sculpture romane dans le Sud-Ouest de la France, París, 1987, pp. 153- 
155, y véase S. Moralejo, «La sculpture romane de la Cathédrale de Jaca. État des questions». 
Les Cahiers de St.-Michel de Cuxa, X, 1979, pp. 79-106 (espec. pp. 93-97), fig. 23.

7 Cfr. las hojas imbricadas del abaco del capitel CN2 de San Vicente con las del capitel de 
Uncastillo de la fig. 280 de M. Durliat, La Sculpture...de la Route..., pág. 281, y las similares de 
los capiteles de sus Figs. 208, 225 (Jaca), 236, 239, 241 (Iguácel), 270, 273 y 275 (Loarre). Una 
solución análoga se adopta en el dado del ábaco de un capitel del exterior de la cabecera de San 
Andrés, y para el que hay un interesante paralelo en San Martín de Elines, según puede verse en

M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: la contribución de Cantabria a la escul
tura románica abálense», Actas del VI C.E.H.A..., pág. 222, Figs. 11 (San Andrés) y 12 (Elines).

" Véase M. Cómez-Moreno, El arte románico..., pp. 110-111 y 129, láms. CLXXIII, CLX- 
XIX,b (Santiago), CXXXVII (San Isidoro); A. Viñayo, L'ancien...León Román, láms. 138 y color 
pág. 329 (Tera), y H. Pradalier, La sculpture monumental á la Catedral...de Salamanque, pp. 
102-103, láms. XXXII,a, XXXIII,b.

languedociano la proporciona el león pasante del capitel CN2 (Fig. 109). La 
complexión robusta del felino y su ensortijada melena evocan los leones del 
interior de San Isidoro y, de un modo general, los de ascendencia tolosana del 
transepto y Platerías de la catedral de Santiago. Pero, en vez de su amenaza
dor aspecto, los leones de San Vicente ofrecen un semblante amable. Ello trae 
a la memoria los «lions souriants» de ciertas iglesias gasconas (St.-Sever, Moi
rax, Hagetmau, Mézin, Agen...). Los otros cuadrúpedos del capitel del absi-
diolo norte de San Vicente muestran, en cambio, una melena de mechones 
lacios y largos, semejante a la de los leones del tímpano de Jaca y también 
presente en algunos leones gascones6.

A estos detalles hay que añadir, en
tallo cubierto de hojas imbricadas

en Ávila

el mismo capitel CN2, la presencia de 
un tallo cubierto de hojas imbricadas en el centro del ábaco. Tan peculiar 
motivo ornamental sólo halla en Ávila una vaga correspondencia en un capi
tel exterior del ábside central de San Andrés. En cambio, se repite de un modo 
muy preciso en otro de la portada de San Martín de Uncastillo7.

Los capiteles vegetales, por su parte, obedecen a uno de los tipos más 
socorridos del Románico dinástico hispano: el de los «heléchos» de folíolos 
romos. Pero a los compostelanos y leoneses (Fig. 219), el maestro de San 
Vicente les añade un nervio (Figs. 207 y 213), elemento propio del follaje de 
capiteles algo más tardíos, como vemos en Sto. Tomé de Zamora, Sta. Marta 
de Tera y San Millán de Segovia. Los «heléchos» abulenses tienen, además, 
los folíolos modelados «en cuchara», mientras que en los capiteles de Santia
go, San Isidoro de León o Frómista, suelen individualizarse mediante contor
nos muy resaltados8.



476

De lo expuesto hasta aquí se desprende la filiación «hispano-languedo- 
ciana» de los capiteles de la cabecera de San Vicente de Ávila. Por otra par
te, su relación con la última campaña de San Isidoro y, parcialmente con 
obras aragonesas datadas en torno a 1120-1125, permiten situar los comien
zos de San Vicente algo después, y fechar la escultura de su primer taller en 
el segundo cuarto del siglo.

Esta manifiesta una notable homogeneidad. Los rasgos faciales y propor
ciones de sus figuras ofrecen una gran semejanza (Figs. 81, 140 y 143), y lo 
mismo ocurre con los capiteles decorados con grifos (Fig. 105), garzas (Fig. 
131), tórtolas (Fig. 239) y leones de melena abundante (Figs. 44 y 170), debi
dos posiblemente a la misma mano. Los felinos sin melena de los capiteles 
CS5-7 (Fig. 179) y CS11 parecen apuntar en otra dirección, pero la similitud 
de sus cabezas con la de la bestia del capitel CS2 (Fig. 103), los vincula a la 
misma corriente estilística. Cuentan con paralelos en la nave norte (Fig. 181) 
y portadas de San Vicente y en la cabecera de San Pedro, y su postura se repi
te en los leones de los capiteles CC1 8 y CC20 de San Andrés, provistos de una 
rala melena de bucles (Figs. 111 y 118). Unos y otros podrían derivar del tipo 
de león de cuello alto, cabeza fina y melena rala del tímpano de la catedral 
de Jaca (Fig. 98).

Carecen de un modelo escultórico preciso los capiteles CC6 y CC5 de la 
capilla central de San Vicente, decorados con un castillo (Fig. 93) y un ele
fante (Fig. 91), y probable obra del mismo artista. El elefante tiene una estruc
tura corporal análoga a la de la bestia del capitel CS2 (Fig. 103), en tanto su 
cabeza, sin trompa, resulta similar a la de los felinos de los capiteles CC9 y 
CS5-7 (Fig. 179). Todo ello, unido a los «heléchos» que lo flanquéan -iguales 
a los de los capiteles CC8 y CC9, nos permite atribuirlo al maestro de la cabe
cera de San Vicente.

Dichos capiteles responden a unos rasgos estilísticos uniformes, destacan
do por su cuidada talla. Tanto los personajes, como los animales y plantas 
muestran un relieve acusado y minucia en los detalles, ya sean ojos, cabellos, 
plumas, orejas, pezuñas o garras. Son figuras naturalistas, debidas a un escul
tor que, sin ser un notable artista, sabe recrear dignamente los modelos toma
dos del arte leonés, aragonés y gascón con un estilo propio. A este «Maestro 
del primer taller de San Vicente» cabe atribuirle igualmente el proyecto arqui
tectónico de la iglesia, pues la fuerte impronta leonesa de la decoración con
cuerda con las trazas -también leonesas- del templo.

La coincidencia temática que existe entre muchos de los capiteles de las 
cabeceras de San Vicente y San Pedro hace sospechar que fue un mismo 
maestro el autor de su programa iconográfico. Asi como sus plantas respon
den al modelo de San Isidoro de León, sus capiteles coinciden en presentar 
«heléchos», leones o grifos reunidos, sirenas aladas, garzas, tórtolas y la his-



477

toria de Sansón. Una vez principiadas las obras en ambos templos y puestos 
a trabajar los respectivos equipos de canteros, el responsable común podría 
haberse concentrado en la talla de los capiteles del interior de la cabecera de 
San Vicente, dejando a un colaborador la responsabilidad de repetir sus 
modelos en la cabecera de San Pedro. Así lo sugieren tanto la coincidencia 
temática entre muchas de sus piezas, como la menor calidad de algunos capi
teles de San Pedro.

Realizados los capiteles, cimacios e impostas del interior de la cabecera 
de San Vicente, se procedió, en el transcurso de la misma campaña, a deco
rar su exterior. Para ello, se simplificó el número de motivos, predominando 
las hojas de «helécho», lisas o con folíolos, en los capiteles y ocupando las 
flores tetrapétalas inscritas en círculos abiertos todos los cimacios e impostas.

Los capiteles, por su parte, tienen mayor o menor riqueza según el lugar 
que ocupan. Las dos ventanas de cada absidiolo lateral reciben capiteles 
vegetales. En el absidiolo sur se repiten las hojas de «helécho» de folíolos 
excavados como el CN3 y CC3 del interior y los de folíolos con nervios en 
resalte como en el CC9. En el absidiolo norte, en cambio, las hojas de agua 
de nervio hendido de sus capiteles tienen una superficie lisa. Sólo en uno de 
ellos, el más cercano al transepto norte, se adornan con unas pequeñas bolas. 
Tal tipo de hojas, ausente en la decoración del interior, reaparece en un capi
tel del tercer tramo de la fachada sur y en algunos de los pilares del cuarto y 
quinto tramo de las naves (Fig. 220). Ello nos hace suponer que fueron reali
zados por un antiguo colaborador del maestro de la cabecera que, como 
otros, pasó a integrarse en el segundo taller de San Vicente.

Los capiteles del ábside central ofrecen una ornamentación más variada, 
siendo unos zoomórficos (esfinges (Fig. 160), grifos (Fig. 5) y sirena piscifor
me) y otros vegetales (dos de «heléchos» y uno de hojas concoides). Todos, 
salvo la sirena, cuentan con precedentes en el interior de la misma cabecera 
(Fig. 221), repitiéndose aquélla -más estilizada y plana- en un capitel del ter
cer tramo de la fachada meridional (Fig. 155) que, al igual que los centauros 
(Fig. 161) y sirenas aladas del quinto y sexto tramos, pertenece ya a la obra 
del segundo taller de San Vicente.

El modelado de estos capiteles zoomórficos del ábside central no presen
ta grandes diferencias respecto al de las piezas del interior. Si bien los cuer
pos de las esfinges están menos trabajados que en ellas, tanto sus rostros, 
como el de la sirena-pez se asemejan a los de las arpías y jóvenes amordaza
dos del absidiolo sur. Los grifos, por su parte, ofrecen la superficie blanda y 
redondeada de los cuadrúpedos del interior, además de repetir el plumaje de 
los seres alados de la cabecera. Todo ello nos hace suponer que también estos 
capiteles zoomórficos son obra del maestro del primer taller, en tanto que los 
capiteles vegetales y cimacios podrían ser obra de un colaborador suyo.



478

2) El «Maestro del absidiolo norte de San Pedro»

Poco después de iniciada la cabecera de San Vicente, debieron de comen
zar las obras en la de San Pedro. Como hemos indicado, en su decoración 
tuvo un papel destacado un escultor que parece haberse formado con el 
«Maestro del primer taller de San Vicente». Junto a él trabajaron otros dos 
escultores y algún ayudante, a los que habremos de referirnos más adelante 
por predominar en su formación el influjo aragonés o cántabro.

’ Cfr. los grifos, áspides, leones y cuadrúpedos rampantes de las Figs. 5, 133, 170, 105 y 
109 (San Vicente) con los de las Figs. 171, 106 y 110 (San Pedro), 172 y 137 (San Andrés), 
134 (San Segundo) o 138 (San Esteban); las sirenas de San Vicente de la Fig. 146 (cabecera) con 
las de la Fig. 147 (naves) y con las de las Figs. 149 (San Segundo), 148 (San Pedro) y 151 (Sto. 
Tomé); las esfinges de las Figs. 160 y 161 (San Vicente) con las de la Fig. 163 (San Pedro); las 
palomas de la Fig. 128 (San Vicente) con las de la Fig. 129 (San Pedro) y las garzas o grullas 
de la Fig. 131 (San Vicente) con las de la Fig. 130 (San Isidoro).

Suponemos que más tarde éste continuó su labor en la fábrica del templo bajo 
las órdenes de otro maestro e integrado en el segundo taller. A éste se deben 
los canecillos y capiteles de la cornisa de la cabecera, a situar en el tercer 
cuarto del siglo XII. Los capiteles e impostas inferiores, en cambio, posible
mente daten del cuarto de siglo anterior.

El impacto ejercido en las tierras meseteñas por el «Maestro de San Vicen
te» fue considerable. Buena parte de los motivos empleados en los capiteles 
del interior de la basílica se repitieron en el Románico abulense y segoviano. 
La combinación de grifos o leones con cuadrúpedos rampantes y serpientes se 
repite, además de en San Pedro, en San Andrés, San Segundo, San Esteban y 
San Isidoro. Las parejas de sirenas, esfinges, tórtolas, leones y grifos aparecen 
en portadas o ventanas de algunas de dichas iglesias y también en Sto. Tomé 
el Viejo9.

En lo que respecta al Románico segoviano, vemos como la pareja de per
sonajes sedentes se encuentra en el ábside sur de San Juan de los Caballeros 
(Fig. 82), en el exterior del ábside de San Martín, en la cabecera de La Trini
dad y en San Quirce. En algunas de estas iglesias y en la de San Mi lian (Fig. 
142) se repiten los jóvenes amordazados, y lo mismo sucede con las parejas 
de grifos y sirenas aladas (Fig. 154). El elefante y la torre, que en Ávila halla
ron eco, en distintas formas, en San Isidoro y San Andrés, se plasmaron con 
gran similitud en las naves de San Millán de Segovia (Figs. 92 y 94). Desde 
dicha ciudad, algunos de estos motivos pasaron al Románico de la provincia, 
en un estilo cada vez más grácil y próximo al Gótico.



479

La labor del primer taller se centra en la decoración de los tres ábsides de 
la cabecera. Concluida ésta, y a diferencia de lo sucedido en San Vicente, las 
obras sufrieron una interrupción prolongada. Ello determinaría la dispersión 
de los miembros del taller por diversos chantiers de la ciudad, y un conside
rable retraso en la conclusión de la iglesia. Habrían de pasar más de treinta 
años entre la construcción de la cabecera -que fechamos en el segundo cuar
to del siglo XII- y la reanudación de las obras con el transepto y las naves.

El «maestro del absidiolo norte» concentra su trabajo en dicha capilla, 
aunque también realiza algún capitel para los otros absidiolos. Es autor de los 
capiteles zoomórficos del septentrional (Figs. 110, 129 y 132), de los leones 
arqueados del capitel CC12 (Fig. 115), de la sirena pisciforme del exterior del 
ábside central (Fig. 156) y del capitel geminado CS6, provisto de dos parejas 
de grifos afrontados (Fig. 106).

Menos seguridad existe respecto a las sirenas-pez de los capiteles CS5 y 
CS8 (Fig. 157) del absidiolo sur. Sus cabezas, cuerpos y proporciones coinci
den con los de la sirena del exterior, pero carecen de escamas sus colas y de 
follajes los fondos de los capiteles. Fuera de estas diferencias, atribuibles a una 
factura más económica, todo confluye en sugerir que estamos ante obras de 
un mismo artista. Este se caracteriza por seguir fielmente los modelos icono
gráficos proporcionados por el «Maestro del primer taller de San Vicente». 
Incluso repitió la ubicación temática seguida en el absidiolo norte de dicha 
iglesia, haciendo del homólogo de San Pedro una réplica suya.

El capitel CN1 (Fig. 192) de San Pedro, ocupado por tres grifos, repite, con 
distinto estilo, el motivo plasmado en el capitel CN1 de San Vicente (Fig. 105). 
Igual sucede con el león y cuadrúpedos rampantes del capitel CN2 (Fig. 110), 
con las tórtolas del capitel CN5 (Fig. 129)-buena imitación de las del CN6-8 
(Fig. 239) de San Vicente- y con las garzas del capitel CN6 (Fig. 132), que, 
como en San Vicente (Fig. 131), hacen pendant a las tórtolas. También inspi
rados en los capiteles de la cabecera de San Vicente, pero dispuestos en otras 
capillas, son el CN3 (Fig. 148), de sirenas aladas que imitan a las del CC2 de 
San Vicente (Fig. 146), los capiteles CN8 y CC12 (Fig. 115), con leones arque
ados y sin melena que siguen a los del CC10 de dicha basílica, y el CN10, con 
felinos de cuellos erguidos como los ya vistos en el capitel CS11 de la otra 
iglesia.

Además de tales capiteles y del CN7, con leones afrontados, quedan 
muestras de su trabajo en otras partes de la cabecera. Con independencia de 
la autoría de los capiteles vegetales -a los que luego nos referiremos- podrían 
atribuírsele los dos zoomórficos del exterior de la ventana norte de dicho absi
diolo. El derecho está ocupado por esfinges de cuerpo similar a los grifos del 
interior y rostros humanos de facciones con poco relieve (Fig. 163). El izquier
do parece cubrirse con águilas de alas extendidas (Fig. 123). El deterioro de



480

1

las cabezas, casi totalmente raídas, impide precisar si son águilas o sirenas, 
pero la estrechez de sus cuellos hace pensar en las primeras.

En el interior del ábside central este maestro dejó esculpidas la pareja 
de leones arqueados del capitel CC12 -fiel trasunto de los esculpidos por 
él en el capitel CN8- y las tórtolas del capitel CC6 -repetición de las del 
capitel CN5-7 de San Pedro y del CC4 de San Vicente. En el exterior de la 
misma capilla, podemos atribuirle la sirena pisciforme de la ventana cen
tral (Fig. 156), que imita a la sirena del ábside central de San Vicente, deri
vada, a su vez, de la del interior de San Isidoro de León (Fig. 158). 
Coinciden los capiteles, además, en la decoración en sus cimacios: flores 
tetrapétalas en los tres casos, aunque más fieles al modelo leonés en el de 
San Vicente. Los de las sirenas del absidiolo sur muestran, en cambio, rose
tas de más pétalos.

Atribuimos igualmente al «maestro del absidiolo norte» los grifos del capi
tel geminado CS6 (Fig. 189), algo más robustos que los del CN4 (Fig. 106), 
pero de anatomía muy similar a la del grifo central del capitel CN1 (Fig. 192). 
Otro rasgo que certifica su atribución al mismo escultor es la forma de las alas, 
con las tres plumas del arranque dispuestas en espiga y en paralelo las del 
remate. Como sucede en San Vicente, esta disposición se reitera en el pluma
je de los restantes seres alados ejecutados por dicho maestro.

Pese a su dependencia del «Maestro del primer taller de San Vicente», se 
caracteriza este escultor por una menor cualificación técnica, manifiesta en el 
escaso relieve de sus figuras. Estas adolecen de cierto acartonamiento, esque
matismo y rigidez, sometiéndose sus cuerpos a la geometría del contorno. Se 
trata de relieves que no logran hacer olvidar el fondo del que emergen, sien
do las cabezas tan planas como los cuerpos. Con todo, las proporciones ana
tómicas son correctas y es discreto el acabado. Los animales suelen 
presentarse ante un fondo vegetal. Anchas hojas estriadas en diagonal cubren 
la mitad superior de los capiteles, al tiempo que cabezas humanas o felinas 
decoran los ábacos de los ocupados por garzas y felinos afrontados. En San 
Vicente dichas cabezas suelen aparecer en capiteles vegetales.

Es posible que el mismo escultor sea autor de los cimacios de tales capi
teles. La sequedad de los elementos vegetales empleados, así como la sim
plificación que manifiestan respecto a motivos análogos de San Vicente, 
parecen acreditarlos como suyos. El maestro de San Pedro prescinde de los 
complejos enlaces de los cimacios de San Vicente (Figs. 103,105 y 1 70), y se 
contenta con alojar flores de contorno irregular en círculos formados por 
tallos convergentes (Figs. 106,110,115 y 148). No obstante, será esta temáti
ca elemental la que triunfará en el Románico abulense, adoptándose en las 
impostas del exterior de la cabecera de San Pedro y en sus portadas laterales 
(Figs. 13, 14 y 123).



3) El «Maestro de la cabecera de San Andrés»

481

10 Cfr., en tal sentido, las garzas de la Fig. 132 (San Pedro) con las de la Fig. 130 (San Isi
doro), los leones arqueados de la Fig. 115 (San Pedro) con los de la Fig. 114 (San Isidoro); las 
esfinges de la Fig. 163 y los grifos de la Fig. 189 (San Pedro) con los cuadrúpedos alados la Fig. 
186 (San Isidoro), y obsérvese como los folíolos rayados de las hojas que sirven de fondo a las 
garzas de San Isidoro, están igualmente presentes en el capitel de Sansón (Fig. 46) del absidio- 
lo sur de San Pedro.

Coetánea al comienzo de las obras de San Pedro fue la erección de la 
cabecera de San Andrés, iglesia construida en dos fases sucesivas. En la pri
mera se hicieron el ábside central y el meridional; en la segunda, el absidio- 
lo norte y las naves. En su decoración intervinieron, al menos, tres escultores. 
Uno de ellos se encargó de los capiteles e impostas del absidiolo meridional 
y del lado derecho del ábside central; otro, de los de la mitad izquierda del

En lo que concierne a la formación de tal escultor, poco se puede añadir, 
salvo que no parece haber conocido directamente lo realizado en la basílica 
real leonesa. Con respecto a la repercusión de su obra en el Románico abu- 
lense, hay que señalar que su actividad no parece reducida a las obras de San 
Pedro. Su labor en dicha iglesia determinó el programa iconográfico de la 
cabecera de San Isidoro, en donde se repiten muchos de los motivos plasma
dos en las de San Vicente y San Pedro. Dudamos, sin embargo, que haya sido 
el autor material de los capiteles, en los que más bien parecen haber trabaja
do un escultor -conocedor de lo realizado en las portadas de San Vicente, 
además de en su cabecera y en la de San Pedro- identificable con el «maes
tro de la portada sur de San Andrés» y un colaborador suyo en el primer taller 
de San Pedro, el «maestro de Sansón». El hecho de que algunos animales de 
San Isidoro imiten a los del «maestro del absidiolo norte de San Pedro» con 
torpeza y manifestando rasgos estilísticos del «maestro de Sansón», así lo hace 
sospechar10.

Discípulos del maestro que nos ocupa parecen haber sido los escultores 
de las portadas de Sto. Tomé el Viejo, San Segundo (Fig. 216) y la Magdalena 
(Fig. 218). En todas ellas se repiten los «heléchos» de la cabecera de San 
Pedro, que en el interior parecen debidos al «maestro del absidiolo norte» y 
en el exterior -algo más rudos- al «maestro de Sansón». Los caulículos estria
dos que flanquean las hojas del segundo piso están presentes en los capiteles 
zoomórficos del «maestro del absidiolo norte» y en todos los capiteles vege
tales de las portadas antes citadas, siendo del mismo tipo los «heléchos» de la 
cabecera de San Isidoro (Fig. 208).



482

" Véase la distribución de las piezas atribuidas a cada escultor en el plano de San Andrés 
reproducido en la Lám. III de nuestro Apéndice Gráfico. Respecto a su filiación estilística -en 
la que a continuación abundaremos- véase lo expresado por M. Gómez-Moreno (Catálogo..-de 
Ávila, I, pp. 153-155, y El arte románico..., pp. 164-166 (leonesa); E. Camps Cazorla, El arte 
románico en España, Madrid, 1935, pp. 147-149 (leonesa); J. Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura 
y escultura románicas», Ars Hispaniae, V, 1948, pp. 229-230 (relaciones con San Isidoro de 
León, San Pedro de Dueñas y con el Románico segoviano); S. Alcolea, Ávila monumental, 
Madrid, 1952, pp. 125-125 («modelo leonés mal asimilado»); G. Gaillard, «Spagna e Portoga- 
llo», Enciclopedia Universale dell'Arte, Florencia, 1963, XI, cois. 730 y 781 (influjo leonés en 
la escultura y borgoñón en planta); L.M4 de Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2, pp. 292-293 
(influjo a través del segundo artista de San Isidoro de León), y J.L. Gutiérrez, Las iglesias romá
nicas de... Ávila, pp. 122-124 (influjos mozárabes y de San Isidoro de León, Jaca y Frómista). 
Todos ellos siguiendo a Gómez-Moreno concuerdan, como vemos, en una influencia leonesa, 
pero sin señalar su alcance ni distinguir las diversas manos que se aprecian en la labor escul
tórica.

mismo ábside, y el tercero -incorporado más tarde a la fábrica del templo- 
hubo de realizar los de las naves y quizá los del absidiolo septentrional.

Los escultores del ábside principal se sirven de estilos de filiación diversa, 
siendo dos de las personalidades más definidas del Románico abulense. La 
riqueza iconográfica de sus capiteles y cimacios está por encima del «Maes
tro del primer taller de San Vicente». Por otra parte, la morfología de los seres 
plasmados en sus obras no tiene paralelo, antecedentes o epígonos en ningu
na otra iglesia abulense. Ambos escultores estuvieron plenamente dedicados 
a la decoración de San Andrés; concluida ésta, desaparecen de Ávila.

El escultor del lado derecho y del absidiolo sur, probable maestro del 
taller, da prueba de la formación hispano-languedociana de su estilo y de cier
ta familiaridad con la escultura del occidente peninsular, pudiendo haber 
conocido lo realizado en Santiago, Frómista y San Quirce (Burgos) ". Con 
todo, y pese a las múltiples influencias que pudo haber experimentado su 
repertorio iconográfico, su formación escultórica es sustancialmente leonesa. 
Sólo así se explica el estrecho parentesco que mantienen con piezas de San 
Isidoro (Figs. 231 y 275) y Sta. María del Mercado de León (Figs. 269 y 96) 
algunos motivos de sus cimacios, impostas y capiteles (entrelazos (ils.7-10), 
tetrapétalas (Figs. 267 y 274) y animales como el basilisco del cimacio CC3, 
Fig. 95).

Son de filiación leonesa los capiteles cubiertos con tallos trenzados en for
mas circulares (Figs. 205 y 206), la posible Sta. Tecla (Figs. 48 y 49) y los dos 
luchadores (Figs. 54 y 55). De origen leonés parecen ser también los semió- 
valos estriados que decoran los dados de muchos ábacos: éstos ya aparecen 
en dos capiteles de entrelazos de San Isidoro, modelos, a su vez, de los abu- 
lenses (Fig. 206). Pero si ello no bastara para acreditar tal formación, recuér-



483

dese el arco lobulado de acceso al absidiolo sur, que bien puede derivar de 
los arcos del crucero de San Isidorol2.

Otros motivos acreditan un conocimiento más variado del arte precedente y 
coetáneo. El joven en cuclillas y con aves responde a una tradición nacida en 
el capitel homólogo de la capilla del Salvador de la catedral de Santiago. El 
motivo de las cigüeñas y la serpiente, pese a contar con un precedente en San 
Isidoro de León, resulta mucho más semejante a un relieve de la Porta della Pes- 
cheria de la catedral de Módena, algo explicable por el manejo de algún libro 
de modelos. El del carnívoro y el ave, que cuenta con paralelos en la misma por
tada modenense, en un cimacio de Moissac y en San Quirce, también repite un 
motivo plasmado en dos capiteles de la cabecera de la catedral de Santiago. 
Origen igualmente compostelano parece tener el acróbata del cimacio del capi
tel ocupado por un caballero y un dragón. La morfología del jinete recuerda la 
de los ángeles apocalípticos del claustro de Moissac y, de representar a San Jor
ge, habría que considerarlo primicia temática en la escultura hispana n.

En otros motivos, por último, se manifiesta una familiaridad más genérica 
con el arte hispano-languedociano. Los felinos afrontados ante una gran cabe
za de león del capitel derecho del absidiolo sur, evocan tanto los leones 
pasantes con fondo vegetal de Sta. María de Sta. Cruz de la Seros, Sta. Marta 
de Tera, Nogaro (Gascuña) o St-Semin de Toulouse, como los leones frontales 
entre heléchos de la catedral de Santiago y de San Isidoro, existiendo además 
una notable coincidencia entre la disposición de la cabeza central y la de un 
capitel de Mazéres14.

12 Véase la reproducción de los respectivos arcos lobulados en M. Cómez-Moreno, Catá
logo...de Ávila, II, láms. 314-315 (I, pág. 154); C. Luis López, Guía del Románico de Ávila..., 
pp. 52-53, fig. b (San Andrés) y en A. Viñayo, ...León Román, láms. 36-37 (transepto de San Isi
doro). A tal tipo de arco se han referido todos los autores citados supra, nota 35, viendo en él 
un influjo leonés, cordobés o mozárabe. Véase, además, E. Fernández, «El arco: tradición e 
influencias islámicas y orientales en el Románico del Reino de León», Awráq, núm. 5-6, 
1982/83, pp. 221-242, y K.J. Conant, Arquitectura románica da catedral de Santiago de Com- 
postela, Santiago, 1983, Figs. 15, 38 y 36 (hastiales del transepto de la catedral), pág. 102 (S. 
Moralejo, «Notas para unha revisión da obra de K.J. Conant»).

” Cfr. las Figs. 68, 50 (cimacio) y 100 (San Andrés) con las Figs. 69 y 84 (Santiago), y 101 
(Moissac). En relación al combate del caballero y el dragón, cfr. la Fig. 50 (San Andrés) con R. 
Crozet, «L'art román...», Cahiers de Civilisation Médiéval, V/1, 1962, pp. 35-61 (espec. pág. 
56: capitel del palacio episcopal de Zaragoza), y sobre la lucha entre zancudas y serpiente de 
la Fig. 99 (San Andrés), véase F. Avril y otros, Le temps des Croissades, Paris, 1982, fig. 53 
(Módena), además de lo expuesto al tratar del motivo en el capítulo dedicado a la Iconografía 
del Románico abulense.

14 Véase la Fig. 117 (San Andrés), y cfr. con J. Cabanot, Les débuts de la Sculpture..., Figs. 
235 (Mazéres), pág. 155 (St.-Séver); M. Durliat, Pyrénées Romanes, lám. 39, pág. 106 (Unac), 
y A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, lám. 63 (Loarre).



B) CORRIENTE SILENSE

484

El escultor del lado izquierdo del ábside central de San Andrés o «Maestro 
de los felinos»

El rasgo más destacado de este escultor es su torpeza en la plasmación de 
anatomías humanas. En éstas, las únicas partes que guardan alguna relación 
son la cabeza y el tronco; por contra, contrasta la extrema longitud de los bra
zos con las raquíticas piernas de los personajes de los capiteles CC2 (Fig. 70), 
CC4 (Fig. 72) y CC8 (Fig. 76). Hay torpeza, asimismo, en la plasmación del 
movimiento, que se traduce en saltos, genuflexiones, torsiones y pasos muy 
forzados, pese a la vivacidad y animación de las figuras. Estas muestran ros
tros angulosos, orejas picudas, ojos redondeados, prominentes y perfilados 
con reborde, hocicos y narices triangulares y salientes, y bocas abiertas oca-

Su estilo se caracteriza por el cuidado en los detalles, más que por un 
hábil modelado. Sus creaciones, ya sean vegetales o animadas, emergen del 
fondo del capitel con un relieve no muy acusado, pero de nítidos contornos. 
Los cuerpos de sus animales y personajes están modelados con exquisita 
minucia, distinguiéndose cada uno de sus pliegues, plumas, escamas, mecho
nes o cabellos (Figs. 95, 99 y 100). Otro rasgo presente en todas las figuras es 
el intenso perfilado de los ojos, horadados en ocasiones y realzados con plo
mo (Figs. 50, 68 y 54). Tal solución se aplica, por igual en capiteles y 
cimacios, tanto a las figuras humanas (CC13, CC17) como a animales (CC9). 
Contrasta esta atención a los ojos con la poca que le merecieron narices y 
bocas (Figs. 48 y 54).

No puede considerarse a este escultor como un hábil figurador de la ana
tomía humana, pero, en general, sus personajes son esbeltos y bien propor
cionados. Parece estar capacitado para labrar tanto figuras humanas, como 
vegetales o animales, lo que no ocurre con su colaborador en la mitad izquier
da de la capilla central. En general, el modelado que aplica a sus figuras sugie
re cuerpos blandos y carnosos, lo que contrasta con las líneas angulosas de 
codos y rodillas en sus extremidades. De ahí la plasticidad y tersura de sus for
mas cuando no se revisten de plumas, mechones o ropajes.

El estilo de este escultor no se encuentra en ninguna otra iglesia abulense, 
y tampoco traspasó sus murallas, pero es posible descubrir en las iglesias de 
egovia algunos ecos de su repertorio iconográfico, como las cigüeñas y la 
erpiente y el ave y el cuadrúpedo, en la torre de San Esteban, y la cabeza 
mdrófaga (Fig. 65) en la torre de El Salvador. Su influjo, con todo, resultó limi
tado y sólo parece haber afectado a su colaborador en la cabecera de San 
Andrés, en la imitación de algunos motivos de cimacios.



485

15 En relación a los posibles contactos con Elines, véase M- M. Vila Da Vila, «Repoblación 
y artistas itinerantes: la contribución de Cantabria...», pág. 222, Figs. 8 (San Andrés) y 10 (Eli
nes). Los capiteles silenses a los que nos referimos son reproducidos por P. Klein en «La Puer
ta de las Vírgenes: su datación y su relación con el transepto y el claustro». El Románico en 
Silos..., pp. 297-301, Figs. 3, 14-1 7 y 19-20 (capiteles de las ventanas del transepto). Compá
rense, por otra parte, la geometrización y forma angulosa de los lóbulos de las palmetas de 
estos cimacios de San Andrés con las que se ven en el cimacio de la fig. 20 del citado artícu
lo, y la disposición del tallo que las envuelve con las de la portada de San Juan de Busa, según 
puede verse en J. Cobreros, El Alto Aragón (El símbolo como expresión de lo sagrado), Madrid, 
1989, lám. 29.

sionalmente en llamativas muecas (CC4, Fig. 72). Los animales tienen las fau
ces entreabiertas y remarcados los bezos con una línea en resalte. Completan 
su anatomía una pelambrera -cuando la hay- de mechones alargados y ralos, 
unas colas de puntas alanceoladas y unas extremidades en las que se confun
den las pezuñas con las garras (Figs. 70, 97, 111 y 118).

Los personajes humanos están reducidos a los mínimos detalles. En sus 
cuerpos apenas hay ocasión para los juegos de plegados: cuando van vesti
dos, las ropas simplemente se insinúan por las líneas que marcan sus bordes 
o su caída acampanada. Si hay pliegues o costuras -como sucede en el per
sonaje en pie del capitel CC4 y en la mujer del CC8 (Fig. 76)-, éstos se sugie
ren mediante líneas rayadas. Ello crea cierta dificultad a la hora de interpretar 
personajes tan extraños como el del cimacio CC4 (Figs. 72). En conjunto, su 
estilo puede caracterizarse por la ausencia de modelado y el aspecto lígneo 
de sus figuras. Estas sobresalen del fondo del capitel con mayor rotundidad 
que la obtenida por el maestro del lado derecho: en ocasiones, brazos, pier
nas o cabezas se presentan casi exentos, pero resultan geométricos y apenas 
modelados.

Su formación está vinculada al Románico hispano-languedociano. Ya 
hemos aludido a la dependencia que muestra su iconografía de temas y 
motivos propios de santuarios jacobeos. Pero, junto a la diversidad de estas 
fuentes, y a las relaciones que las cabezas y máscaras felinas mantienen con 
Elines (Cantabria), ciertos aspectos de su formación escultórica sitúan ésta 
en el taller del transepto sur del monasterio de Silos. Aún siendo su técnica 
notablemente inferior, hay cierta similitud entre el aspecto general de sus 
figuras, sus rasgos faciales y movimientos, y los plasmados en los capiteles 
de la iglesia silense. Lo mismo sucede con las palmetas-peine de los 
cimacios y el roleo de palmetas del transepto silense ,5. Sin embargo, es cla
ra la diferencia entre ambos escultores. Es posible que el escultor de San 
Andrés no hubiera sido más que un simple cantero en Silos. El honor de 
esculpir la piedra parece habérsele concedido únicamente a su llegada a 
Ávila. Allí formó equipo con el maestro de la cabecera de San Andrés, pero.



C) CORRIENTE ARAGONESA:

El «Maestro del Génesis»

486

concluida ésta, ambos escultores desaparecieron del panorama escultórico 
abulense, y su huella no se localiza en las comarcas limítrofes ni en la veci
na Segovia.

Pocos escultores abulenses presentan un trabajo tan definido como éste. 
Se trata de un artista de probable formación aragonesa. Su labor en la cabe
cera de San Pedro es notable, aunque restringida. Sólo podemos atribuirle los 
capiteles del lado derecho del interior del ábside central que, junto con el 
capitel del Sansón del otro escultor, son los únicos historiados del interior del 
templo; de ahí que designemos a su autor por el ciclo bíblico que recrean.

En los capiteles CC5 y CC3 (Figs. 33 y 36) se narra la historia de Caín y 
Abel, y a sus padres podría aludir el CC11 (Fig. 39). Otro capitel suyo, el CC9 
(Fig. 116), muestra dos leones girados hacia una cabeza de grifo. Su boca 
retiene una hoja, detalle de gran importancia para la filiación del escultor, 
pues equipara a tal cabeza con las de los grifos frontales de sendos capiteles 
de las cabeceras de San Esteban de Sós del Rey Católico (Fig. 1 82) y Sta. María 
a Real de Sangüesa.

El influjo aragonés que se aprecia en su estilo no se reduce a lo apuntado. 
El modelado blando de las figuras, la caída y remate de sus ropajes, el aspec
to aniñado de sus rostros y sus pequeñas bocas los asemejan a los personajes 
de algunos capiteles de Sta. María de Uncastillo, San Martín de Unx, de Sta. 
María la Real de Sangüesa, y, especialmente, de San Esteban de Sós del Rey 
Católico. Hay, además, un detalle en uno de los personajes sedentes del capi
tel CC11 que denuncia la formación aragonesa del autor: los cabellos sogue
ados del personaje masculino. Tal recurso es característico del Maestro de 
Jaca y fue empleado también en el sarcófago de doña Sancha l6.

16 Véanse, en lo referente a la cabeza de grifo con hoja y a los rostros y ropajes de los per
sonajes del Génesis, los capiteles reproducidos por A. Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, 
en las Figs. 98, 96, (Sós del Rey Católico) y 129 (Uncastillo), y en relación con los cabellos 
sogueados, cfr. los del personaje izquierdo de la Fig. 33 con los de las Figs. 35, 37-40 (pórti
co sur de la catedral de Jaca) y en la fig. 83 (sepulcro de doña Sancha). Para la datación de esta 
pieza, y en relación con los problemas estilísticos que suscita la labor de sus dos artistas, véa
se D.L. Simón, «Le sarcophage de doña Sancha á Jaca», op.cit., pp. 107-124, Figs. 1-4. Cfr. 
especialmente las facciones y el modelado blando de los personajes de la parte posterior del 
sarcófago (Figs. 2-3) con los del «maestro del Génesis» de San Pedro.



D) CORRIENTE CÁNTABRA:

487

1) El «Maestro de Sansón»

Esta influencia aragonesa coincide con el conocimiento que de algunas de 
estas obras tuvo el «Maestro de la primera campaña de San Vicente»; pero, a 
diferencia de éste, el «maestro del Génesis» no formó escuela en Ávila. Ni su 
estilo ni su temática fueron asimilados por otros escultores locales y tampoco 
se registra su huella en las comarcas vecinas. Su carrera abulense parece 
haber sido tan destacada como breve. Atraído quizás por la intensa actividad 
constructiva que se desarrolló en Ávila durante del segundo tercio del siglo 
XII, bajo el episcopado del obispo Iñigo, hubo de regresar a su tierra una vez 
concluido su trabajo en San Pedro.

Son obra de este escultor tres capiteles figurados de San Pedro: los dos de 
la entrada al absidiolo sur y el de sirenas aladas de la ventana izquierda de su 
exterior (Figs. 46 y 107). Tan limitada producción nos hace suponer que tam
bién realizó los capiteles de «heléchos» del exterior de la cabecera, pues 
hojas del tipo ya descrito sirven de fondo, en su mitad superior, en el capitel 
de Sansón desquijarando al león (Fig. 208).

La producción escultórica del «maestro de Sansón» se caracteriza por su 
aspecto desmañado y torpe. Este se sirve de una talla a bisel que produce 
superficies angulosas parecidas a las que deja el formón en la madera y figu
ras de aspecto geométrico y bastante plano. Su escasa pericia en la plamación 
de cuerpos animales o humanos, hace que éstos resulten alargados, de raquí
ticas alas, cabezas pequeñas y estrechas patas. Tales características permiten 
ver su mano en el capitel de las garzas de San Isidoro de Ávila (Fig. 130).

Los capiteles de «heléchos» del exterior muestran hojas altas y pegadas al 
fondo de la cesta. Sus puntas apenas se despegan para rizarse en una voluta 
bastante plana. Es en dichas hojas en donde mejor se aprecia su posible for
mación en la talla en madera. Carecen de modelado, constando cada una de 
un nervio central y folíolos en diagonal, angulosos, simétricos y paralelos 
entre sí. Del resalte de bordes y nervios, resulta un continuo zig-zag en el 
relieve de la hoja y la total ausencia de superficies tersas. Este efecto gráfico, 
lineal, hace fácilmente identificable su estilo.

A su impericia parecen corresponder algunas de las tareas «menores» que 
se le encomendaron. Suyos podrían ser los cimacios e impostas del interior 
del absidiolo sur de San Pedro, los adornados con rosáceas talladas a bisel, de 
pétalos agudos y contorno irregular, y los de palmetas angulosas y en helicoi
dal del exterior, inspirados en los del interior del absidiolo norte (Figs. 13 y



488

17 El análisis de los elementos vegetales resulta de gran utilidad en todo intento de deter
minar el estilo de los distintos escultores de un taller y sus posibles desplazamientos, según ha 
demostrado M.L, Schmitt en «Traveling Carvers in the Romanesque: The Case History of St.- 
Benoít-sur-Loire, Selles-sur-Cher, Méobecq», The Art Bulletin, 1981, LX1II/1, pp. 6-31.

18 Tal cronología rejuvenece la fábrica de San Andrés notablemente, pues prácticamente 
todos los autores apuntados supra, en la nota 11, coincidían en considerar a esta iglesia como 
una de las más antiguas de la ciudad y la primera en ser concluida, fechándose en los últimos 
años del siglo XI o en los comienzos del XII (M. Cómez-Moreno, El arte románico..., pág. 164; 
E. Camps, Ibid., pp. 147-149; J. Cudiol-J.A. Gaya, Ibid., pp. 229-230; L.MS de Lojendio-A. 
Rodríguez, Ibid., pp. 287-290, y J.l. Gutiérrez, Ibid., pp. 122-124.

327). Otros motivos, como las rosetas de cuatro, seis o siete pétalos resalta
dos, y los entrelazos con puntas de diamante también fueron ensayados por 
él, pero igualmente con poca fortuna.

Una vez concluida su labor en San Pedro, parece haberse hecho cargo 
-quizás al frente de un nuevo taller- de la prosecución de los trabajos en la 
iglesia de San Andrés. Es posible que comenzase su labor por el absidiolo nor
te, más grande que el meridional y adornado a su entrada con dos capiteles 
vegetales. La falta de certeza sobre su atribución estriba en las peculiares 
características de éstos, pues aunque las flores tetrapétalas de sus cimacios y 
los heléchos del capitel CN1 coincidan con los de las naves, el tipo de hojas 
del capitel CN2 impide una adjudicación segura17.

Ambos capiteles podrían haber sido realizados por un discípulo del maes
tro de la cabecera y sin otra participación relevante en las obras de la iglesia, 
pero no hay que excluir la posible autoría del «maestro de Sansón», recién 
incorporado al obrador de San Andrés. El remate de la cabecera le habría obli
gado a realizar unos capiteles con unas formas afines, en lo posible, a las uti
lizadas por el maestro del ábside central; una vez terminada esta labor, pudo 
sentirse menos condicionado para desarrollar en las naves su propio estilo.

La campaña decorativa de las naves podría situarse a mediados del siglo 
XII, habida cuenta de los diversos indicios iconográficos y estilísticos que per
miten atribuir la cabecera de la iglesia al segundo cuarto del siglo. Tal crono
logía permitiría, además, que, concluidas las obras en la cabecera de San 
Pedro al mismo tiempo que en la de San Andrés, el «maestro de Sansón» se 
hubiera incorporado al obrador de ésta al tiempo de iniciarse sus naves. Tal 
hipótesis explicaría tanto la falta de relación entre las cabeceras de ambos 
templos, como las coincidencias estilísticas que se observan entre los capite
les CS1 y CS2 de San Pedro y los de las naves de San Andrésl8.

Los capiteles de «heléchos» de San Andrés (Fig. 230), pese a repetir la 
estructura de los de la cabecera de San Vicente (Figs. 207 y 21 7), se recubren 
con folíolos de nervios resaltados y talla a bisel, característicos del «maestro



489

19 En relación a la filiación estilística de la escultura de la cabecera de San Pedro, sólo 
Cómez-Moreno (Catálogo...de Ávila, I, pág. 148) apuntó su relación con el Románico de San
tander y Burgos -aparte del leonés-, pero centrando ésta en algunos tipos de impostas. J.L. 
Gutiérrez, por su parte, advierte en su cabecera influjos leoneses, mozárabes y de San Andrés, 
e indica la coincidencia entre algunas de sus molduras y las de San Segundo (Id., Las iglesias 
románicas..., pp. 106-108, y en el capítulo dedicado a «San Vicente y San Pedro» en la obra 
de C. Luis López y otros, Guía del Románico..., pp. 106-108). Los restantes autores apenas se 
ocupan de ello, limitándose a señalar la similitud de su planta respecto a la de San Vicente, 
como indicamos al tratar del templo en el capítulo dedicado a las Estructuras arquitectónicas.

de Sansón» (Fig. 208). Por otra parte, en algunos de sus cimacios se repiten las 
flores tetrapétalas en círculos abiertos y los entrelazos con puntas de diaman
te vistos en el absidiolo sur de San Pedro. Con todo, en donde mejor se advier
te la identidad del escultor de San Andrés es en el único capitel zoomórfico 
de sus naves.

Dicho capitel, el NS1, muestra en su frente un gran león ante hojas de 
helécho de aspecto rayado y realizadas a bisel (Fig. 137). Flanquean al felino 
un cuadrúpedo rampante de alargado hocico y un áspid. No hay duda algu
na de que la inspiración para dicha composición se encuentra en dos capite
les -el CN2 y el CS2- de la cabecera de San Vicente y en el CN2 del absidiolo 
norte de San Pedro (Fig. 171). Tanto éste como el CN2 de San Vicente (Fig. 
170) se decoran con un robusto león y un cuadrúpedo rampante de cabeza 
triangular en el lado derecho. La serpiente en pie y enroscada procede del 
capitel CS2 de San Vicente (Fig. 103).

El estilo del capitel NS1 de San Andrés difiere, sin embargo, del mostra
do en los de San Vicente y San Pedro. Los animales presentan cuerpos bas
tante desproporcionados, con poco volumen y tallados de un modo sumario. 
La cabeza redondeada del león, con rasgos poco marcados y orejas romas, y 
la forma de sus patas y cuerpos permite identificar a su autor con el de los 
leones laterales del capitel de Sansón de San Pedro. La única diferencia entre 
uno y otros estriba en la ausencia de melena en los de San Pedro. Tanto el de 
San Andrés, como el áspid que le acompaña, ofrecen cuerpos recubiertos por 
una tupidos mechones triangulares y rayados (Fig. 137). Tal añadido respec
to a los leones del absidiolo sur de San Pedro (Fig. 107) podría deberse al 
influjo ejercido sobre dicho escultor por el «Maestro del primer taller de San 
Vicente» y, especialmente, por el del absidiolo norte de San Pedro (Figs. 106 
y 110): De sus leones y grifos podrían derivar las guedejas triangulares que 
exagera en su geometrismo el «maestro de Sansón». Pero igualmente tal tipo 
de mechón podría obedecer a la formación cántabra del escultor, ya que se 
repite en los leones de la cabecera de San Segundo, debidos al maestro de 
su primer taller y, como veremos, antiguo ayudante en la cabecera de San 
Pedro (Figs. 52 y 167)



490

20 La única noticia sobre el capitel con el elefante de San Isidoro la proporciona M. Gómez- 
Moreno en su Catálogo...de Ávila, I, pág, 135. Y ya él (Ibid., pág. 164) advertía relaciones entre 
su estilo y el de San Pedro, calificándolos de «idénticos». A ellas también se refiere Gutiérrez 
Robledo (Las iglesias..., pp. 145-149), pero insistiendo aún más en las mantenidas con San 
Andrés y San Vicente, hasta el punto de parecerle sus capiteles «casi obras de las mismas 
manos».

Coinciden asimismo los capiteles de San Pedro realizados por el «maestro 
de Sansón» y el zoomórfico de las naves de San Andrés en su adorno con 
hojas de helécho provistas de folíolos tallados a bisel. La similar disposición 
de estos motivos abunda en la atribución de tales capiteles a un mismo artis
ta. Este, en su trabajo en San Andrés pudo haber contado con la colaboración 
de algún ayudante para realizar los dieciseis capiteles de las naves. Conclui
da la decoración del interior, otros escultores, conocedores de las portadas 
laterales de San Vicente, decoraron las portadas de San Andrés. A ellos habre
mos de referirnos en un próximo apartado.

Entretanto, el «maestro de Sansón» hubo de trasladarse a un nuevo obra
dor, el de San Isidoro, cuya construcción se inició una vez terminadas las 
cabeceras de San Vicente y San Pedro. Tanto sus capiteles y cimacios, como 
los del escultor que trabaja junto a él en el ábside de San Isidoro, responden 
a modelos presentes en las citadas iglesias y en la de San Andrés.

Al elefante del ábside central de San Vicente remitía el del capitel -hoy per
dido- de San Isidoro, en tanto que a San Pedro (Fig. 115) o San Vicente (Fig.
113) lo hacen leones de lomos arqueados del exterior de la ventana norte (Fig.
114) 20. En piezas del absidiolo norte de San Pedro se inspiran otros dos capi
teles zoomórficos. El primero se cubre con una pareja de cuadrúpedos alados 
(Fig. 186) con plumajes similares al de los seres alados del absidiolo norte de 
San Pedro (Figs. 163 y 106): dispuestas las plumas de la base en espiga y las 
del remate en cuatro estrechas bandas. Su modelo está en los grifos del «maes
tro del absidiolo norte de San Pedro», aun siendo algo más robustos y toscos 
que éstos. Las otras diferencias radican en la reducción a uno de los anillos del 
arranque de las alas y en ser cinco -en vez de tres- las plumas de la base.

El otro capitel muestra dos posibles garzas (Fig. 130), con largos cuellos 
entre sus patas, inspiradas en el capitel CN6 de San Pedro (Fig. 132). Como 
en él, las aves son de cuerpos más alargados, esbeltos y de menor volumen 
que las del modelo original de San Vicente (Fig. 131). Las de San Isidoro, no 
obstante, manifiestan una indudable torpeza, al deslizar sus cuellos por la par
te externa de un ala en una vuelta imposible.

Tal falta de pericia en el tratamiento anatómico, así como la poca atención 
prestada al modelado, evoca el estilo del «maestro de Sansón». Como en sus gri
fos, las alas de las aves forman una amplia curva en contacto con los cuerpos.



2) El «Maestro de la cabecera de San Segundo»

491

21 M. Gómez-Moreno (Catálogo...de Ávila, I, pág. 156) relaciona los capiteles fitomorfos de 
San Segundo con los de San Pedro, y J.L. Gutiérrez (las iglesias románicas..., pág. 130) ve simi
litudes entre los entrelazos de San Segundo y los de San Andrés y entre las «palmetas curvas» 
del templo que nos ocupa y las de San Pedro. No pensamos que exista un contacto entre la 
decoración de la cabecera de San Segundo y la de San Andrés, pero si -como ya Señalamos-

La labor escultórica de este maestro se inicia en el taller de la cabecera de 
San Pedro, manifestándose allí como el más destacado de los ayudantes. Es autor 
del capitel CC4, provisto de «heléchos» similares a los del interior de San Segun
do y de un cimacio con una cabecita masculina entre palmetas concoides (Fig. 
85). La repetición del motivo en uno de los cimacios de San Segundo (Fig. 86), 
permite identificar al ayudante de San Pedro con el responsable de su programa 
escultórico. A él se deben, igualmente, las palmetas de folíolos en helicoidal del 
absidiolo norte de San Pedro, repetidas de una forma más burda en el exterior, y 
las de cuatro o cinco lóbulos, de superficie concoide y bajo cerco2'. Se trata de

La disposición de las plumas, biseladas, coincide con las de los cuadrúpedos 
alados del capitel anterior, por lo que, dadas las afinidades en la talla, podemos 
considerar ambas obras como del mismo autor. Este puede identificarse con el 
«maestro de Sansón» merced a la repetición de algunos de sus rasgos más carac
terísticos en el capitel de las garzas. Así, el fondo del capitel se cubre con dos 
hojas de «helécho» (Fig. 130), rizadas en voluta hacia los ángulos y dotadas de 
folíolos de características análogas al plumaje de las aves. Puesto que los úni
cos capiteles con igual estilo y disposición en los «heléchos» del fondo son el 
del Sansón del absidiolo sur de San Pedro (Fig. 46) y el NS1 de San Andrés (Fig. 
137), se puede aceptar que el autor del capitel de San Isidoro es el mismo 
«maestro de Sansón». Dicho escultor, además de realizar los dos capiteles zoo- 
mórficos reseñados, labró los «heléchos» de la cabecera de la iglesia (Fig. 208).

Es posible que también sea obra suya un capitel decorado con un robusto 
león y un áspid, los mismos animales que ocupan el lado izquierdo del capi
tel NS1 de San Andrés; pero el deterioro de la pieza no nos permite asegurar
lo. A ello habría que añadir los entrelazos de cimacios e impostas (Fig. 22), 
pues éstos faltan en San Vicente, el templo del que parece proceder el escul
tor que colabora con él en la decoración de la cabecera de San Isidoro. El que 
en su exterior se adorne así la imposta bajo las ventanas, mientras sus 
cimacios lo hacen con tetrapétalas, permite suponer que fue la cabecera de 
San Pedro (Figs. 13 y 327), y no la de San Vicente, la tomada como modelo 
para la decoración del paramento externo de San Isidoro.



492

entre algunas partes de San Pedro y el interior de esta otra, como se comprueba confrontando 
el capitel y cimacio de la Fíg. 85 y las impostas de las Figs. 327, 241 y 255 (San Pedro) con el 
cimacio de la Fíg. 86, el capitel de la Fig. 209 y los cimacios e impostas de las Figs. 257 y 241 
(San Segundo).

22 Acerca del origen cántabro del «Maestro de San Segundo» ya hemos tenido ocasión de 
pronunciarnos en «Repoblación y artistas itinerantes: la contribución de Cantabria...», pp. 221- 
222.

un escultor bastante cuidadoso en los detalles y con mayor habilidad que el 
«maestro de Sansón» para el modelado. Fue la conclusión de la cabecera de San 
Pedro, a mediados del siglo XII, y con ella la paralización de sus obras, la que 
determinó su paso a San Segundo.

El comienzo de las obras en dicha iglesia fue coetáneo a la campaña de 
las naves de San Andrés. Sus ocho capiteles e impostas prolongan el estilo 
plasmado en algunas piezas de San Pedro, coincidiendo su autor con el 
«maestro de Sansón» en la raigambre cántabra22. El maestro de la cabecera 
utiliza motivos empleados en San Pedro, como las palmetas de tres o cuatro 
lóbulos -idénticas a las del capitel CC4 (Fig. 85) de dicha iglesia-, los roleos 
de palmetas geométricas y con folíolos en helicoidal (Figs. 86 y 87) y los 
entrelazos de cuatro cintas con puntas de diamante. Este mismo capitel de San 
Pedro proporcionó el modelo para la mayoría de las palmetas concoides de 
la imposta del presbiterio de San Segundo y las de los cimacios de la arcada 
ciega del ábside central. En ellas la talla resulta bastante plana y mucho más 
simple, y otro tanto les sucede a los «heléchos» sobre los que se alzan.

Los roleos de palmetas en helicoidal se combinan con palmetas bajo cer
co en los cimacios CN1 y CC2 y en la imposta que corre bajo la bóveda del 
ábside central de San Segundo (Figs. 86, 87 y 257). Sus precedentes se loca
lizan en una imposta del interior del absidioio norte de San Pedro, atribuible 
al mismo autor (Fig. 241). Son asimismo obra suya los entrelazos de cuatro 
cintas con puntas de diamante, que sólo aparecen en un cimacio CS2 (Fig. 
134) de San Segundo y en la imposta del lado izquierdo del absidioio meri
dional, repitiéndose luego en la portada. Al ser un motivo presente en la cabe
cera de San Pedro (Fig. 9), y dado que el capitel CS2 es obra del maestro de 
San Segundo, no ofrece dudas su autoría. Igual sucede con los «heléchos» de 
los capiteles CN2, CN1, CC2 y CS1, cuyos folíolos están modelados del mis
mo modo que las palmetas de los cimacios (Fig. 209).

Podemos afirmar, igualmente, que éste es autor de los capiteles figurados 
y zoomórficos de la cabecera de la iglesia, por aparecer en ellos algunos de 
los elementos vegetales ya comentados. Así, en el capitel CC2 del ábside cen
tral, junto a una dama entre dos personajes aparecen «heléchos» de folíolos



493

cóncavos y con pomas en su envés. Tal tipo de hojas coincide con las de los 
capiteles del absidiolo norte (CN2 y CN1) y con las del capitel CS1 del absi- 
diolo sur. Se da la circunstancia, además, de que tanto en el capitel de la dama 
(CC2, Fig. 74), como en los antes mencionados, emergen tras los «heléchos» 
hojas anchas, rematadas en voluta y rayadas en helicoidal. La combinación 
de estos dos elementos vegetales con las palmetas de los cimacios y las figu
ras humanas de los capiteles CC2 y CN1 -una sirena con cofia-, garantiza que 
fue el mismo escultor quien labró unos y otros. Por último, la repetición de la 
estructura anatómica y del tipo de rostros en el caballero (Fig. 52) y la cabe
za de los capiteles CS2 y CC1, junto a las palmetas en helicoidal del cimacio 
de este último, asegura la hermandad entre estas piezas y las anteriores, y por 
tanto, también su atribución al «Maestro de la cabecera de San Segundo».

Las figuras debidas a este escultor se caracterizan por un canon corto y 
escaso relieve (Figs. 52 y 74). Los cabellos, tocados o adornos de los vestidos 
se destacan únicamente mediante líneas incisas, recibiendo los cuerpos un 
tratamiento geométrico y sumario. Los rostros se tallan de forma análoga, gra
bando sobre su superficie unos ojos y bocas apenas destacadas. Sus únicos 
elementos protuberantes son las narices, triangulares.

El tratamiento de los animales de los capiteles CC1 y CS2 no es más satis
factorio (Figs. 52, 1 34, 164 y 1 67). Su aspecto resulta igualmente tosco, recor
dando a los realizados por el «maestro de Sansón» (Figs. 46 y 107) en San 
Pedro y San Andrés. Contribuyen a tal semejanza los mechones triangulares 
de los leones, grifo y áspid, análogos a los de los animales del capitel NS1 de 
San Andrés (Fig. 137). De hecho, la repetición en San Segundo del áspid con 
leones, y la lucha entre éstos (Fig. 164), parecen inspirarse en motivos plas
mados con anterioridad en la cabecera (Fig. 165) y primer tramo de las naves 
de San Andrés.

Dichos animales no pueden atribuirse, sin embargo, a un mismo autor, 
pues presentan notables diferencias en su concepción anatómica. Los de San 
Segundo resultan pesados y de formas cúbicas. Sus patas son cortas y robus
tas, dejándose ver sus tendones o músculos (CC1), lo que no sucede en los 
cuadrúpedos del «maestro de Sansón». También son distintas las cabezas de 
unos y otros en la forma de ojos, fauces y orejas, y las diferencias se acre
cientan comparando las alas y pelambre del grifo de San Segundo con los de 
San Pedro. Añádase, en fin, que ninguno de los capiteles del «maestro de San
són» tiene «heléchos» comparables a los de la cabecera de San Segundo (Figs. 
74 y 209).

Los caracteres estilísticos apuntados y el uso que hace de ciertos elemen
tos vegetales -hojas rayadas y palmetas de folíolos en helicoidal- acreditan el 
origen cántabro del maestro de San Segundo, que, como el «maestro de San
són» y el de San Esteban, pudo haber llegado a Ávila entre los repobladores.



3) El «Maestro de San Esteban»

494

La sencillez del espacio decorado, provisto de cuatro capiteles y de una 
imposta corrida a lo largo de sus muros, hace posible imputar a un único 
escultor la decoración del interior del ábside de San Esteban. El hemiciclo per
manece oculto tras un retablo, pero tanto la imposta que lo recorre, como los 
cimacios de la ventana central se adornan con las palmetas aveneradas del 
presbiterio. El resto de la construcción sufrió una radical transformación, 
habiendo perdido su fábrica románica25.

23 Véase Ma M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas...», pp. 219-227, y, en relación a la 
nueva fábrica de San Segundo, la documentación publicada por E. Ruiz Ayúcar en Sepulcros 
artísticos de Ávila, Ávila, 1985, pp. 23-25, 28-30 y Anexos 1 -4, pp. 229-241.

24 Véase J.L. Gutiérrez, Las iglesias románicas..., pp. 143-151, fig. 63 (dibujos de la iglesia 
y su portada tomados de Monumentos arquitectónicos de España, también reproducidos en 
nuestra Lám. V). Palmetas-florón de cerco perlado adornan asimismo la arquivolta interna de 
la portada norte de San Millán de Segovia.

25 Véase, además de lo ya señalado en el capítulo dedicado a las Estructuras arquitectónicas, 
M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 159-160, y J.L. Gutiérrez, Ibid., pp. 135-140, quien 
advierte relaciones entre su decoración y la de San Segundo, San Andrés y San Vicente.

Concluida su labor en la cabecera de San Segundo, ignoramos si trabajó en 
las naves, pues éstas perdieron sus capiteles románicos en una remodelación 
renacentista n.

Poco antes de comenzar en esta iglesia, pudo haber colaborado breve
mente en la fábrica de San Vicente, labrando las palmetas concoides de las 
impostas de su transepto (Fig. 254). La huella más precisa de su influencia se 
registra en la portada norte de San Nicolás (Fig. 210). Un escultor que pudo 
haber sido discípulo suyo, realizó allí capiteles de «heléchos» muy parecidos 
a los de la arcada ciega de San Segundo. En una de sus arquivoltas se repiten, 
además, las palmetas de contornos angulosos de los cimacios de dicha arca
da ciega (Fig. 296). Tales coincidencias llevan a considerar que su autor fue el 
ya citado ayudante del Maestro de San Segundo.

Ecos coetáneos, aunque menos notables, se registran en la portada occi
dental de Sto. Tomé el Viejo (Fig. 306). Como la anterior, una de sus arqui
voltas se adorna con palmetas de tres o cuatro lóbulos, unos picudos y otros 
redondeados. Mayores dudas plantea la segunda arquivolta de la portada de 
San Isidoro, en la que rosetas heptapétalas se mezclan con palmetas del mis
mo tipo inscritas en cercos perlados (Fig. 316). Habiendo trabajado en esta 
iglesia escultores formados en San Pedro, cabe ver en dicha arquivolta una 
mitación de las palmetas que allí labró el «maestro de San Segundo», sin que 
lio implique una relación discipular24.



495

26 Véase Ma M. Vila Da Vila, «Repoblación y artistas itinerantes: la contribución de Canta
bria...», pp. 220-224, Figs. 1 (San Esteban), 2 (Cervatos) y 3 (Santillana), además de M.A. Gar
cía Guinea en El Románico en Santander, I, láms. 71-72 ( Silió y Barcena de Pié de Concha). 
El precedente para todas ellas podría hallarse en las palmetas de la cabecera de la catedral 
compostelana ofrecidas por M. Durliat en La Sculpture romane de la Route..., Figs. 1 75, 177, 
pp. 209-210.

De los cuatro capiteles realizados por el «Maestro de San Esteban», dos 
combinan elementos vegetales y cabezas (Figs. 225 y 227), uno se adorna 
con dos robustas águilas (Fig. 1 20), y el cuarto está ocupado por cinco perso
najes. Como en San Segundo, se trata de piezas labradas por un escultor for
mado en Cantabria. De todos ellos, los que mejor denuncian sus orígenes son 
las águilas de alas explayadas, relacionadas con las de Elines, Cervatos (Fig. 
125), Bolmir, Pujayo o Raicedo. Además, la cabeza femenina situada entre 
ellas tiene sus posibles modelos en Elines, Santillana (Fig. 229) o Castañeda, 
resultando bastante similar a las de las figuras femeninas de San Segundo 
(Figs. 74 y 87).

Otro posible indicio del origen cántabro del escultor lo constituyen las 
palmetas que, en forma de venera, aparecen alojadas en arquitos de herradu
ra en la imposta del ábside, muy geometrizadas (Figs. 78 y 228). Un aspecto 
muy similar muestran las palmetas de algunos cimacios de Barcena de Pie de 
Concha, repitiéndose la forma del arco en cimacios de Elines, Santillana y 
Silió26.

La geometrización y simplicidad en la talla se aprecia igualmente en las 
rosetas lineales de la imposta del presbiterio (i!.3). Lo mismo ocurre con las 
hojas de «heléchos» de los dos capiteles de la izquierda (Fig. 227). En la 
actualidad sus folíolos aparecen marcados con bastos trazos de pintura, igual 
que sucede en los restantes capiteles, cimacios e impostas del templo. Desta
can sobre los restantes «heléchos» abulenses por presentar una pequeña hoja 
por delante de cada una de las principales. Podría tratarse de una versión 
poco lograda de los «heléchos» de San Vicente abiertos en el centro (Figs. 21 3 
y 217).

El escultor de San Esteban parece tomar su repertorio ornamental de moti
vos ya utilizados en otras iglesias abulenses, confiriéndoles, con su estilo de 
ascendencia cántabra, un peculiar aspecto. Así, los capiteles de «helécho» 
(Figs. 227 y 228) recuerdan también algunos con hojas de nervio estrecho y 
folíolos tupidos de la cabecera de San Pedro, y como se indicó al tratar de la 
ornamentación de San Andrés, las tetrapétalas aspadas de San Esteban (¡1.3) 
podrían entenderse como una esquematización de las flores del exterior del 
absidiolo sur de dicha iglesia (¡1.31), si es que no derivan de rosáceas como 
las que decoran cobijas de ¡a cornisa de la catedral de Jaca.



496

27 Véase la Fig. 225 (San Esteban) y cfr. tal cabeza bovina y su disposición en el capitel con 
los ejemplos que se citan en la nota 7 del Repertorio ornamental, bien entendido, naturalmen
te, que su estilo no guarda ninguna relación con cualquiera de tales piezas. Por otra parte, la 
comparación entre el capitel con personajes de la Fig. 78 (San Esteban) y los de Cevico Nave- 
ro (M.A. García Guinea, El arte románico en Falencia, lám. 421, pág. 342) y Olleta (Fig. 79) es 
puramente compositiva, pues ni en su iconografía ni en su estilo hay relaciones apreciables. 
Respecto al capitel vegetal con cabeza masculina de la Fig. 227 (San Esteban), véase lo indi
cado acerca de las cabezas entre follajes en la nota 8 del Repertorio ornamental.

Hay, con todo, elementos en sus capiteles que no deben nada a las res
tantes iglesias de la ciudad. Uno de ellos es la cabeza de bovino que aparece 
entre hojas, que tal vez derive de un capitel del interior de San Isidoro de 
León, aunque también en la iglesia languedociana de Varen, en la catedral de 
Tuy y en Sta. Eulalia de Bareyo encontramos variaciones sobre el mismo moti
vo. Otro, es el capitel centrado por un personaje semidesnudo (Fig. 78), sin 
parangón en Ávila y sólo parcialmente comparable -en lo que atañe al per
sonaje central- a sendos capiteles de Cevico-Navero (Falencia) y San Pedro 
de Olleta (Fig. 79). El otro capitel vegetal de San Esteban, con una cabeza 
masculina en el centro del abaco (Fig. 227), cuenta con precedentes en Can
tabria, destacando entre ellos los de Santillana 27.

La simplicidad ornamental del interior de San Esteban es superada por el 
austero del exterior de su cabecera. La decoración se concentra en la cor
nisa que, aparte de unos cuantos modillones geométricos y algún que otro 
vegetal, zoomórfico o figurado, tiene dos capiteles. Uno se adorna con 
hojas de helécho ovaladas y de folíolos cóncavos, quizás derivados de los 
del interior de San Segundo. El otro es zoomórfico y está ocupado por un 
grifo entre otro extraño grifo y un ser de cuerpo escamoso, doblado en «U» 
y provisto de dos torpes patas (Fig. 1 38). Sin duda alude a los ofidios repre
sentados en San Vicente, San Andrés, San Segundo (Fig. 134) y, como vere
mos a continuación, en San Isidoro de Ávila. De todos ellos, posiblemente 
fue el de San Segundo el modelo seguido, pues es el único provisto de patas 
delanteras. Sin embargo, la incomprensión del motivo por el escultor de San 
Esteban hizo que las patas, en vez de flanquear la cabeza del áspid, apa
rezcan sobre el collarino del capitel y en posición frontal, como si fuesen de 
ave. El grifo central, por su parte, es alargado y de tosca factura. Sería de 
esperar que su autor se hubiera inspirado en el del capitel interior de San 
Segundo (Fig. 52) -por hallarse éste junto al del áspid-, pero la fisonomía 
del híbrido parece responder más bien a la de los grifos del absidiolo sur de 
San Pedro (Fig. 107) y, en especial, a la del grifo de la nave sur de San Vicen
te (Fig. 108), habida cuenta del considerable alargamiento de su cuerpo y 
cuello. Coincide, no obstante, con el de San Segundo en la forma de las 
alas.



497

4) El «Maestro de la cabecera de San Nicolás»

n Cfr. las águilas y disposición de la cabeza central de la Fig. 121 (San Nicolás) -también 
reproducidas por J.L. Gutiérrez en Las iglesias románicas..., fig. 68- con las águilas y cabeza 
femenina de las Figs. 120 y 228, y con la cabeza masculina de la Fig. 227 (San Esteban). Por 
otra parte, ya el citado autor (Ibid., pág. 156, y en Guía del Románico de Ávila, pág. 1 14), apre
ció la relación estilística entre la escultura del interior de San Nicolás, San Esteban y San Segun
do, indicando que los capiteles de la primera «recuerdan la escuela de canteros locales» que 
trabajó en las otras.

El influjo del «Maestro de San Esteban» se manifiesta en el ábside de San 
Nicolás, cuya consagración data de 1198. Sólo en él se repiten las águilas rec
honchas, lo que nos hace dudar entre una posible autoría -ya en su vejez— del 
escultor de San Esteban o la obra de un discípulo. El hecho de que en la por
tada norte de esta iglesia aparezcan «heléchos» con volutas rayadas y 
cimacios con palmetas angulosas en cercos, inclina a pensar que fueron ayu
dantes de los maestros de San Esteban y de San Segundo los que se encarga
ron de la decoración de San Nicolás de Ávila.

El origen del maestro de su cabecera es, en cualquier caso, cántabro. La 
decoración que aplica al interior de la misma manifiesta, como señalamos, 
una estrecha dependencia del estilo característico de San Esteban. El capitel 
de las águilas de San Nicolás (Fig. 121), además de seguir al de dicha iglesia 
en la morfología de las aves, coincide con éste en la decoración del espacio 
libre entre ellas. Sobre sus cabezas se alzan gruesas volutas y el centro del 
ábaco está ocupado por una cabeza humana, femenina en San Esteban (Fig. 
120) y masculina en San Nicolás28. Una cabeza similar, también entre caulí- 
culos, ocupa la parte superior del otro capitel del ábside de San Nicolás (Fig. 
223). La inferior se decora con hojas estrechas y alargadas, evocando el con
junto del capitel el de heléchos y cabeza masculina de San Esteban. El folla
je, sin embargo, es diferente y solo parangonable al del capitel CC1 3 de San 
Andrés y, en Segovia, al de un capitel de San Juan de los Caballeros. El prota
gonismo concedido a la cabeza humana, la superficie reservada para el ába
co y, en general, el tipo de talla, emparenta este capitel con los que decoran 
las iglesias cántabras de Santillana (Fig. 229), Elines, Cervatos, Pujayo o Val- 
delomar. Esto se corresponde con lo ya manifestado respecto a las águilas, de 
indudable estirpe cántabra.

Con todo, tenemos la impresión de que el escultor de San Esteban, ade
más de compartir con el maestro de San Segundo el origen cántabro, conocía 
la labor de éste en dicha iglesia. Ello supondría que la construcción de San 
Esteban tuvo lugar algo después, quizás a mediados del siglo XII.



E) CORRIENTE AQUITANO-BEARNESA

El «Maestro de la Portada Sur» y el segundo taller de San Vicente

498

Con el final de las obras en la cabecera de San Vicente, un nuevo maes
tro vino a hacerse cargo de la dirección escultórica del templo. Así nos lo 
hacen pensar el repertorio ornamental introducido en naves y portadas late
rales y la disposición de sus arquivoltas, ocupadas por rosáceas y boceles. Tan 
armonioso esquema ornamental, desconocido con anterioridad en la Penín
sula, se fraguó, como hemos visto, a partir de influjos muy diversos, pero el 
resultado plasmado en la portada sur de San Vicente fue obra de un solo artis
ta, el maestro de su segundo taller.

29 En relación con los citados cimacios, cfr. los florones emparejados de la Fig. 263 (San 
Vicente) con los de la Fig. 264 (Sta. María del Mercado de León), podiendo compararse las pal- 
metas-florón de la Fig. 265 (San Vicente) con las de la iglesia de Nogaro, en lo relativo al tipo 
de enlace. Sin embargo, y como ya indicamos al tratar del Repertorio ornamental, son las igle
sias segovianas las que brindan los paralelos más estrechos -en este caso réplicas- a los moti
vos introducidos en la portada meridional de San Vicente, como puede apreciarse viendo la 
Fig. 226 (San Quirce). Para una imagen completa de la portada sur de San Vicente, véase M. 
Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 133 y 142, y II, láms. 229 (vista general) y 231-232 
(detalles de los capiteles de la izquierda). Dicho autor no parece haber concedido importancia 
alguna a la tan peculiar decoración de las arquivoltas abulenses, pues se limita a señalar que 
se guarnecen con «flores inscritas en círculos». Mayor interés tienen para J.L. Gutiérrez (Las 
iglesias románicas..., pp. 39 y 42), que alude a la organización de las diversas portadas. Por 
otra parte, ya M.Gómez-Moreno había señalado el parentesco existente entre el Románico 
abulense y el segoviano, así como su común dependencia de lo leonés (£7 arte románico...,

a) Las portadas laterales

Su diseño no parece imputable al director del primer taller, muy apegado 
a la tradición leonesa. Sería extraño que, después de haber probado con éxi
to numerosos motivos ornamentales en la decoración de los ábsides, aplicara 
a la portada sur otros inéditos. Esta se convirtió en modelo de la septentrional 
y, por ende, de todas las portadas afines realizadas en Ávila, Segovia, Sala
manca y Valladolid.

La portada sur se organiza mediante siete arquivoltas decoradas con boce
les y rosáceas. En las jambas, cuatro pares de codillos alternaban con tres de 
columnas. Perdidas algunas, los capiteles que restan reiteran motivos ya 
empleados en la cabecera (leones arqueados y de cuellos erguidos, grifos y 
personajes sedentes). Por contra, sus cimacios se adornan con palmetas y flo
rones entrelazados, similares éstos a los de Sta. María del Mercado de León y 
Lannecaube, y a las de Nogaro y Mazéres las primeras 29. Tanto éstas, como



499

Pág111) al referirse al último decorador de San Isidoro de León. Y en esta misma idea insiste F.J. 
Cabello y Dodero («La arquitectura románica de Segovia», op.cit., pp. 33-34) al referirse a la deco
ración del Románico segoviano. F. de las Heras (La iglesia de San Vicente de Ávila..., Ávila, 1971, 
pág. 26), por su parte, se limita a señalar que la portada norte de San Vicente «es bizantina con 
arquivoltas lisas y decoradas con flores de lis», y, en definitiva, ninguno de cuantos autores se ocu
paron de esta iglesia hizo sugerencia alguna acerca del origen de las arquivoltas con rosáceas.

10 En relación a la portada norte, véase M. Gómez-Moreno, Catálogo...deÁvila, II, lám. 232 
y I, pág. 135, y para la cronología y relaciones estilísticas de las iglesias bearnesas aquí cita
das, M. Durliat, «La Cascogne dans l'Art», Congrés Archéologique de France. 128e Session. 
Cascogne. 1970, París, s.a., pp. 9-28; Id., «Tasque», Ibid., pp. 55-66; Id., Haut-Languedoc 
Román, La-Pierre-qui-Vire, 1978, pp. 308-312 y 337 (Lescure); Id., «Aux origines de la sculp-

las rosetas de las arquivoltas son obra del mismo maestro, siendo, en cambio, 
más imprecisa la autoría de los capiteles.

El «Maestro de la Portada Sur», respetuoso con el trabajo realizado por el 
anterior, pero de formación más amplia, es probable que conociera los monu
mentos del Camino Francés y hubiera viajado por el Languedoc, Borgoña y 
Aquitania. Más difícil es saber si fue asimismo el responsable de la prosecución 
de la obra arquitectónica. El homogéneo plan de la iglesia desde la cabecera a 
los pies, la imitación del modelo de San Isidoro de León y el mantenimiento de 
algunos de los motivos de la primera campaña en las portadas y naves, hacen 
sospechar que el nuevo maestro solo dirigió labores escultóricas.

La portada norte mantiene la alternancia de boceles y molduras con rosáce
as (Fig. 312). Su interés radica en combinar tal tipo de arquivoltas con cimacios 
adornados con flores tetrapétalas y capiteles zoomórficos ya conocidos (tórtolas 
afrontadas, grifos rampantes de cabezas divergentes, leones arqueados y felinos 
-o híbridos androcéfalos- de cuellos erguidos). No obstante, tanto en el estilo 
de los cimacios, más secos y de factura menos cuidada que los de la cabecera, 
como en el de los capiteles -salvando quizá los grifos (Fig. 188)- se advierte una 
nueva mano. De ahí que atribuyamos la concepción y realización de las prin
cipales partes de ambas portadas al nuevo maestro de San Vicente. El carácter 
pionero de la meridional habría requerido una mayor intervención de dicho 
escultor, en tanto que la septentrional, al ser una versión reducida de la prime
ra, pudo permitir la participación de un escultor del primer taller, al que se debe
rían los cimacios y grifos. La realización de esta portada tuvo lugar algo después 
de iniciada la meridional, pero, probablemente, aún en los primeros años del 
tercer cuarto del siglo XII. La datación, a mediados de siglo, de la portada sur da 
opción a considerar entre sus posibles fuentes de inspiración las bearnesas de 
Lescure, Simacourbe, Tasque y Sévignac, y acaso como coetáneas las arquivol
tas del pórtico norte de Charlieu, del tímpano sur de Varenne-l'Arconce (Borgo
ña) y de un falso tímpano de St.-Vivien-de-Médoc (Guyenne)30.



500

ture romane languedocienne: Les chapiteaux et le portail de St.-Michel de Lescure», Cahiers de 
Civilisation Médiéval, núm. 20/4, 1962, pp. 411-418; J. Cabanot, Cascogne Romane, La-Pie
rre-qui-Vire, 1978, pp. 270-275, lám. 111, y J. Lacoste, Sévignac-Théze: L'église St.-Pierre, 
1978, pp. 6-13 (portada sur). Todos ellos coinciden en fechar la escultura de sus portadas -con 
excepción de Lescure, que se data en torno a 1120- hacia mediados del siglo XII, y en adver
tir su dependencia respecto al arte languedociano (Moissac, Toulouse...) y sus relaciones con 
el aragonés. En relación a las otras iglesias, véase R. Oursel, Borgoña, La-Pierre-qui-Vire, 1979, 
pp. 339-341, fig. 127 (Charlieu) y pág. 356, fig. 118 (Varenne), y P. Dubourg-Noves, Guyenne 
Romane, La-Pierre-qui-Vire, pp. 258-259, fig. 101 (St.-Vivien). Aparte de tales ejemplos, tam
bién aplican rosáceas a las arquivoltas las portadas de St.-Jouin-de-Marnes, St.-Pierre y St.- 
Hilaire de Melle, en el Oeste francés.

b) El interior de San Vicente

Los motivos de ios cimacios de la portada sur pasaron al repertorio del 
segundo taller de San Vicente, donde aparecen repartidos por distintos puntos 
del transepto y las naves. En el transepto se encuentran en las impostas que 
corren bajo los arranques de la bóveda de cañón (Fig. 254). Junto a las flores 
tetrapétalas características del primer taller, aparecen allí florones-palmeta y 
palmetas concoides iguales a las de San Pedro y San Segundo (Figs. 85 y 86). 
El deficiente e irregular ensamblado de tales fragmentos en las impostas indi
ca que las piezas fueron esculpidas por distintas manos y aparejadas sin 
orden. De este modo, el transepto se nos manifiesta como un espacio privile
giado para captar, en una misma iglesia, el trabajo conjunto de un artesano 
procedente del primer taller de San Vicente, de un escultor del nuevo (Figs. 80 
y 265), y del «Maestro de San Segundo».

La actividad del segundo taller de San Vicente se concentra en los cinco 
primeros tramos de las naves. Se han de excluir los pilares del crucero y pri
mer tramo, rehechos en época gótica, el abovedamiento y las tribunas, en 
cuya imposta de base, sin embargo, participaron escultores del segundo taller 
dirigidos por el maestro borgoñón que concluye la fábrica románica del tem
plo (Fig. 282).

En los capiteles de las naves disminuye la decoración figurada, siendo sólo 
res los zoomórficos en los pilares (Fig. 89, 108 y 133). Los restantes se con

centran en las semicolumnas (leones de cuellos erguidos y sirenas aladas) y 
ventanas (grifos, tórtolas, águilas y felinos) del segundo y cuarto tramo del 
muro norte (Figs. 126, 147 y 181). Lo contrario sucede en el muro sur, con un 
solo capitel de aves afrontadas en la ventana del quinto tramo. Las del exte
rior muestran híbridos semihumanos en el segundo (sirena pisciforme), quin
to (esfinges, Fig. 161) y sexto (sirenas aladas, Fig. 147) tramos meridionales 
(Figs. 161 y 155), decorándose las restantes con follaje.



501

” M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 141-142, y II, láms. 250-251, e Id., El arte 
románico..., pp. 166-167, lám. CCXVI.

c) Las figuras de la portada sur

A diferencia del resto de la escultura abulense de filiación hispano-lan- 
guedociana, apenas estudiada, las figuras de la portada sur de San Vicente 
cuentan con una variada muestra de referencias bibliográficas. El primero en 
pronunciarse sobre ello fue Gómez-Moreno, que consideraba a su autor «más 
aventajado» que los de León, Silos, Compostela y Tera, tenidos por él como 
coetáneos del abulense. De ahí que su estilo se le manifestase afín al de la 
figura conservada en la fachada de la iglesia de Santiago de Sepúlveda. Por 
otra parte, el tocado de la figura femenina le recordaba a las princesas del 
sepulcro de Doña Sancha, la Virgen del tímpano de la portada meridional de 
San Pedro el Viejo de Huesca y las representaciones femeninas de los pilares 
del claustro de Silos, haciéndole fechar los relieves de la portada meridional 
en los primeros años del siglo XII (Figs. 202 y 203)31.

Tales motivos cuentan con modelos en los ábsides. La diferencia estriba en 
el estilo, que presenta figuras enjutas y de modelado poco cuidadoso, y en la 
ornamentación de los cimacios, que, además de incluir tetrapétalas, muestra 
rosetas estrelladas, hojas palmeadas y roleos de hiedra (Figs. 259 y 286). Sus 
autores fueron, probablemente, escultores del segundo taller familiarizados 
con la decoración de la cabecera. Para obras más complejas, como el cen
tauro y la sirena o los leones y serpientes de los pilares IV y VI del lado norte 
hubo de intervenir el segundo maestro de San Vicente proporcionando nue
vos modelos. Los grifos y aves del capitel del pilar lll-sur (Fig. 108) copian a 
los del capitel CN1 del absidiolo norte (Fig. 105), pero tanto en la factura de 
sus cabezas, como en el modelado y proporciones de los cuerpos, se advier
te claramente que son obra de un escultor mucho menos dotado. Su cimacio 
se adorna con roleos de hojas que recuerdan algunos de la cabecera (Fig. 
239), pero de estilo más pobre que el del maestro del primer taller.

No se puede hablar, a la vista de lo anterior, de ruptura entre los dos talle
res. Salvo por las diferencias estilísticas y la inclusión de nuevos motivos orna
mentales, todo en las naves se presenta como una continuación de lo 
realizado en la cabecera. Los capiteles fitomorfos del interior se decoran con 
hojas de «helécho» (Fig. 215) y lisas, derivadas de modelos leoneses y com- 
postelanos y posiblemente ya previstas en el proyecto arquitectónico del pri
mer maestro. En cualquier caso, el director del nuevo taller se muestra 
respetuoso con los modelos dejados por el del anterior, permitiendo que dis
cípulos de aquél continuaran trabajando en la iglesia.



502

Pero la relación establecida con el sarcófago de doña Sancha o los relieves 
silenses, era para Gómez-Moreno puramente iconográfica, pues, como muy bien 
supo ver, el responsable de los relieves abulenses da prueba de una «indepen
dencia de escuela» y de un «naturalismo encantador», siendo las dos imágenes 
«lo más acorde con la realidad que aquel siglo (XII) produjo». Es posible que haya 
cierta exageración en tales palabras, pero los elogios que dedica al rostro de San
ta Sabina no son infundados, ya que se trata de una pieza de excepcional cali
dad en el conjunto de la escultura románica del segundo cuarto del siglo XII.

Gómez-Moreno fue igualmente el primero -y prácticamente el único- en 
señalar las profundas analogías que existen entre estos dos relieves y el que pre
side la fachada de la derruida iglesia de Santiago de Sepúlveda. Seguramente se 
trata de piezas debidas a un mismo maestro, a las que habría que añadir, acaso 
como obra de un discípulo, la figura de San Miguel de la fachada occidental de 
iglesia homónima de Segovia. Los otros dos relieves de dicha fachada, recons
truida en el siglo XVI, son de distinta mano, pero, seguramente, la de un discí
pulo o miembro del taller formado por el escultor de Ávila y Sepúlveda. 
Gómez-Moreno, sin hacer distinciones en su factura, consideraba los tres relie
ves de la fachada de San Miguel de Segovia influidos por la corriente bizantina 
que, a su parecer, se introdujo en el arte español a mediados del siglo XII. A la 
misma, pero como obra de autor distinto, atribuía la placa relivaria de San Mar
tín de Segovia, que le recordaba al arte búdico, al tiempo que «sasánida» le 
semejaba el relieve de un obispo de la cripta de San Justo de Sepúlveda32.

Las relaciones entre los relieves de Ávila, Sepúlveda y Segovia no fueron 
advertidas, en cambio, por A.K. Portee Este consideraba la escultura de Sego
via, Sepúlveda y Soria como una derivación tardía del arte del Camino de San
tiago, fechando el relieve del obispo de San Justo de Sepúlveda en el siglo XIII 
y las estatuas-columnas del presbiterio de San Martín de Fuentidueña en el 
último cuarto del siglo XII. Por contra, databa las abulenses entre 1090 y 1109, 
comparándolas con las figuras femeninas del sepulcro de Dña. Sancha y, en 
general, con la «escuela de Aragón» 33.

32 Además de M. Gómez-Moreno, El arte románico..., pp. 166-167, véase el relieve de San 
Martín en A.K. Porter, Romanesque Sculpture oí the Pilgrimage Roads, Boston, 1923, VI, láms. 757 
y 805. Las influencias orientales a las que Gómez-Moreno aludía fueron invocadas igualmente por 
E. Serrano Fatigad, «Excursiones arqueológicas por tierras segovianas: Sepúlveda (1)», Bol. Soc. 
Esp. Excursiones, VIII, 1900, pp. 28-29 y 191 («Persia sasánida»); E. Camps Cazorla, El arte romá
nico en España, Madrid, 1935, pág. 155; J.A. Gaya-J. Gudiol, «Arquitectura y escultura...», Ars His- 
paniae, V, pág. 324, y por C.L. Ragghianti, Medioevo europeo, Barcelona, 1978, pp. 27-28 y 138.

33 A.K. Porter, Ibid., I, pág. 198, y La escultura románica en España, I, Barcelona-Florencia, 
1928, pp. 89-90, lám. 51,b (Sta. Sabina) y II, pp. 51, 61, 67 (n. 930), láms. 146,a,b (San Mar
tín de Fuentidueña), 147 (San Justo de Sepúlveda). La comparación con las figuras del sarcófa
go de doña Sancha ya había sido hecha -en lo iconográfico- por V. Carderera en su Iconografía 
española, Madrid, 1855, 1864, lám. II, pág. II.



503

“ |. de Contreras, Marqués de Lozoya, Historia del Arte Hispánico, Barcelona, 1931, I, pág. 
428, fig. 521 (Santa Sabina de Ávila).

,s Véase, además de C. Gaillard, Les débuts de la sculpture...en Espagne..., pág. 239, e Id., 
iludes d'art román, París, 1972, pág. 101, S. Alcolea, Ávila..., pág. 96; F.Salet, «Chronique», 
Bulletin Monumental, CXVIII, 1960, pp. 152-153 (recensión a la ponencia de G. Gaillard al A7X 
Congreso Internacional de Historia del Arte, 1958); E. Kubach-P. Bloch, L ’art román, 1966, pp. 
195-196, y P. de Palol-M. Hirmer, Early Medieval Art, pp. 166-168.

“ M. Durliat, El arte románico en España, Barcelona, 1964, pp. 81-82, lám. 184 (Santa 
Sabina) y láms. 186-189 (fachada de San Miguel de Segovia).

” Remitimos a lo dicho sobre la construcción del templo y su cronología en el capítulo de 
las Estructuras arquitectónicas, y a las palabras de Gómez-Moreno, Camps Cazorla y Gaya 
Ñuño supra, notas 31-32, además de a S. Alcolea, Ávila monumental, pág. 96 (quien afirma 
que «estas...esculturas, de la primera mitad del siglo XII, se mueven en la órbita del composte- 
lano Maestro Esteban, aunque su autor muestra tener personalidad independiente y original») 
y a ).L. Gutiérrez, Las iglesias románicas..., pp. 80-82 (el cual acepta la cronología «alta» atri
buida a San Vicente, con la conclusión de su primera campaña en 1109).

Para el Marqués de Lozoya, los relieves abulenses eran obras de un autor que 
había debido de trabajar en otras iglesias castellanas, como, por ejemplo, en San 
Martín de Segovia. Extraña que estableciendo esta relación -muy marginal en lo 
que a las figuras relivarias respecta-, no haya aludido al relieve de Santiago de 
Sepúlveda o a los de San Miguel de Segovia, claramente más próximos34.

Un nuevo giro en el estudio de estas piezas se inicia con C. Gaillard, para 
quien las figuras de Ávila y Segovia derivan, en cuanto a técnica, de las de 
Platerías. Con él coinciden S. Alcolea, F. Salet, E. Kubach y P. Bloch, en tanto 
que para P. de Palol el posible influjo de León y Santiago en los relieves abu
lenses es todavía una cuestión abierta35.

Como síntesis de las opiniones de Gómez-Moreno y Gaillard, M. Durliat 
opina que las figuras de San Miguel de Segovia se aproximan a las abulenses 
y destacan por sus características españolas36.

La filiación estilística de las piezas es, en efecto, difícil. La complejidad de 
su estilo desconcierta, máxime si se pretende datarlas en la primera década 
del siglo XII. En ningún caso podrían ser anteriores al segundo cuarto del siglo 
XII, época en la que hubo de iniciarse la actual iglesia. Entre ambas obras, 
pese a ser del mismo artista, hay, además, ciertas diferencias. Se trata de alto- 
relieves de tamaño natural, adosados torpemente a la portada y con un acu
sado contraste en el tratamiento de cabezas y cuerpos, aplanados y de grosor 
uniforme. Las cabezas, en cambio, están realizadas en bulto redondo y con 
una sensibilidad exquisita, como han sabido apreciar Gómez-Moreno y otros 
autores. Esta ha sido, además, la causa de que se juzgara a dichas figuras más 
avanzadas que las realizadas a comienzos del siglo XII en Santiago, León y 
Huesca, de las que se suponían coetáneas37. Las similitudes en gesto y toca-



504

do entre la Santa Sabina y las figuras femeninas de los relieves aragoneses 
confirmaban, a su entender, la temprana cronología asignada a la iglesia de 
San Vicente. La lenta evolución de la moda en el medievo no permite, sin 
embargo, tal precisión, pues dicho tocado aún se mantiene en obras castella
nas de fines del siglo XII38.

Posee la santa un rostro de especial encanto. La dulzura de su sonrisa 
y mirada es más común en piezas románicas tardías, como manifiesta el ángel 
de la Anunciación de la misma portada. Pero si el rostro responde a una esté
tica románica avanzada, no sucede lo mismo con los plegados de sus vesti
duras ni con el modelado de su cuerpo. En él, las diferencias con el estilo de 
influencia borgoñona que caracteriza al grupo de la Anunciación son bien 
visibles39. La disposición y el reparto de los pliegues sobre la túnica y el man
to pueden evocar, lejanamente, el estilo de las figuras del apostolado de la 
portada de Platerías de la catedral de Santiago. Tal ha de ser la razón de Cai- 
llard para situar las piezas abulenses en la órbita de lo compostelano; sin 
embargo, un análisis más detallado muestra un estilo muy distinto en los plie
gues del ropaje. Los abulenses no están marcados por cordoncillos, sino que 
aparecen tallados en crestas, en forma análoga a la de las figuras de la porta
da de Moissac40. Si bien su autor pudo conocer la portada compostelana, no 
fue allí donde aprendió su oficio.

La diferencia más llamativa entre las dos figuras de San Vicente parece 
residir en los ojos, por tener excavadas las pupilas la masculina y sólo oscu-

58 Véase M.Gómez-Moreno, El arte románico..., pág. 167, y, en relación a la indumentaria 
medieval, C. Enlart, Manuel d'Archéologie franfaise, París, 1916, III, «Le Costume», pp. 25-37; 
M. Beaulieu, El vestido antiguo y medieval, Barcelona, 1971; J. Laver, Breve historia del traje 
y de la moda, Madrid, 1988, pp. 58-64, y E. Albizua, «El traje en España» (apéndice a la op.cit. 
de J. Laver), pp. 282-359 (espec. pp. 297-300)

’’ Cfr. la Fig. 202 (Santa Sabina (?)) con el ángel y la Virgen de la Anunciación de la jamba 
izquierda de la misma portada reproducidos por M. Gómez-Moreno, Catálogo...de Avila, I, 
pág. 144 y II, lám. 262, y por L.M8 de Lojendio-A. Rodríguez, Castilla/2, pág. 319, fig. 109. De 
la cronología del grupo en cuestión se ocupan W. Goldschmidt en «El Pórtico de San Vicente, 
en Ávila», Archivo Español de Arte y Arqueología, 1935, núm. XXXIII, pp. 259-273 (espec. 
271), e Id-, «El sepulcro de San Vicente, en Ávila», Ibid., 1935, núm. XXXV, pp. 161-170 
(espec. pp. 168 y 170), y J. M. Pita Andrade, La Escultura Románica en Castilla: Los maestros 
de Oviedo y Ávila, Madrid, 1955, pp. 19-20.

40 G. Gaillard, «Sculptures espagnoles de la moitié du douzikme siecle» (perteneciente a las 
Actas del XX Congreso Internacional de H* de! Arte, 1962), Études d'art román, pp. 100-112 
(espec. pág. 101); Id., «A propos de quelques études récemment parues sur la sculpture du Xlle 
siécle en Espagne», Bull. de la Soc. Nationale des Antiquaires de France, 1956, pp. 85-91, y F. 
Salet, «Chronique: G. Gaillard, 'Sur quelques sculptures romanes de Castille', Actes du XlXe 
Congrés Internationald'Histoirede l'Art (Paris, sept. 1958)», Bull. Monumental, 1960, CXVIII, pp. 
152-153. El tipo de plegado de Moissac al que nos referimos puede apreciarse en M. Schapiro, 
The Sculpture oíMoissac, Londres, 1985, pp. 102, 125 y 129-132, Figs. 99, 135 y 143-144.



505

41 La identificación de la imagen de Sepúlveda con San Juán Bautista es propuesta por M. 
Cómez-Moreno en F/ arte románico..., pág. 167.

recidas la femenina. Al haber perdido aquella el plomo que las rellenó en otro 
tiempo, su rostro ha adquirido una seriedad y fijeza que probablemente no 
tuvo en un principio. Por lo demás, y dejando a un lado el tratamiento de bar
ba y cabellos -retocados, al parecer, durante las restauraciones y acaso ya a 
fines del siglo XII-, las facciones del personaje son ¡guales a las de la santa. 
En el ámbito hispánico, lo que más se aproxima a la figura femenina es la ima
gen de la fachada de la iglesia de Santiago de Sepúlveda, por el gesto del ros
tro y el plegado de la cintura y muslos (Fig. 204-A).

Los pliegues de la figura masculina, mucho más abundantes en su manto 
que en el de su hermana, repiten la ya descrita morfología y vuelven a empa
rentar estas piezas con la de Santiago de Sepúlveda. Esta última -efigie, según 
Cómez-Moreno, de San Juan- parece ser una síntesis de las formas plasmadas 
en las dos figuras abulenses. Los dos personajes masculinos tienen en común 
el pliegue formado sobre la rodilla derecha en el ropaje que cubre sus res
pectivas túnicas: una especie de himatión en la de Sepúlveda y una más cor
la o dalmática en la de Ávila. En ambos se repiten, igualmente, el pliegue en 
«u» formado sobre el tobillo izquierdo, el de la entrepierna y los que les caen 
sobre los hombros. Otro rasgo común a las tres figuras aquí mencionadas es 
la cenefa de ovas y perlas que orla los remates de sus túnicas y mantos, igual 
en todas ellas. Sin embargo, el modelado de la figura de Sepúlveda es mucho 
más sumario, los pliegues carecen de volumen y, junto con los cabellos, dan 
la impresión de estar apelmazados y simplemente abocetados4'. De ahí que 
resulte difícil precisar si estamos ante piezas salidas de una misma mano.

De serlo, y pese a la mayor simplicidad en el modelado de la figura de 
Sepúlveda, pensamos que es posible que la labor del escultor se iniciara en 
Ávila. La escultura de Sepúlveda combina características desarrolladas por 
separado en cada una de las figuras abulenses y, pese a dar menos volumen 
al ropaje, muestra un sistema de pliegues más complicado. Con ésta parecen 
relacionarse, aunque como obras de autores distintos, tres canecillos de la 
fachada meridional de la Virgen de la Peña de Sepúlveda (Fig. 345) y las figu
ras de la fachada de San Miguel de Segovia (Fig. 204-B). La efigie de éste es 
la más parecida al San Juan de Sepúlveda, pese a la simplificación de los ras
gos faciales y a la mayor rigidez de los plegados. Las de San Pedro y San Pablo 
-en la misma fachada- exageran tales caracteres y son de inferior calidad.

Tales son las obras que más se acercan a los relieves de la portada de San 
Vicente. Las estatuas-columnas de San Martín de Fuentidueña, conservadas en 
The Cloisters, o el relieve de San Justo de Sepúlveda, aún siendo piezas reali-



506

zadas en el mismo ambiente artístico y, a nuestro juicio, no muy posteriores, 
se deben a otros escultores. Por desgracia, ninguna de estas piezas ha sido 
fechada con precisión, al no conservarse documentación ni restos epigráficos 
de ninguna de sus iglesias, habiéndose datado las segovianas entre mediados 
del siglo XII y el XIII42. Las únicas que apenas han sido objeto de variación en 
su apreciación cronológica son las figuras abulenses, acaso por tomarse como 
auténtica la apócrifa fecha de 1109.

Nuestra opinión es que prácticamente todas las obras de esta escuela cas
tellana se realizaron en torno a las mismas fechas, a mediados del siglo XII y 
acaso con poco más de diez años de diferencia entre las primeras y las últi
mas. Las primeras pudieron ser las abulenses, en torno a 1140-1150, y a ellas 
les seguirían las de Sepúlveda, Segovia y Fuentidueña, cuyas estatuas-colum
nas tal vez remonten a 11 50-11 60. Podría avalar tal cronología el epígrafe que 
en la torre de la Virgen de la Peña de Sepúlveda fecha el inicio de sus obras 
en 1144

42 Véase el relieve de San Justo de Sepúlveda en A.K. Porter, La escultura románica en Espa
ña, II, pp. 61, 67 (lo data en el siglo XIII), lám. 147-A, y I, pp. 82, 83 (acerca de la escultura 
románica en Segovia). El citado relieve ofrece, por otra parte, ciertas analogías estilísticas con 
los de dos obispos de Moreaux, fechados -en virtud de las inscripciones que los identifican 
como obispos de Poitiers- entre 1142 y 1155, y estudiados por C. Caillard en «Deux sculptu- 
res de l'abbaye des Moreaux á Oberlin (Ohio)», Études d'art román, pp. 389-397 (espec. pág. 
393: «C'est en Espagne que nous trouverons des rapprochements possibles et peut-étre les sour
ces de cet art: á León..., Compostelle..., Ávila et Salamanque») y por K. Horste en «Romanes- 
que Sculpture in American Collections. XX. Ohio and Michigan», Gesta, XXI/2, 1982, pp. 
122-125, fig. 16. Respecto a las estatuas-columnas de San Martín de Fuentidueña, véase Ibid., 
II, lám. 146-a,b, pp. 51 y 67 (n. 930: fechándolas en el último cuarto del siglo XII). Otras data- 
ciones han sido propuestas por G. Gaillard y F. Salet, «Chronique: Sur quelques sculptures...de 
Castille», Ibid., pág. 153 (segunda mitad del S. XII); C. Gómez-Moreno, «El ábside de San Mar
tín de Fuentidueña», Bol. Seminario de Arte y Arqueología, Valladolid, 1961, XXVII, pp. 61 -85 
(espec. pág. 79: data ca. 1160); R. Crozet, «Statuaire monumentales dans quelques ábsides 
romanes espagnoles», Cah. Civ. Méd., 1969, XX/ núm. 47, pp. 291-295; J.A. Gaya Ñuño, la 
arquitectura española en sus monumentos desaparecidos, Madrid, 1961, pág. 149 (S. XII); D.L 
Simón, «Romanesque Art in American Collections. XXL The Metropolitan Museum of Art. Part 
I. Spain», Gesta, XXIII/2, 1984, pp. 145-159, Figs. 1-4 (comienzos del último cuarto del siglo 
XII), y S. Moralejo, «El arte de Silos y el arte de los Caminos de Peregrinación», El Románico 
en Silos..., pp. 203-223 (espec. pp. 213-124, fig. 10:ca. 1140).

41 Acerca de la cronología de la torre de la Virgen de la Peña, véase J. de Contreras, Marqués 
de Lozoya, Sepúlveda, pág. 22. Otras datas que puede contribuir a precisar la cronología de las 
piezas segovianas -o, al menos, su límite ante quem- las proporcionan el epígrafe «ERA MCCXXX 
ECCLESIE» de una columna del atrio de San Juan de los Caballeros (L.F. de Peñalosa, «La iglesia 
de San Juán...», Estudios Segovianos, II, núm. 4, pp. 98, 102-103) y el que data los relieves de la 
portada de Tiermes -más próximos, en cuanto al sistema de plegados, a las estatuas-columnas y al 
relieve de San Martín de la iglesia homónima segoviana que a las restantes piezas segovianas- en 
1182 (C. de la Casa Martínez, «Cartelas medievales de Tiermes (Soria)», El Románico en Silos..., 
pp. 559-563, Figs. 1 -4); obras, a todas luces, posteriores a la escultura que nos ocupa.



507

41 Véanse las ilustraciones ofrecidas por A. Viñayo, L'ancien...León Román, pp. 321-327, 
fifi 139 (Tera); L.M* de Lojendio, Navarra, pp. 93-98, fots. 23-32 (Leyre), y S. Moralejo, «El 
claustro de Silos...», Ibid., pp. 206-215, Figs. 1, 6 y 9 (Silos). En relación a los relieves del 
claustro silense, hemos de señalar nuestro completo acuerdo con la datación propuesta por S. 
Moralejo, frente a la cronología temprana que, en el mismo Symposio, defendió J. Yarza («Ele
mentos formales del primer taller de Silos», El Románico en Silos..., pp. 105-146 (espec. pp. 
115-118). Al esclarecimiento de tal cuestión habrán de contribuir, sin duda, las conclusiones 
que V. García Lobo extraiga del análisis de la epigrafía del claustro, parcialmente adelantadas 
en «La epigrafía del claustro de Silos», El Románico en Silos..., pp 85-103 (espec. pág. 92: con
sidera la escritura de mediados del siglo XII, pero su ordinatio en algunos casos fue anterior).

45 Entre la amplia bibliografía que existe sobre estas obras, pueden consultarse M. Gómez- 
Moreno, Catálogo...de Ávila, I, pp. 142-144, e Id., «Prólogo» a M.A. García Guinea, El arte 
románico en Falencia, pp. IX-XIV; M.A.García Guinea, Ibid., pp. 125-130 (Carrión); W. 
Goldschmidt, «El Pórtico de San Vicente...», Ibid., y «El sepulcro de San Vicente», Ibid.; J.M. 
Pita Andrade, La Escultura Románica en Castilla...; S. Moralejo, «Esculturas compostelanas del 
último tercio del siglo XII», Cuadernos de Estudios Gallegos, XXVIII, 1973, pp. 294-310; E. Val- 
dez del Alamo, «Visiones y profecía: el árbol de Jesé en el claustro de Silos», El Románico en 
Silos..., pp. 173-201, y J. Lacoste, «Nouvelles recherches á propos du second maitre du cloitre 
deSto. Domingo de Silos», El Románico en Silos..., pp. 473-493.

* Además de los estudios sobre el Románico del Bearn reseñados supra, nota 30, véase MJ 
F. Cuadrado, La iglesia de Santa María...de Carrión..., pp. 271-276; ). Lacoste, Sainte-Foy de 
Morlaas, Pau, 1976, pp. 13-30; Id., «Le portad román de Sainte-Marie d'Oloron», RevuedePau 
etdu Bearn, 1973, pp. 45-78 (espec. pp. 74-78); M. Durliat-V. Allégre, Pyrénées Romanes, la- 
Pierre-qui-Vire, 1969, pp. 231-244 (Lesear), L.M° de Lojendio, Navarra, pág. 434 (Unx); A. 
Canellas-A. San Vicente, Aragón Román, pp. 349-361 (Uncastillo), y S. Moralejo, «El claustro 
de Silos...», El Románico en Silos..., pp. 213-214. Igualmente resulta de interés un relieve pro-

Otra razón para datarlas en esos años viene dada por las relaciones esti
lísticas que mantienen con otras obras románicas. Relieves como los de San
ta Marta de Tera, de la primera campaña del claustro de Silos o de la portada 
de San Salvador de Leyre, marcan el término post quem, pues no hay duda de 
que los relieves abulenses y segovianos son más tardíos. Los primeros difícil
mente podrían ser anteriores a 1120, por lo que los abulenses han de poster
garse al segundo cuarto del siglo XII ■*■*. Por otra parte, su estilo es anterior al 
desarrollado en la segunda campaña silense o en los más destacados monu
mentos del último románico español, como son las portadas occidentales de 
las iglesias de Santiago de Carrión y San Vicente de Ávila o la cripta de la cate
dral de Santiago, que se datan hacia 1165-11 75 45. Más próximos a las obras 
abulenses y segovianas aquí estudiadas son los capiteles y relieves de la facha
da meridional de Santa María de Carrión, fechados por F. Cuadrado en el 
segundo tercio del siglo XII, y de Santa María de Uncastillo, emparentados 
con los de la iglesia anterior. Se fecha ésta en torno a 1140-1150 por sus rela
ciones estilísticas con las portadas bearnesas de Ste. Marie d'Oloron y de Les
ear y sus afinidades con la escultura de San Martín de Unx, iglesia consagrada 
en 1156 •“>.



508

cedente del monasterio de San Payo de Antealtares (J. Carro García, «Un nuevo relieve com- 
postelano», Cuadernos de Estudios Gallegos, 1944, fase. 1, pp. 39-45, fig. pág. 45), decorado 
con dos figuras femeninas provistas de un tocado análogo a la Santa Sabina (?) abulense y cuyas 
relaciones con las estatuas columnas de Antealtares y el Románico bearnés ya fueron puestas 
de manifiesto por S. Moralejo en «El arte compostelano antes del Pórtico de la Gloria», O Pór
tico da Gloria e o seu tempo (Catálogo da Exposición conmemorativa do VIII centenario da 
colocación dos dinteis do Pórtico da Gloria da Catedral de Santiago de Compostela), Santiago, 
1988, pp. 191-192.

47 Curiosamente, la única relación indirecta fue la establecida por G. Gaillard al tratar de 
los dos relieves de Moreaux («Deux sculptures..., Ibid., pág. 393), pero hecha en sentido inver
so, al considerar el autor que las piezas en cuestión podrían tener sus fuentes en el Románico 
español, a través de Santiago, León, Ávila y Salamanca, en lo relativo a su búsqueda del bulto 
redondo y de un cuidadoso modelado de toda la superficie. Nuestro rechazo de una cronolo
gía que sitúa los relieves de la portada sur de San Vicente hacia 1109 (así lo estiman G. Gai
llard y F. Salet en «Chronique: Sur quelques...», Ibid., pp. 152-153) nos obliga a considerar las 
relaciones desde el Oeste francés hasta España, como se ha venido aceptando respecto a la 
escultura de la Catedral Vieja de Salamanca (H. Pradalier, La Sculpture monumental..., pp.

Aparte de estas relaciones con la escultura de filiación aragonesa, en la 
determinación de este peculiar estilo hubieron de jugar un papel relevante los 
contactos con la escultura del Oeste de Francia. Nunca se ha aludido a ellas, 
pero la tendencia a la presentación de los relieves abulenses y segovianos 
como figuras casi exentas y de bulto acusado -aunque plano, su disposición 
sobre el fondo liso o entre arcadas de las fachadas, su monumentalidad y el 
tipo de plegado, nos hacen ver conexiones entre éstos y los del Poitou y Sain- 
tonge.

Resultan especialmente significativas las coincidencias que se dan en el 
modo de tratar las superficies corporales. Destacan los rostros, como bultos 
redondos de rasgos muy perfilados -cejas, párpados, labios-, ovales y con 
pómulos salientes, al punto de evocar tipos asiáticos. Pese a la minucia y a la 
riqueza ornamental con que están labrados sus ropajes, éstos presentan gran
des superficies lisas -que dejan traslucir los miembros corporales a los que se 
adhieren- entre pliegues que, como en Ávila y Segovia, más que modelados 
parecen tallados con cortes abruptos.

Otro rasgo al que tienden las figuras de la catedral de Angulema, St. Pie- 
rre d'Aulnay, Chadenac, Moreaux, Pont-l'Abbé d'Arnoult y, en general de 
otras iglesias emparentadas con la de Aulnay, es a mostrar un ancheamiento 
en las caderas -sean masculinas o femeninas- y a dejar caer en campana sus 
vestiduras. Tales caracteres, disimulados bajo los respectivos mantos en las 
figuras abulenses, resultan bien visibles en las segovianas, especialmente en 
las de la iglesia de San Miguel (Fig. 204-B)47.



509

154,174, 229-234, láms. LXXV-LXXVII, y M. Ruiz Maldonado, La iglesia románica de Almena
ra de Tormes, Salamanca, 1989, pp. 38-42, Figs. 39-41). La tendencia a destacarse del fondo 
arquitectónico con un bulto acusado, pero, al mismo tiempo, una cierta planitud frontal carac
teriza, por ejemplo, al caballero victorioso de St.-Hilaire de Melle, que, en tal sentido y pese a 
las diferencias de «mano», podría compararse a los relieves de la portada sur de San Vicente. 
Véase, además, A. Tcherikover, «La fa^ade occidentale de l'église abbatiale de Saint-Jouin-de- 
Marnes», Cah. Civ. Méd., pp. 361-383 (data los relieves en torno a 1118), Figs. 20, 26 (Ibid.) y 
28 (Montmorillon); R. Crozet, L'art román en Saintonge, pág. 164, lám. LXXIV,D (Chadenac); K. 
Horste, «Romanesque Sculpture...», Gesta, XXI/2, 1982, pp. 122-125, fig. 15 (Moreaux); A.K. 
Poder, Romanesque Sculpture of the Pilgrimage Roads, Vil, «Western France», láms. 989 (Argen- 
ton-Cheteau: tipo de rostros), 1004 (Pont-l'Abbé-d'Arnoult), 1034 (Chadenac: ca. 1140), 1065- 
1067 (Moreaux); B. Rupprech, Romanische Skulptur in Frankreich, Munich, 1975, lám. 69 y 73, 
yCh. Daras, Angoumois Román, La-Pierre-qui-Vire, 1961, pp. 79, 86-87, lám. 30 (catedral de 
Angulema, fechada entre 1110 y 1128), y F. Werner, Aulnay-de-Saintonge und die Romanische 
Skulptur in Westfrankreich, Worms, 1979, pág. 92, Figs. 206 (Aulnay), 541-542 (Chadenac), 
507-509 (Civray), 294-298 (Fenioux), 479-481 y 484 (Argenton-Chatenau).

18 Véanse las Figs. 203 (San Vicente), 204-A (Santiago de Sepúlveda) y 204-B (San Miguel de 
Segovia), y cfr. el plegado de su manto sobre la pantorrilla y los pliegues paralelos en el pecho de 
los relieves segovianos con los que se observan en A.K. Porter, Romanesque Sculpture..., IV, «Aqui- 
taine», láms. 312 (San Pedro de St.-Sernin de Toulouse), 341 {Pantocrator del tímpano de Moissac), 
425, 427 (Cristo y apóstol de la port. norte de la catedral de Cahors); B. Rupprech, Romanische 
Skulptur..., Iáms.73 y 69 (catedral de Angulema). Ese mismo tipo de plegados concéntricos, para
lelos y planos es el que se advierte en los relieves de la Catedral Vieja de Salamanca (H. Pradalier, 
Ibid.}, en la Puerta del Obispo de la catedral de Zamora y en los relieves de la fachada de Nótre 
Dame la Grande de Poitiers, que, pese a las considerables diferencias estilísticas que manifiestan 
respecto a los relieves abulenses, coinciden con ellos en servirse del traje de amplias mangas que 
caracteriza a los relieves del Poitou y Saintonge, en el aplastamiento de las superficies pese al gro
sor acusado de las piezas, en sus pliegues amplios, y, con los segovianos, en el plegado del pecho 
y en la caída acampanada de las túnicas. En relación a tal moda, véase R. Crozet, «Sur un détail 
vestimentaire féminin du Xlle siécle», Cah. Civ. Méd., 1961, IV, pp. 55-56.

El tipo de ropajes, túnicas de mangas muy ceñidas y fruncidas en las cos
turas laterales, y briales de mangas largas y desbocadas, común a la escultura 
del Oeste francés y a las obras castellanas, también ha de considerarse. En 
ellos es significativa la tendencia a mostrar pliegues ligeramente convexos y 
paralelos sobre el pecho -como también se advierte en la figura de ta iglesia 
de Santiago de Sepúlveda (Fig. 204-A)- y otro oval que marca la cintura y el 
vientre a modo de rollizo. Pero acaso lo más llamativo, por la artificiosidad 
que presenta, sea el pliegue que forman los mantos o palios de los personajes 
masculinos -ángeles, apóstoles, Cristo- al caer desde la cintura hasta una de 
sus pantorrillas, generalmente la izquierda. Se trata de un pliegue puramente 
ornamental y sin explicación lógica que, tal como se presenta en la figura de 
San Vicente -incoherente con el resto del ropaje y como si fuese una banda 
de tela-, sólo puede explicarse como una receta de taller o la copia de un 
motivo aprendido u observado en otra parte48.



510

••> H. Pradalier, Ibid., pp. 143-145, 152-164 y 168 y ss., láms. LXXVI, a, b, y LXXIV, b; M. 
Ruiz Maldonado, La iglesia ...de Almenara..., pp. 38-42; C. Enríquez de Salamanca, Rutas del 
Románico en...Zamora..., fig. 121 (Benavente); M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de 
la provincia de Zamora, Madrid, 1927,1, pp. 106-107 (Zamora: relaciona con Angulema y Aul- 
nay su Puerta del Obispo, detalle que no parecen haber tenido en cuenta autores posteriores, 
que sólo se refieren a la decoración de los cimborrios).

Tales son los rasgos que distinguen a las esculturas de Segovia y Ávila. 
Estos, por cierto, se repiten, aunque con una mayor tendencia a la geometri- 
zación de plegados y contornos y al aplastamiento de las superficies, en las 
esculturas del interior de la Catedral Vieja de Salamanca, para las que H. Pra
dalier ha establecido una convincente filiación con el Oeste de Francia. No 
pretendemos que las piezas abulenses y segovianas estén emparentadas con 
los relieves de Salamanca, la Portada del Obispo de la catedral de Zamora o 
Santa María del Azogue de Benevente, más tardíos, pero pensamos que ese 
influjo francés comienza a manifestarse a mediados de la centuria, tenue
mente en San Vicente de Ávila y, de una manera más apreciable, en los relie
ves segovianos49.

La diferencia de tamaño y proporción entre las figuras de la portada sur de 
San Vicente y los capiteles de la misma, hace difícil precisar si unas y otros 
son de la misma mano o si sólo podemos imputarlas al mismo taller. Induda
blemente, nada de lo labrado en los capiteles del primer o segundo taller 
resulta parangonable a las figuras de los mártires. Pero desconocemos hasta 
qué punto la diferente escala y la mayor importancia de las placas relivarias 
ha podido influir en la apariencia y modelado final de las piezas. Es significa
tivo, por ejemplo, que mientras que la pareja sedente del capitel de la dere
cha de la portada sigue el modelo presente en la cabecera, el tocado de la 
figura femenina del capitel reproduzca el de la presunta Santa Sabina. Es nor
mal, por otra parte, que en las vestimentas de los personajes de los capiteles 
se haya prescindido de las cenefas bordadas y de la multitud de pliegues que 
surcan los ropajes de las figuras relivarias. No obstante, si comparamos los 
pliegues de reborde anguloso, biselados y desigualmente concéntricos de las 
rodillas de las figuras sedentes (Figs. 80 y 81) con los formados sobre el hom
bro derecho de San Vicente, vemos que existe una gran semejanza en el efec
to final logrado.

Por todo ello, quizá lo más prudente sea concluir en que la organización 
de la portada sur, con los capiteles, arquivoltas y las placas relivarias de los 
titulares, fue responsabilidad de un único artista, el llamado «Maestro de la 
Portada Sur de San Vicente». Este pudo haber realizado toda la escultura, pero 
es más probable que hubiera estado auxiliado por un colaborador que habría 
trabajado también en la portada norte.



511

s0 Véanse las Figs. 341-344, correspondientes a los modillones zoomórficos de San 
Vicente y cfr. con los reproducidos por M.A. García Guinea, El arte románico en Patencia, 
láms. 42 y 44 (Frómista), y con los presentados por I. Ruiz Montejo en El Románico de 
villas... de Segovia, figs. 67-68 (Pecharromán) y 60 (San Miguel de Fuentidueña). En lo que 
atañe a los modillones de rostros humanos, véase N. Kenaan-Kedar, «Les modillons de Sain- 
tonge et du Poitou comme manifestation de la culture laíque», Cah. Civ. Méd., 1986, XXIX/4, 
PP- 311-330, figs. 1 (Civray: perro) y los rostros de las Figs. 12 (Aulnay), 15 (Varaize), 19 
(Cahors), 22 (Foussais), 24 (Surgéres)26 (Rioux) y 30 (Parthénay-le-Vieux), y F. Werner, Aul- 
nay-de-Saintonge..., Figs. 61-68 (perros) y 72, 75 (bustos) (ábs. Aulnay), 431 y 433-440 (St. 
Mande-sur-Bredoire).

d) Los modillones de la cabecera

Una vez esculpidos los relieves de la portada sur, la labor del taller se con
centró en la ornamentación de la cornisa de los ábsides.

Sus modillones, además de cubrirse con «heléchos», se decoran con 
cabezas animales y cinco bustos humanos. Tres de ellos, los menos reto
cados en el siglo pasado, muestran, al igual que las cabezas zoomórficas, 
las pupilas intensamente excavadas (Figs. 343-344). Tal particularidad 
sólo se advierte en las figuras relivarias de la portada sur, y especialmen
te en la de San Vicente. Se trata, al parecer, de un rasgo estilístico de su 
autor que se repite en relieves y capiteles de la provincia de Segovia rela
cionados, en mayor o menor grado, con su estilo. Se caracterizan además 
los canecillos de San Vicente por estar dotados de una gran expresividad 
y gustar de relieves acusados. Destacan, especialmente, los ojos y hocicos 
de los animales. Los primeros, protuberantes, resultan hábilmente resalta
dos por las líneas de párpados y arcos superciliares. Los segundos están 
cuidadosamente modelados, con transiciones en la orografía epidérmica 
que no tienen parangón en Frómista ni en ninguna otra iglesia del Romá
nico dinástico hispano.

El naturalismo de algunos de estos animales está en consonancia con su 
avanzado estilo. Sus paralelos no se encuentran en obras de comienzos del 
XII, sino en las de mediados y segunda mitad de siglo. En Francia se los podría 
comparar con los de las iglesias aquitanas de Aulnay y St. Mande-sur-Bredoi- 
reo con los de St. Caprais d'Agen (Fig. 346), pero más semejantes a ellos son 
los canecillos de iglesias segovianas coetáneas o posteriores a San Vicente de 
Ávila, como San Juan de los Caballeros y San Millán de Segovia, San Miguel 
de Fuentidueña, Pecharromán, etc50.

El evolucionado estilo de los modillones zoomórficos permite incluso 
comparar algunos de sus ejemplares -como los grifos- con los creados por el 
segundo taller silense y con los que se inspiraron en ellos en tierras del norte



512

51 Cfr. los perros y grifos de los modillones de San Vicente con los animales reproducidos 
por I. Ruiz Montejo, Ibid., láms. 47 (Silos), 53, 60 (Fuentidueña), 67, 68 (Pecharromán), 73 (Ber- 
nuy), 98 (Moradillo de Sedaño) y 122 (Alquilé), y ). Pérez Carmona, Arquitectura y escultu
ra..de Burgos, Figs. 234, 243, 245 y 256 (Silos), 198 (Jaramillo de la Fuente) y 95 (Monasterio 
de Rodilla).

Ya hemos tenido ocasión de aludir a la formación de este maestro y a las 
obras que pudieron influir en la configuración de su personalísimo estilo. Nin
guna de ellas, con todo, basta para explicar la extrema delicadeza y serenidad 
de los rostros de sus personajes.

Sin lugar a dudas, su taller fue el de mayor aceptación e influjo en el 
Románico segoviano. La estilización, refinamiento y uniformización de la 
mayor parte de sus capiteles es clara expresión de su carácter tardío. La 
continua repetición de los motivos que adornan capiteles y cimacios en 
las iglesias segovianas prueba, asimismo, su naturaleza de copias adoce
nadas de unos cuantos modelos abulenses que gozaron de general apre
cio en la capital y villas segovianas. Muchos de tales capiteles, además, 
manifiestan rasgos cercanos al gótico. De ahí que la presencia de arqui- 
voltas adornadas como las de San Vicente, nos haga inclinar por la pri
macía de esta última en la gestación de este tipo de portadas. Hemos 
visto también cómo el éxito del segundo taller de San Vicente no quedó 
reducido a la disposición de las arquivoltas, sino que también afectó al

de Burgos5'. Los modillones de rostros humanos, por su parte, son compara
bles a las figuras de las placas relivarias de la portada meridional de San 
Vicente. Las cabezas femeninas repiten el tocado de Santa Sabina, pues se 
cubren con el mismo tipo de toca rizada con barbuquejo colgante. Con todo, 
los modillones más interesantes a nuestro juicio son dos cabezas masculinas, 
de profundas entradas, cabello lacio y boca sin tallar una, y de barba rizosa 
y gorro de dos puntas la otra. Ambas comparten con la de San Vicente los 
ojos de pupilas excavadas y bien perfilados por el pliegue de los párpados, 
las frentes amplias, los pómulos salientes y la nariz bien formada. Pero, ade
más, el segundo coincide con la figura relivaria en presentar un rostro de cor
te oval y barba modelada mediante largos y estrechos mechones triangulares, 
rayados y rematados en pequeños rizos. Pese al deteriorado estado del modi
llón, pensamos que el parecido entre ambos rostros es bastante notable, e 
incluso podrían deberse a la misma mano, la del «Maestro de la portada sur 
de San Vicente». Quizá mientras él se dedicaba a esta tarea, fueran sus ayu
dantes los que realizaran algunos de los capiteles y cimacios de las portadas 
laterales.

escultura..de


F) TALLERES DE FORMACION LOCAL:

513

1) El Taller de las portadas de San Andrés

Las portadas de San Andrés de Ávila se hicieron una vez concluida la 
decoración de las naves por un escultor o taller de estilo distinto al empleado 
anteriormente en la iglesia (Figs. 308 y 317). Ambas imitan la portada norte 
de San Vicente (Fig. 312), pero en lugar de respetar la alternancia entre los 
boceles y rosáceas de sus cuatro arquivoltas, disponen un único bocel en la 
segunda. Otra novedad consiste en que la primera rosca de la portada sur se 
adorna con flores tetrapétalas inscritas en aros. En Ávila, sólo reaparecen éstas 
en la arquivolta interna de la portada sur de San Esteban, inspirada, sin duda, 
en la que aquí nos ocupa (Fig. 309). Con todo, sus paralelos más notables los 
ofrecen sendas arquivoltas de las portadas norte y oeste de San Millón de

u Cfr., a modo de ejemplo, las rosáceas de la Fig. 295 (port. sur de San Vicente) con las de 
la Fig. 322 (port. occ. de San Juan de los Caballeros), la Fig. 312 (port. norte de San Vicente) 
con las Figs. 313 (San Juan de los Caballeros), la Fig. 309 (port. de San Esteban), con la Fig. 
311 (port. de San Bartolomé de Sepúlveda), la Fig. 308 (port. sur de San Andrés) con la Fig. 310 
(port. occ. de San Millán), los florones emparejados de la Fig. 263 (port. sur de San Vicente) 
con los de la portada de San Juan de los Caballeros), las flores y hojas de la Fig. 259 (San Vicen
te) con las de la Fig. 260 (San Millán), las sirenas de la Fig. 147 (San Vicente) con las de la Fig. 
153 (San Juan de los Caballeros), los leones de las Figs. 113 (San Vicente) y 115 (San Pedro) 
con los de la Fig. 184 (Fuentidueña), o las aves de la Fig. 128 (San Vicente) con las de la Fig. 
195 (San Martín de Segovia) y las de San Juan de los Caballeros.

estilo de capiteles, cimacios y modillones de destacadas iglesias segovia- 
nas52.

La actividad del segundo taller de San Vicente se extingue con el inicio 
del quinto tramo de las naves. En él, mientras los capiteles orientales se sire- 
ven de motivos fitomorfos usuales en las naves, los de la otra mitad ya se 
deben al taller borgoñón que culmina la iglesia. Sin embargo, tal como había 
ocurrido anteriormente, en dicho taller debieron de integrarse escultores pro
cedentes del segundo, pues sólo así se explica que la decoración de cada una 
de las impostas que corren bajo ¡as tribunas emplée las tetrapétalas, florones 
y rosetas utilizadas durante la primera y segunda campaña. Se explica así tam
bién que algunos capiteles de acanto de las ventanas exteriores del quinto y 
sexto tramo todavía reciban tal tipo de ornamentación en sus cimacios. Con 
todo, estimamos que hacia 1165-70 puede darse por concluida la labor del 

segundo taller de San Vicente.



514

53 Véase, sobre Charlieu, R. Oursel, Borgoña, fig. 127, pp. 339-341, y M. Seuren, «Charlieu 
und der ‘English Style'», op.cit., pp. 39-48, Figs. 8 y 11.

Segovia (Fig. 307), a las que hay que sumar otros ecos en las portadas de San 
Bartolomé de Sepúlveda (Fig. 311), la Anunciada de Duratón (Segovia) y San 
Martín de Rejas de San Esteban (Soria). Fuera de la Península el ejemplo más 
notable se localiza en una arquivolta de la iglesia borgoñona de Charlieu, 
pero su evolucionado estilo hace dudar de su anterioridad sobre las portadas 
abulenses53.

Además de sus arquivoltas, también la decoración de los capiteles prueba 
la dependencia de las portadas de San Andrés respecto a la portada norte de 
San Vicente. De ésta toma la portada sur los leones de lomos arqueados, los 
grifos afrontados y las esfinges o leones alados (Fig. 308). El único motivo que 
no aparece en la portada modelo son las hojas de «helécho» del primer capi
tel de la derecha, pero éste parece inspirado en los del exterior del absidiolo 
sur de San Vicente (Fig. 217): capitel interior; uno y otros muestran hojas dis
puestas en dos pisos, con folíolos redondeados y de nervios en resalte. Ni los 
«heléchos», ni los animales del capitel NS1 de las naves de San Andrés se 
relacionan con los de las portadas.

Las tetrapétalas de sus cimacios tienen precedentes en algunos de las 
naves y absidiolo norte, pero no ha de olvidarse que también se hallan en el 
capitel exterior izquierdo de la portada norte de San Vicente. El «maestro de 
las portadas de San Andrés» demuestra ser un buen conocedor de la obra del 
segundo taller de San Vicente y podría tratarse, como sugerimos, de uno de 
los decoradores de San Isidoro.

El escultor de San Andrés copia de las portadas de San Vicente la disposi
ción de los leones y grifos (Figs. 150 y 1 88). La mayor diferencia entre éstos y 
sus modelos radica en la forma de las alas, que nacen a mitad del pecho y for
mando una curva suave. Tal característica, pese a encontrarse en los grifos del 
«maestro de Sansón» (Fig. 107), les asemeja notablemente a los grifos de un 
capitel de la portada occidental de Sto. Tomé de Ávila, acaso debidos a la mis
ma mano.

Poco es lo que puede decirse del capitel del extremo izquierdo de la por
tada sur de San Andrés, decorado, al parecer, con esfinges (Fig. 308). Estas se 
inspiran en las de la cabecera de San Vicente (Fig. 160), y tienen paralelos en 
un capitel del ábside de San Isidoro (Fig. 186) y en otro de la portada occi
dental de Sto. Tomé (Fig. 151). En dicha portada se repiten, además de las 
esfinges y grifos, los «heléchos» y sirenas aladas de la portada occidental de 
San Andrés (Fig. 317), por lo que se puede conjeturar la participación de un 
mismo escultor, o de un discípulo muy fiel, en ambas portadas.



2) El Taller de San Isidoro

515

M Cfr. los leones robustos del capitel derecho de la portada occidental de San Andrés 
(Fig.317) con los de las Figs. 246 (ábs. de San Andrés) y 112 (ábs. de San Isidoro de Avila), y 
con los de Sta. María de Carrión (M.A. García Guinea, El arte románico en Patencia, lám, 91), 
y cfr. las sirenas aladas de la Fig. 150 (port. occ. de San Andrés) con las de la Fig. 151 (port. 
occ. de Sto. Tomé) y con las de la fachada occidental de Sta. María de Carrión (M.A. García 
Guinea, Ibid., lám. 90).

Suponemos que la portada occidental de San Andrés es obra del mismo 
artista, pues sólo se diferencia de la sur en no tener tetrapétalas en su prime
ra arquivolta, ocupada por rosáceas de ocho pétalos en aros perlados. Sí las 
tienen, en cambio, sus cimacios y en sus capiteles se repiten las hojas de 
«heléchos» y grifos afrontados. Su factura y estilo es igual a los de la otra por
tada, y puede relacionarse también con el de los capiteles de Sto. Tomé. Lo 
mismo le sucede al capitel con sirenas gruesas y aladas (Figs. 150 y 151). Por 
último, el capitel con leones robustos de la derecha (Fig. 317) pudo haberse 
inspirado en los del exterior del ábside central de la iglesia (Fig. 246), además 
de recordar a los leones de la ventana occidental de Sta. María de Carrión. 
Dado que el que le hace pareja presenta sirenas aladas igualmente rechon
chas, nos parece bastante probable que el escultor de San Andrés conociera 
dichas piezas y, asimismo, la escultura de Sta. Marta de Tera54.

Tal como hemos señalado, el escultor que colabora con el «maestro de 
Sansón» en la cabecera de San Isidoro podría ser el mismo que trabaja en las 
portadas de San Andrés. A él parecen deberse los robustos leones afrontados 
de la ventana interior del NE. del ábside (Fig. 112). Sus cabezas, aunque ero
sionadas, recuerdan las de los leones del absidiolo sur de San Pedro (Fig. 46) 
y de la nave de San Andrés (Fig. 137). Al mismo tiempo, siguen de cerca la 
estructura anatómica de los leones del capitel PO3 de la portada occidental 
de San Andrés (Fig. 317). Es posible, por tanto, que el decorador de la porta
da de San Andrés sea el mismo que labra, quizás un poco antes, el capitel del 
ábside de San Isidoro. En tal caso, podrían atribuirse al mismo escultor los leo
nes esbeltos y arqueados del capitel de una ventana exterior de San Isidoro 
(Fig. 114). Estos, inspirados en los del interior de San Pedro (Fig. 115) y de San 
Vicente (Fig. 113), se repiten en las portadas de esta última iglesia (Fig. 31 2) y 
en las de San Andrés. Su autor, conocedor de lo realizado por el «Maestro de 
la Portada Sur» de San Vicente y los primeros talleres de San Pedro y San 
Andrés, pudo principiar su labor en Ávila con la decoración de la cabecera de 
San Isidoro, siendo el responsable de las tetrapétalas de la cabecera (Figs. 114 
Y130).



3) El Taller de la portada de San Segundo

516

55 Cfr. la reproducción que de la portada sur de San Isidoro (Fig.316) se ofrece en Monu
mentos Arquitectónicos de España (J.L. Gutiérrez, Las iglesias románicas..., figs. 63 y 64) con 
nuestras Figs. 312 (portada norte de San Vicente), 308 y 317 (San Andrés) y 306 (portada occi
dental de Sto. Tomé), y las palmetas bajo cerco perlado de la portada sur de San Isidoro (J.L. 
Gutiérrez, Ibid., Figs. 63 y 64) con las de las Figs. 255 y 327 (cabecera de San Pedro), 306 
(Sto. Tomé) y 296 y 304 (port. norte de San Nicolás). Para la cronología de la portada remiti
mos a lo expresado al tratar de la decoración de las arquivoltas abulenses en el capítulo del 
Repertorio ornamental y de la fábrica de San Isidoro en el de Estructuras arquitectónicas.

El deterioro sufrido por la portada meridional de la iglesia hace imposible 
determinar el estilo de sus arquivoltas, capiteles y cimacios, y, por tanto, sus auto
res (Fig. 316). Su estructura, con cuatro arquivoltas, las extremas adornadas con 
rosáceas en aros, la segunda ocupada por un bocel, y la tercera por rosáceas y 
palmetas, sigue el modelo facilitado por las portadas laterales de San Vicente (Fig. 
31 2). Pero, en particular, se asemeja a las dos portadas de San Andrés (Figs. 308 
y 31 7) y a la occidental de Sto. Tomé el Viejo (Fig. 306). Esta, además de repetir 
la misma fórmula, tiene la tercera arquivolta ocupada totalmente por palmetas 
bajo cercos. Esta relación entre las portadas de San Andrés y San Isidoro afianza 
nuestra suposición de que en ellas pudo haber trabajado el mismo escultor.

Las palmetas bajo cercos perlados que, en la tercera arquivolta de San Isi
doro, alternan con rosetas, podrían haber sido sugeridas por el «maestro de 
Sansón», familiarizado con su talla. Tal ornamentación, marginal en tal porta
da, alcanzaría más tarde un puesto destacado en la occidental de Sto. Tomé 
(Fig. 306) y septentrional de San Nicolás (Figs. 296 y 304)55.

La portada meridional de San Segundo está compuesta por cinco arqui
voltas en las que rosáceas inscritas en aros alternan con gruesos boceles, en 
una estructura análoga a la de la portada sur de San Vicente. Pero, al margen 
del influjo de ésta, sus capiteles y cimacios acusan la mano de escultores for
mados en el taller de la cabecera de San Pedro.

Los capiteles de la derecha, ocupados por un par de toscas sirenas aladas 
y hojas de «helécho» con volutas (Fig. 149), recuerdan la obra del «maestro 
de Sansón». Las sirenas, de rostro aplastado y con rasgos geometrizados son 
similares a las del exterior del absidiolo norte de San Pedro, aunque por el tipo 
de alas también se asemejan a las del su absidiolo sur (Fig. 148) y de las por
tadas occidentales de San Andrés (Fig. 150) y Sto.Tomé el Viejo (Fig. 151).

No puede hablarse, sin embargo, de un mismo autor. El capitel de «helé
chos» de la portada de San Segundo es muy distinto de los que se encuentran



en los conjuntos mencionados (Fig. 216). Sus folíolos evocan los del exterior 
de la cabecera de San Pedro (Fig. 208), pero las volutas rayadas del abaco son 
como las del «Maestro de la cabecera de San Segundo» (Fig. 209). Es posible, 
pues, que nos hallemos ante un discípulo del «maestro de Sansón», que ven
dría a San Segundo con el autor de las palmetas en helicoidal de la caber era 

de San Pedro.
Los capiteles del lado izquierdo de la portada plantean problemas seme

jantes (Fig. 168). El aspecto de sus animales difiere de los realizados en otras 
iglesias abulenses, pero su iconografía es deudora de la utilizada en las por
tadas de San Vicente (Fig. 312) y San Andrés (Fig. 308), y análoga a la emple
ada en la portada occidental de Sto.Tomé el Viejo (Fig. 151). Esto, junto a la 
común disposición de tetrapétalas en los cimacios, nos hace suponer que los 
escultores de la puerta sur de San Segundo conocían las portadas de San 

Andrés.
Uno de los detalles más significativos para precisar la filiación artística del 

escultor de los capiteles de la izquierda lo proporciona el fondo vegetal de los 
zoomórficos (Fig. 168), integrado por amplias hojas enroscadas en volutas \ 
con la superficie rayada en diagonal, distintas a las del capitel de «helor tíos- 
del lado contrario (Fig. 21 6). Estas sólo se repiten en los capiteles zoomórficos 
del «maestro del absidiolo norte de San Pedro» (Figs. 106, 110 \ 1 321. lo que 
nos mueve a atribuir a un discípulo suyo estos capiteles de San Segundo.

Las diferencias estilísticas entre maestro y discípulo son. sin embargo 
grandes. Los animales realizados por éste se caracterizan poi tenei Gior¡x> 
muy delgados y de superficies lisas (Fig. 168). Las alas de los gritos ar a x .i» 
de los flancos de las patas delanteras, como en San Pedro ti igs. 10o \ 'i' \ 
en San Vicente, pero se cubren de líneas paralelas incuivadas ha«. ia las < alx' 
zas de los animales. Lo mismo sucede con el grifo y el león del «apito eo 9: 
guo, inspirados en un capitel de la cabecera (Fig. 167), |K'iv> en estilo do? ’to.

En la portada meridional de San Segundo pudieron habei i jIvav' o - 
consecuencia, dos escultores formados junio a los maesttvvs «le ia « aboce a é 
San Pedro de Ávila. Concluido su aprendizaje, pasarían a en« a<ga '«• «V ,'b -s 
propias, como la mencionada portada de San Segundo. Su t«v vra, o - o - < 
mismo taller explicaría tanto las similitudes fruto de la «ornen .«.x A ’SxV 
los-, como las diferencias entre los capiteles de un misino >«'' . Vs«« .-x 
que uno de los escultores ¡mita la temálli a del «maestro de v« "O'* e o 
se interesa por detalles propios riel «Maestro del absidiolo S'.S' «A v- 
Pedro».

A mediados del siglo XII, cuando todas las paiioquias «te 
cen haber rivalizado en enriquecer sus iglesias segUn la m«Má .■ A«\s«s« .s« o 
«Maestro de la Portada Sur de San Vírente», sus piom«9o s" MS'O



4) El Taller de Sto. Tomé el Viejo

518

b) La portada occidental
Su estructura coincide con la de las portadas de San Andrés (Figs. 308 y 

317), presentando arquivoltas con tres molduras provistas de diferentes moti
vos y un único bocel. Cambia, sin embargo, su distribución, ya que en Sto.

56 Véanse los capiteles del absidiolo norte de Santo Tomé en C. Luis López y otros, Guía 
del Románico de Ávila..., fig. pág. 119 (texto de J.L. Gutiérrez, pp. 120-122), además de lo 
dicho sobre la fábrica del templo y sus reformas en el capítulo dedicado a las Estructuras arqui
tectónicas del Románico abulense.

a) Interior del templo

Poco es lo conservado de la fábrica románica de Sto.Tomé el Viejo. En su 
interior sólo restan los capiteles del acceso al absidiolo norte, los de los pila
res que flanquean el ábside central y los de las semicolumnas de la fachada 
occidental (Fig. 26). Unos se cubren con hojas de «helécho» de folíolos ner
vados, y otros con hojas de agua que, a veces, rematan en volutas. Los capi
teles en mejor estado son los del absidiolo norte, con cimacios provistos de 
entrelazos con puntas de diamante. Los de las naves, en cambio, combinan 
su estructura troncopiramidal con remates cilindricos debidos a las reformas 
renacentistas sufridas por el templo56.

Los dos tipos de follajes presentes en Sto.Tomé tienen precedentes en los 
capiteles de las naves de San Vicente (Figs. 215 y 220). No obstante, su fac
tura los aproxima a los de las naves de San Andrés. En éstas, los capiteles N- 
II, N-IV, N-VI, N-XVI y N-XV muestran el mismo tipo de hojas hendidas que 
los del absidiolo norte de Sto. Tomé. Como en el capitel N-IV de San Andrés, 
sus hojas de agua apenas se despegan del fondo de la cesta, se anchean en el 
remate y tienen volutas de poco desarrollo. Las coincidencias se extienden al 
adorno del cimacio, con entrelazos y puntas de diamante.

Todo ello indica que el escultor que trabajó en Sto.Tomé estaba familiari
zado con la escultura de las naves de San Andrés, al tiempo que el poco relie
ve de sus composiciones y la falta de modelado denotan su escaso oficio. 
Suponemos que éste fue, una vez más, un cantero local, formado en el obra
dor de San Andrés y activo, en el tercer cuarto del siglo XII, en el de Sto. Tomé.

echar mano de cualquier artesano que supiera trabajar, bien o mal, la piedra. 
La rápida constitución de talleres locales se tradujo en una merma de calidad, 
como la que evidencia la portada de San Segundo.



Ávila seis o

519

la seguida en las de La 
Figs. pág. 113 y 121)

Y San Segundo (Figs. 255 y 257). Su precedente 
de San Isidoro de Ávila, pero más interesante re 
la portada norte de San Nicolás (Fig. 296).

Fuera de la ciudad, tampoco abundan las arquivoltas decoradas con pal
metas de este tipo. La estricta similitud que existe entre las palmetas de la 
arquivolta de Sto.Tomé el Viejo y las de las impostas de San Pedro y San 
Segundo nos hacen suponer que la aplicación de este motivo a las arquivol
tas respondió a un deseo de introducir variaciones en el aspecto de las porta
das abulenses. En el tercer cuarto del siglo XII, levantadas ya en Ávila seis o 
siete portadas de arquivoltas semejantes, pudo sentirse cierto hastío ante a 
continua presencia de rosetas en sus dovelas. La prueba está en que las ig e- 
sias románicas tardías (San Nicolás (Fig. 300), Sto. Domingo (Fig. 29), La Mag
dalena) prescinden de ellas. En la portada de San Isidoro se empezó a 
manifestar ese deseo de innovación; la portada occidental de Sto. Tome 
demostró que ésta era posible introduciendo elementos propios de impostas y 
cimacios. Con todo, el cambio no es tan radical respecto a las portadas pre
cedentes^. La última arquivolta de esta portada todavía mantiene las rosa- 
ceas de ocho pétalos inscritos en aros, tal como ocurre en alguna e as 
arquivoltas de San Vicente, San Andrés, San Segundo, San Esteban y San si 

doro.
La tradición iconográfica se conserva, asimismo, en los capiteles. Se recu 

me en ellos a los grifos afrontados de cuellos divergentes, a las sirenas robus
tas de alas explayadas (Fig. 151) y a las hojas de «helécho» vistas en anteriores 
portadas abulenses. Los modelos más directos se encuentran en la portada 
occidental de San Andrés (Fig. 150). La morfología de las sirenas y de los gri
fos es muy semejante, aunque los de Sto. Tomé tienen las alas más largas y 
van cubiertos de plumas en el cuello, como los del absidiolo norte de San 
Pedro (Fig. 106). Las esfinges del capitel exterior izquierdo (Fig. 151) tienen su 
precedente en las esfinges (?) de la portada sur de San Andrés (Fig. JOU), y tam
bién coinciden en forma y estilo los «heléchos» de los capiteles de ambas por
tadas. A todo ello, hay que añadir la absoluta semejanza entre las tetrapétalas 
inscritas en círculos abiertos con zarcillos alternos de sus cimacios.

» Cfr. la organización de las portadas abulenses ya señaladas con 
Magdalena y Sto. Domingo (C. Luis López y otros, Guía del Románico.. 
y en la portada sur de San Nicolás (Fig. 300).

Tomé el bocel ocupa la primera arquivolta (Fig. 306). Con todo, la diferencia 
más destacada radica en los motivos introducidos en las restantes. La según 
da se decora con un entrelazo de cuatro cintas con puntas de diamante, y la 
tercera con palmetas en cercos similares a las de las cabeceras de San Pe ro

' se encuentra en la portada sur 
resulta el paralelo que ofrece de



520

“ Ofrecemos el aspecto general y detalles de dicha portada en las Figs. 196-198. Cfr. los 
entrelazos de sus arquivoltas con los de la portada occidental (Fig. 306), y los tres boceles de 
su segunda arquivolta (Figs. 197-198) con los de la portada de Sto. Domingo (Fig. 299). El 
taqueado de una de sus arquivoltas se repite en la portada de Sto. Domingo (Fig. 299) y en la 
meridional de San Nicolás (Fig. 300), pero, en virtud de la cronología conocida de una y otra 
iglesia (1208 y 1198), pensamos que éstas pueden ser ligeramente posteriores a la portada sur 
de Sto. Tomé.

Las coincidencias entre los capiteles del interior y portada occidental y los de 
San Andrés dan prueba de un conocimiento profundo de dicha iglesia por parte 
de los escultores de Sto.Tomé el Viejo. Los capiteles con «heléchos» y sirenas de 
su portada podrían haber sido labrados por el mismo escultor. Los de grifos y 
esfinges, por su parte, recuerdan las obras del «maestro del absidiolo norte de San 
Pedro» (Fig. 148), no sólo en el tipo de plumaje, sino también en los rasgos de 
los rostros de sus híbridos, a los que también se parecen los de las sirenas de Sto. 
Tomé (Fig. 151). En consecuencia, es probable que esta portada sea obra de un 
discípulo del citado maestro. Se entendería así que en las arquivoltas se introdu
jeran trenzas y palmetas, elementos casi inexistentes en la decoración de San 
Vicente y San Andrés y frecuentes, en cambio, en la cabecera de San Pedro.

c) La portada meridional

La homogeneidad ornamental mantenida por las portadas del primer 
Románico abulense queda definitivamente rota con la erección de la portada 
sur de Sto. Tomé el Viejo. Se trata de una de las más interesantes de la ciudad, 
pues es única en su concepción compositiva y en la decoración figurada que 
introduce en su arquivolta externa (Figs. 196-198). Otro de sus elementos, el 
taqueado que cubre la moldura contigua, también resulta una novedad. Tie
ne un paralelo en la otra portada de la iglesia, en cambio, la trenza con pun
tas de diamante de su arquivolta interna (Fig. 306). El bocel de la primera 
arquivolta forma parte del repertorio habitual; no sucede así con el de la 
segunda, en donde este elemento se enriquece con la presencia de baqueto
nes laterales suplementarios (Fig. 197)58.

Los cimacios de la portada recurren a elementos como palmetas, rosetas 
y flores de cuatro pétalos (Figs. 198), característicos de las impostas del exte
rior de la cabecera de San Pedro y labrados en un estilo muy semejante (Figs. 
255 y 327). Adolecen de la torpeza, falta de precisión en los contornos y abu
so de la talla a bisel que caracteriza la labor del escultor de San Pedro. El res
ponsable de los cimacios de Sto. Tomé ha de ser, pues, un escultor formado 
en el obrador de dicha iglesia.

La factura de los capiteles y su iconografía corroboran tal presunción. 
Estos se cubren con tórtolas, leones alados, una sirena pisciforme, y un león



521

” Las reproducciones de dichas portadas pueden verse en J. Yarza, «Aproximació estilísti
ca I iconográfica a la portada de Santa María de Covet», Quaderns d'Estudis Medievals, 1982, 
núm. 9, pp. 535-556 (espec. pp. 540-541 y 551 (la data entre 1150-1160), Figs. pp. 540, 544- 
545 y 547-549); J. Cudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura románicas...», Ars Hispaniae, V, 
Figs. 81 (Covet), 102 (Ripoll), 257 (Sangüesa), 260 (Sós del Rey Católico); A. Rodríguez-L.MJ 
de Lojendio, Castille Romane, 1, fig. 60 (San Lorenzo de Vallejo de Mena); J. Pérez Carmona, 
Arquitectura y escultura...de Burgos, Figs. 4-5 (Vallejo de Mena), 33 (Bercedo), 52 (Condado 
de Valdivieso), 109-110 (Soto de Bureba) y 209 (El Vigo), y C. Enríquez de Salamanca, Rutas 
del Románico en ...Zamora, pp. 101-105, Figs. 116, 119 y 121 (Sta. María del Azoque de 
Benavente).

(?) acompañado de un cuadrúpedo rampante. El primero se inspira en capite
les de las cabeceras de San Vicente y San Pedro (Figs. 239 y 129). El segundo 
es comparable al de leones afrontados de la portada occidental de San Andrés 
(Fig. 317), pero las alas son parecidas a las de los grifos de la portada de San 
Segundo (Fig. 168). La sirena copia las de la cabecera de San Pedro (Figs. 156 
y 157) y, el último capitel repite un motivo presente en capiteles del interior 
de San Vicente, San Pedro y San Andrés (Figs. 170 - 1 72). Es probable que el 
de esta última iglesia sea el modelo seguido por el escultor de Sto. Tomé, 
dadas las similitudes entre los animales rampantes.

La diversidad de fuentes iconográficas no contradice una mayor dependen
cia de San Pedro, como parece probar el análisis estilístico de las figuras de la 
arquivolta externa, dispuestas en la dirección del arco. Todas ellas son muy sim
ples, menudas y de piernas cortas. Los pliegues de sus vestiduras se resuelven 
mediante lineas rectas talladas a bisel, cayendo las túnicas en campana (Figs. 196 
y 198). Son de escaso modelado y a ellas se asemeja la figura, con los braJ°s en 
alto, esculpida en un modillón de la cornisa de San Pedro. Su rostro barbado y 
grotescas facciones evocan al ser demoníaco del capitel CC11 de dicha iglesia 
(Fig. 39). Por desgracia, la pérdida de las cabezas de las figuras de la arquivolta 
y su erosión, impiden establecer comparaciones firmes. En cualquier caso, su 
autor es un cantero que hubo de viajar fuera de Ávila, pues se inspiró en porta
das con un tipo de decoración hasta entonces desconocido en la ciudad.

La disposición de las figuras en la dirección del arco pudo tomarla de por
tadas del nordeste peninsular: el monasterio de Ripoll, Sta. María de Covet, 
Sta. María la Real de Sangüesa, San Esteban de Sós del Rey Católico y las igle
sias burgalesas de la Bureba, ofrecen muestras de esta disposición desde 
mediados del siglo XII y, especialmente, en su último tercio. En la zona occi
dental hay que señalar la de Sta. María del Azogue de Benavente, posterior a 
la mayoría de las citadas anteriormente59.

La cronología avanzada de dichas portadas acredita la tardía de la porta
da abulense, realizada posiblemente en el último cuarto del siglo XII. La fór-



5) Talleres de las portadas de San Nicolás

522

60 Los roleos de florones aparecidos en la cabecera de San Vicente parecen haber sido los 
inspiradores de los de «hiedra» u hojas de tres lóbulos del absidiolo norte de San Pedro (Fig. 
192) y de las naves de San Vicente. Serían estos últimos o los de San Pedro -haciendo el con
torno de las hojas aún más irregular- los que habrían servido de modelo a los de la portada de 
San Nicolás. En lo referente a la arquivolta de rollos, cfr. la de San Nicolás (Fig. 304) con la de 
Sto. Tomé de Zamora (Fig. 305), y véase lo indicado acerca de los mismos en el Repertorio 
ornamental, nota 66. En la deuda que tal solución decorativa mantiene con el Románico zamo- 
rano coinciden igualmente C.N. Craf y A. Nobre de Cusmáo (Portugal/2, Madrid, 1988, fig. 
119, pp. 77-87) al referirse a la portada occidental de San Pedro de Ferreira, que estiman de 
fines del siglo XII o comienzos del XIII.

muía utilizada en su arquivolta no dió frutos. Ninguna de las portadas que se 
estaban realizando por ese tiempo en Ávila siguió su ejemplo. Tampoco lo 
hicieron las de las iglesias segovianas, salmantinas, vallisoletanas o sorianas 
adyacentes. En ellas se prefirió, cuando hubieron de importar fórmulas artísti
cas abulenses, continuar con el modelo porporcionado por las portadas late
rales de San Vicente.

a) La portada septentrional

Se adorna dicha portada con cinco arquivoltas ocupadas por ajedrezados 
menudos, roleos de hojas de hiedra, palmetas en cercos, un bocel y rollos 
(Figs. 296 y 304). De todos estos elementos, sólo el bocel es común a la mayo
ría de las portadas abulenses. El ajedrezado y las palmetas se encuentran, por 
separado, en las portadas de Sto. Tomé el Viejo (Figs. 1 98 y 306). Es nueva en 
Ávila la aplicación del raleo de hiedra y la arquivolta de rollos.

El primero resulta -pensamos- de la traslación a la arquivolta de un moti
vo propio de la ornamentación de impostas. Su precedente hay que buscarlo 
en algunos cimacios del interior de San Vicente (Fig. 236). Los rollos, por su 
parte, son prueba del influjo que Zamora, y, en concreto, la portada norte de 
Sto. Tomé, ejerce sobre el Románico abulense en el último cuarto del siglo XII. 
En Zamora tales rollos hacen su aparición en la Puerta del Obispo de la cate
dral, pasando desde allí a la iglesia de San Ildefonso (San Pedro) y Sto. Tomé, 
en tanto que las de Santiago del Burgo y San Leonardo optaron por dovelas 
almohadilladas y convexas en la parte frontal de la arquivolta60.

Se conjuga, pues, en la portada norte de San Nicolás un influjo zamorano 
con otro local y procedente de las portadas de Sto. Tomé el Viejo. Pero no son 
estos los únicos préstamos manifestados por el conjunto de la portada. Sus 
capiteles de «heléchos» (Figs. 304 y 210) se asemejan a los del «Maestro de



523

b) ¿a portada sur

Esta consta de dos arquivoltas lisas y es obra de otro escultor, probable
mente procedente del taller de San Pedro. Su decoración se concentra en las 
impostas que contornean sus arcos, con un ajedrezado similar al de la porta
da norte (Fig. 300). La presencia de este mismo elemento en las portadas de 
Sto. Domingo (Fig. 299) -consagrada en 1208- y Sto. Tomé el Viejo, confirma 
el carácter tardío de la iglesia de San Nicolás. Las arquivoltas apoyan en una 
imposta de entrelazos con puntas de diamante y tetrapétalas con zarcillos en 
el lado inferior derecho. La presencia conjunta de tales motivos permite vin
cular al escultor con el taller de San Pedro, ya que sólo en dicha iglesia hay 
flores dispuestas de este modo, además de contar con abundantes entrelazos. 
Por otra parte, la ausencia de arquivoltas decoradas permite relacionarla con 
las portadas de La Magdalena y Sto. Domingo.

Concluida la fábrica de San Nicolás, sus escultores pudieron haber traba
jado en otras iglesias abulenses. Su huella no se registra fuera de Ávila, 
habiendo de imputarse a un influjo igualmente zamorano las restantes porta
das con arquivoltas de rollos61.

la cabecera de San Segundo» (Fig. 209), siendo posiblemente su autor el 
escultor de los capiteles de la arcada ciega del ábside central de dicha iglesia. 
Este, pudo haber labrado la portada de San Nicolás después de haber viajado 
fuera de Ávila y de conocer la obra de Sto. Tomé de Zamora.

La decoración de San Nicolás se vió influida por la escultura de San 
Segundo y San Esteban, aunándose en ella elementos procedentes de ambas 
fábricas. De ahí que estimemos que pudo ser un taller, integrado por un dis
cípulo del maestro de la cabecera de San Segundo y -acaso- por el propio 
maestro de San Esteban, el que se hizo cargo de la ornamentación del templo. 
Tal dependencia concuerda con la data de consagración de la iglesia en 1198, 
a la que igualmente se adecúan los elementos tardíos de su portada norte.

61 Cfr. la Fig. 300 (port. sur de San Nicolás) con la Fig. 299 (port. de Sto. Domingo) y con 
la fig. de la pág. 113 de C. Luis López y otros, Guía del Románico de Ávila... (port. norte de La 
Magdalena). En la iglesia de Arroyo de la Encomienda (Valladolid) se repiten las águilas robus
tas de alas extendidas y su portada sur organiza la arquivolta externa mediante dovelas almo
hadilladas, pero no parece que tenga ninguna relación con la portada abulense (Véase F. Heras 
García, Arquitectura románica en la provincia de Valladolid, Valladolid, 1966, lám. Vlll-a, pp. 
67-74 (fechándola como de mediados del siglo XI y aludiendo a su «almohadillado egipcio»), 
yj. Castán Lanaspa, El Románico (Cuadernos Vallisoletanos, 8), Valladolid, 1986, pp. 16-18, 
Figs. pág. 16. Hemos de indicar, sin em argo, que tal datación nos parece en extremo tem
prana, y, dada la combinación 9ue e ai se ace e a mohadillado, arquivoltas lisas y cabe
zas de clavo, nos inclinamos a cons.derarla coetánea a las iglesias del último Románico 

abulense).



muy sencilla: consta de dos arquivoltas apoyadas directa-

7) El taller de la portada septentrional de San Pedro

524

La portada norte de San Pedro, aun conservando en sus arquivoltas los 
boceles y las rosáceas característicos de las portadas abulenses, difiere nota
blemente en estilo. Además de ello, recurre a baquetones en zig-zag y puntas 
de diamante, elementos propios del Románico normando, utilizados en la 
Península desde el último cuarto del siglo XII y ya presentes en las ventanas 
de la capilla mayor de la catedral de Ávila. Los capiteles se cubren con hojas

6) El taller de la portada de Sta. María de la Antigua

62 Cfr. la Fig. 25 (La Antigua) con las reproducidas por C. Luis López y otros, Ibid., en las 
pp. 77 (San Vicente) y 113 (La Magdalena), y véanse detalles de las mismas en M. Gómez- 
Moreno, Catálogo...de Ávila, II, láms. 253, 255 y 257 (port. occ. de San Vicente) y 343 (La 
Magdalena). También se achaflanan los codillos en la portada de Santo Domingo (Ibid., lám. 
347), pero en lugar de redondearlos con un bocel -como ocurre en los casos citados- se pro
cedió a su acanalamiento, lo que también ocurre en las pilastras de las jambas de la portada 
occidental de San Vicente (lám. 255).

en Ávila. No obs
tante, la molduración de sus jambas parece corresponder a una data más tar
día, pues sus codillos redondeados se asemejan a los de la portada occidental 
de San Vicente y norte de La Magdalena62. Esta última coincide con la de Sto. 
Domingo (Fig. 29) en tener arquivoltas molduradas con boceles más finos que 
los del primer Románico abulense. El resto de las arquivoltas de Sto. Domin
go son lisas, en lo que coinciden con las de la portada sur de San Nicolás (Fig. 
300). Las dataciones conocidas para ambas iglesias, 1208 y 1198, proporcio
nan una excelente referencia para fechar la portada de Sta. María de la Anti
gua en la misma época. Esta se presenta como coetánea a la portada norte de 
San Nicolás. Es su simplicidad y despego ornamental -al que tiende el Romá
nico final abulense- lo que nos hace considerarla copia, y no modelo, de 
aquella.

De la fábrica románica de Sta. María de la Antigua sólo se conserva un 
fragmento de imposta en el interior de la cabecera y la portada septentrional. 
La primera se adorna con una trenza de cuatro cintas con puntas de diaman
te; la segunda es 
mente en los codillos.

La arquivolta interna presenta en su intradós una serie de rollos, tangentes 
y dispuestos radialmente (Fig. 25). La diferencia con los de San Nicolás estri
ba en tener más de uno por dovela, de acuerdo con el modelo brindado por 
la portada norte de Sto. Tomé de Zamora (Fig. 305), por lo que cabe atribuir 
a la portada de la Antigua la introducción de esta fórmula



Gutiérrez, Las iglesias-

525

° Véase la Fig. 302 (port. norte de San Pedro) y cfr. con la portada sur de la misma igle- 
s :a (Fig. 14), cuyos capiteles muestran el mismo tipo de follaje, y con la Fig. 303 (Sta. María 
de Riaza, Segovia) en lo que respecta a la organización de las arquivoltas. Respecto a esta 
última, véase también C. R. Lafora, Por los caminos del Románico porticado, Madrid, 1988, 
pp. 29-30, fots. 1-2. Otra portada asimismo de gran interés es la de Sta. María de la Orta 
(M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de España: provincia de Zamora (1903-1905), 
Madrid, 1927, II, lám. 181), por ser de arco ligeramente apuntado, tener la segunda arqui- 
olta adornada con baquetón en zig-zag, y aúnar en la tercera los rollos y las tetrapétalas 

en círculos excavados de forma análoga a las rosetas de la portada de San Pedro. Aparte de 
e lío -y como elemento de datación a tener en cuenta, recuérdese que ya M. Gómez-More- 
r-o (Catálogo, .de Ávila, I, pág. 149) relaciona la arquivolta en zig-zag de San Pedro con las 
de las ventanas de la capilla mayor de la catedral de Ávila (Ibid., láms. 24-25). No pode
mos ofrecer buenas reproducciones de capiteles zamoranos análogos a los de la portada 
n-orte de San Pedro, per° hojas y palmetas bastante similares a las de éstos se advierten en 
allgunas de las arquivoltas y capiteles que se presentan en C. Enríquez de Salamanca, Rutas

g© del Burgo) Moreno, Catálogo de Ávila, I, pág. 148, II, láms. 292 (nave sur) 293
M Véase M. Gomez , de San Pedro y láms. 18, 20, 21 v 20 (rr.taai.i x.. ..

(nave central) y 294 (tran P > pp 1021Q8 atedral de Ávila), y J.L.
('Itilifrfín I oe ioIpsiíiS'"

excavadas por lóbulos irregulares, semejantes a las representadas en La Mag- 
hlena y Santiago del Burgo de Zamora y Sta. María del Azogue de Benaven-

- De ahí que estimemos probable la participación de un escultor 
procedente de Zamora o Salamanca en esta portada.

La inclusión en ella de dos arquivoltas con rosáceas en círculo es una con
fesión al Románico autóctono (Fig. 302). Lo mismo sucede con las flores de 
sus cimacios: imitan las de la cabecera, pero se deben a otra mano. Todo ello 
da como resultado una portada de singular rareza, pues resulta una «intrusa» 
en el conjunto de las decoradas con rosáceas en las arquivoltas (Figs. 295 y 
318).

La portada meridional, de arquivoltas lisas, ofrece los mismos carac
teres estilísticos en la decoración de sus capiteles y cimacios (Fig. 14). 
Fuera de nuestro campo de estudio queda la decoración de la portada 
occidental y de las naves. Las laterales muestran capiteles con hojas de 
acanto similares a las del taller borgoñón de San Vicente, a diferencia de 
ios de la nave principal, cuya decoración plana y geometrizada evoca 
sórmulas cistercíenses y la estructura de los capiteles de la catedral de 
Avila64.



8) El Taller de la Magdalena

526

65 Cfr. los capiteles de la Fig. 27 (La Magdalena) con los de la Fig. 11 (nave central de San 
Pedro). Un procedimiento análogo al empleado en tales capiteles -dejando su superficie sin 
adorno- se observa en los del cimborrio de la colegiata de Toro y, aunque con ábacos denta
dos, en las naves de la catedral de Zamora (C. Enríquez de Salamanca, Rutas del Románico 
en...Zamora, Figs. 143, pp. 116-124 (Toro) y 38-39, pp. 36-44 (catedral).

Los restos escultóricos de La Magdalena se localizan en el ábside y porta
das de la iglesia del monasterio de La Concepción.

De la cabecera sólo conserva unos capiteles encalados y lisos, con un des
bastado similar a algunos de las naves de San Pedro, de fines del siglo XII (Fig. 
27). Al exterior, el hemiciclo se presenta con el paramento mural liso y sólo 
horadado por unas sencillas aspilleras (Fig. 28). La cornisa fue reconstruida 
posteriormente y decorada por pomas análogas a las del remate de la torre 
norte de San Vicente, del siglo XV. La decoración románica se mantiene en la 
cornisa del presbiterio, con tetrapétalas en círculos abiertos y modillones en 
su mayoría de tipo geométrico. Entre ellos destacan los de baquetones en ver
tical, que sólo aparecen en la cornisa sur de San Andrés y en la del transepto 
de San Vicente (Fig. 332). Hay también alguno vegetal y zoomórfico, que 
hemos de suponer, asimismo, inspirados en los de las citadas iglesias y prue
ban la escasa pericia de su autor, que crea volúmenes cúbicos de escaso 
modelado.

Mayor interés para la datación del templo ofrecen los capiteles del interior 
y los zoomórficos y vegetales de sus portadas. Los primeros bastarían para 
fechar la construcción del templo en un momento tardío, quizás ya a comien
zos del siglo XIII65. Los segundos proporcionan además información sobre las 
fuentes iconográficas y estilísticas de sus escultores.

La portada occidental consta de tres arquivoltas, lisas la primera y tercera, 
y con un bocel la intermedia. Se trata de una simplificación de la otra porta
da de La Magdalena (Fig. 218) y de la meridional de San Pedro (Fig. 14). Los 
capiteles de la segunda arquivolta se decoran con dos filas de hojas de «helé
cho» hendidas en su centro, de contorno oval, folíolos picudos y rematadas 
en volutas. Tales caracteres responden al modelo presente en la cabecera de 
San Vicente (Fig. 217). Las diferencias más notables consisten en el ensan
chamiento de las hojas en su remate y en el extremado afilamiento de los folí
olos. No se trata, sin embargo, de obras de la misma época ni debidas a un 
mismo artista: Las molduras que decoran los cimacios -nacela, baquetón, 
mediacaña y listel- sólo se encuentran en los capiteles del quinto y sexto tra
mo de San Vicente, obra del taller borgoñón que concluye el templo (Fig. 6).



527

La portada norte es más rica en decoración. Se compone de cinco arqui- 
’assoportadas por unas jambas en las que los codillos abocelados alternan 

-•liascolumnas. En las arquivoltas se suceden boceles entre mediascañas y 
-ofduras lisas. Sus cimacios se decoran con tetrapétalas y rosáceas inscritas en 
rulos abiertos con zarcillos alternos (Fig. 218). En algunos de la derecha apa

ren cabecitas en sus ángulos. Tal detalle es propio de los cimacios de la por
cia norte de San Pedro, que emplean el mismo tipo de flores, aunque en un 
silo mucho más seco y descuidado (Fig. 281). Las de La Magdalena se carac- 
srizan por cierta plasticidad, pese a ser su modelado deficiente e irregulares 
; perímetros de las corolas. Aun siendo distintas, se diría que dichas rosetas 

¿realizaron teniendo como modelos las de San Vicente (Fig. 105, 170) y las 
«ceas de las arquivoltas abulenses (Fig. 306). Con todo, su estilo es más afín 

: de las flores de los cimacios de San Juan o San Millán de Segovia.

Los capiteles parecen corresponder al influjo de San Vicente (Fig. 217), San 
idro y Sto. Tomé el Viejo: Los capiteles de «heléchos» -y especialmente el 

izquierdo-, con sus folíolos nervados y su centro hendido, evocan los de la 
recera de San Vicente. La presencia de volutas rayadas en espiral, sin embar- 

indica que estamos ante la obra de un conocedor de la portada occidental 
- Sto. Tomé, cuyo capitel de «heléchos» puede considerarse como modelo, 
des volutas, aparecidas en San Pedro, se hacen frecuentes en las iglesias tar- 

. as, repitiéndose en los capiteles del interior de Sto. Domingo66.

El capitel con gallos -que tienen como fondo volutas semejantes a las ante
res- resulta de un notable naturalismo y modelado. Nada en el primer Romá- 
coabulense pudo haberle servido como modelo. Son las aves de un capitel de 

= portada occidental de San Vicente, obra del taller borgoñón, las que los inspi- 
ron. Como ellas, éstos ofrecen un cuerpo bien conformado, de prominente volu- 

•■«i y notable detallismo; de ahí que supongamos a su escultor procedente o 
j-.nocedordel taller borgoñón de San Vicente. Los capiteles de la derecha son más 
•adicionales, ya que los «heléchos» (Fig. 218) siguen modelos de las cabeceras 

ce San Vicente (Fig. 217) y San Pedro, y las sirenas aladas imitan las del ábside 
norte de San Pedro (Fig. 148) y de las naves de San Vicente (Fig. 147) 6?.

“ Véase C Luis López y otros, Guía del Románico., fig de la pág. 113 (port. norte de La 
^dalení' y M Gómez-Moreno, Catálogo...de Áv.la, II, lám. 343, pág. 160 (lado izquierdo 

•?la portada). reproduce en la lám. 343 de M. Cómez-Moreno, Ibid.-el de San
El capitel de gallo ¡a_ puede verse en la lám. 255 de la op. cit.. Respecto al capi 

rente-aunque apenas se P 218 (La Magdalena) y cfr. con las Figs. 217 (San Vicente! X 
i de «heléchos», véase £6 aunque e| mayOr parecido lo ofrece un capitel de Sto Tn¿ 
yi Andrés) y 208 (San ?e ' Las sirenas del capitel de La Magdalena (no reproducido) n é' 
,,o autor podría ser el |as de |as Figs. 147 (San Vicente) y 148 (San Pedro). ' P 
¡r>,. a su vez, compararse



9) El taller de Sto. Domingo

528

La combinación de todos estos elementos refrenda el carácter tardío de la 
portada de La Magdalena. En ella parecen haber trabajado dos escultores, uno 
perteneciente al último taller de San Vicente, y otro formado en los de San 
Pedro y Sto. Tomé el Viejo. Al primero podría corresponder la idea de redon
dear las aristas de los codillos, pues tal disposición aparece primero en la por
tada occidental de San Vicente y pasa luego -como hemos visto- a las jambas 
de Sta. María de la Antigua. Se trata, en definitiva, de una obra en la que se 
conjugan técnicas de escultores de formación diversa, no repitiendo modelos 
de portadas anteriores, ni serlo ella de otras.

Los restos románicos de Sto. Domingo y la lápida que fecha su consagra
ción en 1 208 permiten confirmar las dataciones atribuidas a otras tardías igle
sias abulenses, así como los vínculos formales y estilísticos que existen entre 
éstas. Los capiteles alojados en la iglesia del Inmaculado Corazón de María 
son de grandes dimensiones y pertenecieron al interior de Sto. Domingo. Se 
adornan con hojas de «helécho» hendidas, de folíolos angulosos y tallados a 
bisel, rematadas en volutas aplastadas. Entre ellas se alza un segundo piso de 
hojas, la central de «helécho» y las otras estriadas en helicoidal. Su estructu
ra sigue la de algunos capiteles de las naves de San Vicente (Fig. 215) y del 
absidiolo norte de San Andrés, pero no fueron éstos los únicos modelos teni
dos en cuenta por el escultor de Sto. Domingo. Otros capiteles de las naves 
de San Andrés, como el N-X, N-XIV y el N-XIII, muestran hojas con volutas 
muy semejantes a las del piso inferior de los capiteles de Sto. Domingo (Figs. 
214 y 230). Un segundo piso de hojas se ve en el capitel N-ll, que es uno de 
los más próximos a los ahora estudiados. Es, con todo, el capitel de «helé
chos» de la portada occidental de Sto. Tomé el que ofrece una estructura y 
modelado más afín a éstos. Sería aventurado atribuir ambos al mismo escul
tor, pero, así como el capitel de la portada norte de La Magdalena parece 
influido por el de Sto. Tomé el Viejo, lo mismo pudo suceder con los capite
les de Sto. Domingo.

La traslación de su portada acarreó una restauración de tal calibre que, 
como indica Gutiérrez Robledo, el aspecto de sus arquivoltas e impostas ape
nas deja entrever sus ocho siglos (Fig. 288). No sólo se repulieron las dos pri
meras arquivoltas, ocupadas por un toro entre listeles, ajedrezado y tres 
boceles superpuestos, sino también la imposta de las jambas. En ésta, la res
tauración cambió notablemente la fisonomía de sus motivos, convirtiendo las 
rosetas originales en discos radiales (II. 40-d). Otro desastre causado por la 
traslación fue la pérdida de una imposta ocupada por hojas de hiedra, similar, 
según señala Gómez-Moreno, a la de la arquivolta de San Nicolás. Con ella



10) El taller de San Bartolomé

529

« J.L. Gutiérrez, Las iglesias..., pp. 168-173, fig. 76, y M. Gómez-Moreno, Ibid. I, pág. 163

’w Cír. la Fig. 299 (Sto. Domingo) con las FigS. 300 (San Nicolás), 192, 198 (Sto.
(San Pedro) y C. Luis López, Ibid., pág. 113; cfr. las rosetas que aparecen en la Fig. *88 (S^ 
Domingo) y en J.L. Gutiérrez, Ibid., fig. 76, con las de las Figs. 28 y y e ai . ' *
Vicente), y cfr. las hojas de hiedra con las de las Figs. 236 (San icen e) y ( an

™ Véase la il. 5-c y M. Gómez-Moreno, Ibid, I, pp. 166-168 y II, láms. 350-356.

se perdieron el único capitel zoomórfico de la portada y un crismón 6a. Pese a 
todo, los elementos conservados permiten reconstruir su filiación artística.

Las arquivoltas sin ornamentación vegetal son características del último 
Románico abulense. La moldura con billetes y el triple bocel aparecen en las 
portadas meridionales de Sto. Tomé el Viejo (Fig. 196) y San Nicolás (Fig. 
300), y son portadas tardías como la sur de San Pedro (Fig. 14) y la norte de 
La Magdalena las que se decoran únicamente con listeles y boceles.

Por una fotografía antigua sabemos que las rosetas de la imposta se inspi
raban en las de doble corola de las arquivoltas de San Vicente. Los tallos que 
las cercan en cadena continua remiten a los que unen flores de seis pétalos en 
cimacios de las naves de San Vicente (Fig. 287, il.40-a), y la imposta de hie
dra, aun siendo análoga a la de San Nicolás (Fig. 296), también tiene prece
dentes en dicha basílica (Fig. 236)69. El estilo de su escultor conjuga, pues, 
elementos tomados de San Vicente, San Andrés, Sto. Tomé el Viejo y San 
Nicolás.

La escasez de elementos escultóricos en San Bartolomé (Sta. María de la 
Cabeza) permite pocas precisiones acerca de la formación de su taller. Los res
tos esculpidos se reducen a las impostas del arco apuntado del ábside central 
y un crismón tallado en mármol. El mudejarismo que impregna las naves pri
vó a la construcción de capiteles y cimacios labrados70.

La decoración de las impostas de la cabecera se reduce a una trenza de 
cuatro cintas con puntas de diamante (¡I. 5-c). Tal motivo no bastaría para 
datar su fábrica ni para explicar la filiación artística de sus operarios. Más sig
nificativo resulta que la cabecera se haya realizado en granito -raramente uti
lizado en los edificios románicos abulenses- y que los arcos del interior y 
portadas estén ligeramente apuntados. Estas circunstancias, unidas al despojo 
ornamental de la cabecera -la única parte propiamente románica del tem
plo-, concuerdan con la data de su consagración en 1210, según constaba en 
una lápida vista por Ariz y González Dávila. En la decoración de los cimacios



530

pudo haber trabajado cualquier cantero abulense. Por proximidad cronológi
ca nos inclinamos a suponerlo activo en los talleres de Sto. Tomé el Viejo o 
San Nicolás.

El crismón marmóreo de la portada sur muestra un trabajo distinto y más 
cuidado. Se trata de una pieza de excelente gusto y adornada con unos moti
vos vegetales calificados como «árabes» por Gómez-Moreno. En ello se ase
meja al de la portada meridional de San Andrés (Fig. 297). Dado que dicho 
crismón fue incrustado en tal portada con cierto retraso, es muy posible que 
ambos hayan sido labrados por un mismo escultor. La minucia del trabajo, la 
finura de los trazos y el material sobre el que se han esculpido no se corres
ponde con la labor de ninguno de los escultores abulenses ya estudiados. 
Parecen, más bien, obra de un lapicida, especializado en epígrafes y en las 
labores ornamentales que los acompañan. Posiblemente fue contemporáneo 
de los que labraron los crismones de Sta. María de Zaragoza, Puylampa, Cam
brón, Sta. María de Ejea de los Caballeros o San Miguel de El Frago. El gusto 
por lo ornamental que caracteriza a los abulenses se halla presente asimismo 
en los crismones de Aguilar de Codés, la catedral de Lérida y San Miguel (Fig. 
298) y San Pedro de la Rúa de Estella71. Todos ellos pertenecen a portadas tar
días, de fines del siglo XII o ya del XIII. Es posible que alguna de éstas fuera 
conocida por el lapicida abulense, pero no podemos determinar su proce
dencia.

71 Véase, además de M. Gómez-Moreno, Ibid., I, pp. 168-169, fig. 28 (crismón de San Bar
tolomé), A. Señé, «Quelques remarques sur les tympans romans á chrisme en Aragón et en 
Navarre», Mélanges offerts á René Crozet, I, Poitiers, 1966, pp. 365-381; L.M° de Lojendio, 
Navarra, pp. 317-325, fig. 114 (San Pedro de la Rúa) y pp. 31-396, fig. 125 (San Miguel de Este
lla), y J. Gudiol-J.A. Gaya, «Arquitectura y escultura...», Ars Hispaniae, V, 1948, fig. 153, pág. 
96 (Lérida).



CONCLUSIONES

531

Al evocar el Románico abálense vienen a la memoria obras tan espléndi
das como el Pórtico occidental de San Vicente o el cenotafio del mismo már
tir. Conocida es su importancia y a ellas dedicaron su atención destacados 
historiadores, como Cómez-Moreno, Goldschmidt, Pita Andrade o García 
Guinea, poniendo de relieve las afinidades estilísticas o de época que existen 
entre estos y otros notables testimonios de nuestro Románico tardío. Se ha 
escrito y debatido mucho acerca del parentesco que las citadas obras abulen- 
ses mantienen entre sí y con la escultura de Sta. María de Aguilar de Campóo, 
Santiago de Carrión o del Segundo Maestro de Silos. Acordes todos los espe
cialistas en su común deuda con el Románico borgoñón y en su carácter coe
táneo, hubo incluso quien llegó a fundamentar en tal relación un vínculo 
discipular entre el Maestro de Avila y Mateo, el responsable del Pórtico de la 
Gloria y, por tanto, del más ambicioso proyecto del momento.

Tan brillante eclosión artística tuvo por consecuencia para Ávila la escasa 
atención prestada a los restantes monumentos románicos de la ciudad, así 
como a las partes más antiguas de San Vicente. Así, tras el meritorio esfuerzo 
de Gómez-Moreno -que en 1900 recorrió su provincia recopilando material 
para elaborar un Catálogo monumental de la misma que nunca vió publica
do- hubieron de transcurrir tres cuartos de siglo hasta que el estudio del 
Románico abulense fuera otra vez abordado en su conjunto. Tal fue el tema 
de las tesis de Licenciatura que D. Jiménez Gómez (escultura) y R. Navarro 
Mallebrera (arquitectura y escultura) presentaron en la Universidad Complu
tense de Madrid en 1967 y 1971, respectivamente. Años después, en una tesi
na defendida en 1978, J.L. Gutiérrez Robledo volvería sobre el mismo asunto, 
viniendo a completar con la publicación de ésta en 1982 y en lo relativo a las 
iglesias románicas de la capital, lo que Gómez-Moreno sólo esbozara.



532

Uno y otro, por tanto, facilitaron la investigación aquí expuesta y han ser
vido de estímulo constante a su autora. El juicio de Gómez-Moreno acerca del 
influjo ejercido por San Isidoro de León en San Vicente y de las relaciones 
entre el Románico abulense y el segoviano resulta incuestionable, y a Gutié
rrez Robledo corresponde el mérito de haber seguido los avatares de los dis
tintos templos de la ciudad, delimitando las dos fases de su Románico, y de 
haber advertido la ausencia de nexos entre las construcciones parroquiales 
del último tercio del siglo XII y el estilo borgoñón que impera en la cabecera 
de la catedral y en el Pórtico occidental de San Vicente por la misma época. 
Pero, por su carácter sucinto e introductorio, las citadas obras no podían abar
car -tampoco lo pretendían- las múltiples preguntas que suscita el desarrollo 
del Románico en Ávila, ni profundizar en sus relaciones con el arte de otras 
regiones.

La aparición de la escultura románica en Ávila está intimamente ligada al 
fenómeno histórico de la repoblación de la ciudad. Ávila, a la que en 1063 
Fernando I había encontrado despoblada et yerma, pasa a ser, tras la con
quista de Toledo por Alfonso VI, una de las más destacadas poblaciones de la 
frontera castellana. A partir de entonces, ya siempre bajo dominio cristiano, 
se va a acoger el arte que había empezado a gestarse en los lugares de origen 
de sus pobladores. Es esta condición de ciudad repoblada y alejada del que 
fue la principal vía de comunicación de la Península en los siglos XI y XII, el 
Camino de Peregrinación a Santiago, la que la convierte en un ejemplo modé
lico para observar-cual si de un campo de ensayo se tratase- la implantación 
y evolución de un estilo artístico que nada podía deber a tradiciones locales.

La intención de este estudio no era tanto valorar las calidades de las obras 
de arte acometidas como conocer algo más de sus creadores. Y estos han de 
ser vistos -al igual que los restantes colonos de Ávila- a la luz de la empresa 
repobladora. Algunos de ellos habrían llegado allí con sus familias, atraídos 
por la perspectiva de una vida más segura en una ciudad que les brindaba tra
bajo. Otros, los más dotados, pudieron ser llamados por los párrocos o veci
nos de las principales collaciones. Animados también por las oportunidades 
profesionales que les ofrecían, se instalarían en la ciudad y, tras unos años de 
trabajo, habrían tornado a su tierra o trasladado a las comarcas cercanas, ante 
la posibilidad de seguir desarrollando allí su oficio.

De la investigación llevada a cabo se desprende que buena parte de los 
canteros de Ávila procedían de los mismos lugares que los integrantes de sus 
parroquias. Según la Crónica de la Población -redactada ca. 1256- los pri
meros pobladores procedían de Cincovillas, Covaleda y Lara. Estos, llamados 
por el cronista ruanos y procedentes de Soria y Burgos, se asentaron, al pare
cer, cerca del río Adaja. Los otros, riojanos probablemente, se instalaron en la 
parte alta de la ciudad y fueron llamados serranos. Poco después habrían de 
llegar -según deja entender la toponimia y en palabras de E. Tejero- hombres



533

de «Falencia, la Montaña y el reino de León». Unos y otros procedían del nor
te del Duero, de la amplia faja que va desde Navarra hasta el Cea. A ellos hay 
que sumar -aunque la Crónica ya no los mencione- aragoneses, gascones, 
mozárabes y algunos gallegos, llegados más tarde.

Con todas las citadas comarcas guarda alguna relación el Románico abu 
lense. Hemos de contentarnos con dar por supuesta la mantenida con la Rio 
ja, al haber desaparecido los templos de San Juan y San Silvestre, parroquias 
de destacados adalides serranos; y tampoco conocemos el aspecto inicial de 
las de San Vicente, San Pedro y San Martín, cuyos vecinos, junto con los de 
San Juán, donaron en 1103 dos aldeas y una iglesia al monasterio riojano de 
San Millán de la Cogolla.

Esta es otra de las conclusiones de este estudio. A diferencia de lo expues
to por Gómez-Moreno y Gutiérrez Robledo, creo que ninguna de las fábricas 
de los templos románicos conservados puede atribuirse al primer momento 
de la repoblación, la desarrollada hasta la muerte, en 1107, del Conde don 
Raimundo de Borgoña. No quedan restos de la catedral promovida por el cita
do conde, y, por otra parte, los pobladores hubieron de hacer uso de edificios 
en ruinas, anteriores a su asentamiento, según se desprende del irregular o 
poco saludable emplazamiento de San Vicente y San Segundo.

Los afanes de los primeros momentos de la repoblación, más que alzar 
nuevos templos parroquiales, habrían de ser otros: asegurar la defensa de la 
ciudad -reparando las derruidas murallas romanas- y de la frontera contra los 
almorávides, al tiempo que se iniciaría, según indicamos, la primera catedral 
abulense. La carencia de una organización diocesana estable hasta 1121 -año 
en el que se produce la reinstauración de la sede episcopal-y, al mismo tiem
po, el estado de guerra civil que padece Castilla bajo el gobierno de doña 
Urraca (+ 1126) no parecen las circunstancias más propicias para la homogé
nea empresa constructiva que se advierte en los monumentos que han llega
do hasta nosotros.

En el segundo cuarto del siglo XII, pacificado el reino con Alfonso Vil, vin
culada la diócesis de Ávila al arzobispado de Santiago, y asegurada una cier
ta estabilidad económica, merced a la riqueza ganadera de la ciudad y a las 
afortunadas razzias de las milicias abulenses contra los musulmanes, fue 
cuando pudieron darse las condiciones necesarias para las masivas campañas 
constructivas de las que dan testimonio las fábricas conservadas.

Fue durante el gobierno del obispo riojano-navarro Sancho, y especial
mente bajo el de su hermano Iñigo (1133-1158), cuando se empezaron a 
levantar la mayoría de estos templos. Los dos más notables, San Vicente y San 
Pedro, habrían de estar en obras hasta el siglo XIII, y alguna de sus partes no 
se remataría hasta el XV; pero tanto sus primeras campañas, como la totalidad 
de las fábricas de San Andrés, San Segundo, San Isidoro y San Esteban pueden



534

incluirse en dicho periodo. No sólo la situación socio-política, económica y 
religiosa avala tal supuesto, sino también -y en especial- la propia depen
dencia artística de tales templos respecto a destacados santuarios de la ruta 
jacobea y al Románico de Cantabria.

El papel capital en el desarrollo del nuevo estilo corrió a cargo de los pri
meros talleres de San Vicente. Hubo de ser esta basílica, eregida en honor del 
mártir abulense y sus hermanas, la construcción en la que, tras la inicial 
empresa catedralicia, se volcasen los anhelos y dineros de los repobladores. 
En su traza pesó de forma decisiva la planta de San Isidoro de León -ya con 
la adición del transepto que las últimas investigaciones fechan en el segundo 
o tercer decenio del siglo XII—. No ha de ser, pues, anterior a este periodo el 
diseño de San Vicente, máxime si se tiene en cuenta que en la decoración de 
su cabecera pesa de una forma absoluta el influjo del que Cómez-Moreno 
califica como «último decorador de San Isidoro».

El maestro de obras de esta primera campaña de San Vicente parece 
haberse formado en el chantierde San Isidoro, pero también se muestra cono
cedor del arte aragonés contemporáneo, de obras como el sepulcro de doña 
Sancha o los tímpanos de San Pedro el Viejo de Huesca, datadas por D.L. 
Simón en torno a 1120. Su labor no se limitó a tan importante fábrica. Hay 
razones para suponerle igualmente autor de la traza de San Pedro, iglesia que 
-como todos han reconocido- sigue en planta el esquema de San Vicente. 
Obra de un discípulo suyo, precisamente, debió de ser la decoración del absi- 
diolo norte de San Pedro, que copia de un modo fiel -incluso en su distribu
ción- la decoración de los capiteles del absidiolo homónimo de San Vicente.

La filiación leonesa -aunada con un conocimiento de lo que podríamos 
definir como tradición nacida de la primera campaña de la catedral de San
tiago- se plasma asimismo en el trabajo del maestro de la cabecera de San 
Andrés. Este, en la mitad meridional de su capilla central y en el absidiolo 
contiguo, recrea -a veces con un parecido estilístico notable- algunos de los 
motivos empleados en San Isidoro y Sta. María del Mercado de León. Su cola
borador en las tareas decorativas, amigo de tallar figuras grotescas y vivaces, 
parece haberse formado, en cambio, junto al taller del transepto de la iglesia 
de Sto. Domingo de Silos y conocer lo realizado en San Martín de Frómista.

A una filiación distinta, cántabra, podemos atribuir la labor del que hemos 
bautizado como «maestro de Sansón», autor de algunos de los capiteles del 
absidiolo sur de San Pedro. Podría tratarse de uno de aquellos pobladores 
venidos de las Asturias de Santillana, que se habían asentado en Ávila a lo lar
go de Ja Cal d'Estrada. Esta se extendía por el arrabal oriental de la ciudad, 
precisamente entre las iglesias de Santo Tomé y San Pedro.

El citado escultor se manifiesta fuertemente influido por lo realizado en las 
colegiatas cántabras de Santillana, Cervatos, Castañeda o Elines en torno a



535

la apli- 
una

E igual sucede a otro de los ayudantes del primer taller de San Pedro; 
a ntero que tras decorar algunas de las impostas y capiteles de dicha igle- 
haber tenido una ínfima colaboración en el transepto de San Vicente, se 

fazo a la obra de San Segundo, en cuyo taller parece haber alcanzado el 
O' de maestro, pues es autor de casi toda la decoración de su cabecera.

Jma vez rematada su labor en San Pedro y ante la paralización de las 
s de esa fábrica, el «maestro de Sansón» hubo de procurarse trabajo en el 
dlor de San Isidoro de Ávila, iglesia para la que realizaría algunos de los 
teles de la cabecera en unión de otro escultor, probable discípulo del 
estro del absidiolo norte de San Pedro».

litros dos testimonios de la presencia cántabra en Ávila los proporcionan 
a becerasde San Esteban y San Nicolás. Ambas hacen gala de un estilo y 
’pertorio temático de clara raigambre montañesa. La tardía consagración 
am Nicolás en 1198 hace posible que el escultor de su ábside fuera un dis
to del «Maestro de San Esteban», pero, dada la cronología que atribuimos 
■a iglesia-ca. 1150-, no hay que excluir que se trate de la misma perso- 
< otro escultor, conocedor de lo hecho en San Segundo y San Esteban, 
ce habérsele encomendado la decoración de la portada norte de San 
Jás, cuyos capiteles ofrecen el último reflejo de esta llamativa -aunque 
j corriente cántabra del Románico abulense.

Una tercera corriente de la producción escultórica abulense, no por 
|¡ j-nitada menos significativa, se vincula a Aragón. Ya aludimos a ella al 
. Je la obra del primer maestro de San Vicente, pero esta filiación se 

aún más clara en el escultor del absidiolo central de San Pedro, el 
«maestro del Génesis». Sus figuras manifiestan afinidades con las de 

>c’° erasde san Esteban de Sós del Rey Católico y Sta. María de Uncas- 
fachadas en torno a 1140-11 50 y que pertenecen a la misma órbi- 
que la gascona de Ste -Marie d’Oloron-

nte con tierras de allende los Pirineos, y en especial con las 
. precisamen ntal de Francia con |as que relacionamos la labor
’ Adrante sud da gur de San Vrcente» Prenso que es a él a quien

43eStro de cnular de las soluciones del Románico abulense: la deco- 
s lamas P^P cQn rosáceas en aros. En la aplicación de tal moti- 

°Ae las ardu'V° f|u¡do factores tan d.versos como las ruinas de arcos

>S»ñ. la’TU.u), como I, " £1'm""' 
Tasque) o en Poitou y Charente (Melle> St to'

tAr que t3eScure, T a| de los más claros ejemplos d"e e 
^ig7a'y) enun mOt,V° a ¡ntas dove|as de



534

ii

incluirse en dicho periodo. No sólo la situación socio-política, económica y 
religiosa avala tal supuesto, sino también -y en especial- la propia depen
dencia artística de tales templos respecto a destacados santuarios de la ruta 
jacobea y al Románico de Cantabria.

El papel capital en el desarrollo del nuevo estilo corrió a cargo de los pri
meros talleres de San Vicente. Hubo de ser esta basílica, eregida en honor del 
mártir abulense y sus hermanas, la construcción en la que, tras la inicial 
empresa catedralicia, se volcasen los anhelos y dineros de los repobladores. 
En su traza pesó de forma decisiva la planta de San Isidoro de León -ya con 
la adición del transepto que las últimas investigaciones fechan en el segundo 
o tercer decenio del siglo XII—. No ha de ser, pues, anterior a este periodo el 
diseño de San Vicente, máxime si se tiene en cuenta que en la decoración de 
su cabecera pesa de una forma absoluta el influjo del que Cómez-Moreno 
califica como «último decorador de San Isidoro».

El maestro de obras de esta primera campaña de San Vicente parece 
haberse formado en el chantierde San Isidoro, pero también se muestra cono
cedor del arte aragonés contemporáneo, de obras como el sepulcro de doña 
Sancha o los tímpanos de San Pedro el Viejo de Huesca, datadas por D.L. 
Simón en torno a 1120. Su labor no se limitó a tan importante fábrica. Hay 
razones para suponerle igualmente autor de la traza de San Pedro, iglesia que 
-como todos han reconocido- sigue en planta el esquema de San Vicente. 
Obra de un discípulo suyo, precisamente, debió de ser la decoración del absi- 
diolo norte de San Pedro, que copia de un modo fiel -incluso en su distribu
ción- la decoración de los capiteles del absidiolo homónimo de San Vicente.

La filiación leonesa -aunada con un conocimiento de lo que podríamos 
definir como tradición nacida de la primera campaña de la catedral de San
tiago- se plasma asimismo en el trabajo del maestro de la cabecera de San 
Andrés. Este, en la mitad meridional de su capilla central y en el absidiolo 
contiguo, recrea -a veces con un parecido estilístico notable- algunos de los 
motivos empleados en San Isidoro y Sta. María del Mercado de León. Su cola
borador en las tareas decorativas, amigo de tallar figuras grotescas y vivaces, 
parece haberse formado, en cambio, junto al taller del transepto de la iglesia 
de Sto. Domingo de Silos y conocer lo realizado en San Martín de Frómista.

A una filiación distinta, cántabra, podemos atribuir la labor del que hemos 
bautizado como «maestro de Sansón», autor de algunos de los capiteles del 
absidiolo sur de San Pedro. Podría tratarse de uno de aquellos pobladores 
venidos de las Asturias de Santillana, que se habían asentado en Ávila a lo lar
go de la Cal ¿‘Estrada. Esta se extendía por el arrabal oriental de la ciudad, 
precisamente entre las iglesias de Santo Tomé y San Pedro.

El citado escultor se manifiesta fuertemente influido por lo realizado en las 
colegiatas cántabras de Santillana, Cervatos, Castañeda o Elines en torno a



ÍS

535

3? E igual sucede a otro de los ayudantes del primer taller de San Pedro; 
cantero que tras decorar algunas de las impostas y capiteles de dicha igle- 

- < haber tenido una ínfima colaboración en el transepto de San Vicente, se 
-plazo a la obra de San Segundo, en cuyo taller parece haber alcanzado el 

de maestro, pues es autor de casi toda la decoración de su cabecera.

Una vez rematada su labor en San Pedro y ante la paralización de las 
de esa fábrica, el «maestro de Sansón» hubo de procurarse trabajo en el 

ador de San Isidoro de Ávila, iglesia para la que realizaría algunos de los 
-eles de la cabecera en unión de otro escultor, probable discípulo del 

’aestro del absidiolo norte de San Pedro».

‘Otros dos testimonios de la presencia cántabra en Ávila los proporcionan 
■ cabeceras de San Esteban y San Nicolás. Ambas hacen gala de un estilo y 
repertorio temático de clara raigambre montañesa. La tardía consagración 
>an Nicolás en 1198 hace posible que el escultor de su ábside fuera un dis- 
_>¡o del «Maestro de San Esteban», pero, dada la cronología que atribuimos 

-:ta iglesia-ca. 1150-, no hay que excluir que se trate de la misma perso-
A otro escultor, conocedor de lo hecho en San Segundo y San Esteban, 

'ace habérsele encomendado la decoración de la portada norte de San 
:o!ás, cuyos capiteles ofrecen el último reflejo de esta llamativa -aunque 

j_- corriente cántabra del Románico abulense.
Una tercera corriente de la producción escultórica abulense, no por 

lírnitada menos significativa, se vincula a Aragón. Ya aludimos a ella al 
,ie la obra del primer maestro de San Vicente, pero esta filiación se 

r ° aún más clara en el escultor del absidiolo central de San Pedro, el 
. . et^e . del Génesis». Sus figuras manifiestan afinidades con las de 
,33^° “ r,, Je San Esteban de Sos del Rey Católico y Sta. María de Uncas- 

das en torno a 1140-11 50 y que pertenecen a la misma órbi-
, * s“-Marie d,oi°ro"'

con tierras de allende los Pirineos, y en especial con las 
,ecisamen, ' ¡dental de Franca, con las que relacionamos la labor 

Arante a sur de San Vicente». Pienso que es a él a quien
C-U^^stro de la P°r,r de |as soluciones del Románico abulense: la deco- 

|a más P®P^S con rosáceas en aros. En la aplicación de tal moti- 
las arqü'vold jido factores tan diversos como las ruinas de arcos

ve^c0^varn°o motí"° vegetal a las diXtlaTdovelís dV^'^



El ines

534

incluirse en dicho periodo. No sólo la situación socio-política, económica y 
religiosa avala tal supuesto, sino también -y en especial- la propia depen
dencia artística de tales templos respecto a destacados santuarios de la ruta 
jacobea y al Románico de Cantabria.

El papel capital en el desarrollo del nuevo estilo corrió a cargo de los pri
meros talleres de San Vicente. Hubo de ser esta basílica, eregida en honor del 
mártir abulense y sus hermanas, la construcción en la que, tras la inicial 
empresa catedralicia, se volcasen los anhelos y dineros de los repobladores. 
En su traza pesó de forma decisiva la planta de San Isidoro de León -ya con 
la adición del transepto que las últimas investigaciones fechan en el segundo 
o tercer decenio del siglo XII-. No ha de ser, pues, anterior a este periodo el 
diseño de San Vicente, máxime si se tiene en cuenta que en la decoración de 
su cabecera pesa de una forma absoluta el influjo del que Gómez-Moreno 
califica como «último decorador de San Isidoro».

El maestro de obras de esta primera campaña de San Vicente parece 
haberse formado en el chantier de San Isidoro, pero también se muestra cono
cedor del arte aragonés contemporáneo, de obras como el sepulcro de doña 
Sancha o los tímpanos de San Pedro el Viejo de Huesca, datadas por D.L. 
Simón en torno a 1120. Su labor no se limitó a tan importante fábrica. Hay 
razones para suponerle igualmente autor de la traza de San Pedro, iglesia que 
-como todos han reconocido- sigue en planta el esquema de San Vicente. 
Obra de un discípulo suyo, precisamente, debió de ser la decoración del absi- 
díolo norte de San Pedro, que copia de un modo fiel -incluso en su distribu
ción- la decoración de los capiteles del absidiolo homónimo de San Vicente.

La filiación leonesa -aunada con un conocimiento de lo que podríamos 
definir como tradición nacida de la primera campaña de la catedral de San
tiago- se plasma asimismo en el trabajo del maestro de la cabecera de San 
Andrés. Este, en la mitad meridional de su capilla central y en el absidiolo 
contiguo, recrea -a veces con un parecido estilístico notable- algunos de los 
motivos empleados en San Isidoro y Sta. María del Mercado de León. Su cola
borador en las tareas decorativas, amigo de tallar figuras grotescas y vivaces, 
parece haberse formado, en cambio, junto al taller del transepto de la iglesia 
de Sto. Domingo de Silos y conocer lo realizado en San Martín de Frómista.

A una filiación distinta, cántabra, podemos atribuir la labor del que hemos 
bautizado como «maestro de Sansón», autor de algunos de los capiteles del 
absidiolo sur de San Pedro. Podría tratarse de uno de aquellos pobladores 
venidos de las Asturias de Santillana, que se habían asentado en Ávila a lo lar
go de la Cal d'Estrada. Esta se extendía por el arrabal oriental de la ciudad, 
precisamente entre las iglesias de Santo Tomé y San Pedro.

El citado escultor se manifiesta fuertemente influido por lo realizado en las 
colegiatas cántabras de Santillana, Cervatos, Castañeda o Elines en torno a



535

1130. E igual sucede a otro de los ayudantes del primer taller de San Pedro; 
un cantero que tras decorar algunas de las impostas y capiteles de dicha igle
sia y haber tenido una ínfima colaboración en el transepto de San Vicente. se 
desplazó a la obra de San Segundo, en cuyo taller parece haber alcanzado el 
grado de maestro, pues es autor de casi toda la decoración de su cabecera.

Una vez rematada su labor en San Pedro y ante la paralización de las 
obras de esa fábrica, el «maestro de Sansón» hubo de procurarse trabajo en e 
obrador de San Isidoro de Ávila, iglesia para la que realizaría algunos de os 
capiteles de la cabecera en unión de otro escultor, probable discípu o e 
«maestro del absidiolo norte de San Pedro».

Otros dos testimonios de la presencia cántabra en Ávila los proporcionan 
las cabeceras de San Esteban y San Nicolás. Ambas hacen gala de un es i o y 
un repertorio temático de clara raigambre montañesa. La tardía consagración 
de San Nicolás en 1198 hace posible que el escultor de su ábside fuera un dis
cípulo del «Maestro de San Esteban», pero, dada la cronología que atribuimos 
a esta iglesia -ca. 1150-, no hay que excluir que se trate de la misma perso
na. A otro escultor, conocedor de lo hecho en San Según o \ an , 
parece habérsele encomendado la decoración de la porta a no e e 
Nicolás, cuyos capiteles ofrecen el último reflejo de esta ama iva -au 
tosca- corriente cántabra del Románico abulense.

Una tercera corriente de la producción escultórica abulense, no por 
más limitada menos significativa, se vincula a Aragón, 'la aludimos a e 
tratar de la obra del primer maestro de San Vicente, pero esta ti lacio 
advierte aún más clara en el escultor del absidiolo central de an e r0- 
llamado «maestro del Génesis». Sus figuras manifiestan afinidades con as 
las cabeceras de San Esteban de Sós del Rey Católico y Sta. Mana e ncas 
tillo, obras fechadas en torno a 1140-1150 y que pertenecen a la misma or i 
ta artística que la gascona de Ste.-Marie d'Oloron.

Es precisamente con tierras de allende los Pirineos, y en especial con las 
del cuadrante sudoccidental de Francia, con las que relacionamos la labor 
del «Maestro de la portada sur de San Vicente». Pienso que es a él a quien 
debemos la más popular de las soluciones del Románico abulense. la deco
ración de las arquivoltas con rosáceas en aros. En la aplicación de tal moti
vo pudieron haber influido factores tan diversos como las ruinas de arcos 
romanos adornados con follajes o la transposición a las dovelas de un moti
vo usual en las cornisas hispano-languedocianas. Pero junto a ello, no hemos 
de olvidar que tanto en Borgoña (Charlieu), como en el Bearn (Rustan, Mor- 
laas, Sévignac, Lescure, Tasque) o en Poitou y Charente (Melle, St.-)ouin de 
Mames, Aulnay) encontramos algunos de los más claros ejemplos de la apli
cación seriada de un mismo motivo vegetal a las distintas dovelas de una



536

Por lo demás, el estilo que dicho maestro aplica a las placas relivarias de 
San Vicente y su hermana, más que remitir al gestado en las Platerías -como 
afirmaba Gaillard-, evoca el de algunas obras del Bearn y Oeste de Francia 
(en el tipo de rostros y ropajes, en el aplastamiento de los cuerpos, en el tipo 
de plegados). Tal relación se hace mucho más evidente (por el ancheamiento 
de las caderas y la caída acampanada de las túnicas) en las figuras de las 
fachadas de Santiago de Sepúlveda y San Miguel de Segovia. La primera de 
ellas, al menos, parece obra del mismo «Maestro de la portada sur de San 
Vicente». De este modo, la reconocida relación con el arte del Oeste francés 
para la Puerta del Obispo de la catedral de Zamora o las esculturas del tran- 
septo de la catedral vieja de Salamanca, habría empezado a manifestarse en 
Ávila y Segovia a mediados del siglo XII.

Lo dicho sobre la decoración de puerta meridional de San Vicente nos lle
va, además, a otra conclusión: la repercusión de los motivos y estilo propios 
de su artífice en el Románico de las comarcas cercanas. La relación comun
mente admitida entre el arte abulense y el de la capital segoviana se torna así 
en dependencia del segundo respecto al primero. Igual habría que decir res
pecto a otras obras salmantinas y de las tierras fronterizas entre Segovia, Valla- 
dolid y Ávila (Fuentidueña, Duratón, Iscar...).

Curiosamente, la popularidad del mudéjar en el norte de Ávila privaría a 
sus portadas de las vistosas arquivoltas florales, que sólo se repiten en un pue
blo cercano a la capital, Berrocalejo de Aragona. Los otros dos pueblos de la 
actual provincia con escultura románica (Espinosa de los Caballeros y Aréva- 
lo) muestran un estilo tardío y dependiente del desarrollado por el taller bor- 
goñón de San Vicente, cuya labor queda fuera de nuestro campo de estudio.

Mucho mayor fue la fortuna del modelo brindado por las portadas latera
les de dicha basílica en la ciudad de Ávila. Allí, una segunda generación de 
canteros, conocedores de la labor realizada por el segundo taller de San 
Vicente, se ocupó de la decoración de las portadas de San Andrés, San Segun
do, San Isidoro y San Esteban. La composición apenas varía de unas a otras: 
arquivoltas cubiertas con rosetas y alternándose con boceles. Incluso los capi
teles no hacen más que repetir los híbridos, felinos y hojas empleados en las 
portadas de San Vicente y ya por su primer taller y el de San Pedro. Tal depen
dencia obliga a fecharlas a mediados del siglo XII.

En su segunda mitad comenzarían a construirse las iglesias de Sto. Tomé y 
San Nicolás. Los capiteles fitomorfos del interior de la primera parecen copiar 
los de las naves de San Vicente y San Andrés, en tanto los de sus portadas 
podrían deberse a alguien formado con el «maestro del absidiolo norte de San 
Pedro». Algunas de sus arquivoltas se atienen a la consabida fórmula de las 
rosáceas; pero otras introducen palmetas -tímidamente aparecidas en San Isi
doro- y entrelazos. En la portada norte de San Nicolás se va más lejos, desa-



537

pareciendo completamente las flores y apareciendo, en su lugar, billetes, role- 
os de hiedra, palmetas y un festón de rollos. Este motivo, que se repite en la 
portada de Sta. María de la Antigua, pone en evidencia su filiación zamorana.

El único testimonio epigráfico conservado en el Románico abulense nos 
indica que la iglesia de Sto. Domingo fue dedicada en 1 208. De ella sólo que
dan algunos capiteles y una portada pretendidamente restaurada. Pese a ello, 
algunos de sus motivos permiten relacionarla con las de San Nicolás y, en el 
carácter geométrico de las molduras de sus arquivoltas, con la de La Magda
lena, a la que suponemos coetánea.

En la tendencia a la simplificación ornamental que caracteriza a éstas, las 
dos únicas excepciones las constituyen la portada sur de Sto. Tomé y la norte 
de San Pedro. La primera representa un unicum en el panorama del Románi
co abulense, salmantino y segoviano, pues sólo ella se adorna con figuras 
siguiendo el arco. Tal solución, aunque también presente en Benavente, nos 
parece más propia del norte de Burgos o de Navarra.

La portada de San Pedro resulta atípica igualmente. Utiliza las rosáceas, 
pero en un estilo muy distinto del seguido en otras portadas; introduce baque
tones en zig-zag, también presentes en las ventanas de la capilla mayor de la 
catedral, y aplica a sus capiteles una decoración vegetal afín a la de algunas 
iglesias tardías de Zamora, totalmente alejada del repertorio formal hispano- 
languedociano. Aquí, por tanto, se extinguen las huellas de una corriente esti
lística que había dado sus mejores frutos a mediados del siglo XII y cuya 
repercusión fue capital en el desarrollo del Románico del sur del Duero y, en 
especial, del segoviano.





BIBLIOGRAFÍA

539

No es mucha la documentación conservada acerca de la Historia medie
val abulense, ni tampoco la relativa a las parroquias existentes por entonces. 
La consultada para este estudio se localiza en el Archivo Histórico Nacional 
y Biblioteca Nacional de Madrid, y en el Archivo Diocesano, Archivo Parro
quial de San Vicente y Archivo Provincial de Ávila. La publicación de la 
Documentación medieval de la catedral de Ávila por A. Barrios García y de 
la Documentación del Archivo Municipal de Ávila, obra del mismo autor y 
varios colaboradores, ha aligerado notablemente, por otra parte, nuestra tarea 
de búsqueda en archivos. De inestimable ayuda, asimismo, ha sido el estu
dio que C. M'1 Ajo González ha dedicado a las Fuentes y Archivos de la Igle
sia abulense.

Aparte de ello, lógicamente, ha sido preciso examinar un abundante y 
selecto número de obras dedicadas a la historia y literatura medieval españo
las, a la iconografía medieval -sacra y profana- y al estilo románico en sus 
diferentes manifestaciones regionales por Europa y Tierra Santa.

En las Notas que acompañan a cada capítulo de este libro están recogidas 
casi todas las referencias bibliográficas utilizadas. Por ello, y para no hacer 
demasiado extensa la enumeración bibliográfica, se ha considerado oportuno 
consignar aquí únicamente los estudios dedicados a la Historia de Ávila y al 
Arte Románico abulense y castellano. Esperamos satisfacer así a cuantos lec
tores deseen conocer con más detalle la historia o el arte de esta antigua, 
noble y hermosa tierra.



540

A) ESTUDIOS SOBRE LA HISTORIA DE 
ÁVILA

ID.: Estructuras agrarias, núcleos de 
poder y dominio capitular en Ávila 
1085-1310, (Resumen de Tesis Doc
toral), Salamanca, 1980

ID.: Estructuras agrarias y de poder en 
Castilla. El ejemplo de Ávila (1085- 
1320), I, Salamanca, 1983, y II, Ávila, 
1984

ID.: La Catedral de Ávila en la Edad 
Media. Estructura socio-jurídica y 
económica (hipótesis y problemas), 
Ávila, 1973

ID.: «Repoblación de la zona meridional 
del Duero. Fases de ocupación, pro
cedencias y distribución espacial de 
los grupos repobladores», Studia His
tórica, vol. 111, núm. 2, 1985, pp. 33- 
82

ID.: «Toponomástica e Historia. Notas 
sobre la despoblación en la zona 
meridional del Duero», Estudios en 
memoria del Prof. D. Salvador de 
Moxó, I, Madrid, 1982, pp. 115- 
134.

AJO GONZÁLEZ, C. M4: Ávila, I: Fuentes 
y Archivos (Historia de la Iglesia en la 
Hispanidad}, Madrid, 1962

ID.: Ávila, II: más archivos y fuentes iné
ditas, Ávila, 1969

ID.: «Bibliografía de tema abulense que 
existe en la Biblioteca Nacional», 
Estudios abulenses, núm. 3, 1955, pp. 
143-147

ID.: «Catálogo del Archivo de la Basílica 
de San Vicente», Estudios abulenses, 
núm. 1, pp. 153-164

ID.: «Privilegio rodado de Alfonso X el 
Sabio a favor de las iglesias de Ávila y 
a cuenta de las cargas piadosas que 
levantaban por la familia real desde 
sus bisabuelos», Estudios abulenses, 
núm. 1, 1954, pp. 99-104

ARIZ, Fray L.: Historia de las grandezas 
de la ciudad de Ávila, Alcalá de 
Henares, 1607 (ed. facs. Ávila, 1978)

AYORA, Gonzalo de: Epílogo de algunas 
cosas dignas de memoria, pertene
cientes a la muy yllustre e muy mag
nífica e muy noble ciudad de Ávila, 
Salamanca, 1519 (Bibl. Nac.)

BALLESTEROS, E.: «Ávila en la Edad 
Media», Boletín de la Sociedad Espa
ñola de Excursiones, núm. 51, 
Madrid, 1897, pp. 41-50

ID.: Estudio histórico de Ávila y su terri
torio, Ávila, 1896

BARRIOS GARCÍA, A.: «Conquista y 
repoblación del territorio abulense», 
Documentos para la historia de Ávila, 
1085-1985, Avila, 1985, pp. 11-12

ID.: «Crónica de la Población», Ibídem, 
pp. 25-26

ID.: Documentación medieval de la 
Catedral de Ávila, Salamanca, 1981

ID.: «Documentación del monasterio de 
San Clemente de Adaja (Siglos XIII- 
XIV)», Cuadernos Abulenses, núm. 1, 
Ávila, 1984

BARRIOS GARCÍA, A., CASADO QUIN
TAMELA, B„ LUIS LÓPEZ, C. y SER 
QUIJANO, G. del : Documentación 
del Archivo Municipal de Ávila 
(1256-1474), Ávila, 1988

BARRIOS GARCÍA, A. y MARTÍN 
EXPÓSITO, A.: «Demografía medie
val: modelos de poblamiento en la 
Extremadura castellana a mediados 
del siglo XIII», Studia Histórica, núm. 
2, 1983, pp. 113-148

BELMONTE DÍAZ,).: La ciudad de Ávila. 
Estudio histórico, Ávila, 1986

BLASCO, R.: «La restauración de la dió
cesis de Ávila y sus hitaciones prime
ras», Estudios Abulenses, IV, 1955, 
pp. 19-31

ID.: «El problema del Fuero de Ávila», 
Revista de Archivos, Bibliotecas y 
Museos, LX, 1, Madrid, 1954, pp, 7. 
32



541

FULGOSIO, F.: «Crónica de la provincia 
de Ávila», Crónica General de Espa
ña, II, Madrid, 1 870

GARCÉS GONZÁLEZ, V.: Guía histórico- 
estadístico-descriptiva de la Muy 
Noble y Muy Leal ciudad de Ávila y 
sus arrabales, Ávila, 1863

GAUTIER-DALCHÉ,).: «Fiction, réalitéet 
ideologie dans la Crónica de la pobla
ción de Ávila», Economie et société 
dans les pays de la Couronne de Cas- 
tille, Londres (Variorum Reprints), 
1982, pp. 24-32

GIL CRESPO, A.: «Ensayo socio-urbano 
de Ávila», Boletín de la Real Sociedad 
Geográfica, Clll, 1967, pp. 287-328

GONZALEZ DÁVILA, Gil: Theatro ecle
siástico de las iglesias metropolitanas 
y catedrales de los reynos de las dos 
Castillas. Vidas de sus arzobispos y 
obispos y cosas memorables de sus 
sedes (3 vols.). Teatro eclesiástico de 
la Santa Iglesia Apostólica de Ávila y 
vida de sus hombres ilustres, Madrid, 
1645 (ed. facs. Ávila, 1981)

GONZÁLEZ HERNÁNDEZ, C.: Diccio
nario geográfico-histórico-estadístico 
de la provincia de Ávila, Ávila, 1900 

GRANDE, J.: Ávila: la emoción de la ciu
dad y reportaje de los obispos de 
Ávila, Ávila, 1972

Guía eclesiástica del obispado de Ávila, 
Madrid, 1892

ID.: «Más notas sobre una crónica», Ibí-
dem, LX, 2, 1954, pp. 527-532

BORDEJÉ GARCÉS, F.: Las murallas de
Ávila, Madrid, 1935

CERVERA VERA, L.: La Plaza Mayor de 
Ávila (Mercado Chico), Ávila, 1982

CIANCA, Antonio de: Historia de la vida, 
invención, milagros y traslación de 
San Segundo, primero obispo de 
Ávila; y recopilación de los obispos 
sucessores suyos hasta don Gerónimo 
Manrique de Lara, inquisidor General 
de España, Madrid, 1595 (Bibl. Nac. 
R. 12.239)

«Crónica inédita de Ávila» (ed. Foronda y 
Aguilera, Biblioteca de la Real Acade
mia de la Historia, LXIII, 1913, pp. 
110-143

«Crónica de la Población de Ávila : Ante
cedentes», (ed. M. Gómez Moreno, 
Boletín de la Real Academia de la 
Historia, CXIII, 1943, pp. 11-56

Crónica de la Población de Ávila (ed. A.
Hernández Segura), Valencia, 1966

DÁVILA Y SAN-VÍTORES, Gerónimo 
Manuel: El Rayo de la Guerra, hechos 
de Sancho Dávila: sucessos de aque
llos tiempos, llenos de admiración.
Algunas noticias de Ávila, sus pobla
dores y familias, que tocan al que lo 
escribe, Valladolid, 1713 (Bib. Nac.)

Documentos para la historia de Ávila, 
1085-1985 (IX Centenario de la Con
quista y Repoblación de Ávila, Museo GUTIÉRREZ ROBLEDO, J.L.: «Sobre los

arquitectos municipales de Ávila en la 
segunda mitad del siglo XIX», Cuader
nos Abulenses, 1985, núm. 3, pp. 
103-137

HERAS HERNÁNDEZ, F.: La catedral de 
Ávila: desarrollo histórico-artístico, 
Ávila, 1967

HERNÁNDEZ ALEGRE, B.: Ávila en la 
literatura. I: Historia, Poesía, Leyen
das y Crónicas, Dos Santos y una ciu
dad. II: Narrativa, Teatro, Viajes, 
Ávila, 1984

Provincial de Ávila, Dic. 1985/Ene. 
1986), Ávila, 1985

FLÓREZ, E.: «Tratado de la iglesia abu- 
lense», España Sagrada, XIV, Madrid, 
1786

FORONDA Y AGUILERA, M.: «El códice 
titulado 'Crónica de Ávila1», Bol. Real 
Acad. Ha, LXII, 1913, pp. 278-283

lD.: «Las ordenanzas de Ávila», Ibídem 
LXXI, 1917, pp. 381-520, LXXIl, 
1918, pp. 310-326 y LXXIII, 1919



Ávila,

542

LAFUENTE, V.: Polémica con D. Juan 
Marín Carramolino sobre la etimolo
gía de la palabra Hervencias y acerca 
del hecho que motivó la leyenda, 
Madrid, 1866

LAMBERT, A.: «Ávila», Dictionnaire 
d'Histoire et Ceographie Ecclésiasti- 
ques, V, París, 1931, cois. 11 62-11 83

LEÓN TELLO, P.: Judíos de Ávila, Ávila, 
1963

LÓPEZ ARÉVALO, J. R.: Un cabildo cate
dral de la Vieja Castilla. Ávila: su 
estructura jurídica. Siglos XIII-XX, 
Madrid, 1966

LÓPEZ PEREIRA, J. E.: «Prisciliano de 
Ávila y el Priscilianismo desde el siglo 
IV a nuestros días: Rutas bibliográfi
cas», Cuadernos Abulenses, núm. 3, 
1985, pp. 1 3-77

LLARÉN, H. y TERÉS, E.: «Excavaciones 
de urgencia y documentación de 
hallazgos arqueológicos en la ciudad 
de Ávila. 1986», Cuadernos Abulen
ses, núm. 7, 1987, pp. 165-216

MADOZ, P.: Diccionario Ceográfico- 
Estadístico-Histórico de España y sus 
posesiones de Ultramar, III, Madrid, 
1848

MARINÉ, M.: «Arqueología», Documen
tos para la H- de Ávila, 1085-1985, 
Ávila, 1985, pp. 1 7-24

MARTÍN, J. L.: «Claves para la historia 
medieval de Castilla y León», Ibídem, 
pp. 15-16

MARTÍN CARRAMOLINO, J.: Historia de 
Ávila, su provincia y obispado, (3 
vols.), Madrid, 1872-1873

ID.: Las Hervencias de Ávila. Contienda 
histórico-literaria, Madrid, 1866

MOLINERO FERNÁNDEZ, J.: Estudio his
tórico del asocio de la extinguida 
Universidad y Tierra de Ávila, Ávila, 

1919
MORENO NÚÑEZ, J. I.: «Los Dávila, 

linaje de caballeros abulenses», Estu
dios en memoria del Prof. D. Salvador

de Moxó, II, Madrid, 1982, pp. 157- 
172

MUÑOZ PÉREZ, J.: «Recensión a R. Blas
co: 'Más notas sobre una crónica', 
Rev. Arch. Bibl. y Mus., Madrid, IX, 
1954, pp. 527-532», Estudios Abulen
ses, núm. 3, 1955, pp. 149-150

PASCUAL, J. A.: «La lengua de los repo
bladores abulenses», Documentos 
para la H- de Ávila..., pp. 13-14

PICATOSTE, V.: Descripción e historia 
política, eclesiástica y monumental 
de España. Provincia de Ávila, 
Madrid, 1900

QUADRADO, J. Ma: España: sus monu
mentos y artes, su naturaleza e histo
ria. Salamanca, Ávila y Segovia, 
Barcelona, 1884

REPRESA, A.: Origen y evolución de la 
ciudad y tierras de Ávila (siglos XI- 
XIV) (inédito)

REQUENA, A,: Ra$on de algunas cosas 
de las muchas que ay en el Obispa
do de la ciudad de Ávila, ansi para 
el govierno político como el de la 
iudicatura, y de algunos beneficios 
considerables el él, Valladolid, 
1663

RICO, F.: «(^orraquin Sancho, Roldán y 
Oliveros: Un cantar paralelístico cas
tellano del siglo XII», Homenaje a la 
memoria de don Antonio Rodríguez 
Moniño, 1910-1970, II, Castalia, 
Madrid, 1975, pp. 537-564

RODRÍGUEZ ALMEIDA, E.: 
Madrid, 1960

ID.: Ávila Romana (Notas para la arqueo
logía, la topografía y la epigrafía 
romanas de la ciudad y su territorio), 
Ávila, 1980

ID.: «La primitiva memoria martirial de 
los Santos Vicente, Sabina y Cristeta 
(Ávila, España)», Atti del VI Congresso 
Internazionale di Archeologia Chris- 
tiana, Ravenna, 23-29 Sept. 1962 pp 
781-797



543

AMADOR DE LOS RÍOS, J.: «Iglesias de 
Segovia», Estudios Segovianos, 1959, 
XI, núm. 33, pp. 535-556

«Noticia foto
gráfica de la iglesia de La Cuesta», 
Estudios Segovianos, 1966, XVIII, pp. 
229-237

ARENILLAS PARRA, M.: «Nota acerca de 
dos afloramientos del Paleogeno en el 
Valle Ambles (Ávila). Empleo de sus 
materiales en la construcción medie
val abulense», Tecniterrae (Rev. 
españ. de geología y minería), núm. 
10, 1976, pp. 1-7

BANGO TORVISO, I.: «La iglesia antigua 
de Silos: del prerrománico al románi
co pleno», El Románico en Silos. IX 
Centenario de la consagración de la 
iglesia y claustro, 1088-1988, Silos, 
1990, pp. 317-375

BLÁZQUEZ, A.: Guía de Ávila y descrip
ción de sus monumentos, Ávila, 1896

BLÁZQUEZ GIMÉNEZ, A.: «La iglesia de 
San Andrés de Ávila», Arte Español, 
XIII, vol. VI, núm. 6, 1923, pág. 324

Boletín de la Real Academia de la H- 
(Documentos oficiales): «Templo de 
San Isidoro en Ávila», Madrid, 1914, 
pp. 163-165

CABELLO Y DODERO, F. ).: «La arqui
tectura románica en Segovia», Estu
dios Segovianos, núm. 10, 1952, pág. 
13

ID.: «La iglesia de la Vera Cruz», Ibídem, 
núm. 9, 1951, pp. 425-448

ID.: «La parroquia de San Millán de 
Segovia», Ibídem, núm. 7, 1949, I, 
pp. 413-426

CASA, C. de la, y RODRÍGUEZ, ). V.: 
«Cartelas medievales de Tiermes», El 
Románico en Silos..., pp. 559-563

CASTÁN LANASPA, ).: «El Románico», 
Cuadernos Vallisoletanos, núm. 8, 

románicas de 1986 (separata)
™az», Seminario de COLORADO Y LACA, E.: Segovia. Ensa

yo de una crítica artística de sus 
monumentos, Segovia, 1908

SOBRINO CHOMÓN, T.: «Ávila», Dic
cionario de H- Eclesiástica de España, 
I (A-C), Madrid, 1972, pp. 156-162

ID.: Episcopado Abulense. Siglos XVI- ANDRÉS COBOS, P. de.
XVIII, Ávila, 1983

TEJERO ROBLEDO, E.: Toponimia de 
Ávila, Ávila, 1983

TERÉS, E. y BARRACA, P.: «Excavaciones 
en las murallas de Ávila», Revista de 
Arqueología, 1986, núm. 59, pp. 59- 
60

TUBINO, F. M‘-.: «Las murallas de Ávila», 
Museo Español de Antigüedades, XI, 
pp. 289 y ss.

VERGARA MARTÍN, G. M.: Estudio his
tórico de Ávila y su territorio desde su 
repoblación hasta la muerte de Santa 
Teresa de Jesús, Madrid, 1896

VILLAR CASTRO, J.: Geografía urbana de 
Ávila: raíces históricas de una ciudad 
actual (Tesis Doctoral, Universidad de 
Salamanca), 1982

ID.: «Organización espacial y paisaje 
arquitectónico en la ciudad medie
val», Cuadernos Abulenses, núm. 1, 
1984, pp. 69-89

VILA DA VILA, M- M.: «Repoblación y 
estructura urbana de Ávila en la Edad 
Media», La ciudad y el mundo urbano 
en la historia de Galicia, Santiago, 
1988, pp. 137-153

8) ESTUDIOS SOBRE EL ROMÁNICO 
ABULENSE Y CASTELLANO 
(Aspectos estilísticos)

AJO GONZÁLEZ, C. Ma: «La ermita y 
convento de Rapariegos», Estudios 
Abulenses, núm. 3, 1955, pp. 25-87

ALCOLEA, S.: Ávila monumental, 
Madrid, 1952

¿LVAREZ TERAN, C. y GONZÁLEZ TEJE- 
R1NA, M.: «Las iglesias 
San Esteban de Gon-
Estudios de Arte y Arqueología~Va\\a- 
dolid, 1934/36, Vlll-ix, pp 299-330



544

tilla y lectores en casa, II: Castilla la 
Vieja, Madrid, 1981

GAILLARD, G.: «Influences fran^aises ou 
caracteres espagnoles dans quelques 
sculptures romanes en Castille», Actes 
du XIXe. Congrés International d'His- 
toire de l'Art, París, 1958, París, 1959, 
pp. 84-86

ID.: «A propos de quelques études récen- 
tement parues sur la sculpture du Xlle. 
siécle en Espagne», Bulletin de la 
Société Nationale des Antiquaires de 
France, 1956, pp. 85-91 (reproducido 
en Études d'art román, París, 1972, 
pp. 79-83)

ID.: «L'église et le cloitre de Silos. Dates 
de la construction et de la décora- 
tion», Bulletin Monumental, CXI, 
1932, pp. 38-80 (reproducido en Étu
des d'art román, pp. 243-270)

ID.: «Sculptures espagnoles de la moitié 
du douziéme siécle», Études d'art 
román, pp. 100-112

GARCÉS GONZÁLEZ, V.: Guía histórico- 
descriptiva de la Muy Noble y Muy 
Leal ciudad de Ávila y sus arrabales, 
Ávila, 1863

GARCÍA, V.: «La epigrafía del claustro de 
Silos», El Románico en Silos..., pp. 
85-103

GARCÍA GUINEA, M. A.: El arte románi
co en Patencia, Falencia, 1975

ID.: El Románico en Santander (2 vols.), 
Santander, 1979

GAYA ÑUÑO, J. A.: El Románico en la 
provincia de Soria, Madrid, 1946

ID.: La pintura románica en Castilla, 
Madrid, 1954

GOLDSCHMIE)T, W.: «El pórtico de San 
Vicente en Ávila», Archivo Español de 
Arte y Arqueología, núm. 1 1, 1935, 
pp. 259-272

ID.: «El sepulcro de San Vicente en 
Ávila», Arch. Esp. Arte y Arq., núm. 
12, 1936, pp. 161-170

GÓMEZ-MORENO, C.: «El ábside de 
San Martín de Fuentidueña», Boletín

CONTRERAS, J. de, Marqués de Lozoya: 
El Románico segoviano, Segovia, s.a.

ID.: «Influencias aragonesas en el Arte 
Segoviano», Seminario de Arte Arago
nés, V, Zaragoza, 1953, pp. 7-11

ID.: «La epigrafía de las iglesias románi
cas de Segovia», Bol. Soc. Esp. Excur
siones, XXXIX, 1931, pág. 258

ID.: Sepúlveda, Segovia, s.a.
CONANT, J. K.: «Two drawings of the 

Cathedral of Ávila», Art Bulletin, VIII, 
núm. 4, 1926, pp. 190-193

CUADRADO LORENZO, F.: «Un posible 
zodíaco alegórico en las metopas de 
la portada meridional de Santa María 
de Carrión de los Condes», Bol. Sem. 
Arte y Arqueología, Ll, 1985, pp. 439- 
446

ID.: La iglesia de Santa María del Camino 
de Carrión de los Condes y su progra
ma escultórico, Falencia, 1987

CUEVAS, T. F.: «La capilla de San Isido
ro. Monumento Románico en el Par
que del Retiro», La Ilustración 
Española y Americana, 22/2/1915

«Documentos oficiales: Templo de San 
Isidoro, en Ávila», Bol. Real Acad. 
Española de la H-, LXV, 1914, pp. 
163-167

«Documentos oficiales: Basílica mozára
be de San Isidoro, de Ávila», Ibídem, 
LXIX, núm. 3-4, 1916, pp. 344-353

DURLIAT, M.: «Un grand sculpteur 
román: Le maítre de Silos», Archéolo- 
gia, núm. 100, 1976, pp. 66-77

EALO DE SÁ, Ms: El Románico de Canta
bria en sus cinco colegiatas, Santan
der, 1978

FERNÁNDEZ CASANOVA, A.: «Iglesia 
de Sto. Tomás de Ávila», Bol. Soc. 
Esp. Excursiones, 1904

ID.: «La catedral de Ávila, monumento 
nacional», (Discurso de ingreso a la 
Real Academia de la Ha y contesta
ción del P. Fita), Bol. Real Acad. Ha, 
LXV, Madrid, 1914, pp. 523-531

FORD, R.: Manual para viajeros por Cas-



545

HERNÁNDEZ CALLEJO, A.: Memoria 
histérico-descriptiva sobre la basílica 
de los santos mártires Vicente, Sabina 
y Crísteta en la ciudad de Ávila, 
Madrid, 1849

ILARDIA, M.: «Silos y el románico húrga
les», El Románico en Silos..., pp. 397- 
427

IZQUIERDO, J. M.: «El relieve de los pro
fetas de Barca en el marco de la 
influencia silense en la provincia de 
Soria», El Románico en Silos..., pp. 
553-557

JARA, A.: «Impresiones de una visita a 
Segovia», Bol. Soc. Esp. Excursiones, 
VIII, 1900, pp. 49-54

ID.: «Recuerdos de un viaje a Ávila», Ibí- 
dem, IX, 1900, pp. 53-59

KLEIN, P.: «La puerta de las Vírgenes: su 
datación y su relación con el transep- 
to y claustro», El Románico en Silos..., 
pp. 297-315

LACOSTE, ).: «Nouvelles recherches á 
propos du second maitre du cloltre de 
Santo Domingo de Silos», El Románi
co en Silos..., pp. 473-493

LAMBERT, E.: L'Architecture bourguigno- 
ne et la cathédrale d'Ávila», Bulletin 
Monumental, 1924, pp. 263-292, y 
en Arch. Esp. Arte y Arq., 1929, pág. 
97

LAMPÉREZ, V.: «Notas sobre algunos 
monumentos de la Arquitectura Cris
tiana Española, I: La Basílica de San 
Vicente de Ávila», Bol. Soc. Esp. 
Excursiones, IX, 1901, pp. 1-5

LOJENDIO, L. Ma y RODRÍGUEZ, A.: 
Castille Romane, l-ll, La-Pierre-qui- 
Vire, 1966

ID.: Castilla/2: Soria, Segovia, Avila y 
Valladolid, Madrid, 1979

LUIS LÓPEZ, C. et al.: Guia del Románi
co de Ávila y primer Mudejar de la 
Morana, Ávila, 1982

MALAGÓN, ). C.: «Pineda de la Sierra: 
escultura en la portada de la iglesia», 
El Románico en Silos..., pp. 595-602

del Seminario de Arte y Arqueología, 
Valladolid, XXVII, 1961, pp. 61-86 
(traducción del artículo aparecido en 
The Metropolitan Museum oí Art. 
Bulletin, XIX, 1961, pp. 265-296)

GÓMEZ-MORENO, M.: Catálogo monu
mental de la provincia de Ávila (3 
vols.), Ávila, 1983

ID.: «La iglesia de Sto. Tomé el Viejo», Aca
demia, III época, núm. 18, 1963, s.p.

GONZÁLEZ, N. y SOBRINO, T.: La cate
dral de Ávila, León, 1981

GUARDIA PONS, M.: Las pinturas bajas 
de la ermita de San Baudilio de Ber- 
langa (Soria). Problemas de orígenes e 
Iconografía, Soria, 1982

GUTIÉRREZ ROBLEDO, J. L.: «Espinosa 
de los Caballeros: La iglesia de San 
Andrés, ejemplar único del mudéjar», 
Tierras de Ávila, núm. 24, XVI

ID.: Las iglesias románicas de la ciudad 
de Ávila, Ávila, 1982

ID.: «Ruina y expolio del patrimonio 
artístico: Ávila: ¡Vengan pronto!», 
Palenque, Valladolid, núm. 5, 1 de 
Oct. de 1978

ID.: «San Isidro: Una ermita abulense en 
el Retiro madrileño», El Diario de 
Ávila, 1/2/1979

ID.: «Santo Domingo, otra iglesia romá
nica desaparecida», Ibídem, 
14/1/1979

ID.: «Santo Tomé el Viejo», Boletín 
FECOPA, Ávila, Sept. 1979

HERAS GARCÍA, F.: Arquitectura Romá
nica de la provincia de Valladolid, 
Valladolid, 1966

ID.: «Nuevos hallazgos románicos en la 
provincia de Valladolid», Bol. Sem. 
Arte y Arq., XXXIV-XXXV, 1969, pp. 
195-215

HERAS HERNÁNDEZ, F. de las: La cate
dral de Ávila (Desarrollo Histérico- 
artístico), Ávila, 1967

ID.: La iglesia de San Vicente de Ávila: 
Memorias de un templo cristiano, 
Ávila, 1971



546

ID.: «La escultura de Frómista en los orí
genes del Románico Europeo», /orna
das sobre el Románico en la provincia 
de Falencia, Falencia, 1986, pp. 27- 
37

ID.: «El claustro de Silos y el arte de los 
Caminos de peregrinación», El Romá
nico en Silos..., pp. 203-223

NIETO ALCAIDE, V. M.: «Dos iglesias 
románicas de Segovia de influjo bur- 
galés», Arte Español, XXIII, Madrid, 
1960/62, pp. 77, 55

ORTEGO, T.: «En torno al románico de 
San Esteban de Gormáz. Una fecha y 
dos artífices desconocidos», Celtibe
ria, núm. 13, 1957, pág. 89

ORVETA, R. de: «La escultura del siglo XI 
en el claustro de Silos», Arch. Esp. 
Arte y Arq., VI, 1930, pp. 223-240

PALOMERO, F.: La escultura monumen
tal románica en la provincia de Bur
gos. Partidos judiciales de Aranda de 
Duero, Lerma y Salas de los Infantes, 
Madrid, 1985

el Reino de PEÑALOSA, L. F. de: «La iglesia de San 
Juan de los Caballeros», Estudios 
Segovianos, II, 1950, pp. 93-121

PÉREZ CARMONA, J.: Arquitectura y 
escultura románicas en la provincia 
de Burgos, Burgos, 1975

PÉREZ MORETA, J.: Guía de Ávila, Ávila, 
1983

PÉREZ DE URBEL, J. y WHITEHILL, W. 
M.: «La iglesia románica de San Quir- 
ce», Bol. Real Acad. H3, XCVIII, 1931, 
pp. 795-812

PITA ANDRADE, J. M.: Escultura románi
ca en Castilla: los maestros de Oviedo 
y Ávila, Madrid, 1955

PORTER, A. K.: Romanesque Sculpture of 
the Pilgrimage Roads, VI, Boston, 1923 

PRADALIER, H.: La Sculpture monumen- 
tale á la Catedral Vieja de Salaman- 
que(2 vols.), Toulouse, 1978

RADA Y DELGADO, J. de la: «Templo de 
San Isidoro en Ávila», Bol. Real Acad. 
H3, LXV, 1914, 162-167

MARTÍN BALDO, J.: «Una reja de San 
Vicente de Ávila», La Ilustración Espa
ñola y Americana, I, 1985, pp. 115- 
116

MARTÍN CARRAMOLINO, J.: Guía del 
forastero en Ávila, Madrid, 1879

MARTÍN GARCÍA, F. ).: Guía de la ciu
dad de Ávila, Ávila, 1969

MARTÍNEZ DE LA OSA, J. L.: Aportacio
nes para el estudio de la cronología 
del Románico en los Reinos de Casti
lla y León, Madrid, 1986

MELGAR Y ÁLVAREZ ABREU, J. N. de, 
(Marqués de SAN ANDRÉS): Guía 
descriptiva de Ávila y sus monumen
tos, Ávila, 1922

MÉLIDA, J. R.: «Ávila», Bol. Soc. Esp. 
Excursiones, Vil, 1899, pp. 20-21

ID.: «Ávila: Iglesias románicas», España 
Moderna, junio de 1897, pp. 73-89

MIRÓ, G.: «Estudio histórico del Templo 
de San Vicente de Ávila», Clavileño, 
núm. 16, 1952, pp. 65-72

MOMPLET MÍGUEZ, A. E.: Tipología de 
la iglesia románica en 
Castilla, I y II, Madrid, 1987

Monumentos arquitectónicos de España 
(láms. de San Andrés, San Vicente, 
San Pedro, San Segundo y San Isidoro 
de Ávila), Madrid, s.a.

Monumentos Españoles (Catálogo de los 
declarados Histórico-Artísticos, 1844- 
1953), II, Madrid, 1984.

MORALEJO ÁLVAREZ, S.: «Cluny y los 
orígenes del Románico palentino: El 
contexto de San Martín de Frómista», 
Jornadas sobre el arte de las órdenes 
religiosas en Falencia (24-28 de julio 
de 1989), Palencia, 1990, pp. 9-27

ID.: «The Tomb of Alfonso Ansúrez (+ 
1093): Its Place and the Role of Saha- 
gún in the Beginnings of Spanish 
Romanesque Sculpture», en REILLY, 
B. F.: Santiago, Saint-Denis and Saint- 
Peter. The Reception of the Román 
Liturgy in LEÓN-Castile in 1080, N. 
York, 1985, pp. 63-100



547

RAMOS PÉREZ, D.: «La ermita del Santo 
Cristo de la Moralejilla junto a Rapa- 
riegos», Sem. Estudios de Arte y Arq., 
Valladolid, 1934/36, pp. 67-72

REPULLÉS Y VARGAS, E. Ma: «La ermita 
de San Isidro de Ávila en Madrid», El 
heraldo de Madrid, 1/2/1894

ID.: La Basílica de los Santos Mártires 
Vicente, Sabina y Cristeta en Ávila, 
Madrid, 1894

RODRÍGUEZ ALMEIDA, E.: Ensayo sobre 
la evolución arquitectónica de la 
Catedral de Ávila, Ávila, 1974

RODRÍGUEZ ESCUDERO, P.: Arquitec
tura y escultura románicas en el Valle 
de Mena, Salamanca, 1987

ROMANILLOS, F. y CID, F.: Monumen
tos de Ávila. Guía para visitar la ciu
dad, Ávila, 1900

tin de Fuentidueña transferée aux 
États-Unis», Ibídem, 1962, CXX, pp. 
75-76

SANTAMARÍA, J. M.: «Las iglesias de la 
Comunidad de Villa y Tierra de 
Pedraza», Estudios Segovianos, 1971, 
XXIII, pp. 5-56

SCHAPIRO, M.: «From Mozarabic to 
Romanesque in Silos», Art Bulletin, 
XXI, 1939, pp. 312-374 (traducción 
en Estudios sobre el Románico, 
Madrid, 1985)

SERRANO FATIGATl, E.: «Excursiones 
arqueológicas por tierras segovianas», 
Bol. Soc. Esp. Excursiones, VIII, 1900, 
pp. 8-12

ID.: «Portadas del periodo románico y 
del de transición al ojival», Ibídem, 
XIV, 1906, pp. 6-17 y 35-42

RUIZ, J.J.: «Las iglesias de Nafría y Cala- SIMON, D. L.: «Romanesque Art in Ame- 
tañazor (Soria). Conjunción de 
influencias silenses e hispano-musul- 
manas», El Románico en Silos..., pp.
575-585

ID.: «Silos y el Románico rural soriano: 
Villasayas, Barca y Torreandaluz», 
Ibídem, pp. 565-573

RUIZ AYÚCAR, E.: Sepulcros artísticos 
de Ávila, Ávila, 1964 y 1985

RUIZ MONTEJO, L: El Románico de las 
villas y tierras de Segovia, Madrid, 
1988

ID.: «Focos primitivos del románico cas
tellano. Cronología y nuevos plantea
mientos de taller. Una aproximación 
a la problemática de los pórticos», 
Goya, núm. 158, 1980, pp. 86-993

SAINZ, E.: El románico soriano. Estudio 
simbólico de los monumentos, 
Madrid, 1984

ID.: «Silos y el románico soriano», El 
Románico en Silos..., pp. 429-445

SALET, F.: «Chronique: Sur quelques 
sculptures romanes de Castille», 
Bulletin Monumental, CXVIII, pp. 
152-153

ID.: «Chronique: L'abside de Saint-Mar-

rican Collections. XXL The Metropoli
tan Museum of Art. Part I. Spain 
(Apse. Iglesia de San Martin, Fuenti
dueña (Segovia)», Gesta, 1984, 
XXIII/2, pp. 145-159

SOLANA, F.: «El priorato de San Frutos 
en el valle del Duratón», Arquitectu
ra, XIV, 1932, pág. 320

TARACENA AGUIRRE, B.: Notas de 
Arquitectura románica. Las galerías 
porteadas, Santander, 1933

TORMO, E.: «Cartillas excursionistas 
«Tormo». IV. Segovia», Bol. Soc. Esp. 
Excursiones, XXVII, 1919, pág. 209

ID.: «Ávila. Castilla Excursionista», Ibí- 
dem, XXV, 1917, pp. 201-225

TORRE DE TRASSIERRA, G.: «Cuéllar», 
Ibídem, II, 1894/95, pág. 203

TORRES BALBÁS, L.: «Los comienzos del 
arte románico», Castilla Histórica y 
Artística, XVI, 3, 1918

TORRES, R. y YARZA, ).: «Hallazgos 
románicos en el claustro del monaste
rio de Silos», Bol. Seminario de Arte y 
Arq., 1971, pfj. 187-200

VEREDAS RODRÍGUEZ, A.: Ávila de los 
Caballeros, Ávila, 1935



548

VILA DA VILA, Ms M.: «Acerca de la cro
nología del Románico abálense: Críti
ca de las fuentes documentales y 
literarias», Jubilatio. Homenaje de la 
Facultad de Geografía e Historia a los 
Profs. D. Manuel Lucas Alvarez y D. 
Angel Rodríguez González, Santiago, 
1987, II, pp. 561-570

ID.: «La escultura románica en la Corona 
de Castilla», Manual de Historia del 
Arte Español, ed. Akal, Madrid (en 
prensa)

ID.: «La iconografía de San Vicente y sus 
hermanas en el arte medieval», Matri
monio, familia y parentesco en Gali
cia, Santiago, 1989, pp. 255-268

ID.: «Leyenda y realidad del patronazgo 
regio en la arquitectura medieval 
abulense de los siglos XII y XIII», Vil 
Congreso Español de H- del Arte: II) 
Patronos, promotores, mecenas y 
clientes (Murcia, 11-14 octubre de 
1988), I, Murcia, 1992, pp. 101-110 

ID.: «Motivos del Bestiario en la escultu
ra románica abulense», Coloquios de 
Iconografía (Madrid, 26-28 mayo, 
1988), Madrid, 1989, pp. 166-173

ID.: «Repoblación y artistas itinerantes: 
La contribución de Cantabria a la 
escultura románica abulense», VI 
Congreso Español de Hs del Arte: Los

caminos y el arte (Santiago, 16-20 
junio de 1986), II, Santiago, 1989, pp. 
219-231

ID.: «Sobre las relaciones entre la cate
dral de Santiago y el primer románico 
abulense», Galicia en la Edad Media 
(Sociedad Española de Estudios 
Medievales, Actas del Coloquio de 
Santiago-La Coruña-Pontevedra-Vigo- 
Betanzos, 13-17 julio de 1987), 
Madrid, 1990, pp. 141-159

WHITEHILL, W.M.: «Tres iglesias del 
siglo XI en la provincia de Burgos», 
Bol. Real Academia de H-, CI/CII, 
1932, pp. 464-470

YARZA, ].: «Elementos formales del pri
mer taller de Silos», El Románico en 
Silos..., pp. 105-147

ID.: «Nuevas esculturas románicas en la 
Catedral de Burgo de Osma», Bol. 
Seminario de Arte y Arq., XXXIV- 
XXXV, 1969, pp. 217-230

ID.: «Nuevos hallazgos románicos en el 
monasterio de Silos», Goya, 1970, pp. 
342-345

ID.: «Santo Domingo de Silos: el Claus
tro», Monasterios de España, León, 
1984, pp. 313-344

ID.: «Silos, el claustro», en PALACIOS, M. 
y otros, El monasterio de Santo Domin
go de Silos, León, 1981, pp. 16-48



APÉNDICE GRÁFICO



su

su

su

ABREVIATURAS

550

Abs.: ábside o absidiolo; C o Cent.: central; N: norte; S: sur.
Arq.: arquívolta; P. o Port.: portada; Fach.: fachada; Ext.: exterior; Int.: interior. 
Fig.: figuras (fotografías) de esta tesis; fig.: figuras o fotografías de otros libros. 
II: ilustraciones (dibujos) de esta tesis.

SIGLAS IDENTIFICADORAS DE LA LOCALIZACIÓN 
DE CAPITELES Y CIMACIOS EN LOS PLANOS

Ejemplos:

CC1-CC11 (números impares): Capiteles o cimacios del ábside central en 
mitad izquierda.

CC2-CC12 (números pares): Capiteles o cimacios del ábside central en 
mitad derecha.

CN1-CN9 (números impares): Capiteles o cimacios del absidiolo norte en 
mitad izquierda.

CS2-10 (números pares): Capiteles o cimacios del absidiolo sur en su mitad 
derecha.

ECC1-12 o EC1-12: Capiteles o cimacios del exterior del ábside central.
ECN1-4: Capiteles o cimacios del exterior del absidiolo norte.
ECS1-4: Capiteles o cimacios del exterior del absidiolo sur.
NI-NXII1: Capiteles o cimacios de la nave central: los números impares en el 

lado sur y los números pares en el lado norte.
NSI-XI: Capiteles o cimacios de la nave lateral sur.
NNII-XI1: Capiteles o cimacios de la nave lateral norte.
PS1-3 o SI-3: Capiteles o cimacios del lado izquierdo de la portada sur. 
PS2-4 o S2-4: Capiteles o cimacios del lado derecho de la portada sur. 
PN1-3 o N1-3: Capiteles o cimacios del lado izquierdo de la portada norte. 
PN2-4 o N2-4: Capiteles o cimacios del lado derecho de la portada norte. 
PO1-3 y PO2-4: Capiteles o cimacios de la portada occidental.



Plano de Ávila (Según J.L. Gutiérrez y J. Villar)

551



E. M.° Repullés y Vargas)

552

Lám. I. Planta de San Vicente (basada en



553

Lám. II. Planta de San Pedro (basada en la dibujada por Fernández Suárez y Fernández 
Tresguerres, y reproducida por). L. Gutiérrez.



Lám. III. Planta de San Andrés (basada en la de J. L. Gutiérrez).

554



-fr!

Lám. IV. Planta de San Segundo (basada en la de J. L. Gutiérrez).

555

4

i
1



MAESTRO DE SANSON

556

Lám. V. Dibujos de San Isidoro (realizados para los Monumentos Arquitectónicos de 
España y reproducidos por J. L. Gutiérrez).

' ."-A
■s

\ • 77?

PORT. SUR DE •'.> ■**
■ SAN ANDRES** . ? y, '■ M

I I
i Se.



I

MOTIVO IMPOSTA ABSIDE

Lám. VI. Planta de San Esteban (basada en la de J. L. Gutiérrez).

557

nUP MAESTRO DE LA CABECERA 
DE SAN ESTEBAN



Lám. Vil. Planta de San Nicolás (basada en la de Moya reproducida por J. L. Gutiérrez).

558



E0

V TALLER

E3J

a PS1 ra
PS2

cnui rcirm

559

OBRA 
RENACENTISTA

TALLER DE LA 
PORT. OCC.

Lám. VIII. Planta de Santo Tomé el Viejo (basada en la de Moya reproducida por J. L. 
Gutiérrez).

TALLER DE LA 
PORT. SUR

nnj

y
VS * ; • ■

I
I
I
Arco cegado

I



560



£
o

ÍF2

561

2^

a. a> 
3

5f

Q z — <

O5 <z> I 
la (W ® 
o I

era I e- c 
i 
TFl a sr 
t?.
ir? 

IH

h

o

8 í S-

m

r
<z>

=£ £
3 3

O



562



563

3 3

O

íl
7?oSS1

s-38o «-j g

c? <z> I 
1-i « °
"i

g; ET 
g 
T7| a sr
t?

'f «tf'

ÍH

5T 

o

m 

g-í 
3

? sz, 
3 8

8 S 
K'

=3



564



565



566

■

jssj-

"g- c 
í

<Z) r© 
'S í 
3 3

O

ll 
í?

£8l| F cp Q "■ 

r^í
oí□ °<T>

2

o Q o
2

h n>

Q_ W
3. 3

|P s-

fí

li 
ij 
íj g s

° f
?d. o*

og £ 
Qs&388 f

h

?í o

m<z>
X s- §
3



I

567

f 
r?

s 
1: c
e

cz>
'i £ 
3 3

O

^5 
3.

c1

' g>

h§í?if ñH

2
Íí
S "

lí!|l
In

b

te

r „ 
3. b s*3
m

1=

íl

1=

hK-

S =2. £T □a- »
5

Ifc-F 

p



568

ís-

<ZÍ n Cg £>
a. 3 
o

£
S- C g" 
cu

la

h n

il 
l'í

P

S’C 
s§-3 
f§s 
ih o m

ñg’íh
Q_ ftt

3' =

® í
«x O

r=
h 
5>'

w iH

m </>
3

o

^a
S °

I»

w



569



570

LO 
<T 

OQ LO c a> 
© 3

©

í 
t 57 
s"

o 
tí

K

Íílit h 
rt>

Cl. &> 

a- 3

= í 
o» <?

r=

s g h 
Sí 
ti
s»

h 
BK

©

m <ñ

3

= = §: 
í: 5 " 
?■ r



571



572



573



574

■



5

575

í
£

SF 
~z. a n

Z ~X3 
O o 5 3=

zi =4. ro

gl

5 'e- E-1
2

líl
?rím

=- ü

s-3

2 Z|I ’H 
t?

m |

r1■t=> =
i °

n rs-. o

5T 

H o

h

O <z»

3 =



576

SZ -n 
o o

g a- s-

1J- ET 
s"

rp
"S
Q- 3
O

H 
í?
Sr? 

p

_.g,aí
• <T> ~Z_

“QJ

■
lllSi

m<z>zr
3- §
3

f'í
<T>

O. CM 

s- 3

«

. s s £
? ~ 3

h

f-< 
tí

o o gg 
S 5 
SS: 
§?

O

h

° s 
o. o

h a»*

í§=§ J
g

3. ? ? • -



577

<z>
Í •£ g = 
o

& “ 

I 
n 
f * 
írifl P!

n • m
r
A. &> 

3b 3

§ í1 
ra

mH

tso

íl

h

8 S

in '. sl 5
lí
Ift

I 2-
S?



578



579



580



581



582

« ?
a
§ =

£

(Z1

Q_ 3
O

F era s- c 
s"

5? 
I = i s?£

§ r
ff

m</>
tr>2-

3

f í 
<T

H 
f?

F!

8|f 
sh 

S-z 
§^| 
5= §=5 Hi il^
'S9

h

° í
re. O*

Q_ BJ 

2* 3

h

o



¿5

(¡SC

í-

583

ir

cz:
£ £ 
3 3

O

<-> ST
<-r> ■ 
■~O

s tZ -O 
O o 
ZL 3.
<T> •

m 

H

s Ir 
g
ff 
s
K7 
P!

íl? 
í» 
ill 
o ?g IH tí 3

c

r
3. 5J

S' 3

5T n

íí
h

h o r*



584



585



586





1

monografías de arte y ar
FONOGRAFÍAS DE ARTE Y ARQUITECTURA ABULENSES 5


