
ISBN 978-84-96433-63-2

9 7 8 8 4 9 6 4 3 3 6 3 2

ASTRONOMÍA EN 
LOS CASTROS CELTAS DE LA

PROVINCIA DE ÁVILA
Manuel Pérez Gutiérrez

DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

93

M
an

ue
l P

ér
ez

 G
ut

ié
rr

ez
AS

TR
O

NO
M

ÍA
 EN

 LO
S C

AS
TR

O
S C

EL
TA

S D
E L

A 
PR

O
VI

NC
IA

 D
E Á

VI
LA



Manuel Pérez Gutiérrez

ASTRONOMÍA EN 
LOS CASTROS CELTAS DE LA

PROVINCIA DE ÁVILA

2010



Texto, gráficos y fotografías: 
Manuel Pérez Gutiérrez 

I.S.B.N.: 978-84-96433-63-2
Depósito Legal: AV-63-2010
Imprime: MIJÁN, Industrias Gráficas Abulenses (Ávila).



ÍNDICE

PRESENTACIÓN ....................................................................................... 7

1. INTRODUCCIÓN .......................................................................... 9

1.1. ASTRONOMÍA, ARQUEOASTRONOMÍA, ASTRONOMÍA 
MEGALÍTICA, ETNOASTRONOMÍA Y ASTRONOMÍA CULTURAL ... 11

1.2. ESTADO DE LA CUESTIÓN ........................................................... 15
1.3. OBJETIVOS PLANTEADOS ............................................................ 18
1.4. ESTRUCTURA DE LA OBRA .......................................................... 20
1.5. INSTRUMENTACIÓN Y METODOLOGÍAS EMPLEADAS ................ 21

2. LOS PRINCIPIOS DE LA ASTRONOMÍA DE POSICIÓN 
Y LA COSMOGRAFÍA .................................................................... 23

2.1. LA ESFERA CELESTE ....................................................................... 24
2.2. LOS ASTROS. PLANETAS. ESTRELLAS Y CONSTELACIONES ......... 29

2.2.2. Las constelaciones. Asterismos. Cúmulos de estrellas ........... 31
2.3. EL MOVIMIENTO DIURNO ........................................................... 33
2.4. EL SOL Y SU MOVIMIENTO APARENTE ........................................ 35

2.4.1. El Sol ................................................................................... 35
2.4.2. El movimiento aparente del Sol ........................................... 36
2.4.3. Ortos y ocasos heliacos ........................................................ 39

2.5. LA LUNA Y SU MOVIMIENTO APARENTE ..................................... 40
2.5.1. La Luna ............................................................................... 40
2.5.2. El movimiento aparente de la Luna ..................................... 41
2.5.3. Los eclipses .......................................................................... 44

2.6. LOS PLANETAS Y SU MOVIMIENTO APARENTE ............................ 46
2.6.1. Los planetas ......................................................................... 46
2.6.2. El movimiento aparente de los planetas ............................... 48

3



2.7. LOS SISTEMAS DE MEDIDA Y CÓMPUTO DEL TIEMPO: 
CALENDARIOS .............................................................................. 50
2.7.1. El calendario gregoriano ...................................................... 51
2.7.2. La fecha juliana ................................................................... 53
2.7.3. El calendario celta ............................................................... 54

2.8. FENÓMENOS Y FACTORES QUE AFECTAN A LAS OBSERVACIONES 
ASTRONÓMICAS ........................................................................... 56
2.8.1. El horizonte real de un lugar ................................................ 56
2.8.2 Refracción atmosférica ......................................................... 57
2.8.3. Paralaje astronómica ............................................................ 58
2.8.4. Precesión de los equinoccios y nutación terrestre ................ 59
2.8.5. Movimiento propio de los astros .......................................... 60

3. LOS PUEBLOS CELTAS.......................................................................... 61

3.1. DEL NEOLÍTICO AL CALCOLÍTICO EN EUROPA CENTRAL 
Y OCCIDENTAL ............................................................................. 62

3.2. LA EDAD DEL BRONCE EUROPEA: LOS CAMPOS DE URNAS ..... 65
3.3. LA I EDAD DEL HIERRO: LA CULTURA DEL HALLSTATT .............. 67
3.4. LA II EDAD DEL HIERRO: LA CULTURA DE LA TÈNE .................... 70
3.5. LOS HABITANTES DE LA PENÍNSULA IBÉRICA ............................. 75
3.6. LOS VETTONES ............................................................................. 79

4. LA ASTRONOMÍA EN EUROPA Y ORIENTE PRÓXIMO HASTA LA 
ROMANIZACIÓN ......................................................................... 83

4.1. INTRODUCCIÓN .......................................................................... 84
4.2. ASTRONOMÍA PREHISTÓRICA ..................................................... 86
4.3. MESOPOTAMIA ............................................................................. 90
4.4. ANTIGUO EGIPTO ........................................................................ 92
4.5. PUEBLO HEBREO .......................................................................... 94
4.6. FENICIA ......................................................................................... 96
4.7. ANTIGUA GRECIA ......................................................................... 97
4.8. IMPERIO ROMANO ...................................................................... 101
4.9. LOS PUEBLOS CELTAS ................................................................... 102

5. LOS CASTROS CELTAS DE LA PROVINCIA DE ÁVILA .................. 105

5.1. LOS CASTROS ABULENSES. SU CLASIFICACIÓN ......................... 105
5.2. LOS CASTROS DEL VALLE AMBLÉS ............................................... 108

5.2.1. Los Castillejos ...................................................................... 108
5.2.2. Las Cogotas ......................................................................... 109
5.2.3. La Mesa de Miranda ............................................................ 111
5.2.4. Ulaca ................................................................................... 113

4



5.3. LOS CASTROS DEL VALLE DEL TIÉTAR ......................................... 115
5.3.1. El Raso ................................................................................. 115

5.4. LOS CASTROS DEL VALLE DEL TORMES ...................................... 117
5.4.1. Las Paredejas ....................................................................... 117

6. ELEMENTOS DE INTERÉS ASTRONÓMICO-TOPOGRÁFICO EN 
LOS CASTROS CELTAS DE LA PROVINCIA DE ÁVILA .................. 119

6.1. EL ENTORNO GEOGRÁFICO DEL VALLE AMBLÉS ........................ 121
6.1.1. La sierra de La Paramera ...................................................... 122
6.1.2. La Serrota ............................................................................ 122
6.1.3. La sierra de Ávila ................................................................. 123
6.1.4. La sierra de Ojos Albos ........................................................ 125

6.2. EN LOS CASTILLEJOS .................................................................... 126
6.2.1. La necrópolis ....................................................................... 126

6.3. EN LAS COGOTAS ......................................................................... 128
6.3.1. El altar ................................................................................. 128
6.3.2. La necrópolis de Trasguija .................................................... 129

6.4. EN LA MESA DE MIRANDA ........................................................... 130
6.4.1. La necrópolis de La Osera ................................................... 130
6.4.2. Las estelas de la necrópolis .................................................. 132
6.4.3. El Cuerpo de Guardia .......................................................... 134

6.5. EN ULACA ..................................................................................... 136
6.5.1. El altar de sacrificios ............................................................ 136
6.5.2. El muro asociado al santuario .............................................. 137
6.5.3. La sauna .............................................................................. 138
6.5.4. La roca ................................................................................ 139
6.5.5. El protoaltar ......................................................................... 140

6.6. EN EL RASO .................................................................................. 141
6.6.1. El abrigo de Peña Escrita ...................................................... 141
6.6.2. El santuario de Postoloboso ................................................. 142

6.7. EN LAS PAREDEJAS ........................................................................ 142
6.8. OTROS ELEMENTOS DE INTERÉS CON POSIBLE RELACIÓN 

ASTRONÓMICA. LAS ESCULTURAS ZOOMORFAS: VERRACOS .... 143
6.9. EL SIMBOLISMO ASTRAL APARECIDO EN LAS EXCAVACIONES ..... 146

7. SITUACIONES Y MARCADORES ASTRONÓMICOS 
Y TOPOGRÁFICOS ....................................................................... 151

7.1. EN LOS CASTILLEJOS .................................................................... 154
7.1.1. Sobre las estructuras de la necrópolis ................................... 154
7.1.2. Sobre el horizonte de Los Castillejos .................................... 161

7.2. EN LAS COGOTAS ......................................................................... 164

5



7.2.1. Sobre el altar ....................................................................... 164
7.2.2. Sobre la necrópolis de Trasguija y sus estelas ....................... 165
7.2.3. Sobre el horizonte de Las Cogotas ....................................... 166

7.3. EN LA MESA DE MIRANDA ........................................................... 168
7.3.1. Sobre las estelas de La Osera ............................................... 168
7.3.2. Sobre el Cuerpo de Guardia ................................................ 177
7.3.3. Sobre el horizonte de La Mesa de Miranda ......................... 178

7.4. EN ULACA ..................................................................................... 180
7.4.1. Sobre el altar de sacrificios .................................................. 180
7.4.2. Sobre el muro asociado al santuario .................................... 189
7.4.3. Sobre la roca ....................................................................... 192
7.4.4. Sobre el protoaltar ............................................................... 193
7.4.5. Sobre el horizonte de Ulaca ................................................ 194

7.5. EN EL RASO .................................................................................. 206
7.5.1. Sobre el horizonte de El Raso .............................................. 206

7.6. SOBRE LOS TOROS DE GUISANDO Y EL VERRACO DE LA 
PUERTA DE SAN VICENTE DE LA MURALLA DE ÁVILA ................ 211

8. CONCLUSIONES. EL CALENDARIO VETTÓN .............................. 217

8.1. RESULTADOS OBTENIDOS ........................................................... 218
8.2. CONCLUSIONES ........................................................................... 226
8.3. APORTACIONES ORIGINALES: EL CALENDARIO VETTÓN .......... 227
8.4. LÍNEAS DE INVESTIGACIÓN ABIERTAS ......................................... 229

BIBLIOGRAFÍA ......................................................................................... 231

6



PRESENTACIÓN

Han trascurrido casi diez años desde la gran apuesta que la Diputación de
Ávila realizó con la exposición Celtas y Vettones, y que permitió dar a cono-
cer, incluso más allá de nuestras fronteras, el magnífico patrimonio histórico
que se acumula en nuestra provincia. Desde entonces, este apoyo y empuje a
las investigaciones en los castros se ha ido incrementando con el fin de cono-
cer y profundizar en todos los aspectos de la vida de aquellas gentes de la pro-
tohistoria abulense.

Como muestra de ello tenemos en nuestras manos un trabajo que da a cono-
cer algunos de estos aspectos más desconocidos, no sólo aquí sino en práctica-
mente todo el territorio europeo, y que en los últimos años ha pasado de ser muy
poco considerado en las investigaciones históricas a tener un lugar en ellas al
mismo nivel que cualquier otro. Nos referimos a la Astronomía, y a las consecuen-
cias que de su estudio se derivan, esto es, la definición y mantenimiento de calen-
darios civiles, litúrgicos o rituales.

Con un lenguaje sencillo a la vez que riguroso, el autor de esta obra nos
muestra aquellos elementos de los castros de la Edad del Hierro de nuestra pro-
vincia que pueden tener un significado astronómico. Su estudio y comparación
con otros lugares similares demuestran un interés de los habitantes de estas tie-
rras, los vettones y sus antecesores, por determinados fenómenos astronómicos,
coincidentes básicamente con los intereses mostrados por otros pueblos cercanos
en el tiempo y en el espacio. El calendario que puede definirse para nuestros cas-
tros es del todo similar al existente entre otros pueblos celtas.

Estos conocimientos astronómicos no son materiales, aunque de alguna
manera están recogidos sobre los restos que se conservan. Sin embargo, son
también patrimonio histórico que hay que conservar y poner en valor para que

7



sea difundido y conocido por todos, ahora y en el futuro, posibilitando además
que figuren como seña de identidad añadida a nuestro gran acervo cultural y
patrimonial.

Es esta una oportunidad para aprender cómo nuestros ancestros conocían el
día en el que vivían, cómo podían prever la llegada de unos determinados días
como los solsticios, tan importantes en los rituales de entonces e incluso de ahora.
Partimos de la base de que nunca conoceremos con total rigurosidad la sociedad
prehistórica abulense, pero, puesto que andando se hace el camino, al ir añadien-
do conocimiento sobre conocimiento, encontraremos una visión muy aceptable
de aquellas sociedades que nos antecedieron en la ocupación del territorio de la
Vettonia. Después de leer este trabajo, las visitas que se realicen a nuestros cas-
tros, sean o no por primera vez, podrán realizarse bajo un punto de vista diferen-
te y novedoso.

Agustín González González
Presidente de la Diputación de Ávila

8



1. INTRODUCCIÓN

Bien podría afirmarse que la Historia de las Ciencias es la
Ciencia misma. No se puede comprender completamente lo que
se posee hasta que no se sabe entender lo que otros poseyeron
antes que nosotros.

Johann Wolfgang von Goethe

Que nadie espera nada seguro de la Astronomía, pues nada
cierto nos ofrece.

Nicolás Copérnico

Si la admiración y el goce de observar el cielo estrellado en la noche, la sali-
da y puesta del Sol y los demás astros, la blancura de la Vía Láctea en las noches
sin Luna, y a la misma Luna en sus diferentes fases pueden considerarse observa-
ciones astronómicas, es lógico pensar que el primer hombre sobre la Tierra que-
daría fascinado ante tales maravillas. Asistiremos pues al nacimiento de la
Astronomía junto con la vida humana en el planeta.

La observación del cielo durante periodos prolongados de tiempo permite
deducir la existencia de movimientos y fenómenos cíclicos. Los más importantes
de estos patrones celestes coinciden de alguna manera con los ciclos productivos
y vegetativos de animales y plantas. Esta afirmación, que en la actualidad parece
trivial y de escaso interés, adquiere una importancia suprema en aquellas civiliza-
ciones antiguas que pretendieron desarrollar sociedades desde la base económi-
ca de la agricultura y ganadería.

Bajo esta premisa, parece lógico pensar (y así está demostrado en multitud
de casos) que desde la más remota antigüedad los diferentes pueblos y cultu-
ras, a lo largo de los diferentes periodos históricos, utilizaran estos movimientos
cíclicos para, entre otras cosas, la definición de calendarios (en principio, mane-
ras de organizar el tiempo) que evidentemente serán diferentes en función de

9



las necesidades concretas del momento y el lugar. Además, la existencia de
individuos agrupados en castas sacerdotales –o como quiera que se llamasen en
cada tiempo y cultura y, generalmente, atesoradores del conocimiento científi-
co de cada época– provocaba de manera elemental que estas prácticas estuvie-
ran más desarrolladas conforme se acumulaba la información con el transcurrir
del tiempo. Es comprensible que, por esta misma razón, toda ceremonia o
ritual, religioso o civil, estuviera en sus manos, pues no hay que olvidar que
Astronomía y Religión han ido siempre unidas en todas las civilizaciones. Igual-
mente es claro que, prácticamente en todas las grandes civilizaciones, el Sol y
la Luna, junto con los planetas y las estrellas más brillantes (tanto consideradas
individualmente como agrupadas en constelaciones), han formado parte de
alguna manera de las distintas concepciones del universo conocido por cada
pueblo, de su panteón de divinidades o la representación de las mismas, esto
es, su mitología, concepción y creación del universo. Y siempre, la relación
entre el hombre y lo que fuere lo que adorase necesitaba de un conductor o
guía que llevase a buen término aquella ceremonia o ritual en los días y en la
forma indicados, lo que no implica necesariamente la existencia de castas
sacerdotales organizadas pero sí la de individuos dedicados, aunque fuese par-
cialmente, a ellas, y siempre con conocimientos más o menos abstractos, posi-
blemente no al alcance de todos.

Por otra parte, debe asumirse que el estudio de una ciencia o técnica no es
completo hasta que no se conoce la sucesión de las principales evoluciones por las
que ha pasado a lo largo del tiempo. En nuestro caso, esto implica que la historia
de la Astronomía, o quizá más adecuadamente, la Astronomía en la Historia, es
una parte no poco importante de la ciencia astronómica, que, además de comple-
tarla y compactarla, puede colaborar en el marco de la investigación histórica o
prehistórica aportando puntos de vista en muchos aspectos inéditos, pero en cual-
quier caso de bastante interés como también está demostrado en multitud de
ejemplos de los que se tratará a lo largo de esta obra.

Con esto, es de esperar que en las construcciones, actuaciones o modifica-
ciones sobre el entorno realizadas por el hombre antiguo (prehistórico o protohis-
tórico) con fines sociales, religiosos, rituales o funerarios se recogieran de alguna
manera los conocimientos sobre estos astros, con sus movimientos y patrones
celestes, tanto en el sentido artístico (pinturas, petroglifos, tallas, ídolos...) como
en el sentido funcional (alineaciones, marcadores, trayectorias...). Evidentemen-
te, también es de esperarlo para los pueblos ya históricos, pero ocurre que en
estos casos contamos con información escrita (en mayor o menor medida) que
permite cambiar el punto de vista desde el que abordar estos estudios de mane-
ra radical. Sin embargo no hay que olvidar que estos pueblos históricos son los
herederos de aquellos que fueron prehistóricos tanto en las formas de vida (siem-
pre móviles, siempre en continuo cambio) como en los conocimientos científicos
(siempre acumulativos) y expresiones culturales (siempre evolucionando).

Puesto que el objetivo más básico que se plantea en esta obra es intentar
averiguar qué conocimientos astronómicos poseían las gentes de la Edad del Hierro

10



que habitaban las tierras en las que hoy se asienta el Ávila actual (conocidos como
los vettones por las fuentes clásicas griegas y latinas), pretendemos obtener de
manera inmediata dos visiones diferentes de una misma realidad: la Astronomía
que practicaba un pueblo protohistórico peninsular (que es en sí misma Astrono-
mía) y la protohistoria de una ciencia en un lugar y en una época cuanto menos
de orígenes oscuros, de trayectoria incierta y de conclusión rápida, pero que se
puede rastrear hasta nuestros días en muchos aspectos de su cultura que muchos
dan en denominar hispánica o ibérica.

Es difícil determinar el momento en que la Astronomía deja de ser un con-
junto de conocimientos simplemente observables y observados y de carácter
empírico para pasar a ser una ciencia de pleno derecho. Sin embargo, a los efec-
tos de los planteamientos que se muestran aquí, es irrelevante, pues tanto la cul-
tura protocelta como la celta (y por tanto vettona) es de carácter oral y, aunque
los conocimientos sobre cualquier aspecto de la vida o de la ciencia fueran signi-
ficativos (cosa que no se pone en duda y baste como muestra el gran legado por
ellos dejado), no pueden considerarse estructurados o, cuando menos, nos vemos
incapaces de estructurarlos científicamente. Aun así, la premisa de la que se parte
es que nuestro pueblo vettón debería poseer, cuanto menos, los conocimientos
de sus ancestros de la Edad del Bronce y del Neolítico más cercano en el entor-
no en el que vivieron, esto es, la actual Europa.

Con este planteamiento, se hace necesario intentar determinar con alguna pre-
cisión las fronteras de los diferentes aspectos que la Astronomía tiene, definiendo en
la medida de lo posible aquellos ámbitos científicos que aportan, generalmente de
manera interdisciplinaria, información de interés tanto a la Astronomía como a la
Prehistoria, Historia o Arqueología por mencionar algunas.

1.1. ASTRONOMÍA, ARQUEOASTRONOMÍA, ASTRO NOMÍA
MEGALÍTICA, ETNOASTRONOMÍA Y ASTRO NOMÍA
CULTURAL

Vamos a intentar aclarar, perfilar y, en cierto modo, definir aquellos términos
que son utilizados en los diferentes usos y aplicaciones astronómicas y para dife-
rentes momentos de la Antigüedad.

La Astronomía es la ciencia que estudia el movimiento de los astros, sus
posiciones y su estructura física, además de su composición química (Martín
Asín, 1982). Debe considerarse que comienza a estructurarse como ciencia a
partir de los siglos VI-V a. C., momento en que, por una parte, la casta de
sacerdotes caldeos establecen un cómputo preciso del tiempo en la época del
rey Nabonasar y, por otra, aunque algo posterior, con los griegos, de la mano
de Tales de Mileto, creador de la escuela jónica. Si así comienza a darse
forma científica a la Astronomía, esta alcanzará un punto álgido en el siglo II
a. C. con el quizá más grande astrónomo de todos los tiempos: Hiparco de

11



Nicea, descubridor del efecto de la precesión de los equinoccios. No es sin
embargo hasta 1609, año en que se publica la obra Astronomía nova de
Kepler, cuando puede hablarse ya sin reparos de una Astronomía totalmente
científica. En esta obra se publican las dos primeras leyes del movimiento pla-
netario: la ley de las Órbitas Elípticas y la de la Velocidad Areolar (la tercera
ley que las completa se publica años más tarde en Harmonices mundi), que
abrirán la puerta para que, unos años más tarde, Newton enuncie su ley de
Gravitación Universal.

Sin embargo, el estudio de los conocimientos astronómicos y del uso que de
ellos hacían los pueblos antiguos o prehistóricos (también los protohistóricos, es
decir aquellos a caballo entre la Prehistoria y la Historia) ha de tener una consi-
deración especial, pues a falta de documentación escrita o con esta muy incom-
pleta, en el trabajo de averiguar estos conocimientos astronómicos y el uso que
de ellos se hacía deben intervenir otras disciplinas científicas y humanísticas como
la Historia y la Arqueología.

La Astronomía en los pueblos antiguos o prehistóricos ya despertó el interés
de grandes científicos como Newton1 o humanistas como Aubrey2 y es puesto de
manifiesto en las expediciones napoleónicas a Egipto3. En 1864, Charles Piazzi4,
geodesta italiano, realiza también sus mediciones sobre las pirámides de Gizeh
publicando sus resultados en Our Inheritance in the Grat Pyramid. Sin embargo,
y quizá porque Piazzi sólo hizo hincapié en las determinaciones geodésicas y
proporciones matemáticas (fundamentalmente con el número π) y no tanto en
las astronómicas, además de que sólo realizó las mediciones sobre una de las
pirámides, suele considerarse el momento en que se inicia formalmente la exis-
tencia de un nuevo campo interdisciplinar dedicado a la Astronomía en la Anti-
güedad con la publicación en 1894 de The Dawn of astronomy: A study of temple
worship and mythology of the ancient egyptians, por parte del astrónomo inglés

12

1 De él comenta Charles Piazzi, al referirse a sus estudios de la pirámide de Keops, que utiliza
la expresión de codo egipcio como codo profano en contra del codo sagrado utilizado por los judíos.

2 John Aubrey (1626-1697), escritor que estudió los monumentos megalíticos de Inglate-
rra, sugiere por primera vez que Stonehenge (literalmente la piedra del ahorcado) era un templo cons-
truido por los druidas celtas.

3 La expedición militar enviada por el Directorio a Egipto fue acompañada por otra
expedición científica, dirigida por el matemático G. Monge y el químico C. L. Berthollet, y en la
que participaban, bajo el nombre de Comisión de Ciencias y Artes, un gran número de científicos
y artistas, entre los que destacamos la presencia de 4 astrónomos y 42 ingenieros de todo tipo.

4 Charles Piazzi (1819-1900), aunque nacido en Italia, se formó en Sudáfrica e Inglaterra,
donde fue geodesta, astrónomo real para Escocia y profesor de Astronomía práctica en una universi-
dad de Edimburgo. Después de muchos trabajos sobre Astronomía en lugares tan remotos (para la
época) como las islas Canarias (Tenerife), Rusia (Observatorio de Pulkovo) o Sudáfrica, comienza a
interesarse por todo lo relacionado con el antiguo Egipto, desplazándose a Gizeh para medir la geo-
metría de la pirámide de Keops y su orientación, así como las dimensiones de sus más grandes pasa-
dizos y cámaras interiores. Fue, hasta su jubilación, director del Observatorio Astronómico y miembro
de las Academias de Ciencias de Munich y de Palermo y de las Reales Sociedades de Londres y de
Edimburgo.



Lockyer5, en la que se proporciona un análisis de la relación existente entre las
direcciones a las que están orientados multitud de templos egipcios y otras cons-
trucciones (fundamentalmente las pirámides) con determinadas estrellas y astros,
y en la que también hace un análisis sobre los diferentes mitos de la creación y
sobre el origen de la Astronomía en el Antiguo Egipto.

Estas publicaciones, a pesar de aportar ideas del todo originales y plantea-
mientos y procedimientos válidos y por supuestos científicos, presentaron una
serie de errores interpretativos que provocaron que fueran ignoradas por parte
de algunos historiadores y egiptólogos e incluso ridiculizadas por parte de otros.
A pesar de ello se entiende que son las que dan lugar al comienzo de una serie
de trabajos interdisciplinarios que conforman una materia interdisciplinar que da
en denominarse, en función de los diferentes autores, como Arqueoastronomía,
Arqueoastrología o Astroarqueología (Iwaniszewki, 1994; Esteban, 2003) y
que Krupp (2003) define como el «estudio interdisciplinario en el ámbito glo-
bal de la Astronomía prehistórica, antigua y tradicional, en el marco de su con-
texto cultural».

A pesar de la originalidad con que se presentaron dichos trabajos, tuvo que
pasar más de medio siglo para que un astrónomo, Gerald Stanley Hawkins6, junto
con un aficionado a la Astronomía, Peter Newham7, revivieran la controversia ya
planteada anteriormente sobre el mito del observatorio de Stonehenge, en el que
pretendieron encontrar, además de ingentes alineamientos solares y lunares con
significados diversos, otros que permitían predecir eclipses. También se criticó
tanto la metodología como las ideas aportadas, pero actuó como ignición para el
comienzo de otros trabajos quizá más sistemáticos que demostraron el valor que
podían tener estos estudios astronómicos en yacimientos prehistóricos, funda-
mentalmente en las grandes construcciones megalíticas de las islas británicas y

13

5 Sir Norman Lockyer (1836-1920) fue director del Observatorio de Física Solar y profesor
de Astrofísica en el Royal College of Science en Londres y uno de los pioneros en la espectroscopia
solar y estelar, que le llevó a descubrir el helio. Funda en 1866 la revista Nature de la que es editor
hasta su muerte. Implementa el método espectroscópico (simultáneamente a Janssen, aunque inde-
pendientemente a él) en 1868. En 1874 recibe la medalla Rumford, de la Royal Society del Reino
Unido desde 1800 y que ha sido concedida a personajes tan ilustres como Hertz, Ángstrom, Pasteur
o el mismo Janssen entre otros muchos, y de la que es su vicepresidente entre los años 1892 y 1893.
Es a partir de 1890 cuando comienza a interesarse por la Astronomía en la Antigüedad lo que le lleva
a Egipto y a la publicación de la obra mencionada, entre otras muchas.

6 Gerald Stanley Hawkins (1928–2003). Físico por la universidad de Nottinghan y doctor
en Radioastronomía por la universidad de Manchester, fue profesor de Astronomía y jefe de departa-
mento en la universidad de Boston. A pesar de la gran cantidad de trabajos en los campos citados, es
conocido fundamentalmente por las aportaciones en el campo de la Arqueoastronomía, en el que
dedicó todos sus recursos al estudio de los alineamientos astronómicos de muchos lugares megalíticos
incluido Stonehenge, del que publicó su más controvertida obra: Stonehenge Decoded. 

7 La aportación en determinados campos de la ciencia por parte de aficionados es más
común de lo que pueda parecer. Además de este caso en Arqueoastronomía, se puede citar el del afi-
cionado a la Astronomía, G. Reber, que realizó el primer mapa radioastronómico de nuestra galaxia,
años después que se ignorara el descubrimiento (casual) de emisión de ondas herzianas de fuera de
nuestra galaxia por G. Jansky.



de la Bretaña francesa, momento en que comenzó a utilizarse el término de
Astronomía megalítica. En este periodo se encajan los trabajos del ingeniero
Thom8, que reunió información astronómica precisa de más de 300 lugares
megalíticos en Inglaterra (destacando quizá las publicaciones Megalithic sites in
Britain, 1967, y Megalithic Lunar Observatories, 1971) y que dieron lugar, junto
con los de otros autores, a que MacKie formulara en 1977 la tesis de la existen-
cia de una casta de sacerdotes astrónomos que construyó los complejos mega-
líticos del oeste de Europa y manejó el saber científico en el Neolítico y en la
Edad del Bronce. Sin embargo, y puesto que el trabajo se realizó sin tener en
cuenta aspectos prehistóricos o arqueológicos, tampoco tuvieron la repercusión
que quizá merecían. 

Alternativamente a la zona megalítica por excelencia, Europa occidental, y
para el estudio sobre todo en las zonas mayas y aztecas de Mesoamérica, se plan-
teó el concepto de Astronomía tropical (Aveni, 1980 y 1981c, citado en Iwanis-
zewki, 1994) con el fin de remarcar las diferencias con la Astronomía megalítica
en cuanto que el movimiento aparente de los astros sobre la esfera celeste es sufi-
cientemente diferente como para crear diferentes maneras de ver las cosas del
cielo, esto es, diferentes cosmovisiones. 

Complementariamente a las mediciones de alineaciones o direcciones astro-
nómicas de interés o preferencia en las orientaciones fundamentalmente funera-
rias, en todo tipo de monumentos o construcciones se comienzan a incluir en los
estudios arqueoastronómicos sobre la década de los 90 conceptos simbólicos,
rituales o ceremoniales, aportados por los datos de aquellas sociedades que han
tenido o incluso tienen todavía relación o contactos con la civilización occidental
actual o reciente. Sirva de ejemplo cercano el de los habitantes aborígenes de las
islas Canarias, encasillados en edades equivalentes al Neolítico europeo cuando
los españoles invadieron el archipiélago, de los que, por tanto, existe documen-
tación (más o menos rigurosa) de los colonizadores que permite obtener una
información que de otra manera no habría llegado a nuestro poder. Todavía hoy
puede seguirse la pista de otros pueblos donde, incluso existiendo en la actuali-
dad y compartiendo parte de nuestra civilización, la conservación de su cultura
permite rastrear precisamente en ella información sobre su organización social
antigua, cosmovisión, ritos y religión, y por supuesto un largo etcétera; la lista
sería muy extensa: herederos de los pueblos antiguos como los mayas, aztecas o
incas a la llegada de los españoles al continente americano o los mencionados
aborígenes de Canarias, o, todavía existiendo, indios navajos en EE. UU., aborí-
genes australianos, indios bororo en Brasil, etc. Es en este momento cuando se
comienza a hablar de Etnoastronomía como el conjunto de conocimientos que,
mediante técnicas etnográficas, permite extraer información sobre los conoci-
mientos, usos y aplicaciones que estos pueblos tenían de la Astronomía.

14

8 Alexander Thom (1894-1985), nacido en Escocia, fue ingeniero y profesor de Ciencias de
la Ingeniería en la universidad de Oxford, famoso por la creación de la teoría de la Yarda Megalítica.
Se interesó fundamentalmente por los métodos utilizados por las gentes prehistóricas en la construc-
ción de lugares y elementos megalíticos, especialmente círculos de piedras, en las islas británicas. 



Nuevas revisiones de estos conceptos realizadas a partir de conferencias y
reuniones internacionales llevadas a cabo fundamentalmente en Europa en la
década de los noventa preparan el terreno para ampliar el contenido de lo trata-
do hasta entonces y darle un ámbito más global: el de la Astronomía cultural,
que considera ya el conocimiento astronómico prehistórico o protohistórico no
como si fuera científico sino en un contexto simbólico, relacionado con prácticas
tanto calendáricas como rituales o ceremoniales (Iwaniszewki, 1994; Cerdeño,
2006), incluyendo la cosmovisión o visión estructurada del universo que cada
cultura pudiera tener en un momento determinado (Broda, 1982, citado en
Iwaniszewki, 1994).

Evidentemente, aceptando este último término como el más amplio y globa-
lizador, los anteriores formarán por tanto subdisciplinas de él. Sin embargo, el pro-
ceso para llegar a plantear en los diferentes pueblos de la Antigüedad el modelo
general del papel de los fenómenos celestes y astronómicos necesita del paso pre-
vio por otras fases de la Arqueoastronomía, como son la de la recopilación de la
información astronómica (direcciones y alineaciones de monumentos o construc-
ciones hacia determinados astros), religiosa (panteón de divinidades) y ritual (actos
o conmemoraciones festivas o simplemente especiales).

1.2. ESTADO DE LA CUESTIÓN

De entre los trabajos realizados en esta disciplina en el conjunto europeo
sobresalen aquellos realizados en la zona megalítica por excelencia: la zona atlán-
tica. Destacan los trabajos planteados con el máximo rigor científico en las medi-
ciones tanto aplicando procesos propios de la Ingeniería realizados en la década
de los 50 por Alexander Thom y posteriormente en la década de los 80 junto a
su hijo, Archiebald Thom, en los que deshaciéndose de todo supuesto previo,
midió del orden de medio millar de yacimientos neolíticos y de la Edad de Bron-
ce de las islas británicas. Aunque los resultados técnicos son indiscutibles en gene-
ral, las conclusiones expuestas fueron realizadas sin tener en cuenta ningún
aspecto histórico ni arqueológico, por lo que dichos resultados no fueron todo lo
adecuados que hubieran podido ser. 

Muchos de estos trabajos han sido retomados más modernamente por el
profesor Clive Ruggles (universidad de Leicester) o Michel Hoskin (universidad
de Cambridge) que bajo un nuevo punto de vista han podido explicar más con-
venientemente algunos de los trabajos de Thom, mientras que otros han sido eli-
minados de la lista de lugares astronómicos de la época neolítica o del Bronce
al poner unos condicionantes sociales y culturales más rígidos. También Hoskin
ha trabajado en lugares como Irlanda o las islas del Mediterráneo (Córcega, Cer-
deña, Sicilia o Creta, además de las Baleares o Canarias) como se comenta a
continuación.

En los últimos años, los estudios realizados en grandes yacimientos se acom-
pañan de otras formas de adquisición y tratamiento de datos, combinando las

15



observaciones topográficas y astronómicas con métodos estadísticos y fuentes clá-
sicas o mitología e incluso fuentes populares y tradicionales en aquellas culturas
que, aún ancladas en edades pretéritas, viven o han vivido junto al hombre occi-
dental de las edades moderna o contemporánea.

En España, los trabajos realizados en este campo son más tardíos. Podemos
destacar los realizados por Michael Hoskin, en la segunda mitad de la década de
los ochenta, en las islas Baleares sobre las orientaciones de taulas y navetas, o en
tumbas del mediodía ibérico (Hoskin: en Belmonte et álii, 2000). Ya en la década
de los noventa, también son significativas las aportaciones realizadas sobre la astro-
nomía aborigen en las islas Canarias (Aparicio, Belmonte y Esteban en: Belmonte
et álii, 2000), en los dólmenes extremeños de Valencia de Alcántara (Belmonte y
Belmonte: en Belmonte et álii, 2000) o en los tholoi de Los Millares (Almería) en
el levante español (Belmonte, 2002). En estos trabajos, a partir de numerosos datos
proporcionados por las mediciones realizadas sobre las diferentes construcciones
megalíticas, se obtienen valores estadísticos de gran valor que permiten poner de
manifiesto las preferencias de determinadas direcciones (generalmente ortos y
ocasos solares) en las diferentes culturas estudiadas. En la zona ibérica pueden des-
tacarse los trabajos en El Amarejo, en Albacete; La Serreta y La Alcudia, en Alican-
te; o en Yecla, Murcia (Esteban, 2003), por citar algunos.

Respecto a los trabajos realizados en zonas ocupadas por pueblos celtas en
Europa son muy escasos por no decir nulos. Podemos destacar como muy signi-
ficativo el realizado en la Borgoña francesa del estanque monumental de Bribac-
te (Almagro-Gorbea y Gran-Amerych, 1990) y el del centroeuropeo santuario de
Libenice en Praga (siglo V a. C.), estudiado por los mismos autores. También son
de reseñar las comprobadas alineaciones de postes, indicando los puntos cardi-
nales, en santuarios belgas del norte de Francia, o las orientaciones a ortos y oca-
sos solares en los solsticios, de recintos dedicados a sacrificios y enterramientos
en Libenice (Bohemia), del siglo III a. C.

Sin embargo, nuestras investigaciones nos permiten asegurar la ausencia de tra-
bajos de esta índole en el noroeste peninsular, zona celta por excelencia. Esta afir-
mación se ve confirmada por Cerdeño et álii (2006) en cuyo artículo, además de
dar cuenta del estado de la Arqueoastronomía en España, se relatan los mismos
cinco trabajos encontrados por el autor de esta tesis, y que, por razones de cerca-
nía a ella, además, comentaremos a continuación por orden de publicación:

- Orión en la Necrópolis de La Osera (Baquedano y Escorza, 1998), asocia-
da al castro vettón de La Mesa de Miranda (Chamartín de la Sierra, Ávila).
Los autores de este trabajo proponen una teoría de mucho interés para
la temática de esta publicación. Las estelas asociadas a las distintas
zonas de enterramientos de una de las necrópolis mejor conocidas de
la Edad del Hierro peninsular, ya excavada en los años 30 por Cabré,
podrían estar representando en tierra a una de las constelaciones más
reconocibles a lo largo de la historia de las civilizaciones, la constelación

16



del cazador: Orión. Sin embargo, esta teoría está sustentada en dos supo-
siciones que, desgraciadamente, no se verifican por completo. En la actua-
lidad existen en pie seis estelas (una de ellas rota), aunque en los cuadernos
de excavación de Cabré se recoge la existencia de una séptima de la que
se dan datos. El replanteo que Baquedano y Escorza realizan de ella no se
ajusta a lo señalado por Cabré (como se demostrará al tratar este tema en
el capítulo correspondiente) y la existencia de una octava estela, necesaria
para completar el asterismo de la constelación de Orión, no está en abso-
luto demostrada. De hecho, en la posición que debería estar para que se
verifique la teoría no existe ningún indicio que la hubiera habido. En el
punto teórico de localización de la octava estela no hay ninguna zona
de enterramientos asociada, y, además, la dirección que determina no es
de ningún interés astronómico. También hay que indicar que, aunque los
autores hablan de medida en campo de los ángulos que forman las direc-
ciones determinadas por las estelas, estas han sido realizadas con teodolito
y no hay referencia alguna a la determinación de la meridiana astronómi-
ca, achacando, además, las diferencias de los acimutes obtenidos con los
verdaderos a un problema de horizonte local. No obstante estos proble-
mas, y a pesar de que las observaciones y cálculos no han sido realizados
con rigor topográfico y astronómico, algunas de las direcciones por ellos
indicadas son bastante aproximadas a las reales, que hemos obtenido por
los procedimientos que en su momento se justificarán. Además, con su
publicación se abre la puerta para que se realicen más y mejores trabajos
en esta temática para la zona celta peninsular.

- Alineación astronómica en los Toros de Guisando (El Tiemblo, Ávila) (Bel-
monte y Hoskin, 2002)
Los autores del trabajo comprueban la alineación de las que, sin duda,
son las más famosas esculturas zoomorfas vettonas. La alineación astronó-
mica se verifica, como es conocido por la gente del lugar desde tiempos
inmemoriales, hacia la puesta de Sol en los equinoccios, evidentemente
tanto de primavera como de otoño, no concluyendo en el trabajo efec-
tuado por los autores cuál de ellos haya podido ser de mayor interés para
el pueblo que los erigió.

- Improbabilidad de que exista algún tipo de orientación o alineación astro-
nómica en el castro vettón de Ulaca (Solosancho, Ávila) (Belmonte y Hos-
kin, 2002)
Los mismos autores, y en la misma publicación, dan cuenta de la visita
y medición en uno de los santuarios más espectaculares del territorio
celta europeo: Ulaca, castro celta del Hierro pleno, con más de 80 hec-
táreas, y que posee un impresionante altar tallado en roca. Dichos auto-
res afirman que fue medido de forma «preliminar sin encontrar pruebas
evidentes de alineamientos astronómicos» (Belmonte y Hoskin, 2002,
p. 107), afirmación que, como demostraremos, no se ajusta a los datos
obtenidos en nuestro trabajo de campo.

17



- Alineación astronómica en el santuario de A Ferradura en Orense (García
y Santos, 2004)
Sin ningún tipo de medida o procedimiento astronómico o topográfico,
los autores dan cuenta de una alineación de interés astronómico que nos
atreveríamos a encuadrar en el tipo de los marcadores rituales, esto es,
aquellas alineaciones determinadas mediante elementos de origen natural
(generalmente montañas o elevaciones que destacan sobre el horizonte)
que permitirían el tratamiento conmemorativo de un momento del año
de suma importancia para dichos pueblos: el solsticio de invierno.

- Observaciones topoastronómicas en la zona arqueológica de El Ceremeño
(Herrería, Guadalajara) (Rodríguez-Caderot et álii, 2006)
Aunque con mediciones topográficas realizadas adecuadamente, estas no
revelan en la zona habitable ningún tipo de orientación intencionada
salvo quizá la determinada por la orografía del terreno, como por otra
parte es de esperar. Además, se realizó un levantamiento de los enterra-
mientos en la necrópolis, detectando una dirección preferente: la de la
parada mayor invernal de la Luna. Sin embargo, a pesar de la pulcritud
del tratamiento estadístico de los datos, la dispersión respecto de la recta
de regresión ajustada es tal que, simplemente, la aparición de un nuevo
enterramiento provocaría una variación en la dirección lo suficientemen-
te importante como para que la teoría planteada no se verificase. Parece
más razonable hablar de una preferencia en la elección de la dirección
en la que se va ampliando la necrópolis.

Como exponemos en esta obra, la Astronomía practicada por los pueblos
celtas es más completa y profunda que la hasta ahora estudiada y presentada en
los anteriores trabajos. Trataremos de demostrar que para la provincia de Ávila,
núcleo central del pueblo vettón, la existencia de determinados lugares situa-
dos en las zonas de interés religioso y social asociados a determinados castros
celtas no es casual, y la componente astronómica de dichos lugares y determi-
nadas direcciones en ellos dispuestas conforman una especie de lugar que per-
mitiría realizar observaciones astronómicas con fines rituales y organización del
tiempo como queda de manifiesto en el siguiente apartado.

1.3. OBJETIVOS PLANTEADOS

El objetivo básico y fundamental de esta investigación consiste en averiguar
la cantidad y cualidad de los conocimientos astronómicos que poseían los pobla-
dores de las tierras de la meseta norte que hoy ocupa la provincia de Ávila, y que,
para la II Edad del Hierro, son conocidos como vettones.

Este objetivo básico, pero principal, debe hacerse realidad mediante la con-
secución de otros objetivos menores pero más concretos. En primer lugar, y como
primer objetivo, se definirán los conocimientos de los distintos pueblos y culturas

18



que existieron en el entorno mediterráneo en la época en cuestión que ocupa
la práctica totalidad del primer milenio antes de Cristo, en lo que se conoce
de manera genérica para la península ibérica como el Bronce final, la I y II
Edad del Hierro como edades prehistóricas y protohistóricas y la entrada de los
pueblos peninsulares en la Historia con la romanización. Cubrir este objetivo
nos debería permitir acercarnos a los posibles conocimientos astronómicos en
los pueblos peninsulares, ya que, como está plenamente demostrado, la pre-
sencia y fundación de colonias fenicias en el sur peninsular se documenta
desde, al menos, el siglo noveno a. C. Las relaciones tanto comerciales como
culturales (amén de otras) con ellos y posteriormente con griegos, etruscos o
púnicos, bien de manera directa, bien de manera indirecta, debieron ser una
realidad casi cotidiana.

Un segundo objetivo, para los castros objeto de esta publicación, se centra en
el estudio de los diferentes elementos que pudieran tener un interés astronómico o
topográfico, bien por su disposición en torno a cada castro, bien por su significación
respecto al horizonte circundante, bien por su situación en zonas consideradas de
carácter religioso o ritual. Hay que tener en cuenta que en muchos casos es posible
incluso desconocer el significado o uso de estos elementos para los cuales los estu-
dios prehistóricos y arqueológicos no encuentran una respuesta satisfactoria. Sin
embargo en otros es evidente y trivial su especial significación y uso, destacando
entre todos el altar de sacrificios del castro de Ulaca.

El tercer objetivo consiste en poder explicar la situación o posición de estos
elementos respecto de las trayectorias aparentes y sus intersecciones con el hori-
zonte, del Sol o de la Luna, así como de otros astros, en la época de referencia.
Pensando que dichos elementos o las alineaciones que puedan determinar entre
ellos no son casuales, se pretende encontrar tanto una explicación como una apli-
cación astronómica, ceremonial o ritual a dichos elementos y alineaciones, pues,
a fin de cuentas, en estas explicaciones y aplicaciones se encontrará parte del
saber astronómico de la gente que habitó estas tierras.

Como cuarto objetivo, una vez delimitados los conocimientos astronómi-
cos en cada castro, si los hubiere, y debido a que cada uno ellos fue ocupado
en diferentes épocas del primer milenio antes de Cristo sin solución de conti-
nuidad en algún caso, intentaremos determinar una cronología para estos que
debería servirnos para comprobar si en realidad el bagaje astronómico de los
vettones, pobladores de estas tierras en la II Edad del Hierro y fundamental-
mente asociados a pueblos celtas provenientes del centro de Europa que se
fusionaron con los antiguos habitantes de la zona, supone la incorporación de
conocimientos astronómicos de las gentes centroeuropeas o, por el contrario,
se mantuvo la que ya existía desde los últimos momentos del Bronce y I Edad
del Hierro y, por tanto, supuestamente heredada de las poblaciones más anti-
guas del Neolítico y de la Edad del Bronce peninsular. Este objetivo, en el caso
de poder dar una solución con un alto grado de seguridad, debería contribuir
sin duda alguna a aportar información sobre cómo se fusionaron los pueblos
celtas y los habitantes locales.

19



1.4. ESTRUCTURA DE LA OBRA

De conformidad a los objetivos planteados para la obra que se presenta, se
comienza con este capítulo de introducción, en el que se definen, además de los
mencionados objetivos, los términos utilizados en estas materias que, por su
carácter interdisciplinar, el primer problema planteado es el del vocabulario. Tam-
bién se da cuenta de la situación de la Arqueoastronomía tanto a nivel general
como en España y en Ávila en particular. Al final de este mismo capítulo de intro-
ducción se habla de la instrumentación y metodologías empleadas en todo el pro-
ceso de elaboración de esta publicación, resultado de mi tesis.

En el siguiente capítulo se proporcionan los conocimientos básicos de la
Astronomía de posición y la Cosmología necesarios para entender los movimien-
tos y fenómenos celestes utilizados por las diferentes civilizaciones para crear sus
cosmovisiones y también definir los calendarios que usaban para organizar toda
suerte de labores agrícolas, ganaderas, sociales y religiosas.

Los capítulos 3 y 4 se dedican a exponer una breve síntesis sobre los pue-
blos antecesores, o con relación de cercanía, a los habitantes de las tierras abu-
lenses durante el primer milenio antes de Cristo y a presentar los conocimientos
astronómicos que tenían y utilizaban, fundamentalmente con motivos calendá-
ricos y predictivos.

Ya en el capítulo siguiente, el quinto, se presenta la información arqueológi-
ca básica de los castros abulenses de la época, ordenándolos cronológicamente.
De esta manera es posible tener una idea temporal y espacial de la ocupación de
estas tierras, lo que nos permitirá ordenar a su vez sus conocimientos astronómi-
cos y la evolución, si la hubiere, del calendario.

En el capítulo 6 se describen y estudian los elementos de estos castros o de
sus necrópolis, o aquellos otros relacionados con ellos que tengan interés astro-
nómico o topográfico, esto es, aquellos elementos en principio situados en zonas
de uso religioso, funerario o social, y orientados en alguna dirección o direccio-
nes astronómica, topográfica o geográfica de interés, o bien aquellos otros que
tengan alguna relación o simbología astronómica.

Sobre estos elementos de interés, ya en el capítulo 7 se estudian y analizan
los posibles alineamientos o marcadores astronómicos que permitan deducir
intencionalidad a la hora de situar, construir u orientar los diferentes elementos
artificiales localizados en los castros. Añadidos a estos se estudian y analizan otros
alineamientos o marcadores que, no siendo artificiales, no pasaron desapercibi-
dos para algunos de los habitantes de los castros y que, por tanto, pudieron tener
algún significado astronómico o topográfico y consecuentemente ritual o conme-
morativo. Tanto la cartografía realizada para los castros, como las medidas y
observaciones hechas sobre estos elementos, se presentarán también en este
capítulo. La precisión a obtener en las diferentes mediciones y observaciones se
discute en el siguiente apartado y justificará tanto la instrumentación utilizada
como la metodología usada. 

20



El último capítulo se dedica a la presentación de los resultados obtenidos y,
tras su análisis, las conclusiones que pueden aportarse en esta tesis como investi-
gación original. Además, se incluirán unos comentarios sobre las posibles líneas
de investigación que pueden abrirse y desarrollarse para complementar los resul-
tados presentados, bien ampliando el ámbito geográfico o bien cuando aparez-
can más datos arqueológicos sobre algunos de los castros o sus necrópolis sin
excavar aún o incluso por descubrir.

Añadida a los capítulos se presenta, al final, una bibliografía tanto referencia-
da y/o utilizada a lo largo de todo el trabajo junto con los apéndices e índices
necesarios para complementar los diferentes aspectos tratados en los anteriores
capítulos.

1.5. INSTRUMENTACIÓN Y METODOLOGÍAS EMPLEADAS

A la hora de elegir la instrumentación que permitiera realizar las mediciones
y observaciones necesarias para efectuar las orientaciones astronómicas se han
tenido en cuenta los elementos objeto de las mediciones. Siempre se ha optado
por obtener la máxima precisión racional en las medidas y observaciones, aun-
que la presentación de estas estará siempre acorde con la necesidad concreta del
elemento levantado.

Con el fin de que los resultados obtenidos sean lo suficientemente precisos, los
levantamientos de los diferentes elementos estudiados (horizontes, altar, muro, roca,
estelas...) y la relación entre ellos se ha obtenido con una Estación Total Topcon
GS212, de 10cc de apreciación, que permite obtener las coordenadas finales sobre
un sistema de referencia local con una precisión mejor que 5 centímetros.

El encaje de los datos obtenidos en la cartografía generada por compilación
a partir de la existente, que se comentará más adelante, ha sido realizada con la
utilización de receptores GPS de dos frecuencias, lo que permite mantener la pre-
cisión obtenida en los levantamientos realizados por métodos clásicos. Concreta-
mente se utilizaron los receptores Leica System 530 y Leica System 1200 y la
Estación de Referencia Permanente GPS que la universidad de Salamanca tiene
instalada en la Escuela Politécnica Superior de Ávila9.

Los primeros levantamientos expeditos para el estudio previo del trabajo se
realizaron con receptores GPS de sólo código (Garmin eTrex Venture) y brújula
de mano, lo que permitió la definición precisa de elementos a levantar ya con los
métodos comentados anteriormente. La aplicación OziExplorer para Windows ha

21

9 La estación EPSA de la universidad de Salamanca está situada en la terraza de la Escuela
Politécnica Superior de Ávila y forma parte de la Red Geodésica Virtual de Castilla y León. El monta-
je y su puesta en funcionamiento, así como la determinación de coordenadas tanto en el sistema
ETRS89 como en el sistema ED50 y cota ortométrica, fue determinada por el autor de esta obra
durante el año 2006 como parte de los trabajos de investigación del programa de doctorado seguido
(Pérez y Núñez, 2007).



servido para la gestión y comprobación de datos de campo obtenidos con la brú-
jula y con GPS (Garmin eTrex Venture) sobre las ortofotografías, así como las
determinaciones de la convergencia de meridianos de la proyección utilizada
(UTM sobre ED50) y de la declinación magnética, también comprobada con la
cartografía MTN25.

Las determinaciones de los acimutes astronómicos para orientar las diferentes
vueltas de horizonte en cada castro también se realizaron con estación total, obte-
niendo una precisión en dicha determinación mejor que 10 segundos sexagesima-
les de arco. El método utilizado es el de la determinación de la meridiana por
observaciones al Sol, que garantiza una precisión de 0,5 minutos de arco sexagesi-
mal (Martín Asín, 1982), más que suficiente para este tipo de mediciones.

El volcado de todos los datos recogidos con la estación total se hizo sobre
una hoja de cálculo Microsoft Excel, que fue posteriormente exportada a MicroS-
tation PC, aplicación sobre la que se ha realizado toda la cartografía. 

También se han ajustado sobre esta aplicación los horizontes levantados en
cada lugar y se ha gestionado la cartografía digital del MTN25 del IGN, el
1:10.000 de la Junta de Castilla y León y las ortofotografías de la zona. Para las
ortofotografías se ha utilizado también la aplicación MrSID GeoViewer. 

Por otra parte, todas las imágenes y fotografías han sido realizadas con cámara
digital Hewlett-Packard, y el tratamiento y gestión de las mismas se ha realizado con
Adobe PhotoShop CS y Adobe ImageReady CS. Las imágenes panorámicas del hori-
zonte se han montado con AutoStitch y Adobe PhotoShop CS, y ajustadas en
MicroStation PC, lo que ha permitido obtener unos perfiles fotográficos precisos de
los horizontes levantados.

La cartografía presentada está obtenida por compilación de la existente, a la
que se ha añadido la información directamente levantada en campo. Se ha utiliza-
do la información proporcionada en la antigua cartografía en papel del MTN50, el
mapa digital MTN25 del IGN y el 1:10.000 de la Junta de Castilla y León. También
se han utilizado las ortofotografías de la Junta de Castilla y León 1:5.000 y 1:10.000,
así como las fotografías aéreas de los castros a escala 1:5.000 y los levantamientos
realizados por la Diputación Provincial de Ávila en los mencionados castros a esca-
la 1:1.000.

Por último, la simulación del movimiento de los astros sobre la esfera celes-
te y la determinación sobre el horizonte de los marcadores solares, lunares y este-
lares, y las películas de las trayectorias de los astros se han obtenido con el uso de
las aplicaciones Starry Night Pro Plus y Stellarium (GNU), sobre las que se han
montado las imágenes de los horizontes, a su vez encajadas en los perfiles obte-
nidos topográficamente y orientados astronómicamente. Esto ha permitido una
simulación precisa de los movimientos de los astros para la época de referencia
sobre el horizonte de cada lugar, pudiendo así efectuar las correcciones oportu-
nas tanto de refracción como precisamente de altitud de horizonte.

22



2. LOS PRINCIPIOS DE LA ASTRONOMÍA 
DE POSICIÓN Y LA COSMOGRAFÍA

La primera y más elevada de todas
las esferas es la de las estrellas, la cual
comprende todas las otras; está inmóvil
y a ella se refieren las posiciones y todos
los movimientos de los planetas. Los
astrónomos le atribuyen un movimiento,
pero es una ilusión producida por el
movimiento de rotación de la Tierra.
Debajo de esta esfera está el orbe de
Saturno, cuya revolución dura 30 años.
Después vienen las órbitas de Júpiter, de
12 años de duración; la de Marte, que
en dos años da la vuelta al Cielo; la de la
Tierra con la Luna, un año; de Venus,
nueve meses; de Mercurio, 88 días. En el
centro de estos orbes reside el Sol; ¿qué
más adecuado sitio podía asignarse al
astro luminoso para iluminar ese templo
magnífico?

De Revolutionibus Orbium Cælestium.
Nicolás Copérnico, 1548

Este capítulo se escribe con el objetivo de plantear las bases astronómicas
que rigen el movimiento aparente de los astros. Es este movimiento el conocido
y utilizado desde la  más remota antigüedad, y no, como es evidente, el movi-
miento real. También es este movimiento el que soporta, incluso en la actualidad,
gran parte de la ciencia astronómica, en concreto, la Astronomía de posición y la

23

Figura 2.1. Fragmento de De Revolutionibus Orbium
Cælestium en el que se describe el sistema heliocén-
trico de Copérnico.



Cosmografía. Siguiendo a Martín Asín, la primera, la Astronomía geodésica o de
posición, es la parte de la Astronomía que tiene como «fin la resolución de pro-
blemas relacionados con la determinación de las coordenadas geográficas de un
lugar y el acimut de una dirección», mientras que la segunda, la Astronomía de
observación o Cosmografía, se dedica a «explicar todo cuanto constituye el
espectáculo que ofrece el cielo en la observación inmediata, describiendo las
constelaciones, el movimiento del Sol en su órbita aparente, la inclinación de la
eclíptica con relación al ecuador celeste, etc.» (Martín Asín, 1982, p. 16).

A la descripción de la esfera celeste, de los diferentes elementos que en ella
existen o se definen y a su movimiento aparente, con las oportunas correcciones
que desvirtúan las observaciones en ella realizadas, se añadirá otro problema
planteado desde tiempos remotos: la medida del tiempo. La Astronomía geodé-
sica tratará también de la definición de los calendarios, entendidos como la
manera de organizar largos periodos de tiempo con propósitos civiles o religiosos,
problema de gran trascendencia en todas las sociedades históricas.

A fin de cuentas, es este espectáculo el que cualquier ser humano que levanta
la vista al cielo se encuentra noche tras noche, día tras día; pero si hay algo que llama
poderosamente la atención de un observador de la bóveda celeste no es tanto ese
espectáculo visto de forma puntual, sino la repetición sistemática, cada día, cada
mes, cada año, de todos y cada uno de los fenómenos que en ella se observan10.

2.1. LA ESFERA CELESTE

Tintín: Usted ha calculado los grados de longitud según el meridiano de
Greenwich, ¿verdad?

Capitán Haddock: Claro que sí.
Tintín: ¡Espere! El caballero de Hadoque habrá calculado seguramente

según el meridiano de París, el cual se encuentra a más de dos grados al este
del meridiano de Greenwich.

Capitán Haddock: ¡Caramba! ¡Tiene razón! ¿Cómo no hemos pensa-
do en ello? Hemos ido demasiado lejos al Oeste. Tenemos que volver.

Las aventuras de Tintín y Milú: El tesoro de Rackcam el Rojo. Hergé

El meridiano que ustedes buscan corresponde a los actuales 5º 40’
oeste de Greenwich. Y pasa exactamente por la escuela de cosmografía, geo-
grafía y navegación, y el observatorio astronómico que, hasta su expulsión en
1767, los jesuitas tuvieron en la que hoy es Universidad Pontificia, antiguo
Colegio Real de la Compañía de Jesús...

La carta esférica. Arturo Pérez-Reverte

24

10 Por esta razón, aquellos fenómenos no esperados, como los eclipses o la aparición de
cometas, por no ser habituales, causaban en la Antigüedad grandes temores, siendo por lo general uti-
lizados para predecir catástrofes.



25

Figura 2.2. La esfera celeste en el Poeticon
astronomicon, con el título de página: Scemmi
sphericisin secundum Hyginii descriptionem.

De todos es conocida la antigua teoría de que la Tierra es el centro del uni-
verso, y que todos los astros están fijos en una bóveda o esfera imaginaria, con-
céntrica con la Tierra, que gira alrededor de ella; también es evidente que dicha
teoría es falsa. Pues bien, en Astronomía geodésica o de posición consideramos
que esto es cierto. En efecto, la observación del cielo nos muestra el espectácu-
lo anteriormente descrito, y puesto que el movimiento propio de las estrellas11

no tiene prácticamente apreciación visual12, el modelo de movimiento así defi-
nido es perfecto para nuestros fines. 

En efecto, consideremos una esfera de radio arbitrario y al observador situa-
do en su centro (que es donde estaría la Tierra y de la cual consideramos despre-
ciables sus dimensiones). Esta esfera gira alrededor de la Tierra en sentido
retrógrado13, con un periodo de un día. Los astros quedan determinados sobre la
esfera celeste por medio de unas coordenadas astronómicas. Los sistemas de refe-
rencia astronómicos más utilizados son el sistema de coordenadas horizontales
(acimut y altura sobre el horizonte) y el sistema de coordenadas ecuatoriales abso-
lutas (ascensión recta y declinación).

11 En el caso de los planetas y otros astros del sistema solar, como puedan ser los cometas,
no tiene validez.

12 Excepto el giro alrededor del eje del mundo, producido por el giro diario de la Tierra alre-
dedor de este eje, y que dará lugar al denominado movimiento diurno.

13 Sentido retrogrado: contrario al de giro real de la Tierra sobre su eje. Sentido directo:
igual al de giro real de la Tierra alrededor de su eje.



Previa a la definición de estas coordenadas vamos aclarar una serie de tér-
minos astronómicos:

Se denominan POLOS de un círculo máximo a los puntos de la esfera celeste en
que la perpendicular al plano que contiene a dicho círculo, y que pasa por el centro
de la Tierra, la intersecta. Los polos del ecuador son los polos norte y sur celeste.

El EJE DEL MUNDO es la recta sobre la que gira la Tierra en su movimiento diurno,
y, por lo tanto, es el eje de giro aparente de la esfera celeste. Es en esta recta donde
están situados tanto los polos norte y sur terrestres, como los polos celestes; los pri-
meros situados sobre la Tierra, los segundos sobre la esfera celeste.

Se llama MERIDIANO CELESTE a la intersección de cualquier plano que conten-
ga al eje del mundo con la esfera celeste. Se denomina ECUADOR CELESTE a la inter-
sección del plano normal al eje del mundo, que pasa por el centro de la Tierra,
con la esfera celeste. Este plano determina dos hemisferios, el que contiene al
polo norte, o Boreal, y el que contiene al polo sur, o Austral. 

Los planos paralelos al ecuador determinan en su intersección con la esfera
celeste unos círculos menores que se llaman PARALELOS CELESTES.

Se da el nombre de VERTICAL de un lugar a la dirección de la gravedad en dicho
lugar, y corta a la esfera celeste en dos puntos, uno en el hemisferio superior o visible,
que se llama CENIT, y otro en el hemisferio inferior o no visible, que se llama NADIR.

El HORIZONTE de un lugar es el círculo máximo de la esfera celeste, perpen-
dicular a la vertical de ese lugar, y divide a la esfera celeste en dos hemisferios: el
visible o superior, y el no visible o inferior.

Para identificar cada punto de la superficie terrestre utilizaremos las denomina-
das COORDENADAS GEOGRÁFICAS, LATITUD ϕ Y LONGITUD λ. Definimos este sistema de
coordenadas (esféricas) mediante el plano del ecuador, y como recta de origen la
proyección del radio vector que une el centro de la Tierra (que es el origen de coor-
denadas) con el Observatorio de Greenwich (Reino Unido) por acuerdo internacio-
nal. La longitud (diferencia de longitudes) se mide entre 0º y 180º al Este (positiva) o
al Oeste (negativa), mientras que la latitud varía entre 0º y 90º Norte (positiva) o Sur
(negativa), siendo el origen el plano del ecuador. Entonces, cualquier punto en el
ecuador tendrá latitud 0º, y en los polos tendrán 90º N (polo norte) y 90º S (o -90º,
polo sur), mientras que la longitud queda indeterminada en estos últimos casos.

Con estos conceptos podemos definir ya el sistema de COORDENADAS HORIZON-
TALES a partir de un plano fundamental, el horizonte, un punto de origen en la medi-
da de los ángulos, el punto sur, y un sentido de crecimiento de estos, el retrógrado
(avance de las agujas del reloj). Así, una estrella tendrá en este sistema de coorde-
nadas un ACIMUT A (arco de horizonte desde el punto sur hasta el VERTICAL de la
estrella, con valores entre 0º < A < 360º), y una ALTURA h (arco de VERTICAL desde
el horizonte hasta el astro, positiva en el hemisferio superior y negativa en el hemis-
ferio inferior). A veces se habla de la DISTANCIA CENITAL que es el complementario a
90º de la altura, es decir, z = 90º - h, que siempre es positiva, y toma valores entre

26



0º y 180º. Llamamos ALMICANTARAT a todo círculo menor paralelo al plano del hori-
zonte, y puede situarse por su altura o distancia cenital.

Se define la CULMINACIÓN de un astro al paso del mismo por el meridiano
del lugar. De las dos culminaciones posibles, se llamará culminación superior
a aquella que se produzca más cerca del cenit, siendo la inferior la más aleja-
da del mismo.

Se denominan posiciones de ORTO y OCASO a la intersección de la trayectoria
aparente del astro con el plano del horizonte del lugar, la primera cuando el astro se
está elevando y sale al hemisferio visible y la segunda cuando está descendiendo,
esto es, cuando se oculta en el hemisferio no visible.

Los acimutes astronómicos (como también los geodésicos) se miden siem-
pre desde el Sur, mientras que los acimutes topográficos y cartográficos se
miden desde el Norte. Sin embargo, a fin de no ofrecer confusión, siempre que
se hable de acimutes en este trabajo, se medirán respecto del Norte. Por tanto,

27

Figura 2.3. Coordenadas geográficas de un lugar A.

Figura 2.4. Coordenadas horizontales.

Figura 2.5. Coordenadas ecuatoriales absolutas y
posición del Sol sobre la eclíptica.

Meridiano 
de Greenwich

Meridiano de A

Ecuad
or

P

A

P’

G

ϕ
Δλ

Declinación δ

Ángulo 
horario H

Acimut A

Altura H

Z

Q’

S

P’

N

Q

N

E

W

P

Declinación δ

Ecuador

Eclíptico

P’

Ascensión recta α

Pπ

ξ γ

Ω

π’

69



la diferencia que existe entre un acimut astronómico y uno cartográfico será
siempre el valor de la convergencia de meridianos correspondiente a la proyec-
ción utilizada14. Cuando hablamos de acimutes magnéticos nos estamos refirien-
do en realidad al RUMBO MAGNÉTICO, cuya diferencia con los acimutes
astronómicos es la declinación magnética, de valor local, y variable respecto del
tiempo. Las coordenadas horizontales pueden medirse directamente en campo
con el teodolito, pero tienen el inconveniente de que varían con el tiempo, debi-
do al giro de la Tierra alrededor de su eje. Este inconveniente se salva con los
anteojos de montura ecuatorial, pero sólo sirven para telescopios, y sus medidas
no son precisas, salvo en observatorios.

En el sistema de COORDENADAS ECUATORIALES ABSOLUTAS, el plano fundamental es
el ecuador, el punto fundamental es el punto Aries, y el sentido de medida de los
ángulos el directo. El PUNTO ARIES (equinoccio de primavera, o punto vernal) «es la
posición que ocupa el centro del Sol cuando, atravesando el ecuador, su declinación
es 0 (δ = 0o) pasando de negativa a positiva». Pasa de positiva a negativa al atravesar
el PUNTO LIBRA.

La recta definida por los puntos Aries y Libra (llamada LÍNEA DE LOS EQUINOC-
CIOS: γ Ω) es precisamente la intersección del plano del ecuador con el plano de
la eclíptica, que se define como el plano que contiene la órbita de la Tierra alre-
dedor del Sol en su movimiento anual. Por tanto, una estrella tendrá por coorde-
nadas en este sistema una ascensión recta α (arco de ecuador desde γ hasta el
meridiano que contiene a la estrella, medido en sonido directo), que toma valo-
res entre 0º<α<360º o 0h<α<24h, y una declinación δ (arco de meridiano
celeste desde el ecuador hasta el astro), que toma valores entre –90º<δ<90º. 

Tanto α como δ son constantes para cada estrella, y no varían ni con el tiempo
ni con el lugar de observación15. De esto se deduce que, en principio, el punto Aries
es fijo en la esfera celeste, por lo que se mueve, debido a la rotación terrestre,
alrededor del eje del mundo. En realidad, el punto Aries, extremo de la línea de
los equinoccios, se denomina así por encontrarse en la antigüedad (hace unos
2.000 años), proyectado sobre la constelación de Aries16. Debido al fenómeno
de la precesión, este punto no es en rigor fijo, sino que tiene un movimiento
«propio» sobre el ecuador de unos 50” al año, valor que multiplicado por los

28

14 Esta es una de las razones por la que nunca deben medirse directamente acimutes sobre
la cartografía, y considerarlos directamente astronómicos.

15 Existen otros fenómenos astronómicos que hacen variar las coordenadas definidas, como son
la aberración, paralaje, precesión y nutación. Aunque tienen una gran importancia en la determinación
de coordenadas y en la definición de la hora, y de determinados sistemas de referencia astronómicos,
dichos fenómenos no afectan en ningún caso a las observaciones astronómicas o arqueoastronómicas tra-
tadas en este trabajo. Sin embargo, cuando los cálculos que se realicen se refieran a tiempos pasados será
necesario efectuar las correcciones oportunas.

16 El Zodiaco como región del cielo que atraviesa el Sol en su movimiento anual es recono-
cida y utilizada como tal desde la época de la antigua Mesopotamia, pasando al pueblo griego, vía
Egipto, que la redefinió introduciendo nombres y constelaciones propias de la cultura griega. Es en las
cercanías del cambio de era cuando, a través de los romanos, pasa a formar parte de la cultura gre-
colatina que se impuso en toda la Europa mediterránea, hace algo más de 2.000 años.



aproximadamente 2.000 años que hace que se fijaron los signos del Zodiaco, nos
da un valor del orden de los 30º de arco, por lo que actualmente el punto Aries
está proyectado sobre la constelación de Piscis, aunque se sigue denominando
Aries o punto vernal o equinoccio de primavera.

El ángulo que forman los planos del ecuador y de la eclíptica (plano deter-
minado por la órbita de la Tierra alrededor del Sol, o aparentemente, el plano
de la órbita solar sobre la esfera celeste) se llama OBLICUIDAD DE LA ECLÍPTICA, y
tiene un valor aproximado de e = 23,5º. Los puntos de máxima y mínima decli-
nación del Sol son el TRÓPICO DE CÁNCER (69), sobre el 21 de junio, δ=ε y el TRÓ-
PICO DE CAPRICORNIO (ξ), sobre el 21 de diciembre. δ = −ε. Son estos dos puntos,
junto con los de Aries y Libra (aproximadamente 21 de marzo y 21 de septiem-
bre respectivamente17), los que determinan el comienzo de las estaciones del
año. Así pues, la declinación del Sol, a lo largo del año, toma valores entre -
ε<δ<0<δ<ε.

2.2. LOS ASTROS. PLANETAS. ESTRELLAS Y CONSTELACIONES

Al ver tu cielo, hechura de tus dedos,
la Luna y las estrellas que creaste Tú.

Salmos, 8,4

29

Figura 2.6. Fragmento del Cielo de Salamanca. Pintura de Fernando Gallego sobre el
techo de la biblioteca de la universidad de Salamanca. 1484-90. Incorpora una ins-
cripción latina del Libro de los Salmos 8, 4.

Lo primero que comprueba un observador de la bóveda celeste es que hay
dos astros que destacan sobre los demás por su brillo, su tamaño aparente y su
trayectoria en la bóveda celeste: el Sol y la Luna. Es evidente que el tratamiento

17 Evidentemente, las fechas indicadas son aproximadas y referidas al calendario gregoria-
no utilizado actual. En rigor, estos días son precisamente los de cambio de estación astronómica.



astronómico que se les debe dar es totalmente diferente que al resto18. Para
este resto, no hay diferencia de tamaño aparente en ningún momento, y, en
principio, sólo hay tres características que permiten diferenciarlos: el brillo (téc-
nicamente, la magnitud aparente), los diferentes grupos que forman entre ellos,
las constelaciones19, y el movimiento propio muy acusado de algunos, los astros
errantes20, es decir, los planetas.

2.2.1. Las magnitudes aparentes de los astros

En una primera clasificación de los astros visibles a simple vista, el brillo o
magnitud aparente es una variable que permite comparar a estos astros por la
luminosidad que el observador recibe de cada uno. Hiparco ya estableció este
procedimiento en su catálogo de estrellas, asignando a las 15 más brillantes del
cielo la primera magnitud y a las últimas visibles a simple vista la sexta magnitud.
En la actualidad, estableciendo un tipo de primera magnitud, por ejemplo la
estrella Vega (α-Lyr), y aumentando a partir de él los valores a medida que dismi-
nuye el brillo de la estrella, puede fijarse la 6.ª magnitud como límite de las que
son visibles a simple vista21. Es posible, por procedimientos fotométricos (Comas
Solá 1960), deducir la relación de intensidad luminosa entre dos magnitudes con-
secutivas. De esta manera, una estrella de 1.ª magnitud es 2,5 veces22 más bri-
llante que una de 2.ª magnitud, 6,3 más que una de 3.ª, y 100 veces más que
una de 6.ª magnitud. Hay millones de estrellas de magnitudes superiores a la 6ª,
observables con telescopios, pero sólo unas pocas más brillantes que las de 1ª
magnitud, a las que se asigna el valor 0, y a las que seguirán el -1, -2, etc. La
siguiente tabla recoge las veinte estrellas más brillantes del cielo, tanto del hemis-
ferio boreal como del austral.

30

18 De hecho, se estudiarán independientemente en los siguientes apartados.
19 Una constelación no es una característica física pues la formación de estas es una

manera que tiene el ser humano de clasificar y estructurar aquello que siempre le ha parecido
inconmensurable.

20 Los griegos se referían a los astros con movimiento propio acusado con la palabra
πλανητηζ, literalmente astro errante, y de la que proviene nuestro término planeta.

21 Para una vista normal, este límite hace que sólo sean visibles, en la esfera celeste, sin
emplear medios artificiales, algo más de cinco mil estrellas. En cualquier lugar, puesto que el hori-
zonte divide en dos partes iguales a la bóveda celeste, el número de estrellas visible oscila entre
las 2.000 y 2.500.

22 En rigor, la clasificación actual de magnitudes, debidas a Pogson, dice que «la relación
entre las intensidades luminosas de dos magnitudes consecutivas debe permanecer constante». En
consecuencia, la relación entre dichas intensidades, para que dos estrellas difieran en una magni-
tud, ha de ser de 2,512.



2.2.2. Las Constelaciones. Asterismos. Cúmulos de estrellas
El hombre, desde tiempos prehistóricos, ha agrupado las estrellas más brillan-

tes del firmamento. Ciertos grupos, o patrones celestes, se repiten sistemática-
mente en todos los pueblos y culturas (Fabian, 2001), lo que permite a lo largo
de la historia que podamos identificar estas, aun con nombres y leyendas asocia-
das diferentes. En la actualidad, la bóveda celeste está formalmente dividida en
88 constelaciones diferentes23: cada una de las estrellas se identifica mediante
una letra griega24 seguida por el genitivo del nombre latino de la constelación25.
Tan sólo algunas de las estrellas, las más brillantes, tienen nombre propio, que
habitualmente, es de origen árabe26.

31

Tabla 2.1. Las veinte estrellas más brillantes del cielo. Fuente: Anuario del Observatorio Astronómico
de Madrid para 2007.

23 La UAI en el Congreso Mundial de Astronomía, celebrado en Roma en 1922, acordó divi-
dir la esfera celeste en 88 regiones perfectamente definidas por los correspondientes meridianos y
paralelos celestes. A cada una de las regiones les asignó una constelación a la que proporcionó el
correspondiente nombre latino, su genitivo y la abreviatura oficial para cada una de ellas.

24 Sin embargo, el orden del alfabeto no indica necesariamente un orden en la brillantez de
las estrellas, pues en la primera clasificación que se realizó se cometieron algunos errores, que se
siguen conservando.

25 En caso de acabar el alfabeto griego se comienza a utilizar el alfabeto latino, conforme a
las especificaciones que el abogado alemán Johannes Bayer publicó en su atlas celeste en 1603, lla-
mado Uranometría.

26 Evidentemente, tiene mucho que ver el hecho de que la información de las estrellas,
catalogada por el antiguo mundo griego, nos llegara a través de la traducción árabe del Almagesto de
Ptolomeo.

Nombre Id. Bayer Constelación Mag. - Nombre Id. Bayer Constelación Mag.

Sirio α-CMa Canis Major 1,46 Hadar β-Cen Centaurus 0,61

Canopo α-Car Carinae -0,72 Altair α-Aql Aquilae 0,77

Arturo α-Boo Bootes -0,04 Aldebarán α-Tau Taurus 0,85

Rigil Kentaur α-Cen Centaurus -0,00 Antares α-Sco Scorpius 0,96

Vega α-Lyr Lyrae 0,03 Espiga α-Vir Virginis 0,98

Capella α-Aur Aurigae 0,08 Pólux β-Gem Geminorun 1,14

Rigel β-Ori Orión 0,12 Fomalhaut α-PsA Piscis Austrini 1,16

Proción α-Cmi Canis Minor 0,38 Deneb α-Cyg Cignus 1,25

Achernar α-Eri Eridanus 0,46 Mimosa β-Cru Crux 1,25

Betelgeuse α-Ori Orión 0,50 Régulo α-Leo Leo 1,35 



De estas 88 constelaciones, cuarenta y ocho, conocidas desde la más remo-
ta antigüedad, fueron ya recopiladas en el Almagesto de Ptolomeo, generalmen-
te con nombre, origen y leyenda asociada al mundo clásico, aunque muchas de
ellas fueron heredadas de los pueblos mesopotámico y egipcio. Podemos desta-
car entre ellas las constelaciones de Perseo y Andrómeda, la del cazador Orión
con sus perros, el Can Mayor y el Can Menor, o el Navío de Argos, que fue divi-
dida en el siglo XVIII por su gran tamaño. A estas constelaciones se añadieron, a
partir del siglo XVII, todas las demás del hemisferio sur, descubiertas por los mari-
nos que surcaron los mares en la época de los descubrimientos y, por tanto, no
conocidas por los pueblos mediterráneos antiguos.

La agrupación de estrellas, no oficial, que vista desde la Tierra parece formar
una determinada figura, recibe el nombre de asterismo. A veces, el asterismo
coincide con una constelación27, y la gran mayoría de estas tiene asociado un
asterismo28, aunque hay casos en los que el asterismo está formado por estrellas
de diferentes constelaciones29.

32

Figura 2.7. Asterismos de Orión y del Triángulo de Verano. Imágenes tomadas de la aplicación Starry
Night.

27 Por ejemplo, Coma Berenice (la Cabellera de Berenice), antiguo asterismo al que Tycho
Brahe catalogó como una constelación.

28 Por ejemplo, el asterismo del Carro, asociado a la constelación de la Osa Mayor.
29 Por ejemplo, el Cuadrado de Pegaso, oscura región del cielo limitada por las estrellas α

de Andrómeda, y α, β y λ de Pegaso, o el triángulo de verano, formado por las estrellas Deneb (α del
Cisne), Vega (α de la Lira) y Altair (α del Águila).



Los cúmulos de estrellas son grupos numerosos de estrellas que pueden con-
tener desde unos pocos hasta varios miles de objetos, ligados gravitacionalmente
y formados simultáneamente a partir de una misma nube molecular. Existen
varios de ellos conocidos desde la Antigüedad entre los que destacamos el Cúmu-
lo de Ptolomeo30, el Pesebre31, o las Pléyades32, cuyo ciclo ya fue utilizado por
los mayas para la construcción de su calendario sagrado. 

2.3. EL MOVIMIENTO DIURNO

Quod ... omittatur Decretum quo prohibenturl ibri omnes docentes
inmobilitatem solis et mobilitatem terrae.

Derogación de la prohibición de que los libros tratasen sobre el movi-
miento terrestre. Sagrada Congregación de la Romana y Universal Inquisi-
ción, 1757

33

Figura 2.8. Cúmulo abierto de las Pléyades en Taurus. Imagen tomada de la aplica-
ción Starry Night.

30 Objeto Messier 7, también conocido por el Cúmulo de Ptolomeo por ser el primero que
lo describió como una nebulosa en 130 a. C. Es un cúmulo abierto de la constelación del Escorpión. 

31 Objeto Messier 44, también conocido por el Pesebre, situado en la constelación de Cán-
cer, y conocido desde el 260 a. C.

32 Objeto Messier 45, también conocidas desde la más remota antigüedad como Las Siete
Hermanas o Cabrillas. Es un cúmulo de unas 500 estrellas, en que destacan nueve de ellas, cuyas mag-
nitudes oscilan entre 2,87 (Alcíone) y 5,76 (Estérope), ya en el límite de percepción a ojo desnudo. El
cúmulo es un objeto visible a simple vista en el cielo nocturno, y perteneciente a varias mitologías
antiguas, situado sobre la constelación Tauro.



Como consecuencia del giro de la Tierra alrededor del eje del mundo, en
sentido directo, un observador situado sobre ella comprobará que los diferentes
astros, fijos sobre la esfera celeste33, «van apareciendo» por el horizonte orien-
tal, alcanzan una altura máxima, y comienzan a descender para «desaparecer»
por el horizonte occidental. De manera precisa, los astros tienen un orto
–momento en que su altura pasa de negativa a positiva–, una culminación
–momento en que alcanzan su altura máxima– y un ocaso –momento en que su
altura pasa de positiva a negativa–. La observación repetida de este movimiento
permite deducir que todos los astros, salvo aquellos que tienen movimiento pro-
pio34, se mueven en trayectorias paralelas al plano del ecuador celeste, en sen-
tido retrógrado, y a la misma velocidad angular, esto es, tardan lo mismo en dar
una vuelta completa sobre la esfera celeste. Precisamente, a este periodo de
tiempo se le denomina día sidéreo.

Si no existiesen los fenómenos de precesión de los equinoccios y nutación, que
estudiaremos al final de este capítulo, cada uno de los astros verificaría su orto y
ocaso, siempre y para cada lugar, en los mismos puntos del horizonte, y su culmi-
nación se produciría siempre a la misma altura sobre el mismo, año tras año, siglo
tras siglo. Sin embargo, estos fenómenos mencionados, junto con el movimiento
propio muy acusado de algunas estrellas, hacen que las coordenadas ecuatoriales
absolutas, ascensión recta y declinación, varíen a lo largo de los años, pero muy len-
tamente. De hecho, el movimiento propio de cada estrella, hace que la posición

34

Figura 2.9. Movimiento aparente de los astros fijos en la esfera celeste.

Trayectorias circumpolares

Órbitas aparentes

Orto de un astro

Ocaso de un astro

Culminación superior de un astro

Dirección del movimiento diurno Culminación superior de un astroZ

P

N

N

Q’

Q’
P’

S

33 Salvo los planetas y el Sol y la Luna, cuyo movimiento se tratará más adelante.
34 En rigor, todos los astros tienen movimiento propio, siempre regido por las leyes de la

Mecánica. Evidentemente, nos referimos al movimiento que puede ser detectado por un observador
de la esfera celeste, a ojo desnudo o con instrumentos elementales, y en espacios cortos de tiempo.



relativa entre ellas varíe, modificando así la forma de los asterismos astronómicos a
lo largo del tiempo. En espacios más cortos de tiempo (a la escala humana), el
hecho de que su declinación se mantenga prácticamente constante hace que las
trayectorias aparentes de los astros sean paralelas al plano del ecuador. Para los
astros del Sistema Solar, la declinación no es constante, añadiendo pues a este
movimiento diurno el suyo propio, lo que conduce a un movimiento aparente
diferente, y que estudiaremos a continuación.

2.4. EL SOL Y SU MOVIMIENTO APARENTE

Te saludo ¡oh disco solar del día, el creador de todo, quien ha
hecho que vivan!, el gran halcón de moteadas alas, el escarabajo
que se alzó él mismo, quien se transformó él mismo y no existió su
nacimiento, el Horus primogénito que está en medio de la ciudad
del cielo, para quien se hace un grito de aclamación durante su apa-
rición y del mismo modo, durante su puesta, el modelador de la
naturaleza del suelo...

Fragmento de un himno al Sol. 
Estela de los hermanos Suti y Hor, en el reinado de Amenhotep III

2.4.1. El Sol

El Sol, centro del Sistema Solar35, es una estrella tipo K, de unos 696.000
Km. de radio (equivalente a 109 radios terrestres), que contiene el 98% de la
masa de todo el sistema. Se presenta como un objeto amarillo y brillante, de 32’
de diámetro angular36, y de una magnitud aparente del orden de -26,9; es, evi-
dentemente, el objeto más brillante del cielo.

Perteneciente a una galaxia denominada Vía Láctea, del tipo espiral, y que
forma parte, junto con otras 18 galaxias, del denominado grupo local, le acom-
pañan en su movimiento alrededor del centro de la misma una cohorte de pla-
netas, de los que se dará cuenta en siguientes apartados.

35

35 Las más modernas teorías sobre la formación del Sistema Solar defienden que este pro-
viene de la fragmentación y colapso gravitacional de una nube interestelar de gas y polvo, provocada
quizá por las explosiones de una supernova cercana, y que puede haber conducido a la formación de
una nebulosa solar primordial. 

36 Puesto que la órbita terrestre es elíptica, el diámetro aparente del Sol varía desde los 31’
30” en el afelio (punto más lejano de la órbita terrestre al Sol), hasta los 32’ 36” que alcanza en el
perihelio (punto más cercano). Evidentemente, el valor medio es de 32’ 03”, y todos los valores dados
son aproximados.

37 No olvidemos que en realidad, es la Tierra la que se mueve alrededor del Sol. Este tiene
un movimiento propio alrededor del centro de la Vía Láctea totalmente imperceptible para un obser-
vador situado en él o en cualquiera de los cuerpos que lo acompaña, es decir, planetas y satélites. En
Astronomía de posición, al hablar del movimiento del Sol nos referimos siempre al movimiento apa-
rente del mismo.



2.4.2. El movimiento aparente del Sol
La composición del movimiento (aparente) propio37 del Sol producido por

la traslación de la Tierra alrededor de él, con el movimiento diurno de la esfe-
ra celeste, acompañando a las estrellas, produce otro movimiento que hace que
el astro rey se desplace por una trayectoria, que denominamos eclíptica, a lo
largo de un año. 

En realidad, este movimiento de traslación terrestre produce que el Sol efec-
túe otro movimiento aparente, que lo que hace en realidad es ralentizar el movi-
miento diurno en, aproximadamente, 4 minutos por día38. Así, la situación del
Sol sobre el cielo cada día39 es la misma, pero desplazada respecto del fondo de
estrellas fijas en el correspondiente valor angular40, diferente cada día del año,
pues así lo es su velocidad durante el mismo periodo anual. La posición del Sol
se va desplazando por el cielo cada día en una zona próxima al plano de la eclíp-
tica en donde, también desde tiempos pretéritos, se sitúan las doce constelacio-
nes clásicas del Zodiaco41. Así, comenzando por la constelación de Piscis,
aproximadamente cada mes el Sol se sitúa sobre una de estas constelaciones,
cerrando el ciclo anual en la constelación de Aries y dando comienzo, como vere-
mos, a un nuevo año trópico. De esta manera, la posición del Sol se repite cada

36

Figura 2.10. El recorrido del Sol por la esfera celeste: eclíptica y ecuador celeste. Imagen tomada de
la aplicación Starry Night.

38 En rigor, 3m 56.555s, que es la diferencia entre un día sidéreo uniforme y un día medio.
Angularmente, el desplazamiento medio es, aproximadamente, de 1o.

39 Evidentemente, el día al que nos referimos es el día solar verdadero.
40 No vemos nunca al Sol sobre un fondo de estrellas, pues su luz lo impide, pero esto no

es óbice para que las estrellas sigan tapizando el cielo.
41 Incorporadas por los antiguos pueblos mesopotámicos y adoptadas por prácticamente

todas las demás civilizaciones salvo la egipcia, que dividió dicha región del cielo en 36 partes llama-
das decanos, y a los que asignó un grupo de estrellas para cada uno de ellos.



año sobre el mismo fondo de estrellas, situación que va permitir resolver una de
las más antiguas necesidades del hombre: la medida del tiempo.

El movimiento aparente del Sol da lugar, además de al día y a la noche, al
cambio de las estaciones, que rigen la vida de seres humanos y animales y el ciclo
vital de las plantas. Por tanto, este movimiento permite definir el DÍA y el AÑO, que
vienen determinados, el primero, por la rotación de la Tierra alrededor de su eje,
y el segundo, por la traslación de esta alrededor del Sol. 

De los diferentes tipos de años que pueden definirse, el que nos interesa es el
AÑO TRÓPICO, que es el tiempo empleado por el Sol en pasar dos veces consecutivas
por el equinoccio de primavera. Puesto que el valor de la precesión42 es de unos 50”
anuales, el Sol encuentra al punto Aries antes de completar una vuelta completa,
luego la duración de este año es menor que la del AÑO SIDÉREO, que se define como
el tiempo que tarda el Sol en dar una vuelta completa alrededor de la Tierra.

De esta manera, se verifica que 1 año sidéreo = 365.2564 días medios =
365d 6h 9m 10s.1 Es precisamente el año trópico el que define las estaciones
astronómicas, pues el cambio entre cada una de ellas se produce en los equinoc-
cios y solsticios anteriormente definidos. Además, debido a que la órbita real de
la Tierra alrededor del Sol es elíptica, la velocidad de translación de la Tierra es
diferente en distintos momentos del año43. Esto trae consigo, entre otras conse-
cuencias, que las estaciones astronómicas tengan diferente duración entre ellas44,
y cada una de ellas en cada año, lo que no permite en absoluto fijar fechas para
su comienzo, sino tan sólo aproximarlas.

37

42 Se hablará de la precesión al final del capítulo, en el apartado dedicado a los fenómenos
que hacen variar las coordenadas de los astros.

43 De acuerdo a la segunda ley de Kepler o de la Velocidad Areolar.
44 Problema que ya resolvió Hiparco de Nicea en el siglo II a. C.

Equinoccio 
de otoño Ω

Solsticio de
verano

Solsticio 
de invierno

Prim
aver

aVera
no

Otoñ
o

Invie
rno

P

P’

Solsticio de 
verano δ=ε

Solsticio de 
verano δ=-ε

Equinoccios δ=0

Ocaso solar 
en invierno

Ocaso solar 
en verano

Ocaso solar en
primavera/otoño

Z

Q’

S

P’

N

Q

N

P

Figura 2.11. Duración de las estaciones 
astronómicas.

Figura 2.12. Duración del día y la noche en
equinoccios y solsticios.

γ Equinoccio 
de primavera 

π

ξ

π’

69



Debido a la variación de la declinación del Sol a lo largo del año, los
momentos del orto y ocaso de este astro serán diferentes para cada día del año.
Se llama DÍA al intervalo de tiempo que el Sol está por encima del plano del
horizonte, mientras que la NOCHE es el intervalo de tiempo en que el Sol está
por debajo de él. Esa variación en la declinación genera que dichos intervalos
sean diferentes para cada día del año. Los paralelos celestes que alcanzan el
máximo y mínimo valor en declinación para el Sol son los denominados TRÓPI-
CO DE CÁNCER y TRÓPICO DE CAPRICORNIO, y toma valor 0 en el instante en que
cruza el plano del ecuador, en el que se verifica que la duración del día es igual
al de la noche, es decir, cuando la declinación del Sol es nula, y coincide con
la posición del Sol en Aries y en Libra.

Para el hemisferio norte, el día más largo, y por tanto la noche más corta, se
produce cuando la declinación del Sol toma el valor de la oblicuidad de la eclíp-
tica, es decir, δ = ε mientras que el día más corto y la noche más larga se dan al
ser la declinación negativa e igual a la oblicuidad, esto es δ =− ε, momentos en
que el Sol está en Cáncer y Capricornio respectivamente. Para el hemisferio sur,
se invierten los términos, de tal manera que el día más largo (noche más corta) se
produce cuando la declinación es δ =− ε, mientras que el día más corto (la noche
más larga) se produce al alcanzar el Sol su máxima declinación, δ = ε. Los días se
igualan a las noches en los equinoccios, tanto de primavera como de verano. Por
la misma razón mencionada para los solsticios, las estaciones astronómicas se
encuentran intercambiadas en ambos hemisferios.

La consecuencia más inmediata de la variación de la declinación es la variación
de la posición en que se producen cada día el orto y ocaso solares, produciéndose
en el periodo veraniego más al Norte y en el invernal más al Sur. Evidentemente, las
máximas distancias a los puntos Este y Oeste (lugares donde respectivamente se pro-
ducen el orto y el ocaso solar en los equinoccios) se dan para los solsticios de vera-
no e invierno.

La variación de la declinación produce también una segunda consecuencia,
no menos importante que la anterior: la variación de la altura del Sol a lo largo
del año45. Evidentemente, también se verifica que alcanzará la máxima y mínima
altura en los solsticios de verano e invierno respectivamente, alcanzándose en un
punto intermedio, que no central, la posición para los equinoccios.

38

45 La altura sobre el horizonte de un astro, en el momento en que atraviesa el meridiano,
es la suma de la latitud del lugar de observación más la declinación del mismo; con carácter general,
y sin consideraciones de signos, se verifica que h = δ + ϕ. Una variación de la declinación provoca
entonces la mencionada variación en la altura. Si además el astro tiene movimiento propio, como es
el caso del Sol, cada día, a la misma hora civil, irá atrasado o adelantado con respecto al horario solar
verdadero. Este fenómeno, que no detallamos aquí, se denomina Ecuación de Tiempo, y marca, pre-
cisamente, la diferencia entre la hora civil (oficial) y la hora verdadera.



2.4.3. Ortos y ocasos heliacos
Ligado al movimiento aparente del Sol, y a su desplazamiento anual sobre la

esfera celeste, se produce un fenómeno de interés en y para la observación de los
astros. Sabemos que el paso del Sol por el meridiano del lugar marca el inicio de un
día medio. Cada día, a la misma hora solar, las estrellas van retrasando su paso por el
meridiano, debido al movimiento propio del Sol. Esta situación, que no puede obser-
varse a pleno día, sí puede hacerse en los momentos en los que el Sol está próximo
al horizonte, pues ya comienzan a aparecer las estrellas más brillantes del cielo.

Se llama orto heliaco de un astro al momento en que dicho astro se ve en su
primer amanecer instantes antes de la salida o puesta del Sol. El ocaso heliaco de
un astro es el momento en que dicho astro se ve durante el último atardecer ins-
tantes antes de la salida o puesta del Sol. Se dan por tanto cuatro situaciones46,

39

46 En la obra Sobre los Ortos y Ocasos, Autolyco distinguió y clasificó estas situaciones este-
lares interesantes para navegantes, agricultores o astrólogos. Estas cuatro fases o situaciones son:

- Orto matutino verdadero/aparente - La estrella sale cuando el Sol sale.
- Ocaso matutino verdadero/aparente - La estrella se pone cuando el Sol sale.
- Orto vespertino verdadero/aparente - La estrella sale cuando el Sol se pone.
- Ocaso vespertino verdadero/aparente - La estrella se pone cuando el Sol se pone.
En los dos primeros casos se habla del orto heliaco mientras que en los dos últimos casos se

habla del ocaso heliaco. Se añade que los ortos y ocasos son verdaderos cuando se verifica en rigor
dichas situaciones. Ocurre que estas situaciones verdaderas son inobservables a simple vista debido
fundamentalmente al brillo remanente en el cielo mientras el Sol está cerca del horizonte, de tal
manera que se consideran los ortos y ocasos heliacos aparentes. Para ellos basta el adelantar (para el
orto) o atrasar (para el ocaso) estos instantes en un determinado tiempo que dependerá de la latitud, 

Figura 2.13. Annalema: posiciones del Sol cada mes, a la misma hora civil (oficial), a lo largo un año
trópico.

6/23 (MM/DD)

5/235/23

4/23
8/23

9/23

10/23

11/23

12/23
1/23

2/23

3/23



ya distinguidas por el griego Autolyco en el s. III a. C. El momento en que se pro-
ducen estos ortos y ocasos heliacos puede determinarse con una elevada preci-
sión, siendo utilizado habitualmente por civilizaciones antiguas en el
establecimiento o fijación de determinadas fechas de sus calendarios, destacan-
do el ya mencionado caso de Sirio, cuyo orto heliaco era utilizado por los sacer-
dotes egipcios para determinar el momento preciso de la crecida del Nilo. 

2.5. LA LUNA Y SU MOVIMIENTO APARENTE

Él mandó a la Luna salir fuera; confiándola a la noche destinándola a
adornar la noche para la medida del tiempo; y todos los meses, infatigable-
mente, los marcará por una corona47. Cuando la Luna nueva aparezca sobre
la tierra con cuernos brillando, seis días son medidos; el séptimo día, tú
como media corona (apareces) y (entonces) los periodos de quince días
serán divididos en dos partes iguales en cada mes.

Como, después, el Sol te alcanza en su recorrido celeste vas menguan-
do paso a paso, invirtiendo tu crecimiento.

Instrucciones de Marduk a la Luna. Mito babilónico de la creación.

2.5.1. La Luna
La Luna, único satélite natural del planeta Tierra, efectúa un movimiento alrede-

dor de ella en una órbita elíptica, con una inclinación respecto del plano de la eclíp-
tica de tan sólo 5o 09’48. Resulta, pues, que al movimiento producido por la rotación
terrestre (movimiento diurno) se añade otro, en sentido directo, con una duración de
un mes lunar o lunación, sobre el plano de la órbita lunar. Esto hace que el retardo
diario producido en el movimiento aparente de este astro sea de unos 52m de tiem-
po (unos 13o de arco) con respecto al fondo de estrellas, y de unos 48m de tiempo
(unos 12o de arco) respecto al Sol. A la velocidad media de unos 13o por día, la Luna
efectúa una revolución sidérea49 en 27,32 días (27d 07h 43m 11s.5).

40

del brillo de la estrella o la claridad atmosférica. Para Autolyco, es suficiente que el Sol esté 15o atra-
sado o adelantado sobre la eclíptica, esto es, medio signo zodiacal, lo que para nuestras latitudes equi-
vale a unos 12o de altura bajo el horizonte, que se traduce aproximadamente en unos 15 días de
adelanto o atraso. Actualmente esta situación se denomina ocaso astronómico y se entiende que el
Sol está a 18o de altura bajo el horizonte, momento en el que se considera adecuado para la realiza-
ción de cualquier observación astronómica.

Autolyco de Pitana (360 a. C. - 290 a. C.), ciudad del oeste de la península anatólica, fue geógrafo,
matemático y astrónomo griego, autor, entre otras obras, de Sobre los ortos y ocasos de los cuerpos celes-
tes o Sobre el movimiento de la esfera celeste, a los que Euclides se refiere en sus trabajos.

47 Evidentemente, se refiere a la Luna llena, mientras que la Luna con cuernos hace refe-
rencia al cuarto creciente.

48 La línea obtenida como intersección del plano de la eclíptica y de la órbita lunar se deno-
mina línea de los nodos, encontrándose en sus extremos los nodos ascendente y descendente.

49 Intervalo de tiempo transcurrido entre dos pasos consecutivos de la Luna por el mismo
máximo de longitud, esto es, una vuelta completa de 360o.



2.5.2. El movimiento aparente de la Luna
Puesto que el Sol tiene también un movimiento propio, la Luna, en su revo-

lución, tarda más tiempo que una vuelta completa en volver a encontrar al Sol;
concretamente, la revolución sinódica50 (o lunación, o mes lunar) es de 29,5351

días (29d 12h 44m 03s), que se corresponde al periodo de las fases lunares, y que
repite cada año 13 veces. Evidentemente, es este periodo el que originalmente
causa la división del año en meses, que por otra parte no es exacto. Fue el grie-
go Metón52 quien observó y propugnó que, añadiendo siete meses cada 19 años,
se mantiene el periodo lunar y solar con una elevada precisión. 

Este movimiento sitúa a la Luna en diferente posición relativa respecto del
Sol y la Tierra, dando lugar, para cada mes lunar, a una iluminación de la misma
diferente para el observador terrestre.

De esta manera, se obtienen las diferentes fases lunares que se recogen en
la figura, supuesto el Sol situado en la derecha de ella y a la Luna trasladándose
alrededor de la Tierra con un movimiento en sentido directo.

Conforme a esta revolución sinódica, los ortos y ocasos de la Luna nueva y del
Sol coinciden sobre el mismo horizonte, es decir, están en conjunción, mientras que
para la Luna llena, el orto heliaco coincide con el ocaso lunar y viceversa, lo que sig-
nifica que están en oposición. Sin embargo, en este sentido hay que tener en cuen-
ta un fenómeno que tiene cierto interés en la observación de los ortos y ocasos
lunares. Si la inclinación de la órbita lunar fuese nula, esta verificaría los ortos y oca-
sos cada día, exactamente en el mismo lugar sobre el horizonte que el Sol.

Al tener dicha órbita una inclinación de unos 5o, las declinaciones anuales máxi-
ma y mínima de la Luna cambian en el transcurso de los años. Estos valores máximos
o mínimos absolutos se producirán cuando el Sol alcance su máxima y mínima decli-
nación, esto es, en los solsticios de verano e invierno. Para estos momentos, se
verificarán las denominadas paradas de la Luna. Se utiliza la denominación de
parada mayor al momento en que la Luna, en la posición orbital más separada del

41

50 Intervalo de tiempo transcurrido entre dos pasos consecutivos por el máximo de longitud
que contienen al Sol, esto es, entre dos fases lunares iguales.

51 En realidad, esta duración es una duración media, al igual que las otras que se han defi-
nido o se definirán. En rigor, el estudio de la duración del periodo sinódico en un intervalo de mil
años proporciona una distribución bimodal, dando valores para la duración del mes lunar, medido
entre plenilunios, de 29,42 y 29,60 días, lo cual proporciona un valor empírico para el mes, utilizado
desde antiguo, de 29,53 días.

52 Esto es consecuencia inmediata de la definición del ciclo metónico, llamado así en honor a
Metón, aunque ya era conocido en Mesopotamia y China miles de años antes. En efecto, basta dividir la
duración del año trópico por la de la lunación media, todo en días medios. De esta manera, la Luna efec-
túa un número completo de revoluciones en 19 años igual a 10x12+7=235 lunaciones, lo que implica
que al cabo de 19 años, las fases acaecidas en tal periodo se reproducen en los mismos días de cada mes
y año pertenecientes a otros periodos sucesivos. Cada uno de los años del ciclo metónico se designa por
el número de orden que los griegos inscribieron con letras de oro en el templo de Minerva, dando lugar
a que se denominara a tal número número áureo. Puesto que el año anterior a nuestra era fue el prime-
ro de un ciclo metónico, para calcular el número áureo de cualquier año bastará con sumar una unidad
a dicho año y dividir por 19. El resto de la división será el número buscado.



42

Figura 2.16. Las fases lunares.

15ª noche           11ª noche              7ª noche               4ª noche             1ª noche

Luna llena                               Cuarto creciente                               Luna nueva

Cuarto menguante                                   Luna nueva

18ª noche             22ª noche                26ª noche              29ª noche

Figura 2.14. Situación de la Tierra y la Luna con respecto al Sol.

Figura 2.15. Posiciones de la Luna respecto del Sol.

Eje de la eclíptica

Plano de la eclíptica

Órbita de la Luna

Luna nueva

Luna llena

Eje del mundo

Ecuador

Oblicuidad de la eclíptica



ecuador terrestre y de la eclíptica, coincide con la máxima (mínima) declinación del
Sol, mientras que se utiliza el nombre de parada menor cuando en la misma situación
solar está a la máxima distancia del ecuador pero a la mínima de la eclíptica. Para la
parada mayor, al orto (ocaso) del Sol en el solsticio de verano le corresponderá el
ocaso (orto) de la Luna más septentrional que puede producirse, y para el orto (ocaso)
del Sol en el solsticio de invierno le corresponderá el ocaso (orto) de la Luna más meri-
dional que puede darse (ambas posiciones dependientes de la latitud del lugar)53.

Es claro que el periodo de repetición de las paradas ha de coincidir con el
de la rotación de los nodos lunares nuevamente, por lo que se producirán cada
18,6 años, verificándose en la mitad del periodo, esto es, cada 9,3 años, los valo-
res menos extremos de la paradas menores. Evidentemente, en las situaciones de
parada, además de producirse los valores máximos en acimut de los ortos y oca-
sos, la altura alcanzada también será máxima y mínima54. El gráfico recoge las
situaciones de paradas mayor y menor en los solsticios.

De menor interés en el movimiento aparente pueden definirse la revolu-
ción trópica (tiempo transcurrido entre dos pasos consecutivos de la Luna por
el punto Aries), la revolución anomalística (tiempo transcurrido entre dos pasos
consecutivos de la Luna por el perigeo de su órbita) y la revolución draconíti-
ca (tiempo transcurrido entre dos pasos consecutivos de la Luna por su nodo
ascendente).

43

Parada mayor de la Luna

Trayectorias de la Luna

?δLuna=δSol + i
δSol=ε

?             δLuna=δSol - i

?δLuna=δSol + i
δSol=-ε

?     δLuna=δSol - i

Parada menor de la Luna

Z

P

N

N

P’

S

53 Evidentemente, esta situación astronómica se verifica para cualquier astro del Sistema
Solar cuyo plano orbital no coincida con la eclíptica, es decir, todos. Particularmente interesantes son
las de Venus, utilizadas por muchos pueblos antiguos, en particular los mayas, como momentos ritua-
les de sus calendarios.

54 Piénsese la ventaja de tener, en el siempre aciago día del solsticio de invierno, la Luna en
la parada mayor, con la máxima altura sobre el horizonte, y por tanto iluminando la noche más larga
del año durante mucho más tiempo.

Figura 2.17. Las paradas de la Luna.



2.5.3. Los eclipses

Posteriormente, en el año 15, cuarto mes de shemu, día 25, bajo la
majestad de este honorable padre, el dios que gobierna Tebas, aunque el
cielo no se tragó la Luna una gran contienda ocurrió en esta tierra.

Crónicas del Príncipe Osorkón. En torno al 800 a. C.

Un segundo movimiento lunar de interés es el movimiento de rotación de la
línea de los nodos lunares55. Aunque todos los meses lunares se produce el fenóme-
no de conjunción (la Luna se sitúa entre la Tierra y el Sol) y oposición (la Tierra se
sitúa entre la Luna y el Sol), la inclinación de 5o de la órbita lunar hace que estas situa-
ciones no produzcan el ocultamiento de los astros para un observador terrestre. Sólo
cuando la Luna se encuentre en las proximidades de los nodos de su órbita podrá
producirse un alineamiento de los tres astros que supondrá la interposición de la Luna
entre la Tierra y el Sol (eclipse de Sol) o de la Tierra entre la Luna y el Sol (eclipse de
Luna). Así, cuando la Luna se sumerge entera en el cono de sombra proyectado por
la Tierra, se produce un eclipse total de Luna (la Luna está en uno de los nodos de su
órbita o muy próximo a él), siendo el eclipse parcial cuando la Luna no entra entera-
mente en el cono de sombra y, por tanto, sólo se observa mordida por él.

44

55 La línea de los nodos es a la órbita lunar lo que la línea de los equinoccios es a la eclíp-
tica. Será por tanto la línea intersección de los planos del ecuador terrestre y la órbita lunar, que tiene
un movimiento propio en sentido retrógrado de 18,6 años (casi 19,5o por año). Esto significa que
cuando la Luna está en las cercanías de uno de los nodos, se encontrará alineada con el Sol y la Tie-
rra pudiéndose producir una ocultación de la Luna (Tierra) por la Tierra (Luna).

Figura 2.18. Fotografía de eclipse total de Sol. Fuente: OAN.

En el caso del eclipse de Sol se produce un fenómeno parecido. Pero mientras
que la sombra de la Tierra es, en la órbita lunar, mucho más amplia que la Luna, la
sombra proyectada por la Luna sobre la Tierra tiene unas dimensiones similares a las
del Sol (dimensiones aparentes, claro está). De hecho, son tan críticas que, cuando la



Luna se encuentra en las cercanías del perigeo (punto de su órbita más cercana a la
Tierra), la sombra es ligeramente mayor, por lo que de producirse eclipse total, esta
sombra cubriría a la totalidad del Sol como se muestra en la figura 2.1856. Si la Luna
se encuentra en las cercanías del apogeo de su órbita, el eclipse total se denomina
anular pues precisamente, al ser la sombra proyectada por la Luna de menores
dimensiones aparentes a las del Sol, no lo cubrirá en su totalidad, permitiendo ver
de él su anillo exterior, además de, por supuesto, la corona solar.

Conviene aclarar que los eclipses de Luna serán visibles para cualquier obser-
vador terrestre situado, evidentemente, en el hemisferio en el que es de noche,
mientras que los de Sol sólo serán visibles para los observadores situados en una
zona (franja) de algunos cientos de kilómetros de anchura, precisamente en la
proyección de la sombra de la Luna sobre la Tierra. Por tanto, estos eclipses de
Sol tan sólo serán visibles por una pequeña parte de la población, lo que los ha
hecho siempre, y los sigue haciendo, más especiales por poco habituales.

Existen dos periodos de 32 días cada año en los que la Luna está suficiente-
mente cerca del nodo para que se produzca un eclipse de Sol. Esto hace que se
produzcan de uno a dos eclipses de Sol por año.

45

56 De hecho, lo que se ve alrededor de la imagen de la Luna nueva, evidentemente en negro
al no estar iluminada, es la corona solar, sólo visible, precisamente, durante los eclipses. En ello reside el
interés de los astrónomos en la observación de eclipses totales de Sol, además de su belleza.

Figura 2.19. Geometría del eclipse de Sol.

Órbita de la Luna

Órbita de la Tierra

sombra

penumbra

Figura 2.20. Geometría del eclipse de Luna.

Órbita de la Luna

sombra

penumbra



Por otro lado en los eclipses de Luna, al ser el cono de sombra terrestre (su sec-
ción) mucho más grande que esta, la condición de proximidad de la misma a uno
de sus nodos no es tan necesaria, por lo que se produce un mayor número de eclip-
ses de Luna en un año, concretamente hasta cinco. Puesto que la línea de los nodos
retrograda en un valor aproximado de 19,5o, el Sol emplea tan sólo 346,62 días en
alcanzar nuevamente la posición del nodo, en lo que se cerraría un periodo de eclip-
ses. Entonces, los periodos de eclipses comienzan cada año 19 días antes, lo que sig-
nifica que estos se reparten todos los meses, pero el orden y el mes y día del mes en
que se producen son diferentes. Sin embargo, hay un periodo mucho mayor en que
existe una repetición en la secuencia en que se producen, ya descubierto por los
antiguos pueblos mesopotámicos, y al que dieron el nombre de Saros. Transcurridos
18 años, 11 días y 6 horas, la Luna y los nodos de su órbita recuperan la posición ori-
ginal de partida respecto del Sol, de tal manera que los eclipses se repiten en la
misma secuencia. Aunque el fenómeno es casual, pues un Saros se corresponde a
233 meses lunares (6.585,321 días), contiene por tanto 19 años de eclipses57, y el
inicio de cada periodo comienza con la una lunación. Puesto que el periodo no es
exacto en los días, en dicha fracción de día (un tercio) la Tierra ha girado de más una
cantidad equivalente, esto es, unos 120o al Oeste (8 horas), lo que implica que el
eclipse de Sol58 no se verá en el mismo lugar, sino desplazado esas 8 horas en lon-
gitud. Habrá que esperar 3 periodos (54 años y 34 días) para que, además de la
secuencia, se repita prácticamente también el lugar de observación. 

2.6. LOS PLANETAS Y SU MOVIMIENTO APARENTE

Se nubla el cielo, se oscurecen las estrellas, se estremece la
bóveda celeste, tiemblan los huesos de la Tierra, permanecen, pues,
inmovilizados los planetas cuando ven a Unas aparecer en gloria
como un alma, como un dios que vive a expensas de sus padres y se
alimenta de sus madres.

Textos de las pirámides, 393-4

2.6.1. Los planetas
Actualmente, el conjunto de cuerpos celestes, pertenecientes al Sistema

Solar, denominados planetas, se reduce a siete: Mercurio, Venus, Marte, Júpiter,
Saturno, Urano y Neptuno, aunque en la Antigüedad sólo eran conocidos los
cinco primeros. Evidentemente, la Tierra no es considerada planeta a efectos de
observación de la esfera celeste, pues es el centro de ella. 

A partir de 1990, el descubrimiento de un número elevado de objetos celestes
transneptunianos, algunos de ellos de tamaño algo menor que Plutón, ha provocado

46

57 Periodo que no tiene nada que ver con el ciclo metónico, aunque también tenga la
misma duración.

58 Evidentemente, los eclipses de Luna son todos visibles en cualquier lugar en el que sea de
noche y, aunque la hora de observación también es diferente para cada eclipse, todos ellos son visibles.



la necesidad de la UAI (Unión Astronómica Internacional), a partir del trabajo de la
División III: Ciencias de los sistemas planetarios, de encuadrar o no estos objetos
como planetas. El consenso al que se llegó, referido sólo a planetas del Sistema Solar,
define tres tipos de objetos:

Planetas: Cuerpo celeste que orbita alrededor del Sol, con masa suficiente
para que la fuerza de gravedad que genera supere las fuerzas del sólido rígido y
alcance una forma de equilibrio isostático, y que ha limpiado la vecindad de su
órbita. Estos se reducen en la práctica a Mercurio, Venus, Tierra, Marte, Júpiter,
Saturno, Urano y Neptuno.

Planeta enano: Cuerpo celeste que orbita alrededor del Sol, con masa suficien-
te para que la fuerza de gravedad que genera supere las fuerzas del sólido rígido y
alcance una forma de equilibrio isostático, y que no ha limpiado la vecindad de su
órbita. A primeros del año 2007 están incorporados a esta categoría Ceres59 y los
objetos transneptunianos Plutón60 y Eris61.

Cuerpos menores del sistema solar: Todos los demás objetos que giran
alrededor del Sol, exceptuando a los satélites.

47

59 Hasta la fecha mencionada, Ceres, diosa griega de la agricultura y el amor maternal, era
considerado un asteroide. De hecho, era el más grande de todos, descubierto por Piazzi en 1801, a
partir de la información arrojada por la publicación, años antes, de la ley de Boode, y del descubri-
miento de Urano por Herschel.

60 Descubierto en el observatorio estadounidense Lowell por C. W. Tombaugh en 1930, fue,
durante muchos años, considerado como el último planeta del Sistema Solar, al que se le dio el nom-
bre del dios romano de los infiernos y el inframundo por su lejanía, aunque su órbita se intersecaba
con la de Neptuno, y tenía una inclinación muy diferente a la del resto de planetas. Poco después se
descubre su principal satélite, Caronte, al que se le da el nombre del barquero del inframundo que
cruza las almas del río de la vida.

61 Objeto catalogado como 2003UB313, de dimensiones parecidas a Plutón y del que se
conoce un satélite: Disnomia. A dicho objeto se le nombra actualmente como Eris o Éride, nombre
griego que se corresponde al de la diosa romana Discordia.

Figura 2.21. Planetas del Sistema Solar.



2.6.2. El movimiento aparente de los planetas
Aunque situados entre los astros más brillantes del cielo, los planetas (los

cinco primeros, visibles a simple vista) siempre fueron reconocidos como diferen-
tes a las estrellas desde la más remota antigüedad, pues aunque en apariencia no
se distinguen de ellas sí lo hacen en el movimiento aparente que efectúan, obte-
nido dicho movimiento como composición del movimiento diurno, el suyo pro-
pio alrededor del Sol y el de traslación terrestre. Es evidente que este último
movimiento no puede obviarse debido a la cercanía de los planetas, tanto al Sol
como a ellos mismos.

48

62 Es precisamente este movimiento de avance o retroceso lo que indujo a que fueran deno-
minados errantes, pues no fue hasta muchos años después cuando, sobre la teoría heliocéntrica del
Sistema Solar, pudo explicarse este movimiento aparentemente errático.

Figura 2.22. Trayectorias de los planetas para 2007. Fuente: Anuario del Observatorio Astronómico de
Madrid para 2007.

Definamos en primer lugar la conjunción y la oposición. Decimos que un
planeta está en conjunción cuando las longitudes eclípticas del Sol y del plane-
ta considerado son iguales, mientras que está en oposición cuando sus longitu-
des eclípticas difieren en dos ángulos rectos (Martín Asín, 1982). Sólo verificarán
ambas posiciones los planetas exteriores, mientras que los interiores verificarán
dos conjunciones: una interior (la posición más cercana a la Tierra) y otra exte-
rior (la más lejana). Decimos que un astro está en cuadratura (posición que sólo
los planetas exteriores verificarán) cuando sus longitudes eclípticas difieran con
las de la Tierra en uno o en tres ángulos rectos (Martín Asín, 1982). Para un
observador situado sobre la Tierra, centro de la esfera celeste, los planetas, en su
movimiento aparente anual, avanzarán o retrocederán62 en función de su posi-
ción relativa y su distancia a la Tierra, proyectándose en cada momento sobre
una región del cielo diferente.



La inclinación de las órbitas respecto del plano de la eclíptica, para cualquie-
ra de los planetas, no excede de unos pocos grados, por lo que la trayectoria apa-
rente prácticamente coincide con el recorrido del Sol por el Zodiaco. Sin
embargo, hacemos notar que, como en el caso de la Luna, esta inclinación pro-
ducirá que los acimutes de sus ortos y ocasos no coincidan con los del Sol cada
día, y que se produzcan máximos y mínimos en periodos más o menos largos.
Quizá el de mayor interés, por su siempre cercanía al Sol, sea el de Venus, que,
como ya se comentó anteriormente, sus periodos de mayor alejamiento del Sol
sobre el horizonte han sido utilizados, junto con los de la Luna, para definir y
mantener calendarios de pueblos antiguos.

49

Figura 2.23. Posiciones heliocéntricas y geocéntricas de los planetas para 1992. Fuente: Anuario del
Observatorio Astronómico de Madrid para 1992.

Tabla 2.2. Datos básicos de los planetas del Sistema Solar. Fuente: Anuario del Observatorio Astronó-
mico de Madrid para 2007.

Planeta
Periodo 

revolución
Magnitud 
aparente

Máxima 
elongación

Inclinación 
de la órbita

Mercurio 88 días 1,0 Rojiza 29º 7º 00

Venus 225 días -2,0 Blanca 44º 3º 23

Marte 1 año 322 días 1,0 Roja 180º 1º 51’

Júpiter 11 años 315 días 1,0 Blanca 180º 1º 18’

Saturno 29 años 167 días 1,0 Plomiza 180º 2º 29’

Urano 84 años 7 días 6,0 Verdosa 180º 0º 46’

Neptuno 164 años 277días 8,0 Verdosa 180º 1º 46’



Los dos planetas interiores se muestran siempre en fase, es decir, iluminados
parcial o totalmente por el Sol. Por tanto, también se definen para ellos el perio-
do sinódico (intervalo de tiempo transcurrido entre dos mismas fases, esto es,
entre posiciones análogas de la Tierra, el planeta y el Sol), que para Venus es de
584 días, obtenido por la combinación de su periodo de revolución (225 días) y
el terrestre (365,25), y para Mercurio de 116 días, también obtenido como com-
binación del terrestre y el suyo propio (88 días). Ambos planetas, por ser interio-
res, siempre están en conjunción, distinguiendo la conjunción interior (posición
más cercana a la Tierra) y la exterior (la más alejada). Evidentemente, en ambas
posiciones los planetas no son visibles debido a la luz solar. Además, respecto
del Sol, la posición más alejada del Sol (para un observador terrestre) se deno-
mina máxima elongación, que será septentrional o meridional según el valor de
su latitud eclíptica.

2.7. LOS SISTEMAS DE MEDIDA Y CÓMPUTO DEL TIEMPO:
CALENDARIOS

Los egipcios fueron los primeros de todos los hombres que descubrie-
ron el año, y decían que esto lo hallaron a partir de los astros.

Herodoto. Historias (II, 4)

Se denomina calendario63 a la manera de organizar largos periodos de
tiempo (con propósitos civiles, religiosos, agrícolas, litúrgicos o rituales) en
periodos más cortos, tomando siempre como unidad más pequeña el día64.
Desde la más remota antigüedad, todos los pueblos y culturas han tenido la
necesidad de establecerlos, y, en la mayoría de los casos, ha sido la observación
del movimiento cíclico de los astros el vehículo para su definición, aunque en
algunos casos se han planteado calendarios fenológicos, esto es, asociados a
fenómenos naturales65.

Estos largos periodos de tiempo han sido, desde tiempos remotos, medidos
en base al desplazamiento aparente del Sol por la esfera celeste (año trópico), o
bien al de las estrellas (año sidéreo). El primero se ajusta al fenómeno natural de
las estaciones, de las que se desvía muy poco el segundo. Por esta razón, el año

50

63 Derivado de calendarius, registro de las deudas (calendae), que se pagaban en las calen-
das, primer día del mes en el calendario romano arcaico.

64 Siempre se trata de días solares, que es el tiempo transcurrido entre dos mismas posicio-
nes consecutivas del Sol en su trayectoria aparente.

65 Uno de los más destacados sería el calendario del Antiguo Egipto que, con mucha pro-
babilidad, utilizara, para la definición primigenia del año, las regulares crecidas e inundaciones que el
Nilo producía cada ciclo solar, aunque posteriormente este cómputo fuera astronómico y regido por
la aparición en el cielo de la estrella Shotis, nuestra actual Sirio, y por tanto el calendario tomara ya
un carácter puramente astronómico.



solar ha sido el preferido por civilizaciones tan alejadas en el tiempo y el espacio
como las del Lejano Oriente (China o India), las del Oriente Próximo (babilónica
o asiria), las de América precolombina (maya, azteca o inca) o las propias medi-
terráneas (griega, egipcia o romana). 

También los planetas han tenido importancia en la definición de calendarios.
De hecho, la semana de siete días, de origen babilónico, y modificada tal como
se conoce en la actualidad por romanos y cristianos, tiene carácter planetario66,
como lo tienen algunos periodos importantes en algunos calendarios, que coinci-
den con los de traslación alrededor del Sol de Júpiter o Venus. También de origen
mesopotámico, las actuales divisiones de 12 meses del año, 24 horas del día y de
60 minutos (segundos) de la hora (minuto) tienen como fundamento los sistemas
de numeración mesopotámicos de bases 12 y 60. 

2.7.1. El calendario gregoriano
El calendario civil adoptado internacionalmente en la actualidad es el calen-

dario gregoriano, que además constituye el calendario de las religiones católica y
protestante. La unidad de este calendario es el día, definido como 86.400 segun-
dos de Tiempo Atómico Internacional. El calendario gregoriano consta de años
comunes (de 365 días) y bisiestos (de 366 días). Este día de más se coloca antes
del 1 de marzo y se denomina 29 de febrero. Son años bisiestos todos los años
divisibles por 4, excepto cuando también lo son por 100, a no ser que sean divi-
sibles por 400. Según esta regla, el año 1900 no fue bisiesto pero el año 2000 sí.
El calendario gregoriano se compone de un ciclo de 146.097 días (20.871 sema-
nas), que se repite cada 400 años. La duración media de un año resulta de
365,24250 días, excediendo de la duración del año trópico (365,24219 días) en
tan sólo 26 segundos.

El calendario gregoriano procede, en origen, y con sucesivas reformas, del
calendario egipcio que funcionó durante la práctica totalidad de las dinastías
egipcias, más de tres mil años67. Sobre el 3200 a. C., bajo el reinado de los pri-
meros faraones, se produjo la sustitución del antiguo calendario lunar y de uso
agrícola, compuesto por 12 meses de 30 días (esto es, 360 días), sin más que
añadir cinco días para completar los 365 días, que denominaron epagómenos,
obteniendo el denominado año vago. La diferencia en la fracción de casi un
cuarto de día, provocaba la separación entre el momento del inicio del año y
la crecida del Nilo, anunciada por el orto heliaco de la estrella Shotis (Sirio), lo
que les permitió, en base a la observación del fenómeno durante algunos miles
de años, determinar el denominado periodo shotíaco, esto es, el periodo de
1.460 años en los que se repite la coincidencia del inicio del año con la crecida

51

66 A los cinco planetas conocidos desde la Antigüedad se le añaden los dos más astros más
importantes del cielo: Sol y Luna.

67 Todavía, la simpleza del planteamiento del calendario, que aunque introducía errores por
ser la duración real del año de 365,2422 días, fue utilizado para el cálculo de tablas planetarias y luna-
res por muchos astrónomos hasta el siglo XVI.



del Nilo (aparición de Sirio sobre el horizonte). Así, 1.460 años de 365 días se
corresponden con 1.461 años de Sirio. Es precisamente esta situación la que,
en 238 a. C., durante el reinado de Ptolomeo Euergetes, hace que se introduz-
ca, cada cuatro años, un día epagómeno más, obteniendo una duración media
para el año de 365,25 días.

Casi doscientos años después, los romanos promueven la denominada
reforma juliana. A raíz de la excesiva complejidad del calendario lunisolar que
venían utilizando desde el 450 a. C., Julio César, a propuesta del astrónomo
alejandrino Sosígenes, en el año 46 a. C. (año 708 de la fundación de Roma),
decreta la reforma del calendario adoptando el año egipcio de 365,25 días, esto
es, intercalando un día epagómeno más cada cuatro años. A fin de corregir el des-
fase que se había producido con el antiguo calendario republicano, el primer
año, denominado habitualmente año de la confusión, tuvo 446 días. Los
demás se dividieron en 12 meses, heredados del anterior calendario: Janua-
rius (31) Februarius (29), Martius (31), Aprilis (30), Maius (31), Junios (30),
Quintilis (31), Sextilis (30), September (31), October (30), November (31) y
December (30). El día epagómeno de más se introducía, cada cuatro años, el
dies sextus ante calendas martias; fue denominado bi-sextus, y el año en que
se introducía, bisiesto, nombre conservado hasta la actualidad, denominando
al año de 365,25 días año juliano. Este calendario tuvo tempranamente dos
pequeñas reformas. La primera, tan sólo dos años después de su instauración,
dedicó el mes de Quintilis a César, dándole el nombre de Julius. En la segunda,
77 años después, el senado romano dedicó el mes de Sextilis al emperador
Augusto, dándole el nombre de Augustus, y asignándole los mismos 31 días que
al de Julius; y quitando este día de más al mes de Februarios, que quedó con
28 los años normales y 29 los bisiestos. También en este momento se reorga-
nizaron los demás meses quedando ya con el número de días actuales, esto
es: Januarius (31) Februarius (28), Martius (31), Aprilis (30), Maius (31), Junios
(30), Julius (31), Augustus (31), September (30), October (31), November (30)
y December (31).

En la misma época, herencia del calendario babilónico, se define y
comienza a utilizar en Roma la semana de siete días, dedicados a los planetas:
los dies Lunae, Martis, Mercudi, Jovis, Veneris, Saturni y Solis. También se ha
conservado esta denominación hasta la actualidad salvo para el dies Solis, que
los romanos dedicaron al Sol y que en el año 32768, el emperador Constanti-
no transforma, al adoptar para la cristiandad la semana planetaria romana, en
el dies Dominico, con el fin de cristianizar, como venía siendo habitual, todos
los cultos paganos. En el año 525 se produce una nueva reforma, de interés
puramente religioso. El año da comienzo el 25 de marzo (de la época), equi-
noccio de primavera y día estimado de la concepción de Cristo, mientras que
el día de la Natividad se estima se produjo el 25 de diciembre (de la época),

52

68 Tan sólo dos años antes, en el concilio de Nicea se había establecido la fecha de la Pas-
cua, cuya determinación era, y sigue siendo, rigurosamente astronómica: será domingo de Resurrec-
ción el domingo que sigue a la primera Luna llena inmediata al equinoccio de primavera.



en coincidencia con el solsticio de invierno, día importante en los cultos paga-
nos anteriores. No será hasta el siglo XVI cuando se adopte como comienzo
del año el día 1 de enero.

Sin embargo, debido a que la duración del año trópico es, de media, de
365,2422 días, el uso de años de 365,25 días acumulaba un desfase que fue
detectado algunos siglos más tarde. Este hecho astronómico, junto con algunas
consideraciones religiosas, hace que una bula papal de Gregorio XIII lo modifica-
ra69 en 1582. Esta reforma pretendió ajustar la duración del año del calendario a
la del año trópico, 11 minutos más corto que aquel, y al que se pretende aproxi-
mar. Precisamente el acortamiento se realiza no haciendo bisiestos aquellos años
múltiplos de 100 como se ha mencionado antes.

2.7.2. La fecha juliana
Es un modo de contar tiempos y fijar la fecha de un suceso cualquiera de

manera absoluta, y que no hay que confundir con el calendario juliano. Fue
introducido por José Scalígero en 1582 para evitar dificultades y errores en la
interpretación de fechas históricas debido a los diferentes cambios ocurridos en
el calendario y a la incorporación de años bisiestos.

La fecha juliana (JD, Julian Date) comienza a contarse, en días solares
medios, a partir del día 1 de enero del año 4713 antes de nuestra era. Comen-
zando en el uno, y al mediodía solar, los días se cuentan en orden correlativo.
Dicho año, anterior a la entrada del hombre en la Historia, fue obtenido esti-
mando que se comienza un periodo en el cual coincidió el inicio de un ciclo
metónico (19 años), de un ciclo de repetición de los días de la semana (28 años)
y de un ciclo de indicción romano70 (15 años). De esta manera, la fecha julia-
na que corresponde al día 1 de enero de 2008 (a 0h TU) es 2.454.466,5 y para
el mismo día de 2009 le corresponde la fecha juliana de 2.454.832,5. Eviden-
temente, la diferencia entre ambas será el número de días del año 2008, que
es 366, al ser bisiesto dicho año.

Actualmente se considera la fecha juliana modificada (MJD, Modified
Julian Date), que se obtiene de la siguiente manera sin más que restar a la
fecha juliana el valor de 2.400.000,5 (MJD = JD - 2.400.000,5). Se opera así
para así evitar tanto la cantidad de dígitos en la fecha, como el comienzo a
mediodía, con lo que se evita también el que aparezcan números decimales
(evidentemente a 0h TU). Esta nueva fecha comienza a contar entonces a la
medianoche del día civil.

53

69 En la fecha de la reforma se habían acumulado 10 días de retraso. Su corrección supuso
que el día siguiente al día 4 de octubre de 1582 fuese el día 15 de octubre del mismo año. Por esta
razón, Santa Teresa de Jesús, que murió el día 4 en Alba de Tormes (Salamanca), fue enterrada el día
15 del mismo.

70 Curiosamente, este periodo no tiene relación alguna con la Astronomía, sino que es un
periodo fiscal que el imperio romano utilizaba como sistema para el cobro de impuestos.



2.7.3. El calendario celta

El calendario celta71, al igual que el de muchos pueblos de la Antigüedad,
era de carácter lunisolar, dividiendo el año trópico en meses lunares o lunacio-
nes, las cuales, a su vez, tenían dos partes: la mitad ascendente, que se corres-
pondía desde novilunio hasta el plenilunio, y la mitad descendente, desde la Luna
llena a la nueva otra vez.

La secuencia de los meses es la siguiente: Samonios (30), Dumannios (29),
Rivros (30), Anagantios (29), Ogronios (30), Cutios (30), Giamonios (29), Simiviso-
nios (30), Equos (30), Elenbiuos (29), Edrinios (30), Cantlos (29). Cada uno de ellos
comenzaba con el primer cuarto de la Luna, dividiéndose en dos partes: la pri-
mera de 15 días, ascendente, que suponía el periodo de luz y que incorporaba a
la mitad el plenilunio, y la segunda, de 14 o 15, descendente, que ocupaba el
periodo de oscuridad que incorporaba también en la mitad el novilunio. La dife-
rencia de casi 11 días entre el año trópico y el lunar de 355 días acumula prácti-
camente un mes lunar cada 2,5 años trópicos, pero más preciso y cómodo es
acumular 2 meses lunares cada 5 años, y casi con toda probabilidad sea esta la
razón para que se recoja el periodo mencionado de 5 años.

Aunque no hay información precisa de las razones por las que eligieron
sólo 5 meses de 29 y 7 de 30 días, Gaspani (2000) estudia y da cuenta de las
variaciones lunares y de la eclíptica durante el periodo anterior a la codifica-
ción del calendario, concluyendo que la determinación experimental que
pudieron realizar los druidas celtas durante ese periodo proporcionaría un
valor de 29,53 días. Es precisamente la fracción de 0,03 días de más la que
hace que la solución adoptada sea mejor que la de utilizar 6 meses de 29 días
y 6 meses de 30.

Respecto a los dos meses adicionales, que han sido interpretados como
intercalares, eran introducidos probablemente siguiendo un criterio práctico,
en función de la marcha del Sol y la Luna, suficiente para las necesidades de
carácter lunar. El calendario se muestra, además de como un instrumento litúrgi-
co, como un dispositivo de planificación agrícola y de seguimiento de los ciclos
estacionales. En él se recogen, además de los comienzos de estas, las cuatro gran-
des fiestas celebradas por los celtas en cada una de las estaciones: Samhain,

54

71 Salvo escasas e imprecisas referencias clásicas respecto a la manera de medir el tiempo
por parte de los pueblos celtas, han llegado hasta nosotros, encontrados en Coligny (Francia), los frag-
mentos de un calendario grabado en bronce, datado en el siglo II d. C., que constituye uno de los tres
documentos que aportan más información sobre ellos. Será el que se describa aquí y que, muy posi-
blemente, tuviera validez para todos los pueblos celtas, puesto que es muy probable que en él se reco-
giera por escrito todo el saber astronómico que los druidas de ese pueblo transmitían oralmente desde
hacía siglos, vaticinando por tanto su desaparición. Hay que suponer que dichos druidas poseían
amplios conocimientos astronómicos y matemáticos. Hipólito nos relata que los druidas celtas estu-
diaron asiduamente la filosofía pitagórica, y que sus conocimientos de cálculo y aritmética les per-
mitía realizar acertados pronósticos y predicciones. Mucha de la información recogida en él se ve
confirmada por las fuentes irlandesas, las únicas fuentes celtas que han llegado hasta nosotros sin
romanizar. El calendario en sí será descrito en el capítulo dedicado a los conocimientos astronómi-
cos de los celtas.



Imbolc, Beltaine y Lughnasad72. Su determinación no dependía de la posición
del Sol en la eclíptica73 sino que eran calculadas con el orto heliaco de las
estrellas Antares, Aldebarán, Sirio y Capella74. Sin embargo la primera de
ellas, cuya aparición marcaba el comienzo al año céltico, es la única que está
expresamente indicada en la tabla del calendario, para cada uno de los cinco
años, con la anotación de TRINOX(tion) SAMONI SINDIV(os) (las tres noches
de Samonios comienzan ahora), y para su determinación debía de cumplir
con, además del orto heliaco mencionado, el vínculo lunar (el primer cuarto
de la Luna).

Otra información recogida en el calendario es la referente a los eclipses.
Con un margen de seguridad bastante bueno, los druidas eran capaces de pre-
decir tanto eclipses solares como lunares, basándose en la observación de la
posición de la Luna y sabiendo que los eclipses se producirán en las cercanías
de los nodos de la órbita, esto es, cuando la latitud eclíptica de la misma estu-
viera próxima a 0. Sin tener conocimiento científico de estos conceptos astronó-
micos75, eran capaces de determinar el punto medio de una revolución
draconítica, calculando la época entre la máxima y mínima latitud eclíptica.

55

72 Samhain se corresponde con el primer mes del calendario de Coligny, el mes de Samo-
nios, que señala el comienzo del año, momento en que se abría el Sidh, el mundo de los dioses y los
héroes, y se producía la comunicación entre los vivos y los muertos. Este día se ha conservado en el
actual día de los difuntos, que en nuestro calendario gregoriano se celebra el 1 de noviembre.

Imbolc se celebra en la mitad del periodo invernal, cuando comienza a retroceder el frío y la
oscuridad. Era la fiesta de exaltación del fuego y el agua, y la celebración del nacimiento de los ani-
males, y ha perdurado cristianizada en la fiesta de la Candelaria, que actualmente se celebra el día
1 de febrero.

Beltaine se corresponde con el nacimiento de la vegetación, ya entrada la primavera, momen-
to en que la luz ya ha vencido a la oscuridad. Esta fiesta ha quedado recogida en la actual fiesta de
mayo, que se celebra el primer día de este mes.

Lughnasad, la asamblea del dios celta Lug, de carácter real y patriótico, es una fiesta que garan-
tiza la paz y la abundancia, por lo que se celebra el mes de la cosecha, en la actualidad el día 1 de
agosto de nuestro calendario.

73 Por tanto, parece que no es conveniente asignar una determinada fecha a las festividades,
pues se producirían variaciones, que pueden ser de días, en la verificación del suceso astronómico.

74 Antares: α-Scorpii. Gigante roja de magnitud aparente 1.03. Para la fecha de referencia,
δ=-18º. Verifica su orto heliaco a primeros de noviembre.

Aldebarán: α-Tauri. Gigante roja, binaria, de magnitud aparente 0.84. Para la fecha de referen-
cia, δ=9.5º. Verifica su orto heliaco a mediados de mayo.

Sirio: α-Canis Majoris. Azul y binaria, de magnitud aparente -1.47, la estrella más brillante del
cielo. Para la fecha de referencia, δ=-16º. Verifica su orto heliaco a primeros de agosto.

Capella: α-Aurigae. Gigante roja, de magnitud aparente 0.06. Para la fecha de referencia,
δ=40º. Verifica su orto heliaco a últimos de marzo, comienzo de la primavera.

La fecha de referencia ha sido elegida en 400 a. C., teniendo en cuanta que variará un día sólo
en algunos cientos de años.

75 No hay noticia alguna de que los tuvieran, aunque ya se ha comentado sus relaciones
con los pitagóricos.



2.8. FENÓMENOS Y FACTORES QUE AFECTAN A LAS
OBSERVACIONES ASTRONÓMICAS

Existen una serie de fenómenos, de diferente origen, que afectan a las
observaciones astronómicas. Vamos a tratar sólo aquellos que pueden afectar a
las observaciones a ojo desnudo, o con instrumentos muy simples, como puede
ser un gnomon, una alidada o una alineación determinada por elementos natu-
rales o artificiales. Todos ellos producen errores en la observación que deberán
ser tenidos en cuenta y corregidos pertinentemente en el momento de realizar
los cálculos.

2.8.1. El horizonte real de un lugar
En lo expuesto hasta el momento, se ha supuesto el uso del horizonte astronó-

mico, esto es, el plano teórico, perpendicular a la vertical del lugar, que interseca a
la esfera celeste en un círculo máximo. El horizonte real, proporcionado por el relie-
ve topográfico76, va a suponer una variación de las alturas sobre el horizonte a lo
largo de toda la vuelta sobre el plano acimutal. La variación será tanto mayor cuan-
to más lo sea la diferencia de altitudes de la topografía y la distancia a dichos ele-
mentos topográficos que rodean al lugar de observación. Este efecto hace variar las
posiciones de orto y ocaso de los astros que se observan, y, consecuentemente, el
momento del crepúsculo, haciendo además que disminuya el tiempo que se encuen-
tran sobre el horizonte del lugar. También hace variar las fechas en que se producen
los ortos y ocasos heliacos de los astros, siendo esta variación importante cuando el
relieve es muy acusado tanto en Levante como en Poniente, y no causando práctica-
mente ningún efecto cuando este relieve está al Norte o al Sur.

Por tanto, el estudio de ortos y ocasos de los astros, sean o no heliacos, de los
crepúsculos o de la duración del día y la noche locales, requiere de la definición, más
o menos precisa, del horizonte real del lugar, a fin de poder realizar las oportunas
correcciones tanto a la altura sobre el horizonte como a los acimutes.

56

76 Salvo en el océano, en donde la línea del horizonte terrestre, que separa el agua del cielo,
es prácticamente coincidente con el horizonte astronómico o teórico, aunque en rigor, debido a la
curvatura terrestre, dicha línea está bajo él. Además, este efecto se ve aumentado por la refracción
atmosférica que se estudia a continuación.

Figura 2.24. Variación del acimut del orto de un astro debido al horizonte real.

Orto sobre horizonte real
30º

20º

10º

0º
Altura sobre el horizonte

Trayectoria del astro

Error en acimut debido a la altura

Orto astronómico



Esta corrección para los acimutes, que depende, como no puede ser de otra
manera, de la latitud del lugar, puede estimarse a partir de la expresión siguien-
te: ΔA=h·tagϕ, donde ΔA es el error en el acimut por efecto de un obstáculo de
altura sobre el horizonte h, en un lugar de latitud ϕ.

2.8.2 Refracción atmosférica
De carácter físico es también el fenómeno debido a la existencia de la capa

atmosférica que recubre la Tierra, denominado refracción atmosférica. Cualquier
señal electromagnética, y en concreto la luz visible, se refracta al atravesar dicha
capa, de índice de refracción variable. El valor del ángulo de refracción depende
de la altura sobre el horizonte de la visual al astro observado. Es nulo para visua-
les cenitales, pues el rayo atraviesa las capas atmosféricas de manera perpendicu-
lar, siendo máximo sobre el horizonte77. 

Como medio anisótropo que es, afecta de distinta manera a diferentes longi-
tudes de onda, lo que provoca que incluso la luz blanca del Sol se refracte con dife-
rente ángulo para cada uno de los colores, dando lugar a espectáculos tan
maravillosos como el del Sol sobre el horizonte, achatado y variando de color de
naranja a rojo, conforme más cerca del horizonte está. De hecho, en realidad, la
refracción hace que veamos al Sol justo tangente sobre el horizonte cuando en rea-
lidad está justo por debajo de él78, pues uno de los efectos de la refracción es la de
elevar los astros, adelantando el orto y atrasando el ocaso. 

57

77 El cálculo de la refracción es uno de los problemas que más dificultad plantea para su reso-
lución. De hecho, cualquier observación astronómica que pretenda ser de precisión o de alta precisión
evitará siempre la medida de las distancias cenitales, que deberán ser corregidas de este fenómeno con
formulación siempre empírica, y cuyos modelos siempre son imprecisos. Para una corrección aproxima-
da, puede estimarse el valor del ángulo de refracción, en segundos de arco sexagesimales, y supuesto el
índice de refracción en la capa atmosférica inferior de n0=1.0002927, por la expresión Δz”=60.37”·tag z,
o mejor aún, por la conocida como fórmula de Laplace, Δz”=60.29”·tag z-0.07”·tag3 z. La primera de las
expresiones proporciona precisiones muy aceptables hasta los 50o de distancia cenital, y la segunda da
resultados exactos hasta los 30o de distancia cenital y menores del minuto de arco hasta valores próximos
al horizonte.

78 El valor del ángulo de refracción depende de las condiciones atmosféricas reinantes,
tanto en la trayectoria del rayo, como en el lugar de observación. Estas condiciones atmosféricas deter-
minarán el índice de refracción, siempre próximo a la unidad en la superficie terrestre, y tanto menor
cuanto más nos elevemos. Para unas condiciones medias, el valor de este ángulo es prácticamente
igual al del semidiámetro solar, por lo que se verificará el supuesto indicado.

El sol se ve sobre el horizonte

cuando en realidad está bajo él



También es importante este fenómeno en la observación de las posiciones
acimutales de ortos y ocasos, fundamentalmente para el Sol y la Luna, astros
de dimensiones apreciables. Puesto que la trayectoria aparente está inclinada
respecto del plano de horizonte local en una cantidad igual a la colatitud, la varia-
ción del acimut sobre el horizonte debido a la refracción vale, aproximadamen-
te, ΔA=r·senϕ, donde ΔA es el error en el acimut por efecto de la refracción, de
valor en el horizonte r, en un lugar de latitud ϕ79.

2.8.3. Paralaje astronómica
Se define la paralaje como el ángulo bajo el cual se ve un mismo punto desde

dos lugares (o puntos de vista) diferentes. Las no despreciables dimensiones terres-
tres (en el orden del sistema solar) y la diferente posición de la Tierra en su órbita
alrededor del Sol, hacen que se produzca un fenómeno de paralaje (diurna y anua
respectivamente), al situarse el observador en lugares diferentes, sobre la superficie
terrestre en el primer caso, en la órbita terrestre en el segundo.

Consecuentemente, puede definirse la paralaje diurna como el ángulo bajo
el cual se ve desde el astro el radio terrestre correspondiente al lugar considera-
do80. Esta paralaje será nula cuando el astro esté en el cenit del lugar y máxima
cuando esté sobre el horizonte. En este último caso, se denomina paralaje hori-
zontal. Su valor se obtiene de manera trivial, aunque aproximada, por la expre-
sión P=R/D, donde R es el radio terrestre y D la distancia al astro en cuestión. Para
astros en los que además varía la declinación, este efecto de paralaje diurna
puede hacerse más acusado, sobre todo combinado con la cercanía del mismo a
la Tierra. En el caso concreto de la Luna, el valor real de la paralaje depende, ade-
más de la distancia Tierra-Luna81, de la latitud del lugar de observación y de la

58

79 Las trayectorias aparentes de los astros, en puntos del ecuador (latitud nula), son perpen-
diculares al horizonte por lo que la refracción, a efectos acimutales, no tendrá consecuencias como
muestra la fórmula indicada. Sin embargo, para puntos del entorno de 40º de latitud, como es el caso
que nos ocupa, el error introducido está en el orden de los 20’ de arco, valor que puede resultar no
despreciable en algunos casos. A pesar de ello, puesto que las condiciones atmosféricas suelen ser
similares en las mismas fechas de cada año, el efecto de la refracción sobre el acimut suele ser muy
similar, por lo que al comparar posiciones anuales sucesivas el error queda compensado.

80 Las utilidades y aplicaciones de la paralaje son muchas. Podemos destacar la definición y el
valor de la unidad astronómica fundamental, adoptada en una conferencia de la Unión Astronómica
Internacional (París, 1896), y a la que se asignó un valor medio de la paralaje del Sol de 8,8”, que pro-
porciona una distancia media del Sol a la Tierra de D=206265·6377/8.8”=149.438.517 Km, que equi-
vale a unos 23.439 radios terrestres aproximadamente. También podemos determinar el radio solar por
medio de la paralaje diurna. Puesto que el valor medio del semidiámetro aparente del Sol es de unos
16’=960”, multiplicado por 725 Km (que es la distancia que corresponde a un segundo de arco en el
Sol) nos da un valor de 696.000 Km aproximadamente. Con estos valores también podemos tener idea
del tamaño de las manchas solares.

El fenómeno de la paralaje anua, consecuencia de las diferentes posiciones de la Tierra en su
movimiento de traslación, no tiene ningún efecto en la Astronomía de observación, por lo que no será
tratado aquí.

81 Pues la órbita es, de conformidad con la primera ley de Kepler, elíptica. Como la excen-
tricidad es muy pequeña, la variación de la distancia también es pequeña, contribuyendo poco al
valor final de la paralaje.



59

declinación de la Luna. Esta paralaje lunar provoca que su posición aparente,
entre los momentos de máxima y mínima declinación, pueda llegar a variar en
torno a uno o dos diámetros lunares, situación a tener en cuenta, fundamental-
mente, en la determinación de los ortos y ocasos de la Luna.

2.8.4. Precesión de los equinoccios y nutación terrestre
La precesión82 y la nutación son dos fenómenos que hacen variar las coor-

denadas de los astros, y que se deben fundamentalmente al abultamiento ecua-
torial de la Tierra. La diferente atracción que ejercen el Sol, la Luna, y, en mucha
menor medida, los planetas, sobre las zonas ecuatoriales y polares terrestres hace
que el ecuador varíe respecto del plano de la eclíptica. Esta atracción genera un
par de fuerzas que da lugar a un movimiento giroscópico. La primera de ellas
tiende a llevar al plano del ecuador hacia el Sol (o la Luna en su caso), mientras
que la segunda fuerza proporciona una aceleración complementaria al giro que
realiza la Tierra alrededor del eje del mundo. Esto provoca que el plano del ecua-
dor se mueva respecto del plano de la eclíptica, haciendo girar a la línea de los
equinoccios, y por tanto provocando que el punto Aries se desplace (retrograde).
De los 50” del valor aproximado de la precesión, unos 16” corresponden a la per-
turbación que produce el Sol y los 34” restantes corresponden a la perturbación
producida por la Luna.

Entre las consecuencias más importantes debidas a este fenómeno destacamos
la diferente duración del año trópico respecto del año sidéreo, y la diferente dura-
ción de las estaciones del año, así como la variación de la Estrella Polar83, y el cam-
bio de los signos del Zodiaco84, lo que altera evidentemente el aspecto del cielo
con el transcurrir de los años, eso sí, muy lentamente.

En cuanto a la nutación, se produce básicamente por la atracción que la
Luna ejerce sobre el abultamiento ecuatorial de la Tierra (el Sol también pero en
mucha menor medida), que hace que el cono que describe el eje del mundo por

82 El fenómeno de precesión de los equinoccios fue descubierto por Hiparco, comparando las
longitudes y latitudes eclípticas de una serie de estrellas, cuyas coordenadas dejaron calculadas los sacer-
dotes caldeos en el siglo VI a. C. Con su diferencia y el conocimiento del valor de la oblicuidad de la
eclíptica, Hiparco dedujo un valor de 36” para el desplazamiento anual del punto Aries, origen de las
coordenadas.

83 Actualmente esta estrella es α-UMi (la estrella más brillante de la constelación de la Osa
menor), de nombre propio Polaris, o simplemente Estrella Polar.

84 Se define el Zodiaco como aquella zona de la esfera celeste comprendida entre los para-
lelos celestes de latitudes eclípticas de +8° y -8°, zona en la cual se encuentran todos los planetas
excepto Plutón y la gran mayoría de los asteroides. La definición de diferentes constelaciones realiza-
das por los caldeos y posteriormente por los griegos incluyó 12 en esta zona del cielo, ocupando cada
una de ellas aproximadamente una zona de unos 30° de longitud eclíptica. De esta manera el Sol se
encuentra cada mes sobre una de ellas. Debido a la retrogradación de los equinoccios, desde la época
de Hiparco Aries se ha movido 2.000 años x 50”= 30° por lo que actualmente cuando su declina-
ción es 0°, realmente se encuentra proyectado sobre la constelación de Piscis, aunque se sigue hablan-
do de que el Sol está en Aries. Las doce actuales constelaciones del Zodiaco son: Aries, Géminis, Piscis,
Capricornio, Leo, Tauro, Cáncer, Sagitario, Virgo, Libra, Escorpio y Acuario.



efecto de la precesión no sea tal, sino el centro de una elipse que recorre el polo
verdadero. Este movimiento elíptico es el efecto generado por el movimiento de
nutación, cuyo periodo es de 18 años y 8 meses, que evidentemente coincide
con el de rotación de la línea de los nodos lunares (intersección del plano de la
eclíptica con el plano de la órbita lunar).

La composición de los dos movimientos del polo, uno circular debido a la
precesión, y el otro elíptico debido a la nutación, genera un movimiento senoi-
dal, que es el que recorre el denominado polo verdadero, denominando polo
medio al centro de la elipse de nutación, es decir, a aquel que sólo está afectado
del fenómeno precesión.

2.8.5. Movimiento propio de los astros
Como ya se ha dicho, todas las estrellas visibles forman parte de la galaxia

denominada Vía Láctea, a la que pertenece el Sol. También todas ellas giran
alrededor del centro de esta galaxia, siendo su desplazamiento sobre el fondo
de la gran mayoría de estrellas más lejanas, y por tanto prácticamente inmóvi-
les, más perceptible cuanto más cerca están del Sol, y que habitualmente, pre-
cisamente por la cercanía, corresponde a las más brillantes. A este
desplazamiento se le denomina movimiento propio, y es muy acusado en algu-
nas de las estrellas más brillantes como Sirio, Arturo o Rigel, que en lo que va
de era, se han desplazado hasta casi 1o, equivalente a 2 diámetros lunares, y
que en observaciones de alguna precisión a los largo de grandes periodos de
tiempo es perfectamente detectable. El efecto es, sin embargo, mucho menos
perceptible sobre los ortos y ocasos de estas estrellas, aun dotadas de un movi-
miento propio muy acusado.

60



3. LOS PUEBLOS CELTAS

Veneran sobre todo a Mercurio, del que poseen numerosas representa-
ciones. Lo tienen por el inventor de todas las artes y por el guía en las vías y
caminos, y creen que tiene la máxima competencia en las ganancias y los
asuntos comerciales. Tras él adoran a Apolo, Marte y Minerva, de los que tie-
nen una concepción aproximada a la del resto de las gentes: Apolo aleja las
enfermedades, Minerva enseña los principios de las técnicas artesanas, Júpi-
ter detenta el imperio celestial, Marte dirige las guerras. Es a esta deidad a la
que, cuando deciden entrar en combate, prometen dedicar el botín.

Sobre los dioses celtas. La guerra de las Galias. Julio César (6, 16).

La reconstrucción de la sociedad europea desde tiempos paleolíticos hasta
su entrada en la Historia es posible en la actualidad gracias a los avances arqueo-
lógicos, que se presentan como la única vía de conocer la vida y gentes prehistó-
ricas. Ya en los albores de la Historia, en la época protohistórica, comienzan a
aparecer otros elementos que ayudan considerablemente a su estudio y conoci-
miento. Sin embargo, son escasas, en comparación con otras culturas y pueblos,
las informaciones que poseemos en la conformación, hasta su estructura final, de
los pueblos que fenicios, griegos y romanos encontraron en Europa central y occi-
dental en general, y en el noroeste de la península ibérica en particular, y a los
que los griegos dieron el nombre de keltoi. 

En primer lugar, aunque sin ningún orden de prelación, está la Arqueología.
Avances metodológicos de importancia, junto con el auxilio de ciencias como la
Antropología, permiten aportar una ingente cantidad de datos sobre los hábitat
de estos pueblos, su organización socioeconómica, su ideología y sus ideas del
más allá. Las inscripciones encontradas en las excavaciones, por escasas, se pre-
sentan como muy valiosas, al estar caracterizado este pueblo por una transmisión
oral del conocimiento, que no dejó listas de reyes o leyendas mitológicas. Desta-
camos, entre estas fuentes epigráficas, el bronce de Botorrita (España), el calen-
dario de Coligny (Francia) y la inscripción de Vercelli (Italia).

61



En segundo lugar aparecen las fuentes literarias clásicas, en las que, con
informaciones en general de segunda mano, con problemas debido al escaso
conocimiento geográfico de los escritores y la idealización que muchos de ellos
hacían sobre las gentes que escribían, aparece un cuadro con muchas lagunas
e incluso contradicciones. A pesar de ello, existen algunos documentos de un
valor inestimable, entre los que se puede destacar el texto de La Guerra de las
Galias, que Julio César escribió durante la conquista romana de las mismas, y
en la que se recogen aspectos precisos e inéditos de la vida y sociedad gala,
perfectamente extrapolables a los pueblos celtas del entorno. También nos
informan de los keltoi Avieno, Hecateo, Herodoto, Estrabón, Diodoro, Jenofon-
te o Posidonio, por nombrar sólo a algunos de los más destacados escritores e
historiadores grecolatinos.

Por último, la reconstrucción de la vida y sociedad celta es posible gracias a
la épica irlandesa. La isla de Irlanda, junto con la zona escocesa, que no fueron
romanizadas, conservan la lengua85, leyendas e historias que, aunque escritas
durante el periodo cristiano86, venían transmitiéndose de manera oral desde las
centurias anteriores a la era cristiana.

3.1. DEL NEOLÍTICO AL CALCOLÍTICO EN EUROPA 
CENTRAL Y OCCIDENTAL

Con el inicio del tardiglaciar, la población del centro y el oeste europeo tuvo
que aclimatarse a unas nuevas condiciones de vida87. Estas, mucho más favora-
bles a la subsistencia, permitieron nuevas posibilidades recolectoras, que, añadi-
das a la hasta entonces casi exclusiva actividad cazadora, contribuyeron a un
aumento considerable en la población. Con este panorama, aunque con un retra-
so de unos 2.000 años respecto de otros lugares, da comienzo en la península
ibérica y en toda la costa atlántica europea el fenómeno neolítico, que durante
los siguientes milenios posibilitará la estabilización de la población y la consolida-
ción de la economía.

En el periodo denominado Neolítico lejano o antiguo, se produce y se con-
solida la revolución más importante realizada por el hombre de la época: la
sedentarización, cuyos orígenes siguen siendo un misterio, aunque tienden a ser

62

85 El gaélico deriva directamente del tronco de lenguas indoeuropeas.
86 Las historias más antiguas que se conservan son hibernias, del siglo IX, supuestamente

copiadas de manuscritos procedentes del siglo VI y VII. Sin embargo, lo esencial se ha conservado en
documentos de los siglos XI y XII. Destacan, fundamentalmente, tres series o ciclos: el Ciclo del Uls-
ter, el Ciclo de Finn y el Ciclo Mitológico.

87 En esta época concluye el último periodo glaciar, con el recalentamiento de Alleröd
(9000-8500 a. C.), al que sucede un periodo preboreal, templado y bastante seco, y otro boreal,
fresco y húmedo, que en nuestra región da lugar al denominado clima atlántico, prácticamente
igual al existente en la actualidad. De hecho, la vegetación y la fauna entonces existentes hubieran
permanecido idénticas hasta ahora de no haber intervenido la mano del hombre para romper el
equilibrio natural.



adscritos a un fenómeno más cultural y social que a uno económico como pudie-
ra suponerse originalmente. Esto conllevó la domesticación de los animales de los
que el hombre se alimentaba y que serán el origen de las especies domésticas88.
También se produce el avance en la agricultura: el hombre comienza a seleccio-
nar las semillas, fundamentalmente de cereales y leguminosas, y a roturar los
campos, permitiendo así que el proceso agrícola avanzara notablemente. De esta
época son también las primeras navegaciones mediterráneas, probablemente de
cabotaje, que permitieron la rápida expansión de las innovaciones producidas
siempre en primer lugar en Oriente, hacia las regiones del Mediterráneo, pudien-
do afirmarse que gracias a estas navegaciones se neolitizó toda la franja marítima
del sur de Europa, evidentemente tanto más tarde cuanto más nos traslademos
hacia Occidente. También de la época es la revolución cerámica. Aunque la moti-
vación de su fabricación es un misterio, coincide con la necesidad de almacenar
los productos de la agricultura en un entorno sedentario. La gran variedad de for-
mas y adornos sobre las cerámicas se convertirán en algo único para cada pueblo
y cultura, en cada época89.

En Oriente Próximo se construyen los primeros asentamientos permanentes
en las fértiles llanuras del Tigris y Eufrates, permitiendo el desarrollo de lo que será
el germen del imperio mesopotámico: la cultura de Uruk. Esta se desarrolla a par-
tir del 3500 a. C., en la Baja Mesopotamia, comenzándose a construir las prime-
ras ciudades, que, con el tiempo, tuvieron determinados poblados alrededor con
el fin de abastecerla, y con una estructura equivalente a la de un estado.

En Egipto puede considerarse inaugurado con la unificación del Alto y Bajo
Egipto, en guerra en los últimos siglos y bajo el mandato del legendario Nemes90,
uno de los mayores imperios antiguos: el imperio egipcio. A partir de ese
momento, sus habitantes pasan de la Prehistoria a la Historia de manera brusca.
Durante los años que transcurren del 3200 a. C. al 2755 a. C. se extiende el
denominado periodo predinástico, en el que se incluyen las dinastías I y II.

El siguiente periodo es el denominado Neolítico medio, caracterizado por la
expansión de las actividades económicas y una organización social más avanzada,
aunque no pueden fijarse para él unos límites temporales precisos. Se identifican
habitualmente sociedades en las que el consumo de carne se limita casi exclusiva-
mente a animales domésticos y la agricultura aseguraba lo más esencial de la ali-
mentación. En la península ibérica este periodo está representado en la llamada
cultura de los sepulcros de fosa, sólo conocida por sus inhumaciones (Cataluña), y

63

88 Según técnicas de datación de C14, se ha encontrado como fecha probable para la
domesticación del carnero, en el actual Irak, el 8600 a. C., y el 7000 a. C. para la cabra en el actual
Irán, regiones en las que el fenómeno de neolitización comenzó alrededor del 9000 a. C. En la
región europea de la Dordoña francesa se han encontrado pruebas de domesticación del perro
sobre el 9600 a. C.

89 De hecho, el que sea un material que se conserve, aun roto y fraccionado, en los yaci-
mientos y excavaciones, se ha convertido en una poderosa herramienta para arqueólogos y prehisto-
riadores, ya que permite la datación y clasificación de cualquier otro material encontrado con él.

90 Identificado con el rey Namer, fundador de la primera dinastía egipcia, y unificador, como
así lo atestiguan diferentes documentos de la época, de las dos tierras, el Bajo y el Alto Egipto.



la cultura de Almería, cuya fase reciente es un Calcolítico precoz, que dará lugar,
un poco más adelante, al desarrollo de la cultura de Los Millares.

En el Occidente europeo y la fachada atlántica y meseta peninsulares, en el
periodo comprendido entre el 3000 y el 1750 a. C., denominado Neolítico cerca-
no o reciente, se producen dos fenómenos más o menos simultáneos: el megali-
tismo91 y la creación y expansión de la cultura campaniforme. Ambos son
fenómenos exclusivos occidentales, cuyos focos, más importantes para el caso
megalítico y que poseen los ejemplares más bellos, se localizan al oeste de Francia
(Bretaña), sur de Inglaterra (Britania) y suroeste de la península ibérica (Alentejo,
Algarve, Andalucía y Extremadura). Es a partir de entonces cuando se incorporan
a la sociedad nuevas ideas religiosas, asociadas al fenómeno megalítico, y la poten-
ciación de este mundo debido al impacto producido por la asimilación de las acti-
vidades mineras que ya se habían desarrollado en Oriente Próximo.

La cultura megalítica propició, entre otras cosas, una nueva ordenación de la
población en clanes, organizados en torno a clases guerreras dominantes, que, fun-
damentalmente, rivalizaban por el control de la incipiente metalurgia. En la penínsu-
la ibérica, concretamente en el sureste, esta situación permitió el desarrollo de la
cultura de Los Millares (Almería), que pervivió casi todo el III milenio a. C. y de -
sarrolló una nueva forma de vida en torno a una gran ciudad en la que, además, se
separó por primera vez el recinto dedicado a los vivos del dedicado a los muertos.
Sin embargo la cultura megalítica no afectó a todas las regiones por igual, ya que, por
ejemplo, la meseta peninsular quedó bastante al margen de este fenómeno, aun
estando rodeada por muestras megalíticas en Portugal, Galicia, Andalucía, Extrema-
dura o Cataluña. Puede decirse que en esta región sólo existió un fenómeno mega-
lítico de segundo orden, del que en la provincia de Ávila puede destacarse como más
significativo el dolmen de Bernuy Salinero, sepulcro de corredor construido con
ortostatos de granito, con una cámara poligonal casi circular y un pasillo de acceso,
previsiblemente utilizado entre el IV y el II milenio a. C., aunque existen otros, de
mucha menor entidad, sin estudiar a fondo, localizados en el Valle Amblés o en sus
cercanías92.

También, al final de este periodo neolítico, comienzan a conocerse los pri-
meros objetos metálicos (inaugurando así la Edad del Cobre o Calcolítico), a veces
importados, pero que en principio no supusieron modificaciones en el estilo de
vida, pues la industria lítica siguió en auge durante mucho tiempo. Los más anti-
guos vestigios de la metalurgia del cobre se encuentran en Italia, Alpes, Cerdeña
y el sur de España, expandiéndose a partir de estos focos hacia el Norte y el

64

91 Se suelen considerar monumentos megalíticos todas las sepulturas colectivas, dólmenes,
galerías cubiertas, hipogeos, menhires y monumentos derivados, aunque en rigor no sean megalitos.

92 Situados en el término municipal de Amavida, existe una pareja de dólmenes, constituido
cada uno de ellos por una gran ortostato orientado hacia la sierra de Ávila, en dirección aproximada este-
oeste, y otras losas verticales más pequeñas alrededor, sin acabar de cerrar el recinto. No han sido, a la
fecha actual, excavados. También pueden mencionarse el «crómlech formado por dos círculos concén-
tricos de grandes piedras, atravesado longitudinalmente por un pasillo de igual estructura», como reza
en el Inventario Arqueológico Provincial en referencia a la población de Muñogalindo, o el de Villanue-
va del Campillo, similar a los de Amavida, y con orientación noroeste-sureste.



Oeste, pero de manera desigual en las diferentes regiones. De mediados del
periodo Calcolítico es también la cultura del vaso campaniforme, probablemen-
te creada en el norte de la península ibérica, y que se extendió por toda Europa
entre el III y el II milenio antes de Cristo. Este periodo campaniforme, caracteri-
zado por la fabricación de cerámica fácilmente identificable, no tanto por la
forma93 sino por el tipo de decoración, impresa y muy cuidada, constituye la últi-
ma fase del periodo Calcolítico y precede inmediatamente a la Edad del Bronce
antigua.

3.2. LA EDAD DEL BRONCE EUROPEA: LOS CAMPOS DE
URNAS

En 1750 a. C., se instaura la I dinastía babilónica, cuyo primer rey, Hammu-
rabi, reunificó el antiguo imperio mesopotámico. En el valle del Nilo comienza el
denominado Imperio Nuevo, de 1750 a. C. a 1070 a. C., en los que las dinastías
XVIII a XX condujeron a Egipto a un nuevo florecimiento y nuevas conquistas en
Asia, ocupando una gran parte del Oriente Próximo, y llegando a poseer la casi
totalidad de la península etíope por el Este, y hasta la cuarta catarata al Sur. De
esta época son los faraones más conocidos, como Akenatón, que nos dejó una
ciudad entera dedicada al culto del Sol; Tutankamón, cuyo tesoro, descubierto en
su inviolada sepultura del valle de los Reyes, es el único que nos ha llegado de
manera completa, o Ramsés II, que frenó a los hititas en la batalla de Qades y pro-
porcionó un largo periodo de paz a Egipto. 

A mediados del II milenio a. C. Palestina fue conquistada por las tribus
hebraicas, al mando de Moisés, tras el éxodo masivo de Egipto producido por el
periodo de opresión al trabajar en la construcción de las ciudades de Pithom y
Ramsés. Poco después de la instauración de las doce tribus de Israel, se sucedie-
ron en el trono Saúl, David y Salomón, constructor del templo de Jerusalén.

En Fenicia, grupos semíticos asentados hacía algunos miles de años en la
costa siriolibanesa del mar Mediterráneo fundaban, en la segunda mitad del II
milenio a. C., ciudades como Tiro, Sidón o Biblos que, en origen, no tenían nin-
guna relación entre sí salvo que rivalizaban y guerreaban con frecuencia contra el
expansionismo de sus vecinos hititas, egipcios y asiriobabilónicos. Sin embargo,
nunca se agruparon para formar un estado.

De esta época es también la civilización minoica o cretense que entre el
2000 y 1700 a. C. se había establecido en la isla de Creta, a partir de gentes indo-
europeas anatólicas mezcladas con la población autóctona; se trata de una cultu-
ra importante que entre 1700 y 1400 a. C. conoció su apogeo hasta que fue
conquistada por los predecesores de los pueblos griegos: los aqueos. Estos pue-
blos se distribuyeron por toda la península helénica, dando lugar a la época de

65

93 La forma más conocida, pero en ningún caso la más habitual, es una vasija en forma de
campana invertida, de la que toma el nombre.



las grandes conquistas (Troya, por ejemplo) y expediciones a lugares lejanos, que
se transformaron en mitos y epopeyas, y que Homero recogió en La Odisea y en
La Iliada, y duró hasta aproximadamente el siglo XII a. C., momento en el cual se
derrumbó esta civilización aquea, heredera de la minoica.

Con el fin de la cultura campaniforme, que se puede fijar sobre 1750 a. C.,
se detecta en la península la reaparición de grupos trashumantes de gran movilidad
que utilizaron, por primera vez, el oro como riqueza y adorno personal. También
comienzan a aparecer los primeros puñales de bronce, material que, junto con
dicha cultura, pervivió hasta aproximadamente el inicio del Bronce Medio, y que
en la actual España alcanzó su máxima plenitud con la cultura de El Argar (Alme-
ría), que inauguró la primera cultura urbana del occidente europeo, y a la que
se sumaron rápidamente las zonas del suroeste peninsular (Cádiz, Huelva, Sevi-
lla). Estos grupos, considerados marginales a la cultura de Los Millares, desprendi-
dos de todo lastre religioso y megalítico, lograron imponerse por su superioridad en
la metalurgia, quizá aprendida de contactos mediterráneos. Este proceso de avan-
ces técnicos y vida urbana, que provocó un enriquecimiento de ciertos sectores de
la población llevándolos al control y dominio de los núcleos urbanos, concluye con
el comienzo del primer milenio a. C., y da lugar a la aparición del reino unificado
de Tartesos, centrado en el bajo Guadalquivir, que llegó a controlar, según fuentes
clásicas, el territorio de la península que va desde Lisboa a Cartagena.

Es a comienzos de la etapa del Bronce final (sobre 1250 a. C.) cuando se
detecta el establecimiento de una considerable uniformidad cultural en buena
parte de Europa central y occidental, expresada sobre todo en el nivel de las eli-
tes dirigentes. 

66

Figura 3.1. La cultura de los Campos de Urnas en 1200-900 a.C.

Cultura occidental de 
los Campos de Urnas

Cu
ltu

ra
 d

el
 B

ro
nc

e 
ta

rd
ío

 d
e 

la
 E

ur
op

a 
oc

ci
de

nt
al

Pueblos del mar



Simultáneamente a este proceso, desde Centroeuropa comenzó a trasladar-
se, hacia el Oeste, la cultura de los Campos de Urnas, antecesores de los pueblos
celtas que más tarde se desarrollarían. Los métodos agrícolas y ganaderos utiliza-
dos fueron exportados, junto con grandes masas de población, a otros lugares,
permitiendo crear una sociedad autoabastecida y con excedentes. Portaban con
ellos unas nuevas ideas religiosas que imponían el rito de la cremación del cuer-
po, que conllevaba la conservación de las cenizas en urnas de cerámica. La esca-
sa densidad de población local en la época permitió el rápido asentamiento de
los recién llegados, que impusieron su lengua (indoeuropea). Evidentemente, esto
dio lugar a la acumulación de riquezas por parte de unos pocos, que impondrían
con el tiempo el fenómeno del caudillaje y el nacimiento de la aristocracia, en lo
que influyó notablemente el fenómeno social casi permanente de la guerra entre
pueblos. La cultura de los Campos de Urnas penetró en la península por el sur de
Francia, ocupando toda la actual Cataluña y el valle bajo del Ebro. Mientras, en
el norte y oeste peninsular se encuentran ya en la fase tardía del Bronce, que dará
más tarde lugar a la cultura de la Meseta, coincidiendo con el desarrollo de la
época hallstáttica, que se producirá en el futuro inmediato en Centroeuropa,
como sustituto de los Campos de Urnas.

3.3. LA I EDAD DEL HIERRO: LA CULTURA DEL HALLSTATT94

Al comienzo de esta época, Babilonia, con Sargón II a la cabeza, conquista
para el imperio asirio la casi totalidad de la península de Anatolia, la franja sirio-
palestina y la isla de Creta, trasladando su sucesor la capital del imperio a la gran
Nínive, antiguo centro religioso asirio, que lo sería hasta el final de los días del
imperio, sobre el 500 a. C. en que fue conquistada por los persas.

En Egipto se inicia el llamado tercer periodo intermedio, que empobreció
enormemente el país, a cuya conclusión, en 664 a. C., comienza el denominado
Egipto tardío, periodo complejo y gris, que definitivamente marca el comienzo
del fin del fastuoso imperio conocido hasta el momento.

En Palestina, la decadencia del reino de Israel se opone al resurgimiento del
reino de Judá, hasta que la victoria de Nabucodonosor II sobre Egipto hizo que
cayera bajo dominación neobabilónoica, tomando Jerusalén, saqueando el tem-
plo y poniendo fin al reino de Judá, sobre el 587 a. C.

67

94 Yacimiento localizado en el centro de Austria, a unos 50 kilómetros de Salzburgo, en el
borde de un profundo lago de un valle alpino situado sobre un enorme depósito de sal gema. Preci-
samente la existencia de sal habría permitido a la gente de la época alcanzar un nivel de riqueza ele-
vado, con amplios contactos comerciales tanto con el entorno cercano como con etruscos y griegos,
conforme a la información proporcionada por los materiales procedentes de las casi dos mil tumbas
excavadas. Conocido desde 1724, en que fuera encontrado el cuerpo de un minero prehistórico, da
nombre a toda la época precéltica, que se corresponde aproximadamente con la I Edad del Hierro
centroeuropea.



Las ciudades fenicias sucumben a la presión asiria producida durante el siglo
VIII a. C., convirtiéndose en protectorados babilónicos con Nabucodonosor, y
posteriormente en satrapías persas. Sobrevivieron sus colonias recién fundadas,
con Cartago a la cabeza.

También, a partir del siglo VIII a. C., se comienzan a estabilizar los estableci-
mientos humanos a ambos lados del mar Egeo, produciéndose un fuerte crecimien-
to demográfico y apareciendo nuevos lugares de culto o santuarios, que serán el
germen de las nuevas ciudades, gobernadas por una aristocracia guerrera, dueña de
la tierra, que protegía a los que la trabajaban a cambio de una parte del fruto de su
trabajo. La sustitución de las familias gobernantes por tiranos permitió la redacción
de leyes de igualdad, primer paso para llegar a la democracia.

El inicio de esta época coincide también con la fundación legendaria de
Roma (754 a. C.), colonia etrusca de Alba Longa, que, librada del poder de esta,
se convirtió en el centro del último de los grandes imperios antiguos.

A partir del 750 a. C., el contradictorio sistema de relaciones sociales centro-
europeo, formado en los Campos de Urnas, se desestabiliza y derrumba, debido
fundamentalmente a un cambio profundo en el clima, que condujo a mermas
considerables en la producción agraria. El aumento de la pluviosidad y el enfria-
miento del clima indujeron avances de los glaciares alpinos, interrumpiendo la
obtención de cobre y, por tanto, la producción de bronce. Coincidiendo con esta
gran dificultad, se comienza en la misma zona a crear una metalurgia del hierro,
iniciando la producción del mismo, ya que tan sólo era conocido por algunos
objetos llegados en la época desde Oriente Próximo y del mar Egeo.

68

Figura 3.2. La cultura del Hallstatt (750-450 a. C.).

Hallstatt

Cultura 
de la 

Meseta

Cultura de los Campos
de Urnas catalanes

Cultura de 
castros gallegos

Ca
m

po
s 

ta
rd

ío
s 

de
 la

 E
da

d 
M

ed
ia



Es entonces, y a raíz de contactos comerciales con los pueblos griegos, cuan-
do surge la cultura del Hallstatt, cuyas gentes, bajo el mismo principio de control
de la población por parte de jefes y aristocracia gentilicia que en los Campos de
Urnas, comienzan a dominar a todos aquellos pueblos próximos que habían que-
dado atrasados en su evolución.

Esta relación con los pueblos mediterráneos se vio intensificada por la fun-
dación, en 600 a. C., de la colonia griega de Massalia (la actual Marsella) como
cabeza de puente, a la que luego se unieron otras como Emporion (la actual
Ampurias) más al Sur, ambas rodeadas de pueblos celtas, de los que se da
cuenta por primera vez en las fuentes literarias antiguas y con los que inicia-
ron unas relaciones comerciales que no concluirían hasta muchos siglos des-
pués. A esos contactos se añadían los que se tenían con la Europa central por
medio de los corredores fluviales (Ródano, Danubio, Po o Sanoa) y los pasos
alpinos, lo que permitiría, más adelante, distinguir la cultura hallstáttica occi-
dental de la oriental, más influenciada por las culturas de oriente próximo y de
los pueblos de las estepas.

Esta nueva sociedad, presa de un extraordinario dinamismo basado entre
otras cosas, además de en el comercio mencionado, en la riqueza proporcionada
por sus minas de sal95, se propagó por toda Europa, conduciéndola, durante los
siguientes trescientos años, a una situación que le permitiría frenar a los pueblos
orientales (escitas, cimerios, hunos, ávaros, húngaros...) que sistemáticamente
efectuaban razias en centroeuropa. Sin embargo, y debido a estas vicisitudes, des-
arrollarán una cultura guerrera en la que la lucha a caballo predominaba, y cuya
posesión era un símbolo de poder y valor.

Con el sistema social y económico en marcha, aparecen las figuras de los
príncipes, que basarían su poder, además de en el comercio de objetos preciosos
con la zona mediterránea, en la posesión de tierras y excedentes agrarios, que a
su vez deberían permitir un incremento demográfico significativo. En estas condi-
ciones, parece lógico pensar que se produciría una fuerte jerarquización que con-
llevaría la acumulación de poder, intensificado por estrategias como las alianzas y
relaciones de conveniencia. La población se agrupa en torno a las denominadas
residencias principescas, que dominaban un vasto territorio. Es probable que se
tratara de poblaciones dependientes, con un estatus casi servil a modo de clien-
tela feudal similar a la que César alude para la Galia. También ahora se modifican
las formas de enterramientos, rompiendo con los antiguos rituales funerarios, ten-
diendo progresivamente hacia la inhumación, en vez de a la consolidada crema-
ción de la época anterior, con ricos ajuares decorados con símbolos que
posteriormente, en la época céltica, aparecerán de manera habitual. Es en esta
época cuando se localizan las denominadas tumbas principescas, enterramientos

69

95 La extracción de sal a gran escala tiene lugar, además de en esta zona austriaca, en la
región alemana de Saale o en la francesa de Mosela, cubriendo, junto con otros yacimientos de menor
entidad, una necesidad cada vez mayor, pues permitió una mejor conservación de los alimentos que
automáticamente se tradujo en una reducción del hambre y las deficiencias nutritivas.



de nobles bajo túmulos, junto con sus ajuares y pertenencias, y que alcanzan su
máxima expresión al final del periodo hallstáttico.

El apogeo del Hallstatt coincidió con el hundimiento del mundo micénico,
la desaparición del imperio hitita y los movimientos de los pueblos del mar sobre
las posesiones asiáticas de Egipto. El despliegue de aquellos pueblos, desde Cen-
troeuropa hasta la costa atlántica europea, incluyendo la península ibérica96, pro-
dujo una fusión con la población indígena. Estos pueblos celtas, o quizá aún
mejor, protoceltas, trajeron consigo la metalurgia del hierro, algunas influencias
coloniales mediterráneas y un lenguaje de raíces indoeuropeas comunes.

3.4. LA II EDAD DEL HIERRO: LA CULTURA DE LA TÈNE97

[...] el Ister98 atraviesa la totalidad de Europa, naciendo entre los celtas,
quienes, salvo solamente los cynesios, son la mayoría de los moradores del
oeste de Europa, y fluyendo así cruza Europa desembocando en la frontera
de Escintia.

Descripción del territorio de los pueblos celtas, 
entre los cynesios y los escitas. Herodoto (IV, 49)

Al inicio de esta época, Babilonia y Palestina son ya satrapías persas. En Egip-
to es el momento de la fundación, por parte de mercaderes griegos, de factorías
que permitirán un nuevo renacimiento de la parte norte del país. Se inician poco
después las campañas de la conquista persa y la liberación, sobre el 410 a. C., por
parte de descendientes de reyes helenos.

Por todas las costas de la península ibérica los navegantes cartagineses
refundan las colonias originales fenicias, iniciando unas relaciones comerciales
con sus habitantes que durarían hasta la derrota de Cartago por Roma en las
guerras púnicas.

La llegada de la democracia a la región del mar Egeo supuso un cambio radi-
cal en la concepción política de la época y marcó el comienzo, en 477 a. C., de
la Grecia Clásica, bajo el poder proporcionado por la Confederación Ateniense o
Liga de Delos.

En esta época, Roma fortalece el poder aristocrático que provocó, con el
paso del tiempo, la redacción de leyes igualitarias para plebe y patricios, la ins-
tauración de una estructura organizativa y social importante y de un poderoso y
disciplinado ejército. Esta situación, junto con el continuo rechazo de invasores

70

96 En realidad, el despliegue se produce tanto hacia el Oeste (hasta Gran Bretaña y la penínsu-
la ibérica) como hacia el este (hasta Bohemia y Eslovaquia) de Europa, entre los siglos VII y VI a. C.

97 Yacimiento localizado en Suiza, junto al lago Neuchâtel, cuyos primeros hallazgos fue-
ron publicados a mediados del siglo XIX, con abundantes objetos, muchos de ellos metálicos, y
ofrendas votivas al más puro estilo celta, detectados luego en multitud de yacimientos de la época
y posteriores.

98 Danubio.



galos y sabélicos, condujeron a Roma a un necesario expansionismo: Sicilia, Cer-
deña y norte de Italia en la 1.ª guerra púnica; el imperio bárquida de Hispania99

en la 2.ª guerra púnica (Escipión derrota a los cartagineses en Ilipa, Alcalá del Río,
sobre el 206 a. C.); y Cartago en la 3.ª guerra púnica. Durante más 300 años, la
Roma republicana conquistó y controló prácticamente todo el mundo conocido
del que, estabilizadas sus fronteras en 117 d. C. con el reinado de Adriano, cons-
truyó un imperio que, iniciado con Augusto, sucumbió con las invasiones de los
pueblos germánicos en el siglo IV d. C.

A mediados del siglo V a. C. confluyen una serie de causas que, en un breve
espacio de tiempo, provocan el colapso de la cultura hallstáttica. Pueden citarse
como más significativas el aumento espectacular de la población en la zona peri-
férica, que supondría el comienzo de migraciones, una relativa pérdida de pro-
ducción en la zona central de la cultura, una reordenación de las direcciones
comerciales que hasta entonces se venían produciendo, causadas fundamental-
mente por cambios políticos en el Mediterráneo100 y un cada vez mayor enfren-
tamiento entre los principados del interior con las jefaturas guerreras de las
poblaciones periféricas. De esta manera, granjas y aldeas sustituyen a las residen-
cias principescas, aparecen ya tumbas con ajuares más igualitarios y excavadas
simplemente en tierra, que reemplazan a los ricos enterramientos anteriores, y se
detecta la aparición de nuevas ideas y gustos estéticos. En estas circunstancias
comienza la denominada II Edad del Hierro, que ha venido siendo definida como
la cultura de La Tène, y que se desarrolla en toda Europa central y occidental a
diferentes velocidades, pero que suele englobarse entre el 450 a. C. y el momen-
to de la ocupación romana, concluida en cada lugar en un momento diferente, y
que aproximadamente coincide con el cambio de era.

De esta época, que ya podría considerarse Protohistoria, tenemos algunas
referencias clásicas. Sabemos que está caracterizada por la prodigiosa expansión,
fundamentalmente militar, de los pueblos celtas, desarrollada aproximadamente
entre 400 y 200 a. C., en contraposición con las relaciones más comerciales pro-
pugnadas por los príncipes hallstátticos. Estas fuentes nos informan de la existen-
cia de mercenarios celtas en los ejércitos griegos y púnicos ya al comienzo de esta
época; en 390 a. C., los galos, que ya habían ocupado el norte de la península
itálica quebrando el poder etrusco, saquean Roma; en 279 a. C. toman y expo-
lian el santuario de Delfos; en 270 a. C. los gálatas ocupan el centro de Asia
Menor. Incluso Alejandro Magno, temeroso por la seria amenaza que sobre los
Balcanes ejercían estos pueblos, se vio forzado a intervenir. Ya a partir del siglo II
a. C., con la presión ejercida por los romanos en el Sur, los reinos helenos por el
Este y los dacios y germanos por el Norte, el proceso de empuje celta se invirtió,

71

99 Roma ya había ocupado la totalidad de la costa mediterránea de la península ibérica en
el 264 a. C. La segunda y tercera guerras púnicas le permitieron anexionarse, entre 264 y 202 a. C.,
el resto de la península, salvo Galicia y la costa cantábrica, que fue conquistada por Julio César entre
el 60 y el 44 a. C.

100 Etruscos y púnicos se enfrentan en el mar de Córcega en 535 a. C.; Marsella decae en la
misma época y se clausura su puerto, evitando el paso de productos griegos hacia el interior.



llevando probablemente a estos a las migraciones, precisamente hacia el
único lugar por el que no tenían enemigos: el Oeste, las islas británicas, la Bre-
taña francesa y la península ibérica. Es probable que se produjera entonces
algún movimiento de gentes, en algunos casos probablemente de familias y
poblaciones enteras que, con sus enseres, ganado y una nueva manera de
pensar, se mezclarían con las poblaciones autóctonas, dando lugar a los pue-
blos celtas ya conformados que conocerían los romanos y cartagineses en la
invasión de la península.

Estas expansiones y migraciones se produjeron de manera diferente en los
diferentes lugares que habitaban los pueblos, que ya pueden considerarse celtas,
de la cultura de La Tène.

Los gálatas, celtas separados de los invasores de Grecia, ocuparon la penín-
sula anatólica por invitación del rey de Bitinia101. La lejanía de centroeuropa de
los tres pueblos gálatas (tolistobogios, trocmios y tectosages102) les permitió tener
una relativa independencia, si bien conservaban el fondo de las costumbres que
llevaron con ellos103. Con el intervencionismo romano en Asia Menor, la Galacia
terminó por convertirse en una provincia romana.

72

101 Estado de la época, situado al norte de la península de Anatolia.
102 Existe un pueblo homónimo en la Galia, como es habitual en muchos de los pueblos celtas.
103 Como por ejemplo, según nos relata Estrabón, la existencia de un lugar de reunión deno-

minado Drunémeton, que indica cultos druídicos de manera evidente.

Figura 3.3. Los celtas: la cultura de La Tène (450-100 a. C.), según Ruiz Zapatero y modificado por
el autor.

BRITANOS

GALOS

GÁLATAS

IRLANDESES

CELT
ÍBER

OS
Íberos

Massalia

La Tène

Germanos

Escitas

Delfos

Etruscos

Vénetos

Ilirios
Tracios

Dacios

Cartago

Roma

HallstattCultura de 
castros gallegos



La estancia de los celtas en Italia puede reconstruirse con mayor precisión,
pues aparecen hasta cinco fuentes literarias diferentes que nos la relatan. Dioni-
sio de Halicarnaso fija las primeras migraciones galas al norte de Italia durante la
sexagésimo cuarta olimpiada (524 a. C.), cuando los etruscos reconquistan la ciu-
dad de Cumas (en el golfo de Nápoles) que había sido tomada por aquellos pue-
blos. Sin embargo, existe un relato más antiguo de la invasión, que nos viene
dado de la mano de Polibio. Este nombra a diversos pueblos (insubres, cenoma-
nos, boyos, ligones y senones) que fueron llegando en momentos sucesivos,
haciendo hincapié en la tópica visión de pueblos bárbaros contra los civilizados
mediterráneos. Expulsaron a etruscos e indígenas del norte de Italia, asentándose
en lo que luego los romanos denominarán Galia Cisalpina, y fundando las actua-
les ciudades de Como, Bérgamo, Trento o Verona. Atestiguado en los calendarios
romanos, queda el día más negro de la historia de Roma: en 390 a. C., los galos
derrotan a los romanos en el río Alia, saqueando Roma y destruyendo, según Plu-
tarco, hasta los anales de la ciudad, de la que sólo quedó el Capitolio.

También hubo migración documentada hacia los Cárpatos, coincidiendo con
la invasión de Italia, y con las mismas características. Atravesando el Danubio, jóve-
nes guerreros empujados por la superpoblación en sus lugares de origen, situados
en el nordeste de Baviera, Austria y el sur de Bohemia, mezclándose rápidamente
con la todavía población hallstáttica autóctona, conforme nos cuentan las fuentes
clásicas, y frenados en la frontera macedonia, lo que los obligó a seguir hacia el nor-
oeste de Hungría y suroeste de Eslovaquia. A la muerte de Alejandro Magno, las
disensiones internas debilitaron al mundo helenístico hasta tal punto que nuevos
movimientos de pueblos celtas, deseosos de encontrar nuevas tierras que habitar,
les permitió entrar, tras varios intentos, en Macedonia.

Tras la victoria sobre Macedonia, uno de los contingentes celtas descendió
hacia la península helena, invadiendo Grecia en 279 a. C. Al mando de Breno104

cruzaron las Termópilas y encaminaron sus pasos al santuario de Delfos, lugar que
supuestamente saquearon, aunque algunas fuentes indican lo contrario. En cual-
quier caso, fueron derrotados en Tracia en 277 a. C., incorporándose un gran
número de ellos como mercenarios en los ejércitos helenos (que llegaron a visitar
el Alto Egipto en 185 a. C.), mientras que otros regresaron a su lugar de origen,
en la actual Tolosa105. 

Simultáneamente a la expansión hacia Italia y hacia los Cárpatos, sobre el
siglo III a. C. se produjo también otra migración hacia la Galia. Aunque mencio-
nados en 600 a. C. por los fundadores de Marsella, la verdadera celtización de la
Galia meridional se realiza en este momento por medio de la población danubia-
na, asentándose en la zona los tectosages, volcos, arecómicos, viviscos y notióbro-
ges, junto a los celto-ligures existentes en la Provenza.

73

104 El nombre de este caudillo celta era el mismo que portaba el jefe de los galos que derro-
taron a los romanos en el río Alia, por lo que bien podría tratarse, más que de un antropónimo, un
título ceremonial.

105 Lo cual justifica el tesoro encontrado cuando los romanos ocuparon dicha ciudad, rela-
cionado con Delfos.



También en el 600 a. C. se tienen noticias escritas por primera vez sobre las
islas británicas, que aparecen con el nombre griego de Ierne y Albión. Hay prue-
bas de la existencia de poblaciones hallstátticas en esa época, incorporándose a
partir del siglo IV a. C. gentes guerreras con sus familias, que introducen el ritual
de inhumación y nuevos estilos artísticos. Las últimas migraciones celtas llegadas
a las islas fueron las de los pueblos belgas, procedentes del nordeste de la Galia,
que introdujeron cambios sustanciales en la sociedad y que implicó el gran flore-
cimiento de la cultura céltica en el sur de Inglaterra, abriéndose al comercio con
Roma, a la que luego, en el momento de la conquista, opusieron la mayor y más
tenaz resistencia, sobre el 55 a. C. También llegaron maneras de vivir y contingen-
tes celtas a la isla de Irlanda. En este caso especial, la gran riqueza de las fuentes lite-
rarias posteriores no es concordante con las evidencias arqueológicas, realmente
escasas, aunque permiten atestiguar incluso una migración realizada desde España
en la Edad del Bronce atlántico.

Es en la actual Austria donde la presencia céltica está bien atestiguada por téc-
nicas arqueológicas. Probablemente celtizada a partir de los habitantes de los Balca-
nes y de la Panonia, como consecuencia del reflujo de poblaciones tras el fracaso de
las primeras expediciones a Macedonia y Grecia. Estos pueblos, escordiscos, tauriscos
y nóricos, mezclados con la población autóctona en un rápido proceso de acultura-
ción, aguantaron las presiones de los boyos por el Este hasta que, sobre el 60 a. C.,
momento culminante de su poder, estalló la guerra con los dacios, reorganizándose
nuevamente la población, que se desplazó hacia el Oeste.

Distribuida la población celta por toda Europa, salvo el sur de la península
itálica y la región heleno-macedónica, se produjo en su sociedad un claro rena-
cimiento económico. Se amplió el comercio con las ciudades romanas, intensifi-
cando la producción del hierro y exportando pieles, esclavos, cereales e incluso
perros de caza. Es el momento de la construcción de los grandes oppida de los
que luego César daría cuenta en sus conquistas, existentes en todas las regiones
celtas, salvo en Germania, tanto de nueva construcción como de transformación
de los poblados anteriores. En muchos de ellos, la zona urbana está repartida por
actividades, incorporándose a su alrededor granjas y pequeñas comunidades
agrarias y pastoriles que abastecerían a estas ciudades.

También en este momento se sustituye el rito funerario de inhumación de la
época hallstáttica por el de incineración, tanto en urnas como directamente sobre la
tierra, con las posesiones y ajuares de los difuntos acompañando a las cenizas. 

Los romanos se encontrarán con pueblos en los que predominaban las socieda-
des de jefatura, con una jerarquía social organizada, de estructura piramidal, y un
poder basado en la autoridad. Se trata pues de sociedades estratificadas en las que sus
diversos componentes se relacionan por una serie de obligaciones y privilegios, y entre
los que destacan la aristocracia (que incluye un cuerpo guerrero de élite), la clase
sacerdotal y la población básica de artesanos, agricultores y ganaderos106. 

74

106 César revela esta sociedad tripartita entre los galos nombrándolos druides, equites y plebs.



3.5. LOS HABITANTES DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

Los Cempsi y los Sefes moran en escarpadas montañas en las tierras
de Ophiussa; cerca de ellas están situados los Ligures y los Draganes,
más lejos hacia el norte nevoso. También hay la isla de Poetanion cerca
de los Sefes y un gran puerto; colindando con los Cempsi moran los Cyne-
sios. Los arrecifes cynesios, donde la luz del cielo palidece sostienen alti-
vos el final de Europa haciendo frente a las saladas aguas del océano,
llenas de monstruos.

Versos 195-204 de la Ora Marítima de Avieno, 
sobre el siglo IV

Desde finales del segundo milenio antes de Cristo, el sur de la península ibé-
rica estaba habitado ya por el pueblo de Tartesos, que poseía una economía agrí-
cola y ganadera estable y una acusada actividad minera (plata, oro, estaño, cobre
y plomo). Con conocimiento de una escritura semisilábica, parece que este pue-
blo fue la culminación de un proceso de reunión o fusión de grupos señoriales
nómadas con monarquías urbanas procedentes de la Edad del Bronce peninsular,
en el territorio comprendido entre Almería y el Algarve portugués. Abundaron en
los contactos con colonizadores griegos y fenicios, que ampliaron los horizontes
en el sistema importación/exportación, y que permitió a Tartesos recibir hierro
manufacturado, joyas, telas, perfumes, vidrios y alabastros. Todo esto hizo que
este pueblo alcanzara un nivel de civilización muy elevado hasta que se produjo
la romanización.

Contemporáneos a Tartesos, habitaron la costa mediterránea (desde Alme-
ría al norte de los Pirineos) unos pueblos que los colonos griegos que recorrían
con asiduidad las costas desde el Ródano al Guadalquivir reconocieron con una
misma sensibilidad y capacidad receptiva, y una lengua común. Fueron deno-
minados íberos, e ibérica su lengua, remontándose las primeras menciones de
ellos al siglo VI a. C.107. Con toda probabilidad, la formación de este pueblo
ibérico fue consecuencia de la rápida elevación del nivel de vida de la pobla-
ción autóctona, producida fundamentalmente por los contactos, a partir del
siglo VII a. C., con fenicios y griegos. Sin embargo, aun considerándose un
mismo pueblo, existían diferencias entre los habitantes de la zona norte, here-
deros de los Campos de Urnas, en relación a los que vivían al sur del Ebro, más
cercanos a los tartésicos. 

75

107 La referencia clásica más antigua que recoge información, por primera vez, de estos pue-
blos íberos de la península ibérica, es un poema de Avieno llamado Ora Marítima. Escrito en el siglo
IV d. C., pero basado en un periplo masiliota del siglo VI a. C. que recorre toda la costa ibérica, des-
cribiendo e identificando a sus habitantes. Señala a los beribraces como gente agreste y feroz, que
vive en las sierras ibéricas del levante español.



Junto a esos dos pueblos, tartésico e ibérico, la Meseta, el norte y el oeste
peninsular estaban ocupados por otros pueblos surgidos a raíz de las penetracio-
nes poblacionales que comenzaron en la Edad del Bronce (con los Campos de
Urnas) y continuaron probablemente después, desde la I hasta comienzos de la II
Edad del Hierro. La introducción desde Centroeuropa de creencias e ideas dife-
rentes, junto con algunas técnicas innovadoras como la metalurgia del hierro, así
como la llegada de grupos de gentes que se asientan, mezclan y conviven con los
habitantes indígenas, que ya estaban establecidos en algunos lugares desde hacía
algunos siglos108 dan lugar al conjunto de gentes que constituían el denominado
pueblo celta109 o celtíbero, nombre que algunas fuentes clásicas acuñaron para
denominar a los celtas de Iberia110.

76

Figura 3.4. Los pueblos prerromanos de la península ibérica hacia 400 a. C., según Álvarez-Sanchís y
modificado por el autor.

MAR CANTÁBRICO

MAR MEDITERRÁNEO

OC
ÉA

NO
 A

TL
ÁN

TI
CO

GALLAECI
LUCENSES

GALLAECI
BRACARI

GALLAECI
VETTONES

CELTICI

TURDETANI TURDUU
CONTESTANI

EDETANI

LUSONES

BELLI

TITTI

ORETANI

CARPETANI

VACCAECI
AREVACI

BERONES ILEGERTES

CERETANI
AUSCI

VASCONES
VASCONES

ASTURES

AUTRIGONES
TURMOGIDI

AUSETANI

NOCETES

BA
ST

ET
AN

I

IL
ER

CA
IO

NE
SCELTI

BERES CO
SS

ET
AN

I

LAEDANI

SEDETANI

LUSITANI

108 Esta permanencia, más estable, junto con los peligros de guerras, indujo a la fortificación
de los lugares que habitaban, construyendo fosos, murallas y torres, y dando lugar a los castros del tipo
Cogotas I o Sanchorreja.

109 También sobre los pueblos celtas se recoge la primera información escrita en la Ora de
Avieno. En ella se menciona a los saefes y cempsi, identificados con los habitantes del oeste peninsu-
lar, en las cuencas del Tajo y el Guadiana.

110 Concretamente, Estrabón así lo refiere. Para otros autores clásicos, como Diodoro o Apia-
no, el término celtíbero hace referencia a aquellos pueblos celtas que estuvieron en contacto o mez-
clados con los íberos. En cualquier caso, el término celtíbero ha quedado en la actualidad para
designar a los habitantes de la Celtiberia, que comprendía las actuales provincias de Soria, buena
parte de Guadalajara y Cuenca, el oriente de Segovia, sur de Burgos y La Rioja y el occidente de Zara-
goza y Teruel.



En el periodo comprendido entre 600 y 450 a. C. está documentada la existen-
cia, en las tierras altas del este de la Meseta y del Sistema Ibérico, y en las regiones
del alto Duero y alto Jalón, de una nueva cultura emergente, a raíz de los profundos
cambios que, desde el 800 a. C., venían gestándose, y que darán lugar a la creación
de las primeras aldeas fortificadas, denominadas castros, que se extendieron por la
Meseta, una nueva forma tratamiento de los difuntos, como es la incineración de
los cadáveres junto con sus posesiones (armas y adornos), y nuevos objetos metáli-
cos realizados con un metal hasta entonces desconocido en la península, el hierro.
Estos elementos se plantean entonces como patrón de conducta para las gentes que
habitaban en el este de la meseta ibérica, que va trasladándose hacia el Oeste. En
este periodo se tiene ya constancia de relaciones comerciales de los pueblos de la
Meseta con Tartessos y con las colonias griegas y fenicias establecidas en las costas
occidentales de Andalucía, que incluirían, tanto los primeros utensilios de hierro uti-
lizados en esta zona, como elementos de carácter orientalizante.

Convertido el hierro en el material estándar para la fabricación de herra-
mientas y armas, un siguiente periodo, entre 450 y 200 a. C., coincide con la
aparición de los grandes opidda, no sólo en la meseta peninsular sino en toda Euro-
pa, consecuencia del nacimiento de la cultura de La Tène. Centros de organización
política, industriales y comerciales, en algunos casos de nueva creación111, en otros
heredados de la época anterior112, algunos de ellos tuvieron para los conquistado-
res romanos la categoría de ciudad113. Estos grandes opidda, con un alto grado de
desarrollo social y comercial, favorecerían una nueva situación conflictiva, con un
alto nivel de competencia, que, junto con otros aspectos, como las migraciones
europeas, podrían haber estado en el trasfondo de la creación de los diferentes pue-
blos o grupos étnicos que los romanos encontraron en la península. Las vicisitudes
por las que pasaron estos pueblos, ya en la parte final del I milenio a. C, fueron con-
secuencia inmediata de la expansión de Roma. Tras la primera guerra púnica y su
derrota en ella, en 237 a. C. Cartago inició la conquista de la península ibérica. Sus
generales, Asdrúbal, Amílcar y Aníbal recorrieron y conquistaron todo el sur y el
levante español, y este último llegó hasta la Meseta y saqueó, en 220 a. C., Helman-
tiké, la actual ciudad de Salamanca. Evidentemente, estas incursiones debieron
afectar a los pueblos de la Meseta, que pondrían medios para evitarlas, como la for-
tificación de las ciudades que habitaban.

Entre el 218 y 202 a. C. se producirá la segunda guerra púnica, con uno
de los escenarios principales en la península ibérica, territorio codiciado por
ambos bandos. De esta manera, comienza formalmente la conquista romana de
Iberia, con el desembarco de Escipión en Ampurias, que finalizará 200 años
después con la sumisión de cántabros y astures a las tropas del emperador
Augusto, en el 19 a. C.

77

111 En Ávila tenemos los ejemplos de Ulaca y La Mesa de Miranda.
112 Sirvan también como ejemplo en Ávila los castros de Las Cogotas o El Berrueco.
113 Tanto Polibio como Tito Livio hablan de Helmantiké como una ciudad grande de Iberia,

en relación al saqueo de esta por Aníbal.



Ganada la segunda guerra púnica, y expulsados los cartagineses de la penín-
sula, la conquista y ocupación romana se producirá lenta pero progresivamente.
Como era habitual en las conquistas romanas, la excusa era la liberación del yugo
del opresor, en este caso Cartago. Sin embargo, las intenciones eran también las
habituales: asegurarse el territorio conquistado y apoderarse de los recursos de
estas tierras. Pero mientras que el ejército y la administración romana eran capa-
ces de vencer con rapidez a adversarios organizados y ocupar eficazmente sus
territorios y administraciones, en la península se encontraron con el problema de,
en primer lugar, la nula organización del ejercito que defendía estas tierras, lo que
les suponía participar en una guerra de guerrillas en la que las legiones romanas
no eran tan eficaces como en otros aspectos, como el asedio o la lucha en campo
abierto donde podían maniobrar. En segundo lugar, la escasa o inexistente orga-
nización de los pueblos de la península, fundamentalmente los de la zona celta,
les dificultaba administrar los territorios conquistados, aunque en realidad, el
sometimiento total no se produjo sino al final, pues eran habituales los continuos
levantamientos de pueblos y ciudades114.

En el 194 a. C. se registran expediciones de saqueo al sur de la península por
parte de los pueblos celtas (fundamentalmente lusitanos), a las que Roma respon-
de llegando hasta la Meseta y, a partir de 180 a. C., dirigiendo campañas contra
sus habitantes: lusitanos, vettones, vacceos, carpetanos y celtíberos. A partir del
155 a. C. y hasta el 133 a. C. tienen lugar las denominadas guerras celtíbero-lusi-
tanas, generadas a partir del aumento de las razias y saqueos de lusitanos y ve -
ttones a los pueblos del Guadalquivir. Al participar Roma en alguna de estas
refriegas, fue derrotada en el 150 a. C. Con el engaño consiguió atraer a más de
30.000 lusitanos a los que mató o esclavizó, motivo que sirvió para encumbrar
como caudillo a Viriato que desde 147 a 139 a. C., año en que fue asesinado,
hostigó sistemáticamente a las tropas romanas. Consecuencia de este hostiga-
miento, en 137 a. C. Décimo Bruto llega hasta Gallaecia, la actual Galicia. Esta
guerras van a concluir en 133 a. C. con la toma de Numantia, marcando un punto
de inflexión en el estado de guerra, que, sin embargo, volverá a producirse a
comienzos del siglo I a. C., con, en primer lugar, nuevas guerras lusitano-celtibé-
ricas y, posteriormente (82-72 a. C.), las guerras civiles romanas, contra Sertorio
en primer término y las de Pompeyo contra César en segundo término.

En 61 a. C., Julio César es nombrado gobernador de la Hispania Ulterior, y
concluirá la dominación y pacificación de las tribus y pueblos de la Meseta, obli-
gando a abandonar los opidda e instalando a sus gentes en las zonas de llanura,
más fácilmente controlables. Este momento marca ya el fin de los pueblos celtas
independientes y el inicio de la romanización formal que se producirá en los
siguientes cuatro siglos hasta la derrota de Roma, en 474 d. C., por parte de nue-
vos pueblos centroeuropeos: los germanos.

78

114 El historiador griego Polibio escribía, sobre la conquista de Hispania, que tanto los solda-
dos como los generales hubieran evitado de buen grado esta guerra de fuego. De hecho, hay quien
piensa que la guerra en Hispania fue tan dura porque Roma no halló traidores en la península.



3.6. LOS VETTONES

De alguno de los pueblos que viven en las inmediaciones del Duero se
dice que viven a la manera espartana, ungiéndose dos veces con grasas y
bañándose de sudor obtenido con piedras candentes, bañándose en agua
fría y tomando una vez al día alimentos puros y simples.

Descripción de los pueblos de la cuenca del Duero, 
Vettones y Vacceos. Estrabón

Citando a Fernando Fernández (Historia de Ávila, volumen I, 1998:116),
«topónimos, antropónimos y teónimos parecen identificar a este pueblo con el de
los «eburones115», celtas del bajo Rin, del grupo de los «belgas», cuyo mestizaje
con la población indígena pudo dar lugar a los vettones que en nuestra tierra
conocerán los romanos, y que han de considerarse como los más orientales del
grupo de los lusitanos». Por tanto, pueden considerarse ya vettones los habitantes
de la II Edad del Hierro. Hay que tener en cuenta que la meseta occidental ofre-
ce a finales de la Edad del Bronce unas bases culturales relativamente homogé-
neas, sin apenas rasgos comarcales diferenciadores (Álvarez-Sanchís, 2003a). Por
tanto, no será hasta bien entrada la I Edad del Hierro cuando comience esta dife-
renciación étnica.

Mencionados por primera vez por las fuentes clásicas116, a consecuencia
de los conflictos bélicos de 220 a. C. asociados a las actividades previas a la
segunda guerra púnica117, podemos afirmar que la Vettonia, la tierra ocupada
por los vettones, se extendía por las cuencas del Duero, Tajo y Tormes, con
unos 32.000 Km2 de superficie (Álvarez-Sanchís, 2003a). Era el territorio de la
casi totalidad de las actuales provincias de Ávila y Salamanca, occidente de
Toledo y oriente de Cáceres, llegando por el sur hasta el Guadiana.

Afectados, como todos los pueblos de su entorno, por el proceso general de cel-
tización, los vettones incrementan sus asentamientos fortificados, muchos de ellos de
nuevo diseño y mayor tamaño. Se produce también un aumento del ritual de cre-
mación en los cementerios y una innovación en la metalurgia del hierro, creando un
grupo arqueológico propio denominado Cogotas II118, y también conocido por la
«cultura de los verracos»119, esculturas zoomorfas realizadas en granito, exclusivas

79

115 Literalmente, hombres del tejo, en clara referencia al sagrado árbol y a la íntima relación
que los celtas en general tenían con los bosques.

116 Fundamentalmente Estrabón, Plinio y Ptolomeo.
117 Casi siempre asociados a lusitanos, vacceos y celtíberos, y citados expresamente por pri-

mera vez luchando contra los romanos en las proximidades de Toletum, la actual Toledo.
118 Como continuación de la cultura de Cogotas I, propia del Bronce y de la I Edad del Hierro,

y que debe su nombre a los distintos substratos encontrados en las excavaciones del castro abulense de
Las Cogotas, y del que se hablará en el capítulo 5 dedicado a los castros de la provincia de Ávila.

119 También se dedica un apartado especial a estas esculturas, al hablar de los elementos
característicos de este pueblo, y que pudieran tener algún interés astronómico o topográfico.



Tabla 3.1. C
ronología peninsular para el I m

ilenio a. C
.

a. C.
Galicia

Cantabria
Asturias

País
Vasco

Portugal
Norte

M
eseta

Norte
Cataluña
V. Ebro

M
eseta
Sur

Extrem
a-

dura
Portugal

Sur
Andalucía

occid.
Levante

Andalucía
oriental

a. C.

1400
Bronce
m

edio
Bronce
m

edio

Bronce
final

Bronce
m

edio
Bronce
m

edio
Bronce
m

edio
Bronce
m

edio

Bronce
m

edio
Bronce
m

edio
Bronce

final

Bronce
m

edio
Bronce
m

edio

1400

1300
1300

Bronce
final

1200

Bronce
final

Bronce
final

Bronce
final

1200

Bronce
final

Bronce
final

Bronce
final

Bronce
final

Bronce
final

Bronce
final

1100
1100

1000
1000

Hierro
antiguo

900
900

Castreño

800

Celtíbero

800

700

Lusitano
antiguo

Lusitano
antiguo

700

Lusitano
antiguo

Hierro

Carpetano

Hierro 
antiguo

Cultura
ibérica

600
600

Galaico
lusitano

Hierro
cántabro

Cultura
ibérica

500
500

Cultura
ibérica

Turdetano

400
Lusitano

pleno
Lusitano

pleno
Lusitano

pleno

400

300
300

Ibérico
rom

ano
Rom

a
Ibérico
rom

ano

200
Astur 

cántabro

200
Lusitano

final
Celtíbero
rom

ano
Carpetano
rom

ano
Lusitano
rom

ano
Lusitano
rom

ano
100

100
Galaico
rom

ano
Vasco

rom
ano

Rom
a

1
Rom

a
Lusitano
rom

ano
1



de los vettones. Existen además otras características que permitirían establecer
algunas señas de identidad propias de este pueblo. Una de ellas es la cerámica,
en la que se advierten igualdades en cuanto a los esquemas decorativos en prác-
ticamente todos los asentamientos vettones, mientras que la comparación con
otros pueblos limítrofes proporcionan diferencias que, quizá, los alfareros y arte-
sanos utilizaban precisamente para demostrar su identidad y etnicidad (Álvarez-
Sanchís, 2003b).

La situación estratégica del territorio que ocupaban los vettones, intersección
de dos grandes vías de comunicación como son la Vía de la Plata, eje de comu-
nicación ancestral que une las tierras del sur con las del norte peninsular, y la
doble vía que une, a ambos lados del Sistema Central, las regiones costeras del
Atlántico y el Mediterráneo, puede ayudar a explicar el peculiar desarrollo cultu-
ral de este pueblo (Almagro-Gorbea en Manso y del Ser (Eds.), 2007), que eran
vistos por el historiador griego Hecateo como los opuestos a los íberos, más cul-
tos y menos bárbaros, pero sobre los que se produjo, por su singular situación
territorial, un fenómeno de aculturación de forma más tangencial que en otros
pueblos peninsulares, y que, sin embargo, les avocó a concentrarse en grandes
recintos fortificados120. 

81

Figura 3.5. Principales asentamientos vettones y límite de la Vettonia, antes de la romanización.

LUSITANI VETTONES

ASTURES

VACCAEI

CELTIBERI

CARPETANI

GALLAECI

YeclaLas Merchanas

Saldeana

Río Miño

Río Duero

Río Tajo

Río Guadiana

Alcántara

Cáceres La Coraja

Villasviejas

Talavera de la Reina

Toledo
El Raso

Ulaca

La Mesa de Miranda
Las Cogotas
ÁvilaLos Castillejos

Toros de Guisando

El Berrueco
Ciudad Rodrigo

Salamanca

120 Los más importantes se describen en el siguiente capítulo dedicado a los castros de la
provincia de Ávila.





4. LA ASTRONOMÍA EN EUROPA Y ORIENTE
PRÓXIMO HASTA LA ROMANIZACIÓN

El 14 del mes tendrá lugar un eclipse; desgracias para los países de
Elam y de Siria, fortuna para el rey; el rey esté tranquilo. Venus no estará pre-
sente, pero yo le digo a mi señor que habrá un eclipse. Irassihe el Viejo, sier-
vo del rey.

Registros astronómicos de la corte de Nínive
Sobre el siglo VII a. C.

Es el príncipe y supervisor del templo Nebukaura quien habla al sacer-
dote lector jefe Pepyhotep. Digo: debes conocer que la salida de Sirio ocu-
rrirá el día 16 del cuarto mes de la estación de «peret». Entonces la visión
estará allí para los sacerdotes astrónomos del templo. «Es poderoso Senuse-
ret» justificado, de Inpu (Anubis), quien está sobre su montaña y de Sobek,
y debéis hacer que se incluya este documento en el diario del templo.

Registros astronómicos del templo de Illahun
Papiro de Berlín 10.012

17Fue él quien me concedió un conocimiento verdadero de los seres,
para conocer la estructura del mundo y la actividad de los elementos, 18el
principio, el fin y el medio de los tiempos, los cambios de los solsticios y la
sucesión de las estaciones, 19los ciclos del año y la posición de las estrellas,
20 la naturaleza de los animales y los instintos de las fieras, el poder de los
espíritus y el pensamiento de los hombres, las variedades de las plantas y las
virtudes de las raíces. 21Cuanto está oculto y cuanto se ve, todo lo conocí,
porque el artífice de todo, la Sabiduría, me lo enseñó.

Salomón y la búsqueda de la sabiduría
Libro de la Sabiduría 7,17-21

83



4.1. INTRODUCCIÓN

A fin de establecer el nivel de conocimientos astronómicos en la época de
referencia se van a recoger, en este capítulo, aquellos que poseían los pueblos
contemporáneos a los antiguos habitantes de la provincia de Ávila, tanto en el
tiempo como en el entorno. Además, como herederos directos de la cultura del
Bronce europeo (fundamentalmente del centro-oeste), e influenciados por aque-
llos pueblos indoeuropeos que originarían la cultura celta, parece necesario ir
hacia atrás en el tiempo a buscar los orígenes de estos conocimientos. Por esta
razón comenzaremos nuestro recorrido por los más remotos antecesores europe-
os buscando pistas astronómicas en las construcciones o modificaciones del
entorno que dejaron.

Antes de proceder al relato de esta historia, conviene recordar que el pro-
greso del conocimiento humano en general, y astronómico en particular, avan-
za solidariamente unido a la obtención de nuevos puntos de vista de cada
problema planteado, y estos nuevos puntos de vista siempre aparecen con la
mensuración de nuevas variables, que a fin de cuenta aportan nuevos conoci-
mientos o, a veces, aplicaciones diferentes de conocimientos ya existentes. Por
esta razón, el avance de la Astronomía ha ido siempre ligada al avance en los
métodos y sistemas lógicos y matemáticos. Así, es imprescindible aclarar que
para el caso de una ciencia tan antigua como la Astronomía, su historia no debe
abordarse como una clasificación de descubrimientos astronómicos efectuados
por diferentes civilizaciones, convenientemente demostrados y con una base
teórica sólida (algo sólo exigible a las ciencias modernas y contemporáneas).
Parece más conveniente entender el progreso desde las épocas más remotas
reconociendo diferentes puntos de vista para diferentes pueblos en diferentes
momentos de la Prehistoria e Historia.

De esta manera, para poblaciones prehistóricas e incluso protohistóricas,
debería de hablarse de Astronomía especulativa121. Es claro que, salvo casos
excepcionales, sólo podemos suponer que conocían algunos principios astronómi-
cos y estaban en disposición de aplicarlos a fin de obtener un beneficio más o
menos inmediato, independientemente de la índole que este tuviera. En ningún
caso debemos suponer una conciencia de la existencia de las leyes (matemáticas
o físicas) que rigen el movimiento de los astros; a lo más, podemos asumir que de
la observación de los fenómenos astronómicos que ocurrían con una frecuencia y
regularidad adecuadas se pudo obtener la resolución de uno de los problemas que
previsiblemente permitió al hombre cerrar la época paleolítica para entrar en el
Neolítico: la medida y organización del tiempo. En este sentido existen determi-
nadas construcciones o modificaciones del entorno que así lo demuestran, apli-
cando el principio de que una sola cosa puede ser casualidad, pero si dicha cosa
se repite en diferentes momentos y lugares la casualidad deja de existir.

84

121 Desde luego, sería una incongruencia hablar de la historia de la Astronomía prehistórica,
ya que de existir certezas o pruebas escritas de lo que aconteció ya no sería prehistórica.



La sistematización de operaciones conducentes a la observación de la esfera
celeste y de lo que en ella acontece, propia ya de culturas cercanas a la entrada
en la Historia y de aquellas que inauguraron la misma (Mesopotamia, Antiguo
Egipto, Antigua China), permite hablar de Astronomía práctica y descriptiva. Son
capaces de explicar lo que ven y aplicarlo en la resolución de diferentes proble-
mas (fundamentalmente aplicaciones calendáricas y agrícolas122). En estos casos
todavía encontramos una parte importante de Astronomía especulativa. Aun con
documentos históricos que relatan determinados aspectos astronómicos, hay que
tener en cuenta que, además de poseer la información de manera incompleta,
muchas veces nos llega de terceros que la escribieron años, décadas o siglos des-
pués y a veces en contradicción con otras fuentes. Sin embargo, es posible obte-
ner documentación directa de observaciones astronómicas en diferentes pueblos
y lugares, de primera mano aunque fraccionada, que permite ya afirmar que
dichos pueblos estaban en posesión de tales o cuales conocimientos, si conocían
el principio científico que los regía o simplemente sabían que ocurrían, o por el
contrario, si las explicaciones que proporcionaban no eran científicas, sino perte-
necientes a una cosmovisión más religiosa o filosófica.

La asunción y presentación de teorías que explican determinados fenómenos
observables en el Universo debe considerarse ya de la Edad Moderna. Aunque el
inicio de esta época no es del todo preciso, a veces se identifica con la publicación
de la teoría heliocéntrica de Copérnico123, o con las precisas observaciones realiza-
das por Tycho Brahe124. Sin embargo parece más adecuado identificarla con la apa-
rición en escena de Kleper125, que con sus tres leyes de Movimiento Planetario

85

122 No hay que olvidar que el salto de las civilizaciones antiguas a la Historia se hace en
sociedades con excedentes alimenticios y capaces de gestionar una agricultura productiva de alto
nivel, para lo cual es imprescindible, además de otras variables, la existencia de un calendario sufi-
cientemente depurado que permitiera predecir fenómenos astronómicos, como la llegada de las esta-
ciones o el crecimiento de determinados ríos –piénsese en el Nilo, Tigris, Indo, Eufrates o Huang-ho–.

123 Nicolás Copérnico (1473-1543). Astrónomo polaco célebre por el planteamiento que
hizo, por primera vez en la Historia, de un sistema heliocéntrico que permite explicar el movimiento
de los planetas, teoría que plantea en su magna obra De Revolutionibus Orbium Cælestium.

124 Tycho Brahe (1546-1601). Astrónomo danés que revoluciona los métodos y técnicas
de observación astronómicas utilizadas hasta el momento, diseñando y construyendo mejores y
más precisos telescopios, y con una calibración exquisita para la época. Sistematizó la observación
del cielo acumulando tal cantidad de observaciones que permitió abandonar la dependencia que
la Astronomía europea tenía de los datos de la Antigüedad. No creyendo en el sistema heliocén-
trico, diseñó otro sistema, mezcla de los de Copérnico y Ptolomeo, más acorde con sus principios
teológicos. Aunque evidentemente erróneo, todavía perduró dos siglos. Sin embargo, no pasó a la
Historia por él, sino por sus observaciones sistemáticas y precisas que permitieron a Kepler enun-
ciar sus tres famosas leyes.

125 Johannes Kepler (1571-1630). Astrónomo alemán que, a partir de las observaciones deja-
das por Tycho Brahe, deduce y enuncia las tres leyes que explican el movimiento de los planetas, las
dos primeras en 1609 en su obra Astronomía Nova, y la tercera, unos años después en su Armonices
Mundi. Muchas son sus publicaciones, entre las que destacamos en 1611 su Dioptrik, presentando las
bases matemáticas y ópticas del telescopio astronómico que lleva su nombre, o las Tablas Rodolfinas,
en 1627, que incorporan los datos utilizados desde entonces en todo cálculo astronómico hasta casi
finales del siglo XVII. Con todo esto, prepara el terreno para que otro gran genio presentara la ley de
Gravitación Universal: Isaac Newton.



sienta las bases de la Astronomía moderna y permitirán a Newton126 enunciar la
teoría de Gravitación Universal.

Sin perder de vista estas tres maneras de encuadrar los conocimientos astro-
nómicos, se van a plantear, de manera sucinta, aquellos que se supone poseían
sus habitantes en cada época y lugar, y qué uso hacían de aquellos (al menos,
aquellos que formaban parte de las castas o grupos en poder del conocimiento
más abstracto del momento, y que en la mayoría de las culturas son identificados
con los sacerdotes). Por lo tanto, no se pretende proporcionar nombres de gran-
des astrónomos (aunque es ineludible que alguno aparezca), ni de enfatizar sus
grandes descubrimientos. 

4.2. ASTRONOMÍA PREHISTÓRICA

Parece posible que el ser humano, desde tiempos paleolíticos, quedara
maravillado ante el espectáculo celeste. De esa época, en la antigua Europa, no
queda prácticamente ningún rastro que demuestre interés o conocimiento cien-
tífico en ningún aspecto, salvo el de la industria lítica y el trabajo sobre hueso de
útiles pensados para la supervivencia. 

Podemos destacar, sin embargo, algunos útiles de hueso grabados de mane-
ra artificial, en los que aparecen marcas, con una notación repetitiva, que podrían
representar las fases lunares. Estaríamos hablando del calendario más antiguo
encontrado (Krupp, 2003). Este tipo de útiles, siempre con las reservas de su posi-
ble uso, se repite con variaciones en la forma de marcar los huesos. Ejemplos de
ellos los encontramos en Khulna, Checoslovaquia (30000-20000 a. C.), que apa-
rentemente registra diferentes periodos entre lunas, o en Le Placard, Francia
(7000-10000 a. C.), que, además de los registros lunares, también se identifica
con un instrumento de mando y poder.

En otra línea, siguiendo los trabajos de Luz Antequera (1991), es factible pen-
sar, aunque es indemostrable, que ciertas pinturas paleolíticas rupestres en cuevas
del sur de Francia y de la cornisa cantábrica como las de Lascaux127 y Altamira128

86

126 Sir Isaac Newton (1643-1727). Científico, físico, filósofo, alquimista y matemático inglés,
autor de los Philosophiae Naturalis Principia Matemática (obra que algunos marcan como el comien-
zo de la Ciencia moderna) donde describe la ley de Gravitación Universal y establece las bases de la
Mecánica Clásica mediante las leyes que llevan su nombre. Entre sus muchas aportaciones a la Cien-
cia destacamos la descomposición de la luz, la conducción térmica o el desarrollo del teorema del
binomio, y junto con Leibniz, el desarrollo del cálculo diferencial e integral que utilizó para la presen-
tación de sus teorías físicas y astronómicas. De él dijo el matemático y físico Joseph Louis Lagrange
(1736-1813) «Newton fue el más grande genio que ha existido y también el más afortunado dado que
sólo se puede encontrar una vez un sistema que rija al mundo».

127 Desde luego, la cabeza de toro pintada en Lascaux junto con las siete marcas sobre ella
es una perfecta representación de la constelación actual de Tauro con las Pléyades, en el momento
de su paso por el meridiano, es decir, por el punto más alto, y para estas latitudes.

128 Luz Antequera (1991) afirma que «parece muy arriesgado decir la sala de los bisontes de
Altamira es una representación de la bóveda celeste, pero el hecho de estar sobre el techo es bastan-
te significativo».



representasen el cielo, o parte de él, con sus estrellas y constelaciones. Sin embargo,
ella misma afirma que «no se podrá nunca llegar a demostrar que Altamira es un pla-
nisferio celeste, pero la sensación que produce la bóveda de los bisontes, su impo-
nente majestuosidad, las posiciones de las figuras e incluso sus actitudes es muy
semejante a la producida por las constelaciones en una noche estrellada». Evidente-
mente, aunque la idea es del todo sugerente, no deja de ser –como se anunció en
la introducción– una mera especulación. En cualquier caso, parece lógico hablar de
magia y religión en vez de Astronomía propiamente dicha, pues no debe atribuirse
a la gente del Paleolítico pensamiento o conocimiento acumulable y transmisible a
los demás por procedimientos orales realizado de una manera científica.

La entrada del hombre europeo en el Neolítico provoca un gran cambio en
sus actividades. Hacia el quinto milenio antes de Cristo se produce en el oeste
europeo la aparición de un fenómeno que en la actualidad denominamos mega-
litismo. Es, tanto en la costa mediterránea de la península ibérica, como en las
costas atlánticas de la misma y la francesa y en las islas británicas e irlandesas, donde
se comienzan a construir y levantar lugares de culto. Estos lugares son marcados y
determinados por monolitos erigidos hacia el cielo, dólmenes y crómlechs129, de
varios cientos de toneladas en algunos casos, como por ejemplo los casos de los
precisos alineamientos solares en Ballochroy o en Callanish, una supuesta plata-
forma solar en Kintraw, o, por qué no, Stonehenge, y que son posiblemente los
más significativos de la época130. 

87

Figura 4.1. A la izquierda, pintura de la cueva de Lascaux y siete puntos representando a las Pléyades. A la
derecha, imagen del cielo representando a Tauro y las Pléyades, tomada de la aplicación Starry Night.

129 Los crómlechs son círculos de piedras erigidas verticalmente y en número y radio muy
variables.

130 Arqueólogos chinos dieron cuenta, a finales del 2005, del descubrimiento de un posi-
ble observatorio astronómico en la provincia de Shanxi, al norte de China. Probablemente utili-
zado para  la determinación de fenómenos astronómicos, como solsticios y equinoccios, también
era usado para ritos religiosos y sociales. El observatorio, construido en 2500-1900 a. C., consiste, 



Añadidos a estos encontramos también monumentos de extraordinaria belle-
za, elevado interés religioso y probablemente también astronómico. Nos referi-
mos a un número importante de túmulos o cámaras de enterramientos entre los
que podemos destacar el de Newgrange irlandés, el de Os Almendres portugués
o el Cairn de Gavrinis de Bretaña, cuyas orientaciones constructivas tienen tam-
bién un fuerte carácter astronómico. 

No es el fin de este apartado el relatar las características de cada uno de los
monumentos erigidos en el Neolítico o la Edad del Bronce europeos, que pue-
den estudiarse en la bibliografía especializada. Sí recogeremos las ideas de Burl
(2005) y Ruggles (1999) en referencia a las diferentes fases que pueden encon-
trarse en las construcciones megalíticas y que básicamente coinciden con los
periodos en los que clásicamente se divide el Neolítico europeo.

Es en el Neolítico lejano y medio el momento en que se forman grupos
humanos que se establecen durante más tiempo en el mismo lugar, comienza el
cultivo de cereales y se detecta una mejora considerable en la producción de
herramienta lítica. Esta actividad conduce a una fase primitiva en la que se detec-
tan y localizan lugares comunales de enterramientos, en los que probablemente
se realice algún tipo de práctica ritual asociada y también, al final del periodo, se
comienzan a observar tendencias de enterramientos individuales, presumible-
mente de gente con algún estatus especial en la sociedad. De los enterramientos
estudiados en Gran Bretaña, Burl (2005) destaca que aparecen preferencias mar-
cadas a orientar los enterramientos hacia el Sol naciente, entre NNE y SSE, sugi-
riendo que los constructores de las tumbas alineaban su entrada hacia algún
evento astronómico, probablemente de carácter solar. Quizá el monumento más
destacado de todos sea el ya mencionado de la cámara de enterramiento de
Newgrange, en Irlanda, construcción de espectacular belleza, datado en 3200 a.
C. Está construido de tal forma que la luz del sol naciente del solsticio de invier-
no ilumina una triple espiral grabada en una roca que se encuentra en el interior
de la tumba, tras un largo pasaje.

En el Neolítico cercano, coincidiendo con un cambio significativo en los
patrones agrícolas que permitió un mejor desarrollo de la Agricultura, se pro-
duce una culminación de la actividad religiosa, con enterramientos que con-
llevan prácticas rituales y ceremoniales, obviamente organizadas, y que
suponen conocimientos considerados sagrados, que evidentemente las élites
que manejaran el poder (fueren del tipo de fueren) ocultarían del dominio
público. Este hecho debe significar una fragmentación de la sociedad a dife-
rentes velocidades y en diferentes momentos para cada lugar, detectándose
también prácticas religiosas co  munales. Ejemplos de esto los encontramos en
otras construcciones con las mismas características de orientación que las del

88

según los relatos de los arqueólogos, en un círculo de 60 metros de diámetro en cuyo interior se
halla otro semicírculo de 40 metros de diámetro. Trece monolitos de unos 4 metros de altura están
dispuestos, a modo de círculo de piedras, de tal manera que las direcciones que determinan coin-
ciden con ortos y ocasos de días especiales en el año.



periodo pasado, recurrente por otra parte en la cornisa europea atlántica,
como por ejemplo el pasaje de la tumba de Bryn Celli Ddu en Anglesey (pro-
bablemente en 3000 a. C.) o de la Maes Howe en Orkney, datada en 2700 a. C.,
y, por supuesto, el inicio en la construcción de Stonehenge en el 2400 a. C. A
partir del 2500 a. C. se detecta una reorientación de las tumbas hacia el Suro-
este, que se comienzan a construir con las entradas alineadas entre WNW y
SSW, anticipando los rituales y ceremonias durante el ocaso solar en la Edad
del Hierro, y que se mostrarán más evidentes en el siguiente periodo (Burl,
2005). También es la época de los círculos de piedra, en muchos de los cuales
se encuentran alineaciones solares y lunares (Thom, 1971), y entre los que
podemos encontrar ya la definición de eventos solares que permiten determi-
nar fechas concretas en el año, que también se significarán durante la Edad del
Hierro europea.

Concretamente, Burl (2005) nos da cuenta para las islas británicas del círcu-
lo de Long Meg and Her Daughters en Cumbria, que determina, además de los
puntos cardinales, la fecha de primeros de febrero (actual), que se corresponde-
ría posteriormente con la festividad celta de Imbolc. También del círculo existen-
te en Beltany Tops, en County Donegal, que, como su propio nombre indica,
determina la dirección del Sol en la fiesta celta de primeros de mayo: Beltaine, y
que también incorpora alineaciones para las fiestas celtas de Sahaim e Imbolc, en
noviembre y febrero respectivamente. Evidentemente, no hay razones para des-
cartar que estos días determinados (próximos al punto medio de cada estación),
junto con los del cambio de estación, fuesen utilizados por los sacerdotes de la
Edad del Bronce y pasaran a la Edad del Hierro tal cual.

Ya en el Calcolítico final y la Edad del Bronce antiguo y medio, en Europa
occidental (2000-1200 a. C.) se comienza a producir una demanda de alimen-
tación en la población que provoca una expansión de esta hacia otras regiones
y supone un incremento en la efectividad de la Agricultura. Sin embargo, hacia
1500 a. C., un cambio en el clima provoca una reducción drástica de los recur-
sos. En las zonas marginales, un aumento de la población produjo un agotamien-
to de estos recursos, situación que hace que las élites sociales reafirmen su
poder, abandonando los grandes lugares comunales de culto y sirviéndose de la
posesión personal de objetos ornamentales. También se restringe el acceso a los
lugares sagrados que se evidencian, la gran mayoría de las veces, mediante la
erección de piedras de manera mucho más discreta que en el caso de los gran-
des círculos mencionados anteriormente. Círculos de pocos metros de diámetro
como el Sandy Road, en Perthside o Dooish, en County Tyrone (ambos sobre
1800 a. C.) determinan el principio del fin del megalitismo, comenzando a apa-
recer lugares determinados por piedras individuales o en pequeños grupos de
tres, cuatro o, a veces, cinco. Excepcionalmente se encuentran para esta época
otras alineaciones como es el caso de las columnas y círculos existentes en
Beaghmore, en County Tyrone, que también incorporan en sus alineaciones los
marcadores de las mencionadas festividades celtas y los cambios de estación
como si de un calendario se tratase.

89



En la península ibérica se conservan de este periodo ejemplos como los dól-
menes de Valencia de Alcántara (Extremadura), las antas del Alentejo (Portugal) y
los enterramientos en Los Millares (Almería), orientados astronómicamente (Bel-
monte, 2002), entre otros muchos ejemplos.

Mientras que el Próximo Oriente ya había entrado en la Historia con las
grandes culturas que habitaban los fértiles valles de los grandes ríos como el Nilo,
Tigris o Eufrates, a diferente ritmo se comienzan a incorporar, en la Edad del Hie-
rro, las sociedades que habitaban la costa atlántica y el centro de Europa y que
culminarán en la creación de los pueblos que los griegos denominaron Keltoi,
habitantes del centro y oeste de Europa, y a los que se dedica un apartado pro-
pio en este capítulo.

4.3. MESOPOTAMIA

Al supervisor de observaciones: mi señor, tu humilde siervo:

Nabushum-iddin, gran astrónomo de Nínive, escribe esto: «May Nabu y
Narbuk son propicios al supervisor de estas observaciones, mi señor. El deci-
moquinto día observaremos el nodo de la Luna y la Luna será eclipsada».

Registros astronómicos de la corte de Nínive
Reinado de Assurbanipal. 

Posiblemente sean los sacerdotes caldeos131, habitantes de las llanuras meso-
potámicas allá por el 3000 a. C., los primeros en efectuar registros sistemáticos de
observaciones astronómicas, que han llegado a nosotros a través de miles de tabli-
llas de arcilla escritas con caracteres cuneiformes. En dichos registros aparecen
observaciones y cálculos acerca de la posición y movimiento de los planetas, o
dioses errantes que acompañaban a Marduk, rey de los dioses asociado al plane-
ta Júpiter. Destacaba entre ellos también, como lo hace en otras culturas, Ishtar,
diosa del amor y la fertilidad asociada al planeta Venus, cuyo brillo compite con
el de Júpiter. Por supuesto el Sol y la Luna tienen en la cultura babilónica una
importancia especial. Shamash, el Sol, es el ojo que todo lo ve y la justicia reside
en él, como se muestra en la estela de piedra que recoge el código del rey Ha -
mmurabi. También existe un numeroso registro de posiciones de estrellas132, que
ya entonces dividieron en constelaciones conforme aparece en los fragmentos
de tablillas de greda encontradas en Agadé y en las cuales están trazados tres
círculos concéntricos, divididos cada uno de ellos en 12 secciones por 12 rayos.

90

131 Los caldeos representaban a la casta de sacerdotes babilónicos que destacaron precisa-
mente por sus conocimientos astronómicos, aplicados fundamentalmente a fines religiosos y astroló-
gicos. El primero de ellos que menciona la Historia es Beroso, que ya empleó el periodo Saros para
predecir eclipses.

132 Estas observaciones, bastante precisas para la época, permitieron a Hiparco, casi 3.000
años después, determinar el fenómeno de precesión de los equinoccios.



En cada uno de los 36 campos aparece el nombre de una constelación y deter-
minados números sin explicación pero en proporciones aritméticas. Parece
evidente que representan mapas celestes sobre el calendario que utilizaban de
doce meses.

Parece que durante el primer periodo babilónico (desde los orígenes
hasta la catástrofe de Nínive, en 607 a. C.) sólo se acumularon observaciones
con efectos rituales y religiosos. Es ya durante el segundo periodo, a partir de
la sistematización efectuada en la denominada era Nabosasar (sobre el 750 a.
C.) cuando comienzan las aportaciones científicas de la Astronomía. Estas
pueden resumirse en la utilización del gnomon para la determinación de la
altura del Sol sobre el horizonte del lugar y de la meridiana. Definieron la
zona celeste por la que discurre el Sol (también la Luna y los planetas) en su
movimiento anual, asignando a cada una de las regiones o casas el nombre
de un animal, razón por la cual los griegos la denominaron después Zodiaco,
esto es, casa de los animales.

Disponían de un calendario lunisolar en el que el año trópico estaba cons-
tituido por 12 meses lunares a los que había que agregar de vez en cuando otro
mes, formando así años de trece meses, con el fin de poner de acuerdo el
calendario con el orden de las estaciones astronómicas. Originalmente este mes
se agregaba aquel año que contenía 13 novilunios, pero posteriormente se rea-
lizaba la cuenta con la observación del orto heliaco de una o más estrellas; la
observación de este fenómeno en el mes asignado permitía saber que el calen-
dario iba bien y el desplazamiento a otro mes originaba la intercalación del
decimotercer mes, lo que permitía obtener una mayor precisión en la determi-
nación del año trópico.

La sistematización de los cálculos mencionada anteriormente también
permitió a los caldeos predecir fenómenos celestes como los eclipses. Se tiene
constancia (el más antiguo registrado en su inicio y fin) de un eclipse produci-
do en marzo del 721 a. C. Gracias a esto fueron capaces de predecir eclipses
de Luna con precisiones de un día, lo que probablemente dio lugar a que des-
cubrieran el periodo que denominaron Saros133. Sin embargo no alcanzaron
el conocimiento necesario en Geometría y Trigonometría que les hubiera per-
mitido llegar a soluciones más rigurosas de los problemas planteados.

91

133 Recordamos que el periodo Saros se corresponde con el ciclo de 223 lunaciones (die-
ciocho años solares) en el cual la Luna vuelve a la misma posición respecto de sus nodos, su peri-
geo y el Sol.



4.4. ANTIGUO EGIPTO

[…] si el año comprende habitualmente 360 días más los cinco días
epagómenos añadidos al final, se añadirán a los cinco días epagómenos un
día antes de la fiesta [...].

Decreto de Canopus 22. Estela de Tanis (Cairo 22.187)
17 de Tybi del año 9 del reinado de Ptolomeo III (283 a. C.)

También en el Antiguo Egipto fueron los sacerdotes los encargados de las
labores astronómicas desde la más remota antigüedad. También, como en todas
las culturas, la concepción del universo estaba íntimamente ligada a la religión,
utilizada para explicar todo lo que se ve en los cielos. Por tanto, la cosmogonía
egipcia, con algunas variantes en función de la época y del lugar concreto, tiene
la misma base, con la suerte de haber encontrado textos (a veces invariantes a lo
largo de los siglos) que pueden considerarse como el compendio religioso más
antiguo del mundo, los llamados «Textos de las Pirámides», inscritos por el rey
Unas en el interior de su pirámide funeraria en la V dinastía (sobre 2500 a. C.),
aunque es muy probable que contenga mitos y tradiciones predinásticas: Ra (o
Atum, o Khepri u otras formas), el Sol, padre de los faraones desde las primeras
dinastías. La creación del universo se recoge en diferentes escritos (en el «Libro
de los Muertos» o en los «Textos de las Pirámides» por ejemplo): 

[...] el [Atum] que hizo el cielo, el que creó todo lo que existe, el que
emergió como tierra y creó la simiente, el señor de lo que existe, que otor-
gó la vida a los dioses.

Libro de los Muertos, cap. 79.

En esta creación, el nun, esto es, la nada egipcia, identificada con un espa-
cio oscuro e ilimitado de agua, siempre representada por una mujer, sujeta habi-
tualmente la barca solar134 sobre sus aguas. Después de crearse a sí mismo, crea
a continuación a todos los dioses que le acompañan, identificados con los astros
más brillantes del cielo, generalmente los planetas, y ayudado por ellos crea el
resto de la vida en la tierra.

En cuanto a los conocimientos astronómicos del pueblo egipcio también han
sido casi inmutables desde las primeras dinastías. Siendo mantenidos casi en secreto
por los sacerdotes en los templos, eran utilizados posteriormente en cultos y liturgias,
lo que obligaba a mantener un registro de las observaciones que permitiera la pre-
dicción de fenómenos celestes y también de las crecidas del Nilo, fuente de vida
para esta civilización. De hecho, es probable que en el origen del calendario egipcio

92

134 La simbología de las barcas como portadoras del Sol, que lo lleva cada noche por el infra-
mundo, es recurrente en todas las civilizaciones antiguas, desde las nórdicas hasta el antiguo Egipto y
Mesopotamia. Tendremos ocasión de volver a ello más adelante al hablar de la simbología solar en
algunos de los castros abulenses.



no fuera un fenómeno celeste el que se utilizara para la determinación del año, sino
las crecidas y avenidas del río. En cualquier caso, el calendario solar egipcio, inmu-
table desde las dinastías arcaicas135, ha estado definido y mantenido en base a obser-
vaciones astronómicas, fundamentalmente por la aparición de Sirio (Shotis, a veces
identificada con Isis) en el cielo tras el orto heliaco, momento del comienzo del año
de 365 días que propugnaba el mencionado calendario. Eran conscientes de que se
acumulaba un día cada cuatro años, pero la sencillez, uniformidad y facilidad con
que permitía realizar los cálculos predictivos le otorgaron una larga existencia, como
queda de manifiesto en el registro siguiente:

Pero si ocurre que la fiesta de la elevación de Sirio cambia a otro día des-
pués de 4 años, el día de observarla (la fiesta de Bastet) no será cambiado sino
que se celebrará el día 1, del segundo mes de la estación de «shemu».

Decreto de Canopus 19
Estela de Tanis (Cairo 22.187)

Alejandría, 17 de Tybi del año 9 del reinado de Ptolomeo III (283 a. C.)

El calendario civil es, sin duda alguna, uno de los legados más importantes de la
civilización egipcia a la humanidad. A partir de él, Julio César instauró el calendario
juliano que dio después lugar al utilizado actualmente en todo el mundo occidental:
el calendario gregoriano. Herederos de la semana de siete días de origen hebreo,
que a su vez habían asimilado del mundo mesopotámico, parece posible que fueran
ellos los que también pusieron los cinco primeros bajo la protección de los cinco pla-
netas conocidos dejando los dos restantes para la Luna y el Sol. 

Además de estos dos calendarios, el civil de 365 días y el sotíaco de 365,25, los
egipcios también utilizaron un calendario lunar, en el que cada mes se iniciaba con
la observación de la primera no visibilidad de la Luna menguante antes del amane-
cer, lo que implicaba que cada mes lunar comenzaba con la conjunción solar, al con-
trario que en otros calendarios lunares más extendidos en los que el mes daba
comienzo después de verificarse dicha conjunción. Se supone que este calendario,
de más fácil determinación que el solar, estaba en uso desde épocas predinásticas
(posiblemente desde el V milenio a. C.), mucho antes que la definición del calenda-
rio civil, que lo reemplazó para el fechado de documentos administrativos. A partir
de dicho momento, el calendario lunar quedó en uso sólo a efectos religiosos y ritua-
les, pero sin embargo dejó su impronta en el civil, pues no es casualidad que los
meses duren 30 días (herencia de los meses lunares de 30 días) e, incluso, el jeroglí-
fico que representa al concepto de mes esté formado por un creciente lunar. 

Aunque conocedores desde épocas tempranas de los movimientos del Sol sobre
el horizonte a lo largo del año, que pudieron descubrir en su afán de medir el tiempo

93

135 Concretamente desde el año 2782 a. C., primero de un ciclo sotíaco en el que coinci-
den el principio de año vago (año de 365 días) con el de su correspondiente año, y que dura 1.461
años vagos, correspondientes a 1.460 años de Sirio. Precisamente, esta sencillez y uniformidad en la
medida de los años es una de las razones por las que se ha podido establecer con bastante precisión
la cronología absoluta egipcia en el valle del Nilo desde los tiempos más antiguos.



(sobre todo diario), no se conocen registros sistemáticos de observaciones que relacio-
nen las posiciones de este con la Luna, por lo que se tiene poca información, salvo la
que se ha mencionado, de la duración de las fases lunares. No existen noticias de pre-
dicción de eclipses, pero se sabe que su ocurrencia pronosticaba desastres.

En cuanto a los planetas, aun no conociendo el momento exacto de la clasifi-
cación como estrellas errantes de la esfera celeste, ya desde comienzos del primer
periodo intermedio (IX dinastía, sobre el 2200 a. C.) existen documentos escritos en
los que se mencionan los cinco planetas conocidos desde la Antigüedad136 e identi-
ficados con diferentes dioses de la corte celestial egipcia. Su movimiento aparente, a
veces directo, a veces retrógrado, le valió a Marte el nombre de «el que viaja hacia
atrás», característica observada precisamente en los planetas.

Respecto a las estrellas, los egipcios también las agrupaban en constelacio-
nes, cuyo nombre y composición sufrió algunas variaciones a lo largo de los 4.000
años de existencia de la civilización egipcia. Su conocimiento nos viene dado fun-
damentalmente por las pinturas e ilustraciones en techos de tumbas y enterra-
mientos, y en las largas listas que en ellas aparecían para guiar a los difuntos en
su viaje al más allá. Algunas de estas constelaciones se denominan decanos y eran
utilizadas como herramientas para medir el paso de las horas durante la noche,
pues estaban distribuidas uniformemente a lo largo de la zona zodiacal, a fin de
que pudieran ser observadas durante todo el año.

Mostraban un especial interés por las estrellas circumpolares (las que siem-
pre están sobre el horizonte) y por la Vía Láctea, identificada con la diosa del cielo
Nut, a la que el Sol atraviesa dos veces al año.

4.5. PUEBLO HEBREO

1En el principio creó Dios los cielos y la tierra [...]. 6 Dijo Dios: «Haya
un firmamento por en medio de las aguas, que las aparte unas de otras
[...]». 8Y llamó Dios al firmamento «cielos [...]». 1.4Dijo Dios: «Haya luceros
en el firmamento celeste, para apartar el día de la noche, y valgan de seña-
les para solemnidades, días y años; 15y valgan de luceros en el firmamento
celeste para alumbrar sobre la tierra». Y así fue. 16Hizo Dios dos luceros
mayores; el lucero grande para el dominio del día y el lucero pequeño para
el dominio de la noche, y las estrellas; 17púsolos Dios en el firmamento
celeste para alumbrar sobre la tierra, 18y para dominar en el día y la noche,
y para apartar la luz de la oscuridad; y vio Dios que estaba bien.

Génesis 1,1-18

La cosmovisión del pueblo hebreo queda perfectamente recogida en los
libros que para los judíos forman la Torá o Ley, y que la Biblia incluye al comienzo

94

136 Saturno, en su forma de Horus, toro del cielo, o Venus, denominado el dios de la maña-
na, aparecen ya mencionados en los «Textos de las Pirámides», sobre el 2500 a. C.



del Antiguo Testamento. Concretamente esta cosmovisión aparece en el Génesis,
libro que explica los comienzos del mundo y del que se han transcrito en el párra-
fo anterior los versículos de mayor interés astronómico.

El pueblo hebreo no llegó a tener grandes conocimientos astronómicos, a
pesar de coincidir en el espacio y en el tiempo con otras culturas que sí desarro-
llaron y perfeccionaron dichos conocimientos abstractos (Astronomía y Matemá-
ticas fundamentalmente). Las pocas referencias astronómicas que dejaron se
encuentran en la Biblia. 

Sólo poseían un calendario imperfecto, útil en aspectos religiosos y litúrgicos,
en el que el día comenzaba al anochecer, y los meses (de 29 o 30 días) eran regi-
dos por las fases lunares. La relación con los babilónicos de la época hizo que ter-
minaran por adoptar los nombres de sus meses, inicialmente a efectos civiles para
más tarde hacerlo a efectos religiosos, consagrándolos definitivamente en el
calendario que desde hace quince siglos utilizan.

En dicho calendario arcaico, el año comenzaba con la Luna nueva con
que se iniciaba el séptimo mes, que se correspondía con la estación otoñal.
Dichos meses duraban 29 ó 30 días, a fin de ajustarse a los casi 29,5 días que
tiene su revolución sinódica o lunación. El origen de la semana137 de siete
días, posiblemente de los recuerdos más antiguos del pueblo hebreo y recogi-
da en el Génesis, proviene precisamente de dividir en cuatro partes este perio-
do, dejando al final el día o días restantes para comenzar un nuevo cómputo
con la siguiente lunación. Desde luego, el sábado actual, el sabbat judío, día
de descanso obligatorio, está registrado en los más antiguos documentos de la
ley hebrea.

A fin de que la diferencia entre el calendario lunar y el solar (ineludiblemen-
te utilizado en las faenas agrícolas y de pastoreo) no se hiciera excesiva, era nece-
sario intercalar un decimotercer mes en algunos de los años, de tal manera que
el calendario solar y lunar fuera en lo posible a la par. Muy posteriormente se
efectuó un cambio para el comienzo del año, haciendo que este se iniciara en el
primer o segundo novilunio de primavera. Dicho cambio fue promovido por los
judíos de Babilonia, descendientes de antiguos exiliados emigrados con Nabuco-
donosor, que probablemente alcanzaron un mayor nivel de conocimientos astro-
nómicos con aquel pueblo.

Es en el siglo III el momento en el que crean escuelas que enseñan Astro-
nomía en las ciudades hebreas más importantes del momento. Por entonces,
ya se disponía de observaciones más abundantes y exactas del Sol y de la Luna,
así como del fundamento del ciclo metónico, que se utilizó hacia la mitad del
siglo IV para definir de manera definitiva, como se indicó anteriormente, el
calendario judaico.

95

137 Es muy probable que al esparcirse este pueblo por el mundo en la Antigüedad, fuera adop-
tado por los sacerdotes caldeos a fin de hacer sus predicciones, pasado posteriormente a Egipto y de ahí
a Grecia y Roma donde sería acogido por el cristianismo y posteriormente por el islamismo.



4.6. FENICIA

Lo hizo así que el divino Ulises desplegó gozoso las velas al viento y
sentado gobernaba el timón con habilidad. No caía el sueño sobre sus pár-
pados contemplando las Pléyades y el Boyero, que se pone tarde, y la Osa,
que llaman carro por sobrenombre, que gira allí y acecha a Orión y es la
única privada de los baños de Océano. Pues le había ordenado Calipso, divi-
na entre las diosas, que navegase teniéndola a la mano izquierda. Navegó
durante diecisiete días atravesando el mar, y al decimoctavo aparecieron los
sombríos montes del país de los feacios138, por donde este le quedaba más
cerca y parecía un escudo sobre el brumoso Ponto.

Canto V. Ulises llega a Esqueria de los feacios
La Odisea de Homero

Como pueblo, los fenicios no dejaron prácticamente ninguna información
sobre la Astronomía que sabían o practicaban, aunque fueron probablemente los
mejores navegantes del Mediterráneo antiguo como lo demuestra la multitud de
colonias que dejaron a lo largo de las costas bañadas por nuestro mar, y en algu-
na de las cuales se encuentran templos dedicados a la diosa que los romanos
identificarán con Venus. Probablemente, los conocimientos que poseían les llega-
ron a través de egipcios y mesopotámicos. Entre esta información podrían encon-
trarse las reglas para la predicción de eclipses.

Fuentes clásicas, fundamentalmente de poetas, nos transmiten en sus gran-
des relatos épicos cómo se orientaban por el día mediante el Sol y en la noche
utilizaban la actual constelación de la Osa Menor que, entre el 1500 y el 500
a. C., siglos en los que los fenicios surcaron el Mediterráneo, estaba situada en
las cercanías del polo a no más de 10o de distancia, y la de la Osa Mayor139,
próxima a ella y siempre circumpolar y muy próxima al horizonte en la prima-
vera de dichas fechas.

Sí se sabe que eran un pueblo de adoradores del Sol (más que de observa-
dores) como se atestigua incluso en los emblemas de Fenicia que nos menciona
la Biblia: los caballos y los carros del Sol140. También se tiene alguna imprecisa
noticia de un culto a la Luna, que acompañaba al Sol, y a los planetas conocidos,
pertenecientes a la corte de este. 

Aunque es probable que poseyeran uno de los más antiguos calendarios
semitas, no nos ha llegado información acerca de cómo estaba constituido, salvo

96

138 Pueblo mítico que habitaba en la isla de Esqueria, que Estrabón identifica con la actual
isla de Corfú.

139 Homero recoge en La Odisea las principales reglas de navegación fenicias cuando, como
queda dicho en la cita de inicio de este apartado, Calipso indica a Ulises, al liberarle de su isla, que
para regresar debe observar a la Osa siempre a la izquierda, en referencia a la navegación desde las
columnas de Hércules (Gibraltar) hasta Corfú en el Mediterráneo oriental, que es siempre con direc-
ción este y por tanto el Norte queda a babor. 

140 Nuevamente aparece la simbología de los portadores del Sol, en este caso con forma de
carro tirado por caballos.



de algunos datos fraccionados en los que se cree identificar los nombres de algún
mes interpretado como el de la curación, durante el cual se atendía la salud de
los cuerpos después de las labores agrícolas o las de la navegación.

4.7. ANTIGUA GRECIA

Lo hizo redondo y esférico, de manera que hubiese en todas partes la
misma distancia entre el centro y la extremidad, y le dio forma orbicular, que
de todas las figuras es la más perfecta y la más semejante a sí misma, pen-
sando que aquello que se asemeja a sí mismo es mil veces más bello que
aquello que no se asemeja. Pulió exactamente el contorno exterior por
muchos motivos [...] y le asignó el movimiento adecuado a su forma, de los
siete movimientos, aquel que está más en relación con la inteligencia y el
pensamiento. Por tanto hizo que girase uniformemente, circularmente, sin
cambiar de lugar, revolviéndose sobre sí mismo. En cuanto a los seis movi-
mientos, según los cuales el mundo habría podido cambiarse de un lugar a
otro, no se los otorgó [...] y puso en medio del mundo un alma, que hizo que
se extendiera por todas partes de este nuevo dios y con la cual también recu-
brió exteriormente este gran cuerpo: y así estableció este espacio celeste
redondo, y que se mueve en redondo, sólo, solitario [...].

Sobre la exposición de la forma dada por dios al universo
Timeo de Platón

Probablemente no es hasta el periodo de la Antigua Grecia cuando
comienza realmente el estudio científico de la Astronomía (y por supuesto de
otras muchas ciencias). En contra de lo planteado hasta ahora sobre los cono-
cimientos astronómicos de babilonios, egipcios o fenicios, en el caso de los grie-
gos antiguos no puede hablarse de una teoría común o de unos conocimientos
existentes desde la Antigüedad, pues fueron ellos los que modificaron o siste-
matizaron los conocimientos astronómicos o matemáticos que tenían los pue-
blos babilonios o egipcios y más aún, descubrieron o inventaron aquellos
inéditos hasta el momento. A pesar de poseer la información de la época frag-
mentada o incompleta, el relato de los conocimientos científicos se plaga de
nombres propios. Bien de manera directa, a través de los escritos de sus auto-
res, bien indirecta, mediante referencias a sus trabajos y teorías por parte de
otros eruditos, científicos o simplemente compiladores, podemos recoger datos
sobre las actividades astronómicas desde tiempos antiguos. Sin embargo hay
que tener en cuenta que siempre están mezcladas la solución y resolución de
problemas concretos con teorías y planteamientos que pueden resultar cuanto
menos fantasiosos141.

97

141 Estas teorías y planteamientos fantasiosos, no realistas y a veces en clara contradicción
con la realidad, de gente de demostrada capacidad científica, han acompañado al hombre desde la
más remota antigüedad hasta la actualidad, por lo que no parece precedente juzgar a dichos perso-
najes sólo por ello sino por las valiosas aportaciones realizadas al conocimiento y al saber.



Suele considerarse el inicio del conocimiento científico griego con Tales142,
propulsor de una de las primeras cosmologías, que proponía que la Tierra era el
centro del mundo y que los demás astros giraban en torno a ella, sujetándose en
el espacio al estar unidas a esferas transparentes y concéntricas rellenas de un flui-
do universal. Aprendió en Egipto de los sacerdotes-astrónomos la longitud del año
con todos sus secretos, el Zodiaco y las posiciones en que se verificaban los sols-
ticios y equinoccios. Aunque las teorías sobre creación y concepción del univer-
so de Tales y las de sus sucesores, Anaximandro y Anaxímedes143, fueran cuando
menos absurdas, se detecta ya un primer cambio en el pensamiento astronómi-
co: hay leyes que rigen la naturaleza. También es destacable, por parte del pri-
mero de ellos, la invención del gnomon, simple instrumento que revolucionaría
las observaciones astronómicas. También por herencia egipcia y mesopotámica,
como discípulo de la Escuela Jónica creada por Tales, Pitágoras144 adquirió los
conocimientos astronómicos de aquel pueblo y supo detectar un orden en el uni-
verso, de tal manera que asumía que las Matemáticas (los números) podían des-
cribir la naturaleza. Su cosmología ya consideraba a la Tierra, Sol y Luna como
cuerpos esféricos y conocía la oblicuidad de la eclíptica que daba lugar a las
estaciones del año. También enseñaba que el lucero del alba y del atardecer era
en realidad el mismo planeta (Venus), y que las estrellas son soles muy lejanos que
alumbran astros habitados. Otro científico de la época que estudió en Egipto fue
Anaxágoras145. Fruto de sus estudios propugnaba que el regreso del Sol (que era
una masa de hierro candente) por el Este cada mañana, se producía al recorrer el
astro rey la Tierra por debajo (en su concepción la Tierra sería plana) en la noche.
También afirmaba de los eclipses solares que la Luna (roca que reflejaba la luz
solar y que procedía de la Tierra) escondía al Sol y en los lunares era la Tierra la
que se interpone entre el Sol y la Luna, explicando por primera vez en la Histo-
ria la razón científica por la que se producen los eclipses.

El calendario utilizado en Atenas en la época es debido a Metón146, que tam-
bién es conocido por el ciclo que lleva su nombre (el ciclo metónico147), aunque

98

142 Tales de Mileto (625-545 a. C.), autor de una de las primeras cosmologías planteadas, nos
dejó una importante aportación en Matemáticas. Conocedor de los secretos babilonios sobre movi-
mientos de la Luna, predijo el eclipse que puso fin a la batalla entre lidios y medos, probablemente
en 585 a. C.

143 Anaximandro (610-545 a. C.) y Anaxímedes (550-475 a. C.), ambos de Mileto y discípu-
los y sucesores de Tales, propugnaban entre otras cosas que la Tierra era cilíndrica, las estrellas eran
ruedas de aire y fuego o que todo iba y venía del infinito.

144 Pitágoras de Samos (582-507 a. C.), filósofo y matemático, creó hasta tres escuelas pita-
góricas en Samos, Crotón (sur de la península itálica) y Tarento, de donde salieron importantes cien-
tíficos y eruditos de la época.

145 Anaxágoras de Clazomene (500-428 a. C.), filósofo nacido en Turquía pero que se tras-
ladó joven a Atenas (fue el primero de todos en acudir al centro de la cultura de la época) y que intro-
dujo el concepto de mente o pensamiento en la filosofía.

146 Metón de Atenas (s. V a. C.), matemático, astrónomo, geómetra e ingeniero, puede ser
considerado como uno de los primeros astrónomos griegos en realizar observaciones con un elevado
grado de exactitud.

147 Recordamos que el ciclo metónico hace referencia a que 19 años solares son casi igual a
235 lunaciones, que se corresponden con 6.940 días.



ya venía usándose desde la más remota antigüedad para ajustar los calendarios sola-
res a los lunares. El calendario lunisolar de Atenas, denominado ático, fue el utiliza-
do hasta el año 432 a. C., momento en que se introduce la novedad metónica,
siendo a partir de entonces el usado para determinar y calcular fechas de interés.

Sin embargo fue Platón148 el que planteó un nuevo sistema, tal como se lee en
la cita con la que comienza esta reseña histórica de la Antigua Grecia, que propor-
ciona una cosmología del universo asignando a dios su creación y a la Tierra el lugar
principal. Este modelo cósmico, perfeccionado por Eudoxio149 y por la escuela ale-
jandrina en base a la introducción de esferas homocéntricas fue el que pervivió
básicamente hasta tiempos de Nicolás Copérnico. Sin embargo se le recuerda más
por los avances en el calendario, pues fue él quien puso de manifiesto que el año
solar tiene 6 horas más de los 365 días, aunque probablemente este descubrimien-
to sería muy anterior. También discípulo y amigo de Platón, Aristóteles150 afirma y
argumenta que la Tierra no es plana, dando tres razones científicas para demostrar
la afirmación: forma de la sombra en los eclipses, diferencia de posición aparente
de la Polar entre Grecia y Egipto y la desaparición de los barcos en el mar. Su mayor
aportación fue la de compilar gran parte del saber de su época. 

Las conquistas de Alejandro Magno trasladaron el conocimiento y saber a
la ciudad por él creada desde las diferentes ciudades griegas; pusieron en con-
tacto la Astronomía geométrica y científica de los griegos con la Astronomía
experimental de los babilonios y egipcios, dando lugar a la denominada Escue-
la de Alejandría, en la que se hicieron los más grandes avances científicos rea-
lizados hasta el momento. En dicha escuela, Aristarco151 fue quizá uno de los
primeros astrónomos en propugnar la teoría heliocéntrica para el Sistema Solar
y fue capaz de medir, con una elevada precisión, los diámetros aparentes de
la Luna y el Sol en base a la resolución de triángulos semejantes. También dise-
ñó instrumentación astronómica, como la armilla, utilizada para determinar la
posición de los astros. 

Un avance más se produce con Eratóstenes152, también de la Escuela de Ale-
jandría, que mide el diámetro terrestre por métodos astronómicos y deduce con
gran precisión el valor de la oblicuidad de la eclíptica.

99

148 Platón de Atenas (429-347 a. C.), filósofo griego discípulo de Sócrates y maestro de Aris-
tóteles, fundador de la Academia de Atenas, en cuyos escritos aparecen multitud de alusiones astro-
nómicas. Cuenta Plutarco en sus escritos que Platón, ya viejo, «se arrepentía muchísimo de haber
colocado a la Tierra en medio del Universo, en un lugar no conveniente para ella [...] el puesto cen-
tral es el más noble debiéndose reservarse para alguna cosa más digna».

149 Eudoxio de Cnido (409-356 a. C.), geómetra que viajó a Egipto en donde aprendió de
los sacerdotes de Heliópolis los resultados de las observaciones planetarias llevadas a cabo por ellos,
pero sobre las que no habían planteado ninguna teoría.

150 Aristóteles de Estagira (384-322 a. C.), discípulo y amigo de Platón, y preceptor y maes-
tro de Alejandro Magno, se considera uno de los más grandes filósofos. Precursor de la Anatomía y de
la Biología, afirmaba y argumentaba que la Tierra no era plana.

151 Aristarco de Samos (310-230 a. C.), astrónomo, matemático y geómetra fue uno de los
máximos exponentes de la Escuela de Alejandría.

152 Eratóstenes de Cirene (276-194 a. C.), de origen caldeo, fue un gran astrónomo, mate-
mático y geógrafo griego; fue director de la Escuela de Alejandría.



La llegada al campo de la Astronomía de Hiparco153 marca el inicio de la
Astronomía más científica. Alteró la longitud del año trópico utilizada hasta
entonces por un valor más acorde con la realidad: 365d 5h 53m, y calculó la
duración de las estaciones astronómicas de la época, mejorando el calendario
griego utilizado hasta entonces. También fue capaz de adivinar que el Sol no
efectuaba un movimiento aparente circular154 sino excéntrico. Así mismo se le
atribuye el cálculo, a partir de los datos de eclipses caldeos, del cómputo de
tablas lunares que permitió determinar con mayor precisión el movimiento
medio de la Luna155. A partir de la observación de una estrella nova de la cons-
telación del Escorpión, en el 134 a. C., comenzó a dudar sobre la inmutabili-
dad de las estrellas, lo que le condujo a realizar su famoso catálogo que ha
llegado hasta nosotros, como casi todos sus escritos, por las continuas referen-
cias en el Almagesto del que se hablará más adelante. Sin embargo, Hiparco es
recordado por el descubrimiento más sorprendente realizado jamás por astró-
nomo alguno: la precesión de los equino ccios, que realizó al comparar las coor-
denadas de una serie de estrellas, dejadas por los sacerdotes caldeos, con las
medidas por él mismo realizadas, imaginando el movimiento del eje de giro
terrestre sobre la bóveda celeste, de un valor todavía difícil de alcanzar en la
actualidad: un grado por siglo.

El último astrónomo de la escuela griega, aunque ya bajo la total dominación
romana, fue Ptolomeo156, que recogió una gran parte del saber científico de su
época. Sus aportaciones más importantes, además del comentado Almagesto, sin
el que hubiésemos perdido gran parte de ese saber, se centran en su modelo cos-
mológico, geocéntrico, heredado de Aristóteles y que complicó para poder expli-
car los movimientos de los planetas, pero que se dio por bueno y se enseñó en
Europa durante catorce siglos hasta la llegada de Copérnico.

100

153 Hiparco de Nicea (190-120 a. C.), quizá el más grande astrónomo de todos los tiempos
y sucesor en la dirección de la Escuela de Alejandría de Eratóstenes. Es considerado el fundador de la
Astronomía observacional, y nos dejó un catalogo de más de 1.000 estrellas con un grado de preci-
sión inimaginable para la época. Inventor de la trigonometría plana y esférica.

154 No fue hasta que Kepler enunció la 1.ª ley del Movimiento de los Planetas cuando se
demostró que la órbita no era en realidad circular sino elíptica, y con la segunda que el movimiento,
como intuyó Hiparco, no era uniforme.

155 Intuyendo también lo que más tarde explicaría Newton con la ley de Gravitación Universal.
156 Claudio Ptolomeo de Tolemaida Hermia (~100-~170 d.C.), astrónomo, matemático y

geógrafo, posiblemente uno de los últimos exponentes de la Escuela de Alejandría, que compiló el
saber científico de la época en una gran obra titulada Hè Megalè Syntaxis (El gran tratado), y que se
preservó gracias a la traducción árabe promovida por el califa Al-Ma’mun a la que dieron el nombre
de Al-Majisti (El más grande), y del que derivó el nombre latino de Almagesto.



4.8. IMPERIO ROMANO

Quizá tú crees, entorpecido por la religión, que las tierras, el cielo, el
mar, los astros y las lunas han de subsistir eternamente a causa de la divini-
dad de sus cuerpos. Pero estos seres se hallan muy lejos de la divinidad.

Lucrecio. Siglo I d. C.

El legado astronómico dejado por el pueblo romano, al igual que en el caso
fenicio, es muy escaso. Herederos de la cultura griega y egipcia, se supone poseían
todos los conocimientos astronómicos de aquellos, tal como lo demuestran algunas
de las construcciones y actuaciones por ellos realizadas tanto en Roma como en las
que fueron colonias romanas. Destacamos para este caso el Panteón romano, quizá
una de las grandes obras de la humanidad, en la que están recogidos tanto la Cos-
mología romana como el conjunto de divinidades que los regían. El edificio está
orientado de tal manera que el lado menor de su planta rectangular coincide con el
orto solar, el día dedicado a la diosa Venus (el primero de abril de la época), lo que
implica que el lado mayor está desviado de la meridiana astronómica en la misma
cantidad. Erigido por el emperador Agripa en el 27 a. C. y reconstruido en el 120 d.
C. por Adriano tras un incendio, en él se recoge básicamente el modelo cosmológi-
co de Ptolomeo, incorporando en su construcción elementos de simbología lunar a
los cinco planetas entonces conocidos y al Sol y la Luna. Con toda la carga simbóli-
ca, el Panteón funciona además como reloj solar y calendario.

Sobre el 450 a. C. aparece la primera referencia fiable a una cronología romana.
La constituye el denominado calendario de Numa, formado por doce meses alterna-
dos de 29 y 30 días, al que se añadía un mes denominado mercedonio cada dos años,
cuya longitud era alternativamente de 22 ó 23 días, a fin de obtener el valor medio
de 356,25 días del ciclo solar, en lo que resulta un evidente calendario lunar.

La mayor aportación romana a la Astronomía fue en el aspecto cronológico. En
el año 45 a. C., Julio César, a raíz de los consejos de Sosígenes157, modificó el calen-
dario en uso en el Egipto de la época158, creando así el denominado calendario julia-
no159, oficial desde entonces en el imperio romano y en la Cristiandad hasta que fue
modificado nuevamente en 1582 por el papa Gregorio XII, al haberse detectado en
325 d. C. (concilio de Nicea) un error en los cálculos de Sosígenes, dando lugar al
utilizado en la actualidad: el calendario gregoriano.

101

157 Sosígenes de Alejandría (s. I d. C.), astrónomo de la Escuela de Alejandría al que proba-
blemente Julio César conoció en la corte de la reina Cleopatra, y que calculó la duración del año solar
en 365 días y 6 horas, cometiendo un error sólo de poco más de 11 minutos anuales, esto es, menos
de un segundo/día.

158 Heredado del introducido por un rey de la dinastía ptolemaica en Egipto unos doscien-
tos años antes.

159 El calendario juliano, de carácter exclusivamente solar, tenía una duración de 365 y 1/4
de días, de tal manera que intercalaba a los años múltiplos de 4 un día más, denominándolos años
bisiestos. Los meses alternativos de 30 y 31 días se modificaron ligeramente el 25 a. C debido a la
vanidad del emperador Augusto, que introdujo el mes de agosto en su nombre, y le asignó los mis-
mos 31 días que tenía julio, mes en honor de Julio César.



4.9. LOS PUEBLOS CELTAS

Los galos afirman que son descendientes de Plutón y que eso les ha sido
transmitido por los druidas. Por ello todo lo cuentan no según el número de
días sino de noches; los aniversarios de nacimientos y los inicios de los meses
y de los años se cuentan como que el día sigue a la noche.

La Guerra de las Galias (libro VI:XVIII). Julio César. (s. I a. C.)

Herederos directos de los habitantes del Bronce europeo, las tribus o pue-
blos centroeuropeos tenían en común varios elementos culturales que hicieron
que los griegos clásicos, hacia el 500 a. C., los englobaran dentro de un mismo
grupo étnico que denominaron Keltoi. Estos elementos eran fundamentalmente
el lugar donde habitaban (desde los Cárpatos hasta el Atlántico, incluidas las islas
británicas, es decir, el norte, centro y oeste de la actual Europa), la lengua (todos
hablaban lenguas célticas o de raíces célticas), ciertos aspectos religiosos (poseían
dioses y ritos comunes) y el calendario que los regía, probablemente heredado de
la Edad de Bronce europea.

Las noticias que han llegado hasta nosotros han sido muy escasas. Los datos
conocidos de fuentes clásicas suelen ser parciales y puntuales, generalmente
dados desde el punto de vista del vencedor y casi siempre obtenidos de segunda
o tercera mano, años sino décadas después. A raíz de encontrar una serie de frag-
mentos de bronce que, aunque también incompletos, se han identificado como
un calendario, se ha podido establecer el sistema de medida del tiempo que
poseían. El calendario tomó el nombre de la región en que se encontró:
Coligny160. También se encontró en 1807, aunque hoy está desaparecido (Gas-
pani, 2000), un pequeño fragmento con incisiones similares al de Coligny cerca
del lago d’Dantre, también en el sur francés, que podría probar la existencia de
más ejemplares de calendarios celtas.

La reconstrucción del calendario de Coligny, con la correspondiente dosis de
incertidumbre que tiene al no estar completo, muestra una secuencia completa
de días y de meses lunares durante cinco años. Posiblemente construido durante
el siglo II d. C., con la ocupación romana completa e irreversible, los encargados
del mantenimiento de los aspectos religiosos y astronómicos (los druidas como los
llamó Julio César), pusieron por escrito, ya en lengua latina161, aquello que era
transmitido oralmente (como toda su cultura) desde tiempos remotos. Probable-
mente, este calendario provenía de otro más arcaico, de carácter exclusivamen-
te lunar, conformado por años de 355 días repartidos en 12 meses de 29 ó 30

102

160 Coligny está situada en la región de dell’Ain, al sur de Francia, antigua tierra de los galos.
En dicha localidad fueron encontrados, en noviembre de 1897, los fragmentos de una tabla de bron-
ce con multitud de incisiones que reproducían la secuencia de los días de un calendario. Actualmen-
te se conserva en el museo de la ciudad galo-romana de Lione-Fourviere.

161 Aunque también escrito en lengua gala con caracteres latinos, desde el punto de vista
epigráfico no proporciona una información totalmente satisfactoria al estar dicha información
muy fraccionada.



días162, divididos a su vez en dos periodos quincenales. En este calendario arcai-
co, cada mes comenzaba con el primer cuarto lunar de tal manera que la prime-
ra quincena dejaba en la mitad a la Luna llena y la segunda a la Luna nueva,
determinando de esta manera un periodo luminoso y otro oscuro que evidente-
mente tenía connotaciones religiosas y místicas. Por supuesto, con el transcurrir
de los años se producía una desviación de este año puramente lunar respecto del
año solar, de tal manera que las estaciones terminaban cambiadas para los mis-
mos meses. El problema se arreglaba introduciendo dos meses lunares más cada
5 años solares163. Demostraciones de la importancia de la Luna en la medida del
tiempo celta nos las proporcionan por ejemplo Polibio164, que nos narra como los
druidas gálatas interrumpieron una batalla en 218 a. C. al verificarse un eclipse
total de Luna, o Estrabón165, que nos habla sobre las celebraciones de los celtí-
beros en el plenilunio de fiestas dedicadas a dioses sin nombre.

El calendario de Coligny representa entonces un instrumento litúrgico y de
planificación agrícola, pues al ajustarse al ciclo solar es posible determinar los días
de interés en la siembra y en la cosecha166 y puesto que mantiene los ciclos luna-
res, permite prever los días festivos para este pueblo. El suponer que este calen-
dario representa y recoge los aspectos de la cultura celta en general permite
extrapolar las festividades por él recogidas para todas las regiones en que habitó
este pueblo. Desde luego, en él se recogen 4 días de marcado interés festivo que
se corresponden con las cuatro fiestas celtas. Las cuatro fiestas, Sahaim, Imbolc,
Beltaine y Lughnasad, celebradas en los actuales meses de noviembre, febrero,
mayo y agosto, y que se corresponden de alguna manera a los puntos medios de
las estaciones, eran determinadas de diferente manera. El caso del día de Sahaim,
comienzo del año céltico, está especialmente indicado en el calendario de
Coligny, en el que la anotación correspondiente, TRINOX(tion) SAMONI SIN-
DIV(os), permite determinar, con el vínculo lunar correspondiente, dicho día. Es

103

162 Parece conveniente que hubieran utilizado 6 meses de 30 días y los otros 6 meses de 29 días.
Sin embargo la decisión de utilizar 7 meses de 30 días y 5 meses de 29 días se deba probablemente a que
la duración media de los meses lunares es de 29,530583, teniendo así un exceso de un día que compen-
saría esa diferencia con los 29,5 que saldría de media en el primer caso. Así, debido a las variaciones pro-
ducidas en la excentricidad de la órbita lunar, la duración del periodo medio calculado de manera
experimental para el primer milenio a. C. proporciona una duración media de 29,53 días (Gaspani, 2000).

163 La diferencia de casi 11 días entre el año trópico y el lunar de 355 acumula práctica-
mente un mes lunar cada 2,5 años trópicos, pero más preciso y cómodo es acumular 2 meses luna-
res cada 5 años. Esta es probablemente la razón para registrar en el calendario de Coligny dicho
periodo de 5 años.

164 Polibio de Megalópolis (200 a. C.-118 a. C.), historiador griego que vivió en Roma como
rehén durante 17 años y en donde, gracias a su alta formación cultural por provenir de clases nobles,
adquirió importante notoriedad en asuntos civiles y militares. Visitó África y la península ibérica, luga-
res en los que adquirió conocimientos históricos, geográficos y culturales que le permitieron durante
su larga vida escribir los 40 volúmenes de su Historia General.

165 Estrabón de Amasia (63 a. C.–19 d. C.), actual Turquía, fue un historiador que viajó por
toda Europa oriental, Oriente próximo y el norte oriental de África recopilando, durante casi 20 años,
información histórica que recogió en los diecisiete volúmenes de su Geografía.

166 Y por supuesto cualquiera de los otros ciclos de reproducción animal o vegetal de inte-
rés para el pueblo celta.



el único que aparece determinado en cada uno de los cinco años recogidos en el
calendario. El resto de las fiestas no tienen indicación precisa, pues los druidas
determinaban el día de la fiesta no exactamente con la posición del Sol, sino con
el orto heliaco de las estrellas Antares, Aldebarán, Sirio y Capella167, lo que pro-
duce variaciones de algún día entre unos años y otros.

Para la construcción de este calendario se hace necesario el conocimiento pre-
ciso de la duración del año solar y su diferencia con múltiplos enteros de los meses
lunares, aunque evidentemente no es imprescindible su determinación teórica sino
que bastaría la observación sistemática y prolongada de las fases lunares a lo largo
de años consecutivos y la consecuente comprobación de su repetición cada 19
años168, conocimiento probablemente heredado de sus antecesores, como así lo
atestiguan algunas de las construcciones y actuaciones de la época y de las que se
dio cuenta al hablar de la Astronomía prehistórica.

En dicho calendario también se detecta información que permitiría determi-
nar con una regularidad razonable los eclipses de Luna, pues los druidas sabrían
determinar la latitud eclíptica (positiva o negativa) de la Luna y comprobar cuán-
do estaba muy próxima a ser nula, momento en que se verifican los eclipses.

104

167 Antares: a-Scorpii. Gigante roja de magnitud aparente 1,03. Para la fecha de referencia,
δ=-18o. Verifica su orto heliaco a primeros de noviembre.

Aldebarán: a-Tauri. Gigante roja, binaria, de magnitud aparente 0,84. Para la fecha de referen-
cia, δ=9,5o. Verifica su orto heliaco a mediados de mayo.

Sirio: a-Canis Majoris. Azul y binaria, de magnitud aparente -1,47, la estrella más brillante del
cielo. Para la fecha de referencia, δ=-16o. Verifica su orto heliaco a primeros de agosto.

Capella: a-Aurigae. Gigante roja, de magnitud aparente 0,06. Para la fecha de referencia,
δ=40o. Verifica su orto heliaco a últimos de marzo, comienzo de la primavera.

168 Recordamos que se corresponde con el ciclo metónico.

Figura 4.2. Detalle del calendario de Coligny correspondiente al mes de
Samonios, primero del año celta durante el que se celebraba la fiesta de
Sahaim el día 17 del mes.



105

5. LOS CASTROS CELTAS 
DE LA PROVINCIA DE ÁVILA

Los celtíberos son crueles en sus costumbres hacia los malhechores y
enemigos, pero honorables y humanos con los extranjeros. A aquellos que
llegan ante ellos los invitan a detenerse en sus casas y disputan entre sí por
la hospitalidad, y aprueban a todo aquel que atiende a los extranjeros, con-
siderándolo amado por los dioses.

Sobre la hospitalidad de los celtas de Iberia. Diodoro (5, 34)

5.1. LOS CASTROS ABULENSES. SU CLASIFICACIÓN

Dentro del territorio que hace 2.500 años ocupaban los vettones en la
península ibérica, los asentamientos principales se encontraban siempre en pun-
tos elevados y de difícil acceso, aunque controlando las rutas que los habitantes
de estas tierras utilizaban desde tiempos pretéritos para la trashumancia de gana-
do y el comercio.

La clasificación realizada para este capítulo de los castros objeto de estu-
dio es meramente geográfica, y se han seleccionado aquellos que por el estado
de conservación de sus restos, o por las excavaciones efectuadas en ellos, per-
mitieran estudiar aquellos elementos orientados intencionadamente a algún
lugar, bien del horizonte local, bien de la esfera celeste. De todos los castros
vettones, los que se presentan en este capítulo son, con mucho, los más gran-
des e importantes de la Vettonia, que además se corresponden con los castros
abulenses objeto de esta obra.

De esta manera, de entre los seis castros seleccionados, cuatro se sitúan en
el entorno del Valle Amblés, cercanos entre sí, pero no habitados simultáneamen-
te, pues, como se ve en el gráfico siguiente, Las Cogotas y Los Castillejos tienen



una ocupación de, al menos, la Edad del Bronce y la I Edad del Hierro169, de -
salojándose este último en dicha época, mientras que Ulaca, Las Cogotas y La
Mesa de Miranda son castros de la II Edad del Hierro, siendo probablemente
constituido este último por los habitantes de Los Castillejos.

Respecto del castro de El Raso, situado en el valle del Tiétar, también pue-
den rastrearse indicios de ocupación en su entorno geográfico, de pobladores del
Bronce final y I Edad del Hierro, aunque el poblado excavado en la localidad de
El Raso (Candeleda), y del que se hace el estudio, tiene una ocupación mucho
más moderna.

106

Figura 5.1. Los castros celtas abulenses sobre el mapa provincial del Instituto Geográfico Nacional.

169 Aunque pueden rastrearse en las inmediaciones de ellos ocupaciones calcolíticas e inclu-
so neolíticas.

LAS COGOTAS

ULACA

EL RASO

LAS PAREDEJAS

LA MESA DE MIRANDA

LOS CASTILLEJOS



El castro de Las Paredejas, en el entorno arqueológico del cerro del Berrue-
co, situado en la zona baja del valle del Tormes, también ha sido ocupado desde
algunos milenios antes de Cristo. En los alrededores del cerro, existen hasta cua-
tro asentamientos diferentes correspondientes a distintas épocas, siendo el de la
época celta el mencionado castro de Las Paredejas. 

La tabla 5.2 agrupa y resume los datos geográficos y cartográficos más rele-
vantes de los castros tratados:

107

a. C. 1200 1100 1000 900 800 700 600 500 400 300 200 100 1

Los Castillejos

Las Cogotas

La Mesa de Miranda

Ulaca

El Raso

Las Paredejas

a. C. 1200 1100 1000 900 800 700 600 500 400 300 200 100 1

Tabla 5.1. Ocupación de los castros abulenses en el primer milenio a. C. En color claro, ocupacio-
nes cercanas al castro, antes de la elección del lugar fortificado.

Tabla 5.2. Resumen de los datos geográficos más relevantes de los castros abulenses.

Nombre Los 
Castillejos

Las 
Cogotas

Mesa de
Miranda Ulaca El Raso Las 

Paredejas

Coord.
geográf.

Latitud 40º40’N 40º44’N 40º44’N 40º31’N 40º11’N 40º28’N 

Longitud 4º52’W 4º42’W 4º57’W 4º53’W 4º21’W 5º33’W

Altitud sobre MSL 1.550 1.120 1.140 1.500 650 1.100

Hoja MTN25 530-II
Muñana

506-II Car-
deñosa

505-IV
Solana del
Rioalmar

530-IV
Solosancho

577-III Sie-
rra de Villa-

nueva

553-II San-
tibáñez de

Béjar

Hoja 1:10.000 JCyL 530-4-1 506-2-3 505-3-3 530-4-4 577-2-4 553-4-1

Orto JCyL 
1:5.000/1:10.000

E05-0530-
8-1

E05-0506-
4-6

E05-0505-
5-6

E05-0530-
8-7

E10-0577-
2-4

E10-0553-
4-1

Superficie 30 Ha. 14.5 Ha. 30 Ha. < 60 Ha. 15 Ha. 50 Ha.

N.º de recintos 2 2 3 1 2 -

S. máx. esplendor S. VI S. IV-III S.IV-III S. IV-III S. II-I S. IV-III

Murallas Sí Sí Sí Sí Sí No

Necrópolis Sí Sí Sí No No No

Santuario No No No Sí No No

Rocas significadas No Sí Sí Sí No No



5.2. LOS CASTROS DEL VALLE AMBLÉS

5.2.1. Los Castillejos

El castro de Los Castillejos fue descubierto170 en 1929 por Claudio Sánchez-
Albornoz, que realizó en la época algunas catas y dio cuenta del hallazgo a Juan
Cabré Aguiló, que por entonces excavaba el castro de Las Cogotas. En el año
1931 se comenzó su excavación sistemática, que se prolongó hasta 1934. Los
datos de las excavaciones, inéditos hasta entonces, junto con una nueva campa-
ña realizada en 1954 permitieron a Juan Maluquer de Motes la publicación del
estudio de Los Castillejos, aunque él personalmente nunca excavó en el castro.
Nuevas excavaciones, tanto en el castro como en la zona de la necrópolis171, se
realizaron en los años 80 por parte de Francisco Javier González-Tablas Sastre.

Situado sobre una de las mayores elevaciones de la sierra de Ávila, en una
zona de canchales graníticos que caracteriza este paisaje abulense, domina el
entorno, y le permite el acceso tanto hacia el Sur, al Valle Amblés, como al Norte,
a las pequeñas estribaciones de esta sierra que dan paso a La Moraña, tierra llana
de labor. El castro se encuentra localizado entre los términos municipales de San-
chorreja, Padiernos y Martiherrero, con coordenadas geográficas aproximadas
latitud 40o40’N y longitud 4o52’W de Greenwich, y está situado sobre la hoja del
MTN25 n.º 530-II (Muñana), en la esquina noreste de la misma. La altitud del cas-
tro es de 1.550 metros.

La construcción del primer poblado, en la zona más elevada del cerro (unos
1.500-2.000 m2), comienza probablemente en el Calcolítico o inicio del Bronce
antiguo, momento en que ya se fortifica con una tosca muralla, y en el que sus
habitantes se limitaban al pastoreo, caza y recolección, que permitía su subsisten-
cia. Hacia el Bronce final, que en la zona se identifica con el periodo de Cogotas
I, debido a un fuerte incremento de la población, el asentamiento se amplía de
tamaño, ocupando toda la superficie que ahora conocemos, unas 27 hectáreas.
Es a partir de la introducción del hierro en la península cuando va a producirse
un cambio trascendental en el castro, que comienza a notarse de manera espec-
tacular en el tránsito de la I a la II Edad del Hierro, allá por los siglos VI y V a. C.
Se fortifica con una gruesa muralla, propia de la época del Hierro antiguo, pero
no se utilizan otros sistemas de defensa complementarios, tan frecuentes en otros
castros, como las piedras hincadas o los fosos.

Las excavaciones muestran en esa época una población dedicada a la meta-
lurgia, de factura local y con fines cotidianos, detectando una ausencia significa-
tiva de armas en dichas excavaciones, aunque quizá sea simplemente por no

108

170 Evidentemente, nos referimos a su identificación como poblado prehistórico pues el topó-
nimo que da nombre al paraje donde se asienta, Los Castillejos, indica el conocimiento por parte de la
gente del lugar de la existencia de construcciones antiguas, identificadas con uno o varios castillos.

171 Aunque denominada necrópolis, por unos túmulos de los que se dará cuenta en el
siguiente capítulo, no se encontró en la excavación ningún enterramiento.



5.2.2. Las Cogotas
A una decena de kilómetros de Ávila, entre el río Adaja y el arroyo Romini-

llas, en el término municipal de Cardeñosa, se encuentran dos inmensos berroca-
les conocidos desde antiguamente como Las Cogoteras o, más recientemente, Las
Cogotas, que dan nombre al asentamiento ocupado en los dos últimos milenios
antes de Cristo.

109

Figura 5.2. Topográfico del castro de Los Castillejos de Sanchorreja.

haber sido localizados los depósitos. No se conoce prácticamente ningún dato en
referencia a los rituales funerarios, lo que supone una dificultad añadida a la hora
de definir la cultura de sus habitantes, de los que se supone tuvieron relaciones
comerciales con el mundo colonial fenicio. Las relaciones con otros pueblos de la
Meseta dieron lugar a la creación de un grupo, con características muy persona-
les, denominado grupo castreño de la Meseta o grupo Soto.

El castro se abandona, de manera pacífica y paulatinamente, quizá en el tras-
curso de entre 10 y 20 años, sobre el 400 a. C., aunque es posible que pudiera
haber seguido siendo ocupado de forma espontánea y marginal por unas pocas
familias. Es probable que la fundación de La Mesa de Miranda, coincidente con
el abandono de Los Castillejos, fuera debida al asentamiento de la población de
este último en zonas más aptas para la vida como lo son los cerros de La Mesa,
más cercanos a las zonas de cultivos de mayor calidad de las estribaciones de la
llanura morañega.



Existen referencias de su existencia, ya recogidas por Cabré (1932), desde 1876,
debidas a un personaje local que solicita permiso para investigar en la zona del cas-
tro, pues, además del verraco existente en las cercanías del mismo, aparecen restos
de construcciones y objetos antiguos. No será sin embargo hasta los años 30 del
pasado siglo cuando Juan Cabré comience a excavar el que será el yacimiento deca-
no de la provincia de Ávila, centrándose primordialmente en la parte alta del castro,
así como en la necrópolis. La excavación en la acrópolis permitió identificar dos
periodos diferentes de ocupación. Uno más antiguo, entre 1200 y 850 a. C., coinci-
dente con el Bronce final, y al que se nombró como periodo de Cogotas I, y otro
posterior, entre el 400 y el 100 a. C., conocido como Cogotas II, y cuyos habitantes
ya son considerados vettones propiamente dichos, y que abandonan el asentamien-
to coincidiendo con la romanización, en torno al 150-133 a. C., y en favor, como
ocurrió con otros castros de la zona, de un nuevo asentamiento urbano denomina-
do Óbila, que algunos autores identifican con la actual ciudad de Ávila, aunque no
existe ninguna prueba de ello. En esta época llegó a albergar a una población media
de unos 200 habitantes (Ruiz Entrecanales, 2005), sobre una superficie para el pri-
mer y segundo recinto de unas 14,5 hectáreas.

110

Figura 5.3. Imagen de Las Cogotas, desde el Sureste, sobre la actual presa.

Posteriormente, y debido a la construcción de la presa del embalse de Las
Cogotas, Gonzalo Ruiz Zapatero excavó en el segundo recinto en los años 80,
localizando un alfar industrial de más de 300 metros cuadrados. Posteriormente,
en 2004, se efectuaron unos pequeños sondeos en el collado entre las dos cogo-
tas (Ruiz Entrecanales, 2005).



Al norte del castro se localiza la necrópolis de Trasguija, que, perfectamente
delimitada por la existencia de cientos de estelas de granito, fue excavada tam-
bién por Cabré, aportando información inédita de la II Edad del Hierro (entre los
siglos IV y II a. C.) en la Meseta.

Sus coordenadas geográficas son latitud 40o44’N y longitud 4o42’W de Gre-
enwich, situándose sobre la hoja del MTN25 nº 506-II (Cardeñosa), en la zona
este de la misma. La altitud del castro es de 1.120 metros.

5.2.3. La Mesa de Miranda
En las estribaciones septentrionales de la sierra de Ávila, sobre los canchales

graníticos que pueblan la zona, se localiza uno de los castros más bellos de la Ve -
ttonia. Sobre el espolón que forman los arroyos Matapeces y Rihondo se encuen-
tran, sobre dos cerros planos o mesas (cerro Bajero y cerro Cimero), los tres
recintos que componen el poblado amurallado de la II Edad del Hierro que toma
el nombre actual de la dehesa en que se encuentra: La Mesa de Miranda. Su
coordenadas geográficas son latitud 40o44’N y longitud 4o57’W de Greenwich,

111

Figura 5.4. Topográfico del castro de Las Cogotas de Cardeñosa.



situado en la hoja del MTN25 n.º 505-IV (Solana del Rioalmar), en la zona este
de la misma. La altitud del castro es de 1.140 metros.

Descubierto en 1930 por Antonio Molinero, se lo comunicó a Juan Cabré,
que trabajaba en aquellos momentos en el castro de Las Cogotas. La Mesa de
Miranda ocupa una superficie aproximada de 30 hectáreas, divididas en tres
recintos. El primero, sobre el denominado Castillo Bajero, con una muralla de
unos 1.300 metros de longitud que se completa, por el Sur, con un foso y un
campo de piedras hincadas, y al cual está adosado el segundo recinto, el Castillo
Cimero, con algo menos de muralla. El tercer recinto, al este de los otros dos, se
ha identificado como encerradero de ganado, aunque su uso no está nada claro
pues la muralla no termina de cerrar el recinto.

La excavación fue dirigida principalmente a la muralla y accesos, mientras
que sólo se excavaron, de manera somera, tres viviendas del primer recinto. En
la actualidad, González-Tablas ha excavado una vivienda adosada a la muralla del
primer recinto, de más de 250 metros cuadrados, que está aportando una valio-
sa información del modo de vida de la gente que la habitó.

Muy importante en el asentamiento, al igual que ocurre en Las Cogotas, es
la necrópolis de La Osera, a la que Juan Cabré, su hija Encarnación y Antonio
Molinero dedicaron el mayor tiempo. A pesar de haberla excavado en su totali-
dad, exhumando más de 2.200 enterramientos, sólo se tiene información de las
correspondientes a la zona VI, al haberse realizado una publicación parcial de la
excavación.

112

Figura 5.5. Vivienda de La Mesa de Miranda, excavada por González-Tablas.



5.2.4. Ulaca
El castro fortificado de Ulaca se encuentra situado unos 3 kilómetros al sureste

de la población de Villaviciosa (Solosancho), sobre un cerro (cerro del Castillo) a unos
1.500 metros de altura sobre el nivel del mar. Esta elevación forma parte de las estri-
baciones de la sierra de La Paramera en su vertiente norte, y está situado ya en la
zona de contacto con los terrenos sedimentarios que conforman la zona baja del
Valle Amblés. Las coordenadas geográficas del castro son latitud 40o31’N y longitud
4o53’W de Greenwich. Se sitúa en la hoja del MTN25 n.º 530-IV (Solosancho), en
la esquina sureste de la misma. La altitud del castro es de 1.500 metros.

Como ocurre en Los Castillejos de Sanchorreja, desde el cerro donde se sitúa
Ulaca se domina todo el Valle Amblés (de altitud media sobre 1.000 m) hacia el
Norte, rompiendo su horizonte las cumbres más altas de la sierra de Ávila como son
el cerro Gorría y el cerro Bajero, asociados a los castros de La Mesa de Miranda y de
Los Castillejos. Al Sur aparece toda la mole de la sierra de La Paramera que lo domi-
na hasta una altitud de más de 2.000 metros sobre el nivel del mar; en esta sierra
destacan y dominan sobre el horizonte sus tres picos más altos: Pico Zapatero, Can-
cha Morena y Risco del Sol, al que se dedicará un espacio más adelante.

113

Figura 5.6. Topográfico del castro de La Mesa de Miranda en Chamartín de la Sierra.



La superficie amesetada del cerro, encerrada en su día por una potente
muralla (de unos 3 kilómetros) de la que existen todavía muchos restos, ocupa
algo más de 60 ha y presenta una fuerte inclinación hacia levante (Ruiz Zapate-
ro, 2005). Esto hace que el horizonte más lejano en dicha dirección quede ocul-
to por el propio cerro desde la zona central del asentamiento, salvo la
omnipresente Serrota.

Dentro del recinto, excavado en los años cincuenta por Carlos Posac y Arse-
nio Gutiérrez Palacios, se han localizado un centenar de viviendas, aunque pare-
ce haber del orden de las cuatrocientas, todas de planta rectangular al estilo celta.
El tamaño del asentamiento, junto con la existencia de elementos únicos, como
el altar, la sauna o el torreón –algunos de los cuales se describirán en el próximo
capítulo–, hacen pensar que Ulaca fue un centro religioso indígena de toda la
región, quizá junto con La Mesa de Miranda, 

No se ha localizado la necrópolis, que debería ser bastante más grande que las
conocidas de La Osera o la de Trasguija, por simple comparación de la superficie de
los castros, aunque se han encontrado y excavado algunos enterramientos asociados
al castro, quizá de alguna aldea o vivienda cercanas y dependientes de él.

114

Figura 5.7. Topográfico del castro de Ulaca en Solosancho.



5.3. LOS CASTROS DEL VALLE DEL TIÉTAR

5.3.1. El Raso
Situado en la zona meridional de la Cordillera Central, y próximo al río

Tiétar se encuentra el castro de fundación más moderna de los estudiados,
aunque en la zona pueden rastrearse ocupaciones desde épocas calcolíticas,
sobre el III milenio a. C. Descubierto en los años 30 por Fulgencio Serrano
Chozas, quien realizó las primeras prospecciones, fue excavado inicialmente
por Juan Cabré en el año 1954, y más profundamente en los años 70 por Fer-
nando Fernández Gómez. Es precisamente a partir de estas excavaciones
cuando el castro presenta su fisonomía actual, uno de los más visitables por las
labores de reconstrucción y restauración, estando además considerado como
el más completo en cuanto a la información que aporta respecto de los otros
castros del Hierro en la provincia de Ávila, incluyendo un santuario a un dios
indígena desconocido hasta que es romanizado, en primer lugar, y cristianiza-
do posteriormente: el santuario de Postoloboso, situado en la confluencia de
la garganta de Alardos y el río Tiétar.

115

Figura 5.8. Topográfico del castro de El Raso de Candeleda.



Aunque existen en el mismo asentamiento diferentes poblados, ocupados
desde finales del Bronce y la I Edad del Hierro, el castro fortificado de la época
vettona, coincidente en el tiempo con la ampliación de los recintos de La Mesa
de Miranda y de Las Cogotas, se corresponde con el castro estudiado, al cual no se
le ha encontrado aún la necrópolis, pues las tumbas excavadas en el entorno se
corresponden a otras épocas. Parece, por la época en la que se produce la fun-
dación de este oppidum, que primó la seguridad en la elección del lugar, a la vista
de los conflictos bélicos que sacudían la península. Como en el resto, el castro no
fue romanizado, aunque es el único que ha ofrecido piezas de clara filiación
romana como los denarios de plata de César, sino que sus gentes se trasladaron,
bajo el poder de Roma, a vivir en sitios bajos y despejados, sin la protección que
proporcionaban las murallas y fosos que estos oppida poseían.

El castro fortificado ocupa unas 20 hectáreas, que albergaba a unos 2.500
habitantes, y está rodeado por una muralla de casi 2 kilómetros de longitud y una
anchura media de 2,5 metros, y contiene en su interior un gran número de
viviendas de las cuales hoy puede observarse la cimentación y de la que se han
reconstruido dos de ellas.

116

Figura 5.9. Casas reconstruidas del castro de El Raso de Candeleda.

Sus coordenadas geográficas son latitud 40o11’N y longitud 4o21’W de
Greenwich, y se sitúa en la hoja del MTN25 n.º 577-III (Sierra de Villanueva),
en la zona sureste de la misma. La altitud del castro es de 650 metros.



5.4. LOS CASTROS DEL VALLE DEL TORMES

5.4.1. Las Paredejas
La ocupación en la zona del cerro del Berrueco, en el límite de las provin-

cias de Ávila y Salamanca, es conocida desde finales del siglo XIX, cuando son
encontradas y analizadas unas placas de bronce que representaban a una extra-
ña divinidad femenina, identificada con la diosa fenicia Astarté. Sin embargo, no
fue hasta 1922 cuando se realizan las primeras excavaciones arqueológicas por
parte del padre César Morán, que no aportó ninguna interpretación válida. Fue
Juan Maluquer, en 1958, el que sienta las bases para la correcta interpretación del
castro, ampliadas más recientemente por José Francisco Fabián García (1984,
2005b y 2006b). De estos estudios, puede afirmarse que el complejo arqueoló-
gico del Berrueco está formado por seis yacimientos diferentes, fruto de ocupa-
ciones que se remontan al 12000 a. C., en el paraje de La Dehesa en el que se
localiza un asentamiento adscrito al Paleolítico Superior. Sobre el 3000 a. C.,
coincidiendo con el final del Neolítico, se asientan los primeros agricultores y
ganaderos en el que se denomina poblado de La Mariselva, en la ladera este del
Berroquillo. Ya hacia el 2000 a. C. la población se traslada a la cima del Berroqui-
llo y también del Berrueco, creando así el poblado de Cancho Enamorado, que
perdurará durante toda la Edad del Bronce, hasta la ocupación de Las Paredejas,
a principios de la Edad del Hierro, en la base norte del cerro del Berrueco. Es este
poblado el que llegará a constituir el castro de la II Edad del Hierro, entre los
siglos V a I a. C., y al que se añadirá otro castro cercano en la zona de El Tejar, al
sur del complejo, y que coexistirá con el primero hasta la romanización. 

A pesar de la larga ocupación y del gran material arqueológico que este
complejo ha aportado es posiblemente el castro que peor definido está. De
Las Paredejas sólo queda sobre las tierras que en su día fueron de labor,
pequeños restos de paredes de lo que posiblemente fueron sus construcciones
domésticas, y que probablemente den el nombre al paraje donde se asienta
(Fabián, 2006b). Sin embargo, es este uso agrícola del terreno el que ha pro-
porcionado casi todo el material arqueológico, encontrado precisamente al
roturar las tierras para la siembra. Desde luego, es el único de los castros de la
zona que no se construyó en un lugar elevado y fácilmente defendible pues
para él se eligió una plataforma elevada sobre la base del cerro del Berrueco,
ligeramente basculada al Norte. No existen restos de la probable muralla que
lo protegía, quizá debido a los cultivos que en esa zona modificaron el entor-
no durante toda la Edad Moderna. La superficie ocupada por el castro es muy
difícil de determinar pero puede hablarse de unas 50 hectáreas en las que se
han encontrado restos al roturar la tierra.

Su coordenadas geográficas son latitud 40o28’N y longitud 5o33’W de Green-
wich, y está situado en la hoja del MTN25 n.º 553-II (Santibáñez de Béjar), en la
zona este de la misma. La altitud del castro es de 1.100 metros.

117



118

Figura 5.10. Topográfico del castro de Las Paredejas en Medinilla.



6. ELEMENTOS DE INTERÉS ASTRONÓMICO-
TOPOGRÁFICO EN LOS CASTROS CELTAS 

DE LA PROVINCIA DE ÁVILA

Había un bosque sagrado, jamás profanado desde remotos tiempos,
que con sus ramas entrelazadas encerraba un espacio tenebroso y unas géli-
das sombras en cuyas profundidades no penetraba el sol. Este bosque no lo
ocupaban los Panes, habitantes de los campos, ni los Silvanos, habitantes de
los bosques, ni las Ninfas, sino los santuarios de unos dioses de bárbaros
ritos: aras construidas para siniestros altares y todos los árboles purificados
con sangre humana. Si merece crédito la Antigüedad, que sintió admiración
por los dioses del cielo, incluso las aves temen posarse en aquellas ramas y
las fieras acostarse en aquellos cubiles; ni siquiera el viento se abate sobre
aquellas espesuras ni los rayos que saltan de los negros nubarrones: un
horror especial anida en aquellos árboles, que no ofrecen sus follajes a las
caricias de brisa alguna. Además, cae el agua en abundancia de sombríos
manantiales y las lúgubres imágenes de los dioses carecen de valor artístico
y se alzan, como bloques informes, de los troncos cortados.

Sobre los espacios sagrados de los celtas: el bosque de Massilia. 
Farsalia. Lucano (3, 399)

Los lusitanos hacen sacrificios y examinan las vísceras sin separarlas del
cuerpo. Igualmente observan las venas del pecho y adivinan palpando. Tam-
bién auscultan las vísceras de los prisioneros, cubriéndolas con sayos. Cuan-
do la víctima cae por mano del sacerdote, llevan a cabo una primera
predicción por la forma en que ha caído el cadáver. Amputan la mano dere-
cha de los prisioneros y la consagran a los dioses

Geografía. Estrabón (3,3,6)

119



Si algún lugar de los castros celtas, o de su entorno, puede tener algún ele-
mento con un posible interés astronómico o topográfico, es muy probable que
dicho elemento esté ligado de alguna manera a los espacios sagrados y rituales de los
mismos. Mientras que las referencias en otras zonas europeas a miembros de la
casta sacerdotal (druides los llamó Julio César en la Guerra de las Galias) está pro-
fusamente documentada, no existen referencias claras a la existencia, en los pue-
blos celtas peninsulares, de miembros de esta comunidad, encargados del
mantenimiento de los sitios sagrados, y, sobre todo, del conocimiento. Esto ha
llevado a pensar en la inexistencia de la casta de sacerdotes en la península ibé-
rica, aunque algunos autores proclaman su existencia a cuenta de la interpreta-
ción de determinadas referencias clásicas sobre celtíberos172, lusitanos173 y
bletonenses174 –habitantes de Bletisama, la actual Ledesma, Salamanca, y por
tanto vettones–, y algunos vestigios arqueológicos. Sin embargo, sí existe más
información acerca de los rituales. Los espacios cultuales, al menos hasta una
época avanzada de La Tène, eran espacios abiertos, separados de los hábitat, y
prácticamente siempre en relación con los elementos naturales: el agua, la tie-
rra, el bosque, las montañas o el cielo. No hay templos175 propiamente dichos,
siendo el santuario por antonomasia el németon176. También se han localizado
determinados santuarios en el interior de algunos oppida desde épocas antiguas
de La Tène177. Bajo estos principios se intentará identificar aquellos elementos,
en relación con dichos espacios sagrados, que pudieran tener esa componente
astronómica o topográfica, de la que, como está demostrado en muchas oca-
siones, los celtas se valían a fin de modificar sutilmente el entorno, o en las
pocas construcciones monumentales que realizaron y han llegado a nosotros.
Podemos destacar en este momento el estanque monumental de Bribacte
(Almagro-Gorbea y Gran-Aymerich, 1990), en cuyo estudio sus autores procla-
man, en referencia al mundo celta, la característica de la fundación de nuevos
lugares mediante la elección de un punto central, proyección del cielo en la tie-
rra, y una determinada orientación astronómica.

120

172 Floro (1,33,13) relata como el celtíbero Olíndico vaticina la derrota de los romanos al
recibir una lanza del cielo.

173 Estrabón (3,3,6) nos da noticia de la existencia del hieroskópos, responsable entre los lusi-
tanos de realizar el sacrificio adivinatorio, de modo similar al de los vates descritos por él mismo para
el caso de los galos.

174 Plutarco informa de que los sacrificios humanos respondían a una costumbre regulada
por la existencia de leyes.

175 Lucano señala expresamente esta ausencia de templos, haciendo especial hincapié en lo
sagrado de bosques y lagos, tal como se recoge en la cita de inicio de este capítulo. Sin embargo sí se
han localizado restos arqueológicos de algunos templos sagrados artificiales en centroeuropa. Se trata
de recintos cuadrados, construidos básicamente en madera, con una serie de pozos rituales, a veces
orientados con determinadas direcciones astronómicas como los solsticios. 

176 De la raíz nem, cielo, de ahí nemed, sagrado.
177 Podemos destacar el de los belovacos de Gournay-sur-Aronde (Oise, Francia) que funcio-

nó desde el siglo IV a. C. o el belga de Ribemont-sur-Ancre (Somme, Francia), de la misma época, a
los que posiblemente se podrían añadir los de Ulaca y La Mesa de Miranda como veremos.



También pueden existir otros elementos no ligados necesariamente a los
espacios que habitaban, sino, simplemente, situados en otros lugares de su terri-
torio. Nos referimos en concreto a los verracos y a las muestras y decoraciones
encontradas en las excavaciones, generalmente de las necrópolis, con motivos
astrales, a los que dedicará un apartado específico.

6.1. EL ENTORNO GEOGRÁFICO DEL VALLE AMBLÉS

Valle en la prov. y part. judicial de Ávila, cuya cap. está sit. en su
extremo oriental; lo forman las vertientes de las sierras llamadas de Ávila
por el N.; las de las montañas dichas baldíos de Ávila y La Paramera al S.,
y las de Villatoro al O.; ocupa una extensión de 7 ½ leg. de largo y de 1
a 1 ½ de ancho en dirección de O. a E.; le baña el r. Adaja, y aunque su
terreno es ligero, está mejor cultivado que el de toda la prov., y cría pin-
gües pastos; su aspecto es risueño y agradable, tiene muchos pueblos y
está cruzado de varios arroyos que bajan de las sierras, desembocando en
el Adaja, los cuales pudieran regar casi todo el valle.

Amblés en el Diccionario Geográfico y Estadístico de Pascual Madoz. 

121

LAS COGOTAS

ULACA

LA MESA DE MIRANDA

LOS CASTILLEJOS

Figura 6.1. Situación de los castros abulenses en el Valle Amblés y algunos elementos geográficos de
interés, sobre el 200.000 del IGN.



6.1.1. La sierra de La Paramera
Macizo montañoso con muchas ramificaciones (sierras de Ávila, de Yemas,

las Cabreras, Piedrahíta o Villafranca), que en realidad «es continuación de las de
Somosierra y Guadarrama, con las que tiene un inmediato enlace»178. Separa el
Valle Amblés del valle del Alberche, corriendo de Este a Oeste, entre la sierra de
Malagón, situada al norte de Navalperal de Pinares y Las Navas del Marqués, y La
Serrota, que cierra el Valle Amblés en Poniente.

Sus cumbres más altas, Pico Zapatero, Cancha Morena y Risco del Sol, con
altitudes por encima de los 2.100 metros, se sitúan sobre los 40o30’N de latitud
y 4o52’WG de longitud aproximadamente, en la hoja del MTN25 n.º 555-II
(Navalacruz), en zona noreste de la misma. Está localizada al sur de todos los cas-
tros del Valle Amblés, siendo visible también desde todos, salvo el de La Mesa de
Miranda, que queda oculto por la propia sierra de Ávila en la que está situado. El
cerro del Castillo, en el que está situado el castro de Ulaca, forma parte de las
pequeñas estribaciones de La Paramera.

6.1.2. La Serrota
Es la más alta elevación de todas las estribaciones septentrionales del macizo de

Gredos, continuación natural de la sierra de La Paramera, y separada de esta por el
puerto de Menga, paso milenario desde la meseta sur a la norte. Con 2.294 metros
sobre el nivel del mar, se sitúa a 40o30’N de latitud y 5o06’WG de longitud, en la hoja
del MTN25 n.º 555-I (San Martín de la Vega del Alberche), en la zona norte de la
misma. Es visible desde todos los castros del Valle Amblés, y se sitúa al suroeste de los
de Las Cogotas, La Mesa de Miranda y Los Castillejos, quedando al oeste de Ulaca. 

122

Figura 6.2. Sierra de La Paramera con La Serrota a la derecha y el cerro del Castillo en primer térmi-
no. Vista desde el Norte.

178 Conforme reza en la descripción que de ella hace Pascual Madoz en su Diccionario Geo-
gráfico y Estadístico.



6.1.3. La sierra de Ávila
Tres de los castros del Valle Amblés, Las Cogotas, Los Castillejos y La Mesa de

Miranda, se sitúan sobre esta sierra, la más septentrional de las estribaciones de Gre-
dos, y que linda con La Moraña, tierras llanas de la meseta abulense situadas al
norte de la provincia. Con dirección aproximada este-oeste, va a converger con las
sierras de La Paramera y La Serrota en el Oeste, dando lugar al puerto de Villatoro,
lugar de nacimiento del Adaja, río que corre a lo largo del Valle Amblés. De toda la
sierra vamos a destacar sus dos máximas elevaciones, Cerro Gorría y el cerro del
Cid, y las ruinas de un antiguo convento, el de El Risco, cercano al puerto de las
Fuentes.

Cerro Gorría, situado en la parte central de la sierra de Ávila, con coordena-
das aproximadas latitud 40o40’N, longitud 4o59’WG y una altura de 1.726
metros sobre el nivel medio del mar, es la altura máxima de la sierra. A 10 kiló-
metros al Este aparece el cerro del Cid, situado en la dehesa del mismo nombre,
y que acoge en su cumbre el castro de Los Castillejos, a una altitud de 1.560
metros, una latitud de 40o40’N y una longitud de 4o52’WG.

Situado entre las poblaciones de Vadillo de la Sierra y Amavida, en este
último término municipal se encuentran las ruinas de lo que fue el convento
de El Risco (Barranco Moreno, 1997). Su posición aproximada es latitud
40o36’N y longitud 5o06’WG. Se sitúa en la hoja del MTN25 n.º 530-I (San
Juan del Olmo), en la zona sur de la misma, y a una altitud de 1.550 metros
sobre el nivel medio del mar.

123

Figura 6.3. Planta y alzado de las cumbres de la sierra de
La Paramera, desde el Norte.



Cercano a las ruinas del convento existe un pequeño abrigo rupestre entre
las rocas, que da acceso a una plataforma sobre la que están grabados unos
petroglifos179. No es posible identificar la época ni el significado, puesto que
no hay ninguna referencia en el entorno. El petroglifo está compuesto por dos
círculos, uno más grande que otro, separados por un triángulo prácticamente
isósceles, de base muy grande, que habitualmente representa una montaña.
Los dos círculos, uno cuyo radio es la mitad que el otro, podrían ser represen-
taciones del Sol y de la Luna, afirmación que podría quedar avalada por apun-
tar hacia el significado cerro del Risco del Sol, además de por situarse en la
dirección que luego se mencionará.

124

Figura 6.4. Convento de El Risco, vista desde del altar de Ulaca.

Figura 6.5. Los petroglifos en el convento de El Risco, Amavida.

LA ROCA

CONVENTO DE EL RISCO PUERTO DE LAS FUENTES

179 Gracias a Dámaso Barranco, que nos enseñó las ruinas del convento y sus alrededores,
con el mencionado abrigo y los petroglifos.



6.1.4. La sierra de Ojos Albos
Cerrando el Valle Amblés por Oriente encontramos una pequeña sierra situa-

da en la población de Ojos Albos, que le da nombre. Sus coordenadas geográfi-
cas aproximadas son latitud 40o43’N y longitud 4o29’WG, y se sitúa en la hoja
del MTN25 n.º 507-II (Aldeavieja), en zona más occidental de la misma, y con
una altitud máxima de 1.582 metros en el cerro de la Atalaya. En la sierra de Ojos
Albos, perfectamente visible desde Las Cogotas, Los Castillejos y Ulaca, y a levan-
te de todos ellos, se encuentra un abrigo rocoso denominado Peña Mingubela,
que contiene una serie de pinturas rupestres calificadas como excepcionales en
el Sistema Central y fechadas entre la Edad del Bronce final y la Edad del Hierro
(González-Tablas, 1976). Esta datación permitiría suponer que eran conocidas por
los habitantes del entorno del Valle Amblés.

125

Figura 6.6. Sierra de Ojos Albos, vista desde Ulaca.

Figura 6.7. Sierra de Ojos Albos, vista desde Las Cogotas. Figura 6.8. Pinturas rupestres de Peña
Mingubela, en la sierra de Ojos Albos.

CERRO CABAÑASSIERRA DE OJOS ALBOS



6.2. EN LOS CASTILLEJOS

En este castro sólo se han localizado, como elementos con una posible orien-
tación astronómico o topográfica, los túmulos funerarios que han dado en con-
formar lo que se denomina necrópolis de Los Castillejos de Sanchorreja, aunque,
recordamos, no existen enterramientos en ellos.

6.2.1. La necrópolis
Cerca del collado que atraviesa el cerro, frente a la puerta principal del castro,

existen unas estructuras tumulares, que fueron en su día interpretadas como vivien-
das extramuros por Maluquer (1950). Delimitados por roquedales y afloramientos de
granito, se localizan, en las inmediaciones del poblado, en la puerta este, hasta cinco
estructuras que presentan un cercado de piedra, de forma aproximadamente rectan-
gular. Las excavaciones de los años 80 proporcionaron un nuevo punto de vista al
identificarlas como recintos de culto. Se le dio a dicho sector la denominación de
necrópolis, al aparecer una serie de hoyos y depósitos ricos en materia orgánica,
junto con cenizas (González-Tablas, 1990). El túmulo excavado en dichos años, iden-
tificado como A, presentaba dos partes diferenciadas: una zona cultual, con un
hogar, y otra, en la que no se encontró absolutamente nada, compuesta por un
amontonamiento ordenado de piedras de gran tamaño formando el túmulo.

En el primero, la zona cultual, se encontraron depósitos de carácter funerario,
con cenizas procedentes de piras funerarias, en las que se habían quemado restos
orgánicos y óseos. En los depósitos aparecen restos de cerámicas y restos de ele-
mentos de hierro y bronce, fundamentalmente objetos de adorno. Parece ser (Gon-
zález-Tablas, 1990) que el ritual seguido se dividía en dos partes: la primera, la
realización de la pira, a la que se arrojaban las ofrendas, y la segunda la realización

126

Figura 6.9. Túmulo A de la necrópolis de Los Castillejos.
Vista desde el Este.



de los depósitos, pequeñas piezas metálicas muy fragmentadas. El mismo autor nos
proporciona una cronología que los situaría en torno a los siglos VII al V a. C.

Así pues, en el castro de Los Castillejos son los únicos elementos que pue-
den tener algún interés topográfico o astronómico en cuanto a su orientación, y
por lo que se procede a su levantamiento. Hay que aclarar sin embargo, como ya
se comentó en el anterior capítulo, que la necrópolis de Los Castillejos no ha sido
aún localizada pues, suponiendo un mismo uso para los cinco túmulos levanta-
dos, estos no contienen enterramientos propiamente dichos. Sin embargo, sí apa-
recen elementos del ajuar funerario, que tanta y tan rica información aporta sobre
sus habitantes, su cultura y sus creencias.

127

Figura 6.10. Imagen de la excavación del túmulo
A, foto González-Tablas (1990).

Figura 6.12. Túmulo C de la necrópolis de Los Castillejos. 
Vista desde el Oeste.

Figura 6.11. Croquis del túmulo A, según Gon-
zález-Tablas (1990).



6.3. EN LAS COGOTAS

Del castro de Las Cogotas se han estudiado dos elementos: un supuesto
«altar» o «sitial» y la necrópolis de Trasguija, correspondiente al periodo de Cogo-
tas II, esto es, la II Edad del Hierro.

6.3.1. El altar

En la zona más oriental de la cogota norte, al borde del precipicio que lleva
en la actualidad al pie de la presa del embalse de Las Cogotas, existe una roca
¿tallada? in situ que presenta la forma de un altar o sitial, en una zona en la que
no existen viviendas ni ningún tipo de construcción, pues es la parte del berrocal
que culmina el cerro. Benito y Grande (1992a) nos describen grandes moles roco-
sas talladas a manera de trono, con el asiento mirando hacia el interior del san-
tuario y el respaldo hacia el abismo, en los santuarios como los salmantinos de
Peñausende, y del Teso de San Cristóbal (Villarino de los Aires). En nuestro caso,
la roca se sitúa a la vista de la necrópolis y de espaldas al río, en una parte del
castro que bien pudiera estar relacionada con la zona de culto. Aunque no se ha
determinado el uso que de dicha roca y su entorno pudieran haber hecho los
habitantes de este castro, dicho trono o altar tiene enfrente otras rocas con oque-
dades menos marcadas, que también pudieran haber sido utilizadas como asien-
tos, aunque están definidos de manera imprecisa. 

128

Figura 6.13. El «altar» de Las Cogotas. Detalle desde el Norte.



6.3.2. La necrópolis de Trasguija
Conocida e identificada desde el descubrimiento del castro, fue excavada

por Cabré en los años 30 del siglo pasado, exhumando 1.613 tumbas de la II
Edad del Hierro (siglos IV al II a. C.). Situada al norte del castro, se encontraba
perfectamente delimitada por medio de cientos de estelas de granito. El tamaño
de estas, aunque variable, es pequeño, no siendo por lo general superiores al
metro. En la actualidad, todas las estelas están tumbadas y sin garantía de conser-
var su posición original.

129

Figura 6.14. Reproducciones de la cartografía de Cabré para diferentes zonas de la necrópolis de
Trasguija, en el castro de Las Cogotas.



6.4. EN LA MESA DE MIRANDA

En el castro de La Mesa de Miranda no se ha localizado ninguna estructura
con posible orientación o interés astronómico o topográfico, salvo el denomina-
do Cuerpo de Guardia. Sin embargo, sí aparecen elementos con interés, asocia-
dos a la necrópolis de La Osera, como son las estelas.

130

Figura 6.15. Reproducción de la cartografía de Cabré para diferentes zonas de la necrópolis de La
Osera, en el castro de La Mesa de Miranda.

6.4.1. La necrópolis de La Osera
Excavada por Cabré en la primera mitad del pasado siglo, se exhumaron

unas 2.230 tumbas en lo que parece ser la totalidad de las existentes en la necró-
polis, todas ellas asociadas a la II Edad del Hierro, aunque la época de mayor apo-
geo se corresponde a los siglos IV y III a. C. Situada al sur del castro, La Osera180

es atravesada y dividida por un arroyo tributario del Matapeces, justo donde se
sitúa la estela rota de la que luego trataremos.

180 Así denominada por los habitantes del lugar por encontrarse sistemáticamente restos de
huesos en las labores agrícolas que hace años se realizaban en la zona.



En la excavación se identificaron una serie de túmulos, muchos de ellos cir-
culares, que Cabré agrupó en seis zonas diferentes limitadas por vacíos entre
ellas, aunque los límites de estas no están perfectamente determinados. Sólo
entre las zonas II y III la división puede parecer un poco arbitraria.

131

Figura 6.16. Estelas de la necrópolis de La Osera, en La Mesa de Miranda.

ESTELA IVa ESTELA IVb

ESTELA I ESTELA II



6.4.2. Las estelas de la necrópolis

Asociados a las zonas de enterramientos en la necrópolis de La Osera, aun-
que parece que no ligadas a ellas, se encontraron hasta siete estelas de granito,
de las que se conservan en la actualidad seis, todas en su posición original. Estas
estelas, de dimensiones similares aunque de formas ligeramente diferentes,

132

Figura 6.17. Estelas de la necrópolis de La Osera, castro de La Mesa de Miranda.

Situación de la ESTELA VI Posible ESTELA N

ESTELA IVc ESTELA V



incluyen una, aparentemente rota a una altura de unos cincuenta centímetros,
que parece ser la estela central (estela IVb) de todas ellas, sin poder determinar
si la estela fue colocada así o si, por el contrario, esta se ha fracturado y separa-
do la parte superior. En cualquier caso, no existen en las inmediaciones los res-
tos que pudieran completar la estela mencionada.

Puesto que las zonas III y IV de los enterramientos están muy próximas entre
sí, y hay tres estelas entre ellas, más cercanas todas ellas a la zona IV, no se ha
nombrado ninguna estela con el numeral III, sino que se ha utilizado el sistema
de añadir las letras a, b, y c para identificar cada una de dichas tres estelas cen-
trales. Por tanto, tenemos las estelas I, II, IVa, IVb, IVc y V conforme a la disposi-
ción que se presenta en el gráfico de la tabla 6.1.

133

Estelas Lado Lado Altura

I 44 45 160

II 35 70 120

IVa 25 35 120

IVb 20 50 50

IVc 25 65 160

V 25 40 90

VI 40 60 155

N 50 50 110

Tabla 6.1. Dimensiones aproximadas de las estelas de La Osera.

En relación a la estela desaparecida, la estela VI, su existencia queda demos-
trada a partir de los datos proporcionados en Baquedano y Escorza (1998), que
indican que la estela apareció en las cercanías de la muralla pero no se dibujó en la
planimetría. Las dimensiones y posición de la estela VI, que no se encuentra en
la actualidad en el lugar, ha sido replanteada a partir de la información dada por
la siguiente cita de los diarios de campo de las excavaciones de Cabré: «limpian-
do las inmediaciones de la pared meridional del frente sur de la muralla del ter-
cer recinto, o sea desde la esquina a la torre cuadrada [...] hay una piedra de
sección trapezoidal de 60 cm de base mayor, 40 cm de base menor y 155 de altu-
ra) y frente rectangular [...]», cita que se recoge como inédita en Baquedano y
Escorza (1998). Sin embargo, discrepamos con los autores en cuanto a la locali-
zación que realizan de ella, pues la sitúan en el interior del tercer recinto, en lo
que correspondería a la pared septentrional, en vez de la meridional, como se
indica claramente en la cita de los cuadernos de campo.

Además, una observación minuciosa de la cartografía de la necrópolis realiza-
da por Antonio Molinero en la época de la excavación, permite encontrar el sím-
bolo de una estela, igual al utilizado para las otras estelas sí rotuladas, en la zona en



la que creemos se localiza. Comprobado que el plano está dibujado a escala con
una notable precisión para el tipo de papel, la antigüedad de la edición y que, sobre
todo, pretenden ser un croquis acotado, se procedió a obtener las medidas relati-
vas a diferentes elementos identificados en el terreno y replanteando la estela con
dichas mediciones. Se comprueba como la estela replanteada se situaba en la esqui-
na más oriental del túmulo cuadrado, cuyos restos son perfectamente identificables
sobre el terreno, con las mismas dimensiones y orientación y de la misma manera
que se representa en el detalle en la figura 6.18:

134

Figura 6.18. Situación de la estela VI en el plano de las excavacio-
nes de J. Cabré.

En cuanto a la nombrada como estela N, no ha sido identificada como tal este-
la. Se trata de una piedra con forma alargada, que parece hincada en el terreno y que
tiene a su alrededor otras pareciendo conformar un túmulo no excavado. Actualmen-
te, dicha piedra se encuentra rodeada de carrascos de roble que impiden su recono-
cimiento, y desde luego, mientras que no se realice ninguna excavación, no puede
afirmarse que lo sea. No obstante, la situación en que se encuentra con relación a las
demás, y fundamentalmente con la estela IVb, nos indujo a considerarla como tal, a
fin de estudiar su posición en la geometría definida por las otras estelas.

6.4.3. El Cuerpo de Guardia
Entre las murallas del segundo y tercer recinto aparece una estructura cons-

truida por piedras ciclópeas, compuesta por un lienzo rectilíneo rematado por
dos torres cuadrangulares en los extremos, de perímetro 170 metros y unos 425



metros cuadrados de superficie. Es paralelo, en ese tramo, al arroyo que cruza la
necrópolis y se conserva el nombre de Cuerpo de Guardia, tal como lo denominó
Cabré en las excavaciones que realizó en la primera mitad del siglo pasado. 

Sin embargo, aunque ciertamente completa la muralla del tercer hacia el
segundo recinto, cerrando el acceso a aquel, presenta dos entradas situadas a
ambos extremos de la estructura, una de ellas excesivamente ancha para ser pro-
tegida. Además, el modo de construcción, con sólo una hilera de grandes piedras
ciclópeas, y unos rebajes en la coronación, hace pensar que quizá la construcción
estuviese destinada a otros usos, pues no había derrumbes en las cercanías que
hicieran pensar que los lienzos tuvieran más altura. Sí es probable que dicha
estructura estuviese rematada en madera, con una empalizada o postes entrela-
zados con ramas y palos (Álvarez-Sanchís, 2003a) 

135

Figura 6.20. Detalle del Cuerpo de Guardia, con las muescas sobre las piedras ciclópeas.

Figura 6.19. Imagen del Cuerpo de Guardia desde el Noroeste.



6.5. EN ULACA

Junto con La Mesa de Miranda, es en el castro de Ulaca donde pueden iden-
tificarse con mayor claridad algunos elementos significados y significativos, que
no tienen paralelismo alguno en los castros vettones, y sólo existen en algunos de
los castros celtas peninsulares más importantes. Nos referimos al altar de sacrifi-
cios, junto al muro que conforma el santuario de Ulaca, por una parte, y la gran
roca que encontramos en la entrada noroccidental del castro, todo situado en la
zona sin viviendas ni otras construcciones salvo las indicadas, en lo que parece
conformar la zona religiosa o németon (Álvarez-Sanchís, 2003).

136

Figura 6.21. Conjunto del santuario de Ulaca, altar de sacrificios y muro.

6.5.1. El altar de sacrificios

Una oveja para Trebopala y un cerdo para Laebo [...], una oveja de un
año para Trebaruna y un toro semental para Reve.

Inscripción latina en el altar lusitano de Cabeço das Fraguas (Portugal).

En el recinto del santuario de Ulaca existen una gran roca tallada en talud en
tres de sus lados y dos gradas o escaleras que conducen a una plataforma que
contiene varias oquedades comunicadas entre sí (Ruiz Zapatero, 2005; Fabián
García, 2006a y 2006b). Es aceptado comúnmente, por comparación con otros
altares y estructuras similares como la de Panoias (Vila Real, Portugal), su uso ritual
(Álvarez-Sanchís, 2003), y el interés de este elemento ya está puesto de manifies-
to por multitud de autores (Almagro-Gorbea, 1993; Álvarez-Sanchís, 2003; Mariné,



2004; Ruiz Zapatero, 2005; Fabián García, 2006a y otros muchos), los cuales des-
tacan su perfecta alineación hacia las cumbres más altas de la sierra de La Para-
mera en general, mientras que en otros casos se hace mención específica a su
alineación hacia Pico Zapatero, cumbre más elevada de la sierra, en lo que puede
ser una confusión al identificar cada una de las elevaciones. La espectacularidad
del altar y de todo lo que le rodea hace que sea considerado el centro del traba-
jo, por parecer serlo de la zona religiosa del castro. El santuario, incluido el altar,
ocupa unos 60 metros cuadrados, con un perímetro de 30 metros. Mientras que
el propio altar ocupa una superficie de 15 metros cuadrados.

137

Figura 6.22. Altar de sacrificios de Ulaca.

6.5.2. El muro asociado al santuario
Asociado al altar, aparece un muro tallado en piedra nativa que parece

delimitar el espacio sagrado. De 6 metros de largo, 0,5 metros de grosor en
los lugares donde está tallado y altura mínima de 1,3 metros y máxima de
unos 2,3 metros. El muro es considerado de interés astronómico y topográfi-
co junto con el altar.

En la cara tallada del muro puede observarse una inscripción, que no es legi-
ble, y de la que no se ha encontrado interpretación alguna y de la que tampoco
es posible determinar su antigüedad. Aplicando una serie de filtros a la imagen es
posible identificar algunos caracteres que se muestran en la imagen en blanco,
aunque de significado incierto y aparentemente sin relación astronómica.



6.5.3. La sauna
A unos 160 metros del altar en dirección sur, y en un lugar mas elevado (+30

metros), se encuentra una estructura excavada en roca conocida como la sauna,
descrita por Almagro-Gorbea y Álvarez-Sanchís (1993) en relación a las saunas o
pedras formosas habituales en la cultura castreña galaica. Su ubicación, también
en la zona religiosa o németon (Álvarez-Sanchís, 2003a) y lo peculiar de su exis-
tencia en este ámbito geográfico, hace que la consideremos en este estudio por
si tuviera alguna significación o relación con los aspectos astronómicos aquí con-
siderados. 

No es visible desde el altar y se encuentra además en una dirección astronó-
mica no significativa (al sur del altar, con un acimut de 175o). Esto hace que, a
pesar de que la estructura en sí tiene una dirección este-oeste aproximada (en
realidad la pared meridional existente tiene un acimut de 87o), no tenga ningún
interés astronómico o topográfico evidente. 

138

Figura 6.23. Muro asociado al santuario.

Figura 6.24. Inscripción tallada en la pared del santuario y posible lectura de la misma.



6.5.4. La roca
A unos 90 metros hacia el oeste del altar, cerca de la entrada noroeste del

castro, destaca sobre el horizonte una gran roca de forma esferoidal y unos 3
metros de diámetro que se asemeja a un gran trono o sitial. Al modo de la pre-
sentada en Las Cogotas, esta situación se reproduce de manera muy similar en
Ulaca, pues basta observar la gran roca, cuyo entorno es como el descrito y cuyo
parecido con un trono es evidente. Además, mientras que en Las Cogotas la roca
es nativa, aquí en Ulaca parece claro que su presencia en dicha posición permi-
te aventurar para dicho elemento algún fin o utilidad.

Apoya esta afirmación el lugar donde se sitúa, casi presidiendo en la zona
norte, un inmenso canchal granítico aproximadamente circular, de unos 20
metros de diámetro con casi 300 metros cuadrados de superficie, como puede
observarse en la figura 6.27. Veremos en el siguiente capítulo que ni la orienta-
ción del sitial ni la posición de la roca en el entorno es casual.

139

Figura 6.26. Gran roca en el extremo noroeste del castro. Foto en dirección al solsticio de verano.

Figura 6.25. La sauna de Ulaca, desde el Oeste, y detalle de la caldera.



6.5.5. El protoaltar
Una búsqueda de estructuras rocosas por la zona noroccidental del castro (que

comprende las estructuras mencionadas en los anteriores apartados, altar, sauna y
roca), tanto naturales como modificadas o construidas, orientadas a determinados
lugares de interés astronómico o topográfico, dio lugar a la localización de una for-
mación rocosa que en principio puede parecer un altar similar al existente, pero
inconcluso, o al menos, de construcción muy basta. Se observa que está rodeado, al
menos en la zona este, de restos de lo que pudiera haber sido un recinto, lo que de
alguna manera avala la posible importancia de la estructura. Hacia el Oeste también
se observa una acumulación o derrumbe de piedras que pudieran pertenecer a algu-
na construcción, pero a falta de excavaciones no es posible determinar el origen de
estas acumulaciones de piedras ni su uso.

140

Figura 6.27. Imagen de la roca, con el canchal granítico que preside en primer término.

Figura 6.28. El protoaltar de Ulaca.



6.6. EN EL RASO

En el castro de El Raso, de factura más moderna, y aun siendo el más
excavado de todos ellos, no se ha localizado ninguna estructura con algún
posible carácter comunitario o religioso, ni se han podido identificar espacios
específicos para esos fines. Sólo se han podido identificar dos elementos
externos a él con un posible interés topográfico o astronómico, como es un
abrigo con pinturas rupestres y el santuario celta de Postoloboso, que pasa-
mos a describir.

6.6.1. El abrigo de Peña Escrita
Al norte del castro de El Raso existe un asentamiento, El Prao de la Carrera,

que probablemente sólo fuera utilizado en verano, pues su altitud, 1.300 metros,
lo hace inhabitable en tiempos invernales sin los refugios adecuados. Datado en
la Edad del Bronce, a estas gentes parece atribuirse la realización de las pinturas
rupestres de Peña Escrita, localizadas en la cara occidental de un conjunto de
rocas que les sirven de abrigo, por debajo del mencionado poblado. De conteni-
do esquemático, están pintadas en color rojo, son de estilo esquemático, de la
misma manera que las de Peña Mingubela en Ojos Albos, como suele ser frecuen-
te en la época. En su conjunto hay que darles un significado mágico, como a las
pinturas rupestres del Paleolítico (Fernández Gómez, 2005). No es de extrañar
que fueran conocidas por los habitantes de El Raso, que utilizaban los mismos
pastos que sus antecesores, y por tanto que fueran igualmente consideradas por
ellos con el mismo sentido especial.

141

Figura 6.29. El abrigo de Peña Escrita desde el castro de El Raso.

ABRIGO



6.6.2. El santuario de Postoloboso

[…] la segunda [la ermita de San Bernardo] a 2 leg. en la confluencia
de la garganta de Chilla con el Tiétar en el sitio que ocupó su ant. monast.
del Cister, cuya ermita tienen la particularidad de que acuden a ella los natu-
rales de aquellos contornos, conduciendo sus perros para herrarles, como
preservativo de la rabia […].

Localización de la ermita de San Bernardo, lugar donde se sitúa el
antiguo santuario celta de Postoloboso.

Diccionario Geográfico y Estadístico de Pascual Madoz

En la confluencia de la Garganta de Alardos con el río Tiétar, al sur del castro
de El Raso, a unos 8 kilómetros, se levantó en su día uno de los santuarios al aire
libre que caracterizaban a los pueblos celtas, siempre en relación con el agua. Dedi-
cado a su único dios personal que conocemos, Velico o Vaelico, a la vista de la
impresionante mole que conforma el macizo de Gredos, se encontraron en el lugar
numerosas aras votivas de tipo romano que, ya en latín, ofrendaban a su dios. Con
el paso del tiempo, los habitantes ya romanizados se cristianizaron y sustituyen el
culto del dios Vaelico por el de San Juan, nombre que llevó la capilla visigoda y que
todavía se conserva en la toponimia del lugar dando nombre al cerro contiguo. Des-
truida la ermita tras el paso de los árabes por la península, se levanta una capilla
nueva dedicada en este caso a San Bernardo de Candeleda –en la actualidad de -
sacralizada y convertida en casa de campo–, posiblemente un ermitaño cuyos res-
tos son conservados en la ermita de la población de Candeleda.

Al parecer, San Bernardo fue abogado contra la rabia de los perros, razón por
la cual los habitantes del lugar los llevaban hasta hace muy poco tiempo para que,
sujetándolos a una gran piedra, se les marcara con hierro candente y así prote-
gerlos contra el mal. Hay autores que quieren ver en este modo de proceder (Fer-
nández Gómez, 2005) una relación con la devoción al antiguo dios Vaelico, a
cuyo nombre se ha dado la interpretación de dios bueno o de dios lobo o de lobo
aullador, a lo que podría hacer referencia la actual denominación del lugar en
que se halla la ermita, Postoloboso. También es interesante el parecido de la pie-
dra erigida en este santuario con las estelas de La Mesa de Miranda, aunque cier-
tamente no se ha encontrado ninguna otra en Postoloboso que pudiera hacer
pensar en un conjunto de estelas erigidas con algún fin similar al de La Mesa.

6.7. EN LAS PAREDEJAS

Como se comentó en el anterior capítulo, el entorno arqueológico del cerro
de El Berrueco, en general, y el castro de Las Paredejas, en particular, han apor-
tado, y siguen aportando, una valiosa información arqueológica sobre todo del
primer milenio antes de Cristo. Sin embargo, no se ha conservado ninguna estruc-
tura visible en este castro pues hasta la muralla es difícilmente identificable. Tan

142



sólo parece quedar el topónimo, pues, en palabras de Francisco Fabián, «no está
muy claro el origen popular del nombre de Las Paredejas. Tal vez podría tratarse de
un topónimo indicativo de las construcciones (paredes de poca entidad o medio
derruidas) que aparecían en el área del castro al cultivar o las que se apreciaban a
simple vista, tiempo antes de que fuera convertida la zona en terreno de cultivo
cerealista. Esas paredejas no serían otra cosa que los restos arruinados de las cons-
trucciones domésticas procedentes del castro» (2005b, p. 16). Por esta razón, no se
ha considerado ningún elemento del castro para este estudio.

6.8. OTROS ELEMENTOS DE INTERÉS CON POSIBLE
RELACIÓN ASTRONÓMICA. LAS ESCULTURAS 
ZOOMORFAS: VERRACOS

Vez también hubo, que me mandó fuese a tomar en peso las antiguas
piedras de los valientes toros de Guisando, empresa más para encomendarse
a ganapanes que a caballeros; otra vez me mandó que me precipitase y sumie-
se en la sima de Cabra, peligro inaudito y temeroso, y que le trujese particular
relación de lo que en aquella escura profundidad se encierra. Detuve el movi-
miento a la Giralda, pesé los toros de Guisando, despéñeme en la sima y saqué
a la luz lo escondido de su abismo, y mis esperanzas, muertas que muertas, y
sus mandatos y desdenes, vivos que vivos […].

El Caballero del Bosque a Don Quijote, caballero de la Triste Figura.
El Quijote, capítulo XV, segunda parte.

Una de las manifestaciones propias y más llamativas de los vettones fue la
erección en su territorio de unas esculturas zoomorfas, conocidas con el nombre
vulgar de verracos181, que representan, de manera tosca, cerdos, toros o jabalíes,
y siempre machos, animales básicos para la vida y subsistencia de este pueblo.
Talladas en bloques de granito de una pieza, junto con el pedestal que lo susten-
ta, se presentan simples en sus formas, pudiéndose, por lo general, diferenciar la
especie y anatomía del animal representado.

Las primeras referencias escritas se remontan al siglo XIII, mencionándose
en el Fuero de Salamanca el famoso toro del puente romano. Desde el siglo XIX
se apunta a su utilidad en la señalización de cañadas y lugares de paso del gana-
do por la Meseta, y al uso ritual o funerario de las esculturas. Es en los inicios
del siglo XX cuando, coincidiendo además con el comienzo del inventario de
estas manifestaciones culturales de piedra, se lanza la hipótesis de que son
representaciones toscas, copias de otras esculturas ibéricas y fenicias, realizadas
por las gentes indígenas que habitaban en estas tierras antes de las colonizacio-
nes. Su uso sigue siendo incierto, aunque parece claro que fueron realizadas

143

181 Del latín verres, que significa cerdo macho o cerdo padre.



por el pueblo vettón182 y colocadas en aquellos lugares que permitían, además
de desempeñar un valor mágico y religioso, actuar como referencia visual en el
territorio a fin de señalar recursos específicos, y marcando sitios importantes
para sus habitantes. También se conocen esculturas, a veces en grupos de dos
o más, situadas en las puertas de los poblados, a modo de protección. Al toro
del puente romano de Salamanca y a los encontrados, entre otros poblados, en
Las Cogotas, La Mesa de Miranda o Las Merchanas (Lumbrales, Salamanca), se
añade también el reciente hallazgo, en la cimentación de la puerta de San
Vicente (Ávila), de un verraco tallado en la roca nativa.

La localización geográfica se circunscribe prácticamente a las actuales pro-
vincias de Ávila, Cáceres, Salamanca, Segovia, Toledo y Zamora, y a las comarcas
portuguesas de Beira alta y Trás-os-Montes, aunque ha aparecido alguna pieza,
con carácter residual, en Burgos, Galicia y norte de Portugal. De los más de cua-
trocientos ejemplares conocidos en la actualidad, algo más del 90% de ellos se
han localizado en zonas de pastos y cercanos a las fuentes de agua, concentrán-
dose más de la mitad de ellos en la actual provincia de Ávila. Es claro que el
número de los que existieran en la época debió ser muchísimo mayor pues ni es
posible haberlos encontrados todos (habrá todavía un número importante ente-
rrados), y se habrán destruido y reutilizado otros muchos. Del orden de medio
centenar se conservan en Ávila capital, algunos de ellos reutilizados en los lienzos
de la muralla medieval. Aunque el tamaño es muy variable, una buena parte de
los verracos son de pequeño tamaño, del orden de un metro de longitud. Sin
embargo existen algunos muy emblemáticos, bien por su tamaño, por su talla o
por su localización.

Entre los primeros destacamos el toro de Villanueva del Campillo183 (Ávila),
encontrado sin los cuartos traseros, y que es el más grande de los conocidos, con
una altura de 2,43 m de altura y 2,50 m de largo, que llegaría a pesar completo
más de 12 toneladas. 

También de tamaño muy grande son el localizado en la Fuente del Oso, al pie
del castro de Ulaca (2,08 m de largo), uno de los encontrados en el castro de La
Mesa de Miranda (1,94 m de largo), y el ejemplar procedente de Muñogalindo184

(2,31 m de largo). Este último se halla expuesto en la fachada del palacio de
los Verdugo (Ávila capital) mientras que los otros dos se hallan conservados en
cada una de las plazas de los pueblos de Solosancho y Chamartín de la Sierra
respectivamente.

144

182 Las esculturas fueron realizadas y utilizadas entre los siglos IV y I a. C., ya en la II Edad
del Hierro, y por lo tanto pertenecientes a este pueblo celta.

183 Actualmente se encuentra restaurado y expuesto en la localidad de origen. Esta pobla-
ción de Villanueva del Campillo se encuentra situada en la entrada natural al Valle Amblés por su parte
occidental.

184 Tanto el ejemplar de Ulaca como los de Muñogalindo, Solosancho y Chamartín se corres-
ponden con poblaciones del Valle Amblés o de su entorno, coincidiendo pues con la zona que posee
los castros más grandes de la provincia y de la Vettonia.



También es digno de mención el jabalí localizado por Cabré en el castro de
Las Cogotas (1,76 m de largo por 1,18 m de alto), de talla inequívoca y precisa,
encontrado en las inmediaciones de la puerta del castro y actualmente expuesto
en la plaza de Calvo Sotelo (Ávila). 

Por supuesto, la fama más merecida corresponde al conjunto conocido como
los Toros de Guisando185. Situados en el paraje denominado Venta Juradera186, en el
término municipal de El Tiemblo (Ávila), son cuatro ejemplares, sitos con mucha pro-
babilidad en el mismo lugar en que fueron esculpidos, de unos 2,80 metros de largo
por 1,50 de altura, y con un peso cada uno de más de seis toneladas. Aunque algu-
no presenta inscripciones romanas, pueden datarse entre los siglos IV y III a. C. Su
posición es de 40o 22’N y 4o 26’ W de Greenwich, situándose en la hoja del MTN25
n.º 557-III (San Martín de Valdeiglesias), a una altitud de unos 650 metros.

145

185 Rodríguez de Amelta, en 1481, cuenta que el nombre de Guisando es el de un capitán
enviado por Roma para luchar contra los hispanos, levantados en armas a la muerte de Escipión el
Africano, y que los toros se erigieron en su honor (Álvarez-Sanchís, 2003a).

186 El recinto que los alberga sirvió, el 19 de septiembre de 1468, como lugar de reunión
entre el rey Enrique IV e Isabel la Católica, jurándola entonces como princesa y legítima heredera del
trono de Castilla.

Figura 6.30. Los Toros de Guisando (El Tiemblo, Ávila).



El último al que hacemos referencia es el citado anteriormente de la puerta
de San Vicente, en la muralla abulense. De dimensiones también elevadas (1,70 de
largo y 1,00 de alto, 1,60 con pedestal), está situado sobre el sustrato geológico
de la ciudad, como a tres metros por debajo de la actual cota, tallado en una roca
in situ, y el único ejemplar conocido del que existen garantías de estar situado en su
posición original, y que además permite replantear el origen de la ciudad de Ávila.
Su posición es de 40o 39’N y 4o 42’ W de Greenwich, situándose en la hoja del
MTN25 n.º 531-I (Ávila oeste), a una altitud de unos 1.135 metros.

6.9. EL SIMBOLISMO ASTRAL APARECIDO EN LAS 
EXCAVACIONES

El culto al Sol, a la Luna y a los astros en general se viene observando desde
tiempos prehistóricos. Basta con observar la multitud de ejemplos y testimonios
dejados por los más diversos pueblos y culturas: carros y barcas con discos sola-
res votivos en el norte de Europa y en Egipto, mitos y leyendas solares en Améri-
ca o Grecia, cosmogonías mesopotámicas, mayas o chinas, y un largo etcétera.
Por esta y otras razones cabe suponer que los pueblos prerromanos de la penín-
sula ibérica habrían tenido al Sol como un ente de culto, compatible con las divi-
nidades, fuesen locales o más generales. Prueba de ello son la multitud de
elementos que han sido identificados y relacionados con este culto, desde las más
bellas facturas de elementos en hierro –como la espada que se presenta en la figu-
ra– hasta las cerámicas de los ajuares domésticos.

146

Figura 6.31. Espada de la sepultura 513 de la necrópolis de Trasguija, Las Cogotas. Los nielados de
plata que ornamentan el anverso de la espada y el cajetín para el cuchillo, adornado con una placa
amuleto que incorpora cuatro figuras esquematizadas, han sido interpretados por Encarnación Cabré
(autora de la ilustración) como motivos solares.

Puesto que las referencias escritas del culto a los astros es muy escasa, habi-
tualmente se reconstruye la mitología o culto a los astros a partir de las evidencias
arqueológicas, eso sí, con una gran dificultad. A pesar de esta dificultad, de los
pueblos celtas europeos tenemos testimonios arqueológicos suficientemente
complejos como para mostrarnos una cierta comprensión del sistema de creencias



que representa. Es habitual encontrar, incluso desde mediados de la Edad del
Bronce, la representación del Sol, venerado por estas comunidades, bajo el
aspecto de una rueda radiada, que también representa el movimiento de este
sobre la esfera celeste. Ejemplos de ello los encontramos en las ofrendas de rue-
decillas en santuarios como los de Alesia (Borgoña), o en ríos como el Sena, el
Oise o el Marne, en la antigua Galia. Más espectacular es el enorme vaso de Gun-
destrup danés, que representa, con forma humana, un dios-rueda, y que sería
identificado posteriormente con el romano Júpiter (Jane Green, 2001). Asociados
a este culto solar aparecen la figura del caballo187, importante en la Edad del Hie-
rro en general, o del fuego, réplica terrestre del Sol brillando en el cielo, que dan
lugar a ceremonias mágicas llevadas a cabo para persuadir al Sol después de su
huida en invierno, a fin de que regrese y proporcione vida. Es por tanto el solsti-
cio de invierno un momento importante en el culto al Sol por parte de las gentes
que habitaron estas tierras abulenses hace 2.500 años. También están relaciona-
dos con el culto solar aquellos lugares elevados, cerros y montañas, que más cerca
se encuentran del lugar donde habitan los dioses en el cielo, encontrando en
muchos de estos sitios indicios de santuarios y altares donde realizar el culto. Toda
la iconografía encontrada evidencia la existencia de algún ritual formalizado, que,
al decir de muchos autores, requerirían la presencia de personas especializadas,
es decir sacerdotes o druidas.

147

Figura 6.32. Decoración con motivos solares para el caso de Las Cogotas (izquierda) y El Raso (dere-
cha), según F. Fernández.

187 Sólo en aquellos pueblos en donde la importancia del agua era más notoria, el carro tira-
do por caballos que transporta el disco solar por el cielo es sustituido por una barca, como en el caso
del pueblo egipcio.



En referencia a las excavaciones en los castros abulenses podemos mencio-
nar algunos ejemplos que no hacen sino confirmar el caso general que se produ-
ce en toda la sociedad céltica europea. En El Raso y en Las Cogotas aparece
multitud de cerámica con motivos solares, tanto en urnas funerarias como en
ajuares domésticos. 

También se han encontrado multitud de estatuillas y amuletos con motivos
astrales, entre los que podemos destacar la bella factura de la diosa identificada
con la fenicia Astarté, en el cerro del Berrueco, con características similares a las
aparecidas en las necrópolis de La Osera o de Trasguija, y siempre muy parecidas
a las existentes en otros lugares de Europa.

148

Figura 6.33. Amuletos con motivos solares. A la izquierda, diosa identificada con la fenicia Astarté (Las
Paredejas). A la derecha, dibujo de amuletos encontrados en La Osera y Las Cogotas, junto con otros
procedentes de Italia y Europa del Este, según E. Cabré.

También se encuentran urnas funerarias con frecuencia decoradas exterior-
mente con motivos solares, poniendo de manifiesto la exaltada heliolatría o vene-
ración por el sol que sentía este pueblo vettón. 

Las barcas solares, como portadoras del Sol en su periplo diario y anual,
han aparecido también en los castros de la provincia. Ejemplo de ello son los
motivos encontrados en los amuletos de los enterramientos de La Osera y de
Trasguija, acompañando habitualmente a las armas y a otros elementos de los
ajuares funerarios. Algunas de estas barcas se presentan incluso con una figu-
ra humana sobre ella. También de La Osera proceden los amuletos de bronce
con el tema del dios-hombre solar, muy similares a los localizados en Italia y
Francia entre otros lugares.



Son precisamente las espadas de estas necrópolis las que han aportado tam-
bién información precisa en este sentido. Con frecuencia, presentan discos sola-
res en las guarniciones de las espadas, interpretándose como placas-amuletos, y
teniendo muchas de ellas una fuerte relación con los motivos de las barcas sola-
res anteriormente mencionados, quizá a modo de protección del usuario del
arma, o incluso de guía como arma portadora de la muerte.

149

Figura 6.34. Barcas con motivos solares procedentes de Las Cogotas
y La Osera, junto con otras procedentes de la Edad del Bronce nór-
dico, de la Galia y del norte de Italia, según E. Cabré.





7. SITUACIONES Y MARCADORES 
ASTRONÓMICOS Y TOPOGRÁFICOS

Entre todos los pueblos galos hay tres clases que gozan de honores
excepcionales: los bardos, los vates y los druidas. Los bardos son cantores
sagrados y poetas, los vates se encargan de los oficios sagrados y practican
las ciencias de la naturaleza; los druidas, igualmente versados en las ciencias
de la naturaleza, se consagran a la parte moral de la Filosofía. Estos últimos
son considerados como los más justos de los hombres y se les confía por ello
el juicio en las diferencias públicas y privadas. Antaño eran también los árbi-
tros en las guerras, pudiendo detener a los combatientes188 cuando se dis-
ponían a formar la línea de batalla, pero se les confía sobre todo la decisión
en los casos de homicidio […]. Afirman, y otros con ellos, que las almas y el
universo son indestructibles, pero que un día el fuego y las aguas prevalece-
rán sobre ellos.

Sobre los bardos, vates y druidas. Estrabón (4, 4).

No toda situación astronómica o topográfica, significada de alguna manera,
bien sobre el horizonte, bien sobre algún otro elemento, debe considerarse una
alineación o marcador astronómico. Estas situaciones o alineaciones bien pudie-
ran deberse al azar en la disposición espacial de elementos geográficos respecto
al lugar de observación. El Sol sale por donde sale y no es posible colocar una
montaña, sierra, cerro o valle en una determinada dirección para obtener un mar-
cador astronómico o topográfico. Ahora bien, sin presuponer que todas estas cir-
cunstancias se dan en los elementos de los diferentes castros estudiados, es
posible afirmar que:

a. Es posible elegir la posición geográfica o lugar donde se va a realizar la
observación, o bien la situación del elemento que actúa de marcador.

151

188 A este respecto, Polibio narra como, en el 218 a. C., los druidas de los gálatas interrum-
pen una batalla a consecuencia de verificarse un eclipse total de Luna.



b. El que ocurra una situación astronómica no provocada, no significa que
no sea observada, confirmada y por tanto, de ser significativa, utilizada
como alineación o marcador astronómico.

c. Cabe esperar intencionalidad si las alineaciones o situaciones astronómi-
cas se producen sobre elementos del entorno no naturales, tanto por su
situación y/o alineación, como por su disposición, alteración o modifica-
ción por el ser humano.

d. Existirá certeza189 en la intencionalidad si la disposición, alteración o
modificación del elemento considerado se realiza de forma que se obser-
ve en él algún uso o funcionalidad concreta.

Además, también es necesario tener en cuenta que las alineaciones localizadas
en los castros o en su entorno, que pueden actuar de marcadores astronómicos y
que son objeto de estudio en esta publicación, como en cualquier otro lugar, pue-
den ser, o quizá considerarse, funcionales o rituales190. De existir los del primer
caso, estos deben ser precisos en el sentido de que deben definir un momento con-
creto del año, como son los equinoccios, los solsticios o determinadas festividades,
o bien una situación astronómica concreta y precisa. En el segundo caso, los ritua-
les, el interés se da en la situación astronómica en sí, sin pretensión de exactitud o
precisión, por lo que lo importante será el realzar un acto que podría ser religioso,
festivo, conmemorativo o social. Podríamos decir que en este caso se prefiere la
espectacularidad a la utilidad, necesaria para el primer caso. Trataremos de clasifi-
car las alineaciones o marcadores encontrados en los dos sentidos, esto es, tanto por
ser naturales o artificiales como por el uso que puede dárselos.

En este punto se hace necesario aclarar con qué precisión se puede obte-
ner la determinación de una alineación u orientación. Si se busca una situación
astronómica con fines rituales o conmemorativos, probablemente esta debería
ser espectacular en el sentido de no dejar indiferente a los participantes (salvo
tal vez al conductor del ritual). Entonces, es evidente que la precisión en la defi-
nición de la situación mencionada, o su momento, es irrelevante y podemos

152

189 La certeza se define, en cálculo de probabilidades, como el suceso de probabilidad 1,
esto es, el suceso que se verifica con total seguridad. No queremos aquí ser tan drásticos, pues no
conocemos el motivo y uso de los diferentes elementos que se estudian, incluso en el caso de que
algunos parezcan muy evidentes. Utilizamos la palabra certeza para indicar un alto grado de proba-
bilidad, a falta de otra explicación para dicha disposición, situación o alineación.

190 La clasificación de marcador funcional o ritual se debe al uso que pueda hacerse de ellos.
En el caso de los primeros, los funcionales, nos estamos refiriendo a situaciones que permiten definir,
con una elevada precisión un momento determinado del año o una situación astronómica concreta.
En el segundo caso, generalmente de manera natural, el fin del marcador o situación no es tanto la
determinación precisa de un evento sino la utilización de este para la realización de algún rito o con-
memoración de carácter habitualmente astronómico, pero también festivo, pues no hay que olvidar
que la organización de los días especiales –sean del tipo que sean–, están, en general, determinados
en los calendarios –de hecho, es una de las razones para su creación y mantenimiento–. Es posible,
como veremos, encontrar marcadores que pueden considerase a la vez, funcionales y rituales, pero
que en cualquier caso, aportarán información sobre los conocimientos astronómicos de los poblado-
res de estas tierras en la época de referencia.



hablar de errores, o más bien de variaciones, de varios grados en la determina-
ción de los acimutes o direcciones. Ahora bien, si se pretende utilizar la situación
astronómica como un marcador riguroso, esto es, para que realmente pueda con-
siderarse funcional, la alineación u orientación del elemento que la determina
debe ser más precisa que en el caso anterior. En este caso estamos hablando de
una precisión que podríamos estimar en torno a un grado en acimut, siempre y
cuando los elementos físicos que determinen dicha alineación lo permitan. Esto
nos llevaría a tener errores en la determinación de una fecha concreta, o de una
situación astronómica, del orden, más o menos, de 3-4 días. Es claro que pudie-
ran aparecer algunas situaciones que tengan los dos caracteres, como de hecho
ocurre en algunos de los elementos estudiados.

Otro aspecto importante a tener en cuenta es la posición del observador en
la verificación del fenómeno. Si el elemento, o elementos, tienen una posición o
alineación independiente del observador, dicho marcador puede considerarse
objetivo, esto es, la alineación se verifica independientemente de donde se
encuentre el observador. En otros casos, generalmente en las alineaciones sobre
el horizonte con un solo elemento, la situación del observador es importante,
pues una variación en la posición de este hace variar dicha alineación, tanto más
cuanto más cercano esté el objeto o elemento geográfico al lugar de observación.
Nos encontramos entonces con marcadores astronómicos subjetivos, en los que,
si no es posible definir con garantías el lugar de observación, y de no haber otros
indicios que permitan fijarlo, la probabilidad de que dicha alineación o situación
tenga carácter astronómico o topográfico es más pequeña. También nos encon-
tramos aquí con los dos casos. 

El procedimiento seguido en la mayoría de los casos consiste, en primer
lugar, en la identificación de los elementos que pudieran tener algún tipo de
carácter religioso o social, ya señalado en el capítulo anterior. Evidentemente, la
inclusión o no de dichos elementos para su estudio se ha realizado en base a una
serie de medidas y observaciones preliminares que no se detallan, y entre las que
se incluyen la observación con GPS y volcado en la cartografía existente, simula-
ción de los fenómenos astronómicos de interés para los pueblos de la época o el
estudio de los paralelismos que elementos similares pudieran tener en otros luga-
res o momentos de la Historia. En segundo lugar, y en este capítulo, los elemen-
tos seleccionados, sospechosos de poseer algún tipo de información astronómica
o topográfica, han sido medidos y observados de manera rigurosa, reconstruyen-
do en lo posible su situación, su posición relativa con otros objetos o elementos
con los que puedan interactuar y su entorno. Este trabajo de medida y observa-
ción consistió en un levantamiento topográfico sobre ED50191, que permitirá
incluir los datos obtenidos en la cartografía existente en cada zona. Sin embargo,

153

191 Los levantamientos se han realizado sobre uno de los sistemas oficiales de representa-
ción: ED50 (European Datum 1950, datum europeo de 1950), que lo es junto con ETRS89 (Europe-
an Terrestrial Reference System 1989, Sistema de Referencia Terrestre Europeo de 1989), conforme
recoge el Real Decreto 1071/2007 que regula el sistema de referencia geodésico en España.



cada levantamiento será recalculado con la orientación astronómica192 en vez de
cartográfica, a fin de obtener entre los diferentes puntos de interés el acimut
astronómico. La comparación de las observaciones realizadas, recogidas en las
direcciones astronómicas o topográficas de las alineaciones que puedan estar
determinadas, tanto sobre el horizonte local, como sobre algún punto o zona
concreta del cielo, con las situaciones celestes193 en la época de referencia per-
mitirá obtener resultados y conclusiones acerca de los conocimientos astronómi-
cos del pueblo vettón, objetivo principal de esta obra.

7.1. EN LOS CASTILLEJOS

7.1.1. Sobre las estructuras de la necrópolis
Para el estudio de las posibles situaciones o marcadores astronómicos, o

topográficos, en las estructuras tumulares de Los Castillejos de Sanchorreja se ha
efectuado un levantamiento topográfico de los puntos que definen las mismas,
sobre el sistema oficial ED50, a fin de que dicho levantamiento pudiera ser incor-
porado a la cartografía existente. 

154

192 Las orientaciones astronómicas han sido obtenidas, en todos los casos menos en uno, por
el procedimiento de resolver el triángulo de posición con el Sol, lo que permite obtener el acimut
astronómico de este y por tanto la desorientación de la vuelta de horizonte y del levantamiento. En
el caso de Los Castillejos, como veremos, la vuelta y el levantamiento se orientó a partir del acimut
geodésico, debido a motivos climatológicos que impidieron observar al Sol.

193 Entendemos por situaciones celestes cualquier suceso que se verifique en el cielo, como
por ejemplo los ortos y ocaso solares, lunares o de cualquier estrella o astro, posiciones concretas de
estrellas o constelaciones significativas, etc.

Figura 7.1. Croquis del levantamiento de los túmulos en Los Castillejos. Orientación al norte astronómico.

Norte astronómicoTúmulo E

Túmulo C

Túmulo D

Túmulo B

Túmulo A



A partir del vértice geodésico Cid (vértice de la Red de Orden Inferior n.º
53099), situado en las inmediaciones de los túmulos, se procedió a la instaura-
ción de un punto destacado, a la vez que se realizaba la vuelta de horizonte, que
servirá para definir este. Desde el punto destacado, denominado 1, se radiaron
los puntos 4 al 35, conforme al croquis que se presenta. El punto 2 se correspon-
de a la comprobación realizada con el vértice Cid.

155

Vértice Número X Y H Convergencia

CID 53099 342059.83 4502903.34 1559.6 -1º 13’ 03,38’‘

CABEZA MESA 53036 324979.75 4498052.22 1675.9 -1º 20’ 49,54’‘

Tabla 7.1. Coordenadas oficiales ED50 de los vértices Cid y Cabeza Mesa utilizados en el cálculo.

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación

H57 359.9723 99.6780 —— —— Cabeza Mesa

1 57.2494 109.5001 123.8283 1.35 Pto. destacado

Tabla 7.2. Tabla de observaciones. Levantamiento de los túmulos de Los Castillejos.
Datos en centesimal. Estación en Cid == 2. i = 1.58 m.

El procesamiento de los datos (tablas 7.1 y 7.2) presentados en la tabla 7.3
proporcionan, por la técnica de radiación, y en el sistema ED50, las coordenadas
de los puntos que definen los cinco túmulos que se recogen en la tabla 7.4.

A partir de las coordenadas que definen las esquinas de los cinco túmulos,
salvo algunos de los puntos del túmulo D, que tiene una curvatura no conforme
a la planta rectangular que presentan los demás, se han determinado los acimu-
tes cartográficos194, que han sido transformados en astronómicos195.

194 Conviene indicar en este punto del proceso que, aunque el método y la instrumentación
utilizada para este (y en el resto también) levantamiento topográfico, así como la vuelta de horizonte
de la que se hablará a continuación, es la adecuada para obtener una precisión centimétrica, dicha
precisión no es acorde con la definición de los puntos levantados. Los túmulos, de los que sólo aflo-
ran una pequeña parte de ellos, tal como puede apreciarse en la imagen de la excavación del túmu-
lo A, tienen unos bordes imprecisos, y algunas de las esquinas están indeterminadas, quizá por el
desplazamiento de algunas de las piedras que los definían. Por ejemplo, el túmulo D presenta una
parte no rectilínea, pero parece que las piedras han sido removidas, por lo que ese lado ha sido igno-
rado. En cualquier caso, la definición de las direcciones de los túmulos no puede hacerse con una pre-
cisión mejor que un grado, que es precisamente la precisión que se ha utilizado en el cálculo los
acimutes de los túmulos.

195 Más adelante se explica cómo se ha transformado este acimut cartográfico en astro-
nómico.



156

Tabla 7.3. Tabla de observaciones. Levantamiento de los túmulos de Los Castillejos.
Datos en centesimal. Estación en Cid == 2. i = 1.58 m.

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación

2 11.6906 90.5968 123.8105 1.35 Túmulo A

4 361.1335 105.0004 5.7883 1.35 Túmulo A

5 349.5322 104.4152 8.4880 1.35 Túmulo A

6 343.2611 103.7523 10.9521 1.35 Túmulo A

7 343.5715 103.8053 11.6040 1.35 Túmulo A

8 334.4798 104.0409 12.8920 1.35 Túmulo A

9 322.757 105.6655 11.1048 1.35 Túmulo A

10 322.532 105.8863 7.7744 1.35 Túmulo A

11 323.8297 108.783 4.8101 1.35 Túmulo A

12 111.2290 98.0096 29.6847 1.35 Túmulo B

13 106.2020 98.2936 32.7134 1.35 Túmulo B

14 99.3708 98.6114 30.6029 1.35 Túmulo B

15 92.7359 98.9267 28.7072 1.35 Túmulo B

16 104.7696 98.3952 26.4303 1.35 Túmulo B

17 151.4266 99.3483 45.1078 1.35 Túmulo C

18 153.1389 99.0153 40.5586 1.35 Túmulo C

19 154.9275 98.9099 35.8089 1.35 Túmulo C

20 145.2939 99.0473 37.1890 1.35 Túmulo C

21 144.5179 99.0984 41.2656 1.35 Túmulo C

22 144.1242 99.2045 44.1218 1.35 Túmulo C

23 140.2905 99.2134 49.7015 1.35 Túmulo D

24 140.0797 99.1593 54.3071 1.35 Túmulo D

25 140.0929 99.3298 60.1088 1.35 Túmulo D

26 143.7980 99.2685 60.1228 1.35 Túmulo D

27 146.9069 99.5222 58.0352 1.35 Túmulo D

28 147.6918 99.4733 56.4813 1.35 Túmulo D

29 146.3953 99.3772 52.0816 1.35 Túmulo D

30 142.8017 99.1259 49.3296 1.35 Túmulo D

31 150.7662 99.6385 64.3400 1.35 Túmulo E

32 156.2371 100.0768 66.1361 1.35 Túmulo E

33 158.1314 99.6099 62.703 1.35 Túmulo E

34 159.2932 99.5635 57.7125 1.35 Túmulo E

35 152.7596 99.5934 57.7068 1.35 Túmulo E



157

Tabla 7.4. Coordenadas UTM (ED50) y altitud ortométrica, en metros y al centímetro, de los túmulos
de Los Castillejos.

Punto X Y H

2 342059.83 4502903.33 1559.60

4 342026.55 4503017.05 1540.93

5 342029.52 4503017.30 1540.79

6 342032.13 4503017.68 1540.73

7 342032.76 4503017.51 1540.69

8 342034.23 4503019.10 1540.56

9 342032.31 4503021.20 1540.39

10 342029.03 4503020.75 1540.66

11 342026.09 4503020.21 1540.72

12 341993.27 4503010.07 1542.31

13 341991.32 4503006.69 1542.26

14 341994.71 4503004.58 1542.05

15 341997.96 4503002.98 1541.86

16 341997.33 4503008.62 1542.05

17 341978.34 4503033.13 1541.84

18 341983.03 4503032.80 1542.01

19 341987.86 4503032.20 1541.99

20 341984.99 4503027.29 1541.94

21 341980.90 4503027.64 1541.96

22 341978.05 4503027.93 1541.93

23 341972.09 4503026.03 1541.99

24 341967.50 4503026.44 1542.10

25 341961.75 4503027.19 1542.01

26 341962.28 4503030.65 1542.07

27 341964.91 4503033.03 1541.82

28 341966.59 4503033.35 1541.85

29 341970.61 4503031.25 1541.89

30 341972.75 4503027.90 1542.06

31 341959.80 4503038.26 1541.75

32 341959.96 4503044.14 1541.30

33 341963.86 4503044.59 1541.76

34 341968.87 4503043.56 1541.78

35 341966.70 4503038.06 1541.75



Se observa claramente (figura 7.2) que existen 3 grupos de túmulos en
función del acimut que presenta su orientación. Para definir este acimut se ha
considerado que los túmulos están orientados hacia Levante, por varias razo-
nes, aunque ninguna concluyente. La primera, y quizá la más importante, por
tener el horizonte despejado en dicha dirección, pues hacia Poniente se
encuentra el castro con la muralla, que, en su momento, debería tener sufi-
ciente altura para impedir observar dicha zona del horizonte. También puede
mencionarse la existencia, en dicha dirección este, de la sierra de Ojos Albos,
que parece tener alguna importancia en cuanto a las orientaciones196. De
hecho, el túmulo A, único excavado, del que su eje longitudinal presenta un
acimut longitudinal de 81o, apunta de manera precisa al cerro El Pelado, a
cuyos pies se encuentra la Peña de la Cueva, o Peña Mingubela, en la que se
localiza el abrigo con las pinturas rupestres. En este caso, la orientación pare-
ce más topográfica que astronómica. Sin embargo, los otros dos grupos, el
túmulo B y el conjunto de túmulos C, D y E no parece que estén alineados con
ningún accidente topográfico significativo. 

158

196 Volverán a aparecer alineaciones a las pinturas rupestres, tanto de Ojos Albos como a las
que existen en la zona del castro de El Raso.

Figura 7.2. Orientación astronómica de los túmulos en Los Castillejos.

Norte astronómicoTúmulo E

Túmulo C

Túmulo D

Túmulo B

Túmulo A



En el caso del grupo de los túmulos C, D y E, sí presentan una dirección que
coincide, prácticamente, con el orto solar del equinoccio de primavera o de
otoño. Aunque en la vuelta de horizonte presentada en el siguiente apartado,
dicha dirección tiene el horizonte totalmente despejado, desde la posición en la
que se encuentran los túmulos, 20 metros por debajo del vértice Cid, y situados
al Norte, la dirección del orto solar para la posición de los equinoccios sí tiene un
obstáculo topográfico (parte del mismo cerro en el que se encuentra el castro),
como puede observarse en la imagen. En esta situación, los pocos más de 2o de
altura sobre el horizonte que presenta el obstáculo hace que el orto del Sol se
desplace, sobre dicho horizonte, una cantidad del mismo orden. Si a esto añadi-
mos la dificultad que existe para determinar con una elevada precisión, en pri-
mer lugar, la dirección de los tres túmulos y, en segundo lugar, la dirección de los
equinoccios, debido, fundamentalmente, a la rapidez con que el Sol se desplaza
en sus ortos (y ocasos), diariamente, sobre el horizonte a lo largo del año197,
puede concluirse que la dirección en que están orientados los túmulos C, D y E
es al orto solar para los equinoccios, sin poder realizar, en principio, ninguna afir-
mación en cuanto a la importancia de uno sobre el otro. 

Ahora bien, un estudio de los ortos y ocasos heliacos de las estrellas más
brillantes del cielo, y fundamentalmente de aquellas utilizadas por los pueblos
celtas para la determinación de ciertas festividades, y que evidentemente coin-
ciden con las algunas de las más brillantes del cielo, proporcionan un nuevo
punto de vista para las orientaciones de los túmulos A y B. A partir de los datos

159

197 Debido a la rápida variación de la declinación en esas épocas, en contraposición con la
lenta variación de la misma cuando el Sol está en las cercanías de los solsticios.

Figura 7.3. Túmulo C de la necrópolis de Los Castillejos. 
Vista desde el Oeste.



presentados en el cuadro, en el que recogen los momentos de los ortos helia-
cos, sus acimutes y alturas en dicho momento y la declinación, para la época
indicada, de las estrellas Aldebarán, Altair, Antares y Sirio, cuatro de las estre-
llas más brillantes del cielo, permiten afirmar que:

- el túmulo A está alineado, además de hacia Peña Mingubela, hacia el orto
de las estrellas Aldebarán y Altair,

- el túmulo B está alineado hacia el orto de Antares y Sirio.

Se observa cómo los valores más cercanos a los medidos en campo coinci-
den con los proporcionados para el 700 a. C. (tabla 7.5), que encajan perfecta-
mente con la datación del uso de los túmulos, que recordemos estaban fijados en
torno a los siglos VII y V a. C., como se indicó en el anterior capítulo. 

160

Estrella Evento 700 a. C. 400 a. C. 2007 d. C.

Aldebarán

Orto heliaco 14 mayo 15 mayo 10 junio

Declinación 7º 07’ 8º 31’ 16º 32’

Acimut (orto h.) 80º 57’ 79º 20’ 68º 37’

Altura (orto h.) 0º 50’ 1º 03’ 1º 06’

Altair

Orto heliaco 2 diciembre 3 diciembre 22 diciembre

Declinación 5º 45’ 5º 40’ 8º 53’

Acimut (orto h.) 82º 43’ 82º 54’ 78º 39’

Altura (orto h.) 0º 48’ 0º 52’ 0º 53’

Antares

Orto heliaco 4 noviembre 6 noviembre 7 diciembre

Declinación -16º 23’ -17º 51’ -26º 27’

Acimut (orto h.) 112º 12’ 114º 05’ 126º 15’

Altura (orto h.) 0º 48’ 0º 41’ 0º 40’

Sirio

Orto heliaco 19 julio 19 julio 4 agosto

Declinación -16º 42’ -16º 19’ -16º 43’

Acimut (orto h.) 112º 45’ 112º 10’ 112º 50’

Altura (orto h.) 0º 54’ 0º 51’ 0º 57’

Tabla 7.5. Datos de los eventos indicados para las estrellas involucradas en las orientaciones de los
túmulos de Los Castillejos.



Para cada uno de los túmulos A y B, existen dos estrellas hacia las cuales se
verifica la alineación. No hay información añadida en el entorno de los túmulos
o del castro para afirmar cuál de ellas podría ser realmente la importante, si la
hubiera, salvo quizá la fecha en que se produce el orto heliaco. Salvo Altair, las
otras tres estrellas han sido utilizadas habitualmente por los pueblos celtas para
definir las festividades de Beltaine, Lughnasad y Sahaim, en los meses actuales de
mayo, agosto y noviembre. Sin embargo, las gentes que habitaron en Los Casti-
llejos198 no eran, en rigor, celtas, pues este apelativo se reserva más para el perio-
do de La Tène o para aquellas poblaciones autóctonas influenciadas por dicha
cultura, que en nuestro caso serán conocidos como vettones. No obstante, queda
aplazada esta discusión para el próximo capítulo, hasta que se presenten los resul-
tados de todos los castros, aunque puede adelantarse que la funcionalidad de los
marcadores es muy pequeña, por lo que deben, en cualquier caso, considerarse
como marcadores rituales.

7.1.2. Sobre el horizonte de Los Castillejos
Desde el vértice geodésico Cid, punto más alto del cerro en el que se encuen-

tra el castro, situado sobre un bolo granítico de unos 8 metros de altura, se ha efec-
tuado una vuelta de horizonte a fin de definir este por medio de 70 puntos. Los
datos se presentan en la tabla 7.6, en forma sexagesimal, habitual en las observa-
ciones astronómicas, en la que, además del acimut y la altura sobre el horizonte, se
ha efectuado la corrección por convergencia de meridianos, con el fin de pasar los
acimutes de cuadrícula a geodésicos.

161

Figura 7.4. Planta del túmulo A y su orientación astronómica.

261º 81º

198 Igual que en Las Cogotas, en el periodo de Cogotas I, que ocupa desde el Bronce final
hasta la I Edad del Hierro. Será en el periodo de Cogotas II, simultáneo con Ulaca y La Mesa de Miran-
da cuando podamos hablar de celtas y, por tanto, vettones.



162

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H1 10º 32’ -0º52’ H37 182º 06’ 1º60’

H2 26º 59’ -0º52’ H38 184º 18’ 1º52’

H3 31º 17’ -0º52’ H39 186º 01’ 1º71’

H4 74º 40’ -0º41’ H40 187º 04’ 1º74’ La Joya

H5 77º 58’ -0º04’ H41 190º 44’ 0º97’

H6 78º 41’ -0º08’ H42 193º 32’ 1º44’ Majalespino

H7 79º 20’ -0º04’ H43 196º 54’ 0º82’

H8 81º 09’ 0º42’ Sierra Ojos Albos H44 197º 16’ -0º36’ Vert. Antiguo Sur

H9 83º 41’ -0º16’ H45 197º 16’ 0º85’

H10 85º 15’ 0º41’ Sierra Ojos Albos H46 206º 38’ 0º85’

H11 92º 27’ -0º06’ H47 210º 38’ -0º05’

H12 94º 52’ -0º06’ H48 224º 33’ 1º63’ La Serrota

H13 108º 43’ -0º26’ H49 230º 32’ 1º45’

H14 130º 41’ -0º21’ H50 240º 39’ -0º19’

H15 133º 11’ -0º05’ H51 242º 25’ 0º59’

H16 136º 20’ -0º10’ H52 243º 44’ -0º19’

H17 153º 39’ -0º00’ H53 243º 46’ -0º05’

H18 147º 31’ 0º66’ H54 244º 37’ -0º05’

H19 151º 04’ 0º54’ H55 247º 30’ 0º45’

H20 152º 13’ 0º61’ H56 251º 28’ 0º49’

H21 155º 11’ 0º52’ H57 252º 55’ 0º58’ Cabeza Mesa, ROI

H22 157º 31’ 0º70’ H58 257º 33’ -0º13’

H23 159º 26’ 0º75’ H59 260º 43’ -0º02’

H24 160º 44’ 0º62’ H60 262º 50’ 0º66’

H25 163º 16’ 0º80’ H61 267º 00’ 0º93’

H26 166º 04’ 0º70’ H62 268º 40’ 0º96’ Cerro Gorría

H27 169º 19’ 0º95’ H63 276º 50’ -0º51’

H28 170º 45’ 1º52’ H64 279º 19’ -0º51’

H29 171º 21’ 0º89’ H65 282º 22’ -0º44’

H30 175º 09’ 1º74’ H66 287º 54’ -0º46’

H31 176º 33’ 1º62’ H67 294º 56’ -0º59’

H32 177º 48’ 1º81’ Risco del Sol H68 306º 55’ -1º00’ Vert. Antig. Norte

H33 178º 15’ 1º73’ H69 313º 22’ -0º42’

H34 178º 58’ 1º79’ Cancha Morena H70 344º 18’ -0º53’

H35 179º 37’ 1º75’

H36 180º 12’ 1º86’ Pico Zapatero 1 340º 28’ -8º33’ Punto destacado 1

Tabla 7.6. Vuelta de horizonte en Los Castillejos, desde el vértice de la ROI: Cid, n.º 53099
Acimutes astronómicos y altura sobre el horizonte, al minuto de arco, en sexagesimal.



La corrección mencionada, de valor q = -1º 13’03.3848”, es la correspon-
diente al vértice Cid. La corrección de Laplace, paso de acimutes geodésicos a
astronómicos199, se ha despreciado por ser inferior a la precisión requerida en
este trabajo, pues su valor no supera los pocos segundos de arco.

Para visualizar dicho horizonte, se ha efectuado una composición fotográfi-
ca del mismo en la que, además, se han identificado los puntos más significativos.
La inclusión en la vuelta de horizonte de dos puntos, denominados vértice anti-
guo norte y vértice antiguo sur se explican por la existencia en el cerro de dos de
las señales de la antigua Red Geodésica de 3.er orden, que no fueron demolidos
al reconstruir y reobservar la nueva Red de Orden Inferior, probablemente por-
que el acceso al cerro es muy complicado.

163

199 La razón de no efectuar una orientación astronómica a la vuelta de horizonte se debe a dos
motivos. El primero, el tiempo atmosférico, que impidió una observación al Sol como se ha realizado en
los otros castros. El segundo, la existencia de un vértice geodésico en las inmediaciones del castro, que
permitió una precisa orientación geodésica a partir del vértice de la red, Cabeza Mesa.

Los Castillejos. ϕ: 40º 40’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Solsticio de verano 59º 301º 

Equinoccios de primavera y otoño 90.5º 269.5º 

Solsticio de invierno 122.5º 237.5º 

Tabla 7.7. Ortos y ocasos solares, en solsticios y equinoccios en Los Castillejos, para una altura sobre
el horizonte de 1o.

Como puede comprobarse con la observación de la tabla del horizonte de Los
Castillejos, y con la imagen del mismo también, dicho horizonte está totalmente des-
pejado. No destaca ningún accidente geográfico, salvo la sierra de Ojos Albos al Este,
la sierra de La Paramera y Serrota, al Sur, y el cerro Gorría al Oeste. La situación de
Ojos Albos a Levante, y cerro Gorría a Poniente, permite afirmar que estos acciden-
tes topográficos pudieron haber sido utilizados como marcadores rituales, para la
determinación de los equinoccios, tanto de primavera como de otoño. Además, para
el caso de cerro Gorría, en que la desviación con el punto oeste es tan sólo de 1o de
arco, es factible su uso como marcador funcional, pues el error que se cometería en
la determinación del momento del ocaso solar para los equinoccios sería muy peque-
ño. Hablaríamos, pues, de un marcador equinoccial con carácter funcional, aunque
natural y por tanto no instaurado por la mano del hombre. No se detectan sin embar-
go, accidentes geográficos notables en las direcciones calculadas para los ortos y oca-
sos solares en los solsticios, tanto de verano como de invierno, ni en las cercanías de
ellos que pudieran indicar ortos u ocasos lunares en los momentos de las paradas
mayor o menor de la Luna.



Por último, la situación de La Paramera hacia el Sur, punto geográfico impor-
tante pues es la región del cielo en que se verifica la culminación de todos los
astros, tiene su importancia astronómica, aunque sea simplemente ritual. Esta
situación geográfica con algún elemento significado al Sur, se repetirá en el castro
de Ulaca, igual que en Los Castillejos aunque en este en menor medida, pues el
tamaño aparente de la sierra es menor por su lejanía. También aparecerá en el cas-
tro de El Raso, con el santuario de Postoloboso, y en La Mesa de Miranda con el
cerro de Las Navas y el mismo cerro Gorría, por lo que remitimos al lector al capí-
tulo siguiente cuando se estudien todas las conclusiones obtenidas y puedan dedu-
cirse conclusiones de manera conjunta.

7.2. EN LAS COGOTAS

7.2.1. Sobre el altar
Al «altar» o «sitial» identificado y descrito para el castro de Las Cogotas

sólo se le pueden determinar dos ejes, uno longitudinal, que se corresponde-
ría a la dirección a la que miraría un observador sentado en él, y otro transver-
sal, perpendicular al anterior. Es el eje longitudinal el que sigue una precisa
orientación este-oeste, de tal manera que dicho observador verá el ocaso solar
en los equinoccios, y, quizá más importante, el orto solar en dichos momentos
se producirá tras él, sobre la sierra de Ojos Albos, en la que se sitúan las pin-
turas rupestres ya mencionadas, lo que evidentemente realzaría cualquier
ceremonia ocurrida en dicho instante. Evidentemente, el eje transversal pre-
senta la dirección norte-sur, pero no parece que esto tenga ningún sentido
astronómico o topográfico. Parece ser que el punto cardinal este tenga alguna
preferencia para los habitantes de este castro pues las entradas de todas las
viviendas están orientadas en dicha dirección (Ruiz Entrecanales, 2005), aun-
que evidentemente esta situación tenga una consideración más doméstica que
astronómica.

164

Figura 7.5. Imagen del horizonte de Los Castillejos.

Ojos Albos



7.2.2. Sobre la necrópolis de Trasguija y sus estelas
El estudio de los planos200 de la necrópolis de Trasguija publicados con la

memoria de las excavaciones de los años 30, no arrojan ninguna luz sobre su posi-
ble geometría, ni preferencia en la orientación de los enterramientos levantados. En
cada una de las zonas en que fue dividida la necrópolis, se observa una disposición
de las estelas y los enterramientos totalmente aleatoria, sin ninguna preferencia en
cuando a densidad o distribución en cada una de las cuatro zonas, ni tampoco en
cuanto a la distribución de estas zonas, aun existiendo una separación física. En resu-
men, no parece existir ningún tipo de orientación astronómica o topográfica, pues
en este último caso simplemente se van adaptando al terreno sin más. Incluso la posi-
ción de la necrópolis respecto del castro, al norte del mismo, no sigue los mismos
parámetros que el de las otras necrópolis encontradas en los castros cercanos, que
se presentarán al Sur (La Mesa de Miranda) o al Este (Los Castillejos).

165

Figura 7.6. Dirección del eje trasversal en el «altar» de Las Cogotas.

200 La situación de la necrópolis en la actualidad no permite realizar ningún levantamiento
pues las tumbas no son identificables y las estelas están todas, las que existen, tumbadas.

Paramera Serrota Cerro Gorría



7.2.3. Sobre el horizonte de Las Cogotas
El horizonte de Las Cogotas es, probablemente, el más anodino de todos los

castros estudiados. Salvo la ya mencionada sierra de Ojos Albos hacia el Este, no
aparece ningún accidente geográfico digno de mención, aunque evidentemente
pueden identificarse casi los mismos elementos que desde Los Castillejos, esto es,
Paramera, Serrota, cerro del Cid y cerro Gorría. A pesar de ello, en la vuelta de
horizonte se han medido su dirección y altura, a fin de comprobar, con la corres-
pondiente orientación astronómica, si alguno de ellos pudiera actuar de marca-
dor astronómico.

166

Lugar de observación: LAS COGOTAS Estación en altar cogota norte

Latitud: 40.731 Fecha: 26 de mayo de 2007

T.U. Observación: 9 horas Cuadrante: 1 / 1

Semidiámetro: 0.26388888 Refracción: -0.0173

Error de eclímetro 1: 0.0009 Declinación 25-V-2007 (0h T.U.): 20.8433

Error de eclímetro 2: 0.00675 Declinación 26-V-2007 (0h T.U.): 21.0231

Error de eclímetro: 0.003825 Declinación 25-V-2007 (9h T.U.): 20.7759

Centesimal Sexagesimal (decimal) Acimut 
del SolCD/CI Acimutal Cenital Acimutal Altura Des. Error

Ojos Albos 379.685 98.422 341.717 1.420

Ojos Albos 179.687 301.576 161.718 1.418

SOL 388.442 51.51 349.598 43.641 100.302 -249.660 -0.016

SOL 188.689 348.739 349.820 43.865 100.538 -249.648 -0.004

SOL 388.859 51.065 349.973 44.042 100.725 -249.615 0.029

SOL 189.106 349.129 350.195 44.216 100.911 -249.653 -0.009

SOL 389.268 50.707 350.341 44.364 101.069 -249.642 0.002

SOL 189.482 349.489 350.534 44.540 101.258 -249.646 -0.002

Ojos Albos 379.681 98.415 341.713 1.427

Ojos Albos 179.69 301.57 161.721 1.413

Altura media: 44.111 Des.media: -193.1374 ΣError2: 0.0000

Referencia media: 341.71718

Acimut referencia: 92.0733106 92º04’ 

Tabla 7.8. Determinación del acimut astronómico entre Altar Cogotas y Ojos Albos. Observaciones al Sol.



167

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H1 13º27’ -1º01’ H34 163º57’ 0º55’

H2 28º39’ -0º21’ H35 167º31’ 0º50’

H3 53º51’ -0º05’ H36 168º46’ 0º55’

H4 65º20’ 0º30’ H37 169º58’ 0º49’

H5 74º44’ 0º37’ H38 172º13’ 0º52’

H6 79º38’ 0º46’ H39 175º50’ 0º55’

H7 88º19’ 0º43’ H40 176º59’ 0º56’

H8 92º04’ 1º40’ Sierra Ojos Albos H41 177º39’ 0º56’

H9 92º58’ 1º40’ H42 179º41’ 0º57’

H10 93º52’ 1º35’ H43 181º02’ 0º57’

H11 95º19’ 1º41’ H44 185º53’ 0º53’

H12 96º29’ 1º40’ Sierra Ojos Albos H45 189º12’ 1º01’

H13 99º15’ 0º59’ H46 190º35’ 0º56’

H14 100º09’ 1º28’ H47 191º40’ 0º58’

H15 101º22’ 0º50’ H48 193º41’ 1º01’

H16 104º49’ 0º53’ H49 196º12’ 1º35’

H17 106º28’ 1º25’ H50 197º08’ 1º33’

H18 109º27’ 0º53’ H51 197º52’ 1º34’ Risco del Sol

H19 112º05’ 0º55’ H52 199º34’ 1º25’

H20 115º09’ 0º52’ H53 200º39’ 1º34’

H21 116º09’ 0º56’ H54 203º09’ 1º44’ Cancha Morena

H22 121º22’ 1º25’ H55 204º03’ 1º35’

H23 123º33’ 1º28’ H56 211º40’ 1º46’ Pico Zapatero

H24 125º27’ 1º27’ H57 215º30’ 1º34’

H25 133º56’ 0º50’ H58 241º47’ 1º34’

H26 136º57’ 0º50’ H59 268º60’ 1º42’ Cerro Gorría

H27 140º48’ 0º50’ H60 274º44’ 1º25’

H28 142º34’ 0º53’ H61 280º52’ 1º39’

H29 147º04’ 0º53’ H62 292º28’ 0º58’

H30 149º59’ 0º51’ H63 289º58’ 1º29’

H31 152º21’ 0º55’ H64 312º48’ 0º33’

H32 156º32’ 0º53’ H65 353º09’ 0º34’

H33 159º50’ 0º53’

Tabla 7.9. Vuelta de horizonte en Las Cogotas, desde el altar de la cogota norte.
Acimutes astronómicos y altura sobre el horizonte, al minuto de arco, en sexagesimal.



Esta orientación astronómica se ha obtenido mediante la determinación del aci-
mut astronómico de una de las direcciones observadas, que se corresponde con la
visual altar-Ojos Albos (la elevación más septentrional de Ojos Albos). La observación
y cálculo del triángulo de posición para la determinación del acimut del Sol y la
obtención de la desorientación de la vuelta se presenta en la tabla 7.8.

A la vista de la tabla 7.9 (vuelta de horizonte), es evidente que tanto la sierra de
Ojos Albos como el cerro Gorría podrían actuar de marcadores rituales para el orto
y ocaso solar en los equinoccios. El cálculo de los ortos y ocasos en los solsticios, para
la latitud del lugar, tanto de verano como de invierno, proporcionan valores que se
recogen en la tabla 7.10, en la que se observa que ninguna de las direcciones indi-
cadas para los solsticios están especialmente significadas sobre el horizonte de Las
Cogotas. Sí lo están, y de manera bastante precisa, como se ha mencionado anterior-
mente, las direcciones para los equinoccios, tanto de primavera como de otoño.

168

Las Cogotas. ϕ: 40º 40’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Solsticio de verano 59º 301º

Equinoccios de primavera y otoño 90.5º 269.5º 

Solsticio de invierno 122.5º 237.5º

Tabla 7.10. Ortos y ocasos solares en solsticios y equinoccios en Las Cogotas, para una altura sobre
el horizonte de 1o.

Figura 7.7. Imagen del horizonte de Las Cogotas.

7.3. EN LA MESA DE MIRANDA

7.3.1. Sobre las Estelas de la Osera
El levantamiento de las estelas de La Osera (figura 7.8) se hizo conjunta-

mente con el Cuerpo de Guardia, a fin de estudiar las orientaciones de todos
los elementos de manera conjunta y comprobar si estuvieran relacionados
geométricamente, pues, a fin de cuentas, ocupan el mismo espacio sagrado,
esto es, la necrópolis. 

Ojos Albos Paramera



Los datos topográficos (tabla 7.11) se obtuvieron a partir del levantamiento
desde la estela IVb, que consideramos central en el estudio, precisamente por estar
situada en una posición de simetría respecto del resto, como luego se verá al estu-
diar la disposición geométrica de las mencionadas estelas. Se realizó una vuelta de
horizonte al resto de las estelas, que fue orientada astronómicamente, no tomando
más puntos sobre el horizonte201. Las coordenadas de las mismas (tabla 7.13), al
igual que las obtenidas para la estructura que conforma el denominado Cuerpo de
Guardia, permitieron calcular las coordenadas planas sobre la proyección UTM.

169

Figura 7.8. Croquis del levantamiento de las estelas y del Cuerpo de Guardia en La Osera. Orienta-
ción al norte astronómico.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

201 El horizonte de La Mesa de Miranda desde la necrópolis, metida en una vaguada, no
parece tener ningún interés en cuanto a las alineaciones que podría determinar, debido a que dicho
horizonte está, prácticamente en su totalidad, conformado por la topografía del castro, su muralla y
el próximo cerro de Las Navas. Parece pues que cualquier dirección sobre el mismo quedará deter-
minada por las estelas de La Osera.

Serrota Cerro Gorría



170

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación

2 167.40 95.08 19.80 1.60 Estela IVc

3 357.98 103.83 17.70 1.60 Estela IVa

4 16.55 96.98 86.30 1.50 Estela VI

5 73.57 97.57 136.20 3.00 Estela I

6 120.90 95.03 102.80 1.60 Estela II

7 204.74 96.08 114.27 3.00 Estela V

8 336.92 100.00 37.30 1.20 Estela X

10 369.18 96.76 49.91 2.75 Cuerpo de Guardia

11 374.70 97.63 60.63 2.15 Cuerpo de Guardia

12 360.96 98.43 67.90 2.15 Cuerpo de Guardia

13 357.62 98.69 70.58 2.15 Cuerpo de Guardia

14 347.78 99.09 79.76 2.65 Cuerpo de Guardia

15 334.62 100.04 101.27 2.15 Cuerpo de Guardia

16 332.00 100.06 98.12 2.15 Cuerpo de Guardia

17 330.96 100.52 97.62 1.45 Cuerpo de Guardia

18 325.40 100.61 95.19 1.80 Cuerpo de Guardia

19 328.44 100.41 83.05 1.80 Cuerpo de Guardia

20 336.22 99.80 86.99 2.15 Cuerpo de Guardia

21 337.11 99.76 87.62 2.15 Cuerpo de Guardia

22 347.28 99.26 73.48 2.15 Cuerpo de Guardia

23 361.40 98.18 61.36 2.15 Cuerpo de Guardia

24 357.62 98.07 55.55 2.15 Cuerpo de Guardia

Tabla 7.11. Tabla de observaciones. Levantamiento de las estelas y del Cuerpo de Guardia de La Mesa
de Miranda. Datos en centesimal. Estación 1== estela IVb. i = 1.70 m.

La orientación astronómica realizada (tabla 7.12), evidentemente corregi-
da de convergencia de meridianos, junto con las coordenadas de la estela IVb,
obtenida de la cartografía del castro, y las observaciones realizadas, permiten
calcular las coordenadas de las estelas, así como sus acimutes astronómicos
que se presentan en las siguientes tablas. Recordemos que las coordenadas
para el levantamiento se han obtenido en la tabla 7.12 con el norte de cuadrí-
cula de la cartografía oficial mientras que los acimutes astronómicos de los
diferentes elementos están calculados con los mismos datos, pero con la de -
sorientación astronómica.



171

Lugar de observación: La Mesa de Miranda Estación en ESTELA IVb

Latitud: 40.725 Fecha: 26 de marzo de 2007

T.U. Observación. 15 horas Cuadrante: 1 / -1

Semidiámetro: 0.2675 Refracción: -0.024514976

Error de eclímetro 1: 0 Declinación 26-III-2007 (0h T.U.): 1.9697

Error de eclímetro 2: 0 Declinación 27-III-2007 (0h T.U.): 2.3622

Error de eclímetro: 0 Declinación 26-III-2007 (15h T.U.): 2.2477

Centesimal Sexagesimal (decimal) Acimut 
del SolCD/CI Acimutal Cenital Azimutal Altura Des. Error

Estela II 209.04 95.03 188.136 4.473

Estela II 9.04 304.97 188.136 4.473

SOL 286.81 61.08 258.129 35.028 237.728 -20.728 -0.017

SOL 87.26 338.60 258.534 34.740 238.145 -20.714 -0.004

SOL 287.61 61.68 258.849 34.488 238.506 -20.667 0.043

SOL 87.99 338.00 259.191 34.200 238.915 -20.600 0.111

SOL 288.41 62.21 259.569 34.011 239.180 -20.712 -0.001

SOL 89.06 337.43 260.154 33.687 239.631 -20.844 -0.133

Estela II 209.05 95.03 188.145 4.473

Estela II 9.05 304.97 188.145 4.473     

Referencia media: 188.1405    Des.media: -20.711 ΣError2: 0.0000

Acimut IVb-II: 167.430 167º26’

Tabla 7.12. Determinación del acimut astronómico entre estelas IVb-II. Observaciones al Sol.  

Tabla 7.13. Coordenadas UTM (ED50) y altitud de las estelas de La Osera.

Estelas X Y H

IVb 335700.30 4509714.70 1143.00

IVc 335690.54 4509697.54 1144.43

IVa 335706.68 4509731.18 1141.54

VI 335783.11 4509738.63 1147.04

I 335811.52 4509636.25 1149.50

II 335721.97 4509614.53 1150.62

V 335598.45 4509663.37 1151.33

N 335701.74 4509751.97 1142.50



La representación precisa del conjunto de las estelas ha permitido comprobar
que la disposición espacial de estos puntos no parece aleatoria (figura 7.9), sino que,
además de marcar de manera evidente unas direcciones, conforman, con una pre-
cisión muy aceptable, una serie de figuras geométricas cuyo significado o razón
desconocemos. En primer lugar, el eje principal de simetría parece marcado por la
dirección de las estelas IVa-IVc, que están alineadas de manera precisa con el cerro
Gorría (acimut determinado cartográficamente), visible desde todo el castro y muy
probablemente desde la zona más septentrional de la necrópolis, como queda
comprobado con el perfil longitudinal que se presenta en el apartado dedicado al
horizonte de La Osera. Desde luego, es muy evidente la equidistancia de las este-
las II, V y VI a la estela IVc, condición que también se verifica entre ellas, de tal
suerte que las tres estelas mencionadas se sitúan en tres de los vértices de un cua-
drado inscrito en la mencionada circunferencia.

172

Figura 7.9. Disposición geométrica de las estelas y el Cuerpo de Guardia de La Osera.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

Además, también verifican una condición de simetría las estelas I, II, IVc y VI,
que se disponen sobre los vértices de un cuadrado, de tal manera que una de sus
diagonales coincide con un lado del cuadrado de las estelas II, V y VI.

Con el fin de comprobar si las direcciones determinadas por las estelas tie-
nen el significado astronómico sospechado, se han calculado los acimutes astro-
nómicos entre cada dos de ellas, y que se presentan en la tabla 7.14. 



173

Figura 7.10. Direcciones astronómicas entre la estela IVb y el resto de ellas.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

Tabla 7.14. Acimutes astronómicos entre las estelas de La Osera. Entrada por columna.

Estelas IVb IVc IVa VI I II V

IVb 211º 10’ 22º 42’ 75º 24’ 126º 43’ 169º 19’ 244º 47’

IVc 31º 10’ 27º 10’ 67º 35’ 118º 24’ 160º 47’ 251º 10’

IVa 202º 42’ 207º 10’ 85º 57’ 133º 41’ 174º 04’ 239º 27’

VI 255º 24’ 247º 35’ 265º 57’ I166º 01’ 207º 45’ 249º 21’

I 306º 43’ 298º 24’ 313º 41’ 346º 01’ 257º 53’ 278º 47’

II 349º 19’ 340º 47’ 354º 04’ 27º 45’ 77º 53’ 293º 06’

V 64º 47’ 71º 10’ 59º 27’ 69º 21’ 98º 47’ 113º 06’

El acimut del Sol para la latitud de La Osera, y una altura sobre el horizon-
te de unos 3.5o (altura media desde la zona central de las estelas a las estelas
situadas en el exterior) viene recogido en la tabla 7.15. Estos valores también
permiten comprobar si alguna de las direcciones tratadas, no siendo coinciden-
te con los valores calculados podría serlo para los ortos y ocasos de las paradas
de la Luna.



Con los datos del cuadro anterior, y una simulación de la trayectoria aparen-
te del Sol y de la Luna sobre la esfera celeste202, se verifican las alineaciones astro-
nómicas sobre el horizonte real de la necrópolis, entre las estelas de La Osera que
se resumen en la tabla 7.16.

La información numérica de la tabla anterior, comparada con la proporcio-
nada por el levantamiento realizado, queda recogida de manera gráfica en las
figuras 7.13 y 7.14.

174

Figura 7.11. Direcciones astronómicas entre la estela IVc y el resto de ellas.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

La Osera. ϕ: 40º 40’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Solsticio de verano 62º 298º 

Equinoccios de primavera y otoño 93.5º 266.5º 

Solsticio de invierno 126.5º 233.5º

Tabla 7.15. Ortos y ocasos solares en solsticios y equinoccios en La Osera, para una altura sobre el
horizonte de 3.5o, media de las alturas a las estelas.

202 La simulación del movimiento de las trayectorias de estos astros, al igual que las del resto,
permiten observar el cielo del lugar elegido, tal como lo veían los vettones.



175

Figura 7.12. Direcciones astronómicas entre la estela IVa y el resto de ellas.

Tabla 7.16. Acimutes y eventos astronómicos para las direcciones indicadas.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

De Estela A Estela Acimut Altura Evento Fecha

IVb

I 126º 3.5º Orto solar Solsticio de invierno

II 169º 55º Aldebarán 
al Sur

En ocaso solar del 
10 febrero/20 octubre

V 145º 3º Ocaso solar 10 febrero/20 octubre

VI 75º 3º Orto solar 1 mayo/23 agosto

IVc

I 118º 3º Orto lunar en 
parada menor

Solsticio de verano

II 161º 48.5º Betelgeuse 
al Sur

En orto solar del
17 febrero/1 noviembre

V 251º 3º Ocaso solar 20 febrero/1 noviembre

VI 68º 3º Orto lunar en 
parada menor Solsticio de invierno

A cerro Gorría



176

Figura 7.13. Resumen de las orientaciones astronómicas de las estelas y del Cuerpo de Guardia en
La Osera.

Norte astronómico

Ocaso solar en el 
solsticio de invierno

Ocaso lunar en parada menor 
del solsticio de invierno

Orto solar 1 mayo/23 agosto

Orto lunar en parada menor 
del Solsticio de verano

Ocaso lunar en parada menor 
del solsticio de invierno

Aldebarán en ocaso solar 10 febrero/20 octubre Betelgeuse en orto solar 17 febrero/1 noviembre

Ocaso solar del 
solsticio de invierno

Cuerpo de Guardia

A cerro Gorría

Figura 7.14. Direcciones astronómicas desde la estela IVa.

Norte astronómico
Cuerpo de Guardia

A cerro Gorría

Orto lunar en parada menor 
del solsticio de verano



7.3.2. Sobre el Cuerpo de Guardia
El levantamiento de este elemento que, como se mencionó anteriormente,

fue realizado simultáneamente con las estelas de la necrópolis, proporciona para
sus esquinas las coordenadas planas y altitud que se recogen en la tabla 7.17.

177

Los cálculos realizados desde la estela IVa no arrojan sino direcciones apro-
ximadas. Podemos destacar que la dirección IVa-VI apunta, con un rango de unos
5o en acimut, al orto de las estrellas Aldebarán (83o) y Betelgeuse (85o), no
pudiendo concluir si en realidad apunta a alguna de las dos. La dirección IVa-II
podría coincidir con la posición de Antares para el día del solsticio de verano,
también con una precisión de unos 5o. Pensamos que la razón de ser de la este-
la IVa es, en primer lugar, la determinación de la dirección topográfica al cerro
Gorría. Con este principio, la estela IVa podría estar en cualquier lugar de dicha
alineación. Sin embargo, además de ser aproximadamente simétrica con la IVc
respecto de la IVb, la dirección que forma con la estela I coincide, en el mismo
orden de precisión que en los anteriores casos de las estelas IVb y IVc, con el orto
de la parada mayor lunar que se verifica en el solsticio de verano.

Los marcadores, tanto solares como lunares, definidos con las estelas, debe-
rían considerarse con carácter funcional, pues además de ser objetivos (son inde-
pendientes de la situación del observador), determinan las direcciones indicadas
con una elevada precisión.

Tabla 7.17. Coordenadas UTM (ED50) y altitud del Cuerpo de Guardia de La Osera.

Puntos X Y H

10 335726.16 4509757.31 1146.59

11 335736.10 4509763.58 1145.71

12 335727.75 4509776.78 1145.12

13 335725.41 4509780.65 1144.90

14 335716.87 4509792.71 1145.09

15 335700.55 4509815.97 1143.39

16 335696.51 4509812.75 1143.36

17 335694.94 4509812.17 1141.95

18 335686.80 4509808.92 1142.19

19 335692.46 4509797.38 1142.57

20 335702.70 4509801.66 1143.72

21 335703.95 4509802.24 1143.78

22 335715.00 4509786.69 1144.30

23 335725.49 4509770.62 1145.20

24 335720.06 4509766.59 1145.13



Como puede observarse en los croquis, el Cuerpo de Guardia tiene un eje
longitudinal a lo largo y un eje transversal perpendicular al anterior. Es fácil deter-
minar, a partir de las coordenadas que definen el lienzo rectilíneo que une las dos
torres, el acimut cartográfico, y, con la convergencia de meridianos, pasarlo a
astronómico. Este acimut astronómico resulta ser, con la precisión con que puede
determinarse, el que aparece en la tabla 7.18 y que coincide con el acimut del
ocaso solar en el momento del solsticio de invierno, que, para el horizonte desde
el Cuerpo de Guardia, es de 236o, conforme a la simulación realizada para esta
situación. Esto permite afirmar que el Cuerpo de Guardia está orientado en dicha
dirección invernal, pudiéndose observar al Sol al desaparecer por debajo del hori-
zonte en su punto más meridional.

Evidentemente, este marcador ha de considerarse con carácter ritual
pues, aunque la dirección queda determinada con bastante precisión, sólo se
pone de manifiesto después de realizar un levantamiento topográfico, siendo
de difícil determinación para un observador sin la instrumentación o conoci-
mientos adecuados. Dicho observador, situado sobre el Cuerpo de Guardia,
sólo percibirá que el Sol se pone en la dirección opuesta a la que se mira
desde la situación indicada.

7.3.3. Sobre el horizonte de La Mesa de Miranda
La situación de la zona de interés astronómico en el castro de La Mesa de

Miranda se circunscribe a las estelas y al Cuerpo de Guardia, pues el horizonte lo
constituye, en esa zona, el propio castro al Norte y el cerro de Las Navas, situa-
do en las inmediaciones, hacia el Sur. Por esta razón, no se ha efectuado el levan-
tamiento del horizonte, y simplemente nos hemos limitado a obtener la altura
sobre el horizonte en las direcciones marcadas por las propias estelas, como
queda de manifiesto en los datos del levantamiento.

178

Figura 7.15. Imagen del horizonte de La Mesa de Miranda.

Acimut: 236º Altura sobre el horizonte: 1º

Tabla 7.18. Acimut y altura sobre el horizonte del eje transversal del Cuerpo de Guardia de La Osera.

Cerro de las Navas



179

Tabla 7.19. Perfil longitudinal entre la estela IVb y cerro Gorría.

Dist. 
origen

Altitud Paraje
Dist.

Origen
Altitud Paraje

Dist.
Origen

Altitud Paraje

0 1140 La Osera 4285 1270 6506 1460

135 1150 4334 1260 6545 1470

172 1160 4395 1255 6568 1480

241 1165 Cerro de las Navas 4480 1260 6615 1490

345 1160 4569 1268 6647 1500

452 1150 4675 1260 6667 1510

528 1145 Las Navas 4722 1259 Arroyo Cargüelo 6689 1520

633 1150 4754 1260 6715 1530

758 1160 4822 1270 6743 1540

918 1170 5065 1280 6766 1550

980 1172 5083 1282 6778 1560

1066 1170 5139 1280 6798 1570

1242 1160 5272 1290 6841 1580

1344 1155 5348 1300 6881 1590

1446 1160 5371 1310 6930 1600

1810 1170 5398 1320 6963 1610

1994 1180 5443 1330 El Trampalón 7003 1620

2154 1190 5816 1340 7034 1630

2341 1200 Chamartín 5831 1350 7091 1640

2436 1210 5949 1360 7155 1650

2493 1220 5976 1370 7190 1660

2978 1230 6014 1380 7225 1670

3138 1240 6051 1390 7271 1680

3272 1250 6101 1400 7455 1690

3587 1260 6159 1410 7543 1700

3825 1270 6283 1420 7572 1710

3884 1280 6346 1430 7624 1720

4095 1290 6372 1440 7741 1726 Cerro Gorría

4181 1280 6479 1450

Cerro Gorría



Sin embargo, el cerro Gorría, máxima elevación del entorno, es visible desde
casi todo el castro, y sólo deja de verse en la zona de la vaguada de la necrópo-
lis, fundamentalmente por el arbolado existente en la actualidad. Es probable que
en la época de ocupación de La Mesa de Miranda, las necesidades de combusti-
ble de la población que en él vivía harían que estuviera limpio de árboles y mato-
jos el entorno del castro.

Se ha realizado el perfil longitudinal (tabla 7.19), sobre la cartografía
1:10.000 de la Junta de Castilla y León, y este permite afirmar que existe visibili-
dad desde la parte superior de la zona de las estelas centrales y el Cuerpo de
Guardia hacia el cerro Gorría. Ciertamente, la alineación determinada por las
estelas IVa-IVc, dirección de simetría –y por tanto dirección principal– en la dis-
posición del grupo de estelas, apunta de manera precisa a él, que está situado una
distancia, en línea recta, de 6.740 metros. 

7.4. EN ULACA

7.4.1. Sobre el altar de sacrificios
También en este caso de Ulaca, el levantamiento se ha realizado desde el lugar

considerado como central, esto es, el altar de sacrificios. De esta manera, con los
datos presentados en la tabla 7.20 se han obtenido las coordenadas de los diferen-
tes elementos estudiados, y de los que se da cuenta en sucesivos apartados.

180

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación

1 50.1668 102.4688 1.757 1.515 Pie altar

2 57.7786 101.3128 2.657 1.515 Pie altar

3 55.2004 100.4352 5.309 1.515 Pie altar

4 63.4312 96.5852 5.952 1.515 Pie altar

5 78.3982 87.4188 5.584 1.515 Pie altar

6 103.8524 89.0884 6.206 1.515 Pie altar

7 123.9436 94.7402 4.603 1.515 Pie altar

8 134.5014 96.7534 2.990 1.515 Pie altar

9 115.1358 105.0692 1.419 1.515 Pie altar

10 213.7510 95.6460 0.865 1.515 Pie muro

11 255.3636 88.3576 1.620 1.515 Pie muro

12 277.7368 94.4602 2.050 1.515 Pie muro

13 364.2142 97.0270 5.557 1.515 Pie muro

14 365.5328 96.3534 6.419 1.515 Pie muro

15 25.3736 101.1860 7.629 1.515 Pie muro

16 39.3780 100.9542 8.104 1.515 Pie muro

17 79.6442 116.6046 1.721 0.1 Altar



181

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación
18 64.7832 116.7794 1.727 0.1 Altar
19 5.6602 19.2806 0.806 0.1 Altar
20 3.0080 09.7304 0.218 0.1 Altar
21 0.3456 11.2318 0.153 0.1 Altar
22 0.3458 08.4918 0.218 0.1 Altar
23 0.3814 06.3554 0.431 0.1 Altar
24 0.1100 04.1256 0.470 0.1 Altar
25 6.2840 03.9126 0.571 0.1 Altar
26 5.5496 05.8390 0.539 0.1 Altar
27 7.2142 02.2250 0.793 0.1 Altar
28 8.1354 00.7328 0.861 0.1 Altar
29 9.7512 00.9212 0.800 0.1 Altar
30 9.4040 02.2494 0.757 0.1 Altar
31 8.7060 9.3430 0.210 0.1 Altar
32 9.1514 8.3302 0.275 0.1 Altar
33 6.6552 8.6770 0.268 0.1 Altar
34 6.5660 9.9726 0.201 0.1 Altar
35 7.0672 8.0820 0.533 0.1 Altar
36 0.0104 7.9260 0.672 0.1 Altar
37 9.5720 6.8348 0.755 0.1 Altar
38 8.6498 6.2352 0.742 0.1 Altar
39 8.9066 7.6536 0.684 0.1 Altar
40 0.1084 5.5738 0.279 0.1 Altar
41 8.0192 7.3364 0.325 0.1 Altar
42 4.6022 7.6412 0.542 0.1 Altar
43 1.0472 5.2848 0.478 0.1 Altar
44 1.2324 4.2180 0.330 0.1 Altar
45 3.1846 3.6276 0.416 0.1 Altar
46 7.7152 6.0714 0.305 0.1 Altar
47 7.6542 6.5842 0.040 0.1 Altar
48 7.5120 8.4778 0.971 0.1 Altar
49 8.0016 9.0014 0.684 0.1 Altar
50 7.3324 01.4720 0.608 0.1 Altar
51 8.2608 02.3902 0.309 0.1 Altar
52 8.4320 05.6992 0.245 0.1 Altar
53 9.4220 07.0756 0.995 0.1 Altar
54 9.7046 10.2540 0.942 0.1 Altar
55 91.3098 112.4656 2.668 0.1 Altar
56 92.0354 116.1156 2.636 0.1 Altar



182

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación
57 93.5164 119.273 2.379 0.1 Altar
58 94.1922 124.0474 2.381 0.1 Altar
59 95.3242 128.6972 2.138 0.1 Altar
60 95.5924 134.0376 2.156 0.1 Altar
61 99.0880 138.9908 1.985 0.1 Altar
62 102.9790 144.8164 2.053 0.1 Altar
63 105.2390 113.6572 2.333 0.1 Altar
64 108.2428 111.2638 2.516 0.1 Altar
65 101.6962 101.7830 3.179 0.1 Altar
66 98.3756 101.3560 3.118 0.1 Altar
67 96.5096 90.0308 5.324 0.1 Altar
68 101.9918 90.8802 6.072 0.1 Altar
69 107.3144 90.9458 5.374 0.1 Altar
70 99.8714 92.5174 4.373 0.1 Altar
71 103.3296 101.1106 4.349 0.1 Altar
72 105.4612 102.6306 3.554 0.1 Altar
73 119.8500 101.6992 3.987 0.1 Altar
74 103.9714 106.5630 3.462 0.1 Altar
75 110.0804 107.6696 3.068 0.1 Altar
76 110.1362 103.7438 3.146 0.1 Altar
77 113.8146 107.6548 3.113 0.1 Altar
78 116.3360 108.6062 2.949 0.1 Altar
79 363.5460 102.9158 5.802 0.1 Altar
80 357.4432 102.9454 6.015 0.1 Muro
81 365.5096 101.8376 6.345 0.1 Muro
82 366.2066 97.7642 6.455 0.1 Muro
83 372.2028 96.5034 6.319 0.1 Muro
84 376.3578 97.3142 6.241 0.1 Muro
85 377.4158 100.246 6.144 0.1 Muro
86 385.8806 100.7144 6.153 0.1 Muro
87 390.3648 101.9168 6.238 0.1 Muro
88 391.4156 100.3616 6.171 0.1 Muro
89 393.0546 99.2340 6.215 0.1 Muro
90 398.0574 99.4802 6.272 0.1 Muro
91 0.0730 92.2548 6.364 0.1 Muro
92 7.5626 91.6912 6.603 0.1 Muro
93 14.7852 92.7366 7.200 0.1 Muro
94 15.6686 98.1244 7.343 0.1 Muro
95 19.2856 99.4032 7.384 0.1 Muro



183

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación
96 20.8454 98.0756 7.377 0.1 Muro
100 203.0334 95.7696 71.052 1.515 Protoaltar
101 201.9864 95.9230 71.025 1.515 Protoaltar
102 200.1178 96.0112 72.248 1.515 Protoaltar
103 200.0938 95.5084 74.536 1.515 Protoaltar
104 201.6166 94.9626 74.236 1.515 Protoaltar
105 202.7406 94.8566 74.077 1.515 Protoaltar
106 203.5036 94.9204 73.853 1.515 Protoaltar
107 204.4116 95.3680 74.026 1.515 Protoaltar
108 204.7198 95.6278 71.899 1.515 Protoaltar
109 203.0296 94.7958 72.091 1.515 Protoaltar
110 202.7674 94.8240 72.600 1.515 Protoaltar
111 202.7724 94.6430 72.862 1.515 Protoaltar
112 202.8514 94.5544 73.777 1.515 Protoaltar
113 202.7866 94.9896 71.185 1.515 Protoaltar
114 202.0654 95.2144 71.139 1.515 Protoaltar
115 201.8314 95.1760 71.308 1.515 Protoaltar
116 202.0356 94.7428 72.446 1.515 Protoaltar
117 202.0966 94.6320 72.776 1.515 Protoaltar
118 201.6338 94.7260 73.687 1.515 Protoaltar
119 202.2364 94.6706 74.021 1.515 Protoaltar
120 202.3244 94.7020 72.900 1.515 Protoaltar
121 202.7726 95.7264 68.589 1.515 Protoaltar
122 228.5184 94.6600 84.226 1.515 Roca y grada
123 227.9646 95.5348 84.773 1.515 Roca y grada
124 226.6332 96.4558 85.652 1.515 Roca y grada
125 223.6364 96.6840 88.769 1.515 Roca y grada
126 220.7190 97.1118 91.895 1.515 Roca y grada
127 225.9810 96.9724 89.978 1.515 Roca y grada
128 223.2652 97.1360 91.501 1.515 Roca y grada
129 214.2366 96.6068 84.308 1.515 Roca y grada
130 215.8496 96.2840 74.775 1.515 Roca y grada
131 225.0874 96.7442 74.598 1.515 Roca y grada
132 226.4488 98.0792 15.770 1.515 Cazoletas
133 225.9640 98.1134 15.912 1.515 Cazoletas
134 225.5454 98.3710 16.080 1.515 Cazoletas

Tabla 7.20. Tabla de observaciones. Levantamiento del altar de sacrificios, muro asociado, roca y
protoaltar del castro de Ulaca. Datos en centesimal. Estación 1== centro altar. i = 1.70 m.



184

Puntos X Y H 
1 340573.53 4488515.81 1435.22
2 340574.05 4488515.03 1435.24
3 340576.11 4488513.36 1435.25
4 340576.05 4488512.40 1435.61
5 340574.68 4488512.02 1436.39
6 340572.65 4488510.77 1436.35
7 340571.08 4488512.40 1435.67
8 340570.98 4488514.11 1435.44
9 340572.00 4488515.46 1435.18
17 340572.88 4488515.38 1436.26
18 340573.20 4488515.59 1436.26
19 340573.42 4488515.72 1436.17
20 340573.59 4488515.23 1436.37
21 340573.06 4488514.96 1436.33
22 340573.09 4488514.89 1436.41
23 340573.19 4488514.69 1436.46
24 340573.22 4488514.65 1436.55
25 340573.73 4488514.86 1436.55
26 340573.73 4488514.91 1436.47
27 340573.84 4488514.66 1436.61
28 340573.85 4488514.58 1436.67
29 340573.38 4488514.36 1436.66
30 340573.37 4488514.41 1436.61
31 340573.61 4488514.02 1436.74
32 340573.62 4488513.95 1436.79
33 340574.16 4488514.30 1436.77
34 340574.12 4488514.36 1436.71
35 340574.30 4488514.08 1436.81
36 340574.25 4488513.87 1436.83
37 340574.32 4488513.82 1436.89
38 340573.86 4488513.55 1436.93
39 340573.82 4488513.59 1436.84
40 340574.02 4488513.04 1437.00
41 340574.74 4488513.42 1436.89
42 340575.00 4488512.13 1436.91
43 340574.47 4488511.93 1437.11
44 340573.97 4488512.96 1437.10
45 340573.23 4488512.61 1437.15
46 340573.56 4488512.81 1436.97



185

Puntos X Y H 
47 340573.47 4488513.06 1436.92
48 340573.46 4488513.12 1436.80
49 340573.34 4488513.38 1436.76
50 340573.35 4488513.47 1436.62
51 340573.20 4488513.74 1436.58
52 340573.17 4488513.80 1436.42
53 340573.04 4488514.03 1436.37
54 340573.01 4488514.10 1436.23
55 340572.86 4488514.35 1436.19
56 340572.81 4488514.41 1436.05
57 340572.69 4488514.66 1436.00
58 340572.65 4488514.71 1435.83
59 340572.55 4488514.99 1435.77
60 340572.52 4488515.05 1435.61
61 340572.39 4488515.26 1435.56
62 340572.28 4488515.31 1435.38
63 340572.27 4488514.59 1436.21
64 340572.17 4488514.39 1436.26
65 340572.51 4488513.71 1436.62
66 340572.66 4488513.79 1436.64
67 340573.17 4488511.71 1437.54
68 340572.81 4488510.89 1437.57
69 340572.29 4488511.55 1437.47
70 340572.77 4488512.57 1437.22
71 340572.53 4488512.53 1436.63
72 340572.34 4488513.32 1436.56
73 340571.47 4488512.93 1436.60
74 340572.41 4488513.43 1436.35
75 340572.09 4488513.82 1436.34
76 340572.09 4488513.72 1436.52
77 340571.91 4488513.78 1436.33
78 340571.80 4488513.96 1436.31
79 340576.49 4488520.68 1436.44

Tabla 7.21. Coordenadas UTM (ED50) y altitud del altar de Ulaca.



Las coordenadas que definen el altar se proporcionan en la tabla 7.21, y con
dichas coordenadas se ha procedido a realizar tres secciones longitudinales de las
escaleras del altar (figura 7.16). La sección A corta por la parte central de la esca-
lera interior, pues sus huellas y pasos son muy homogéneos en dimensiones. Por
el contrario, la escalera exterior presenta una falta de homogeneidad en la forma-
ción de los escalones, de tal manera que se han realizado dos secciones de la
misma, las denominadas B y C.

186

Figura 7.16. Planta del altar de sacrificios.

Sección C

Sección BSección A

Figura 7.17. Pendientes de las escaleras del altar de sacrificios.

Pendiente media 
de la escalera: 30º

Pendiente media 
de la escalera: 18º

Sección C

Sección B

Sección A



Las pendientes medias de las escaleras en cada una de las secciones A, B y C se
dan en la figura 7.17. Además, la dirección en la que están orientadas dichas esca-
leras, que evidentemente coincide con la dirección a la que apunta el altar, tiene un
acimut astronómico de 154o 34’ (como luego se verá al tratar del horizonte del cas-
tro desde el altar), y que coincide con la dirección en la que está la tercera elevación
de la sierra de La Paramera denominada Risco del Sol (figura 7.18).

187

Figura 7.18. Orientación astronómica del altar de sacrificios y del muro asociado al santuario de Ulaca.

A Cancha Morena

Norte astronómico

Al Risco del Sol

La simulación de la posición del Sol en el paso por el vertical de Risco del
Sol proporciona las alturas de este en fechas muy concretas (tabla 7.22).

Sobre el Risco del Sol  Acimut = 154º 34’ Altura sobre el horizonte

Solsticio de invierno 18º

20 febrero / 1 noviembre 30º

Tabla 7.22. Alturas del Sol en el paso por el vertical del Risco del Sol, para el 400 a. C.

De aquí se deduce que la pendiente media de la escalera exterior del altar
coincide con la altura del Sol, en su paso por el Risco del Sol, cuando este alcan-
za su mínima altura, esto es, en el solsticio de invierno, por lo que en ese momen-
to, y sólo en ese, la escalera quedará totalmente en sombra. También se observa
que la pendiente media de la escalera interior es igual a la altura del Sol en dos
momentos del año: 20 de febrero y 1 de noviembre, cuando el Sol alcanza la
mencionada altura de 30o a su paso nuevamente por el Risco del Sol. Además de
la orientación topográfica del altar hacia la tercera cumbre (aunque quizá la más



significada precisamente por su forma de risco) de La Paramera, las escaleras pre-
sentan una pendiente coincidente con la altura del Sol en dos momentos muy
concretos y significados del año. La precisión con que pueden actuar estos mar-
cadores solares no es elevada, ya que es difícil realizar una observación de la som-
bra en los peldaños de las escaleras, salvo que hubiese sido utilizado algún tipo
de elemento auxiliar como un poste, desde del que desde luego no queda nin-
gún resto. No obstante, no se aprecian hoyos en la parte sur del altar que nos indi-
casen la posibilidad de su existencia. Parece pues que dichos marcadores
pudieran haber sido utilizados de manera ritual. Apoya esta afirmación la situa-
ción estelar que se recoge en la figura 7.19. En la fecha del 20 de febrero actual,
Sirio, la estrella más brillante del cielo, se coloca, en el instante del ocaso helia-
co, exactamente sobre el Risco del Sol, a la vez que Orión, la constelación del
cazador, alcanza su máxima altura.

188

Figura 7.19. En el ocaso heliaco del 20 de febrero, Sirio sobre el Risco del Sol y Orión culminando.

Figura 7.20. En el orto heliaco del 1 de noviembre, las Pléyades se ocultan al pie de la gran roca y
Orión comienza a desaparecer al anochecer.

Sirio

Orión

Sirio

Orión Aldebarán

Pléyades



Para el 1 de noviembre, la situación estelar también es significativa. En este
caso, como muestra la figura 7.20, en el orto heliaco de dicho día, las Pléyades
se ocultan al pie de la gran roca y Orión comienza a desaparecer al anochecer
para empezar a aparecer al amanecer y alcanzar su culminación hacia el 20 de
febrero nuevamente. 

7.4.2. Sobre el muro asociado al santuario
Asociado al altar de sacrificios, y cerrando el recinto del santuario, se encuentra

una estructura rocosa labrada en una de sus caras hasta conseguir una pared perfec-
tamente plana y vertical, alineada hacia el cerro denominado Cancha Morena, eleva-
ción central de la sierra de La Paramera. Dicho plano vertical forma un ángulo
horizontal de unos 6o con el eje del altar, orientado hacia el Risco del Sol. Esta peque-
ña variación de la dirección en la orientación de los dos elementos podría ser casual,
ya que es casi imperceptible a simple vista. Sin embargo la precisa orientación del altar
y el muro a dos de las más altas elevaciones de La Paramera, hace pensar que la elec-
ción no es casual, aunque las razones que puedan explicarlo se nos escapen.

189

Figura 7.21. Alineación del muro asociado al santuario hacia Cancha Morena.

A veces, la solución más simple y evidente es la correcta, y en este caso, inde-
pendientemente de cualquier significado ritual, cabe suponer que se pretendía
observar el paso del Sol en dos instantes diferentes, ya que transcurre (siempre
dependiendo de la época del año en que nos encontremos) algo menos de media
hora desde que el Sol se encuentra sobre el Risco del Sol hasta que pasa sobre Can-
cha Morena. Recordemos que las cotas de estas dos elevaciones están por debajo
de la más elevada de todas ellas, Pico Zapatero, y que el Sol tardaría otros veinte
minutos en ponerse sobre él.



Las coordenadas del muro (tabla 7.23) nos permiten calcular las pendientes
de las sombras sobre este, cuando el Sol se encuentra en el vertical de Cancha
Morena, y que se presenta en la siguiente figura. Además, la simulación de las
alturas del Sol en el paso por el mencionado vertical, que tiene un acimut astro-
nómico de 160o, se recoge en la tabla 7.24.

190

Puntos X Y H
10 340571.27 4488516.93 1435.35
11 340570.94 4488517.92 1435.59
12 340571.16 4488518.66 1435.47
13 340576.35 4488520.47 1435.55
14 340577.09 4488520.93 1435.66
15 340579.51 4488514.95 1435.15
16 340579.34 4488513.17 1435.17
80 340576.26 4488521.23 1436.43
81 340577.03 4488520.89 1436.52
82 340577.16 4488520.90 1436.93
83 340577.40 4488520.33 1437.05
84 340577.55 4488519.94 1436.97
85 340577.52 4488519.81 1436.68
86 340577.87 4488519.07 1436.64
87 340578.09 4488518.69 1436.52
88 340578.06 4488518.57 1436.67
89 340578.14 4488518.43 1436.78
90 340578.30 4488517.96 1436.76
91 340578.38 4488517.77 1437.48
92 340578.67 4488517.04 1437.56
93 340579.26 4488516.24 1437.53
94 340579.43 4488516.13 1436.92
95 340579.42 4488515.71 1436.77
96 340579.38 4488515.53 1436.93

Tabla 7.23. Coordenadas UTM (ED50) y altitud del muro del santuario de Ulaca.

Sobre Cancha Morena  acimut = 154º 34’ Altura sobre el horizonte

Solsticio de invierno 20.5º

20 febrero / 1 noviembre 30.75º

Equinoccios de primavera/verano 40.5º

Tabla 7.24. Alturas del Sol en el paso por el vertical de Cancha Morena, para el 400 a. C.



Es evidente la igualdad entre los valores indicados, pudiendo deducir que,
justo cuando el Sol está sobre Cancha Morena, la sombra arrojada por la parte
superior del muro actúa como un preciso marcador astronómico permitiendo
determinar, por medio de dicha sombra, los instantes en que se verifican los suce-
sos indicados en la tabla, y que se recogen en las figuras 7.22 y 7.23.

191

Figura 7.22. Alzado del muro asociado al santuario y proyección de los rayos solares cuando el Sol
está sobre Cancha Morena, en Ulaca.

Altura Sol h=40.5º

Altura Sol h=30.75º

Altura Sol h=27.5º

Equinoccio primavera/otoño 20 de febrero

Solsticio de invierno

Figura 7.23. Proyección de los rayos solares sobre el muro cuando el Sol está sobre Cancha Morena.



7.4.3. Sobre la roca
En este caso, el levantamiento se realiza sobre el canchal granítico situado al

sur de la roca, y sobre la dirección que vería un usuario sentado de manera natu-
ral en ella (tabla 7.25 y figura 7.24):

192

Tabla 7.25. Coordenadas UTM (ED50) y altitud de la roca y grada de Ulaca.

Puntos X Y H

122 340492.01 4488541.88 1442.35

123 340491.19 4488541.37 1441.23

124 340489.78 4488539.93 1440.06

125 340485.73 4488536.73 1439.91

126 340481.81 4488533.31 1439.46

127 340485.34 4488540.21 1439.57

128 340482.93 4488536.82 1439.41

129 340488.20 4488523.45 1439.78

130 340497.88 4488524.59 1439.65

131 340499.92 4488535.21 1439.10

Figura 7.24. Orientación astronómica de la roca de Ulaca.

Norte astronómico

Ocaso solar en el 
solsticio de Invierno

La dirección a la que apunta la roca es, de manera poco precisa, la dirección
del ocaso del Sol el día del solsticio de invierno, esto es, la puesta de sol, sobre el
horizonte local, el día más corto del año. Es claro que esta situación astronómica
no está definida de manera precisa pues la roca, irregular, no permite definir un



eje con total precisión. Además, es difícil que dos personas se sienten sobre ella exac-
tamente igual, por lo que la dirección es quizá más imprecisa si cabe. No obstante
debe tomarse y considerarse esta situación no como un marcador preciso para los
solsticios (evidentemente a la espalda se produciría el orto solar en el solsticio de
verano), sin carácter funcional, sino más bien con carácter ritual. 

7.4.4. Sobre el protoaltar
La estructura rocosa identificada al oeste del altar ha sido también levantada

(tabla 7.26) a fin de obtener algún eje de simetría.

193

Puntos X Y H 
100 340501.57 4488509.95 1440.01
101 340501.71 4488508.79 1439.84
102 340500.76 4488506.56 1439.81
103 340498.55 4488506.21 1440.54
104 340498.66 4488508.01 1441.16
105 340498.68 4488509.33 1441.27
106 340498.81 4488510.23 1441.18
107 340498.51 4488511.26 1440.67
108 340500.58 4488511.76 1440.22
109 340500.62 4488509.85 1441.18
110 340500.14 4488509.51 1441.19
111 340499.90 4488509.49 1441.41
112 340498.99 4488509.49 1441.59
113 340501.53 4488509.67 1440.89
114 340501.64 4488508.87 1440.63
115 340501.51 4488508.60 1440.69
116 340500.39 4488508.70 1441.27
117 340500.07 4488508.73 1441.42
118 340499.22 4488508.10 1441.39
119 340498.81 4488508.75 1441.48
120 340499.91 4488508.98 1441.35
121 340504.05 4488509.91 1439.89

Tabla 7.26. Coordenadas UTM (ED50) y altitud del protoaltar de Ulaca.

El acimut obtenido para el eje de la parte central de la estructura, tal como
se recoge en la figura 7.25, tiene una precisa orientación topográfica hacia Serro-
ta, con un acimut de unos 266o, prácticamente apuntando hacia el Oeste. Pues-
to que la altura sobre el horizonte es de casi 3o, el denominado protoaltar apunta
de manera muy aproximada al ocaso solar para las fechas de los equinoccios,



pues el Sol se pone en dichas fechas sobre la Serrota. Evidentemente, la precisión
no es suficiente para considerar la alineación de manera funcional, por lo que en
todo caso, tendría carácter ritual. En cualquier caso, tanto el protoaltar como la
roca estudiada en el anterior apartado juegan su papel más importante como
marcadores sobre el horizonte como veremos a continuación.

194

Figura 7.25. Orientación topográfica del protoaltar de Ulaca.

Norte astronómico

A la Serrota

7.4.5. Sobre el horizonte de Ulaca
La situación privilegiada del castro de Ulaca con respecto a su entorno (como

el de muchos otros oppida de la época) permite tener una visibilidad de los alrede-
dores tan imponente como bella. El horizonte de Ulaca es, con mucho, el más im -
presionante de todos, salvo quizá el de El Raso, al pie del pico Almanzor, la más alta
elevación de la sierra de Gredos. Sin embargo, en este caso, las elevaciones quedan
al Norte, lugar de la esfera celeste menos importante, con mucho, para los pueblos
de la Antigüedad, mientras que en Ulaca quedan al Sur. Por esta razón, al horizon-
te de Ulaca se le ha prestado mayor atención que a los horizontes de los anteriores
castros, teniendo siempre en cuenta que lo realizado aquí es perfectamente extra-
polable para cualquier lugar sin otra consideración que el cambio de la latitud del
mismo y del propio horizonte.

El horizonte astronómico de Ulaca, con las alteraciones sobre él producidas
por el relieve del entorno (tanto lejano como cercano), varía enormemente con
la situación del observador en diferentes lugares del castro, fundamentalmente
afectado por la topografía cercana al mismo. El lugar elegido para el levantamien-
to de dicho horizonte es el altar de sacrificios, que en principio (y que posterior-
mente confirmarán las observaciones realizadas) es el candidato más adecuado a
ser el centro científico, social, ritual y religioso del castro y, por tanto, el lugar de



referencia. Para su determinación se han levantado los 215 puntos más significa-
tivos del horizonte visible desde el altar de sacrificios. Dichos puntos se recogen
en la tabla 7.27, en el que se relacionan las alturas sobre el horizonte de cada
punto y los acimutes astronómicos.

195

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H1 0º07’ 0º20’ H109 154º08’ 7º53’

H2 0º29’ 0º17’ H110 154º34’ 7º58’

H3 1º04’ 0º23’ H111 154º34’ 7º59’ Risco del Sol

H4 1º37’ 0º16’ H112 154º49’ 7º40’

H5 2º26’ 0º25’ H113 155º06’ 7º47’

H6 2º35’ 0º22’ H114 156º23’ 7º24’

H7 5º49’ 0º19’ H115 160º27’ 7º56’ Cancha Morena

H8 8º57’ 0º04’ H116 162º13’ 7º39’

H9 10º20’ -0º04’ H117 164º40’ 8º25’ Pico Zapatero

H10 12º06’ -0º00’ H118 167º37’ 7º31’

H11 13º47’ -0º06’ H119 168º06’ 7º33’

H12 15º39’ -0º13’ H120 170º19’ 6º48’

H13 18º13’ -0º23’ H121 170º52’ 6º58’

H14 20º35’ -0º21’ H122 174º11’ 7º11’

H15 24º34’ -0º27’ H123 178º54’ 6º45’

H16 26º55’ -0º33’ H124 202º04’ 9º01’

H17 32º32’ -0º36’ H125 207º38’ 9º01’

H18 33º37’ -0º37’ H126 210º22’ 8º40’

H19 39º55’ -0º34’ H127 213º22’ 8º01’

H20 44º37’ -0º30’ H128 219º33’ 8º22’

H21 46º29’ -0º33’ H129 222º42’ 7º27’

H22 54º34’ -0º25’ H130 224º59’ 6º41’

H23 55º33’ -0º12’ H131 226º50’ 5º12’

H24 55º51’ -0º15’ H132 227º33’ 5º27’

H25 56º22’ -0º07’ H133 228º17’ 4º28’

H26 57º30’ 0º05’ H134 229º54’ 4º10’

H27 57º40’ 0º02’ H135 231º44’ 3º08’

H28 57º56’ 0º04’ H136 234º30’ 3º01’

H29 58º14’ 0º00’ H137 237º50’ 3º07’

H30 58º35’ 0º01’ H138 239º26’ 3º02’

H31 59º49’ 0º01’ H139 244º48’ 2º16’



196

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H32 60º26’ 0º08’ H140 246º57’ 1º51’

H33 60º46’ 0º08’ Guadarrama H141 248º34’ 2º12’

H34 61º55’ -0º08’ H142 251º10’ 1º55’

H35 62º18’ -0º06’ H143 254º17’ 2º21’

H36 63º53’ 0º10’ H144 255º11’ 2º14’

H37 64º38’ 0º17’ H145 255º59’ 2º26’

H38 66º27’ 0º07’ H146 257º22’ 2º26’

H39 66º54’ 0º09’ H147 258º03’ 2º33’

H40 69º05’ 0º09’ H148 258º34’ 2º33’ Serrota

H41 70º28’ 0º03’ H149 261º08’ 1º50’

H42 71º44’ 0º06’ H150 262º55’ 1º47’

H43 72º39’ 0º11’ H151 263º39’ 1º38’

H44 72º59’ 0º06’ H152 265º53’ 1º57’

H45 73º13’ 0º09’ H153 267º51’ 2º15’ Protoaltar

H46 74º29’ 0º05’ H154 269º37’ 1º36’

H47 75º48’ 0º04’ H155 272º16’ 1º36’

H48 77º49’ -0º08’ H156 279º27’ 1º09’

H49 78º35’ -0º04’ H157 281º18’ 0º56’

H50 79º33’ 0º01’ H158 284º49’ 1º08’

H51 80º39’ 0º03’ H159 289º15’ 0º60’

H52 83º06’ 0º00’ H160 289º15’ 1º50’

H53 84º01’ 0º02’ H161 290º16’ 2º16’ Roca/petroglifos

H54 86º19’ 0º02’ H162 291º11’ 1º29’

H55 88º24’ 0º04’ H163 291º11’ 0º55’

H56 89º31’ 0º14’ H164 292º32’ 1º09’

H57 91º06’ 0º20’ H165 295º51’ 0º26’

H58 91º51’ 0º25’ H166 297º15’ 0º29’

H59 94º48’ 0º30’ H167 298º20’ 0º22’

H60 97º19’ 0º46’ H168 299º56’ 0º36’

H61 100º50’ 0º53’ H169 301º06’ 0º27’

H62 104º34’ 1º00’ H170 301º56’ 0º27’

H63 105º44’ 0º59’ H171 302º42’ 0º20’

H64 106º05’ 1º05’ H172 303º58’ 0º26’

H65 110º04’ 1º37’ H173 304º11’ 0º30’

H66 111º08’ 1º44’ H174 304º22’ 0º25’



197

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H67 112º46’ 2º03’ H175 304º36’ 0º26’

H68 114º25’ 2º23’ H176 305º02’ 0º22’

H69 115º59’ 2º34’ H177 306º52’ 0º09’

H70 116º23’ 2º43’ H178 307º41’ 0º25’

H71 116º36’ 2º46’ H179 308º23’ 0º21’

H72 116º49’ 2º54’ H180 308º42’ 0º17’

H73 117º12’ 2º51’ H181 309º11’ 0º18’

H74 117º27’ 2º60’ H182 309º47’ 0º12’

H75 117º38’ 2º60’ H183 310º56’ 0º14’

H76 117º49’ 2º52’ H184 312º04’ 0º07’

H77 119º29’ 3º07’ H185 312º48’ 0º03’

H78 119º57’ 3º05’ H186 313º35’ 0º08’

H79 120º29’ 3º09’ H187 314º10’ 0º00’

H80 120º42’ 3º02’ H188 314º52’ 0º00’

H81 123º15’ 3º27’ H189 315º42’ 0º07’

H82 125º36’ 3º55’ H190 316º19’ 0º11’

H83 127º47’ 4º14’ H191 316º38’ 0º09’

H84 128º38’ 4º04’ H192 316º53’ 0º15’

H85 129º59’ 3º46’ H193 317º04’ 0º11’

H86 132º40’ 4º11’ H194 318º19’ 0º19’

H87 134º44’ 4º33’ H195 318º42’ 0º15’

H88 136º08’ 4º46’ H196 318º56’ 0º19’

H89 136º38’ 4º49’ H197 318º38’ 0º15’

H90 137º08’ 4º41’ H198 318º59’ 0º20’

H91 138º18’ 4º23’ H199 319º14’ 0º20’

H92 139º49’ 4º37’ H200 320º28’ 0º08’

H93 141º34’ 4º57’ H201 321º30’ 0º04’

H94 143º43’ 5º37’ H202 323º48’ 0º13’

H95 145º32’ 6º19’ H203 325º24’ 0º25’

H96 146º09’ 6º43’ H204 327º00’ 0º40’

H97 146º41’ 6º46’ H205 328º40’ 0º50’

H98 147º21’ 6º46’ H206 330º25’ 0º43’

H99 148º26’ 6º29’ H207 335º39’ 0º19’

H100 148º49’ 6º24’ H208 336º15’ 0º21’

H101 149º34’ 6º36’ H209 337º51’ 0º19’



198

Tabla 7.27. Vuelta de horizonte en Ulaca, desde el altar de sacrificios. Acimutes astronómicos y altu-
ra sobre el horizonte, al minuto de arco, en sexagesimal.

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H102 149º42’ 6º31’ H210 338º42’ 0º18’

H103 150º40’ 6º31’ H211 339º01’ 0º25’

H104 151º29’ 6º45’ H212 339º40’ 0º24’

H105 151º45’ 6º58’ H213 343º58’ 0º07’

H106 152º26’ 7º03’ H214 345º11’ -0º01’

H107 152º55’ 7º16’ H215 354º06’ 0º02’

H108 153º25’ 7º14’

Lugar de observación: Ulaca Estación en altar de sacrificios

Latitud: 40.5333 Fecha: 26 de mayo de 2006

T.U. Observación. 8.5 horas Cuadrante: 1 / -1

Semidiámetro: 0.2636 Refracción: -0.01891

Error de eclímetro 1: -0.00234 Declinación 26-V-2006 (0h T.U.): 20.8867

Error de eclímetro 2: 0.00117 Declinación 27-V-2006 (0h T.U.): 21.065

Error de eclímetro: -0.00058 Declinación 26-V-2006 (8.5h T.U.): 20.94985

Centesimal Sexagesimal (decimal) Acimut 
del SolCD/CI Acimutal Cenital Acimutal Altura Des. Error

Risco Sol 79.95 90.14 71.9561 8.8713

Risco Sol 279.96 309.86 71.9608 8.8760

Sol 16.17 54.47 14.5532 40.977 96.596 81.693 0.013

Sol 216.35 345.72 14.7159 41.1471 96.759 81.693 0.013

Sol 16.70 53.93 15.0295 41.463 97.065 81.683 0.003

Sol 216.99 346.37 15.2937 41.7281 97.323 81.676 -0.004

Sol 17.17 53.46 15.4553 41.8829 97.474 81.664 -0.016

Sol 217.37 346.75 15.6335 42.0718 97.659 81.670 -0.010

Risco Sol 79.96 90.14 71.9653 8.8783

Risco Sol 279.96 309.86 71.9647 8.8760

Referencia media: 71.9617 Des.media: 81.6801 ΣError2: 0.000

Acimut altar-Risco del Sol: 153.6418 153º38’30”

Tabla 7.28. Determinación del acimut astronómico entre el altar de sacrificios y el Risco de Sol.
Observaciones al Sol.



La orientación de la vuelta de horizonte se ha realizado con la determina-
ción del acimut astronómico de un punto de la vuelta, el Risco del Sol (tabla
7.28). De esta manera, los acimutes presentados en la tabla son astronómicos.

La comparación del levantamiento del entorno del castro con la vuelta de
horizonte nos muestra algunas direcciones topográficas de interés, que se reco-
gen en la figura 7.27.

La simulación de las posiciones de orto y ocaso solares para las fechas más
significadas, se recoge en la tabla 7.29, presentando en este caso además las imá-
genes de las posiciones solares mencionadas.

199

Figura 7.27. Direcciones de interés astronómico desde el altar de Ulaca.

Figura 7.26. Los horizontes veraniego e invernal de Ulaca.

Norte astronómico

A Ojos Albos

A la roca / Convento de El Risco

Al Risco del Sol
A la Serrota



La comparación de los valores de la tabla anterior con la vuelta de horizon-
te permite afirmar que las direcciones topográficas destacadas anteriormente no
son casuales. En efecto, en Oriente, el Sol sale en el solsticio de verano justo por
encima de la sierra de Ojos Albos, mientras que en el de invierno lo hace justo
por encima del más oriental de los picos de La Paramera, denominado El
Cuchillo. En ambos casos, los marcadores, naturales, presentan una elevada
precisión, aunque no nos atrevemos a clasificarlos como funcionales. En Occi-
dente, nos encontramos para los solsticios con que no hay un accidente geo-
gráfico definido. Para el de verano, el ocaso solar se produce sobre las ruinas
del convento de El Risco, en que se encuentran los petroglifos descritos en el
anterior capítulo. Para el solsticio de invierno no existe ningún accidente topo-
gráfico de interés, aunque sí que aparece para el ocaso solar en los equinoc-
cios. Precisamente en dicha dirección se encuentra la estructura que hemos
denominado protoaltar que se levanta sobre el horizonte, desde nuestro punto
de vista en el altar, pegada a la Serrota, como imitándola. Tampoco en este
caso consideramos que el marcador astronómico pueda considerase funcional,
por lo que tendría un carácter ritual.

200

Figura 7.28. Imagen del horizonte de Ulaca.

Ulaca. ϕ: 40º 32’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Solsticio de verano 60.5º 301.5º 

10 mayo / 13 agosto 72º 290º 

Equinoccios de primavera y otoño 91º 268.5º 

20 febrero / 1 noviembre 108º 250º 

Solsticio de invierno 128º 235º

Tabla 7.29. Ortos y ocasos solares, al grado, en los solsticios y equinoccios en Ulaca, para una altura
sobre el horizonte de 2o en las posiciones septentrionales y de 5o en las meridionales, pues el hori-
zonte no es homogéneo en Ulaca.

Ojos Albos



201

Figura 7.29. De arriba a abajo, ortos heliacos sobre el horizonte de Ulaca en el solsticio de invierno,
equinoccios y solsticio de verano.

Risco del Sol
Cancha Morena
Pico Zapatero

Serrota Roca



El último de los marcadores sobre el horizonte, con carácter artificial, es la
gran roca situada a Poniente. Desde el altar, la roca se sitúa a un acimut astronó-
mico de 290o 16’, que coincide con el ocaso solar para las fechas actuales del 10
de mayo / 13 de agosto. Dicho día, el Sol se sitúa sobre la roca conforme se mues-
tra en la figura 7.31. Sin embargo, no es posible saber si la posición solar busca-
da es esa o bien cuando el Sol se esconde al pie de la roca, lo que hace el día 5
de mayo / 18 de agosto, fechas más acordes con las obtenidas en La Mesa de
Miranda. Incluso, en una posición media, sobre el 7 de mayo / 15 de agosto, la
roca eclipsaría al Sol en una situación evidentemente espectacular para un obser-
vador situado en la zona del altar de sacrificios.

202

Figura 7.30. De arriba a abajo, ocasos heliacos sobre el horizonte de Ulaca en el solsticio de invier-
no, equinoccios y solsticio de verano.



La peculiaridad del horizonte de Ulaca y de sus marcadores solares hace
conveniente realizar un estudio y simulación de la Luna, fundamentalmente
en las paradas de su órbita aparente sobre el horizonte, que ya se han puesto
de manifiesto también en el castro de La Mesa de Miranda. En este caso bus-
camos puntos del horizonte con una diferencia de unos ±4o de acimut con
respecto a los ortos y ocasos solares, en los solsticios tanto de verano como de
invierno. La simulación de la trayectoria lunar en la noche del solsticio de vera-
no proporciona una secuencia de imágenes en su orto, paso por el Risco del
Sol y ocaso, tal como se muestra en la figura 7.32. En ellas se observa cómo
la salida de la Luna más meridional (parada mayor en solsticio de verano) se
produce en la parte más oriental de la sierra de La Paramera. El paso por el
Risco del Sol se produce a 13o de altura sobre el horizonte, tan sólo 5o por
encima de él, produciendo una visión muy peculiar. Es sin embargo en el
ocaso de dicho día cuando la Luna se pone por la zona más alta del propio
cerro del Castillo donde se ubica Ulaca, recorriendo por el borde de la lade-
ra el impresionante desnivel que baja hasta la parte habitable del cerro, de tal
manera que durante aproximadamente hora y media, y dependiendo de
pequeñas variaciones, la Luna baja como deslizándose por la ladera o medio
escondida tras de ella como puede apreciarse en la figura 7.33. La hierofanía
producida sirve para marcar con absoluta precisión y una espectacular belle-
za un momento que sólo se repite en cada periodo de 19 años (ciclo metóni-
co). Podría considerarse pues que el marcador, aunque natural por tratarse de
la ladera del cerro del Castillo vista desde el altar, tendría un carácter total-
mente funcional, permitiendo reiniciar esos ciclos metónicos tan fundamenta-
les para los calendarios lunisolares como los utilizados probablemente por los
pueblos celtas.

203

Figura 7.31. Imagen del ocaso solar sobre la roca de Ulaca el 10 de mayo / 13 de agosto.



Todavía podemos encontrar otra situación astronómica espectacular. Es la
generada por la trayectoria de la Luna en la parada menor para el solsticio de
invierno (figura 7.34).

204

Figura 7.32. Orto (arriba), paso por el Risco del Sol (centro) y ocaso (abajo) lunar en el momento de
su parada menor para el solsticio de verano. En la primera y última de las imágenes la Luna alcanza
sobre el horizonte su posición más meridional; en el centro, la Luna alcanza la mínima altura sobre el
horizonte (13o), 5o por encima del Risco del Sol.



205

Figura 7.34. Orto (arriba) y ocaso (abajo) lunar en el momento de su parada menor para el solsticio
de invierno.

Figura 7.33. Trayectoria de la Luna en su parada menor sobre el horizonte cercano de Ulaca, para el
solsticio de verano.



En este caso, el orto de la misma se produce sobre la sierra de Yemas, pegada
aparentemente a la sierra de Ojos Albos en su parte meridional. Sin embargo,
su ocaso se produce exactamente sobre la gran roca, con una gran espectacu-
laridad. Esto hace pensar que la roca pudiera haber sido utilizada, además de
como marcador solar para las fechas del 5 ó 10 de mayo, y del 13 ó 18 de agos-
to, para iniciar el cómputo de otro ciclo metónico, producido exactamente 9,5
años después del anterior, esto es, a la mitad del anterior.

En referencia a los posibles marcadores estelares, fundamentalmente para las
estrellas cuyo uso ha sido detectado en otros castros, debemos decir que en Ulaca
no hemos encontrado ninguna pista de posibles alineaciones sobre sus ortos y
ocasos, lo cual no es óbice para que existieran en su momento. No obstante, se
ha señalado anteriormente, la situación estelar que se produce el 20 de febrero
actual, en la que Sirio, la estrella más brillante del cielo se coloca, en el instante
del ocaso solar, exactamente sobre el Risco del Sol, a la vez que Orión, la cons-
telación del cazador, alcanza su máxima altura. También recordamos otra situa-
ción significativa el 1 de noviembre, cuando en el orto heliaco de dicho día, las
Pléyades se ocultan al pie de la gran roca y Orión comienza a desaparecer al ano-
checer para empezar a aparecer al amanecer y alcanzar su culminación hacia el
20 de febrero nuevamente. 

7.5. EN EL RASO

El problema fundamental que nos encontramos en el castro de El Raso es
similar al de Las Cogotas. No es posible identificar con garantía un lugar ni zona
de carácter cultual o religioso que pudiera ser centro de las observaciones como
en el caso de Ulaca, o bien la necrópolis, como ocurre en Los Castillejos o en
La Mesa de Miranda. De esta manera, hemos elegido el lugar más elevado del
castro, en una zona de lanchares graníticos en los que probablemente no
podría edificarse ni viviendas ni otro tipo de estancias. Las mediciones de la
vuelta de horizonte se han realizado desde dicho lugar, por lo que hay que
tener presente que cualquier variación en la posición de este modificaría las
direcciones de interés, aunque eso sí, dicha variación podría no resultar signifi-
cativa a los efectos de este estudio.

7.5.1. Sobre el horizonte de el Raso
La vuelta de horizonte y su orientación, al norte astronómico, se presenta en

las tablas 7.30 y 7.31. En la primera, aparecen cinco puntos que no pertenecen
al horizonte propiamente dicho, que son el 4, 5, 25, 45 y 57. Los dos primeros
se corresponden a los dos picos de los Hermanitos de Tejea, perfectamente iden-
tificables desde el castro. El 25 identifica la dirección de Peña Escrita, el 45 la casa
que sirvió como referencia para orientar la vuelta y el 57 marca la dirección del
Santuario de Postoloboso, todos ellos por debajo del horizonte, e indicados en el
montaje fotográfico de este.

206



207

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H1 2º03’ 9º27’ H40 113º01’ 2º58’

H2 4º46 9º15’ H41 120º29’ -0º16’

H3 6º58 9º19’ H42 124º47’ -0º16’

4 6º58 8º54’ Hermanito Tejea 1 H43 130º41’ -0º18’

5 8º35’ 9º10’ Hermanito Tejea 2 H44 140º06’ -0º29’

H6 8º35’ 9º20’ 45 144º01’ -7º06’ Ref. Obs. Al Sol

H7 10º56’ 9º31’ H46 144º18’ -0º29’

H8 13º27’ 9º51’ H47 151º22’ 0º02’

H9 15º00’ 9º33’ H48 155º46’ 0º02’

H10 18º29’ 10º57’ H49 157º22’ -0º15’

H11 19º08’ 10º35’ H50 158º11’ -0º15’

H12 19º16’ 10º42’ H51 159º23’ 0º03’

H13 19º26’ 10º37’ H52 159º51’ -0º06’

H14 19º36’ 10º39’ H53 160º11’ -0º06’

H15 20º33’ 9º59’ H54 160º47’ -0º15’

H16 22º30’ 10º11’ H55 164º34’ -0º05’

H17 24º01’ 10º04’ H56 167º02’ -0º01’

H18 25º03’ 10º17’ 57 168º12’ -2º55’ Sant. Postoloboso

H19 26º36’ 10º38’ H58 176º02’ -0º03’

H20 28º08’ 10º13’ H59 181º10’ 0º23’

H21 31º21’ 11º04’ H60 191º60’ 0º22’

H22 32º06’ 10º55’ H61 210º47’ 0º09’

H23 32º53’ 11º11’ H62 255º14’ 2º58’

H24 33º55’ 11º02’ H63 281º59’ 7º32’

25 42º09’ 11º14’ Peña Escrita H64 285º04’ 7º20’

H26 44º02’ 15º46’ H65 290º40’ 8º33’

H27 46º47’ 16º38’ Monte Patón H66 303º41’ 9º46’

H28 49º16’ 16º23’ H67 305º42’ 9º38’

H29 53º10’ 15º43’ H68 311º38’ 10º06’

H30 55º37’ 15º14’ H69 317º56’ 10º29’

H31 57º34’ 15º32’ H70 325º27’ 9º16’

H32 59º54’ 16º09’ Mogorro del Vilano H71 328º55’ 9º36’

H33 62º28’ 15º58’ H72 332º12’ 9º50’

H34 65º00’ 15º22’ H73 337º35’ 10º16’

H35 70º49’ 12º46’ H74 340º17’ 10º55’



208

Tabla 7.30. Vuelta de horizonte en El Raso, desde el punto más elevado del castro. Acimutes astronó-
micos y altura sobre el horizonte, al minuto de arco, en sexagesimal. Los puntos 4, 5, 25, 45 y 57 no
son del horizonte.

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H36 78º31’ 11º10’ H75 346º29’ 10º32’

H37 84º35’ 10º15’ El Castillejo H76 354º36’ 9º47’

H38 93º30’ 9º44’ H77 357º07’ 10º23’

H39 102º42’ 7º48’

Lugar de observación: El Raso Estación punto más elevado

Latitud: 40.731 Fecha: 22 de junio de 2007

T.U. Observación. 10 horas Cuadrante: -1 / 1

Semidiámetro: 0.262777777778 Refracción: -0.0097

Error de eclímetro 1: 0.00171 Declinación 22-VI-2007 (0h T.U.): 23.440277778

Error de eclímetro 2: -0.00288 Declinación 23-VI-2007 (0h T.U.): 23.435277778

Error de eclímetro: -0.000585 Declinación 29-V-2007 (10h T.U.): 23.442361

Centesimal Sexagesimal (decimal) Acimut del
SolCD/CI Acimutal Cenital Acimutal Altura Des. Error

Casa-CD 49.995 107.891 44.996 -7.102

Casa-CI 249.996 292.106 224.997 -7.105

SOL 19.512 33.677 17.560 59.691 116.094 99.054 0.021

SOL 219.729 366.418 17.756 59.776 116.248 99.014 -0.019

SOL 19.861 33.506 17.875 59.845 116.374 99.022 -0.011

SOL 219.976 366.562 17.978 59.906 116.485 99.031 -0.003

SOL 20.115 33.360 18.103 59.976 116.615 99.037 0.004 

SOL 220.247 366.714 18.222 60.043 116.737 99.041 0.008 

Casa-CD 49.982 107.892 44.984 -7.103   

Casa-CI 249.983 292.115 224.985 -7.097

Referencia media: 44.99019 Des.media: 99.0330 ΣError2: 0.0000

Acimut Raso-Casa (El Raso): 144.0232303 144° 01’ 24”

Tabla 7.31. Determinación del acimut astronómico entre el Raso y Referencia (Casa) en El Raso.
Observaciones al Sol.



Cabe decir que en las direcciones que indican estos puntos no se produce nin-
gún evento astronómico de interés, ni marcan direcciones topográficas significadas, a
pesar de las similitudes del caso de Peña Escrita con Peña Mingubela en Ojos Albos.
En el caso del santuario, sólo cabría destacar la dirección sur, pero su posición parece
más determinada por la confluencia de los dos cursos de agua en que se sitúa.

El estudio se ha centrado en la zona oriental del horizonte, que en cualquier
caso es la que, por su cercanía y gran elevación, presenta mayor interés previo.
Sobre ella se han simulado las salidas del Sol en las fechas habituales de solsticios,
equinoccios y en los puntos medios de las estaciones, esto es, febrero, mayo,
agosto y noviembre.

También se ha efectuado la simulación (tabla 7.32) de aquellas estrellas que
verifican su orto y ocaso en los mismos accidentes geográficos, y que su orto u
ocaso heliaco lo tengan en las fechas habituales de mitad de estación, por si se
detectara alguna relación entre ambas posiciones o momentos del año.

La comparación de los valores presentados para los acimutes sobre el hori-
zonte oriental de El Raso no permite obtener ningún resultado concluyente, aun-
que muy probablemente las gentes que habitaron el castro conocieran los puntos
exactos por los que el Sol sale (y se pone) en un horizonte tan significativo como
es el horizonte oriental, de la misma manera que las estrellas utilizadas habitual-
mente por el pueblo celta para fijar determinados eventos astronómicos.

209

Estrella Evento 200 a. C. Lugar del orto

Capella

Orto heliaco 10 mayo

Sobre Monte Patón
Declinación 40º 08’

Acimut (orto h.) 51º 44’

Altura (orto h.) 17º 07’

Arturo

Orto heliaco 27 septiembre

Sobre Mogorro del Vilano, 
anunciando otoño y primavera 

respectivamente

Ocaso heliaco 27 marzo

Declinación 31º 44’

Acimut (orto h.) 62º 46’

Altura (orto h.) 17º 00’

Antares

Ocaso heliaco 9 mayo
Cercano al punto del horizonte 
en que se verifica el orto solar 

en invierno

Declinación -18º 47’

Acimut (orto h.) 118º 00’

Altura (orto h.) 3º 15’

Tabla 7.32. Datos de los eventos indicados para las estrellas con orto u ocaso sobre elementos geográ-
ficos destacados en El Raso.



210

Figura 7.35. Orto solar invernal (arriba) y veraniego (abajo) sobre el horizonte oriental de El Raso.

El Raso. ϕ: 40º 21’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Solsticio de verano 71º 14.5º 

10 mayo / 13 agosto 79º 13.5º 

Equinoccios de primavera y otoño 98.5º 11.5º 

20 febrero / 1 noviembre 112º 6.5º

Solsticio de invierno 122.5º 1º

Tabla 7.33. Ortos solares en solsticios y equinoccios en El Raso.

Figura 7.36. Imagen del horizonte de El Raso.



En conclusión, las situaciones astronómicas recogidas para El Raso, de ser uti-
lizadas como marcadores astronómicos, evidentemente naturales, deberían de
considerarse en cualquier caso con carácter ritual, aunque para este castro alber-
gamos más dudas que para los anteriores casos.

7.6. SOBRE LOS TOROS DE GUISANDO Y EL VERRACO
DE LA PUERTA DE SAN VICENTE DE LA MURALLA DE
ÁVILA

Evidentemente, de todos los verracos relacionados en el anterior capítu-
lo, y por supuesto de los no mencionados, sólo pueden considerarse situados
en la posición original que sus constructores eligieron, casi con toda probabi-
lidad, el conjunto de los Toros de Guisando, y con total seguridad, por estar
tallado en la roca nativa sobre la que se cimentó la muralla, el verraco de la
puerta de San Vicente de Ávila. Del resto de las esculturas no hay información
de cómo ni en qué posición fueron encontradas. Algunas de las más grandes
estaban claramente movidas, unas veces por la acción del tiempo y los ele-
mentos, otras por la mano humana, y otras han sido encontradas tumbadas o
semienterradas. 

Para la orientación del conjunto de los Toros de Guisando se ha realizado un
levantamiento topográfico (tabla 7.34) de los extremos de los mismos, orientado
astronómicamente (tabla 7.36) mediante una observación al Sol, y que nos per-
mite obtener la dirección precisa de su orientación.

Además, desde el punto central de las cuatro esculturas, se ha realizado una
vuelta de horizonte que ha servido para obtener un perfil del horizonte en la zona
de interés, esto es, hacia donde miran los toros: el horizonte occidental.

211

Santuario de 
Postoloboso

Pantano 
del Rosarito

El Castillejo

Hermanos
Tejea

Monte
Patón

Mogorro del
Vilano



212

Puntos X Y H
1 377699.30 4468995.50 645.00
32 377698.42 4468990.59 645.03
33 377700.98 4468990.82 644.99
34 377697.93 4468993.79 645.00
35 377700.79 4468993.90 644.94
36 377696.95 4468997.01 644.93
37 377699.72 4468997.32 644.87
38 377696.75 4468999.81 644.90
39 377699.57 4468999.95 644.85

Tabla 7.35. Coordenadas UTM (ED50) y altitud de los Toros de Guisando.

Tabla 7.34. Tabla de observaciones. Levantamiento de los Toros de Guisando para orientación. Datos
en centesimal. Estación 1== centro Toros. i = 1.62 m.

Punto Acimutal Cenital Distancia G. Alt. mira Identificación

32 229.2424 98.6117 4.99 1.62 Cabeza Toro 1

33 195.9938 99.1362 4.97 1.62 Culo Toro 1

34 260.9058 97.6804 2.19 1.62 Cabeza Toro 2

35 170.2785 99.4948 2.19 1.62 Culo Toro 2

36 354.3472 99.7896 2.79 1.62 Cabeza Toro 3

37 32.2384 101.7142 1.87 1.62 Culo Toro 3

38 384.0481 100.3154 5.01 1.62 Cabeza Toro 4

39 21.8912 100.9606 4.46 1.62 Culo Toro 4

Figura 7.37. Orientaciones astronómicas de los Toros de Guisando.

Norte astronómico

Toro 1

Toro 2

Toro 3

Toro 4



213

Lugar de observación: Toros de Guisando Estación entre toros

Latitud: 40.36111111111 Fecha: 29 de septiembre de 2007

T.U. Observación. 16.5 horas Cuadrante: -1 / 1

Semidiámetro: 0.26666667 Refracción: -0.0322

Error de eclímetro 1: 0 Declinación 29-V-2007 (0h T.U.): -2.17555555556

Error de eclímetro 2: 0 Declinación 30-V-2007 (0h T.U.): -2.56416666667

Error de eclímetro: 0 Declinación 29-V-2007 (16.5h T.U.): -2.442726

Centesimal Sexagesimal (decimal) Acimut del
SolCD/CI Acimutal Cenital Acimutal Altura Des. Error

Guisando 344.17 81.51 309.753 16.644

Guisando 144.17 318.49 309.753 16.644

Sol 284.98 69.21 256.484 27.708 239.061 -17.122 -0.005

Sol 85.14 330.66 256.629 27.596 239.208 -17.120 -0.003

Sol 285.24 69.41 256.716 27.531 239.293 -17.122 -0.005

Sol 85.35 330.49 256.815 27.443 239.406 -17.108 0.010

Sol 285.53 69.65 256.981 27.317 239.570 -17.111 0.007 

Sol 85.65 330.27 257.085 27.245 239.663 -17.122 -0.005 

Guisando 344.17 81.51 309.753 16.644

Guisando 144.17 318.49 309.753 16.644 

Referencia media: 309.7526 Des.media: -17.1176 ΣError2: 0.000

Acimut Toros-Guisando: 292.6350774 292° 38’

Tabla 7.36. Determinación del acimut astronómico entre los Toros de Guisando y el cerro de Guisan-
do. Observaciones al Sol.

Tabla 7.37. Vuelta de horizonte parcial en los Toros de Guisando, desde el punto central de los mis-
mos acimutes astronómicos y altura sobre el horizonte, al minuto de arco, en sexagesimal.

Punto Acimut Altura Identificación Punto Acimut Altura Identificación

H1 217º42’     3º08’ H12 274º11’     12º48’

H2 223º44’     4º35’ H13 276º59’     12º27’

H3 228º48’     5º22’ H14 281º03’     13º09’

H4 235º35’     6º13’ H15 285º30’     14º24’

H5 242º12’     7º32’ H16 289º44’     16º19’

H6 244º23’     6º48’ H17 292º38’     16º38’ Cerro Guisando

H7 248º12’     7º58’ H18 295º59’     15º15’

H8 252º20’     7º19’ H19 297º26’     14º57’

H9 256º53’     8º48’ H20 298º44’     15º20’

H10 262º31’     9º31’ H21 307º08’     12º48’

H11 266º55’     11º09’ H22 318º59’     6º03’



La simulación de los ocasos solares en las fechas de equinoccios y solsti-
cio de verano se presenta, para las alturas del horizonte de los Toros de Gui-
sando, en la tabla 7.38.

Encontramos que dos de los Toros de Guisando están alineados práctica-
mente en la dirección de los equinoccios con una alta precisión, sin poder
determinar en principio cuál de ellos, si el de primavera o el de otoño, era el
importante, o si, por el contrario, lo eran los dos. 

214

Toros de Guisando. ϕ: 40º 21’ Acimut del orto Acimut del ocaso 

Equinoccios de primavera y otoño 262º 9.5º 

Equinoccios de primavera y otoño 260.5º 11º 

Solsticio de verano 287.5º 16.5º 

Tabla 7.38. Ortos solares en solsticios y equinoccios en los Toros de Guisando.

Estrella Evento 400 a. C. Lugar del ocaso

Betelgeuse

Ocaso heliaco 10 mayo
Sobre la ladera del cerro de Guisando, 4º
al norte del punto del ocaso solar de los

equinoccios
Declinación 3º 28’

Acimut (ocaso h.) 265º 43’

Altura (ocaso h.) 10º 530’

Tabla 7.39. Ocaso de Betelgeuse, sobre la ladera del cerro de Guisando, para el 400 a. C.

Sin embargo, puede comprobarse que los otros dos toros apuntan unos
cuatro grados más al Norte que sus compañeros. En ese punto, encontramos
que se produce el ocaso de la estrella Betelgeuse. Apoya el hecho de que los
dos toros (el 1 y 3) apunten a dicha estrella el que su ocaso heliaco, esto es, la
última visión sobre el horizonte de la estrella, después de ponerse el Sol, lo
tenga el 10 de mayo. 

En cualquier caso, pensamos que la pequeña discrepancia que existe entre
los acimutes que presentan las esculturas de Guisando no son significativas como
para no pensar que las cuatro apuntan, de manera ritual, al ocaso solar en el día
del equinoccio de primavera o de otoño.

Todavía existe otra dirección de interés astronómico en el entorno de los Toros
de Guisando, precisamente sobre el cerro del mismo nombre. El acimut astronó-
mico para el punto más elevado es de 292,5o, que está a una altura sobre el hori-
zonte de unos 16,5o, posición aproximada que alcanza el Sol para la máxima
declinación, esto es, el solsticio de verano. Un observador, situado en el entorno
de los Toros de Guisando, verá ponerse el Sol el día más largo del año práctica-
mente sobre el punto más alto del cerro de Guisando, lo que demostraría que la



posición de dichas esculturas, en el pequeño meandro que forma el arroyo Ave-
llaneda, no es casual sino convenientemente elegida para que se verifiquen las dos
alineaciones mencionadas, siempre bajo el supuesto que la posición sea la original
que los escultores vettones eligieron para ellos. Tanto este marcador astronómico,
como el equinoccial estudiado anteriormente, al no determinar con una elevada
precisión los momentos mencionados del año, deberían ser considerados rituales.
Consideramos que esta afirmación queda avalada por el entorno de lugar especial
que tiene la zona en la que se ubican las esculturas.

Para el caso del verraco de San Vicente no existe duda sobre la situación y
posición que tiene, coincidente con la original sin ninguna duda. Se encuentra
en la actualidad tapado, por lo que no es posible el acceso a él para realizar nin-
guna medida. Sin embargo, las fotografías que de él se hicieron en las excava-
ciones, unidas a la información publicada, nos ha permitido obtener con cierta
garantía de precisión su orientación. Las fotografías muestran que el lienzo del
cubo de la muralla está apoyado, y con la misma alineación, sobre el verraco
mencionado. De esta manera, la medición de dicho lienzo, sobre la cartografía
1:500 de la ciudad, permite determinar un acimut cartográfico de 90o que,
corrigiéndolo convenientemente de convergencia de meridianos, proporcionaría
un acimut astronómico de 89o. Con ese acimut, la dirección corta al horizonte
local en el denominado cerro Hervero, muy probablemente visible desde el
suelo en la época de construcción del verraco203. Con la cota del verraco, 1.135
metros, y la del cerro Hervero, 1.215 metros, que está a unos 2.900 metros de
distancia, podemos estimar la altura sobre el horizonte local, obteniendo un
valor aproximado de 1o 30’, posición del Sol, con un error aproximado de unos
dos días para su orto en el momento de los equinoccios (tabla 7.40). Puede
inducirse por tanto, que dicho verraco está también orientado hacia los equinoc-
cios, al igual que los Toros de Guisando.

215

Figura 7.38. Desde los Toros de Guisando, sobre la sierra del mismo nombre, ocaso solar en el equi-
noccio de primavera/otoño a la izquierda, y ocaso solar en el solsticio de verano a la derecha.

203 Por supuesto, en la actualidad no es visible desde la parte inferior de la puerta, pues las
edificaciones de la ciudad lo ocultan.



Con las precisiones indicadas, no es factible, ni para los Toros de Guisando, ni
para el verraco de San Vicente, considerar estas alineaciones como marcadores
astronómicos funcionales204, sino más bien como marcadores rituales, tratándose
además de elementos que se suponen servían como referencias visuales en el terri-
torio, señalando recursos específicos, y desempeñaban un valor mágico y religioso.
En este sentido, la orientación bien pudiera deberse a la determinación y conme-
moración de aquellas fechas de importancia en la reproducción y cría de ganado,
del que los vettones eran, como habitantes de las ricas tierras de pastos que ocupa-
ban, sus señores (Álvarez-Sanchís, 2003b).

216

204 Puede indicarse, no obstante, que las sombras arrojadas por los verracos, en el momento de
la puesta de Sol, podrían marcar perfectamente el día del equinoccio, con una variación de tan sólo uno
o dos días, lo que ya es un logro, máxime cuando no sabemos si en el terreno original pudiera haber exis-
tido algún otro elemento que recogiera dicha sombra actuando como indicador. No sería factible si sim-
plemente los verracos estuviesen colocados de manera ritual o conmemorativa, pero no sería extraño si
el entorno de los toros fuese, en la época vettona, un templo o lugar de culto al aire libre.

Acimut: 89º Altura sobre el horizonte: 1º 30’

Tabla 7.40. Acimut y altura sobre el horizonte del verraco de San Vicente



8. CONCLUSIONES
EL CALENDARIO VETTÓN

Y conoceréis la verdad,
y la verdad os hará libres.

San Juan 8, 32

El miedo a equivocarnos es la puerta que nos encierra en el castillo de
la mediocridad. Si conseguimos vencer este miedo, estamos dando un paso
importante hacia nuestra libertad.

Maktub. Paulo Coelho, 1994

Cuando puedes medir aquello de lo que hablas y expresarlo en núme-
ros, sabes algo sobre ello; pero cuando no puedes medirlo, cuando no pue-
des expresarlo en números, tu saber es pobre.

William Thomson Kelvin

La presentación de resultados, de la que se encarga este capítulo, ha de ser
concordante con los objetivos marcados al inicio de esta obra. Recordamos que
el objetivo básico y fundamental que planteamos fue el de averiguar la cantidad
y cualidad de los conocimientos astronómicos que poseían los pobladores de las
tierras de la meseta norte que hoy ocupa la provincia de Ávila, conocidos como
vettones, y que para la consecución de este objetivo se plantearon otros menores
pero más concretos. Estos, resumidos, son:

1.º Definición de los conocimientos de los distintos pueblos y culturas que exis-
tieron en el entorno mediterráneo en la época en cuestión que ocupa la
práctica totalidad del primer milenio antes de Cristo, en lo que se conoce de
manera genérica para la península ibérica como el Bronce final, la I y II Edad
del Hierro como edades prehistóricas y protohistóricas y la entrada de los
pueblos peninsulares en la Historia con la romanización.

217



2.º Estudio de los diferentes elementos existentes en los diversos castros que
pudieran tener un interés astronómico o topográfico, bien por su dispo-
sición en torno a cada castro, bien por su significación respecto al hori-
zonte circundante, bien por su situación en zonas consideradas de
carácter religioso o ritual.

3.º Explicación, en la medida de lo posible, de la situación o posición de
aquellos elementos estudiados respecto de las trayectorias aparentes y sus
intersecciones con el horizonte, del Sol o de la Luna, así como de otros
astros, en la época de referencia, intentando proporcionar una explica-
ción y/o una aplicación astronómica, ceremonial o ritual para dichos ele-
mentos y alineaciones.

4.º Delimitados los aspectos astronómicos en cada castro, si los hubiere,
determinación de una cronología para clasificar dichos aspectos y sus
conocimientos asociados, comprobado así la posible herencia de conoci-
mientos astronómicos por parte del pueblo vettón, de la existente en la
región en Bronce final y I Edad del Hierro y, por tanto, supuestamente
heredada de las poblaciones más antiguas del Neolítico y de la Edad del
Bronce peninsular. 

8.1. RESULTADOS OBTENIDOS

El primer objetivo marcado se considera resuelto al presentar en el cuarto
capítulo, sin ánimo de ser exhaustivos, los conocimientos astronómicos que po -
seían aquellos pueblos predecesores y contemporáneos de los pueblos celtas,
tanto del continente europeo como del este de la ribera mediterránea, delimitan-
do así, en tiempo y lugar, hasta dónde había avanzado el conocimiento en las
diferentes materias astronómicas.

El segundo objetivo, la identificación y descripción de aquellos elemen-
tos de cada castro que pudieran tener alguna relación o interés astronómico
y topográfico, se presenta en el sexto capítulo, resumiéndose a continuación
en la tabla 8.1.

El tercer objetivo, la puesta en valor de las observaciones realizadas en
cada uno de los elementos descritos anteriormente, con las situaciones celes-
tes, en cada época y lugar, con interés probado en los pueblos prehistóricos y
aun de la Antigüedad, se afrontó en el anterior capítulo. En él se presentan las
observaciones realizadas (levantamientos topográficos, orientaciones astronó-
micas y vueltas de horizonte), simulando las condiciones celestes para las épo-
cas de referencia en cada castro, y buscando la explicación más racional para
las diferentes orientaciones y direcciones marcadas en, o por, los elementos de
interés. Sin embargo, antes de resumirlas, conviene aclarar qué situaciones
astronómicas o topográficas se han considerado para buscar dichas alineacio-
nes o marcadores.

218



Sobre el horizonte real de cada lugar se han estudiado como marcadores o
alineaciones los ortos y ocasos del Sol en aquellos momentos del año que marcan
el inicio de las estaciones astronómicas: solsticios y equinoccios. También, y debi-
do a las festividades celtas declaradas tanto en el calendario de Coligny como en
diversos lugares, se ha prestado especial atención a los ortos y ocasos solares en el
entorno de las fechas en que dichas fiestas eran celebradas, esto es, en febrero,
mayo, agosto y noviembre. En este caso se ha buscado la fecha más o menos exac-
ta en que dicha alineación se verifica, produciéndose por tanto variaciones de
algunos días entre los diferentes castros.

También sobre el horizonte se han determinado los ortos y ocasos de las para-
das, tanto mayor como menor, de la Luna, con el fin de comprobar si existen mar-
cadores lunares que permitieron a los habitantes de estos castros conocer el irregular
movimiento de esta y así determinar con cierta precisión y garantía el denominado
ciclo metónico, posibilitándoles de esta manera el ajuste del calendario solar (de
estaciones astronómicas) con el lunar (compuesto de ciclos o meses lunares).

Puesto que existen, en el caso de Ulaca exclusivamente, direcciones hacia
otros lugares de la bóveda celeste diferentes a los existentes sobre el horizonte,
también se han estudiado las posiciones solares y lunares en las mencionadas
direcciones, permitiendo así corroborar determinados aspectos existentes para las
posiciones horizontales.

Por último, se han verificado los ortos y ocasos heliacos de determinadas
estrellas en algunas direcciones sobre las que no se ha podido precisar un víncu-
lo solar o lunar. En este caso, la simulación de ortos y ocasos heliacos permite
comprobar, y corroborar también, la importancia de las fechas mencionadas,
tanto en solsticios y equinoccios, como en las fiestas celtas.

Respecto de estas festividades, nos parece importante recalcar que, aunque les
asignemos una fecha de nuestro calendario actual, a efectos de nuestra concepción
de medida y organización del tiempo, dicha fecha será sólo indicativa, pues tales

219

Castro Elementos estudiados

Los Castillejos Cinco túmulos de la necrópolis de Los Castillejos

Las Cogotas Un altar o sitial y su horizonte

La Mesa de Miranda Las estelas de la necrópolis de La Osera y la estructura denominada Cuerpo
de Guardia

Ulaca El altar de sacrificios, el muro adosado al santuario, la roca, las elevaciones
del Risco del Sol y Cancha Morena y el horizonte del castro

El Raso El horizonte del castro

Las Paredejas No se ha identificado ningún elemento de interés

Verracos Toros de Guisando en El Tiemblo y verraco de la puerta de la muralla de San
Vicente en Ávila

Tabla 8.1. Resumen de los elementos de interés astronómico o topográfico en los castros abulenses.



festividades, como ha ocurrido en otros pueblos y culturas a lo largo de la Historia, se
celebraban bajo una situación celeste concreta. Para cada año, pueden producirse
variaciones de varios días en cada suceso o situación celeste, llegando a ser de alguna
semana para el caso del comienzo del año céltico, por ejemplo, en el que era nece-
sario, además de una situación estelar compleja, una fase lunar determinada.

En este punto, conviene recordar y retomar la discusión realizada en el ante-
rior capítulo sobre la utilidad de los marcadores. La diferencia entre los marcado-
res funcionales y rituales está, fundamentalmente, en esa utilidad. Es claro que un
marcador funcional puede ser también ritual, aunque al contrario sea mucho más
raro. Sin embargo, la existencia de uno, otro, o ambos, indica un conocimiento
de que tal o cual situación celeste va a producirse cada cierto tiempo (general-
mente cada año o grupo de años). Esto significa necesariamente un conocimien-
to astronómico, que a fin de cuentas es lo que hemos marcado como objetivo
fundamental cuando iniciamos esta tesis.

El estado en que se encuentran los castros, sin apenas ninguna estructura levan-
tada salvo aquellas reconstruidas en las diferentes excavaciones, no permite afirmar
que los elementos identificados sean todos los que en su día levantaron los habitan-
tes de estos castros. De hecho, es más que probable que existan, ocultas a nuestros
ojos, otras estructuras o elementos de carácter cultual o comunitario que pudieran
haberse construido con alguna orientación astronómica, o que pudieran haber servi-
do para la realización de algún tipo de observación astronómica o de mantenimiento
del calendario local, sobre todo en aquellos castros en los que no se ha identificado
elemento alguno. A pesar de ello, los conocimientos astronómicos existen y son apor-
tados por aquellos en los que sí se han encontrado e identificado este tipo de estruc-
turas, y la aparición de nuevos elementos podría tanto corroborar los existentes hasta
ahora como aportar alguno nuevo, siendo poco probable que entren en contradic-
ción con lo aquí expuesto.

Con estos aspectos aclarados, la tabla 8.2 recoge un resumen de los marcado-
res astronómicos, naturales o artificiales, encontrados en cada castro, además de
con la indicación de su carácter funcional o ritual, y la secuencia temporal asigna-
da a los mismos. A la vista de dicha tabla y de los comentarios realizados, vamos a
efectuar el análisis que completaría el tercer objetivo particular propuesto para esta
obra. Se han encontrado dos grupos de elementos en cuanto a la cantidad de ali-
neaciones que portan:

–19 orientaciones de elementos individuales, de las cuales:

a) 9 son artificiales y 10 naturales
b) 6 son funcionales, 8 de carácter ritual y 5 pueden considerarse mixtos
c) 14 alineaciones tienen un vínculo solar (orto u ocaso sobre el horizonte),

2 tienen vínculo lunar (orto u ocaso de las paradas de la Luna) y 4 son
estelares (Aldebarán, Antares, Betelgeuse y Capella)

d) 7 de las direcciones estudiadas son equinocciales, 7 solsticiales y 5 deter-
minan fiestas

220



–2 elementos complejos que básicamente proporcionan la misma información:

e) 3 alineaciones sobre el muro (funcionales) y 2 sobre el altar (rituales) de
Ulaca, amén de las alineaciones topográficas de ambos elementos a la
sierra de La Paramera, todas solares

f) 9 alineaciones sobre las estelas de La Osera (funcionales), la orientación y eje
de simetría apuntando a cerro Gorría, 3 solares, 3 lunares y 3 estelares.

En cuanto a la cualidad de las orientaciones, podemos clasificarlas en tres grupos:

El primer grupo está conformado por las orientaciones encontradas en Las
Cogotas y El Raso. Están caracterizadas por no estar perfectamente definido el lugar
desde el que determinar con garantía las posibles alineaciones o marcadores astro-
nómicos, pudiendo afirmar que las aquí encontradas quedarían por sí solas como
una mera posibilidad de orientación astronómica. La alineación existente en el
verraco de la puerta de San Vicente, en Ávila, también podría incluirse en este
grupo, ya que una sola alineación, aunque perfectamente definida, puede tener
diferentes significados. De hecho, el que aparezca en un elemento asociado a la
antigua puerta del castro vettón podría explicar su orientación, por necesidades más
elementales que las astronómicas. Por suerte, la existencia del siguiente grupo nos
permitirá incluir estas como un valor añadido.

El segundo grupo está formado por las alineaciones encontradas en los cas-
tros de Ulaca y La Mesa de Miranda, además de por las existentes en los Toros de
Guisando. En estos lugares, mezclados los marcadores y alineaciones rituales con
las funcionales, podemos comprobar que son prácticamente las mismas. Para el
caso de las situaciones que determinan alguna fecha concreta, observamos tam-
bién que estas coinciden205 con una diferencia de días aceptable en los dos luga-
res más importantes, con mucho, del territorio vettón. Además, para este grupo
observamos la existencia de marcadores solares, lunares y estelares, lo que nos
permite afirmar que es el grupo más depurado y el que desde luego contiene la
máxima información astronómica, ya que la más importante de ella es totalmen-
te objetiva, esto es, no depende de la posición del observador, lo que nos pro-
porciona una certeza considerable al afirmar que la orientación o alineación
astronómica existe.

El tercer grupo lo forman las alineaciones encontradas en Los Castillejos. En
este caso, más que marcadores astronómicos, nos encontramos con las alineacio-
nes o disposición de unas estructuras tumulares, de sentido ritual o cultual, que
apuntan en una dirección concreta: el orto del Sol o de dos estrellas, ponien-
do en evidencia, más que la dirección propiamente dicha, los momentos del
año en que se producen dichas situaciones astronómicas. La importancia de

221

205 Evidentemente, no podemos saber qué pretendían los artífices y mantenedores de esas estruc-
turas que actuaban como marcadores astronómicos, pues es probable que algunas de ellas no determina-
ran un día especial, sino, precisamente actuando como avisadores, lo hicieran algunos días antes, a fin de
poder preparar el ritual que correspondiera. En este caso, la diferencia de días no sería tal.



222

Castro Elemento Solar Lunar Estelar Naturaleza Carácter Fecha

Los 
Castillejos

Túmulo A
Orto de Alde-

barán
Artificial

Ritual/ Fun-
cional

Orto heliaco* 
en 14 mayo

Túmulo B
Orto de Anta-

res
Artificial

Ritual/ Fun-
cional

Orto heliaco 
en 1-XI

Túmulos 
C, D y E

Orto Artificial
Ritual/ Fun-

cional
Equinoccios

C. Gorría Ocaso Natural Funcional Equinoccios

Cogotas
Ojos Albos Orto Natural

Ritual/ Fun-
cional

Equinoccios

C. Gorría Ocaso Natural Funcional Equinoccios

La Mesa 
de Miranda

Estelas Orto y ocaso

Orto en 
paradas 
mayor y

menor SI y SV

Ocaso 
Aldebarán y
Betelgeuse

Artificial Funcional

Solsticios,
febrero,

mayo, agosto y
noviembre

Cuerpo de
Guardia

Ocaso Artificial Ritual
Solsticio 

de invierno

Ulaca

Altar de 
sacrificio

Pendiente
escaleras

Natural Ritual
Solsticio de invier-

no y 20-II, 1-XI

Muro 
santuario

Sombras 
arrojadas

Artificial Funcional
Solsticio de invier-

no, 20-II 1-XI y
Equinoccios

Roca Ocaso Artificial Ritual Solsticio inv.

Roca - Altar Ocaso Artificial Funcional
10 mayo y 
13 agosto

Roca - Altar
Ocaso parada

menor
Artificial Funcional

Solsticio 
de invierno

Cerro 
El Castillo

Ocaso parada
mayor

Natural Funcional Solsticio verano

Convento de
El Risco

Ocaso Natural Ritual
Solsticio 
de verano

Ojos Albos Orto Natural Ritual Solsticio de verano

Serrota/ 
Protoaltar

Ocaso Natural Ritual Equinoccios

El Raso

Monte Patón
Orto de Cape-

lla
Natural Funcional

Orto heliaco 
en 10-V

Horizonte 
al pie de

El Castillejo
Orto

Orto de Anta-
res

Natural
Ritual/ Fun-

cional

Solsticio de 
invierno, orto
heliaco en 9-V

Toros 
Guisando

Alineación Ocaso Artificial Ritual Equinoccios

Cerro de 
Guisando

Ocaso Natural Ritual
Solsticio 
de verano

San
Vicente

Alineación
verraco

Orto Artificial Ritual Equinoccios

*Las fechas dadas no tienen la corrección habitual de los 15 días de Autolyco como se explicó en el capítulo 2

Tabla 8.2. Resumen de las alineaciones o direcciones astronómicas o topográficas.



estas alineaciones radica en la definición precisa de ciertos momentos del año,
importantes por la razón que fuere, y su orientación a dichos astros sólo realza
la importancia de estos. Además, hay que significar que, aunque los túmulos en
sí mismos no parece que actúen como marcadores sobre el horizonte, es evi-
dente que para su levantamiento y orientación era necesario que sus construc-
tores conocieran la disposición de los astros en el cielo, así como las estrellas
adecuadas para poder determinar el momento mencionado con el orto helia-
co, o, en su caso, el del orto solar en los equinoccios, pudiéndose atribuirles
por tanto dichos conocimientos astronómicos.

Podemos entonces reducir los tres grupos anteriores a dos, al incluir las ali-
neaciones de Las Cogotas, El Raso y el verraco de San Vicente en las del segun-
do grupo, esto es, Ulaca, La Mesa y los Toros de Guisando. Además, operar así es
concordante con la secuenciación cronológica, aspecto creemos de vital impor-
tancia para nuestra tesis.

En efecto, recordemos que Los Castillejos es un castro de la I Edad del Hie-
rro, abandonado en las fechas de constitución de La Mesa de Miranda y de Ulaca,
ambos de la II Edad del Hierro. Los Toros de Guisando, de filiación claramente
vettona, pueden datarse para esta II Edad del Hierro también, al igual que El Raso
y el verraco de la puerta de San Vicente en Ávila, que evidentemente será algo
más tardío206. Queda el problema de Las Cogotas, ya que el asentamiento estu-
vo habitado desde el Bronce final (Cogotas I) hasta su abandono en las mismas
fechas que el resto, en el Hierro final. Sin embargo, tal problema no existe al no
aportar ninguna alineación diferente a las existentes, pues se limita a la determi-
nación de la línea este-oeste, esto es, la dirección del orto y ocaso solar en los
equinoccios. De esta manera, quedan dos grupos de orientaciones, que corres-
ponderían a las de la I Edad del Hierro, en Los Castillejos, y a las de la II Edad del
Hierro, para el resto de los castros y lugares de interés.

En cuanto a los tipos de orientaciones, hemos distinguido entre las solares,
las lunares y las estelares, en función de cuál haya sido el astro utilizado para
verificar el marcador astronómico. Solamente han aparecido alineaciones o mar-
cadores lunares en los castros de Ulaca y La Mesa de Miranda, y son los mismos
(parada mayor en equinoccio de verano y parada menor en equinoccio de in -
vierno) salvo una muy probable alineación más que aparece en La Mesa de
Miranda (parada menor en solsticio de verano), que no aporta nada diferente a
las otras. Nos atrevemos a decir que los marcadores lunares de estos dos castros
son los mismos, lo que permitiría adelantar una importante relación entre los
habitantes de los dos asentamientos.

223

206 De verificarse, dicho verraco pertenecería a la población que acogió a las gentes de los
castros fortificados del entorno del Valle Ambles y que los romanos, tras la ocupación, trasladaron a
lugares en el llano más controlables. Hablamos de la ciudad de Óbila mencionada en las fuentes
romanas y que algunos investigadores asocian a la actual Ávila, aunque este Óbila también pudiera
haber sido el nombre de algunos de los importantes castros de la zona, como Ulaca, que sus gentes,
al ser trasladadas, portó consigo hasta el nuevo asentamiento.



En cuanto a los marcadores solares, vemos que se encuentran en todos los
lugares, y prácticamente siempre como alineaciones sobre el horizonte, esto
es, determinando las posiciones de orto y ocaso del Sol en los momentos que
pre tenden determinar dichas alineaciones. Aparecen como casos especiales las
ali neaciones de las escaleras del altar de sacrificios y las determinadas por las som-
bras arrojadas en el muro del mismo santuario, en Ulaca, que marcan los mis-
mos momentos que en La Mesa de Miranda, solsticios y equinoccios, y
determinadas festividades celtas. Estas situaciones prueban el conocimiento
que los diseñadores del altar y muro tenían de la trayectoria aparente del Sol
a lo largo del año.

Los marcadores estelares sólo aparecen en tres de los castros: Los Castille-
jos, La Mesa y El Raso. Las alineaciones, en el caso de los dos primeros, están
determinadas con carácter artificial, por lo que deben suponerse no casuales.
Nos parece importante la presencia de la estrella Aldebarán en dichos casos, y
la de Antares en el primero, pues son precisamente estas estrellas las utilizadas
habitualmente por los celtas para definir algunas de sus festividades más impor-
tantes. Hacemos notar nuevamente aquí que los habitantes de Los Castillejos
no eran celtas propiamente dichos, lo que nos parece de vital importancia a
efectos de determinar una posible herencia astronómica sobre los vettones por
parte de la población autóctona de estas tierras. Para el caso de El Raso, aun-
que con mucha más prudencia, podemos afirmar que ayudan a corroborar las
anteriores observaciones pues nuevamente aparece Antares, que junto con
Capella también eran astros utilizados para definir las mencionadas festivida-
des. El que no haya marcadores estelares sobre el horizonte de Ulaca bien
puede deberse a que simplemente estos no han sido encontrados, bien por
estar todavía ocultos a nuestros ojos, bien porque han desaparecido con el
transcurrir del tiempo, aunque es menester recordar la situación determinada
por el paso de Sirio sobre el vertical del Risco del Sol, que se produce en la
fecha señalada del 20 de febrero.

Por último, nos ha parecido conveniente distinguir entre las orientaciones o ali-
neaciones que definen el inicio de una estación astronómica o un momento del año
concreto. En el primer caso, los momentos del año que dan inicio a las estaciones
sólo lo son en función de la declinación del Sol, lo que implica que se verifican en
el mismo instante para cualquier lugar del globo (evidentemente, cambiadas en los
hemisferios boreal y austral). Eso sí, dependiendo de la latitud del lugar, la altura que
alcanzará el Sol en el inicio de cada estación es diferente, lo que hará que alcance
posiciones más septentrionales o meridionales en su intersección con el horizonte.
En este supuesto nos encontramos con que dichas alineaciones (de solsticios, de
equinoccios o de ambas) aparecen en todos los castros y en los verracos, siendo el
caso de La Mesa de Miranda y de Ulaca los que aportan mayor número de alinea-
ciones para la determinación de todas las estaciones.

En el segundo caso, el suceso astronómico hace referencia a un momento
concreto del año (que generalmente coincide con las medias estaciones), lo que
hace que sean propias de cada pueblo. Este hecho nos parece fundamental pues

224



mientras que en el caso anterior, en todos los pueblos y culturas, los momentos
en que se verifican los solsticios y equinoccios han sido importantes, en el caso
de las fiestas propias, la existencia y utilización de los mismos sucesos, en épocas
diferentes de la Historia, podría proporcionar pistas sobre las herencias culturales,
en nuestro caso astronómicas. En este caso, también aparecen marcadores en
todos los castros, aportando un mayor número La Mesa y Ulaca, que sin embar-
go, como ya se ha comentado, presentan una pequeña diferencia entre los días
determinados en ambos casos. 

Para concluir con la presentación de los resultados, queremos significar la
aportación astronómica en, precisamente, los lugares de culto de los castros como
en aquellos otros que lo son sin estar asociados a dichos castros. Nos referimos al
caso concreto de los Toros de Guisando, donde no sólo aparece la históricamen-
te conocida alineación de los toros a los equinoccios, sino la magnífica alineación
sobre el elevado cerro de Guisando, marcando el momento del solsticio de vera-
no con, creemos, gran majestuosidad. También es posible detectar la importancia
del solsticio de verano en Ulaca, siempre que supongamos que el lugar donde se
levantó el convento de El Risco (donde se sitúan los petroglifos descritos en capí-
tulos anteriores), tuviera algo que ver con Ulaca y el Risco del Sol. Desde luego,
el lado mayor del triángulo apunta de manera precisa a él, pudiendo interpretar-
se los círculos como representaciones del Sol y de la Luna (por su diferencia de
tamaño y por tanto de importancia, ya que el tamaño aparente de ambos astros
es prácticamente el mismo). El mencionado triángulo podría representar una
montaña o elevación, entendiendo entonces que el fenómeno del paso de ambos
astros sobre la mencionada elevación (Risco del Sol) es importante y coincidente
con los datos obtenidos en el castro de Ulaca.

También el lugar de culto de los Toros de Guisando pudiera estar relacio-
nado con las fechas de cría de ganado y su trashumancia desde los pastos de
invierno a los de verano y viceversa. De hecho, es precisamente en este lugar
especial que los vettones eligieron donde se realza el momento de los equino -
ccios, que en estas tierras coinciden con el inicio de la monta o cubrición del
ganado, aproximadamente en marzo207 (coincidiendo con el equinoccio de
primavera) y que suele concluir con la subida a los pastos de verano, a media-
dos de mayo. La bajada a las zonas invernales suele producirse en la primera
quincena de noviembre (caso de ovino y caprino) y en diciembre para el vacu-
no, que parirán a mediados de febrero en estas tierras. Como vemos, las fechas
importantes en la reproducción ganadera tienen su reflejo e importancia, como
no puede ser de otra manera, en las festividades conmemoradas por el pueblo
celta, que es eminentemente ganadero.

225

207 Por supuesto, las fechas indicadas son orientativas pues dependen mucho de «como
venga el año», es decir: precipitaciones, temperatura, producción y otras muchas variables que
pueden aconsejar modificar los días de la trashumancia. Estas fechas indicadas deben considerar-
se locales, pues en otro lugar, no necesariamente lejano, el clima pude inducir a variaciones de
ellas en semanas.



8.2. CONCLUSIONES

Planteados todos los aspectos considerados convenientes en esta investiga-
ción podemos afirmar que se cumple uno de los objetivos principales marcados
en este trabajo. Efectivamente, en todos los castros abulenses de la Edad del
Hierro aparecen actividades de tipo astronómico. Esto permite afirmar que
tanto los habitantes autóctonos abulenses de la I Edad del Hierro, como los ya
vettones de la II Edad del Hierro, realizaban observaciones astronómicas con
diferentes fines. El número de alineaciones astronómicas, así como su precisión
en los marcadores propiamente dichos, permite afirmar con casi total certeza
que las alineaciones encontradas no son en absoluto casuales. Además, el núme-
ro de alineaciones y/o marcadores astronómicos encontrados se reparte al 50%
entre rituales y funcionales, repitiéndose en ambos casos los momentos que
determinan. Esto indica con claridad que los instantes que se pretendían reco-
ger en los marcadores funcionales tenían su interés ritual, probablemente para
la celebración de algún evento o acto de culto.

Las estrellas más brillantes del cielo que habían sido y eran utilizadas por los
pueblos celtas y sus ancestros para la determinación de las cuatro grandes fiestas
celebradas por ellos en cada una de las estaciones también quedan reflejadas en
los castros abulenses. Nos referimos a las festividades de Samhain, Imbolc, Beltai-
ne y Lughnasad, y recordamos que estas fiestas eran determinadas con el orto
heliaco de las estrellas Antares, Aldebarán, Sirio y Capella, astros que aparecen en
la mayoría de los lugares estudiados de alguna manera. 

La determinación de la herencia astronómica detectada en el oeste de Euro-
pa en edades anteriores, como el caso de determinados círculos de piedra de la
Edad del Cobre y del Bronce en las islas británicas208 también se detecta en nues-
tra zona peninsular. El uso de las estrellas Aldebarán y Antares en el castro de la I
Edad del Hierro de Los Castillejos de Sanchorreja nos permite suponer que parte
del saber y del conocimiento que de la astronomía tenía el pueblo vettón podría
haber sido heredado de la población autóctona abulense, sin necesidad de que
dichos conocimientos tuvieran que haber viajado desde centroeuropa hasta nues-
tras tierras junto con las gentes que se desplazaron.

La existencia clara de elementos o estructuras asociadas a determinados cul-
tos, como los funerarios (túmulos de Los Castillejos) o rituales (altar de Ulaca), con
un fuerte componente astronómico, o sin otro uso aparente que el astronómico,
como en las estelas de La Osera o el muro del santuario de Ulaca, permite
pensar que podría existir un grupo de personas especializadas en estas materias,
tanto rituales como astronómicas (pues parecen indisolubles), y a los que algunos

226

208 Círculo de Long Meg and Her Daughters en Cumbria, que determina la fecha de prime-
ros de febrero (actual), que se correspondería posteriormente con la festividad celta de Imbolc. Tam-
bién el círculo existente en Beltany Tops, en County Donegal, que determina la dirección del Sol en
la fiesta celta de primeros de mayo: Beltaine, y que también incorpora alineaciones para las fiestas
celtas de Sahaim e Imbolc, en noviembre y febrero respectivamente.



autores (Baquedano y  Escorza, 1998; Marco Simón, 2005) se refieren como casta
sacerdotal. Apoya esta afirmación la complejidad que tiene el diseño y ejecución
de las estelas de La Osera o el conjunto del santuario (altar y muro) de Ulaca.
Recordemos que estas incluyen el uso de marcadores lunares, con la dificultad
astronómica que conlleva el entender el complejo movimiento aparente de la
Luna sobre la esfera celeste, repetido tan sólo cada ciclo metónico.

A partir de estas conclusiones, podemos afirmar que los vettones conocían
la trayectoria aparente del Sol sobre la eclíptica, sabiendo determinar con una
alta precisión los momentos de máxima y mínima declinación, esto es, los ini-
cios de las estaciones astronómicas, momentos que además realzaban con
algún tipo de ritual, como así lo atestiguan las alineaciones observadas en los
asentamientos como la roca de Ulaca o el mismo altar, y el Cuerpo de Guardia
de La Mesa de Miranda.

También parece claro que conocían los diferentes periodos de revolución
lunar. Concretamente, aparecen especialmente significados en los dos castros de
mayor tamaño e importancia los ya citados marcadores de las paradas lunares,
tanto mayores como menores, que permitirían a este pueblo el determinar con
precisión el ciclo metónico, con varios puntos intermedios, esto es sin esperar a
que tengan que transcurrir los 19 años de cada ciclo. Alguno de los marcadores
es especialmente bello (la Luna sobre la gran roca de Ulaca vista desde el altar de
sacrificios, o también sobre el Risco del Sol cuando alcanza su mínima altura), lo
que sugiere que, utilizado en cualquier ritual, el momento debería ser algo real-
mente especial.

El uso que de las estrellas hacían, además de para realzar también actos
rituales, tenía como en los otros casos del Sol y la Luna un efecto funcional: la
determinación de determinados días de interés para ellos. Parece que también
los vettones usaban los denominados días medios de cada estación (que se
corresponden necesariamente con la mitad exacta de ellas), coincidentes, más
o menos, con otros pueblos celtas, aunque con variaciones de días por motivos
que se nos escapan. De hecho, aparecen discrepancias de algunos días entre
los momentos determinados en uno y otro castro de los mencionados. Esto les
permitía mantener un calendario, que denominamos vettón, y que evidente-
mente coincide de manera general con el calendario celta en cuanto a la utili-
zación de las mismas festividades, pero que probablemente, por razones de
herencia cultural, motivadas quizá por el clima local, no lo hace exactamente
en los mismos días.

8.3. APORTACIONES ORIGINALES: EL CALENDARIO 
VETTÓN

Entendemos que la aportación general más importante de la obra es la de
presentar un estudio sobre determinados aspectos astronómicos hasta ahora
inéditos en la zona celta peninsular. La información aquí contenida muestra que,

227



a pesar de no existir ninguna referencia a los conocimientos científicos del pue-
blo vettón, estos conocimientos existen y de alguna manera corroboran las extra-
polaciones realizadas sistemáticamente, aunque con alguna diferencia que no
deja de ser notable, a partir de los datos llegados a nosotros, sobre otros pueblos
celtas, bien por vía de las fuentes clásicas, bien por la vía de la épica irlandesa, o
en ocasiones por medio de las excavaciones arqueológicas.

Además de la aportación general, que de alguna manera cubre el gran obje-
tivo de averiguar si los vettones tenían algún conocimiento astronómico, aportan-
do determinados marcadores encontrados en los diferentes castros que
habitaron, estos mismos marcadores nos permiten afirmar que de alguna manera
mantenían una suerte de calendario (tabla 8.3), que hemos denominado vettón
por alguna de las singularidades en él detectadas, y que como se comentó en el

228

Evento/Fiesta Fecha Marcador ritual Marcador funcional Situación que lo avala

Sahaim 01-XI -Pendiente escalera
interior del altar
-Túmulos de Los
Castillejos

-Sombra sobre muro
-Estelas de la Osera

Ocaso de Orión y de las
Pléyades, que en el caso de
Ulaca se produce al pie de
la roca

Solsticio de 
invierno

25-XII -Orientación roca
-Pendiente escalera
del altar
- Cuerpo de Guardia
en La Mesa

- Sombra sobre muro
-Orto heliaco sobre
cerro de La Paramera
- Estelas de La Osera

Imbolc 20-II -Pendiente escalera
interior del altar

-Sombra sobre muro
-Estelas de La Osera

Sirio hacia el Sur (que en el
caso de Ulaca es sobre
Risco del Sol) y Orión cul-
minando en ocaso heliaco

Equinoccio de
primavera y
otoño

25-III
27-IX

-Túmulos de Los
Castillejos
-Serrota y protoaltar
en Ulaca
-Toros de Guisando y
verraco de San
Vicente

-Sombra sobre muro

Beltaine 10-V -Túmulos en 
Los Castillejos
-Monte Patón en El
Raso

-Sol sobre roca en
Ulaca
-Estelas de La Osera

Pléyades en orto heliaco

Solsticio de
verano

27-VI -Ocaso heliaco
sobre petroglifos de
ermita de El Risco

-Orto heliaco sobre
sierra de Ojos Albos

Lughnasad 13-VIII -Túmulos en Los
Castillejos

-Sol sobre roca
-Estelas de La Osera

Tabla 8.3. Resumen del calendario vettón.



apartado de las conclusiones, nos permiten plantear que algunas de estas fechas
son herencia de los pobladores autóctonos de esta provincia, concretamente del
castro de Los Castillejos. Dicho calendario presentado anteriormente, debería ser-
vir para delimitar, o no, los territorios ocupados por este pueblo, tal como se plan-
teará a continuación, como una línea de investigación abierta.

8.4. LÍNEAS DE INVESTIGACIÓN ABIERTAS

Una de las líneas más evidentes a seguir con el fin de complementar y, en su
caso, ampliar esta tesis es la de completar la identificación de posibles elementos
con interés astronómico y topográfico en el resto de los castros vettones de la época
–salmantinos, portugueses y pacenses–, y obtener, en su caso, las posibles orienta-
ciones de los mismos. Esto permitiría corroborar la unicidad étnica vettona a efec-
tos culturales y científicos (evidentemente, la ciencia de la época y del lugar).

Esta misma razón, aplicada a otros lugares, es válida para comprobar hasta
que punto eran iguales, o diferentes, a los vettones los pueblos que en la época
les rodeaban: lusitanii, galleacii, astures, vaccaei, carpetani o celtici, esto es, con
cuáles mantenían mas relaciones culturales y científicas, pudiendo corroborar con
nuevos y, en su caso, novedosos datos las tesis hasta ahora planteadas. 

Evidentemente, aplicado este principio a mayor escala, podría mostrarse, en
función de los datos que pudieran recopilarse, la situación y origen de los pue-
blos celtas de Iberia, su relación con las poblaciones autóctonas en cuanto a la
asimilación de conocimientos astronómicos de estas (proporcionado por la com-
paración de poblados y asentamientos de épocas diferentes), y con sus homólo-
gos europeos.

Por último, pensamos que sería de interés el intentar comprobar cuáles y
cuántos de estos conocimientos, sobre todo los referentes al uso y mantenimien-
to del calendario, han quedado en sucesivas generaciones de pueblos que habi-
taron estas tierras abulenses, vettonas, y por qué no, hispanas.

229





BIBLIOGRAFÍA

ABETTI, G. Historia de la astronomía. 2.ª reimp. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1980.

ALMAGRO-GORBEA, M. «La introducción de hierro en la península ibérica».
Complutum, 2-3 (1992), p. 469-500.

ALMAGRO-GORBEA, M. y ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R. «La “sauna” de Ulaca. Sau-
nas y baños iniciáticos en el mundo céltico». Cuadernos de arqueología de la
Universidad de Navarra, 1 (1993), p. 177-254.

ALMAGRO-GORBEA, M. y GRAN-AYMERICH, J. «El estanque monumental de
Bribacte (Borgoña, Francia). Memoria de las excavaciones del equipo franco-
español en el Mont Beauvray 1987-1988». Complutum , anejos 1 (1991).

ALMAGRO-GORBEA, M. y LORRIO, A. J. (2004). «War and Society in the Celtiberian
World». Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2004), p. 73-112.

ALMAGRO-GORBEA, M. y RUIZ ZAPATERO, G. «Paleoetnología de la península
ibérica. Reflexiones y perspectivas de futuro». Complutum, 4 (1993), p. 81-94.

ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R. «En busca del verraco perdido. Aportaciones a la
escultura zoomorfa de la Edad del Hierro de la meseta». Complutum, 4
(1993), p. 157-168.

– Los Vettones. 2.ª ed. Madrid: Real Academia de la Historia Ávila: Institución
Gran Duque de Alba, 2003.

– Los señores del ganado. Tres Cantos (Madrid): Akal, 2003.
– «Oppida and Celtic society in western Spain». Journal of Interdisciplinary Celtic

Studies, 6 (2005), p. 255-285.
– Guía Arqueológica de Castros y Verracos. Ávila: Institución Gran Duque de Alba,

2006.
ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R. y RUIZ ZAPATERO, G. «Las Cogotas: anatomía de un

oppidum vettón». En: Homenaje a Sonsoles Paradinas. Ávila: Museo de Ávila,
1998, p. 73-94.

231



ANTEQUERA CONGREGADO, L. Arte y Astronomía. Evolución de los dibujos de
las constelaciones. Madrid: Universidad Complutense, 1991.

Anuario del Observatorio Astronómico de Madrid. Madrid: Dirección General del
Instituto Geográfico Nacional.

AVENI, Anthony F. Astronomía en la América Antigua. Madrid: Siglo XXI Editores,
1980.

– Empires of time. Calendars, clocks and cultures. Ed. rev. Colorado: University
Press, 2002.

– «Archaeoastronomy in the ancient americas». Journal of Archaeological Research,
11, 2 (june 2003), p. 149- 191.

BAQUEDANO, I. y ESCORZA, C. M. «Distribución espacial de una necrópolis de
la II Edad del Hierro: la zona I de La Osera en Chamartín de la Sierra, Ávila».
Complutum, 7 (1996), p. 75-194.

– «Alineaciones astronómicas en la necrópolis de la Edad del Hierro de La Osera
(Chamartín de la Sierra, Ávila)». Complutum, 9 (1998), p. 85-100.

BARRANCO MORENO, D. Una aproximación histórica a dos comunidades de
villa y tierra abulenses. Ávila: [s. n.], 1997.

BELLIDO BLANCO, A. y ASCENSIÓN GÓMEZ BLANCO, J. L. «Megalitismo y
rituales funerarios». Complutum, anejos 7 (1996), p. 141-152.

BELMONTE AVILÉS, J. A. (Coord.). Arqueoastronomía hispana. 2.ª ed. Madrid:
Equipo Sirius, 2000.

BELMONTE AVILÉS, J. A. y HOSKIN, M. Reflejo del cosmos: Atlas de arqueoastro-
nomía del Mediterráneo antiguo. Madrid: Equipo Sirius, 2002.

BELMONTE LESEDUARTE, S., CÁRCAMO ZUÑEDA, R. y GALLEGO BLÁZQUEZ,
L. Santuario Vettón de La Yerma. San Juan de la Nava. Ávila. Bilbao: Beta III Mile-
nio, [2003].

BENITO DEL REY, L. y GRANDE DEL BRÍO, R. Santuarios rupestres prehistóricos
en las provincias de Zamora y Salamanca. Salamanca: [El autor], 1992.

– «“La mesa de los curas”, Santuario rupestre prehistórico en La Fregeneda
(Salamanca)». Zephyrus: Revista de prehistoria y arqueología, 46 (1994), p.
315-320.

– «Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en las provincias de Zamora y
Salamanca». Zephyrus: Revista de prehistoria y arqueología, 47 (1994), p.
113-131.

– «Estaciones de grabados rupestres en la comarca cacereña de Las Hurdes».
Zephyrus: Revista de prehistoria y arqueología, 46 (1994), p. 215-224.

- Santuarios rupestres prehistóricos el centro oeste de España. Salamanca: Librería
Cervantes, 2000.

BERROCAL-RANGEL, L. «The Celts of the Southwestern Iberian Peninsula». Jour-
nal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2005), p. 481-496.

232



BLOMBERG, M. Y HENRIKSSON, G. «Archaeoastronomy: new trends in the field
with methods and results from studies in Minoan Crete». Journal of Radioana-
lytical and Nuclear Chemistry, 247, 3 (2001), p. 609-619.

BURILLO, F. «Celtiberians: Problems and Debates». Journal of Interdisciplinary
Celtic Studies, 6 (2005), p. 411-480.

BURL, A. Prehistoric astronomy and ritual. 2.ª ed. Buckinghamshire: Shire Publi-
cations, 2005.

CABRÉ, J. Excavaciones de Las Cogotas (Cardeñosa, Ávila). Madrid: Tipografía de
Archivos, 1930-1932.

CABRÉ, J., CABRÉ, M. E. y MOLINERO, A. El castro y la necrópolis del hierro cél-
tico de Chamartín de la Sierra, Ávila. Madrid: [s. n.], 1950.

CABRÉ, M. E. «Sobre la simbología solar en la ornamentación de espadas de la II
edad del hierro céltico de la península ibérica». Revista archivo de prehistoria
levantina, III, p. 101-116.

CERDEÑO, M. L., RODRIGUET-CADEROT, G., MOYA, P. R., IBARRA, A. y
HERRERO, S. «Los estudios de arqueoastronomía en España: estado de la cues-
tión». Trabajos de prehistoria, 63-2 (2006), p. 13-34.

COMAS SOLÁ, J. Astronomía. Barcelona: Ramón Sopena, 1960.
DAGAEV, M., DEMINE, V., KLIMICHINE, I. y TCHAROUGUINE, V. Astronomie.

Moscú: MIR Editions, 1983. 
Ecos del Mediterráneo. El mundo ibérico y la cultura vettona. Ávila: Institución

Gran Duque de Alba, 2007.
ESTEBAN, C. «La arqueoastronomía en España». Anuario Astronómico del Real

Observatorio del Retiro de Madrid, 2003, p. 309-320.
FABIÁN GARCÍA, J. F. «El Bronce final y la Edad del Hierro en el Cerro del Berrue-

co (Ávila, Salamanca)». Zephyrus, 39-40 (1984), p. 273-288.
– Castro de La Mesa de Miranda: Chamartín, Ávila. Ávila: Institución Gran Duque

de Alba, 2005.
– Castro de Las Paredejas: Medinilla, Ávila. Ávila: Institución Gran Duque de Alba,

2005.
– Guía de la ruta de los castros vettones de Ávila y su entorno. Ávila: Institución

Gran Duque de Alba, 2006.
- Guía de los castros visitables en la provincia de Ávila. Ávila: Institución Gran

Duque de Alba, 2006.
FABIAN, Stephen M. Patterns in the sky. Long Grove (Illinois): Waveland Press,

2001.
FERNÁNDEZ GÓMEZ, F. Excavaciones arqueológicas en El Raso de Candeleda.

Ávila: Institución Gran Duque de Alba, 1986.
– Castro de El Raso: Candeleda, Ávila. Ávila: Institución Gran Duque de Alba,

2005.

233



GARCÍA QUINTELA, M. V. «Celtic Elements in Northwestern Spain in Pre-Roman
times». Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2006), p. 497-569.

GARCÍA QUINTELA, M. V. y SANTOS ESTÉVEZ, M. «Alineación astronómica en
a Ferradura (Amoerio, Ourense)». Complutum, 15 (2004), p. 51-74.

GASPANI, A. «Il calendario di Coligny e la misura del tempo presso i celti». Atti
del XIX congresso nazionale di storia della fisica e dell’astronomia, 2000.

GONZÁLEZ TABLAS-SASTRE, F. J. «Las pinturas rupestres de Peña Mingubela
(Ávila)». Zephyrus, 30-31 (1976), p. 43-62.

– La necrópolis de Los Castillejos de Sanchorreja. Su contexto histórico. Salaman-
ca: Universidad, 1990.

– Castro de Los Castillejos: Sanchorreja, Ávila. Ávila: Institución Gran Duque de
Alba, 2005.

IWANISZEWSKI, S. «De la astroarqueología a la astronomía cultural». Trabajos de
prehistoria, 51-2 (1994), p. 5-20

JANE GREEN, M. (2001). Mitos celtas. Tres Cantos (Madrid): Akal, 2001.
JÚDICE GAMITO, T. «The Celts in Portugal». Journal of Interdisciplinary Celtic

Studies, 6 (2005), p. 571-605.
KRUPP, E. C. Echoes of the ancient skies. The astronomy of the lost civilitations.

Mineola: Dover publications, 2003.
LANCASTER BROWN, P. Megaliths, myths and men. An introduction to astro-

archaeology. Toronto: General Publishing Company, 2000.
LOCKYER, J. N. The dawn of astronomy: A study of temple worship and mytholo-

gy of the ancient egyptians. Republishing ed. London: Dover editions 2006.
LORRIO, A. J. y RUIZ ZAPATERO, G. «The Celts in Iberia: An Overview». Journal

of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2005), p. 167-254.
LULL, J. La astronomía en el antiguo Egipto. Valencia: Universidad, 2006.
LLUL, J. (Coord.). Trabajos de arqueoastronomía. Gandía: Agrupación astronómi-

ca La Safor, 2006.
MADOZ, P. Diccionario geográfico-estadístico-histórico de Castilla-León: Ávila.

Valladolid: Ámbito, 2000.
MALUQUER DE MOTES NICOLAU, J. El castro de Los Castillejos en Sanchorreja.

Ávila: Institución Alonso de Madrigal, 1958.
MARINÉ, M. (Coord.). Historia de Ávila, volumen I: prehistoria e historia antigua.

2.ª ed. Ávila: Institución Gran Duque de Alba, 1998.
– Celtas y Vettones. 4.ª ed. Ávila: Institución Gran Duque de Alba; Madrid: Real

Academia de la Historia, 2004.
MARCO SIMÓN, F. «Religion and Religious Practices of the Ancient Celts of the

Iberian Peninsula». Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2005), p. 287-
345.

– Los celtas. Madrid: Alba Libros, 2006.

234



MARTÍN ASÍN, F. Astronomía. 2.ª ed. Madrid: Paraninfo, 1982.
– Atlas de astronomía. 2.ª ed. [S.L.]: [El Autor], 1989.
MCKEVITT, K. A. «Mythologizing Identity and History: A Look at the Celtic Past of

Galicia». Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2006), p. 651-673.
MOORE, P. Astronomía. Barcelona: Vergara, 1963.
NEUGEBAUER, O. «The history of ancient astronomy, problems and methods».

Journal of Near Eastern Studies, 4, 1 (1945), p. 1-38.
NEWHAN, C.A. The astronomical significance of Stonehenge. Leeds: J Blackburn,

1972.
OLIVARES PEDREÑO, J. C. «Celtic Gods of the Iberian Peninsula». Journal of

Interdisciplinary Celtic Studies, 6 (2005), p. 607-649.
PARCERO OUBIÑA, C. y COBAS FERNÁNDEZ, I. «Iron Age Archaeology of the

Northwest Iberian Peninsula». Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, 6
(2004), p. 1-72.

PÉREZ GUTIÉRREZ, M. y NÚÑEZ GARCÍA DEL POZO, A. (2007). «La estación de
referencia permanente GPS de la Escuela Politécnica Superior de Ávila: EPSA».
Topografía y Cartografía, 24, 138-139 (2007), p. 38-47.

PLANESAS, P. «La idea del planeta a lo largo de la historia». Anuario Astronómico
del Real Observatorio del Retiro de Madrid, 2007, p. 391-412.

PRADOS TORREIRA, L. «Los santuarios ibéricos. Apuntes para el desarrollo de
una arqueología del culto». Trabajos de prehistoria, 51-1 (1994), p. 127-140.

RODRÍGUEZ-CADEROT, G., CERDEÑO, M. L., FOLGUEIRA, M. y SAGARDOY,
T. (2006). «Observaciones topoastronómicas en la zona arqueológica de El
Ceremeño (Herrería, Guadalajara)». Complutum, 17 (2006), p. 133-143.

RUGGLES, C. L. N. «Megalithic astronomy: the last five years». Vistas in Astronomy,
vol. 27 (1984), p. 231-289.

– Astronomy in prehistoric Britain and Ireland. New Haven; London: Yale University
Press, 1999.

RUIZ ENTRECANALES, R. Castro de Las Cogotas: Cardeñosa, Ávila. Ávila: Institución
Gran Duque de Alba, 2005.

RUIZ ZAPATERO, G. Castro de Ulaca: Solosancho, Ávila. Ávila: Institución Gran
Duque de Alba, 2005.

SÁNCHEZ MORENO, A. «Santuarios ibéricos en la Bastetania». Arqueología y
Territorio, 2 (2005), p. 65-80.

SÁNCHEZ RODRÍGUEZ, Á. Astronomía y matemáticas en el antiguo Egipto.
Madrid: Aldebarán, [2003].

SMART, Willian M. Textbook on spherical astronomy. Cambridge: University Press,
1977.

SOPEÑA, G. «Celtiberian Ideologies and Religion». Journal of Interdisciplinary
Celtic Studies, 6 (2005), p. 347-410.

235



THOM, A. Megalithic Lunar Observatories. Oxford: Clarendon Press, 1971.
VIVES SOTERA, Teodoro J. Astronomía de posición. Madrid: Alhambra. 1971. 

CARTOGRAFÍA

– Diccionario Geográfico-Estadístico-Histórico (Ávila) de Pascual Madoz.
– Mapa provincial de Tomás López.
– Mapa provincial de Francisco de Coello y Portugal.
– Mapa provincial a escala 1:200.000 (4ª Ed. 1998).
– MTN50, hojas nº 454, 455, 480, 481, 504, 505, 506, 507, 529, 530, 531, 532,

553, 554, 555, 556, 557, 576, 577, 578, 579, 580, 600 y 601. Ediciones anti-
guas.

– MTN25, Edición digital, hojas 454, 455, 480, 481, 504, 505, 506, 507, 529,
530, 531, 532, 553, 554, 555, 556, 557, 576, 577, 578, 579, 580, 600 y 601.
Ediciones 1999-2000.

– JCyL 1/10.000, Edición digital 2002, hojas 454, 455, 480, 481, 504, 505, 506,
507, 529, 530, 531, 532, 553, 554, 555, 556, 557, 576, 577, 578, 579, 580,
600 y 601.

– JCyL, SitCyL (Sistema de Información Territorial de Castilla y León,
http://www.sitcyl.jcyl.es/sitcyl/infodloc.sit)

– Planos de los castros a escala 1/1.000 de la Diputación Provincial de Ávila.
– Ortofotografías 1/10.000 de la JCyL.
– Ortofotografías 1/5.000 de la JCyL.
– Fotogramas 1/5.000 del vuelo fotogramétrico de la JCyL (marzo de 2004) para

los castros de la provincia de Ávila.

236



LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN:

1 LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mudéjar
de La Moraña. 1982. ISBN 84-00051-83-1

2 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00053-06-0
3 ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7
4 GÓMEZ MORENO, Manuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2007. ISBN 84-

00054-70-9
5 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de Gra-

cia. 1982. ISBN 84-00052-56-0
6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense, Siglos XVI-XVIII. 1983.

ISBN 84-00055-58-6
7 HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985. ISBN 84-

39852-58-4
8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 1985.

ISBN 84-39852-56-8
9 GARZÓN GARZÓN, Juan M.ª. El Real Hospital de Madrigal. 1985. ISBN 84-

39852-57-6
10 MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la Provin-

cia de Ávila. 1985. ISBN 84-39852-55-X
11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de San

Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0
12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985. ISBN 84-00060-

94-6
13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, M.ª Cruz. La Tierra Llana de Ávila en los

siglos XV-XVI. Análisis de la documentación del Mayorazgo de La Serna (Ávila).
1985. ISBN 84-39855-76-1

14 ARNÁIZ GORROÑO, M.ª José y otros. La Iglesia y Convento de la Santa en
Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2

15 SOMOZA ZAZO, Juan J. y otros. Itinerarios Geológicos. 1986. ISBN 84-
00063-50-3

16 ARIAS CABEZUDO, Pilar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SASTRE,
José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de tradición
indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4

237



17 FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso de
Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4

18 PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz.
1987. ISBN 84-00065-65-4

19 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Señora de las
Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84-50554-55-1

20 LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el trán-
sito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7

21 MORALES MUÑIZ, M.ª Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla. 1988. ISBN
84-00067-85-1

22 DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen del
Cubillo. 1988. ISBN 84-86930-00-6

23 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988. ISBN 84-
86930-04-9

24 CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988. ISBN
84-86930-06-5

25 SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la Sierra
de Gredos. 1989. ISBN 84-86930-17-0

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa final
del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84-86930-13-8

27 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990.
ISBN 84-86930-23-5

28 MARTÍN JIMÉNEZ, M.ª Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra llana
de Ávila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. ISBN
84-86930-30-8

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provincia de
Ávila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2

31 RODRÍGUEZ, José V. y otros. Aspectos históricos de San Juan de la Cruz.
1990. ISBN 84-86930-33-2

32 VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbón y Farnesio.
1990. ISBN 84-86930-35-9

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José M. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 1990.
ISBN 84-86930-37-5

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opiniones
y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el refranero.
1990. ISBN 84-86930-41-3

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca de Ávila. 1991. ISBN 84-
7481-643-2

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en España.
1991. ISBN 84-86930-42-1

37 ROLLÁN ROLLÁN, M.ª del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 1991.
ISBN 84-86930-47-2

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. La
Custodia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0

238



39 CASTILLO DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta y El
Barco de Ávila. 1992. ISBN 84-86930-60-X

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. Mapa
Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesús, una aventura interior. 1993.
ISBN 84-86930-80-4

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 1993.
ISBN 84-86930-81-2

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993. ISBN 84-86930-
82-0

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994. ISBN
84-86930-94-4

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y filmo-
grafía. 1995. ISBN 84-86930-96-0

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José M.ª. Universidad y universitarios en Ávila
durante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8

47 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIII. La elec-
ción de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filiación
Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Provincia
de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra de Ávila. 1996. ISBN 84-89518-16-5
51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996. ISBN 84-89518-17-3
52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe-

rier: mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X
53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila. Historia de su fundación.

1997. ISBN 84-89518-26-2
54 SERRANO ÁLVAREZ, José M. Un periódico al servicio de una provincia: El

Diario de Ávila. 1997. ISBN 84-89518-31-9
55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo XVIII.

El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518-30-0
56 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997. ISBN 84-

89518-32-7
57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan A. Toponimia del Estado de La Adrada según el

texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89518-5
58 MARTÍNEZ PÉREZ, Jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la pérdida y

descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518-34-3
59 BERNALDO DE QUIRÓS, José A. Teatro y actividades afines en la ciudad de

Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998. ISBN 84-89518-40-8
60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en Ávila

(siglos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89518-0
61 TROITIÑO VINUESA, Miguel Á. Evolución Histórica y cambios en la organiza-

ción del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84-89518-47-5

239



62 ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Gredos.
2002. ISBN 84-89518-57-2

63 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000. ISBN 84-
89518-64-5

64 SABE ANDREU, Ana M.ª. Las Cofradías de Ávila en la Edad Moderna. 2000.
ISBN 84-89518-66-1

65 BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de Jesús una mujer educadora. 2000.
ISBN 84-89518-67-X

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila. 2001. ISBN 84-
89518-68-8

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001. ISBN
84-89518-72-6

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, M.ª Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002. ISBN
84-89518-3

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Segundo.
2002. ISBN 84-89518-81-5

70 GONZÁLEZ CALLE, Jesús A. Despoblados en la comarca de El Barco de Ávila.
2002. ISBN 84-89518-83-1

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e iconografía de San Pedro de Alcántara.
2002. ISBN 84-89518-85-8

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002. ISBN 84-
95459-92-5

73 NAVARRO BARBA, José A. Arquitectura popular en la provincia de Ávila.
2004. ISBN 84-89518-92-0

74 VALENCIA GARCÍA, M.ª de los Ángeles. Simbólica femenina y producción de
contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 84-89518-89-0

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, M.ª Isabel. La arquitectura mudéjar en Ávila. 2004.
ISBN 84-89518-93-9

76 GONZÁLEZ MARRERO, M.ª del Cristo. La Casa de Isabel la Católica. Espacios
domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518-94-7

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad Media
(siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de Ávila,
1977-2000: comportamiento político y evolución de las corporaciones demo-
cráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz I. Santo Tomás de Ávila: historia de un pro-
ceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan A.; GARCÍA MARTÍN, Pedro; y GONZÁLEZ
MUÑOZ, José M.ª. Ávila en los viajeros extranjeros del siglo XIX. 2006. ISBN
84-96433-30-7

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Catedral
de Ávila. 2007. ISBN 84-96433-37-4

82 FERRER GARCÍA, Félix A. La invención de la iglesia de San Segundo. 2006.
ISBN 978-84-96433-38-0

240



83 SABE ANDREU, Ana M.ª. Tomás Luis de Victoria, pasión por la música. 2008.
ISBN 978-84-96433-61-8

84 GONZÁLEZ MUÑOZ, José M.ª. Gestión tradicional de los recursos hidráulicos
en el Alto Tiétar (Ávila): molinos harineros. 2008. ISBN 978-84-96433-62-5

85 BERMEJO DE LA CRUZ, Juan C. Actitudes ante la muerte en el Ávila del siglo
XVII. 2008. ISBN 978-84-96433-76-2

86 FERRER GARCÍA, Félix A. Rupturas y continuidades históricas: el ejemplo de
la basílica de San Vicente de Ávila, siglos XII-XVII. 2009. ISBN 978-84-96433-
77-9

87 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, M.ª Jesús. La primera generación de escultores del S.
XVI en Ávila. Vasco de la Zarza y su escuela. 2009. ISBN 978-84-96433-80-9

88 GÓMEZ GONZÁLEZ, M.ª de la Vega. Retablos barrocos del valle del Corne-
ja. 2009. ISBN 978-84-96433-79-3

89 GUTIÉRREZ ROBLEDO, José L. Las murallas de Ávila. Arquitectura e historia.
2009. ISBN 978-84-96433-83-0

90 CALVO GÓMEZ, José A. El monasterio de Santa María de Burgohondo en la
Edad Media. 2009. ISBN 978-84-96433-91-5

91 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila: Desde la muerte de Santa
Teresa hasta finales del siglo XIX. 2009. ISBN 978-84-96433-96-0

92 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Sancho Dávila, soldado del rey. 2010. ISBN 978-
84-96433-92-2

241








