
Juan C. Bermejo de la Cruz

ACTITUDES ANTE LA MUERTE 
EN EL ÁVILA DEL SIGLO XVII

DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA 
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA

de Alba 
16"



DipulSnAvila
INSTITUCION

GRAN DUQUE DE ALBA







Juan C. Bermejo de la Cruz

2008

ACTITUDES ANTE LA MUERTE 
EN EL ÁVILA DEL SIGLO XVII

INSTITUCIÓN
OIAN DUQUt DI ALBA

^DipulSnAvila V/ r-'?/
X¿0T&$X

bu
í'üSo.’^y í1'

é*l



ISBN: 978-84-96433-76-2
Depósito Legal: M-53.120-2008



A mi familia.
A mis amigos Javier, Pablo y Rafael.





ÍNDICE

PRESENTACIÓN 9

LA MUERTE: REALIDAD VIVA 1. 13

2.
25

EL TESTAMENTO: DOCUMENTO DE ÚLTIMA VOLUNTAD 3. 65

4.
77

5. 93

6.
107

7

LOS INTERCESORES, UNA AYUDA PARA SALVAR EL ALMA.
UN ESTUDIO DE DEVOCIONES

MUERTE ORDINARIA Y MUERTE EXTRAORDINARIA:
LAS EPIDEMIAS EN ÁVILA DURANTE EL SIGLO XVII.

4.1.
4.2.
4.3.
4.4.
4.5.

5.1.
5.2.

2.1.
2.2.

MARCO ESPACIAL  
LA MUERTE ORDINARIA
2.2.1. LA MUERTE ANUNCIADA
2.2.2. COMPAÑÍA A LA HORA DE MORIR 

95
102

29
34
38
41

80
86
87
89
91

DECLARACIONES DE FE
PROTESTACIÓN DE FE 
ENCOMENDACIÓN ....

EL SENTIMIENTO ANTE LA MUERTE DE LOS TESTADORES 
ABULENSES  

TEMIÉNDOME DE LA MUERTE  
A TODOS ES NATURAL  
NO HAY COSA MÁS CIERTA QUE EL MORIR  
LA HORA INCIERTA  
OTRAS FÓRMULAS UTILIZADAS



6.1. 110

6.2.

6.3.

7. 141

LA CARA SOCIAL DE LA MUERTE 1558.

9.

22510.

8

FUENTES.........
BIBLIOGRAFÍA

8.1.
8.2.
8.3.
8.4.

10.1.
10.2.
10.3.

MANDAS: OTRA FORMA DE GANAR EL CIELO
OBRAS PÍAS..............................................
REDENCIÓN DE CAUTIVOS....................
LUGARES SANTOS DE JERUSALEN.........

LA VIRGEN..........................................................................
6.1.1. NUESTRA SEÑORA DE SONSOLES Y NUESTRA

SEÑORA DE LA SOTERRAÑA..............................
SANTOS LOCALES............................................................
6.2.1. SANTA TERESA DE JESÚS.....................................
6.2.2. SAN VICENTE, SABINA Y CRISTETA...................
6.2.3. SAN SEGUNDO....................................................
6.2.4. OTROS SANTOS LOCALES...................................
OTROS INTERCESORES....................................................

EL DUELO................................................
EL LUTO....................................................
EL CORTEJO: LA MUERTE EN LA CALLE 
LUGAR DE SEPULTURA.........................

115
126
126
131
133
135
126

209
212
212
217
221

231
235
236

239
249

143
147
152

157
169
173
195

CONFESIÓN, VIÁTICO Y EXTREMAUNCIÓN
7.1. CONFESIÓN...........................................
7.2. RECIBIR EL VIÁTICO..............................
7.3. UNCIÓN DE ENFERMOS......................

LA LLAVE DEL DINERO EN EL CAMINO DE LA SALVACIÓN .... 207
9.1. MISAS: GRANDES PROTAGONISTAS DE LA SALVACIÓN 
DEL ALMA...............................................

9.1.1. TIPOS DE MISAS.............
9.1.1.1. TIEMPO CORTO
9.1.1.2. TIEMPO MEDIO.
9.1.1.3. TIEMPO LARGO



PRESENTACIÓN





1

11

Más allá del tono luctuoso que, por lo general, han revestido en la in
mensa mayoría de las culturas, el hecho en sí y la experiencia social de la 
muerte, con su inabarcable cortejo de costumbres, ritos y celebraciones, no 
cabe duda de que en torno a ese momento definitivo del existir humano se 
ha tejido un mundo de creencias y de comportamientos. Tanto como para 
poder trazar, más que un catálogo de los mismos, casi una verdadera «his
toria de las mentalidades» y de los modos de afrontar tan negativo aconteci
miento.

Juan Carlos Bermejo de la Cruz, profesor de enseñanza secundaria y 
autor de la presente publicación, ha querido asomarse a ese panorama cos
tumbrista y presentarnos cómo era «vivida la muerte» en un marco tempo
ral y espacial muy concreto: el Ávila del siglo XVII.

Para ello, y a fin de mostrarnos algunos de los aspectos privados y 
públicos más notorios de esa experiencia postrera de la vida, ha fijado su 
mirada en los documentos que mejor parecen reflejar todas sus facetas, 
personales y sociales: los testamentos de los abulenses de esa época. A 
través de ellos, se atisban los rasgos singulares de la sociedad de enton
ces, puesto que, las más de las veces, el deseo del testador era perpetuar 
el pequeño mundo (familiar, de valores, cultural, económico...) cons
truido por él en vida e impedir que se perdiera entre sus deudos o legíti
mos herederos.

Debido, entre otros motivos y circunstancias, a las epidemias, la sangría 
demográfica, las crisis económicas, etc., puede decirse que en el siglo XVII 
se compartía, sobre manera a nivel de vulgo, en general, una auténtica «cul
tura de la muerte». La literatura y el arte reflejaban de continuo y por do
quier esta preocupación transcendental, revestida, en la inmensa mayoría de 
los casos, por el tradicional costumbrismo religioso, entre el que se contaban, 
como parte decisiva, las mandas y encomiendas devotas y rituales (patrona
tos-fundaciones, capellanías, misas, rogativas, limosnas...), para asegurar los 
sufragios y las oraciones por las almas de los difuntos. Los numerosos textos 
aportados y estudiados por nuestro autor lo demuestran.



12

Agustín González González 
Presidente de la Diputación de Ávila

A través de sus cláusulas en las que se recogen las últimas voluntades de 
los testadores, los testamentos ofrecen la posibilidad de conocer más de 
cerca su mentalidad, sus creencias, su condición social y sus riquezas y 
bienes patrimoniales. Porque en los textos escritos nada escapaba a ese deseo 
postrero del testador, lo mismo los asuntos temporales y económicos legados 
en la herencia, que sus deseos más personales y religiosos (misas de sufra
gios, entierro, cortejo, duelo y luto, etc.).

Nuestro autor, sin embargo, se ha permitido documentar su indagación, 
ampliándola más allá de los fondos de nuestro Archivo Histórico Provincial, 
con una consulta directa de los archivos parroquiales y catedralicio y de las 
constituciones de diferentes cofradías abulenses. Por ello, junto a los impor
tantes datos de antropología socio-cultural extraídos, ha podido descifrar 
otros no menos interesantes de fenomenología religiosa de aquella socie
dad; por ejemplo, la identidad de los santos venerados con mayor devoción 
en la ciudad, las advocaciones marianas preferidas por los abulenses, las co
fradías dedicadas a piadosa obra de los enterramientos o los ruegos y man
das testamentarios más frecuentes de los finados.

En resumen, una panorámica singular de nuestro pasado, que Juan Car
los Bermejo ha sabido dibujar con trazo definido y con un caudal de datos 
y sugerencias sobrados de interés para un conocimiento directo de uno de 
los periodos más luminosos y fecundos de nuestra historia. Las páginas que 
siguen lo certifican.



LA MUERTE: REALIDAD VIVA1.





15

' BAUDOUIN, L. y BLONDEAU, D. La ética ante la muerte y el derecho a morir. Barce
lona, 1995.

2THOMAS, L. V. La muerte, una lectura cultural. Barcelona, 1991.
3 RAHNER, K. Sentido teológico de la Muerte. Barcelona, 1965.

La muerte ha sido, hasta hace 
muy poco tiempo, un tema intrata
ble en la sociedad occidental, ha 
sido un tabú.

Los hombres han intentado ol
vidarse de la muerte, han decidido 
darle la espalda y no enfrentarse a 
ella. En todo momento han que
rido librarse de lo «fatal» y de su 
destino mortal.

De este modo, en la sociedad 
actual se produce una peligrosa y 
negativa pérdida del sentido de la 
muerte, una pérdida de sentido 
que conlleva un deseo, que pasa 
de ser un posible objetivo a con
vertirse en un fin: «rechazar las 
fronteras de la muerte»'.

El hombre occidental no 
acepta la muerte como parte de la 
vida, como una fase más e ineludible de la existencia humana. Y es curioso, 
porque vivir es comenzar a morir, es ir dejando segundos atrás e ir perdiendo 
existencia sensible. Louise Vincent Thomas expone que: «todo ser viviente 
está destinado ineluctablemente desde su nacimiento a dejar de existir en 
un futuro incierto pero probablemente programado»2. Karl Rahner lo expone 
de forma más somera, pero con igual rotundidad: «Toda la vida humana está 
dominada por la muerte»3.



I

16

■' RUIZ, J., arcipreste de Hita. Libro de buen amor. Madrid, 1966.
5 SÁNCHEZ TALAVERA, F. Cancionero de Baena. Madrid, 1966.
'■ MANRIQUE, J. Poesías. Madrid, 1976.
7 MENA, J. de. Obras Completas. Madrid, 1994.
" ¿e Chansonnier Espagnol DTIerberay. Madrid, 1979.

El ser humano es determinado y lo es desde el mismo momento del na
cimiento, pues su camino, su andar, «acabará» con la muerte. La expresión 
somática del ser humano es temporal, momentánea y puntual. Somos, somá
ticamente hablando, instantes.

Ya Seneca apuntó que la vida no es más que la prolongación de la agonía 
de la muerte y para san Gregorio la misma vida es una muerte prolongada.

La literatura castellana ofrece reveladores ejemplos que nos asisten para 
reflexionar sobre este asunto. El primer autor que nos ilustra es el arcipreste 
de Hita que en su Libro de buen amor, comenta de la muerte: «en tu red 
presa toda cosa que nace»4.

Ya en el siglo XV, Ferrant Sánchez Talavera, en una composición dedicada 
al caballero Ruy Díaz de Mendoza, Mayordomo Mayor del Rey dice:

ca um es vida la que bevimos
pues que biviendo se viene llegando
la muerte cruel, esquiva5.

Posteriormente, el poeta Jorge Manrique lo expresa con un bellísimo 
símil al tratar las vidas de los hombres, como ríos que van a desembocar al 
mar, que sería la muerte:

Como los ríos que van a la mar
que es el morid,

También Juan de Mena, en el exordio de su coplas contra los pecados 
mortales, presenta la vida como una muerte que va penetrando furtivamente, 
señalando que la muerte no es una ruptura brutal7. Y en otras composiciones 
poéticas añade:

quieres muerte por vida
muriera quando nací

o en un texto, que sirve de inspiración a Francisco de Quevedo cuando dice:

la vida passada es parte
de la muerte advenidera

para acabar apuntando:

¿Quién no muere ante que muera?
ca la muerte no es morir
pues consiste en el bivir
mas es fin de la carrera8.



F

17

Algo más tarde Carcilaso de la Vega dice en un soneto: 

la muerte no viene, 
a quien no es vivo9.

Ya en el siglo XVII, Francisco de Quevedo lo expresa así: 

en el Hoy, Mañana y Ayer junto 
pañales y mortajas'0.

y que la muerte:

ha nacido a un tiempo con la vida".

''VEGA, Garcilasode la. Coplas, sonetos, canciones, elegías y églogas. Barcelona, 1985.
10 QUEVEDO, Francisco de. Poesías Completas. Madrid, 1995.
" QUEVEDO, Francisco de. Antología poética. Madrid, 1979.
En otras de sus creaciones poéticas sigue reflexionando sobre el tema y señala:

«¡Oh cuanto el hombre inadvertido yerra, // que en tierra teme que caerá la vida, // 
y no ve que en viviendo cayó en tierral»,

aunque aquí también expresa el temor que el hombre siente ante la muerte; en Ib., p 31.
En «signifícase la propia brevedad de la vida, sin pensar y con padecer salteada de la 

muerte» dice:
«Ya no es ayer, mañana no ha llegado, // hoy pasa y es, y fue, con movimiento // que 

a la muerte me lleva despeñado», en Ib., p. 37
Pero probablemente donde mejor expresa esta aparente antinomia en afirmar que la vida es 

muerte, sea en el verso del «amante agradecido a las lisonjas mentirosas de un sueño» que dice:
«y vi que con la vida estaba muerto», en Ib., p. 62.

Pero Francisco de Quevedo no sólo nos muestra en su poesía esta realidad, además la her
mana con la reflexión de la fugacidad de la vida, de la condición efímera de la existencia hu
mana. Esta profunda meditación la explícita en «descuido del divertido vivir a quien la muerte 
llega impensada», cuando declara:

«Vivir es caminar breve jornada, // y muerte viva es, Lico, nuestra vida, // ayer al frá
gil cuerpo amanecida, // cada instante en el cuerpo sepultada», en Ib., p. 38.

En «conoce las fuerzas del tiempo, y el ser ejecutivo cobrador de la muerte» apunta:
«¡Oh condición mortal! ¡Oh dura suerte! // ¡Que no puede querer vivir mañana, //sin 

la pensión de procurar mi muerte! // Cualquier instante de la vida humana // es nueva ejecu
ción, con que me advierte//cuan frágil es, cuan misera, cuan vana», en lb„ p. 19.

Pero la obra en la que Francisco de Quevedo se muestra más inspirado a la hora de tra
tar esta doble cuestión, es un «Que la vida es breve y fugitiva». En este soneto comienza ex
poniendo la brevedad de la vida y que esta no es más que muerte:

«Todo tras sí lo lleva el año breve // de la vida mortal»,
para unos versos después detallar que el hombre:

«antes que sepa andar a pie, se mueve // camino de la muerte, donde envío mi vida 
oscura».

En este poema Quevedo recurre a la fórmula, a la conocida metáfora, ya empleada por 
Jorge Manrique, del río, que es la vida que va a desembocar en el mar, que es la muerte:

«Pobre y turbio río // que negro mar con altas olas bebe».
Por fin, el poema termina con un sentimiento personal del autor:

«Todo corto momento, es paso largo // que doy, a mi pesar, en tal jomada», en Ib., p. 48.
Francisco de Quevedo no sólo trata estos asuntos en su obra poética o artística, sino que 

también el curioso lector los puede encontrar en su vida privada, concretamente en sus



18

I <r, h.ii.idi'.i.r. <!<• I.i iiHieitc, los .tutores <!<• "Arles Moriendi», también tra- 
i.iton <■•.!<■ u-in.i y así I t.ittr ist o Sanios autor del siglo XVII, en su tratado Pos- 
ttintrii.r, tli-l hiniiliii-, y liihintal

di< <• d<-l hombre;

Pili". r/esr/e e/ pmt/o (¡U<‘ liar (•,

Ih'V.l 1,1 liltli'llf />t)r f'tiía'T

\ r.< < aja 1, núm. 86, fot. 1.
\ l'.i i aja 20. núm. <<(', íol. I.
Ib.. tol. 2v.

Algo más adelante aíitma que el hombre nunca se aparta de la muerte, 
en < nanlo vive*. I n otra de sus obras, < oncretamente en Tarascas de Madrid, 
sigue tratando este asunto, aunque aquí da una vuelta de tuerca al tema al 
• •n< onliarnos < on un reproche al ser humano que «ha olvidado que nació 
para niniii . ". I’oslcriormenle, en el siglo XVIII Alfonso de Ligorio dice que 

la muerte toril' liar ¡a nosotros con más prisa que el más veloz corcel, y 
nosotros en lodo tiempo torremos a su encuentro, y a cada paso, a cada ins
tante nos at en amos a ella»''.

Por fin, deslar ai que en un sermón explicativo sobre la muerte de Lá
zaro, un leligioso ahulense ret uerda a sus oyentes «la fragilidad de nuestra 
vida, la brevedad e inr eilidumbre de nuestros días y la necesidad de estar 
siempie dispuesto para morir y dar cuentas a Dios»'5. En un segundo ser
món, el orador refiriéndose a ciertas reflexiones de san Cipriano, nos dice 
que lodos n.termos r on el cordel al cuello y por esto nos vamos acercando 
más a la hor< a r ada paso que riamos en esta vida»16, y algo más adelante 
anatle que: «r ada día, cada hora que vivimos nos acercamos más a la 
muelle»1 .

epístolas. Asi, en una < alta del ano I (> 15, se refiere a su vida diciendo, que no ha sido más, o 
que no es nía» que una sene de < ontinuas e inexorables muertes: «Hoy cuento yo cincuenta y 
tío-, anos, v en ellos rúenlo olios tantos entierros más. Mi infancia murió irrevocablemente; 
nimio nu niñez. nimio mi juventud, murió mi mocedad; ya también falleció mi edad varonil». 
M linal se piegunla <orno puede llamar vida a esta existencia y a la vejez que se le presenta, 
que no e> mas que el sepulr io de cinco vidas ya pasadas «¿Cómo llamo vida una vejez que es 
sepulr io donde yo piopio soy entierro de cinco difuntos que he vivido?».

Al linal. Iran< isco de Quevedo manifiesta una auténtica declaración de intenciones, 
i liando en un vetso apunta: amo la vida, r on saber que es muerte».

'' SANK 'S, I. < t/it.is soler tas, lomo I. Madrid, 1976.
" II) . p. 255.
" I Ir a )RI<' A. de. I’iep.u.h ion para la Muerte o consideraciones acerca de las verdades 

eternas r m.i n<x esana a los fíeles \ útil a los predicadores. Lugo, 1864. Algo más adelante in
siste sobiv este tema \ añade que: «caria paso que damos en el sendero de esta vida,insensi
blemente mis a< eta a la muerte . y «a cada hora, a cada instante nos acercamos al cadalso, es 
rio. ii se apirísima la ultima enfermedad que nos debe arrebatar de este mundo», en Ib., p. 51 
y sí



T

19

Para acabar con este aspecto de la muerte destacaría los bellos versos de 
Francisco Vitali, que recuerdan aquellos de Jorge Manrique:

Todos ¡oh mortal! advierte.
Vamos sin cesar huyendo,
Y como el agua corriendo 
Al mar de la amarga muerte'8.

y el pensamiento de Martín Heidegger al declarar que el individuo que acaba 
de llegar a la vida, está ya maduro para morir.

Sin duda, nada hay más «evidente, universal e invetitable que la muerte»19, 
pero a pesar de esta acertada e irrefutable sentencia, la muerte no es aceptada 
como un hecho vital y natural. La muerte es la finalidad natural del ser humano 
y este fenómeno es consustancial a la entidad, al género Plomo. L. V. Thomas 
dice que la muerte es «cotidiana, natural, aleatoria y universal»20.

La cotidianeidad es clara, la muerte se ve todos los días aunque en esta 
sociedad el mundo de los muertos y los moribundos intenta separarse de los 
vivos, se intenta aislar todo aquello que tiene que ver con la muerte y su en
torno. L. V. Thomas lo expresa de forma brillante al decir que el hombre uti
liza una «estrategia de ocultamiento: silenciar la muerte»21 e incluso 
maquillar u ocultar el cadáver. La muerte en la sociedad actual, claramente 
hedonista, se contrapone a todo aquello que se valora y que se defiende y te
niendo esto en cuenta es mejor y más fácil marginar la muerte que cambiar 
toda una estructura mental y toda una mentalidad social. Las palabras de 
Carnelius Castoriadis nos deben hacer reflexionar: «Toda cultura contempo
ránea en la civilización capitalista es un intento de huir de la muerte, olvi
darla, de decir que la muerte no existe, de prometer a la gente que vivirá 
más e incluso llegará a ser inmortal. Suprimir duelos, no visitar los cemen
terios, etc. Morir consistirá en una ilusión»22.

La muerte es también aleatoria, no se puede determinar, es imprevisible. 
Este es un rasgo de la muerte que al hombre actual le «subleva», le «son
roja». Ante este problema el hombre contemporáneo busca la ayuda de la 
ciencia, la colaboración de la tecnociencia. Pero la tecnociencia lo único 
que ofrece al hombre es la deshumanización de la muerte y del moribundo, 
uno de los grandes problemas de la sociedad actual. La muerte no se debe 
deshumanizar y, todavía menos, despersonalizar, desindividualizar, pues la 
«variedad de los moribundos es indudable»23.

18 VITALI, F. El mes de noviembre en sufragios de las benditas almas del Purgatorio. Ma
drid, 1863.

1,1 THOMAS, L.V. La muerte..., p. 9.
20 Ib., p. 22.
21 Ib., p. 57.
22 Entrevista en el diario ABC 28-12-1997, p. 39.
21 THOMAS, L. V. La muerte..., p. 65.



doreto dice con razón que la muerte no respeta ni la fortuna ni el poder» y

20

Jankélévitch en su obra titulada La Muerte, nos dice que la muerte es «in
clasificable, es el acontecimiento singular por excelencia, único en su gé
nero»24. Actualmente es patente e incluso «patética» la falta de solidaridad y 
de abandono del que son protagonistas nuestros moribundos. El nuevo lema 
de la sociedad actual es «alejar la muerte de la vida de los demás»25.

Por fin, la muerte es universal, no se detiene en consultar edades, sexo 
o posición social. La muerte es igualadora, es la realidad que acoge por igual 
al humilde que al poderoso, la muerte es la que da homogeneidad al ser hu
mano, la que al final procede con equidad con el hombre. Ya el arcipreste de 
Hita nos sitúa en el camino a recorrer cuando apunta:

Muerte a aquel que tú hieres arrástralo, cruel 
al bueno como al malo, al noble y al infiel, 
a todos los ¡guales por el mismo nivel; 
para ti reyes, papas, valen un cascabel.
No miras señorío, familia ni amistad
con todo el mundo tienes la misma enemistad26.

De esta forma, Miguel de Manara, en un soneto a la vida, dice que «de 
todos la muerte es acogida» y pone como ejemplo al rico, el pobre, el mo
narca, el pastor, el soldado, el letrado, el sabio, el necio, el religioso y el ofi
cial27. De este mismo parecer es Francisco Santos cuando escribe que en una 
ocasión, al tener un sueño, entró en un edificio en el que vio «infinitos se
pulcros en la tierra», sepulcros en los que se encontraban depositados los 
cuerpos de papas, cardenales, obispos, reyes, hombres armados, otro sinnú
mero de cuerpos amortajados en sábanas y hábitos y otros muchos en 
carnes y sin mortaja28, utilizando una estructura de alternancias (Papa, 
Emperador, Arzobispo, Caballero) que puede considerarse como rasgo 
fundamental en las Danzas de la Muerte, como género literario. El propio F. 
Santos pone en boca de la muerte estas palabras que ayudan a entender la 
universalidad de las mismas:

cetro y corona imperial, 
a mí me pagan tributo, 
pues mis leyes ejecuto 
con cualquier hombre mortal29.

En el siglo XVIII Alfonso de Ligorio recordaba aTeodoreto al escribir «Teo-

24 JANKELEVITCH, J. La mor. París, 1977.
25 BAUDOUIN, J. L. y BLONDEAU, D. La ética..., p. 47.
26 RUIZ, J., arcipreste de Hita. Libro..., Estrofas 1521-1522, p. 212-213.
27 B.A.E. LXV, p. 53.
2» SANTOS, F. Obras Selectas..., p. 361.
” Ib., p. 362.



21

30 LIGORIO, A. Preparación para..., p. 31.
31 Ib., p. 41.
32 Ib., p. 48.
33 GERAMB, M. I. de. La única cosa necesaria, o reflexiones, pensaminetos y oraciones 

para morir santament. Barcelona, 1856. Es interesante comprobar en este texto la utilización 
tan numerosa que se ha realizado de la metáfora, agua-río-mar, para tratar el asunto de la 
muerte. El propio Geramb haciendo uso de la poesía, prosigue con el tema:

«Más ¡ay! que las riquezas no aprovechan
Para aplacar la muerte, cuyos dardos
Hieren sin distinción al pobre, al rico.
Ni respetan la edad ni los dictados», en Ib., p. 61.

34 JIMÉNEZ MILLÁN, ). M. Dogma consolador o el rescate de las benditas ánimas del 
Purgatorio. Pamplona, 1905.

35 A.P.C. Caja 3, núm. 86b, íol. 1.

que «príncipe o vasallo, todo hombre tiene que ser víctima de la corrup
ción»30. Posteriormente, tras partircular reflexión, añade que «la sombra si
niestra de la muerte vela, oscurece y desprestigia todas las dignidades, sin 
excluir las de los coronados»31, y que el hombre, ya sea «noble o plebeyo, 
vasallo o rey, ha de presentar su cerniz para que la siegue la guadaña de la 
muerte»32.

El religioso María José de Geramb dice: «Morimos tocios...; vamos sin 
cesar a la tumba, lo mismo que las aguas que se pierden para no volver. 
En efecto, nos parecemos todos a las aguas corrientes. Por más distinción 
de que se vanaglorien los hombres, todos tienen el mismo origen, y un 
origen muy pobre. Sus años se empujan sucesivamente como las olas; no 
cesan de pasar; tanto, en fin, que después de haber hecho un poco más de 
ruido, y atravesado alguna poca más tierra los que unos que los otros, van 
todos juntos a reunirse en un abismo en el cual ya se reconocen ni prín
cipes, ni reyes, ni todas esas soberbias categorías que distinguen a los 
hombres»33.

Por fin, destacar una breve afirmación de Juan María Jiménez Millán, en 
la que dice que la muerte: «es la que sin rodeos de ninguna clase a todos 
habla en lenguaje corriente»34.

En los sermones de los religiosos también se puede constatar el tema 
de la universalidad de la muerte. Así, en un sermón predicado en Ávila, 
el orador califica a la muerte de «fuerza irrevocable», para a continua
ción hacer la siguiente reflexión «sin monarcas poderosos que hacéis 
temblar la tierra con vuestra presencia, ricos y poderosos del mundo que 
disfrutáis las delicias de la vida, sabios y literatos del mundo que os ima
gináis inmortales, pobres y necesitados que apenas conseguís un corto 
y grosero alimento, mujeres mundanas que engreídas con vuestra hermo
sura y adornos de vuestros cuerpos vivís olvidadas de tu mortalidad, di- 
gámenlo de una vez: todos vosotros que me oís y los que no me oyen y 
yo que os predico desapareceremos muy pronto de sobre la tierra»35.



22

Algo más adelante y para finalizar su reflexión sobre este tema apunta 
que «la muerte a nadie respeta, ni al rey ni al vasallo, ni al docto ni al 
ignorante, ni al rico ni al pobre, ni al robusto ni al débil, a todos iguala 
en la sepultura»36.

En otro sermón un religioso carmelita dice: «cuando llega la hora de la 
muerte todos ceden a su violencia, porque nadie la puede resistir..., cuando 
ha llegado el fin de la vida, la muerte a nadie espera ni un momento», para 
acabar añadiendo «sabemos que los hombres, aunque hayan sido poderosos, 
príncipes o monarcas, han muerto finalmente» y «de la muerte nadie escapa, 
ni el pobre ni el rico, ni el rey ni el Papa»37.

Esta forma de presentar la muerte procede de un concepto más amplio 
y genérico que es considerar la vida como un teatro, algo que ya realizaron 
los pitagóricos, estoicos y neoplatónicos. Pitágoras asimilaba la vida a unas 
fiestas según Sosícrates, Epicteto decía que el hombre es el actor de un drama 
dado que debía representar bien el personaje que se le había confiado. 
Séneca trata la vida como una comedia en sus Epístolas a Lucillo y Plotonio 
lo hace en las Eneadas. Pero es ahora, con el carácter barroco, cuando esta 
concepción del mundo y de la vida encuentra pleno apogeo. De esta forma 
vemos como lo expresa Francisco de Quevedo en una traducción versifi
cada titulada Epicteto y Focilides en español con consonantes:

No olvides que es comedia nuestra vida 
y teatro de farsa el mundo todo 
que muda el aparato por instantes, 
y que todos en él somos farsantes36.

Pero el ejemplo más significativo nos lo da Pedro Calderón de la Barca 
en su obra El gran teatro del Mundo, composición de marcado carácter ético 
y que se funde con la concepción de las postrimerías del hombre más orto
doxo del pensamiento católico. Así, Calderón pone en boca del Autor del 
Mundo, que no es otro que Dios, al hablar del pobre y del rey, una frase que 
explícita esta reflexión de la muerte como realidad igualadora: «Allí (en la 
muerte), igualaré a los dos»39. Algo después reafirma la anterior sentencia, 
cuando el pobre dice al rey que:

ya acabado su papel, 
en el vestuario ahora 
del sepulcro, iguales somos, 
lo que fuiste poco importa40,

,b Ib., p. 2.
’7 A.P.C. Caja 20, núm. 66, fols. 1v-3v.

QUEVEDO, F. de. Poesías..., p. 215.
10 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Cran Teatro del Mundo. Madrid, 1976.
40 Ib., versos 1.409-1.412, p. 84.



41 Ib., versos 1.421-1.422, p. 85.

23

cuando la Discreción aserta:

que en una pobre mortaja
no hay distinción de personas".

Por otra parte, la tecnociencia trae aparejado otro problema, el desen
lace previsto de la muerte. La tecnociencia ha conseguido prolongar la vida 
más allá de los propios límites de la naturaleza, haciendo que el desenlace 
«fatal» no se deje al azar. Este cambio lleva aparejado una reestructuración 
mental en el individuo, pues percibe que con los avances tecnológicos, mé
dicos, la muerte pasa de ser algo natural, como ya apunté, a convertirse en 
un fenómeno artificial.



■

I



2. MUERTE ORDINARIA Y MUERTE 
EXTRAORDINARIA: LAS EPIDEMIAS 
EN ÁVILA DURANTE EL SIGLO XVII





27

Cuadro 1 .-Número y porcentaje de testamentos

AÑOS 
I 600
1610

NÚMERO
75
27

PORCENTAJE
15,15 
5,68

El número de testamentos registrados en los años en los que se centra la 
investigación y la cantidad de maravedises recaudados por la parroquia de 
San Pedro en concepto de rompimiento de sepulturas sirven de base para tra
tar un tema muy interesante dentro de la muerte en el siglo XVII, la muerte 
ordinaria y la muerte extraordinaria.

Al estudiar el número de testamentos recogidos durante la investigación 
(475) llamaban poderosamente la atención las claras diferencias que exis
tían entre los años elegidos y, ante esta situación, se hizo necesario buscar 
una explicación válida y clara para dar respuesta a esta incógnita. Pero lo pri
mero es detallar el panorama que se presentó y que se concreta en el cua
dro número 1. Para comenzar, el año 1600 con un número elevadísimo de 
testamentos, en concreto 72 documentos, que supone el 1 5,15 por ciento del 
total de testamentos estudiados. Es el primer hito del siglo. A partir de ahí 
y hasta el año 1660 un número considerablemente menor con respecto al 
año 1 600 y que en el porcentaje nunca supera el 10 por ciento por año re
gistrado, siendo el año 1630, con un total de 45 documentos, con el 9,47 por 
ciento, en el que más testamentos se encuentran, y en el año 1610, con 27 
testamentos, y el 5,68 por ciento, en el que menos testamentos se documen
tan.

El segundo hito destacado es el año 1 660, en el que el número de tes
tamentos vuelve a aumentar de forma considerable al registrar 69 de ellos 
con casi el 15 por ciento del total de testamentos estudiados, en concreto el 
14,52 por ciento.

Una vez superada la década de los 60, en el año 1 670, se produce un 
nuevo descenso en el número de testamentos registrados en las notarías abu- 
lenses, descenso que es importante, pues se pasa a documentar 23 testamen
tos menos, o sea, 46, que supone el 9,68 por ciento del total.



AÑOS
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690
TOTAL

Cuadro 1 .-Número y porcentaje de testamentos (cont.)

NÚMERO 
38 
45 
37 
41 
69 
46 
64 
66 

475

PORCENTAJE 
8 

9,47 
7,78 
8,63 
14,52 
9,68 
13,47 
7,57 
100

Pero la situación vuelve a cambiar de forma radical en 1680 al regis
trarse un nuevo y significativo aumento en el número de testamentos, que su
pone el tercer hito en el siglo. El número exacto es de 64, de nuevo un 
porcentaje claramente por encima del 10 por ciento, exactamente el 13,47 
por ciento.

Por último, se produce un nuevo e importante descenso en el año 1 690, 
al registrar 18 testamentos menos, o sea, el 7,57 por ciento del total. Por 
tanto entre los años 1600, 1660 y 1680, se documentan más del 43 por 
ciento (43,14%) de los testamentos estudiados.

Por lo que se refiere a los rompimientos de sepulturas, después de un pri
mer y somero análisis se puede comprobar que parecían existir una serie de 
años en los que las cantidades recaudadas por la parroquia de San Pedro 
eran considerablemente más altas que en el resto de los años. Ante esta si
tuación, se realizó un segundo y detallado estudio que corrobora la primera 
impresión. De esta forma, se comprueba que desde el día diecinueve de 
agosto de 1598 hasta el día veinticuatro de junio de 1602 se produce una 
cumbre en el cobro de estos derechos. Tras unos años de normalidad, se pro
duce un nuevo aumento entre febrero de 1 615 y junio de 161 8, aunque en 
este caso no llega a lo ingresado entre 1598-1 602. Un nuevo pico se alcan
zará entre 1630 y febrero de 1632, pico que será más pronunciado que el 
alcanzado a principios de siglo. Después de algunos años sin grandes cifras, 
se llega a una nueva cresta entre los años 1 646 y 1653, destacando lo recau
dado entre marzo de 1676 y mayo de 1647. Algunos años después, junio de 
1660-diciembre de 1661, se produce un nuevo aumento, fenómeno que vol
verá a ocurrir entre los años 1665-1668, 1670-1672 y sobre todo entre 1676 y 
1685, años en los que se disparan los derechos de cobro por rompimiento de 
sepulturas. Por último, destacar un último hito entre los años 1693-1699.

Por tanto, en primer lugar se realizará un estudio sobre la situación en 
la que se encuentra la ciudad de Ávila durante el siglo XVII, después qué se 
entiende por muerte ordinaria, para terminar estudiando qué se entiende por 

28



EL MARCO ESPACIAL2.1

el siglo

29

muerte extraordinaria y cuáles fueron los periodos en los que se se mani
festó y se desarrolló durante el siglo XVII abulense.

42 TAPIA, S. de. «Las fuentes demográficas y el potencial humano de Ávila en 
XVI». Cuadernos Abulenses, 4 (1984), pp. 31-87.

41 Ib., p. 73.
44 VV. AA. Historia de Segovia. Segovia, 1987.
45 A.H.P.Av. AA. CC. L. 28, fol. 108; L. 29, fol. 213; L. 31,fols. 106 y 334; L. 32, fois. 49 y 230v.
40 BERMEJO DE LA CRUZ, J. C. «Moriscos abulenses que lograron evitar la expulsión». 

Cuadernos Abulenses, 23 (1995), pp. 159-197.

La crisis demográfica que sufrió la Península en el siglo XVII tuvo en la 
ciudad de Ávila uno de sus mayores y más dramáticos ejemplos.

La ciudad de Ávila en la primera mitad del siglo XVI tuvo un ascenso po- 
blacional escalonado, para llegar a la plenitud demográfica en la segunda 
mitad del siglo, y a su mayor auge demográfico en el bienio 1572-1573. La 
llegada de los moriscos granadinos parece ser la causa más clara, aunque Se
rafín de Tapia dice que: «hay que pensar que Ávila tuvo que recibir esos años 
no sólo el refuerzo de los moriscos sino de otros inmigrantes»42. A partir de 
estos años, la población abulense comenzó a descender, aunque lo hizo a 
ritmo lento, siendo su límite más bajo, anterior a la peste que comenzó en 
el año 1597, el año 1591 a causa de los malas cosechas43.

Pero el inicio del gran descenso demográfico abulense se inició en el 
año 1597, con la epidemia de peste que llegó del norte de Europa y que 
penetró en el Península Ibérica por Cantabria. Esta epidemia que duró hasta 
el año 1602 afectó de manera muy importante a la ciudad de Ávila, al igual 
que le ocurrió al resto de ciudades castellanas como, por ejemplo, Segovia 
que se vio «azotada por la peste y comienza a notar los primeros signos de 
una decadencia iniciada años antes»44.

Junto a esta epidemia, en estos primeros años del siglo XVII, se produ
jeron malas cosechas debido a sequías o excesos de precipitaciones que 
afectaron a los campos circudantes, los campos del Valle Amblés, destacando 
las sequías de los años 1 607-1609 y 1614-1 6174S.

Otra causa del descenso demográfico que afectó a la ciudad abulense, fue 
la expulsión de la minoría morisca , y que llevó al consistorio abulense a tratar 
el asunto de forma urgente, pues era «mui necesario al bien desta República tra
tar, que por causa de haber salido della tantas casas de moriscos y convertidos 
en virtud de los Vandos Reales que tratan sobre su expulsión, queda mui car
gada de servicios y alcavalas y mui falta de becinos que los puedan pagar, y será 
bien acudir al remedio antes que los pocos vezinos que an quedado no po
diendo pagar los dichos servicios y alcavalas se vaian a otras partes»46 e incluso



se trató el pedir al Rey aliviara a la ciudad «de los servicios y alcavalas en rra- 
qón de la espulsión que sea echo en esta ciudad de los moriscos en rraqón de 
ser los que más contribuían en estos servicios»17. El cronista abulense Gil Gon
zález Dávila nos dice sobre este asunto que los moriscos eran «traydores, ene
migos de la Fe, de la salud y bien público, en el exterior christianos, por 
el miedo de la pena, y en lo secreto del alma discípulos de Mahoma»48. Para 
demostrar la falsedad de esta minoría nos dice sobre ella que es «su inclinación 
torcida, y ser en las cosas de la iglesia, y en las costumbres christianas rudíssi- 
mos, nos dándose por vencidos con los favores de sus Príncipes, ni obligados 
con la doctrina de sus Prelados y obispos, manifestando algunas veces con las 
armas su inobediencia secreta»49. Ante esta situación, para el cronista la reac
ción del rey no podría ser otra que «la hora de su castigo final..., sacando de sus 
reynos gran multitud desta gente»50.

Junto a esto, hay que añadir que en el primer cuarto del siglo XVII, al que 
Tapia califica de descenso acelerado, se produjeron otros hechos que fueron 
causa de este descenso demográfico, destacando, entre otros, la progresiva 
desaparición del tejido industrial y el aumento de la presión fiscal.

Durante el resto del siglo la población de la ciudad abulense sufrió un 
considerable estancamiento, aunque salpicada de descensos poblacionales, 
como fueron los que se produjeron por la epidemia de los años 1 659-1662, 
las levas que se realizaron para la guerra de Cataluña en la década de los 
cuarenta, la creciente emigración a las Indias, la constante y continua crisis 
de la producción textil y los frecuentes desastres meteorológicos.

Por último, se produjo un nuevo y fuerte desastre demográfico con la 
epidemia de los años 1 676-1 685, que llegó a la ciudad de Ávila cortando y 
anulando toda esperanza de recuperación demográfica.

Pero Ávila no sólo notó a nivel demográfico la crisis del siglo XVII, de igual 
forma la sufrió en el aspecto económico, sobre todo a nivel industrial y agrícola. 
La industria textil, que en la segunda mitad del siglo XVI ocupó al 63,2 por ciento 
de los vecinos con profesión51, sufrió en este siglo XVII un descenso enorme, al 
tratarse de una manufactura de escasa calidad en los tejidos y deficitaria en lo eco
nómico. Aparte de esto, el sistema gremial, tan rígido e intervencionista, no per
mitió, ni favoreció la competencia, ni el desarrollo tecnológico. Además el 
descenso de población ayudó a que creciera la crisis de la industria.

Junto a la industria, el campo sufrió la crisis de forma análoga, crisis qúe 
fue causada por el descenso demográfico que conllevó la reducción de

47 Ib., p. 1 70,
48 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de Ávila y 

vidas de sus hombres ilustres. Ávila, 1981.
4'' Ibídem.
50 Ibídem.
51 TAPIA, S. de. «Estructura ocupacional de Ávila en el siglo XVI», Cuadernos Abulenses, 

4, pp. 201-221.

30



31

producción, el fuerte aumento de los precios de arrendamiento de la tierra, 
las continuas malas cosechas y la subida de impuestos. Además la marcha a 
la Corte de numerosos nobles abulenses tuvo como consecuencia la marcha 
de los beneficios de la urbe abulense y el desinterés por la producción.

Ante esta situación, fuerte caída demográfica y crisis económica, la 
ciudad de Ávila entró en un grave proceso de decadencia. Esta decadencia 
tuvo su mejor ejemplo en el aspecto urbanístico de la ciudad. Ávila se divi
día en seis cuadrillas, tres que se encontraban situadas en el centro de la 
ciudad, San Juan, San Esteban y San Pedro, y otras tres que se localizaban en 
los arrabales, San Andrés, La Trinidad y San Nicolás. Durante el siglo XVII, la 
despoblación fue dejando una gran cantidad de inmuebles vacíos, sobre todo 
en los barrios de los arrabales, mientras que «los permisos para construir decaen 
de forma alarmante e incluso se sustituyen por solicitudes de derribo»52.

El consistorio abulense, comprendiendo el problema, prohibió el día cinco 
de mayo de mil seiscientos quince, que se derribaran casas, bajo la pena de 
20.000 maravedises53. Meses más tarde se ratificó este medida, e incluso se 
acordó «se suplique a los señores Corregidor y Alcalde Mayor manden se aga 
diligencia en saber que casas se desazen en esta ciudad y sus arrabales y se 
castigue a los que los descieran, y de aquí adelante no se admitan ni traigan pe
ticiones a la ciudad en rayón de perdise licencia para desazer casas»54.

Pero estas disposiciones no dieron el resultado deseado y la constante 
sangría demográfica que la ciudad sufrió en posteriores años trae como con
secuencia que las solicitudes de derribo de inmuebles vuelvan a tratarse en 
el Ayuntamiento, sobre todo en la década de los treinta.

Estas solicitudes de derribo fueron aceptadas y aprobadas, aunque en 
su gran mayoría con la condición de que los despojos de las viviendas de
rruidas fueran utilizados por los propietarios para reparar otras viviendas. De 
hecho, la documentación municipal especifica que los propietarios de estas 
casas ruinosas y que se iban a derruir, debían dar «fianza de que su despojo 
serbirá para el reparo de sus principales»55. Incluso algunas solicitudes espe
cificaban en sus demandas que los despojos servirían para el reparo de otros 
inmuebles, caso de Domingo Rodríguez, al que se dio licencia para que «li
bremente desaga la casa sobre que an declarado los alarifes, al barrio de San 
Nicolás, dando... fianqa de que el despojo della serbirá para el reparo de las 
cinco casas que dice su petición»56.

Fue tal el problema del estado ruinoso de las viviendas que los despo
jos eran robados y para evitar el perjuicio que se ocasionaba a los propieta
rios, el Concejo facilitó los derribos, caso de las casas de Francisco de

52 BERMEJO, J. C. «Moriscos abulenses..., pp. 170-1 71.
” Ib., p. 171.
54 Ibídem.
” A.H.P.Av. AA.CC. L. 34, fol. 331.
56 Ibídem.



I

32

Quiñones al que se dio permiso para que pudiera «quitar sus despojos y po
nerlos en cobro, y valerse dellos, y escussas no se les urten»57.

Pero no sólo se aprecia la decadencia de la ciudad por la existencia de 
estos permisos de derribo, también se puede advertir en el deplorable estado 
en el que se hallaban diferentes edificios públicos de la ciudad. Entre estos 
destaca las condiciones en las que se encontraba la Cárcel Real. En sesión 
consistorial de fecha dieciséis de abril de 1630, el Corregidor don Juan 
Hurtado Salcedo propuso «se aderece y repare la Cárcel Real», pues según 
el propio don Juan estaba «muy flaca y que se quiere caer», con el consi
guiente peligro «de que los presos agan fuga abiendo como ay muchos ladro
nes y personas condenadas a muerte». De hecho, el alcaide de la cárcel pidió 
en varias ocasiones, «con ciertas protestas», la reparación urgente de la 
misma. El problema que causaron los reiterados reproches del alcaide surgió 
porque la tierra de Ávila, por un lado, y la ciudad de Ávila, por otro, no es
taban por la labor de ejecutar dicha reparación, al existir un pleito abierto 
para determinar a quién correspondía costear las obras de restauración. Ante 
esta delicada situación, el corregidor abulense ordenó a los litigantes que lle
garan a un acuerdo antes del día veinte de dicho mes de abril, a lo que con
testó la ciudad de Ávila que «nunca le a tocado el rreparo de la dicha cárcel», 
y el Procurador de la Tierra que el pleito estaba en la «Real Chancillería», y 
«asta que los señores della lo determinen no le pase perjuicio»58. La cosa 
quedó ahí, sin ninguna clase de solución, y así, más de un año después, el 
Corregidor volvió a tratar en reunión consistorial «la gran necesidad que tiene 
la Cárcel Real de reparo», pues se encontraba en tan desastroso y ruinoso es
tado que «se an ydo algunos presos della». Por tanto, la situación había em
peorado ostensiblemente, por lo que la Tierra de Ávila decidió aportar mil 
reales para la reparación de la prisión, dinero que en la propia documentan- 
ción consistorial se considera «poca cantidad para el dicho rreparo», por lo 
que se necesitó la ayuda de la Ciudad, que acordó entregar «para el dicho re
paro mil pinos»59. Por fin, la reparación tuvo lugar, aunque los problemas de 
la financiación de la obra no se solucionaron hasta el año 163460.

Otro de los edificios públicos que hubo de repararse fue el propio Ayun
tamiento. El día dieciocho de septiembre de 1632 se aprobó inspeccionar «el 
daño que tienen las maderas deste ayuntamiento y el reparo que se puede 
acer»01. Más de dos años después se aprobó una demanda en que se pedía 
«se repare la cassa de el ayuntamiento, lo que tiene nezesidad»62, y en el

57 lb„ L. 35, fol. 285v.
58 Ib., L. 34, fol. 44v.
59 Ib., fol. 331 v.
“Ib., fols. 197vy 199.
<•' Ib., L. 34, fol. 121v.
62 Ib., L. 34, fol. 245. 11 de noviembre de 1634.



r

33

año 1634, al haber empeorado el estado del edificio, se resolvió «reparar las 
cassas del Consistorio o por el mucho peligro que tiene»63.

Otros inmuebles públicos que tuvieron que repararse fueron: la casa del 
peso de la harina, haciéndose «un rreparo que tiene nezesidad, y se ponga 
de modo que esté seguro»61; el pozo de la nieve65; la casa del pescado «se 
la haga reparar de lo nezesario»66, y que varios años después «se an enpen- 
gado a undir un pedago dello y que convendría desacerlo para con ello re
parar lo demás de las cassa»67; la albóndiga que llevaba varios años en mal 
estado y que en el año 1638 se aprobó «se haga rreparar por el daño que se 
sigue de su dilazión»68; el alcázar y fortaleza real, que en el año 1 639 se or
denó «se rrepare..., por estar muy mal parada»69; y el matadero70.

Aparte de los edificios públicos, también son numerosas las noticias de 
reparaciones de otro tipo de construcciones comunales que se encontraban 
en ruinas. Es el caso de las fuentes de la ciudad, que en el año 1 635 estaban 
«muy mal paradas y nezesitan un gran reparo», reparaciones que eran cos
tosas, existiendo el problema añadido de que la renta de fuentes era escasa 
y difícil de cobrar, por lo que el Consistorio tuvo la necesidad de tomar pres
tados trescientos reales71.

Otras de las reparaciones que hubo la necesidad de hacer fueron las de 
los puentes de la ciudad, que además de encontrarse en malas condicio
nes, sufrieron considerables desperfectos a causa de las crecidas de los ríos, 
originadas por las abundantes precipitaciones que hubo en el año 1639. El 
consistorio abulense, reunido el día veintitrés de julio, trató sobre una 
Provisión Real que exhortaba al dicho Consistorio a reparar, lo antes posi
ble, los puentes, pues si no se prevenía el «remedio rreparo dellos, sobre- 
biniendo las aguas del yubierno sería ymposible conseguirse el rreparo 
dellos»72. Además, se informaba que se habían empezado a detectar daños 
en «la puente mayor questara en los arrabales» y si no se reparaban «se un- 
diría todo el arco»73.

Por último, destacar que hubieron de ser reparados inmuebles que per
tenecían al Ayuntamiento7'; cruces como la de la cuesta Real del Rastro75;

63 Ib., fol. 353v. 22 de septiembre de 1635.
M Ib., fol. 102v. 10 de septiembre de 1633.
65 Ib., fol. 2545v. 5 de diciembre de 1634.
“ Ib., fol. 281.7 de febrero de 1635.
67 Ib., L. 48, fol. 10v. 1 de febrero de 1650.
68 Ib., L. 37, fol. 164. 19 de enero de 1638.
69 Ib., L. 38, fol. 22. 22 de febrero de 1639.
70 Ib., L. 47, fol. 99 30 de noviembre de 1649.
71 Ib., L. 35, fol. 228. 27 de marzo de 1635.
72 Ib., L. 38, fol. 85.
71 La reparación de este puente contó con un presupuesto de veinte mil ducados, en Ibídem.
74 Ib., L. 35, fol. 306v y fols. 20 y 31 v.
75 Ib., L. 34, fol. 387v.



34

La muerte ordinaria es aquella que sucede de forma o por causa natu
ral, aunque ya se ha dicho que toda muerte es un fenómeno natural; o sea, 
por finamiento lógico del ciclo vital del individuo o por patologías individua
les de la persona, siendo la más explícita aquella que se produce por enfer
medades infecciosas.

La muerte llega en el momento más inesperado, cuando menos lo piensa 
o lo cree el hombre, aunque el aviso más usual «suele ser tal vez la enferme
dad»82. El moribundo, aquella persona que está ineluctablemente a las puer
tas de la muerte, siente el momento en que le es forzoso cruzar el umbral de 
la misma.

La premonición de la muerte parece un fenómeno indubitable en el úl
timo suspiro de la vida del moribundo. Louis Vincent Thomas apunta sobre 
este asunto que las sociedades «han sabido siempre identificar los signos que 
anuncian la muerte»83. Estos signos premonitorios de la muerte son más evi
dentes cuando se producen hechos insólitos o coincidencias fortuitas. Este 
presentimiento de la muerte es también tratado por Philipe Aries, destacando 
que el carácter esencial de la muerte común, «normal», «es que deja tiempo 
para el aviso»84. Posteriormente añade que «sólo el moribundo mide el 
tiempo que le queda»85, que es cada uno el que reconoce y el que percibe

78 Ib., fol. 320v.
77 Ib., L. 48, fol. 83.
78 Ib., L. 35, fol. 316.
” Ib., fol. 330v.
80 Ib., fol. 332.
81 Ib., fol. 355.
82 SANTOS, F. Obras..., p. 255.
8‘THOMAS, L.V. La muerte..., pp. 66-67.
84 ARIES, P El hombre anle la muerte. Madrid, 1983.
85 Ib., p. 14.

calles y caminos, como el que conducía al monasterio de Nuestra Señora de 
Sonsoles, que «está muy mal tratado»76; corrales; casas particulares sobre las 
que, en el año 1650, el regidor don Juan Vela del Águila comunica que «al
gunas cassas de particulares necesitan de precissos reparos»77; y reparacio
nes y obras en diversos conventos de la ciudad, como sucedió en el 
monasterio de Santa Teresa78, en el de Gracia79, en el de la Encarnación80, o 
en el de los Jesuítas8'.

Por tanto, esta era la situación demográfica y urbanística de la ciudad de 
Ávila en el siglo XVII, una ciudad en continua decadencia demográfica y 
económica. Otra cosa muy distinta fue su vitalidad ideológica, de la que se 
obtienen interesantes casos y conclusiones en las siguientes páginas.

2.2. LA MUERTE ORDINARIA



r

ESPERANZA
Aceptación

Cólera
Negación

35

la sensación que expresa la muerte al llegar, que sólo el moribundo es el que 
en un momento dado tiene la certeza de su propia muerte.

Para Thomas este estado de muerte inminente (EMI) tiene su momento 
cumbre cuando el moribundo «advierte ciertos indicios y, más aún, el com
portamiento de quienes le rodean», con lo que la premonición, además de 
tener un carácter personal e individual, consigue ser participativa y conver
tirse en grupal y colectiva, según la psicología actual, socializada.

Toda esta «vivencia dramática» ha sido estudiada y esquematizada por 
Kubler-Ross en su obra Les derniers instants de la vie y presentada como 
sigue:

86 Poema de Fernán González. Edición de Emilio Alarcos Llorach. Madrid, 1967. Estrofa 
322, p. 63. En esta misma obra, encuentro otro ejemplo de muerte preconizada, cuando en la 
batalla en el vado del Ebro el conde don Fernando exclama en voz alta «¡Santa María, val!», 
en Ib., estrofas 374-377, pp. 71-71v.

87 Leyendas épicas españolas. Madrid, 1967.

Esta premonición de la muerte se ve reflejada en la literatura y en las 
crónicas castellanas. Por lo que se refiere a la literatura son numerosas las 
obras que nos trasladan esta realidad.

El primer ejemplo se encuentra en «El poema de Fernán González», 
cuando en la batalla de la Era Degollada, que enfrentó a castellanos y nava
rros, el rey navarro don Sancho, después de embestir reciamente y luchar con 
denuedo con el conde de Castilla, al recibir una «mala herida» de este «com
prendió que del golpe iba a perder la vida», cosa que ocurrió al instante y que 
se ve reflejada diciendo: «y al instante, del cuerpo el alma fue salida»86.

En la leyenda del cerco de Zamora, el rey don Sancho es atacado y he
rido a traición por Vellido Adolfo. Estando en agonía, el conde don García 
de Cabra recomienda al rey que interceda por el bienestar de su alma y el rey, 
sintiendo la muerte llegar, le dice: «bendito seáis, conde, por haberme ha
blado con tanta franqueza. Ya comprendo que muero»87.

Los romances son otra fuente imprescindible para dar luz a este tema. En 
«El romance del conde Benalmenique», procedente de un poema provenzal 
titulado «Aimeri», el protagonista siente que su vida se le escapa y le dice a 
su pesarosa y afligida esposa:

Depresión
Regateo



36

no dedes por mí, señora // tan sólo un maravedí 
heridas tengo de muerte, //de ellas no puedo guarir. 
Adiós, adiós, la condesa, //que ya me mandar ir de aquí88.

En «El romance de don Tristán de Leonís y de la reina Iseo, que tanto 
amor se guardaron», don Tristán, que ha sido herido de una lanzada por los 
celos del rey, su tío, se queja amargamente de la tardanza de su amada al ver 
que su muerte está cercana, y el romance nos lo canta diciendo:

Mal se queja don Tristán
que la muerte le aquejaba89.

Por último, destacar «El romance de la muerte ocultada», cuando, a la 
vuelta de una jornada de caza, don Pedro le dice a su madre:

¡mala caza es la que traigo:
la Muerte en mi compañía90 .

Pero no sólo en los poemas épicos o en los romances encontraremos 
claros y bellos ejemplos del anuncio de la muerte al hombre, y así don Juan 
Manuel en El conde Lucanor, concretamente en «de los que dixo un geno- 
vés a su alma quando ovo de morir», pone en boca de un genovés, muy rico 
y enfermo de gravedad, las siguientes palabras: «alma, yo beo que tú te quie
res partir de mí»9'.

También en las obras del marqués de Santillana se ve la muerte presa
giada. El noble de Santillana nos dice en «querella de amor» que:

su cantar ya nos sonava
como d'ante, nin s'oia;
manifiesto se veía
que la muerte a él quexava92.

En el siglo XVII, Calderón de la Barca en su obra El príncipe constante 
nos da otro ejemplo de muerte advertida. Así en la escena séptima de la ter
cera jornada pone en boca del infante don Fernando los siguiente anuncios 
de su muerte:

bien sé que he de morir
de esta enfermedad que turba
mis sentimientos, que mis miembros

b" El romancero viejo. Madrid, 1980, versos 19-21, p. 214.
MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor nueva de Romances viejo. Madrid, 1968.

'«Ib., p. 261.
” JUAN MANUEL, Don. El conde Lucanor. Madrid, 1968.
’2 LÓPEZ DE MENDOZA, í., marqués de Santillana. Canciones y decires. Madrid, 1968. 

Versos 72-75. El propio marqués nos canta en una de sus composiciones:
«ya del todo desfallece
con pesar mi triste vida», en Ib., versos 1-2, p. 213.



37

discurre helada y caduca
bien sé que herido de muerte
estoy, porque no pronuncia 
voz la lengua, cuyo aliento 
no sea una espada aguda 
bien sé al fin que soy mortal ”,

repitiéndose, nuevamente, los síntomas biológicos que aparecen refle
jados en la muerte del caballero Durandarte.

Por fin, destacar lo que Miguel de Cervantes apunta en su novela El ce
loso extremeño, cuando el esposo de doña Leonora dice: «siento no sé qué 
en el corazón, que me da grandísima fatiga, y tengo que brevemente se ha 
de quitar la vida»94. Y algo más adelante lo ratifica al decir: «serán bien bre
ves» sus días y se le van «acortando los pasos de la vida»95.

Y como no citar lo que el propio Cervantes reseña en El Quijote, cuando 
muere don Alonso Quijano, quien dándose cuenta de su suerte dice a su so
brina «yo me siento, sobrina, a punto de muerte»96, para luego, algo más tarde, 
comentar a sus amigos «yo, señores, siento que me voy muriendo a toda 
prisa»97.

Dejando la literatura a un lado, aunque sólo por el momento, apuntar 
que también las crónicas y las biografías nos dan ejemplos interesantes y di
dácticos de muerte advertida. Así le sucedió al obispo abulense fray Fernando 
deTalavera en el año 1507, que, según, el cronista Gil González Dávila, dio 
su alma al Señor «después de aver cantado algunos salmos, por la esperanza 
de su buen acabamiento»98, claro síntoma que nos muestra el presagio que 
tuvo de su pronta defunción, lo que sucedió al poco tiempo. El mismo cro
nista, más adelante, nos cuenta la premonición que sintió la venerable María 
Díaz, mujer que dedicó su vida a la oración y a la penitencia. De esta ma
nera, nos dice que Dios le mandó una enfermedad que le duro cinco días y 
que cuando se acercaba a su fin «reconoció iba llegando aquella dichosa 
hora que es la que llama a morir»99. Un último ejemplo, que nos ofrece

” Algo más tarde, en la escena octava de la misma jornada, vuelve a sentir la llegada de 
la muerte y le dice a su amigo don Juan:

«Amigo leal
tarde llegas, que mi mal
es ya mortal»

y añade «Amigos, a mi fin llego», en CALDERÓN DE LA BARCA, P. El Príncipe constante. 
Madrid, 1982.

94 CERVANTES, M. de. Novelas Ejemplares. Madrid, 1965.
95 Ib., p. 168.
90 CERVANTES, M. de. El Ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha. Madrid, 1987.
97 Ib., p. 591.
98 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro eclesiástico..., p. 110.
99 Ib., p. 123.



38

Dávila, es la premonición que sintió la reina doña Isabel de Borbón, esposa 
del rey Felipe IV, la cual «assegurada de la hora postrera de su vida, dispuso 
con grande acuerdo de lo perteneciente a la salud de su alma»’00.

En la biografía de Francisco deYepes, hermano del famoso santo carme
litano abulense Juan de la Cruz, encuentro el presagio que tuvo Francisco de 
su muerte. De esta forma, Francisco deYepes «se sintió cercano a su muerte» 
y ante este presagio de su próximo fin y muerte «comenzó aparejar para la 
partida y a tratar de las cosas de su alma»10'.

Otra mujer abulense, religiosa en el convento de Santa Ana desde el 
año 1582, gran sierva de Dios y austera penitente, de nombre María Vela, 
presintió con total certeza su inevitable muerte. Su biógrafo nos dice que 
la susodicha «por una paz y gozo interior extraordinario, que sentía con 
frecuencia, y muy vivos presentimientos de que ya estaba cercano el fin 
de sus trabajos» advirtió que con presteza iría a gozar de la vida junto a 
Dios ,03.

Vicente Rodríguez Valencia en su Perfil moral de Isabel la Católica nos 
cuenta que, enferma la reina Isabel, don Fernando mandó celebrar misas por 
la salud de su esposa, pero la propia reina, advirtiendo su cercana muerte, 
manifiesta «se deje de orar por su salud, porque ya Dios ha dispuesto de su 
vida» y por lo tanto que esas misas se gasten por su alma103.

Y por supuesto, no puedo olvidar, no puedo dejar de reseñar, el presen
timiento que tuvo la santa madre Teresa de Ávila, que, sintiendo llegar la 
hora de su muerte, le dice a la enfermera que se ocupaba de ella durante su 
enfermedad: «hija, la hora de mi muerte es llegada»104. Aunque las palabras 
más tiernas y más hermosas son las que pronuncia a su Amado y que dicen: 
«¡Oh, Señor y Esposo mío! ¡Ya es llegada la hora tan deseada! ¡Tiempo es ya 
de que nos veamos... y es hora de caminar...!»105.

IOU ib., p. 138.
101 VELASCO, J. de. Vida, virtudes y muerte del venerable varón Francisco de Yepes. Sa

lamanca, 1992.
,02 ESTEBAN, F. Venerable María Vela, 1651-1617. Ávila, 1986.
101 RODRÍGUEZ VALENCIA, V. Perfil moral de Isabel la Católica. Burgos, 1975.
,(M CRISÓGOMO, P. Vida deSanta Teresa. Madrid, 1980.
105 MIRANDA, E. Teresa de Jesús. Ávila, 1984.
106 ARIES, P. La muerte..., p. 14.

2.2.1 La muerte anunciada

Como ya se dijo al comienzo de este capítulo, la premonición de la 
muerte es más evidente, tiene más seguridad, cuando se producen hechos in
sólitos, cuando el moribundo tiene visiones que le anuncian su próximo fin. 
Philipe Aries dice que estos anuncios y visiones que «algunos presentimien
tos tenían carácter marivolloso»106 e incluso apunta que «la muerte se



»,

p. 235.

39

107 Ib., p. 15.
108 Leyendas épicas..., p. 141.
109 MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor nueva.
"° Ib., p. 65.

LEÓN, Fray Luis de. Poesías. Barcelona, 1980.
1,2 VELASCO, J. de. Vida, virtudes..., p. 288.

hiciera anunciar era un fenómeno absolutamente natural, incluso cuando 
iba acompañada de prodigios»107.

La literatura nos ofrece ejemplos significativos que nos ayudan a mostrar 
este aspecto de la muerte anunciada. El primero se encuentra en la leyenda 
Las mocedades del Cid, cuando al Cid se le aparece san Lázaro y le dice: 
«morirás en tu cama, lleno de gloria»108.

En El romance de la historia del Cid, el mismo protagonista ve comuni
cada, en esta ocasión, su muerte por medio del apóstol Pedro: «vino a él en 
visión el apóstol San Pedro a predecirle que en breve moriría». Quién mejor 
que el sucesor de Jesús para anunciar la muerte y la «gloria eterna»10'’, ya 
predicha por san Lázaro, a tan insigne y cristianísimo héroe.

En El romance del Rey Rodrigo, concretamente en el séptimo romance, el 
Rey pide a un ermitaño que le escuche en confesión porque «finar me quería». 
El ermitaño está dispuesto a confesarle pero no a absolverle y de pronto, una 
voz celestial dirigiéndose al propio ermitaño, le ordena que le absuelva:

absuélvelo, confesor,
absuélvelo por tu vida
y date la penitencia
en su sepultura misma"0.

Sobre el rey Rodrigo, Fray Luis de León en su poesía «Profecía del Tajo 
escribe que el río Tajo le profetiza al rey en su futura muerte al decir:

Y tú, Betis divino,
de sangre ajena y tuya amancillado, 
darás al mar vecino'11.

Las biografías de personajes abulenses son las siguientes obras utilizadas 
para mostrar el anuncio, a través de las visiones, de la muerte. Francisco de 
Yepes una vez que advirtió que moría, cosa que ya expuse, avisó a «algunas 
personas de cómo el Señor le avía dicho que avía de morir» de la enferme
dad que le apresaba, y que además le advirtió que sería antes de la festividad 
de la Concepción de María, algo que, según su biógrafo, sucedió «porque 
pocos días después que murió cayó la festividad de la Virgen»112.

También la venerable María Vela tuvo aviso celestial, «lo oía muy clara
mente en su alma», del momento en que moriría, y así oyó decir al Señor: 
«si te di la palabra que serías en adelante mi esposa con abrazo más



40

1,5 ESTEBAN, F. Venerable..., p. 95.
"4ARIÉS, P. La muerte..., p. 16.

SAN JOSÉ, J. de. Historia del venerable padre fray luán de la Cruz. Salamanca, 1993.
Ib., L.VII, C. 11, n°. 3.

"• Ib.. L. VIII, C. 12. n°. 2, 4 y 7.

apretado, ya te la he cumplido, sino que el abrazo ha sido con brazos de 
cruz sangrienta, ahora te echaré los de mi divinids». Además esta venerable 
hermana también tuvo premonición de la fecha de su óbito; de esta forma 
dijo a su confesor al recibir la comunión el día veintiuno de septiembre del 
año 1 61 7 que tenía premonición y «que había echado cuenta con los térmi
nos de la enfermedad y la parecía de morir, sería en el seteno, el sábado a 
cosa de mediodía»"3.

Pero el caso más extraordinario de clarividencia nos lo da Jerónimo de 
San José en su obra sobre san Juan de la Cruz. Es un ejemplo, hermosísimo y 
altamente didáctico, de lo que Aries apunta en su obra como: «ocurría incluso 
que la premonición iba más lejos que la advertencia (y el propio anuncio vi
sionario), y que todo se desarrollaba hasta el final según un calendario previsto 
por el que iba a morir»" '. Según Jerónimo de San José, el santo abulense tuvo 
particular revelación del día y hora de su muerte «desde el sábado ocho días 
antes que muriese, víspera de la purísima Concepción de nuestra Señora». 
Estos avisos «creen los que asistieron a su enfermedad, habérselos dado la Vir
gen Sacratísima». Jerónimo de San José apunta otro hecho para confirmar que 
fue una revelación de la Virgen. Según Jerónimo, poco antes de morir fray Juan, 
los que estaban junto a él «oyeron que regalándose con esta celestial Reina, 
la daba gracias por haber querido, que muriese el día sábado» por lo que juz
garon que era la Virgen quien se lo reveló y prometió"5.

Pero no sólo le fue revelado el día de su deceso, sino que además se le 
reveló la hora «y punto en que había de morir». Ante este celestial regalo que 
se le hacía, el padre fray Juan de la Cruz se dispuso a organizar las horas y 
momentos para cada cosa, ya fuera el momento de administrarle el viático 
o la extremaunción, ya cuando se le había de hacer la recomendación del 
alma, la hora de tañer a maitines o de la muerte propiamente dicha, y así 
«todo tan a tiempo y razón, hasta el tiempo en que hubo de expirar, que se 
echaba claramente de ver tenía particular aviso y luz del cielo»"6.

De esta forma, a la hora de morir pidió que le llevaran el Santísimo Sacra
mento por Viático, «el cuál recibió con gran reverencia, devoción y ternura» y 
pidió un hábito de limosna para que con él fuese enterrado. La tarde del último 
día en su vida, rogó le fuera administrada la extremaunción, recibiéndola con 
gran devoción y siguiendo atento el ceremonial. Una vez recibida, pidió perdón 
a los religiosos que se encontraban junto a él y les dio su bendición. Por último, 
dio gracias a la Virgen «por este favor que me hacéis, en querer salga de esta 
vida» y antes de su último suspiro dijo a los que le velaban «ya se llega mi hora, 
avisen a la comunidad»"7. Como se ve, el ritual de la muerte de fray Juan de la



Compañía a la hora de morir2.2.2.

41

Cruz fue algo directamente ordenado por él, bajo la dirección celestial. Gil Gon
zález dice que don Diego de Bracamente, deán y canónigo, tuvo revelación de 
la hora de la muerte por medio de la santa madre Isabel de Santo Domingo"8.

Por último, destacar la visita que la propia muerte tiene a bien hacer a 
alguno de sus próximos súbditos. En el caso de un joven en el romance de 
El enamorado y la muerte, al tener un extraño sueño y advertir que se le pre
senta una curiosa dama. El joven nos dice que:

vi entrar señora tan blanca,
muy más que la nieve fría

a la que en un principio catalogó como una visión del amor, pero... ¡Maldita 
su suerte! Esa alegría que debió sentir al ver a la que el creía alegre y bella dama, 
se debió trocar en infinita tristeza y amargas lágrimas al oír decir a la dama:

no soy el amor, amante:
la muerte que Dios te envía"9.

Otro romance en el que el protagonista tienen visión de la muerte es el 
El romance del rey don Pedro el Cruel. El rey don Pedro tuvo aviso de que 
iba a morir al presentársele un bulto negro al que se describe como un pas- 
torcillo que lloraba y gemía, con la cabeza desgreñada y los cabellos revuel
tos, con los pies llenos de abrojos y el cuerpo de vello, una culebra en la 
mano y en la otra un puñal ensangrentado, con una mortaja en el hombro y 
una calavera al cuello. Esta visión cuenta el romance que:

a grandes voces decía. //Morirás, el rey don Pedro'20.

Para acabar, recordar la visión de la muerte que tuvo don Rodrigo Man
rique, padre del poeta Jorge Manrique. La muerte, en esta ocasión, se le pre
senta para decirle que va a morir, pero que no desespere, pues él fue en la 
vida terrenal buen y fuerte caballero y que la vida a la que va a ir no es en
gañosa ni perecedera, sino verdadera y eterna . Y al final la muerte dice:

partid con buena esperanza
que esta otra vida tercera
ganaréis'2'.

El ser humano nace y muere solo. Es el hombre una individualidad única 
y singular en ambos fenómenos naturales. Pero este carácter de soledad que

1.8 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 65.
1.9 MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor nueva..., p. 78.
120 El romancero..., versos 11-18, p. 98.
121 MANRIQUE,). Poesías..., pp. 120-121.



42

tienen, no supone que prescinda o no pueda estar rodeado de otros, en pa
labras de Baudouin y Blondeau, «el carácter solitario del acto no excluye 
por ello la alteridad de la comunicación, la presencia del otro y la coopera
ción»122. En la sociedad occidental actual el concepto de muerte ha cam
biado radicalmente con respecto a la concepción que se tenía en los siglos 
medievales y modernos. La sociedad actual rechaza la muerte al entrar en 
contradicción, en frontal oposición, con los valores psico-socioculturales 
contemporáneos y por ello ha perdido la valoración sustancialmente humana 
y solidaria que tenía. L. V. Thomas dice que en la sociedad actual existe «falta 
de solidaridad y abandono» hacia nuestros moribundos123 y que incluso 
la muerte del que agoniza «no es ya un acontecimiento social y público»121. 
Esa falta de humanidad que se ha producido en la muerte del hombre con
temporáneo ha llevado, según los referidos autores, a la desaparición de la 
alteridad del morir. Esa desaparición de la compañía, de la solidaridad en el 
estar junto al moribundo ha influido negativamente en la misma conviven
cia humana y sobre todo en las relaciones familiares. Para los autores men
cionados la muerte «sólo puede tener sentido real y significativo a través de 
los demás, con los que teje lazos psicológicos y afectivos»125 y añaden que 
el hombre «no puede vivir ni morir solo»126. Esta opinión entronca con una 
reflexión que Ludwing Feuerbach realizó sobre el tema de las interrelaciones 
humanas y que dice: «la más elevada forma de ser es la forma de ser en co
munidad, el más alto goce es el goce y el sentimiento de la unidad»127.

Incluso defienden que la muerte de un ser humano no es sólo la muerte 
de un individuo, sino que supone la muerte social y afectiva de otros. Al estar 
la vida del ser humano basada en interacciones con otros miembros de la es
pecie, interacciones continuas y constantes, «la muerte de un ser humano 
también es la muerte del otro»128.

Pero en la sociedad medieval y moderna la muerte del ser humano 
se concebía de manera diferente. El acompañamiento al moribundo era con
siderado esencial. El agonizante que muere en su propia habitación está ro
deado por su familia, amigos y hombres de Iglesia que le acompañan en el 
postrer momento con el ánimo de asistirle en tan difícil y crucial término. 
Esos momentos servían para que la muerte siguiera «profundamente inte
grada en la vida»129

BAUDOUIN, J. L. y BLONDEAU, D. La ética ante..., p. 23.
121 THOMAS, L. V. La muerte..., p. 87.
124 Ib., p. 88.
125 BAUDOUIN, J. L. y BLONDEAU, D. La ética ante..., p. 38.
126 Ib., p. 39.
127 FEUERBACH, L. El pensamiento sobre la muerte e inmortalidad. Madrid, 1993.
128 Ibídem.
129 BAUDOUIN, |. L. y BLONDEAU, D. La ética ante..., p. 49.



r

1.14

43

Es ahora, en esos momentos en los que el moribundo se está jugando la 
salvación, cuando se produce la «confrontación entre las fuerzas del bien y 
del mal»130.

Para el tratadista Alejo Venegas era «gran crueldad dexar los amigos que 
padezca solo en la muerte»131. Según Venegas el hombre que estaba en artí
culo de muerte necesitaba ayuda de otros para salvar las peligrosas tentan- 
ciones que en el momento de la agonía presentaba el Maligno.

El romance de Bernardo del Carpió nos ofrece un claro ejemplo de com
pañía en el momento de morir. El primero lo sufre el caballero francés Bal- 
dovinos, cuando en la jornada de Roncesvalles y rendido por el cansancio 
de la lucha, él dice a su compañero don Beltrán:

¡ay, compadre don Beltrán
mal nos va en esta jornada!
De la sed de mis heridas
a Dios quiero dar el alma'32.

El segundo se produce cuando don Bernardo, junto a los moros, se re
hace y ataca a los franceses derrotándoles sonadamente y matando a sus 
principales caballeros. Así ocurre con el caballero Burandarte, que, mortal
mente herido, se abraza a su compañero Montesinos y le dice:

ojos que nos vieron ir
no nos verán más en Francia;
abraceisme, Montesinos, que ya se me sale el alma'33.

Era esencial, «casi necesario», que el agonizante estuviera rodeado de 
amigos que le ayudaran a pasar semejante ocasión. Estas personas que ro
deaban y que debían ayudar al moribundo, no podían ser en ningún caso la 
mujer, hijos o familiares del agonizante, pues no ayudaban a eliminar las ci
tadas tentaciones, sino que al contrario, «con la pasión que toman con la pre
sencia de los que han de dexar, se urde materia para aumentar las passiones 
del agonía»134. Según el propio Venegas, la elección de los amigos que habían 
de acompañar al moribundo era muy importante. Para nuestro tratadista, se 
debían acercar a la casa del moribundo de dos a tres amigos «muy católicos 
y discretos y charitativos» que debían decirle y recomendarle, cuando

ARIES, P. El hombre..., p. 96.
Bl VENEGAS, A. Agonía del tránsito de la muerte. Madrid, 1967.

Ib., p. 101.
En este caso, tiene indudable síntomas físicos de su próxima muerte: 
«los extremos tengo fríos, 
el corazón me desmaya, 
de mi vista ya no veo,
la lengua tengo turbada», en Ib., p. 104.

Ib., p. 62.



sus

estuviese en su «sano juycio y entedimiento natural», el hacer testamento, 
confesarse y recibir los sacramentos de la comunión y la extremaunción. Otra 
de las obligaciones de estos acompañantes era advertir al moribundo que eli
minara de su corazón toda esperanza de recuperación, siempre y cuando el 
médico pronosticara el fatal y rápido desenlace. Este abrir los ojos al enfermo, 
este advertirle de la inminente llegada de la muerte, evitaba la falsedad «con 
que por una cortesía muy necia todos a una mano le encubren la muerte pro
nosticada, viene el enfermo en desenydo de no aparejar la vida del alma»135. 
Los acompañantes debían recordar al enfermo los ardides que el Maligno, en 
un momento así, enviaba contra el moribundo. Además le advertían que no 
entrara en disputa con él «so pena de ser vencido», y que antepusiera frente 
a esos ardides fe, esperanza, y caridad136.

Junto a estas advertencias, debían decirle aceptara las oraciones que, 
por su alma, para redimir las penas del purgatorio y para vencer las tentacio
nes del Maligno, realizaban los amigos del enfermo.

Pero no sólo debían acompañarle los amigos, además debían estar junto 
al enfermo dos o tres sacerdotes de inmaculada reputación, como dice Ve- 
negas; «de buena vida y conciencia»137, sacerdotes que debían estar rezando 
durante todo el tiempo que durara la agonía. El principal de estos sacerdo
tes debía recomendar al enfermo que no desmayara en la dura lucha en la 
que se encontraba, y que tuviera confianza en la Pasión del Señor138.

Debía advertirle que, si tenía en su intención a Jesús y María y pronunciaba 
sus nombres, «huye el diablo como se esparce el humo del viento»139. Los otros 
sacerdotes debían rezar salmos, oración que provocaba en el enfermo espe
ranza y misericordia, advirtiendo Venegas que era mejor rezarlos por libros1'10. 
Muy a menudo debían aspergar agua bendita sobre el moribundo, la cama sobre 
la que estaba postrado y por toda la habitación en la que se encontraba.

Por fin, todo el acompañamiento debía encomendarle a Dios, invocar el 
favor de María, el Ángel de la Guarda, san Miguel y las prerrogativas y pa
trocinios de los santos por los que el enfermo sentía especial devoción; e im
plorar la sacrosanta unión de la Santa Madre Iglesia Católica. Por último, 
Venegas recomendaba que, en el momento del temido tránsito, todos los 
acompañantes, incluidos los niños, rezaran letanías, salmos, el Credo, el «Te 
Deum Laudamus», etc.

135 Ib., pp. 62V-63.
”<• Ib., p. 65.

Ib., p. 65v.
138 De entre todos los pasos de la Rasión, el enfermo debía escoger uno como recurso de 

congojas, en Ib., p. 66v.
Ib., p. 65v.

,-10 Los salmos que Venegas recomendaba rezar eran: Miserere mei Deus, In te Domine 
spera vi. Domino, illuminatio me, Quemadmodum desiderat cervus y De proíundis clamavi, 
en Ib., p. 65v.

44



45

'■*' PEREIRA, M. El moribundo socorrido por qualquier hombre piadoso, o mujer devota, 
que le sepa leer en este librito. Barcelona, 1816.

142 Ib., p. 25.
143 Ibídem.
144 Ib., pp. 28-29v.
145 Ib., p. 29.
146 Ibídem.
347 Ib., p. 35.

A lo largo de los siglos XVI y XVII fueron numerosos los tratados sobre 
el buen morir. «Los Artes Moriendi» eran abundantes. El padre Martín Pe- 
reira dice que: «son muchos los libros que se an compuesto con el devoto tí
tulo de arte de bien morir. En ninguna materia se a escrito tanto como en 
ésta»14'. El propósito de estos «Artes Moriendi» fue el auxiliar al moribundo 
en la lucha que había de mantener con el Maligno, ayudándole a rechazar 
las tentaciones en el mismo momento de la muerte. Pero no todos estos li
bros tuvieron la misma calidad ideológico-religiosa, ni literaria. Para el Padre 
Pereira «es rarísimo el que trata cómo debe ser, todos los argumentos y ejem
plos que recomienda el ritual romano, para semejante aczión»'42.

Todos los tratados censuran las largas oraciones, a las que tildaban de 
tormento para los moribundos, y Pereira opina que «todos incurren en el 
mismo yerro que repreenden: todos digo, las dan más estensas de lo que debe 
ser»143. Para Pereira los discursos que se debían proferir al moribundo debían 
inspirarse en pensamientos cortos, reflexiones que inflamaran el corazón del 
enfermo, sin afligirle el alma y sin abotargarle el entendimiento.

Otro de los aspectos negativos que Pereira encuentra en la mayoría de 
los «Artes Moriendi» es que «Todo cuanto enseñan... no se puede sujerir 
a los moribundos, sino en voz de quien lee: y por eso más alta de lo que 
debe ser, lo qual no sólo aflije el alma de los moribundos, sino que le acaba 
de consumir los espíritus, abreviándole muchas vezes la vida»'44. Un tercer 
aspecto negativo, que destaca en los «Artes moriendi», es que enseñan cosas 
que no se pueden repetir muchas veces, siendo una de las principales obli
gaciones de los que asisten al moribundo el repetir «aquellas aspiraziones 
con que lo advierte ás movido, e inflamado»'45.

Además advierte que la mayoría de jaculatorias y discursos que se dicen 
al moribundo «consisten puramente en un conjunto o compuesto de palabras 
sin conzepto alguno»146.

Para Pereira los conceptos, argumentos o discursos que se le decían al 
moribundo debían ser expresados no con palabras ajenas que no fueran sen
tidas ni compartidas por el acompañante, sino que debía hablar con aque
llas que le eran más naturales.

Por lo que se refiere a cómo debía ser el comportamiento de los acompañan
tes, el padre Martín Pereira dice que el que ayuda a bien morir debía «disponerse 
con un acto de contrizion, con verdadero dolor de aber ofendido a Dios»'47.



r

46

’4B Ib., p. 39.
,','J En el capítulo primero trata «De lo que se debe practicar con los moribundos que to

davía hablan de lo que se les debe decir sobre las respuestas que suelen dar a quien los visita»; 
las respuestas que solían dar eran: estoy en manos de Dios; estoy muy afligido; estoy cercado 
o lleno de dolores, dejenme que estoy renegado y desesperado con semejante enfermedad; y 
estoy bueno, esto no es cosa de cuidado».

En el capítulo segundo trata «De los que no hablan, pero aún no están en agonía».
En el capítulo tercero «Del moribundo que ya está en agonía». En este tercer ca

pítulo enseña al lector cuales son las señales que adviertían de la próxima muerte del 
enfermo:

«Falta de pulso, vacilante o intermitente.
Respiración pausada.
Ojos muy abiertos.
Ojos demasiados lúcidos o vidriados.
Relajación del párpado superior.
Ojos excavados, muy cóncavos.
Nariz afilada y muy abierta.
Extremidades blanquecinas.
Respiración como de fuelle.
Rostro pálido y desencajado.
Manos trémulas.
Jugueteo con la ropa.
Aliento fétido y frío.
Inmovilidad del cuerpo.
Rostro con sudor frío.
Gran calor en el pecho.
Manos y píes fríos».

Otra de las obligaciones del asistente era informarse del estado del 
moribundo: estado civil, si tenía algo especial que advertir, si andaba en 
pleito, si dañó a alguien durante su vida, si era el enfermo el que llamaba 
o alguien de su casa, si había recibido algún Sacramento, etc. Asimismo, 
advierte que al entrar en la habitación del enfermo, el asistente debía sa
ludarle con mucho agrado, diciéndole «alabado sea nuestro Señor Jesu
cristo»148 y después preguntarle cómo se sentía. Por otro lado, advierte 
que existen dos tipos de moribundos: los que hablan y los que no hablan, 
dividiéndose estos a su vez en dos, los que aún no están en agonía y los 
que ya están en agonía149.

Pereira trata en su obra diferentes asuntos de los que se debían ocupar 
los asistentes y acompañantes del moribundo, entre los que destacan: cómo 
debía dar al moribundo la noticia de que muere; qué asuntos debía hablar 
con él y qué conversaciones debía mantener, qué le debía decir respecto de 
las pasiones que descubriera en esos difíciles momentos; qué se les debía 
decir sobre la repugnancia de morir en la flor de la vida; sobre el amor y 
apego a los hijos y a los bienes terrenales; sobre el temor de los pecados y a 
la futura justicia divina, y sobre la demasiada confianza que el enfermo tenía 
en las buenas obras.



no

47

junio a esto, el padre Pereira advierte en su obra sobre lo que debe hacer 
el párroco por el enfermo,'50 aunque dice que «raro es el párroco que lo sepa 
azer competentemente»151. Según el padre Pereira, el buen párroco debía 
persuadir al enfermo que se confesase con tiempo suficiente, preguntándole 
si había realizado confesión general e imponiéndole penitencia. Tras la con
fesión, se recibía el Viático en la estancia del enfermo, precediendo a la co
munión, el perdón a todos los presentes y al resto de los ofendidos en 
recibirlo de hecho, debía «rezibir lo antes espiritualmente, y tener un ar
diente deseo de él»152, se debía quedar con el enfermo para dar gracias a 
Dios. Por fin, se le debía administrar la Extremaunción a tiempo «y a oras». 
La administración de los sacramentos al enfermo la debía realizar el párroco 
«luego que le vieren en peligro próximo de morir, estando capazes de cono- 
zer lo que reziben, explicándoles sus efectos»153.

Por último el padre Martín Pereira trata en su obra sobre los actos y jacu
latorias que se debían utilizar con los moribundos. Estos eran: actos de fe y re
ligión; actos de esperanza; actos de amor de Dios; afectos de contrición y de 
dolor de haber ofendido a Dios; actos de humildad; actos de conformidad con 
la voluntad de Dios; afectos para mover a los moribundos a que sufran con pa
ciencia los dolores, ansias y angustias; afectos de confianza en la misericordia 
de Dios; actos para suspirar por el cielo; texto de la Sagrada Escritura sobre los 
auxiliantes instruidos, poniendo en las manos de los moribundos el Santo 
Cristo, y hablándoles en nombre del mismo Señor, que les pueden hacer ex
hortaciones muy eficaces; texto de la Sagrada Escritura para que los auxilian
tes instruidos hablando en mombre del moribundo a Cristo le puedan hacer 
exhortaciones eficacísimas; afectos o exclamaciones a María; al Espíritu Santo, 
a san Miguel, al Ángel de la Guarda, a san José, a santa Ana y a cualquier santo 
al que el enfermo tuviera especial devoción.

Una última curiosidad: el padre Pereira advierte que si el enfermo tenía 
enfermedad contagiosa, el asistente no debía estar en ayunas; debía tener 
cuidado de no tragar saliva, y para ello recomendaba situarse a los pies del 
enfermo, poner entre sí y el enfermo algún fuego o al menos una candela en
cendida; ni inspirar el aliento del enfermo; usar vestidos de muy poco pelo, 
y por último, procurar sudar mucho151.

En la hagiografía que fray Jerónimo de San José escribió sobre san Juan de la 
Cruz, podemos apreciar la compañía a que todo enfermo, que a todo moribundo, 
se le ofrecía por parte de familiares, amigos y religiosos. Fray Jerónimo de San José

150 Ib., pp. 259-279.
151 Ib., p. 20. Ya Ortigas apuntó sobre el párroco que no realizaba bien su oficio que «dan 

poco fastidio el enfermo y mucho enfado a los demás y ningún crédito a los de su abito y
profesión», en Ib., p. 23.

152 Ib., p. 264.
152 Ib., pp. 275-276.
154 lb„ p. 37.



48

cuenta que una vez que el santo abulense recibió la extremaunción pidió perdón 
a los religiosos que le rodeaban y les «echó amorosamente su bendición»155.

En la relación que fray Diego deYepes escribió sobre la muerte de Fe
lipe II, encontraremos la compañía al moribundo cuando el rey «deseó 
mucho y pidiólo a nuestro Señor y a todos que le rogasen que al tiempo del 
espirar le diese entero juizio»'56.

La literatura castellana también nos asiste a la hora de reflejar la compa
ñía que se daba al moribundo. En El conde Lucanor, don Juan Manuel nos 
muestra como un genovés que iba a morir «fizo llamar a sus parientes e a sus 
amigos; e desque todos fueron con él, envió por su muger e sus fijos»157. Jorge 
Manrique nos cuenta que su padre murió con los sentidos conservados, y:

cercado de su mujer
y de sus hijos y hermanos
y criados,
dio el alma a quien se la dio'™.

Otro de nuestros grandes literatos, Fernando de Rojas, nos cuenta cómo 
Melibea muere sola, sin nadie que la acompañe, aunque en este caso la pro
tagonista de La Celestina no podía tener una buena muerte al morir fuera de 
la ortodoxia cristiana. Las quejas de Melibea son claras: «de todos soy de
jada. Bien se ha aderezado la manera de mi morir»159.

Cervantes en El Quijote nos muestra la muerte de don Alonso Quijano, 
que desea que en sus últimas horas estén junto a él, acompañándole, sus seres 
queridos: sobrina, ama, el cura, el bachiller, Sansón Carrasco y maese Nicolás. 
Don Alonso dice a la sobrina: «llámame, amigos, a mis buenos amigos»160.

Por fin, destacar lo que Quevedo, en El sueño de la Muerte, dice sobre 
la muerte sin compañía: «En la muerte de frío vi a todos los obispos y prela
dos y a los más eclesiásticos, que como no tienen mujer ni hijos ni sobrinos 
que los quieran, sino a sus haciendas, estando malos, cada una en lo que 
puede, y mueren de frío»161.

2.3. LA MUERTE EXTRAORDINARIA: LAS EPIDEMIAS

Una vez detallado qué se entiende por muerte ordinaria, es el momento 
de estudiar qué se entiende por muerte extraordinaria y la causa o causas 
que la producen.

155 SAN JOSÉ, J. de. Historia del venerable..., p. 748.
I56VARGAS HIDALGO, R. «Documentos inéditos sobre la muerte de Felipe II y la litera

tura fúnebre de los siglos XVI y XVII», B.R.A.H.T. CXCII, Clll, (1995), pp. 377-460.
157 JUAN MANUEL, Don. El conde..., p. 96.
158 MANRIQUE, J. Poesías..., p. 122.
159 ROJAS, F. de. La Celestina. Madrid, 1982.
i«> CERVANTES, M. de. El ingenioso..., p. 590.
161 QUEVEDO, F. de. El sueño..., p. 399.



I

49

162 RIBERT GARCÍA,L. Castilla y León. Madrid, 1987,
'<■’ DOMÍNGUEZ ORTIZ, A. El Antiguo Régimen: Los Reyes Católicos y los Austrias. Ma

drid, 1973.
,M PÉREZ MOREDA, V. Las crisis de mortalidad en la España Interior (siglos XVI-XIX). Ma

drid, 1980.

Por muerte extraordinaria entiendo aquella que viene definida por dos 
constantes: una, la aparición de una causa o de un fenómeno explícito o 
concreto; otra, el elevado número de fallecimientos que se producen en un 
año o en un grupo de años.

Sin duda alguna, la causa principal y básica es la existencia y sucesión 
de enfermedades epidémicas, con altos niveles de mortandad en la Península 
durante el siglo XVII, que conllevaron un importante descenso demográfico. 
Por supuesto, existen otras causas de decadencia demográfica, como son el 
constante reclutamiento militar, la emigración y crisis de subsistencias, pero 
en esta investigación el centro de interés son las crisis epidémicas, las suce
sivas enfermedades que azotaron la ciudad de Ávila. Luis Ribert García dice 
que «las tierras castellano-leonesas, la Meseta Norte, sufrieron aguda y tem
pranamente la crisis»'62 y Domínguez Ortiz apunta que la población des
cendió en un 30 por ciento entre los años 1590 y 1651. Se pasó de un 
1.000.000 a unos 711.000 habitantes.163

Las crisis de mortandad en la zona de la Meseta han sido estudiadas en 
profundidad por el historiador Pérez Moreda y se han concretado las sufri
das en los años 1596-1602, 1605-1607, 1615-1616, 1629-1631, 1647-1652, 
1 659-1 662, 1 676-1685 y 1 694-1699.

En este trabajo lo que no se ha estudiado ha sido la clase de epidemia, 
el tipo de enfermedad infecciosa que asoló el territorio hispano y cuando 
hable de epidemia o epidemias de pestilencia será porque así viene refle
jado en la documentación consultada. Solamente, y para hacer una pequeña 
referencia al tema, citar lo que el propio V. Pérez Moreda apunta sobre el 
asunto: «la peste, como tal epidemia, no afectó nunca durante el siglo XVII 
a la zonas castellanas del interior, como no fuera de forma pasajera, débil y 
muy localizada»164.

La primera gran epidemia que tuvo lugar en este siglo XVII es la que se 
inició en el año 1597 y que se extendió hasta el año 1602. Atendiendo al nú
mero de testamentos documentados en el año 1 600, se puede afirmar que la 
epidemia afectó a la ciudad de Ávila de manera intensa. Pero no sólo lo ates
tiguan los testamentos y los derechos de rompimiento de sepulturas de las pa
rroquias abulenses, sino que tenemos confirmación de esto gracias a diversa 
documentación concejil y eclesiástica. La primera noticia sobre esta crisis 
epidémica la tenemos en el año 1597, cuando el día siete de marzo, reunido 
el Concejo en Ayuntamiento da cuenta al Corregidor «cómo tiene noticia 
que en la villa de Madrid y en muchas ciudades y villas deste reyno, se



50

guardan de la peste y mal contagiosos»165. Esta gran epidemia llegó desde el 
norte de Europa, entrando en la Península por Santander, lo que confirma la 
documentación abulense al decir que la peste llega de «Santander, Laredo y 
su comarca», y que ya en el año 1599 se había extendido al resto del país, 
salvo Cataluña y Valencia. Henry Kamen ofrece un total aproximado de 
600.000 víctimas mortales, produciéndose la mayoría de los muertos en la 
Meseta Norte y el resto de Castilla la Vieja «donde estaban las principales 
ciudades»166.

Oídas y sopesadas las nuevas dadas por el Corregidor, el concejo abu
lense, teniendo especialmente en cuenta «que este lugar es más justo aya 
más cuidado en la guarda del por razón de estar la persona del Rey nuestro 
Señor en San Lorenzo el Real, de donde se llevan abastecimientos y otras 
cosas por la cercanía que ay desta ciudad aquel sitio», acuerda y resuelve 
que a partir del día ocho de marzo se guarde la ciudad y sus arrabales. Pero 
en ese momento las cercas y puertas que normalmente servían para guardar 
la ciudad estaban caídas y es «menester reparallas» y para ello se necesita
ban 300.000 maravedises, dinero del que no disponía la ciudad. Ante esta si
tuación desfavorable, el Concejo decide pedir al Rey, en su Consejo 
Supremo, echar en sisa en los mantenimientos de la ciudad la cantidad de 
600 ducados.

La respuesta del Consejo del Rey llega a la ciudad en el mes de agosto; 
la fecha de su envío es del día dieciséis y en ella se da permiso a la ciudad 
para ejecutar lo solicitado «con que no sea en el pan cocido»167.

También acuerda el Concejo que desde el mismo día ocho, para asegu
rar la guarda de la ciudad, comiencen a custodiar las puertas de esta «cinco 
cavalleros regidores, comenzando por los más antiguos, y dos ciudadanos», 
y acabadas estas pasen a guardar dichas puertas «los demás cavalleros e hi
josdalgo de la ciudad» por el mismo orden. Las puertas de la ciudad que se 
debían guardar eran la de la Calzada de Santa Ana, la de San Francisco, la 
del Adaja y la puerta de la calle Toledana. Además resuelven que mientras 
se cerca la ciudad «aya dos guardas de a cavallo» cuidando la misma. Una 
de estas dos guardas estaba encargada de vigilar desde la puerta de Santa Ana 
hasta la del Adaja por la parte del monasterio de La Encarnación, o sea, 
la zona norte de la ciudad, mientras que la segunda guarda era la que tenía 
encomendada la custodia de la urbe abulense desde la citada puerta del 
Adaja hasta la puerta de Santo Tomás «por la parte de Santi Spiritus», la zona 
sur de la ciudad.

Posteriormente, en fecha veinticuatro de agosto, el concejo abulense 
acuerda no dejar entrar ningún pobre en la ciudad y, para dificultar el

165 A.H.P.Av. AA. CC. L. 24, fol.45v.
166 KAMEN, H. Una sociedad conflictiva, 1649-1714. Madrid, 1984.
,6? A.H.P.Av. Ayuntamiento. Caja 7, legajo 3, expediente 33.



r

51

A.H.P.Av. AA.CC. L. 24, fols. 88 y 88v.
169 Ib., fol. 61 v.
170 Ib., fol. 105v.
171 Ib., fol. 108v.
172 Ib., fol. 137v.
173 Sesión del día nueve de diciembre de 1 597. A.H.P.Av. AA.CC. L. 24, fol. 143.
’7-' A.H.P.Av. AA.CC. L. 24, fol. 212.

desarrollo de la enfermedad, extremar las medidas tendentes a aumentar la 
salubridad de la misma, haciendo que se quiten los muladares existentes y 
que se limpien las calles'68; aunque ya en fecha anterior, concretamente el 
día veintinueve de julio, se acordó pregonar que todas las personas que tu
vieran cerdos los recogieran y tuvieran en sus casas o en el campo bajo pena 
de un día de cárcel, ya que «andan muchos puercos por las calles y es muy 
dañoso para la salud»169.

Después, el día dieciséis de septiembre, se resuelve que todos los veci
nos que tienen puertas falsas y postigos que den a las afueras de la urbe abu- 
lense no dejen entrar persona alguna, so pena de cien azotes «siendo persona 
baxa», o 50.000 maravedís para la Cámara Real si es «persona noble»170.

Días más tarde, el veintidós de septiembre, se reunió el Concejo para tra
tar sobre el albergue y remedio de los verdaderos pobres, aprobándose visi
tar los hospitales de la ciudad para comprobar si sus condiciones sanitarias 
eran las idóneas para acomodarlos. Además, en esta sesión, se convino que 
el día veintiocho se reunieran todos los pobres en casa del Corregidor para 
allí hacer «el esamen, reformación y nombramiento de pobres que an de 
quedar en la ciudad»171.

Poco después, el día dos de diciembre, se informó que la peste no ce
saba sino que «se va aumentando en algunos lugares» y cerca de ciudades 
como Madrid y Vallaclolid «se guarda con mucho cuidado»172. Ante este 
panorama, y ante el desmoronamiento de algunas paredes por «las muchas 
aguas que a hecho este ynvierno», y también porque «maliciosamente sean 
fecho algunos portillos por lo cual... No se consigue lo que se pretende», se 
decide en el Concejo que no entre ninguna persona en la ciudad si no es con 
el testimonio de las guardias de la ciudad. Incluso para conseguir la colabo
ración de los vecinos de la ciudad o para atemorizar a los infractores se 
mandó pregonar que los seis vecinos más cercanos a los «portillos que se de
rribaren den quién los a derribado» y no denunciando «quién los derribó, los 
dichos portillos se buelvan a cerrar a su costa»173.

Durante el año 1598 la epidemia siguió extendiéndose, pues en reunión 
del Concejo, de fecha dieciocho de abril, se determina que desde el día 
veinte de dicho mes se cuide la ciudad «con más cuidado que hasta aquí se 
a fecho»17*1, al continuar la peste «no solo en los lugares que antes los avía», 
sino que se ha extendido «en otros de nuevo». Se tuvieron noticias que se



52

175 Pueblo situado a unos 38 kilómetros aproximadamente al norte de la ciudad de Ávila, 
entre los términos de Hernansancho por el norte, Vega de Santa María por el Este, Las Berla- 
nas por el Sur, y Riocabado y El Oso por el Oeste.

<’<■ SOBRINO CHOMÓN, T. Episcopado abulense siglos XVI-XVIII. Ávila, 1983.

guardaban, especialmente, las ciudades de Madrid, Valladolid y Salamanca. 
También se conviene que solamente puedan entrar en la ciudad aquellas 
personas que procedan de lugares sanos, y si algunas de ellas entraran en la 
ciudad procedentes de lugar con contagio se les castigue con pena de 200 
azotes, si eran personas bajas, y 100.000 maravedises para la Cámara Real 
y treinta días de cárcel si eran de noble condición.

Unos días antes, en la sesión del día catorce, se acordó no dejar entrar 
en la ciudad «a ninguna persona del lugar de Gotarrendura'75 sino que se la 
guarden dellas, con mucho cuidado» al morir en dicha localidad «muchas 
personas de calenturas venenosas y de dolores de costado», pareciéndole al 
doctor Montemayor, médico enviado al lugar para comprobar los riesgos del 
mal, «ser enfermedades contagiosas y dignas de mucho remedio».

Las siguientes noticias en la documentación concejil sobre la epidemia 
son ya del año 1600, pues, desgraciadamente, no se han conservado las actas 
desde junio de 1598 hasta diciembre de 1599. Pero es la documentación 
eclesiástica, concretamente la relación efectuada por el obispo de la sede 
episcopal abulense, don Lorenzo Otaduy y Avendaño, redactada en el año 
1601, la que nos ofrece noticias sobre la epidemia en este periodo de tiempo. 
Así, en el interrogatorio que se hace sobre la persona del obispo se interpeló 
a los testigos en la sexta pregunta sobre si «saven que el año pasado de no
venta y ocho y noventa y nueve, siendo el dicho señor don Laurencio Otta- 
duy y Avendaño obispo de Lugo, obo gran peste en la dicha cibdad de Lugo 
y en su obispado y en la mayor parte de aquel reino de Galicia, y duró la 
peste hasta el año de seiscientos, y por más espacio de un año después de 
electo en obispo de Avila duró la dicha peste en la dicha ciudad y obispado, 
y se le murieron al dicho señor obispo más de diez criados en su propia casa 
de la dicha peste; a cuya causa, aunque el dicho señor obispo no fuera tan 
enfermo como es y de la hedad que se ha dicho, no le fuera posible ir a 
Roma a causa de la dicha peste, por no poder salir de la dicha cibdad y obis
pado, por que no dexaban entrar en ningún pueblo al ver que ¡van de aque
lla cibdad y reino; y por la misma causa no pudo enviar a ninguna persona 
porque no le dejaban entrar en ninguna parte»176.

Como se ve, la peste que tuvo su punto de entrada por Cantabria, fue 
extendiéndose progresivamente por la parte septentrional de la Península y 
ya en 1598 había alcanzado la región de Galicia, algo que confirma la res
puesta del testigo Luis Vázquez, médico abulense, al decir: «Después de 
electo el dicho señor obispo para este obispado se estuvo muchos días sin 
venir a este obispado por causa de la dicha peste que obo en el reino de



1

53

Galicia, temiendo no le dexarían entrar, como en realidad de verdad 
este testigo sospecha que no le dejaran entrar»'77. Incluso la respuesta de este 
médico sirve para probar el interés que puso el concejo abulense en la 
guarda de la ciudad.

Pero es la pregunta séptima de dicho interrogatorio y las subsiguientes 
respuestas de los testigos las que ilustran más claramente el tema. De este 
modo, la ya mencionada pregunta interpela a los testigos sobre si «saven que 
después que salió el dicho señor obispo de Lugo y llegó a la cibdad de Ávila 
y su obispado obo mucha peste en dicha cibdad y casi todo el obispado 
desde el año de noventa y ocho hasta el de seiscientos (y si conocen que en) 
ningún pueblo dexaran, ni dejaban entrar a persona alguna de Ávila y de su 
tierra y obispado»'78.

Las respuestas son claras y contundentes, ratificando la existencia de la 
epidemia en la ciudad en esos años, la alta mortandad que produjo y las sos
pechas que tenían en otros lugares sobre los vecinos abulenses y el celo que 
se empleó en cuidarse de dichos vecinos en esos lugares. El ya mencionado 
médico declara que «en el tiempo que la pregunta dice obo peste en esta cib
dad y su obispado... Y que no dejaron entrar a ninguno de esta cibdad y que 
ansí era imposible salir nayde de ella si no era a quedarse por los caminos, 
pues en ningún lugar los dejaban entrar»'79, y el también médico Antonio 
Daza de Madrigal responde que «el año pasado de noventa y ocho y no
venta y nueve por todas estas parte de Castilla la Nueva y Vieja, Galicia y Viz
caya y por otras muchas partes, obo mucha enfermedad de peste y contagio... 
Duró hasta el año de mil y seiscientos, y que la dicha peste también cogió a 
la dicha cibdad de Ávila, de suerte que murió mucha gente della»'80.

Por lo que se refiere al año 1600, en la documentación consistorial, el pri
mer documento a destacar es el que alude a una reunión del Ayuntamiento 
abulense, en fecha doce de enero, en la que se trata la conveniencia que para 
«la salud de esta ciudad» tendría el quemar la ropa que se sospecha está con
tagiada por la peste, pues «se a dicho que la ay en esta ciudad»'8'. Es, según la 
documentación consistorial existente, la primera noticia que tenemos de que 
la peste ha llegado a la ciudad de Ávila. Además se acordó que debían reu
nirse en futura junta los médicos, cirujanos y barberos de la ciudad para que 
dieran relación de las personas afectadas. Esa reunión se produjo el día veinti
cinco de enero y a ella acudieron don Luis Vázquez, el doctor Madrigal y el li
cenciado Moran, a los que se les mandó que bajo juramento declarasen todas

177 lb„ p. 83.
178 Ib., pp. 82-83.
179 Ib., p. 83.
’80 Ib., p. 84. También es inleresante examinar las declaraciones del Visitador General del 

Obispado, Juan López y el criado de obispo Otaduy, Simón de Echavarría, en pp. 84-85.
181 A.H.P.Av. AA.CC. L. 25, foL 17.



54

182 Ib., fols. 26 y siguientes.
181 Ib., fols. 31v-34.

Ib., fol. 93v.

las casas que ellos supieran «aver ávido enfermos o muertos de mal de peste», 
y al ser «negocio largo» se decidió «se tomase lista las dichas personas»182. En 
esta reunión también se dijo que se quemó toda la ropa y camas de madera uti
lizadas por los enfermos contagiados de peste y así mismo que se «quebró y en
terró toda la vasija que avía servido a los enfermos». Pero algunos enfermos 
ocultaron sus ropas, dada su extrema necesidad y, tratado por el Concejo y 
viendo que esa ropa no se podía quemar pues «les hera de mucho daño... Al 
ser gente mui pobre y que actualmente quedarían sin género de ropa, ni abrigo 
en tiempo tan necesitado», se acordó pedir a la ciudad y a su Alcalde Mayor el 
buscar «mantas y lienzos para sávanas y lana para colchones». La necesidad de 
los afectados era tan perentoria que el regidor Ochoa de Aguirre, encargado 
de requisar las prendas contaminadas, declara en la reunión celebrada en el 
Ayuntamiento el día veintisiete, que cuando inició la requisación en la calle de 
San Francisco «sólo en la casa del racionero Mendoza» pudo hacerlo, pues «las 
demás gentes tan pobres y miserables que dando la ropa con que les cogió el 
mal se van desnudos a la cama y otros quedan sin ella y sin cama y el tiempo 
es tan frío como se ve que muchos morirán del». El Regidor informa de este 
hecho a la ciudad para que «remedie una necesidad tan precisa, porque ansí 
será en los demás barrios». El remedio que se propuso fue el comprar ropas 
para los enfermos, cosa que se encargó a los regidores Luis Pacheco y Pedro del 
Nao; distribuir entre los enfermos la cantidad de 76.840 maravedís que sobra
ban del pósito del pan y el dinero de la resta de la consignación de la sal183.

Meses después, el quince de abril, se vuelve a tomar el acuerdo de que
mar toda la ropa apestada y que esto se haga en el campo «en el brasero y 
que no sea lejos porque no se haga daño»184.

Posteriormente, el uno de julio, la ciudad solicita la cantidad de 500 du
cados para la guarda de la misma, acordándose se pida la sisa y que dicha 
provisión se lleve al Consejo del Rey.

Todas estas soluciones que se fueron tomando dieron resultado y así, 
reunido el Consistorio en fecha uno de agosto, se llega a la determinación de 
escribir una carta al Rey informándole, en dicha misiva, que Ávila ha dejado 
de estar apestada y que «nunca a tenido por este tiempo tanta salud».

Pero, ante una amenaza tan grande como fue la peste de principio de 
siglo, la ciudad de Ávila no abandonó la vigilancia, y así en el año 1601, en 
fecha veintiocho de abril, se lee en el consistorio abulense una carta dirigida 
al Rey del Corregidor de la Junta de Salud de Valladolid avisando que «crece 
en la ciudad de Sevilla el mal de peste cada día» y por lo tanto que se guarde 
«con mucho cuidado de ella» y de Alcalá de Cuadaira, Málaga, Sanlúcar 
de Barrameda, Cibraltar, Jerez de la Frontera, Puerto de Santa María y Puerto



1

11/1610- 1/1613

55

Maravedises recaudados por derechos de rompimiento 
de sepulturas en el periodo VIII/1598-1/1613

VIII/1598-
VI/ 1602

VI1/1602-
I/ 1610

Periodo

1000 -|

800 -

600 -

400 -

200 -

0 -

Real, no dejando entrar persona ni ropa alguna «que de las dichas partes vi
nieren»185. Una vez leída la carta y vista su importancia, se acuerda por parte 
del concejo abulense, «para la conservación de la salud desta ciudad», que se 
pregone que ninguna persona, sea del estado y de la condición que sea, osara 
entrar en la ciudad si viniera de cualquiera de dichas localidades y su entorno, 
so pena de 50.000 maravedís y dos años de destierro para la persona noble y 
de humillación pública y el mismo tiempo de exilio para la persona baja. Ade
más se acuerda mantener la cerca de la ciudad, para lo cual se tuvo que pedir 
dinero prestado una vez más, pues la cerca estaba caída186, porque la ciudad 
carecía de propios y tenía deudas por más de 20.000 ducados. Posteriormente, 
el día quince de mayo, se lee una carta donde se enumeran los lugares de los 
que la ciudad de Ávila se debe guardar, siendo estos Sevilla, Lisboa, Málaga, 
Jerez, Sanlúcar, Santa Gadea, Salinas de Anaya, Gibraltar, Fontecha, Alcalá de 
Guadaira, Coín, Cádiz, Arcos, Medinasidonia, y Antequera187.

Por último, ya en 1602, se viven las postrimerías de la epidemia, pero a 
pesar de todo el Concejo decide seguir trabajando para que la ciudad no 
sufra un último rebrote, y así el veinte de abril acuerda que se vaya haciendo 
la cerca de piedra, que se había aprobado el día seis de octubre del año an
terior, porque las de tierra que se habían hecho por muchas partes estaban 
«derribadas y se derriban cada día más»188. Se convino que la cerca debía ser 
de 2,5 pies de ancho, 5 pies de alto y 10 pies de largo189.

185 A.H.P.Av. AA.CC. L. 26. Fols. 84v-87v.
186 Lo pidió el comisario encargado de la guarda de la peste en las sesiones del cinco y 

del ocho de mayo. Ib. fols. 90 y 93.
187 Ib., fol. 97v.
,8“ Ib., fol. 190.
’8’A.H.P.Av. AA.CC. L. 27, fol. 37v.



56

Atendiendo a los cobros realizados por la parroquia de San Pedro con 
respecto a los rompimientos de sepulturas, se aprecia que, durante los años 
que actuó la peste, estos derechos ascendieron a la cantidad de 36.728 ma
ravedises entre agosto de 1598 y junio de 1602, a razón de 798 maravedi
ses al mes, muy lejos de los 41 3 mrs/mes del periodo 1 602-enero de 1610, 
y de los 341 mrs/mes que se cobraron entre esta fecha y enero de 1613. 
Como se puede apreciar, estos datos demuestran la fuerte incidencia que 
tuvo la epidemia en la ciudad abulense.

Para finalizar, destacar que el arte y en concreto la escultura nos ofrecen 
manifestaciones que permiten constatar y reafirmar la importancia que la 
epidemia de principios del siglo XVII tuvo en toda la zona cíe Ávila. Durante 
estos años son numerosos los contratos que se rubrican para la realización 
de imágenes de san Roque. Este santo dedicó la mayor parte de su vida ai cui
dado de los apestados y tras su muerte su devoción se extendió rápidamen
te por toda Europa hasta ser reconocido como abogado contra la peste. Por 
lo tanto era un santo al que el pueblo acudía para pedir su ayuda en caso de 
epidemia, uno de esos santos especialistas a los que siempre acudía la reli
giosidad popular190.

Entre los diferentes contratos existentes para la realización de estas es
culturas hay que destacar los que se obligaron a realizar el escultor Juan 
Sánchez y el pintor Jerónimo Dalbiz durante el año 1600. Estos artistas se 
comprometieron en fecha once de marzo con el cura del lugar de Don li
meño, Alonso García de la Cruz, a hacer una hechura de san Roque de 
una vara de alto «sin la plaña», con su ángel y su perro a los lados del 
santo, con bordón, rosario, diadema y sombrero con seis cordones, espe
cificando fuera «de la propia forma e manera que está hecho, pintado e 
dorado señor San Rroque que es desta dicha ziudad». Por esta obra les pa
garon 24 ducados191.

Posteriormente, en fecha ocho de julio, se obligaron a hacer otra escul
tura de san Roque de una vara y cuatro dedos de alto «con la plaña» para la 
iglesia de Gamonal, y en fecha veintitrés de julio otra imagen de cinco cuar
tos para la iglesia de La Adrada. Ambas esculturas debían ser de madera de 
pino «limpia y buena», dorado y estofado de oro y plata y colores finos.

Además, la imagen de san Roque era sacada en procesión en caso de 
epidemia en las diversas ciudades y pueblos con la intención de alcanzar 
protección sobrenatural192. Como muy bien apunta Francisco Aguilar Piñal 
«la fe es entonces el único refugio ante la adversidad»193. De esta manera 
cabe destacar la procesión que en el año 1604 se decide organizar en Ávila,

190 MARTÍNEZ GIL, F. Muerte y sociedad en la España de los Austrias. Madrid, 1991.
>” A.H.P.Av. Prot. 49, foL 1.030.
'92 EGIDO, T. «La religiosidad de los españoles (siglo XVIII)», Coloquio internacional «Car

los III y su siglo». Actas I, (1990), p. 774.
AGUILAR PIÑAL, F. Historia de Sevilla, siglo XVII. Sevilla, 1982.



r

57

,<M A.D.A. Est. 139/2/2, libro número 58 de la parroquia de San Pedro de Ávila.
1.5 En caso de que en la semana que acababa la novena hubiera un día de fiesta, ese 

mismo día se proseguía la peregrinación.
1.6 KAMEN, 1-1. Una sociedad..., p. 357.

ante un nuevo rebrote epidémico que tiene lugar en ella, «se suplique a nues
tro Señor por yntercesión del bieneaventurado de Sant Roque, nuestro pue
blo sea librado de peste y otras enfermedades»'94.

La ciudad y cabildo abulenses decidieron que «un domingo de los del mes 
de octubre... Se haga una procesión con el bendito sacto muy honrada», acom
pañada la imagen por los clérigos de la parroquia de San Pedro, como era cos
tumbre en la ciudad. El sábado anterior a la procesión general, los clérigos de 
dicha parroquia, los cofrades de la cofradía de San Roque y «la más gente que 
se pudiere juntar», debían sacar la imagen del santo en procesión, desde la er
mita de su mismo nombre hasta la iglesia parroquial de San Pedro donde que
daba la imagen hasta la procesión general del día siguiente. El domingo por la 
mañana se sacaba la imagen de dicha iglesia, realizando la procesión un largo 
recorrido: calle San Segundo, plaza de la Catedral, calle Andrín, iglesia de San 
Juan, calle de Antonio de Vera, iglesia de Santo Domingo, calle de Santo 
Domingo, ermita de San Segundo (en esta ermita se decía una misa y quedaba 
la imagen de San Roque hasta después de mediodía), iglesia de San Esteban, 
calle de la Rúa, Mercado Chico, calle de la Pescadería, puerta de San Vicente, 
basílica de San Vicente (la imagen entraba y salía del interior de la basílica por 
la puerta de Santa Marina), humilladero de la Veracruz, iglesia de Santo Tomé, 
convento de Santa Catalina, colegio de San Gil, convento de Santa Ana, donde 
quedaba el santo nueve días «porque ay muchas rreligiosas de aquel convento 
que son cofradas desta sancta hermandad y quieren gozar aquellos días de 
encomendarse a Dios por yntercessión del sancto». Además los vecinos de la 
ciudad acudían «toda la novena a hazer oración», la cera que se gastaba en esos 
nueve días era por cuenta de las monjas. Acabada la novena el domingo inme
diato se reanudaba la procesión'95 por el convento de San José, el convento de 
las Cordillas y la ermita de San Roque.

Sobre las epidemias de los años 1 615-1 616 y 1 629-1631 no existe re
ferencia alguna en la documentación consistorial abulense. Esta falta de no
ticias hace pensar que el leve aumento en el número de testamentos que se 
produce en el año 1 630, año en el que tiene lugar «crisis general en todo el 
país»'96, no tiene como causa única y general la llegada de la epidemia a 
Ávila, sino que las muertes producidas a causa de la epidemia fueron de 
moderada magnitud, por lo que el aumento en la cantidad recaudada por de
rechos de rompimiento de sepulturas, 909 mrs/mes, no sólo se debió a la 
epidemia, sino que debieron actuar otros factores.

Frente a la falta de noticias en estos periodos, sí se menciona, en el año 
1637, la existencia de un «mal contagioso» del que se guarda la ciudad de



58

Maravedises recaudados por derechos de rompimiento 
de sepulturas en el periodo 111/1646-IV/1653

800
600
400
200

0
III/ 1646-
V/1647

VI/1647- 
XI/1648

Periodo

XII/1648-
I V/1653

en 
O 
E 

"35 
«y

■g 
g
ro 
2

Madrid y que se inició en las poblaciones de Málaga y Antequera. Ante esta 
información recibida en el concejo abulense se acuerda que el Corregidor 
prosiga la recogida de información y esperar a la llegada del correo noc
turno para cerciorarse de la veracidad de dicha información y así guardar la 
ciudad «por las personas y en la forma que se acostumbren»197.

Días más tarde el Procurador General de la ciudad expone que no es la 
mejor forma de guardar la ciudad «poner personas de día y de noche en par
tes de entrada desta ciudad de que se sigue daño a los becinos y la ciudad no 
queda del todo guardada», por lo que el Corregidor de Ávila, Pedro González 
de Villoslada, y los comisarios encargados de la epidemia deciden reunir a los 
Diputados de las cuadrillas y al propio Procurador General para que tomen nú
mero de los «gastadores y oficiales» de cada cuadrilla y les ordenen ir cerrando 
la parte de la ciudad que a cada cual tocare. Además se acuerda tomar pres
tada «de cualquier hacienda o renta» la cantidad necesaria hasta que llegue la 
Provisión Real198. En este año de 1637 el consistorio vuelve a pedir la interce
sión de san Roque para que «se sirva el dar salud a esta ciudad»199.

Sobre la epidemia del periodo 1647-1652, que tuvo en Valencia su lugar 
de entrada en la Península y pronto se extendió a la Corona de Aragón y Anda
lucía, desapareciendo en el año 1652, existe una documentación abundante, 
aunque el escasísimo aumento en el número de testamentos recogidos en el año 
1650, con respecto a los documentados en el año 1640, permite asegurar que 
la epidemia, aunque sí tuvo moderada influencia en la ciudad, se pudo 
contener y frenar relativamente pronto su mortífera presencia, siendo clarifica
dores los datos que nos ofrece la recaudación por rompimiento de sepulturas, 
pues si desde marzo de 1646 hasta mayo de 1 647 se recaudaron 89 mrs/mes,

1,7 A.H.P.Av. AA.CC. L. 37, fol. 45v.
Ib., fol. 53.

'» Ib., fol. 47.



59

ya hasta noviembre de 1648 se cobraron 619 mrs/mes, y desde entonces hasta 
abril de 1653 la cantidad de 486 mrs/mes, por lo que se puede afirmar que 
hacia el año 1650 se comienza a atajar la actividad de la epidemia200.

La primera referencia sobre esta epidemia es del nueve de mayo de 
1 648, diciéndose en el consistorio abulense que, ante la nueva epidemia, 
es necesario recorrer la ciudad para ver las partes que son necesarias ce
rrar, por ser causa «más pronta y precissa»201. Al mes siguiente, el día seis, 
se recibe una carta de la ciudad de Segovia en la que se dice que por 
temor a la peste no haya feria, aprobándolo la ciudad202. Pero los temores 
por la peste crecen y también los avisos del Concejo, dando cuenta de los 
lugares de donde se han de guardar. Por todo ello, y alarmados por la si
tuación y para mayor seguridad, se conviene no se admitan pobres «vian
dantes forasteros» y a los vecinos y naturales de la ciudad se les den 
tarjetas con las armas de la misma y sin ellas «no se les socorra». Así 
mismo a los mesoneros y posaderos se les conmina a que «sin cédulas de 
las perssonas señaladas por el señor corregidor no admitan a ninguna pers- 
sona en su cassa»203.

En esta ocasión la ciudad consiguió facultad real de fecha veintiocho de 
noviembre para gastar 2.000 ducados, de la sisa del ochavillo, para la cus
todia del lugar204.

Al año siguiente, y expandiéndose la epidemia, se da cuenta en la ciu
dad como «se aprieta la dificultad con las enfermedades... y de las partes 
donde las ay... es conbeniente guardarse con todo cuydado»205. Esas par
tes de las que habla la documentación eran Sevilla y sus arrabales, y el 
Concejo acordó se cerrasen todos los mesones y «casas de posadas» que 
había en los arrabales de la ciudad, además de que en los hospitales no se 
admitieran pobres «biandantes de quien se puede tener más el peligro desta 
ocasión»206.

Las últimas referencias sobre esta epidemia son de 1650, al recibir el 
corregidor de Ávila una carta, remitida por el Consejo del Rey, en la que se 
ordena que se guarde de la ciudad de Córdoba por el contagio. Así el Con
cejo decidió notificar a los mesoneros de la ciudad que no recibieran en sus 
mesones a ningún forastero sin llevar la firma de las personas que guardaban 
las puertas de la ciudad, so pena de 200 azotes. También se acordó que se

200 En la parroquia de San Juan se recaudaron 850 mrs/mes entre los años 1664-1653, 
frente a los 550 mrs/mes del periodo 1642-1644 y los 575 del año 1654. ADA. Est. 137/4/2, 
libro núm. 27. de la parroquia de San Juan.

201 A.H.P.Av. AA.CC. L. 46, foL 10v.
202 Ib., foL 22.
203 Ib., foL 69.
204 A.H.P.Av. AA.CC. L. 37, fol. 79v.
205 A.H.P.Av. AA.CC. L. 47, fol. 5.
2U6 Ib., fol. 57.



60

207 A.H.P.Av. AA. CC. L. 48, fols. 14v, 28v y 93v.
208 A.H.P.Av. AA. CC. L. 58, fols. 11 7 y 11 8.
209 En la parroquia de San Juan se cobraron 610 mrs/mes entre los años 1659-1662, mien

tras que entre 1655-1658 se percibieron 371 mrs/mes, y entre 1663-1664 la cantidad de 416 
mrs/mes. A.D.A. Est. 137/4/2, libro núm. 27 de la parroquia de San Juan.

2,0 A.O.A. Est. 139/2/2, libro núm. 58 de la parroquia de San Pedro, de Ávila.

hicieran unas medallas de hojalata para dárselas a todos los pobres de la ciu
dad. Por último, añadir que se recibió una carta en la que se decía que en Ir
landa había peste y convenía «el remediar el que no sse comunique a estos 
reynos»207.

El segundo hito que marca los máximos de mortandad epidémica en la 
ciudad de Ávila se produce en el año 1660. La epidemia se inició en el año 
1659 y finalizó en 1662. Pero curiosamente la documentación apenas sí nos 
da una breve referencia que nos confirme el contagio. Se trata de una Junta en 
el Consistorio abulense en el que el Procurador General del Común dio cuenta 
sobre los «muchos enfermos que ay» y en el que propone que el pueblo abu
lense «reciva consuelo» trayendo a la ciudad, a la iglesia de San Juan, a los 
santos Roque y Blas. El Procurador General propone que se pida al obispo de 
la ciudad este traslado, lo cual se hizo, siendo admitida esta petición por la 
sede episcopal308. Los datos de maravedises recaudados por rompimiento de 
sepulturas nos ayudan, una vez más, para aclarar algo más el asunto. De esta 
forma, se aprecia un aumento en la cantidad recaudada en el segundo semes
tre del año 1660 y en el año 1661, aunque hay que advertir que no se reco
gieron los datos de los meses de mayo y junio del año 1 660209.

Lo mismo sucedió en el año 1 667, aunque en este caso la causa no fue 
una epidemia de pestilencia sino un «achaque de catarro general que casi 
todos le padecían». Esta dolencia general fue tan grave que la documen
tación confirma la existencia de «grandes enfermedades originadas de di
chos catarros y morir mucha gente». Ante esta difícil situación el Procurador 
General del Común, Vicente González Álvarez, suplicó al Provisor Eclesiás
tico «se trajesen los Santos (San Roque y San Blas) en novena a la parroquia 
de San Joan». La novena se celebró el día dieciséis de septiembre con la asis
tencia de todas las cofradías de la ciudad, alumbrando el estandarte de los 
santos la cofradía de los tejedores de lienzos. Además hubo procesión «tan 
copiosa... que casi toda la ciudad asistió», conducida por los clérigos de San 
Juan «con su cruz y capa pluvial» y oficio de misa mayor210.

Por lo que respecta a los rompimientos de sepulturas, destacar que se 
produjo un aumento de lo recaudado entre 1666 y 1667, 754 mrs/mes, frente 
a los periodos anterior y posterior, 294 mrs/mes en el año 1 665 y 426 
mrs/mes en el año 1668, por lo que se puede confirmar la incidencia del 
mencionado «achaque de catarro».

Por último se produce el tercer hito con la epidemia de los años 1 676- 
1685. Esta epidemia se inició en la ciudad de Cartagena, pero pronto se



1665 1668

214

61

800
700
600
500
400
300
200
100

0
1666-1667
Periodo

CZ> 
0)
E 

~¡ñ
O> </) 
■g 
i? 
cñ 

Z>

extendió a Andalucía. La primera noticia que se tiene en Ávila es del diecio
cho de julio de 1676, cuando reunida en Ayuntamiento la ciudad, el Corre
gidor trató sobre los medios que se debían aplicar para guardar la ciudad de 
la «peste de Cartagena», según la orden recibida del Consejo de Castilla. La 
ciudad decidió pedir al Corregidor que se recorrieran todos los mesones de 
la ciudad y se hicieran las prevenciones necesarias, además de dar a cono
cer los sitios que debían cercarse y el coste que podría tener2".

Posteriormente, en fecha doce de agosto, el Real Consejo de Castilla 
mandó que se vigilase la ciudad de Ávila y sus arrabales del contagio de la 
ya mencionada ciudad de Cartagena y de Crevillente.

En el año siguiente, la epidemia fue aumentando y así, el día tres de 
julio de 1 677, fueron al ayuntamiento de Ávila dos canónigos de la cate
dral y comisarios del cabildo a dar cuenta a la ciudad, como el Rey dijo, 
que el contagio de la peste se iba extendiendo y que instaba a las ciuda
des a que se «hagan rogatibas», determinando el Cabildo que estas se hi
cieran en la Iglesia Mayor de Ávila. La ciudad acordó asistir «como tiene 
costumbre»212.

También el año 1 679 sufrió la expansión de la epidemia y de esta forma 
se trató en el Concejo el contagio de pestilencia que padecían Motril y An
tequera y se estudió el cerrar de nuevo los portillos de la cerca de la ciu
dad213. Esta expansión de la epidemia se puede ver muy claramente en la 
reunión de doce de agosto, en la que se da a conocer que el Rey avisa de lo 
mucho que se expande el contagio y que se debe acudir a la «piedad di
vina»214. Incluso el Rey mandó, en fecha veintinueve de agosto, que se

Maravedises recaudados por derechos de rompimiento 
de sepulturas en el periodo 1665-1668

2.1 A.H.P.Av. AA.CC. L. 71, fol. 57.
2.2 A.H.P.Av. AA.CC. L. 72, fol. 30v.
2" A.H.P.Av. AA.CC. L. 74, fol. 45.
2U La ciudad acordó que las rogativas se hicieran el día veintisiete de agosto.



62

1.800
1.600
1.400
1.200
1.000
800
600
400
200

0

w O) E
o

'■g 
5 iüE

215 No existe documentación de los años 1680-1681.
216 En la parroquia de San Juan se aprecia un importante aumento de la cantidad recau

dada en estos años; de hecho se pasó de los 852 mrs/mes del periodo 1673-1675 a los 1.303 
del periodo 1676-1685. A.D.A. Est. 137/4/3, libro núm. 28 de la parroquia de San Juan.

Maravedises recaudados por derechos de rompimiento 
de sepulturas en el periodo 1675-1685

celebrase una misa cantada en honor de san Roque y san Sebastián, para 
que no aumentasen las zonas contagiadas.

Por fin, las últimas noticias que tenemos sobre esta epidemia son del 
año 16822'5, cuando el Consejo de Castilla dice que tiene noticia de conta
gio en Córdoba, Alcaudete y Puente de don Gonzalo y recomienda a la ciu
dad de Ávila y su partido se guarde «con el cuydado y bixilanzia que 
conviene», además de no admitir personas, ropas ni mercaderías que vinie
ran de esos lugares. El mismo Consejo de Castilla remite a la ciudad de Ávila 
una carta, con fecha del día veintidós de junio, en la que comunica a la ciu
dad que el contagio se va extendiendo y manda que cesen las representacio
nes de comedias y las fiestas de toros para que «obligado nuestro Señor con 
esta moderazión y con las rogativas y oraziones públicas usando de su inter- 
zesión ponga término al contaxio». Además se prohibió el comercio con la 
Puebla de la Concepción.

Los datos de maravedises recaudados por derechos de rompimiento de 
sepulturas son de nuevo clarificadores. Así, se puede observar como a partir 
del año 1676 se produce un importante crecimiento en la cantidad de ma
ravedises recaudados, pasándose de los 747 mrs/mes en el año 1675, a los 
1.1 70 mrs/mes del periodo 1676-1 677, los 1394 mrs/mes en el bienio 1678- 
1679 y los 1.609 mrs/mes de los años 1680-1 681. A partir del año 1 682 lo 
recaudado desciende, verificándose la pérdida de virulencia de la epidemia 
y, así, entre 1 682 y 1 684 se recaudaron 1.432 mrs/mes y en el año de 1 685 
disminuyó hasta los 818 mrs/mes2'6.

1675 1676- 1678 1680- 1682- 1685
1677 1679 1681 1684

Periodo



63

Tras este análisis de la documentación abulense y su confrontación con el 
número de testamentos estudiados y con los maravedises recaudados por dere
chos de rompimiento de sepulturas, se puede afirmar que las epidemias que 
afectaron de forma considerable a la ciudad de Ávila fueron las que se produ
jeron en los años 1596-1602, 1659-1662 y 1676-1685; mientras que las que se 
produjeron en el trienio 1629-1631 y el sexenio 1647-1652 no tuvieron el efecto 
devastador de los anteriores, siendo su virulencia menor, y por lo tanto limita
das sus nefastas consecuencias, sin ningún efecto en la ciudad abulense.





3. EL TESTAMENTO: DOCUMENTO DE 
ÚLTIMA VOLUNTAD





67

El testamento es un documento básico para realizar un estudio serio y 
profundo sobre los sentimientos y las actitudes que la muerte produce en el 
ser humano y más concretamente en el hombre de la Edad Moderna. Ade
más, el testamento nos acerca a la religiosidad de un pueblo, a la forma y ma
nera de entender el hecho religioso de una sociedad. El historiador Antonio 
Eiras Roel dice que el testamento es un documento que ofrece «información 
de gran calidad para el estudio de la religiosidad y de las mentalidades po
pulares ante la muerte y de la actitud del individuo frente a sus postrime
rías»217 y Barreiro Mallón apunta que el testamento «refleja ampliamente el 
subconsciente de la comunidad»2’8.

El testamento es la expresión de lo que una persona desea que se haga 
una vez que le llegue la muerte. En palabras de un jurista del siglo pasado 
«es el instrumento público en que se hace constar la solemne manifestación 
de la voluntad del hombre acerca de lo que se desea se ejecute con lo suyo, 
después de su muerte»2”. El actual Código Civil define el testamento como 
«el acto por el cual una persona dispone para después de su muerte de todos 
sus bienes o de parte de ellos»220.

El testamento es un acto personal e indivisible221, revocable y libre. Era 
el único documento en el que la mujer no necesitaba el permiso del es
poso para realizarlo y en el que los sujetos del estamento inferior se igua
laban a aquellos que pertenecían al estamento superior. Por lo tanto, era 
un instrumento público, instrumento que adquirió enorme importancia, y, 
así, en el siglo XIII, Las Partidas lo definían como: «en él se encierra et se

217 EIRAS ROEL, A. Tipología documental de los protocolos gallegos. Santiago de Com- 
postela, 1981.

218 MALLÓN, B. La nobleza asturiana ante la muerte y la vida. Santiago de Compostela, 
1981.

2,8 MORENO, J. I. El otorgamiento de Instrumentos públicos. Madrid, 1847.
220 CÓDIGO CIVIL. Libro III «De las sucesiones», Capitulo 1 «De los testamentos», Sec

ción II «De los testamentos en general», artículo 667.
221 C.C. Ib., art. 670.



68

222 Además entiende dos clases de testamentos, el testamento numcupativum y el testa
mento in scriptis. Partida VI, Título I, Ley I: «Qué quiere decir testamento, et a quién tiene pro, 
et quántas manera son dél et cómo debe ser fecho».

221 RUIZ, J., arcipreste de Hita. Libro de..., estrofa 1543, p. 215.
2-’4 SÁNCHEZ HERRERO, J. Concilios Provinciales y Sínodos Toledanos de los siglos XIV 

y XV. La Laguna, 1976.
225 VENECAS, A. Agonía..., p. 41.
226 Ib., p. 42.
227 Ib., p. 45.
228 Ib., p. 43.

pone ordenadamiente la voluntad de aquel que lo face, establesciendo en 
él su heredero, et departiendo lo suyo en aquella manera que él tiene por 
bien que finque después de su muerte», advirtiendo que tenía gran «pro a 
los homes el testamento quando es fecho derechamiente; ca luego fuelga 
el corazón daquel que lo fizo, et tuellese por él el desacuerdo que podríe 
acaescer entre los parientes que hubiesen esperanza de herederar los 
bienes del finado»222.

También el arcipreste de Hita habla de él y dice que:

las gentes no preparan sus testamentos bien 
hasta que con sus ojos venir la muerte ven223.

Posteriormente, en el Sínodo de Alcalá del año 1481 se dice sobre la 
importancia del testamento y sus últimas voluntades, que es importante al ser 
«do más la voluntad de los ornes se conoce»224.

En el siglo XVI, los tratadistas de la muerte exponen que el testamento 
es un instrumento básico que sirve de pasaporte como vía de acceso al cielo 
y que vale como legitimador para el disfrute de los bienes terrenales. En este 
siglo, Alejo Venegas definía el testamento como «la última voluntad del hom
bre que parte y se descarna de todos los afectos que suelen congojar al 
tiempo de la partida»225, es «protestación de justicia con que el hombre se 
apareja a dar cada uno lo suyo, cada quando que el tiempo determinado por 
Dios jure cumplido»226 y también «un decreto particular, cuya fuerza se 
funda en el dominio que el testador tiene sobre toda la hazienda que justa
mente possé»227.

Venegas confiere al testamento una doble función: por un lado, se puede 
decir que le concede valor pedagógico-terapéutico al decir que «no es 
de temer un poco la preparación del testamento, pues tanto bien acarrea, 
que ensaya a morir, y haze liviana la muerte ante vista»; por otro lado, el tes
tamento tendría una función distributiva y a la vez liberadora de los vicios te
rrenales: «con la memoria pone rienda a los vicios y da finyquito a los malos 
affectos, y disminuye los naturales, que son unos casamientos o ligamientos 
que tienen al hombre travado y arraygado en las cosas de acá, mientras no 
tiene presente memoria del camino que anda»228.



T

69

El buen testamento debía librar al enfermo de esos impedimentos, por 
tanto era «el que se determina de dar a cada uno lo suyo, o sea, la hacienda 
a los herederos, el cuerpo a la tierra y el alma al Creador»229. Nuestro trata
dista pensaba que el testador primero debía estar con la conciencia tranquila 
y después distribuir justamente su hacienda. Pero, ¿cuándo debía hacer el 
testamento? En este punto Venegas sigue la opinión del arcipreste de Hita y 
considera que «el tiempo del testamento es todo el tiempo de la vida, aun
que siempre es mejor el que previene a la enfermedad o a la brevedad que 
violentamente mata de presto». Por lo tanto, «a se pues de hazer el testa
mento en sano juicio, porque después o no avrá lugar a hazerse, o si se haze, 
más será delliramento que testamento»230. Venegas apuntaba que hacer tes
tamento en el periodo de agonía «ya que le ásense en laguna manera, asen- 
sará de muchas negligencias que entonces no podrá discutir, y de muchas sin 
razones que aunque no se hagan adrede, acossado del agonía hará», aser
tando «que lo más seguro es hazer testamento en sanidad con reposo, que 
en enfermedad con apresuramiento»23'. Por fin, distingue entre el testamento 
teórico, «que es el que escrito se manda», y el testamento práctico «que es 
el que cumple cada uno por sí durante la vida»232.

Hay que recordar lo que Alejo Venegas decía sobre el tema de la ne
gligencia en el cumplimiento de los testamentos: «En la negligencia del 
testamento se perderían dos cosas, remessión de la pena, y aumenta la glo
ria essencial que proceden de la claridad con que el buen christiano ordenó 
su testamento»233.

Miguel de Cervantes refleja la importancia del testamento en dos de sus 
obras, la primera es El celoso extremeño y en ella dice su protagonista «se 
traiga aquí un escribano para hacer mi testamento»234. La segunda obra en 
la que descubro el asunto es en El Quijote, cuando don Alonso Quijano dice 
a su sobrina «quiero hacer mi testamento», y luego repite a sus amigos «trái
ganme un escribano que haga mi testamento»235.

En la ciudad de Ávila, en el año 1613, se trata el asunto de los testa
mentos cuando los visitadores eclesiales acudieron a la parroquia de Santo 
Domingo. En esta visita se recomendó al cura párroco que tuviera mucho 
cuidado «de que agan testamento sus feligreses, conforme a la calidad de 
sus personas y los que fueren pobres lo aga por su persona y los ricos por ante 
scrivano»236.

229 Ib., pp. 43-43v.
230 Ib., pp. 44-44v.
231 Ib., p. 44v.
232 Ib., pp. 47v-48.
233 Ib., p. 51.
2,4 CERVANTES, M. de. El celoso extremeño. Madrid, 1965.
235 CERVANTES, M. de. El Ingenioso..., p. 590.
236 A.D.A. Códice núm. 40 de la parroquia de San Vicente.



70

Pocos años después, el Sínodo de Ávila del año 1617 dice sobre la dis
posición para testar que «es cosa muy conveniente y aun necesaria conforme 
a derecho que los testadores tengan libertad para disponer de sus bienes»237. 
Así mismo, y para entender la importancia que tenía el testamento, el Sínodo 
instituyó que, viendo la negligencia que había en cumplir los testamentos, el 
Fiscal hiciera las diligencias para que se cumplieran los ya redactados y or
denados2’8 y que aquellos que se redactaran a partir de entonces se cum
plieran dentro del año «o tiempo que el testador hubiera puesto aunque sea 
más del año», contando el tiempo desde la muerte del testador239.

Por fin, en la visita pastoral que en el año 1682 se hizo a la parroquia 
de San Juan se determinó que cuando el párroco escribiera las partidas de los 
difuntos reflejara si estos hicieron testamento o murieron ab intestato, y en 
caso de haber hecho testamento se hicieron constar quiénes eran los here
deros y testamentarios2’’0.

Incluso los propios testadores abulenses reflejan en sus testamentos la 
importancia de dicho documento. Así un abulense en el año 1600 declara 
que «deseando poner mi ánima en carrera de salvación y que para partir de 
esta vida es justo que los christtianos dispongamos de los vienes que Dios nos 
a dado y ordenemos aquello que su divina Magestad nos enseña, a quien 
suplico me abra el entendimiento para que lo que hiciere en este casso y 
ocassión y en los demás, en otras sea para su mayor y sancto servicio»2’”. En 
ese mismo año documento un testamento que me ayuda para mostrar el valor 
civil y religioso de este documento. En este testamento, el testador destaca 
que desea hacer su testamento «para estar prevenido y dejar dispuesta mi 
alma y cosas que tocan y pertenecen» y cumplir como «buen cristiano en 
quanto alcancare mi entendimiento y tubiere obligación»242.

Era tal la importancia que se otorgaba al testamento que se tomaron im
portantes medidas para impedir que los ciudadanos murieran ab intestato.Ya 
Las Partidas, en su ley XXX, recogen las penas que se debían imponer a todos 
aquellos que impedían hacer testamento a los peregrinos y romeros que en
fermaban. Se ordenaba «que ningunt home de nuestro señorío non sea osado 
de facer tan grant maldat como esta de les embargar nin contrallar en nin
guna manera que seer pueda, que non fagan sus testamentos et sus mandas

232 A.D.A. Constituciones Sinodales del Obispado de Ávila. Hechos recopilados y ordenados 
por el reverendísimo señor don Francisco de Gamarra, Obispo de Ávila. Publicadas en el sinodo 
diocesano que celebró su señoría reverendísima en la ciudad de Ávila. 16 de abril de 1617. En Ma
drid, por Juan de la Cuesta. Libro III. Título VIII «De testamento», Constitución 3°, p. I43.

238 Ib. Libro V. Título I «De accusationibus Ye, officio procuratoris, Ye Fiscalis», p. 221.
239 Ib. Libro 111. Título VIII. Constitución 1°, pp. 141-142.
240 A.D.A. Est. 137/4/3, libro n°. 28, de la parroquia de San Juan, fol. 26.
241 A.H.P.Av. Prot. 1024, fols. 1923-1924v. Testamento de María de Monesterio Ortiz yTa- 

ranco.
242 A.H.P.Av. Prot. 988, fols. 331-333. Testamento de José Antonio Rodríguez.



r

71

243 A.D.A. Sínodo 1617. Libro III. Título VIII, Constitución 4o, pp. 143-144.
244 N.R. Ley XIV. Título 20. Libro 10.
245 Ib. Constitución 3o, p. 143. La pena por imcumplir lo dispuesto era de excomunión 

mayor y dos mil maravedises para la fábrica de la iglesia de la que el testador fuera parro
quiano, denunciador y gastos de justicia.

en la manera que quisieren», ordenando que «hayan libre poder para para 
facer lo». La pena que se dispuso para aquel que incumpliera lo dispuesto 
consistía en que «testamento nin manda que ficiese non vala en ninguna 
guisa». En la ley XXXI, Las Partidas disponen cómo deben tratarse los bienes 
de los romeros y peregrinos que murieran sin testamento. Así, el propietario 
del albergue en el que moría el ab intestato debía llamar a cuatro hombres 
buenos del lugar para que supervisaran los bienes del difunto. Una vez 
revisados los bienes y saldadas las cuentas del hospedaje, lo sobrante debía 
ponerse a recaudo del obispo del lugar o en su caso del vicario, remitiendo 
cartas al lugar de residencia del finado, en las que se debía referir lo suce
dido y reclamando a los posibles herederos. En caso de no presentarse he
redero alguno, la ley ordenaba que todos los bienes del difunto se emplearan 
«en obras de piedat allí do entendieren que mejor lo podían facer».

Los problemas que surgían por la muerte de personas que no habían 
realizado sus testamentos eran diversos, pero sin duda el más llamativo eran 
las disputas y diferencias sobre quién o quiénes debían pagar los gastos del 
sepelio y sufragios por su alma. Para solucionar estos pleitos, el Sínodo abu- 
lense de 1617 decidió que en tales casos se gastara en las exequias lo que 
«comunmente se suele gastar por una persona de su estado», pero siempre 
que fuera conforme «al uso de la tierra» y que no excediera del quinto de los 
bienes del fallecido243. El rey Carlos III intentó eliminar los abusos que se co
metían al amparo de este tipo de legislación canónica por la cual se dispo
nía que de los bienes del fallecido ab intestato, la quinta parte de ellos se 
debían destinar al pago de sufragios. La primera medida que toma es la publi
cación de una Pragmática Real en el año 1766 por la que ordena que los bienes 
de los ab intestatos fueran íntegramente entregados a su familia244.

Además de los problemas que surgían por la muerte de una persona que no 
había redactado su testamento, otra cuestión problemática apareció: los abusos 
que confesores y sacerdotes podían cometer dirigiendo las últimas voluntades 
de los moribundos. El mismo Sínodo de 1617 refleja este asunto y apunta la 
conveniencia, y aun necesidad, de que los testadores gozaran de total libertad 
para disponer de sus bienes. Se admitía que algunos clérigos, religiosos y laicos 
«en daño de sus conciencias, con inducimientos y persuasiones» no les dejaban 
disponer libremente de sus bienes, bien persuadiéndoles de dejárselos a cléri
gos, iglesias o misas de aniversario, bien convenciéndoles para lo contrario. 
Ante esta situación se decidió ordenar que ninguna persona, ya fuera eclesiás
tica, ya fuera seglar, apremiara ni indujera a los testadores a disponer sus bienes 
y haciendas «de otra manera que Dios y su conciencia les dictare»245.



72

En siglos posteriores se sigue advirtiendo la importancia y preocupación 
que este tema tenía y, así, Meléndez Valdés, influido por el pensamiento ilus
trado, se pregunta por qué las leyes «no arreglarán por sí mismas las sucesio
nes en vez de dejarlas, como la están, al capricho incierto, a la imaginación 
asustada de un moribundo» dirigido por personas lejanas a él- '6.

Pero los abusos no terminaron, «muchos confesores olvidados de su con
ciencia con varias sugestiones inducen a los penitentes y lo que es más a los 
que están en artículo de muerte a que les dexen sus herencias con título de fi
deicomiso, o con el de distribuirlas en obras pías, o aplicarlas a las iglesias y 
conventos de sus institutos, fundar capellanías y otras disposiciones pías», y así 
el monarca, en leyes de 1 770 y 1 771, dispone la invalidez de las mandas re
alizadas «en la enfermedad de que uno muere, a su confesor, sea clérigo o 
religioso, ni a deudo de ellos, ni a su iglesia o religión», y para reforzar la ley 
se decidió declarar nulos aquellos testamentos que contravinieran esta ley247. 
Posteriormente, una Cédula Real del año 1781 completa esta disposición al 
prohibir a los tribunales eclesiásticos conocer los testamentos anulados218.

Por último, en esta investigación no he utilizado más que el testamento 
llamado abierto, que es el testamento otorgado ante notario hábil para actuar 
en el lugar del otorgamiento y con testigos idóneos que vean y entiendan al 
testador, de los cuales al menos uno sepa y pueda escribir249.

Como se ha dicho, el testamento tenía una doble función: por un lado, 
ordenar y reglar la sucesión de los bienes terrenales del testador; por otro 
lado, manifestar sus creencias religiosas y preparar una buena muerte, aun
que era esta su función primordial, y para comprobarlo nada mejor que re
cordar las palabras de Pedro Melgarejo: «El testamento es un acto 
religiosamente y de muy católicos ánimos porque mira el que lo haze a dis
tribuirse de las cosas terrenas, encaminando el objeto a su salvación»250.

El testamento tenía una estructura determinada, con unas cláusulas fijas. 
Lo primero que aparece en ellos es un pequeño encabezamiento invocando a 
Dios, que en Ávila durante el siglo XVII realizaron el 96,21 por ciento de los 
testadores, y que en su gran mayoría rezaba «In Dei nomine amen». Tras este 
breve encabezamiento, el notario reflejaba el nombre del testador, su estado 
civil y su estado de salud, así como en ocasiones la profesión del testador.

Después el testador declaraba las verdades de la fe católica o protesta
ción de fe, se encomendaba, reflejaba y expresaba lo que le hacía sentir la 
cercanía de la muerte y nombraba intercesores.

246 SARRAILH, ). La España Ilustrada de la segunda mitad del siglo XVIII. Madrid, 1974.
247 N.R. Ley XV. Título 20. Libro 10.
248 Ib. Ley XVI. Título 20, Libro 10.
24'< C. C. Libro 111, Capítulo I, sección V «Del testamento abierto», artículo 694.
250 MELGAREJO, P. Compendio de contratos públicos. Autos de particiones, ejecutivos y 

de residencia. Madrid, 1704.



r

73

«' Ib., p. 76.
252 VISMARA, G. Famiglia e succesioni nella storia del Diritto. Roma, 1975.
253 VENEGAS, A. Agonía..., p. 264v.
254 Ibídem.
255 Ib., p. 263v.
256 lb„ p. 264.

Tras esta parte, la que podríamos denominar «teórico-religiosa», el tes
tador elegía lugar de enterramiento, cómo debía celebrarse el entierro, quié
nes debían acompañar el cuerpo hasta la iglesia, cuáles eran y de qué 
manera debían celebrarse las honras y cabo de año, y cuántas y dónde se de
bían celebrar las misas por su alma, deudos, etc.

Una vez reflejado esto, el testador ordenaba y distribuía las mandas pías, 
las mandas generales a familiares o amigos, señalaba las deudas que tenía 
contraídas o que le eran adeudadas, y finalizaba su testamento nombrando 
herederos y testamentarios. Pedro Melgarejo señalaba que los testamentos 
debían llevar «invocación divina, y profesión de nuestra Santa Fe Católica..., 
después se previene la disposición del entierro, sepultura, missas que le han 
de dezir, deudas, mandas y mejoras..., nombrar albaceas y heredero»25'.

Un asunto interesante a la hora de estudiar los testamentos es, sin duda, 
el estudio de nombramiento de albaceas y el número de los mismos. El nom
bramiento de albaceas o testamentarios apareció como una necesidad de 
nombrar personas de la confianza del testador que observasen y dirigiesen 
el cumplimiento de todas y cada una de las disposiciones que el testador 
había ordenado en su testamento. Fue en época medieval cuando apareció 
la figura del testamentario252.

Alejo Venegas apuntaba que los testamentarios debían cumplir con pres
teza lo ordenado en los testamentos, pues según los concilios «Cartaginense, 
Várense y Agathense, se han de descomulgar los que retienen las mandas de 
los testadores»253. Además, según un aserto castellano, según obrara o cum
pliera el testamentario con su obligación igual harían con él «es cosa cierta 
que por la misma medida les han de medir después de sus días»254.

Pero no sólo debía cumplir el cargo de testamentario por razones eco
nómicas, de conciencia o propio interés. Venegas apunta también razones re
ligiosas para cumplir con presteza los mandatos del testador. Los 
testamentarios podían ser «ocasión para que la aliviación y relaxación de la 
pena purgatoria y la presteza de la salida, o tarde o nunca la ganen los tes
tadores por la negligencia de los testamentarios»255. Si el testamentario 
tardaba en cumplir lo dispuesto por el testador, este partiría tarde del purga
torio, y si el testamentario nunca lo cumplía, el testador nunca alcanzaría el 
premio accidental «que es el alivio de la pena de purgatorio, y la presteza de 
la salida». Por tanto, podía ser «defraudado el testador por la culpa y negli
gencia del testamentario, si el albacea o testamentario no cumple el testa
mento, y ya que le cumpla si no le cumple a su tiempo»256.



74

AÑOS
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690
TOTAL

Cuadro 2.-Porcentaje de testadores que eligen testamentarios 
y naturaleza de los mismos

TOTAL
98,6 
100 
100 
100 
100
95,1
98,5
97,8
100 
100

98,94

FAMILIA
60,6
63

76,3
80

67,6
69,2
70,1
75,6
78,1
91,7

73,20

VECINOS
56,3 
63

55,2
57,8
54

38,5
60,3
64,4
65,6
41,7

55,68

CLÉRIGOS
40,8
33,3
34,2
35,5
27

61,5
42,6
42,2
43,7
41,7

40,25

También es interesante destacar el número de testamentarios que eligie
ron los testadores abulenses. En general y de forma mayoritaria los testado
res abulenses se inclinaron por nombrar como testamentarios a dos o tres 
personas, en concreto el 73,39 por ciento del total. Después un 9,38 por 
ciento eligieron cuatro testamentarios, el 8,93 por ciento uno, el 5,31 
por ciento cinco, el 1,70 por ciento seis, y sólo el 1,27 por ciento eligieron

257 Ib., p. 56.
258 Ibídem.
259 Ibídem.
260 Ib., p. 56v.

Los testadores abulenses entendieron la importancia de nombrar testa
mentarios y, así, casi el total de testadores nombran albaceas, en concreto el 
98,94 por ciento, según se refleja en el cuadro 2. Un 73,20 por ciento de los 
testadores abulenses eligieron a familiares como testamentarios, el 55,68 por 
ciento incluyeron entre los mismos a vecinos de confianza, y el 40,25 
por ciento nombraron a clérigos para desempeñar esta función. Para Vene- 
gas «el estado y condición» de los testamentarios no se podía limitar257, aun
que recomendaba que uno de ellos fuera clérigo «honesto y de conciencia» 
y otro un casado «que ni sea muy rico ni pobre, de los quales no se aya dicho 
vileza, ni cosa que menoscabe su fama»258. Lo que sí deja claro el tratadista 
es que «ninguno piense que la suficiencia del albacea nace de la amis
tad»259, para acabar afirmando que el mejor albacea es aquel que entre sus 
virtudes posea la bondad y mediana prudencia, más «que grandes letras y as
tucia de pujadores al hazer de las almonedas»260.



r

Cuadro 3.-Número y porcentaje de testamentarios

Más de 66

1 2,6

2 3,2

8 1,70 6 1,27

75

AÑOS
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690
TOTAL

1
2
42

39
13
14
16
18
12
32
16
19
12
191

15
5
11
12
11
14
25
15
30
16
154

7
2
5
6
3
3
2
6
7
3
44

2
2
2
3
1
3
1
6
2
3
25

1
1

2,6
2,2

5,1
2,9

4,4
4,7

11,3
18,5
13,1
15,5
10,8
10,3
8,8

2
54,9
48,1
36,8
35,5
48,6
30,8
47
355
29,7
33,3
40,6

2
31,6

5,6
8,93

2
2

3
21,1
18,5
28,9
26,7
29,7
355
36,8
333
46,9
44,4
32,7

4
9,9 

' 7,4
13,1
13,3
8,1

' 7,7
2,9
13,3
10,9 
~83~
9,36

NÚMERO DE TESTAMENTARIOS

5 
~~23~ 
' 7,4

5,2
6,6

'TT 
' 7,7

1,5
13,3 
yr

8,3
5,31

1
8
5
5
7
4
4
6

261 VENEGAS, A. Agonía..., p. 55v.
262 Ib., pp. 55v-56.

más de seis testamentarios. Dos testamentarios fueron elegidos por el 40,63 
por ciento de los testadores, mientras que el 32,76 por ciento nombraron 
tres, aunque es a partir de la segunda mitad del siglo cuando el número de 
tres testamentarios aumenta (de 1 600 a 1640 un 35,06 por ciento, mientras 
que de 1650 a 1690 tenemos un 64,94 por ciento). Sin duda alguna se es
cucharon los consejos de los especialistas y autores de «Artes moriendi», 
como la que señala Alejo Venegas: «no es bien que suba de tres, no tanto por 
ser malo juntar quanto porque de tres arriba no pueden parir si no confus- 
sión»261. También opina que «si fuese el albacea de tanta prudencia y justi
cia, y buena conciencia, que propusiese su interés y pereza a la liberalidad 
y diligencia que le estreñía necessidad del ánima de el próximo requiere, 
más vale un tal albacea solo, que muchos»262.





4. EL SENTIMIENTO ANTE LA MUERTE 
DE LOS TESTADORES ABULENSES





79

Cuadro 4.-Número y porcentaje de testadores que expresan 
el sentimiento ante la muerte

AÑO

1600

1610

PORCENTAJE

51,38

66,66

NÚMERO

37

18

Uno de los aspectos más interesantes de los que se pueden estudiar en los 
testamentos es comprobar lo que los testadores sentían sobre la muerte en un 
momento en la que estaban mirándola cara a cara. En una situación de tragedia 
personal, en la que se siente cómo se escapa la vida, igual que el agua de unas 
manos, es muy importante comprobar cuál era el pensamiento, cuál la relación 
que tenía el moribundo con su futura y más que cercana compañera.

Cuatro son los grandes sentimientos que expresan a nivel general los testa
dores abulenses en este siglo XVII. El primero de ellos es expresar el temor que la 
muerte imbuye en el corazón y en el cerebro del hombre. El segundo nos habla 
de la naturalidad de la muerte, de esta como fenómeno natural. El tercero nos sitúa 
ante la infalibilidad de la muerte, ante la única certeza que tiene el hombre, su 
deceso. El cuarto nos expresa la incertidumbre que el hombre siente sobre el mo
mento del óbito, sobre el momento y la forma de entregar la vida.

A nivel general, el número de testadores que expresan el sentimiento 
que la muerte produce no llega al 50 por ciento del total, en concreto es un 
38,94 por ciento.

Por lo que se refiere a cómo se distribuyen en los años investigados estos 
sentimientos, encontraremos considerables diferencias, según queda refle
jado en el cuadro número cuatro. El periodo en el que el porcentaje de tes
tadores expresan mayoritariamente su sentimiento ante la muerte es el que 
comprende los años 1 600 (51,38 por ciento), 1610 (66,66 por ciento) y 1620 
(50 por ciento). A partir del año 1630 (33,33 por ciento), el porcentaje es 
minoritario, alcanzándose el mínimo en el año 1 660 con tan solo un 10,14 
por ciento. Sólo en el año I 690 se vuelve a porcentajes mayoritarios en la ex
presión de este sentimiento con el 63,88 por ciento.



80

Las causas de estas variaciones son difíciles de explicar, aunque pienso 
que la más clara es la que nos enfrenta al incuestionable «capricho» del no
tario que redactaba el testamento. El testamento sólo era una cuestión per
sonal del testador en aquellas partes que se referían a la distribución de sus 
bienes, mandas pías, mandas varias, elección de heredero o herederos y en 
todo aquello que quería dejar consignado con respecto a su vida. Por su
puesto que era personal si el testamento era escrito de propia mano por el tes
tador. Pero el testamento redactado por el notario era un testamento 
modelado a su capricho, o casi a su capricho. Sólo cuando el testador dese
aba apuntar o incluir alguna cláusula por la que sintiera especial predilec
ción, el notario cambiaba, variaba «su» modelo.

Cuadro 4.-Número y porcentaje de testadores que expresan 
el sentimiento ante la muerte (cont.)

AÑO 
1620 
1630 
1640 
1650 
1660 
1670 
1680 
1690

TOTAL

PORCENTAJE
50 

33,33 
29,71 
31,70 
10,14 
39,13 
37,50 
63,88 
38,94

NÚMERO
19
15
11
13
7
18
24
23
185

263 I Tes., 4,14.

4.1. TEMIÉNDOME DE LA MUERTE

Como se ha dicho anteriormente, el primer sentimiento sobre la muerte 
que expresan los testadores es el temor, y que en la ideología, en la creen
cia cristiana, no debería ser tal. Para el cristiano y para el católico en parti
cular, el morir no debería ser un fenómeno que inspirase temor, pues el morir 
es el paso de la vida terrena, finita y superficial, a la vida celestial, eterna y 
profunda al lado de Dios y de todos sus hermanos en Cristo. San Pablo, en 
la primera carta a los Tesalonicenses, dice que: «si creemos que Jesús ha 
muerto y resucitado, así también reunirá consigo a los que murieron en 
Jesús»263. En estas palabras de Pablo encontramos las dos grandes razones 
para no temer a la muerte: por un lado, la vida ultraterrena y futura con Dios; 
y por otro, la ¡dea de la resurreción de los muertos.

El concepto de resurreción no era nuevo, pues ya el Antiguo Testamento 
nos lo presenta, destacando algunos textos por su lucidez pedagógica o por



su belleza poética. El primer testimonio que merece ser subrayado lo ofrece 
el profeta Daniel al afirmar: «Y muchos de los que duermen en el polvo de 
la tierra se despertarán; unos para la vida eterna, otros para el ludibrio y la 
ignominia perpetua»264.

El libro de Job nos aproxima a la cuestión a través de la hermosura y de 
la inspiración poética al manifestar:

Más bien sé que mi defensor está vivo 
y que él, el último sobre el polvo se alzará; 
y luego, de mi piel de nuevo revestido 
desde mi carne a Dios tengo que ver*5.

De no menos belleza y seducción son las palabras de Isaías:

Pero revivirán tus muertos, 
sus cadáveres resucitarán.
Despertaos, exultad
los que yacéis en el polvo;
porque rocío de luz es tu rocío, 
y el país de las sombras dará a luz-bb.

Otros interesantes ejemplos nos los ofrece el segundo libro de los Macabeos, 
concretamente el suceso del martirio de los siete hermanos. Estos hermanos fue
ron torturados y asesinados al negarse a comer carne de cerdo, prohibida por la 
ley. El tercero de los hermanos al ser torturado dice a sus torturadores: «Del cielo 
he recibido estos miembros, y ahora los desprecio por amor de sus leyes, por
que sé que un día el mismo cielo me los devolverá»267. Muerto este, torturaron 
de igual forma al siguiente hermano que proclamó: «Es preferible sucumbir a 
manos de los hombres, teniendo en Dios la esperanza de ser resucitados de 
nuevo por Él»268. Por último, la madre de estos hermanos, al verles muertos, dice: 
«Dios, creador del mundo, que formó el género humano y ha creado cuanto 
existe, Él os dará de nuevo el espíritu y la vida por su misericordia»269.

Por lo tanto, si para el cristiano es cierto que ha de morir, no es menos 
cierto que ha de resucitar, resurrección que implica eterna existencia al lado 
de Dios. Con esta ¡dea y creencia en la resurrección, el cristiano no sólo no 
debería temer a la muerte, sino que debe sentirse «feliz» de la llegada de la 
muerte, de la hora en la que va a encontrarse con el Creador, la muerte como 
descanso que se ve reflejada en Jorge Manrique -’70.

2M Dan., 12,2.
265 Job, 19, 25-26.
266 ls., 26,19.
267 II Mac., 7,1 I.
268 II Mac., 7,14.
2(>9 II Mac., 7,23.
-’7'1 Jorge Manrique dice en las Coplas /xirla muerte de su padre: «cuando morimos/descansamos».

81



1

82

Este deseo de dejar la vida terrenal y «viajar» junto al Padre está magis
tralmente expresado en la poesía de la santa y escritora abulense Teresa de 
Cepeda y Ahumada. La extraordinaria poetisa y mística abulense contempla 
la vida, en su creación poética, como un paso obligado y áspero por el que 
el ser humano tiene que pasar, si desea alcanzar, si ansia ganar la gracia de 
Dios. Santa Teresa expresa el dolor, la angustia que siente su alma al no poder 
ir a gozar del Padre cuanto antes. En su más que conocida poesía «Vivo sin 
vivir en mí», nos canta la terrible y excesiva longevidad del existir humano, 
pensamiento que constrasta con el de la brevedad de la vida que manifies
tan otros autores. Presenta la vida como si fuera un destierro «qué duros estos 
destierros» y la equipara a una recia prisión:

¡esta cárcel, estos hierros, 
en el que el alma está metida!

La Santa continúa expresando la amargura que supone la vida sin la po
sibilidad de gozar de Dios:

¡Ay qué vida tan amarga,
do no se goza al Señor!

y la molestia que supone:

vida, no me seas molesta2'’.

271 JESÚS, T. de. Obras completas. Madrid, 1976. Frente a la crueldad del vacío por no 
vivir junto al Padre, la ¡lustre abulense expresa la enorme dicha que se siente saboreando la pre
sencia de Dios. De esta forma expone el júbilo que se siente al gozar una existencia mística 
interior:

«Vivo ya fuera de mí,
después que muero de amor,
porque vivo en el Señor,
que me quiso para sí»

Posteriormente, el poema alcanza sublimidad cuando afirma que el amor divino es una 
dulce prisión:

«Aquesta divina unión
del amor en que yo vivo,
ha hecho a Dios mi cautivo
y libre mi corazón.
Y causa en mí tal pasión
ver a Dios mi prisionero,
que muero porque no muero».

Por fin, la Santa considera que el único anhelo que puede tener es desear que la muerte 
se le presente lo antes posible. Así, manifiesta que la vida es una carga y pide al Creador que 
le alivie de tan oneroso peso:

«Quíteme Dios esta carga,
más pesada que el acero».

Incluso invoca a la muerte:
«Muerte, do el vivir se alcanza,
no te tarde, que te espero»,



r

83

porque perdiendo la vida terrenal, se gana la celestial, la divina:
«mira que sólo te resta,
para ganarte, perderte».

Por último, concibe la muerte como algo dulce y la anima a que se presente con celeri
dad y presteza:

«Venga ya la dulce muerte,
venga el morir muy ligero».

272 Ib., pp. 1.274-1.276.
271 GERAMB, M. J. La única cosa necesaria..., p. 24.

Pero no es sólo en este poema donde la Santa trata esta cuestión. En el 
poema «Ayes del destierro»272 también expresa la dureza de la vida y vuelve 
a compararla con un destierro:

morada penosa,
muy duro destierro

y expone el amargor que produce:

lúgubre es la vida, 
amarga en extremo.

Posteriormente muestra los deseos que tiene de morir:

... ¡Oh dueño adorado,
sácame de aquí... !¡Oh muerte benina
socorre mis males!
Tus golpes son dulces,
que al alma libertan.
¡Qué dicha, mi Amado,
estar junto a Ti!... ¿Quién es el que teme
la muerte del cuerpo,
si con ello logra
un placer inmenso?... ¡Ay!, también yo sufro,
bien mío, sin Ti...
Tal pena me aflige... Haz, Señor, que acabe
tan larga agonía.
Socorre a tu sierva... Rompe aquestos hierros 
y sea feliz.

Sobre todo porque la muerte, además de ser algo natural al hombre, es 
ante todo un fenómeno divino, algo creado y enviado por Dios.

En siglos posteriores el religioso María José de Geramb, hermanando las 
reflexiones de la mística abulense con esta naturaleza divina de la muerte, nos 
dice que «es menester desearla, pero también debe aguardarse con la sumisión 
que en todo debemos a Dios; debemos desearla porque es la consumación de 
nuestra penitencia y el principio de nuestra unión con Dios»273.



278

84

Posteriormente, insta al hombre a no temer a la muerte, pues el que 
muere en gracia divina nace a una nueva vida:

No temas mortaja ni sudarios.
Que el que muere por Dios nace a otra vida 
inmortal y dichosa sin medida274.

Son numerosos los escritos, opiniones y afirmaciones que a lo largo del 
tiempo exponen la naturaleza divina de la muerte. Es de nuevo san Pablo el 
que habla de la cuestión al decir: «es Dios quien ha construido todas las 
cosas»275, incluida la muerte, aunque ya en el libro de Samuel se dice en un 
canto de alabanza a Dios «esYavé quien hace morir» 270y en los Salmos:

Hazme saber, Yavé mi fin
y cual es la medida de mis días277,

y «nos arrebatas como un sueño temprano»

Sin salir de los relatos bíblicos, y acudiendo a los evangelios, no puede 
haber texto más aclarador sobre el tema que las propias palabras de Jesús en 
la oración de Getsemaní, cuando dice, sobre su futura y próxima muerte, 
«pase de mi este cáliz, más no sea como yo quiero, sino como quieres tú»279. 
Sin duda se aprecia la omnipotencia de Dios, que es dueño de la vida y 
la muerte. Pero la literatura también nos da ejemplos de esa naturaleza 
divina y entre ellos El Poema de Fernán González cuando el autor, al con
tarnos la muerte de Ruy González, dice:

Cuando vino la hora que dispuso el Creador
Ruy González se fue para el mundo mejor280.

Incluso en esta estrofa se puede ver cómo además de tratar la naturaleza 
divina de la muerte se habla de ella como un estado mejor y más perfecto 
del ser: la vida plena.

Un segundo ejemplo nos lo da La Celestina cuando dice Pleberio «Dios 
mata los que crió»28'.

Pedro Calderón en sus Autos Sacramentales hace aparecer a la muerte 
como «ministro del Altísimo» y sujeta a la voluntad divina al decir, en la 
Cena del Rey Baltasar:

274 Ib., p. 63.
275 Heb., 3,4.
276 I Sam., 2,6.
277 Sal., 39,5.
278 Sal., 90,5.
279 Mt„ 26,39.
2811 Poema de Fernán González. Op. Cit. estrofa 170, p. 40.
28' ROJAS, F. de. La Celestina..., p. 298.



85

de tus preceptos atada,
¡oh inmenso Juicio de Dios!,
la muerte está sin aliento282,

y en el Cran Teatro del Mundo dice:

Yo os llamaré al fin de éPn.

También, destacar lo que apunta Diego Ramírez de Villaescusa en sus 
diálogos sobre la muerte del príncipe don Juan, cuando destaca la muerte 
como decisión divina al decir esta a la reina doña Isabel, que se queja del 
futuro óbito de su hijo, que no tiene:

obligación ninguna de demostrar la justicia de los derechos divinos284.

Por último, subrayar lo que expresa el cronista abulense Luis Ariz sobre 
la omnipotencia de Dios «su infinito poder es el que mata»285.

No obstante, el temor a la muerte es tan consustancial al hombre que no 
puede abstenerse de manifestar tal sentimiento. A este respecto ya se dice en 
El Poema de Fernán González por parte del propio Fernán en un arenga:

Por miedo de la muerte la lucha no excusemos288.

Asimismo, en La leyenda de los siete Infantes de Salas, don Ñuño Salido 
tiene malos agüeros y se vuelve a Salas, pero pensando que hacía mal aban
donando a los infantes «por miedo a la muerte»287 vuelve con ellos.

También Miguel de Cervantes trata este aspecto de la muerte y, así, en 
El Amante Liberal, cuando dice que está a punto de producirse un naufragio 
«el miedo a morir era general en todos»288. Otro de los autores españoles 
que escribe sobre este asunto es Francisco de Quevedo que en una de sus 
obras manifiesta «ven ya, miedo de fuertes y de sabios»289 o cuando afirma 
en Conoce la diligencia con que se acerca la muerte:

ya formidable y espantosa suena
dentro del corazón el postrer día;
y la última hora, negra y fría,
se acerca, de temor y sombras llena290.

282 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Cena del Rey Baltasar. Madrid, 1966.
281 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Cran Teatro..., verso 471, p. 55.
284 OLMEDO, F. C. Diego Ramírez de Villaescusa (1459-1537), fundador del colegio de 

Cuenca y autor de los cuatro diálogos sobre la muerte del príncipe don luán. Madrid, 1944.
285 ARIZ, L. Historia de las Grandezas de la Ciudad de Ávila. Alcalá de henares, 1607.
286 Poema de Fernán..., p. 121.
287 Leyendas épicas..., p. 76.
288 CERVANTES, M. de. Novelas..., p. 23.
289 QUEVEDO, F. de. Antología..., p. 30.
290 Ib., p. 49.



7

86

Un segundo sentimiento que los testadores abulenses declaran en sus 
testamentos es el de la naturalidad de la muerte. Ya apunté en la introducción 
que la muerte es un fenómeno natural, es la finalidad natural del ser humano. 
Esa naturalidad, ese fin natural, ya lo asimilaba el hombre medieval y

2.1 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Gran Teatro..., versos 981 -984, p. 71, o lo que dice el 
rico al pobre en esta misma obra, cuando a ambos les llama la muerte

«¿Desta voz que nos llamó
tú no te estremeces?», en Ib., verso 1.208, p. 78

2.2 SANTOS, F. Las Tarascas..., p. 365.
292 A.H.P.Av. Prot. 783, fols. 287-294.

4.2. A TODOS ES NATURAL

Para finalizar con esta muestra, destacar lo apuntado por el rey en el 
Gran Teatro del Mundo de Calderón y que dice así:

Ya acabó mi papel
me dice una triste voz,
que me ha dejado al oírla 
sin discurso sin razón™.

Por lo tanto, el hombre temía a la muerte y la temía, sin duda, porque 
la consideraba una agresión, aunque en la actualidad algunos pensadores 
defienden que la tecnociencia consigue que eliminemos el miedo a la 
muerte. Una agresión que causa temor por lo que quita al hombre, por el 
final del goce de lo mundano, un goce que para algunos no es tal, y claro 
ejemplo de ello es la reflexión de Juan Luis Vives que defendía que después 
de esta vida, a la que consideraba turbulenta, llega la absoluta y plena rea
lización y por lo tanto no debemos temer a la muerte. También Francisco 
Santos trata este tema al decir que no deseando las riquezas mundanas se 
pueden adquirir las espirituales, aunque resulta curioso que estas últimas 
sean tratadas a base de lujos materiales:

¿Para qué quieres llevar
al mundo tanta hermosura,
si al ir a la sepultura
allá se te ha de quedar?™.

Por lo que se refiere a la expresión de este sentimiento por parte de los 
testadores abulenses durante el siglo XVII, está claro que la gran mayoría de 
los testadores (el 91,62 por ciento) lo manifiestan en sus testamentos bajo la 
fórmula, siempre idéntica, de «temiéndome de la muerte», siendo incluso 
en algunos el único sentimiento que reflejan, aunque en este caso el por
centaje es muy bajo, en concreto el 7,60 por ciento293.



NO HAY COSA MÁS CIERTA QUE EL MORIR4.3.

87

moderno demostrando que reconocía, otra cosa era que aceptara, toda la 
dimensión cualitativa de la muerte. El arcipreste de Hita así lo expresa en el 
Libro del buen amor:

como es natural cosa el nacer
y el partid94.

Para el hombre del siglo XVII la muerte no era obscena, no era escandalosa, 
no era algo que quedara fuera de lo natural. El hombre del siglo XVII se situaba 
de forma «perfectamente racional» frente a la muerte, al entender, al admitir sin 
reserva, que la muerte es algo natural. Cosa muy distinta, como ya dije anterior
mente, es qué o quién tiene poder sobre la muerte y para qué morimos, pues 
al consignar que su fenomenismo es divino, el hombre del siglo XVII aceptaba 
con fe su sobrenaturalidad, garantizada por algo superior a la razón.

El testador abulense expresa este sentimiento en el 54,05 por ciento de los tes
tamentos estudiados, utilizando al respecto la fórmula «a todos es natural».

El tercer sentimiento que exponen los testadores abulenses es el referido a 
la certeza que tienen de que han de morir y que no pueden escapar a la muerte. 
El hombre del medievo y de la Edad Moderna tenía muy claro que iba a morir, 
que la muerte es un absoluto y que no se puede escapar de ella.

La sociedad actual con sus avances tecnológicos, científicos y médicos 
ha conseguido aumentar la experanza de vida del hombre, curar e incluso 
erradicar enfermedades que en la antigüedad eran causa de elevada mortan
dad, y ha llegado a imbuir en el inconsciente del hombre la ¡dea de poder 
vencer a la muerte. Pero la muerte es invencible y es infantil pensar que po
demos eludir su visita, y de esto se ha dado cuenta, ¡por fin!, el ser humano. 
Por lo tanto la tecnociencia ha conseguido una paradoja «con sus mil 
promesas ha exarcebado la conciencia del carácter ineludible de la 
muerte»295. Esa certeza de la muerte la podemos ver en don Juan Manuel, 
cuando hace decir al conde Lucanor las siguientes palabras: «yo sé que la 
muerte non se puede escusar»296. También Jorge Manrique, en boca de su 
padre, reflexiona sobre la certeza de la muerte y escribe:

querer hombre vivir
cuando Dios quiere que muera
es locura297.

299 RUIZ, J., Arcipreste de Hita. A. Libro..., estrofa 943, p. 145.
295 BAUDOUIN, J. L. y BLONDEAU, D. La ética..., p. 24.
296 JUAN MANUEL, Don. El conde Lucanor (Edición G. Seres), Barcelona, 1994.
297 MANRIQUE, J. Poesías..., versos 454-456, p. 140.



r

88

298 RUIZ, J., arcipreste de Hita. Libro... op. Cit. estrofa 1.506, p. 210.
299 LÓPEZ DE MENDOZA, í., marqués de Santillana. Canciones..., verso 123, p. 120.
200 VEGA, G. de la. Coplas, sonetos..., soneto XXIX, verso 12, p. 140.
101 Ib., sonetos IV, versos 12-13, p. 70.

CERVANTES, M. de. Novelas..., p. 125.
101 QUEVEDO, F. de. Antología..., p. 30.

CALDERÓN DE LA BARCA, P. Gran Teatro..., versos 993-1.002, pp. 71-72.
’»'• OLMEDO, F. G. Diego..., pp. 239-296.

En esta reflexión además se puede apreciar, de nuevo, cómo se consi
dera la naturalidad de morir. Nuestro ya citado arcipreste de Hita, en su tam
bién mencionada obra dice que: «¡Ay, todos los nacidos han de ser 
acabados!»298.

En el siglo XV el marqués de Santillana lo expresa en su Planto de Pan- 
tasilea diciendo: «la muerte, que non se cura»299. En la siguiente centuria 
será Garcilaso de la Vega el que exponga este sentimiento:

no se escusa que yo muera300

y-
Muerte prisión no pueden, ni embarazos 
quitarme de ir a veros como quiera30'.

Posteriormente, será Miguel de Cervantes en El celoso extremeño el que 
retome la ¡dea de don Juan Manuel al escribir: «Para todo hay remedio, sino 
es para excusar la muerte»302, y Francisco de Quevedo hace lo propio al 
decir: «Ha de ir cuanto ha nacido»303.

Y por fin, cabe resaltar las palabras de Pedro Calderón de la Barca, que 
recuerdan las de Jorge Manrique:

¡Todos son
hacia el sepulcro!... Qué el río
que brazo de mar, huyó,
vuelva a ser mar; que la fuente
que salió del río (¡qué horror!),
vuelva a ser río; el arroyo
que de la fuente corrió
vuelva a ser fuente; y el hombre,
que de su centro salió,
vuelva a su centro, a no ser
lo que fue! ¡Qué con fusión !3M.

Por último, destacar la afirmación que profiere Ramírez de Villaescusa 
al exclamar:

¡Oh Muerte cruel, Muerte inexorable!305.



LA HORA INCIERTA4.4.

89

En cuanto al número y porcentaje de expresión de este sentimiento re
flejado en los testamentos abulenses, es preciso indicar que aparece en el 
38,37 por ciento de los testadores, enpleándose una de las siguientes expre
siones: «ninguna criatura humana puede escapar»306 de la muerte, o «no hay 
cosa más cierta que el morir»307.

■,0<1 A.H.P.Av. Prot. 1.142, fots. 32-36v.
107 A.H.P.Av. Prot. 911, íols. 106-111.
108 MANRIQUE, J. Poesías..., versos 1-6, p. 122.

QUEVEDO, F. de. Obras Escogidas. Madrid, 1982.
110 FERNÁNDEZ DE ANDRADA, A. Epístola moral a Fabio y otros escritos. Barcelona, 1993.

CALDERÓN DE LA BARCA, P. El príncipe..., p. 91. Escena Vil, 3o jornada.

El cuarto y último sentimiento que manifiestan los testadores abulenses es 
la incertidumbre que la muerte causa en el hombre. El ser humano no sabe 
cuándo se va a presentar la muerte, cuándo va a llegar la temida hora de morir 
«cualquier instante desta vida humana». Como ya apunté, el hombre se siente 
indefenso ante el fenómeno de la muerte y más si tenemos en cuenta que puede 
estar al «cabo de la calle». Tan solo cuando ya es algo inevitable y tan próxima 
que se puede sentir, se tiene la premonición de su inminente llegada.

La muerte es silenciosa, ya lo escribía Jorge Manrique en una copla de 
pie quebrado:

Recuerde el alma dormida
avise el seso y despierte
contemplando
como se pasa la vida
como se viene la muerte 
tan callando?08.

Y Francisco de Quevedo en el Psalmo IX:

¡qué mudos pasos trae la muerte fría!309.

Fernández de Andrada en su Epístola moral a Fabio dice:

¡Oh muerte!, ven callada, 
como suele venir en la saeta3'0.

También Calderón, en El Príncipe constante, apunta este sentimiento, 
cuando el infante don Fernando dice que con la hora de la muerte «no hay 
hora segura»3".

Ese silencio, ese no saber, es lo que impresiona al hombre. El propio F. 
de Quevedo, en su obra El sueño de la Muerte, nos dice que la muerte llega



1

90

a cualquier edad al escribir que la muerte «por un lado era moza, y por el otro 
era vieja», que a veces llega de forma rápida y a veces con lentitud «unas veces 
venía despacio y otras aprisa» y que puede parecer que está lejana y está a la 
vuelta de la esquina «parecía que estaba lejos, y estaba cerca»3'2.

Además, el no saber cuando nos va a llegar la hora de morir hace que nos 
parezca inoportuno, que llega en el momento menos adecuado, pero ¿qué 
momento es bueno para morir? Sobre esta inoportunidad de la muerte tampoco 
faltan referencias en la literatura castellana y así lo recita j. Manrique:

los estados y riqueza,
que nos dejen a deshora
quién lo duda3'3

o Miguel de Cervantes, en esa obra cumbre de la literatura universal que 
es El Quijote, al decir en la muerte de don Alonso Quijano: «llegó su fin y 
acabamiento cuando él menos lo pensaba»3'4. ¡Qué mala jugada de la for
tuna, que muere cuando ha recuperado la cordura!

Pedro Calderón de la Barca lo expresa de manera brillante en la petición 
que pone en boca del labrador en su no menos lúcido Gran Teatro del 
Mundo. El labrador suplica al «tribunal superior» le permita disponer de sus 
bienes antes de fallecer:

No muera yo en este tiempo,
aguarda sazón mejor,
siquiera porque mi hacienda
la deje puesta en sazón3'5.

Lo único indudable es que «el tiempo nunca para ni sosiega»316. Sobre 
esa «fuga» del tiempo añade Congóra:

Agonal carro por la arena muda 
no coronó con más silencio meta, 
que presurosa corre, que secreta 
a su fin nuestra edad...
Mal te perdonarán a ti las horas:
las horas, que royendo están los días, 
los días, que royendo están los años3'7.

Siguiendo la reflexión del creador y maestro del culteranismo, es inte
resante la afirmación de Lucas Pinelli en la que dice: «Nadie se puede

3.2 QUEVEDO, F. de. El sueño de la muerte. Madrid, 1982.
3.3 MANRIQUE, J. Poesías..., versos 109-111, pp. 126-127.
314 CERVANTES, M. de. El Ingenioso..., p. 510.
3,5 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Gran Teatro..., p. 75.
su £/ celoso extremeño en: CERVANTES, M. de. Novelas..., p. 138.
3,2 CÓNCORA, L. de. Obras completas. Madrid, 2000.



4.5. OTRAS FÓRMULAS UTILIZADAS

91

318 PINELLI, L. Noticias de la otra vida, y del estado de las almas en el otro mundo. Pri
mera y segunda parte: donde se explica el estado de las almas separadas y reunidas a sus cuer
pos; y se trata del fin del mundo, y el fuego con que será abrasado. Añadidas las meditaciones 
sobre los quatro Novísimos. Madrid, 1757.

3,q Ib., p. 334.
320 A.H.P.Av. Prot. 911, fols. 106-111.

Aparte de las ya mencionadas, existen otras muchas fórmulas que la 
muerte produce en los testadores abulenses de este siglo XVIL Pero realmente 
significativas sólo puedo decir que hay una, y esta no llegó a ser utilizada ni 
siquiera por el 50 por ciento de los testadores durante el siglo. La fórmula en 
cuestión es la que declara, a la vez, el temor que produce la muerte y la na
turalidad que conlleva y dice así: «temiéndome de la muerte que a todos es 
natural». La fórmula es expuesta por el 43,30 por ciento del total de testado
res que durante el siglo XVII realizan esta declaración de sentimiento ante la 
muerte, y es manifestada en todos los años en los que realizo el estudio, su
perando el 30 por ciento en casi todos ellos, exceptuando el año 1 630 que 
queda en un 26,66 por ciento y en el año 1680 donde se ve en el 4,16 por 
ciento de los testamentos documentados.

El resto de fórmulas usadas no son en ningún caso significativas, aunque 
cabe resaltar la que asegura la certeza de la muerte y la hora incierta en la 
que se produce, al alcanzar el 18,43 por ciento. A partir de ahí la mayoría 
de combinaciones no llega al 8 por ciento, según queda reflejado en el cua
dro número cinco.

prometer un solo año de vida: qué digo un año, ni un mes, ni una sola hora, 
pues en cada momento podemos morir»3'8. En este punto, el propio Pinelli 
propone una reflexión al lector: «Considera que has de morir sin saber de qué 
modo, ni el quándo»3'9.

En cuanto a su declaración testamentaria, es el sentimiento menos ex
presado, superando muy levemente el 35 por ciento, concretamente un 
35,13 por ciento.

Por lo que respecta a la fórmula utilizada, dos son las desarrolladas: la 
primera es la que pone a la muerte como «ni más incierta que la hora cuando 
será»320 y la segunda una fórmula algo más sencilla «y la hora incierta».



92

Cuadro 5.- Fórmulas utilizadas por los testadores: porcentaje 
y referencia documental

FÓRMULA 

PORCENTAJE 

PROTOCOLO 

FOLIO

TCP

1 8,43
911
597

TACO

8,16
620
944

TABCD TABD
3,84
507

399

OTRAS
5,45

TAB

43,30
583
911

TAC
4,92
1142
156

3,84
1022

643

ABC
3,30
583
274

TAD
1,14

TA
7,62
I 142
188

*T.-Tipo
* A.- Expresión del temor a la muerte.
* B.- Expresión de la naturalidad de la muerte.
* C.- Expresión de la certeza de la muerte.
* D.- Expresión de la hora incierta de la muerte.



DECLARACIONES DE FE5.



i



95

Los capítulos más religiosos, o de una mayor profundidad religiosa, que 
se encuentran en los testamentos medievales y modernos son los llamados 
«protestación de fe» y la «encomendación del alma». En ambas formulacio
nes el hombre medieval y moderno intentaba demostrar su fe en la Iglesia y 
en todo aquello que esta defendía, reflejando todo lo que la ortodoxia cató
lica reconocía como verdadero y absoluto, lo que llamamos verdades de fe. 
En estas cláusulas declaratorias de la fe, el testador intenta mostrar la omni
potencia de Dios y su entrega, sin condiciones, al Absoluto, con una mani
festación extrasensible. Es la respuesta a su sentimiento de trascendencia.

La protestación de fe es, como ya he dicho, una parte esencial cuando 
el testador declara su fe. En realidad es un resumen que el testador hacía del 
Credo que se recita en la celebración eucarística, que nos viene desde el 
Concilio de Nicea (año 325) y que se completó en el Concilio de Constan- 
tinopla (año 381).

En la protestación de fe, el testador refleja su creencia en la Trinidad321, 
en la existencia de tres personas, el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, pero que 
son el mismo y único Dios; la unicidad de Dios en la Trinidad de tres perso
nas divinas; en la Iglesia Católica de Roma y todo lo que ella cree y confiesa 
y su disposición a morir con dichas creencias, como lo hizo en vida.

La Iglesia, y el testador como parte de la misma, asentaba su creencia en 
la Trinidad tomando como base ciertos relatos del Nuevo Testamento y el 
Credo que en los ya mencionados Concilios se adoptó. Son numerosos los 
textos evangélicos que nos acercan al misterio trinitario partiendo desde el 
momento que el Ángel se presentó a María y le dijo «darás a luz un hijo... 
Hijo del Altísimo», donde se muestra la existencia del Padre, principio y ori
gen de todo, y del Hijo, manifestación del Padre a los hombres. Esta doble 
personalidad aparece continuamente en el evangelio de Juan. Así se lee, «el

321 La expresión aparece por primera vez en Teófilo de Alejandría.

5.1. PROTESTACIÓN DE FE



96

122 Jn., 5,19.
321 Jn., 10, 30.
324 Heb., 1,5.
325 Mt„ 3, 15-17.
326 Jn., 20, 21-22.
327 Mt„ 28, 19.
,2“ Lateranense IV, D. 432, año 1215.

Hijo no puede hacer nada que no lo vea hacer el Padre, y lo que este hace, 
igualmente el Hijo»322, destacando la indivisibilidad de ambos, algo que se 
ve muy bien cuando Jesús, en la fiesta de la Dedicación de Jerusalén dice: 
«Yo y el Padre somos una sola cosa»323 y cuando en la Última Cena dice a 
sus discípulos «si me habéis conocido a mí, conocéis también a mi Padre». 
Esta existencia de dos personas, Padre e Hijo, está posteriormente reflejada 
en san Pablo, que dice al hablar de Dios y Jesús: «Yo seré su Padre y él será 
mi Hijo»324, y en el Credo, cuando dice: «Creemos en un sólo Dios Padre. 
Creemos en un solo Señor Jesucristo, Hijo único de Dios».

La tercera persona es el Espíritu Santo, también indivisible junto al Padre 
y al Hijo y que viene recogido en diversos textos, entre los que destaca el que 
refleja Mateo, que nos cuenta cómo una vez bautizado Jesús sobre Él descen
dió el Espíritu de Dios325.

Otro texto que nos muestra la persona del Espíritu es el que nos enseña 
a Jesús, ya resucitado, diciéndole a los discípulos «como me envió el Padre, 
así os envío yo. Recibid el Espíritu Santo»326 o cuando dice: «Id y haced dis
cípulos bautizándolos en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu 
Santo»327, texto en el que se puede ver la Santísima Trinidad en su total es
plendor. Por último, destacar las palabras del Credo que dicen: «Creo en el 
Espíritu Santo..., que con el Padre y el Hijo, recibe una misma adoración y 
gloria».

Algo más tarde, el santo Isidoro de Sevilla refleja de forma sencilla y con
cisa la creencia en la Trinidad en su conocida oración «Adsumus» y dice:

Tú (refiriéndose al Espíritu Santo) el único que con Dios Padre y su 
Hijo, 
posees un Nombre glorioso.

Posteriormente, el Concilio Lateranense del año 1215 dice: «Creemos 
que hay una suma res que verdaderamente es Padre, Hijo y Espíritu Santo; y 
esa sustancia ni es generante, ni es generada, ni procedente, sino que es el 
Padre el que engendra, el Hijo el engendrado y el Espíritu Santo el que pro
cede»328.

Para finalizar con estas aproximaciones a tan «incomprehensible miste
rio», destacar lo que se dice en las ordenanzas de la Congregación de la Pie
dad y Caridad de la ciudad de Ávila: «Dios es la Ssantísima Trinidad, que la



■

97

Santísima Trinidad son tres distintas personas: Padre eterno, que no procede 
de otro; Hijo eterno, que procede solamente de el Padre; Spíritu Santo, 
eterno, que procede ygualmente de el Padre y del Hijo; que todas tres divi
nas personas son un solo Dios, una misma essencia, y naturaleza divina, una 
vondad, eternidad, saviduría, poder, inmensidad, un criador, conservador de 
todo lo criado»329.

La escritora, reformadora, mística y santa abulense Teresa de Jesús nos 
refiere su experiencia religiosa sobre la Trinidad de bella forma. Estando en 
el monasterio abulense de San José, el martes después de la Ascensión del 
año 1571, y después de haber estado en oración, sintió que su alma se in
flamaba, pareciéndola que clara y diáfanamente «entendía tener presente a 
toda la Santísima Trinidad en visión intelectual», comprediendo como es 
Dios uno y trino. Sigue contando que le hablaban las tres Personas y que en 
su alma se le representaban distintamente, haciéndole diferentes mercedes330. 
Poco tiempo después la Santa abulense vuelve a tener otra visión intelectual 
de la Trinidad y refiere que su alma se henchía de aquella divinidad y 
«gozaba en sí y tenía a las tres Personas»331. Unos años después, en el año 
1575, un día de San Agustín, después de comulgar, sufrió una nueva visión, 
aunque en esta ocasión la Santa llega a decir que además de sentir intelec- 
tualmente el Sagrado Misterio, casi vio «cómo las tres Personas de la 
Santísima Trinidad que yo traigo en mi alma esculpidas son una cosa»332. Por 
último, es muy interesante lo que Teresa de Jesús se pregunta sobre la Trini
dad «pues si cada una es por sí, ¿cómo decimos que todos tres son una esen
cia?». La respuesta que ella misma da está cargada de sabiduría, sensibilidad 
y ternura «en todas tres Personas no hay más que un querer y un poder y un 
señorío de manera que ninguna cosa puede una sin otra, sino que de cuan
tas criaturas hay es sólo un Criador. ¿Podrá el Hijo criar a una hormiga sin el 
Padre? No, que es todo un poder, y lo mismo el Espíritu Santo; así que es un 
solo Dios todopoderoso, y todas tres Personas una Majestad. ¿Podría uno 
amar al Padre sin querer al Hijo y al Espíritu Santo? No, sino quien conten
tare a la una de estas tres Personas divinas, contenta a todas tres, y quien la 
ofendiere, lo mismo. ¿Podrá el Padre estar sin el Hijo y sin el Espíritu Santo? 
No, porque es una esencia, y adonde está el uno están todos tres, que no se 
pueden dividir»333.

Pero no sólo santa Teresa experimenta en esta ciudad de Ávila la visión de 
la Trinidad. En este caso otra religiosa abulense, María Vela, también tiene vi
siones sobre este Misterio mostrando la alta religiosidad que se vivía en la

329 A.D.A. Est. 140/6/1, libro n°. 40 de la parroquia de Santiago.
330 Cuentas de Conciencia, 14o. Ávila, veintinueve de mayo de 1.571. Jesús, T. de. Obras 

Completas..., p. 1.087-1.088.
3,1 Cuentas de Conciencia, 15°. Medina, treinta de junio de 1 7.51. Ib., pp. 1.088-1.089.
132 Cuentas de Conciencia, 36°. Sevilla, veintocho de agosto de 1.575. Ib., p. 1.102.
333 Cuentas de Conciencia 60°, Ib., pp. 1.128-1.129.



r

98

I

Por lo que se refiere a la formulación de esta protestación de fe, se des
tacan diversas fórmulas, más o menos extensas, pero que no se salen de una 
estructura común y fija. Por supuesto, existen testadores que se salen de lo ge
neral, pero son documentos muy puntuales que con posterioridad referiré. 
Teniendo esto en cuenta, es posible asegurar que esta declaración de fe estaba 
perfectamente reglada, en sus líneas generales, por los notarios abulenses y

AÑO 
1600 
1610 
1620 
1630 
1640 
1650 
1660 
1670 
1680 
1690
Total

PORCENTA)E
90,27
100

89,47
97,77
91,89
85,36
85,50
95,65
100
100

93,50

Cuadro 6.-Número y porcentaje de testadores que realizan 
la protestación de fe

NÚMERO 
65 
27 
34 
44 
34 
35 
59 
44 
64 
36 
442

1,4 ESTEBAN MARTÍN, F. Venerable María Vela, 1561-1617, Ávila, 1986.

ciudad. La religiosa dice que un día después de haber comulgado «me dio 
Nuestro Señor con conocimiento altísimo de aquella suma comunicación de 
la Divina naturaleza entre las Divinas Personas». Sigue diciendo que se le dio 
a conocer que el Padre Eterno engendró el Verbo Eterno «por vía de entendi
miento» y le comunicó su misma naturaleza y que ambos «por vía de amor» 
aspiraron al Espíritu Santo, comunicándole, así mismo, igual naturaleza, por lo 
cual esta naturaleza es una misma en tres personas distintas334.

Por lo que respecta a la utilización de la protestación de fe por parte de 
los testadores abulenses en el siglo XVII, apuntar que es utilizada por un 
porcentaje altísimo de los mismos, en concreto por el 93,05 por ciento del 
total. Además hay que fijarse en que el porcentaje más bajo, el del año 1650, 
supera el 85 por ciento. Así lo vemos en el cuadro número seis, mientras que 
en tres años (1610, 1680, y 1690) realizan la protestación de fe el 100 por 
cien del total de testadores de esos años. Por lo tanto se ve que la protesta
ción de fe era una declaración de intenciones básica para el testador y cre
yente abulense, declaración que está perfectamente encuadrada en el 
ambiente barroco de la época.



99

que son estos, cada cual con su fórmula, los que reflejan en el testamento di
chas declaraciones de fe.

Las fórmulas empleadas estarían encuadradas, a nivel general y teniendo 
en cuenta lo esencial, dentro de cinco tipos diferentes. El primero sería el 
tipo más sencillo, el más simplificado, y es aquel que tan solo apunta la 
creencia en la Trinidad y que se formula como «Creyendo como creo en 
la Santísima Trinidad»335 (TI). El segundo es algo más largo, aunque lo único 
que hace es declarar cuáles son las diferentes personas de la Trinidad: «Cre
yendo como creo en la Santísima Trinidad, padre, Hijo y Espíritu Santo»336 
(T2). El tercer tipo es el que aclara que son tres personas distintas pero una 
esencia única y se formula: «Creyendo como creo en la Santísima Trinidad, 
Padre, Hijo y Espíritu Santo, tres personas distintas y un solo Dios verda
dero»337 (T3). El cuarto tipo, además de reflejar la creencia en la Trinidad, in
siste en la creencia de todo lo defendido y admitido por la Iglesia Católica 
postridentina: «Creyendo como creo en la Santísima Trinidad, Padre, Hijo y 
Espíritu Santo, tres Personas distintas y un solo Dios verdadero y en todo lo 
demás que tiene, cree y confiesa la Santa Madre Iglesia Católica de Roma»338 
(T4). Por último, en quinto lugar, está la fórmula más larga, que, aparte de 
afirmar la creencia en la Trinidad y en todo aquello que ordena la Iglesia de 
Roma, refleja la intención del testador de morir en esa creencia, igual que 
vivió en ella: «Creyendo como creo en la Santísima Trinidad, Padre, Hijo y 
Espíritu Santo, tres Personas distintas y un solo Dios verdadero y en todo lo 
demás que tiene, cree y confiesa la Santa Madre Iglesia Católica de Roma, 
en cuya fe protesto vivir y morir»339 (T5).

La fórmula o el tipo de protestación más utilizada a lo largo del siglo 
fue la más compleja y larga (T5), con un total del 36,65 por ciento de los tes
tadores que la realizan, aunque muy seguida de la anterior, algo más senci
lla (T4), con el 35,97 por ciento. Después la siguen el resto de protestaciones 
con el 21,04 por ciento (T3), el 2,94 por ciento (TI) y el 0,95 por ciento (T2). 
Además, y como dato curioso e interesante para apreciar la gran religiosidad 
existente en Avila, el tipo de protestación más largo fue ganando seguidores 
con el paso del siglo, todo lo contrario que nos dice García Cárcel, que 
afirma que en Barcelona se dio la simplificación como tónica general, in
cluso en el momento más barroco. De esta forma nos encontramos que, a 
partir del año 1 650, el porcentaje de testadores que realizan la protestación 
de fe más larga (T5) va aumentando constantemente, según aparece 
explicado en el cuadro número siete.

“’A.H.P.Av. Prot. 1.142, fols. 99-102.
336 A.H.P.Av. Prot. 203, fols. 456-457v.
337 A.H.P.Av. Prot. 783, fols.566-568v.
338 A.H.P.Av. Prot. 725, fols. 10-11.
339 A.H.P.Av. Prot. 1.171, fols. 74-75v.



r

1%

3%

21% 37%

Cuadro 7.-Número y porcentaje de testadores que utilizan la fórmula T5

100

□ T5
□ T4
□ T3
□ T1
®T2
□ OTRAS

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690

TOTAL

NÚMERO
1 1
9
6

11
2
9

24
25
40
25
162

PORCENTAJE
16,92
33,33
17,64

25
5,88

25,71
40,67
56,81
62,50
69,44
36,65

'“A.H.P.Av. Prot. 885, íols. 82-85.
A.H.P.Av. Prot. 1.107. fols. 183-183v.

Fórmulas de protestación de fe utilizadas 
por los testadores abulenses en el siglo XVII 

2% XVII

36%

Como ya dije anteriormente, algunos testadores se salen de la formu
lación general, consignando sus propias fórmulas, más personales y singu
lares, ya por su sencillez o por su erudita complicación. Entre las primeras 
he elegido dos que nos dan una ¡dea del resto. La primera es la protesta
ción que hace Pedro Muñoz y que dice: «deseo acer lo que devo para pasar 
desta presste vida como fiel cathólico cristiano»340, y la segunda es de Te
resa López «creyendo entre todas las cosas los misterios de nuestra Santa 
fe Cathólica»34’.



101

1,2 A.H.P.Av. Prot. 817, fols. 214-217v.

Entre las protestaciones de fe singulares por su complejidad e intensidad 
espiritual y religiosa, destaca la realizada por el sacerdote Antonio de Toledo. 
Este testador comienza la protestación de fe haciendo referencia a su creen
cia en la Trinidad, en todo lo que manda la Iglesia; pero luego añade su fe en 
la Virgen, como madre de Dios y Jesús, y en la resurrección de los muertos, 
para terminar pidiendo perdón por sus faltas y errores y que Jesucristo le de
fienda de los enemigos del alma en el momento de la muerte:

Como fiel cristiano, creo bien y berdaderamente en Dios Padre, Dios 
Hijo y Dios Espíritu Santo, en todas tres personas distintas y un solo Dios bibo 
y berdadero y todo poderoso, en los quales se encierra el misterio sacrosanto y 
inefable de la Santa Trinidad, juntamente con todo aquello que cree y professa 
la Santa Yglesia Rromana, y que quiero bibir y morir protestando y confesando 
todo lo que se contiene en el símbolo de la fe que compusso el gloriosso sse- 
ñor San Antanasio, doctor de la Yglesia, y el misterio de Santísimo Sacramento 
del altar, y que rresucitar del día del juicio esta carne en que bibo, y ansimismo 
creo en todos los misterios, prerrogativas y gracias de la Birgen Santísima Madre 
de Dios y mi Señor Jesucristo, si quien, aunque miserable pecador, e llamado y 
llamo aora, y en la ora de mi muerte, para que me ayude y me defienda de mis 
enemigos espirituales y corporales y pida a mi Dios Señor perdone mis culpas 
y pecados que contra su dibina magestad he cometido como miserable peca
dor, de que me pessa millares de beces, en quien confio por sacros mereci
miento que me lo a de alcancar. juntamente pido el ausilio dibino de todos mis 
señores santos y santas y abogados, y de todos los de la corte celestial, supliquen 
a mi Dios por esta alma pecadora me de buena muerte, por la santa muerte de 
mi Señor jesuscristo muera yo, como fiel cristiano, con mis tres santos sacramen
tos de confesión dolorosa, de quarestía y olio, y que y que no puedan estorbar 
ni estorben mis henemigos espirutales ni corporales, sinos que mi alma y mis 
sentidos y en juicio estén prontos y aparejados para alabar a mi Dios, y en quien 
confío me a de perdonar por su bondad, messericordia que es mayor que mis 
pecados3'1-.

Un segundo ejemplo es el del testador Manuel José de Arbulo, canónigo 
de la catedral de Avila, que al igual que el anterior testador, después de ma
nifestar su obediencia a la Iglesia, refleja que si algún enemigo del alma le 
llevara a decir algo contra la Iglesia o a abjurar de ella, no se le tome por 
parte divina y humana en cuenta, pues en su corazón no lo siente.

Protesto y de todo mi corazón me abrazo con la fee que professé en el 
Sancto Bautismo y en que bibo y muero y quiero morir siendo hixo de la Ygle
sia Cathólica Romana... y creo firmíssimamente todo lo que tiene y crehe nues
tra Sancta Yglessia Cathólica Romana, única Madre de todas las Yglesias. Y si 
ocupado de algún accidente de la enfermedad y gravedad de ella, o subxeción



5.2. ENCOMENDAC1ÓN

102

I

La encomendación es la segunda cláusula declaratoria de la fe y creen
cia del testador. En esta cláusula testamentaria el testador «demuestra» que 
cree que Dios es el Creador, creador de su alma y su cuerpo. El testador

141 A.H.P.Av. Prot. 1.030, fols. 555-565.
’44 A.H.P.Av. Prot. 1.092, fols. 384-387v.
145 Además fue Capellán de Honor del Rey Carlos II, pronotario apostólico, juez y exa

minador sinodal y juez conservador de Castilla y León y de los Caballeros del Hábito de San 
Juan de Malta y Jerusalén.

del enemigo, otra cossa pretendiere el que yo sienta o diga, ni la quiero decir 
ni sentir, ni la admito, y de todo mi corazón la aborrezco, porque mi mayor vien 
y gloria es haber conocido a Jhesuchristo mi Redemptor y morir chrisliano, a 
quien encomiendo otra y otras mili millones de veces mi alma'".

Otros testadores que hacen protestaciones de fe singulares y destaca- 
bles, pero siempre manifestando su fe y negando a los enemigos del alma, 
son Miguel Artero Moreno, beneficiado de la iglesia parroquial de San 
Vicente, y el Chantre y Racionero de la Catedral de Avila, José González 
Dávila. La fórmula utilizada por el primero es la siguiente:

Repressento ante mi Señor jesucristo, en la ora de mi muerte y en el ex
tremo juicio, y si otra cossa por fenessi o accidente en mi padeciere, protesto 
desde aora si acossa sucediere lo qual suplico a su Magestad no lo permitía y que 
sea atribuydo a negación de sentidos, y que en ningún tiempo sea visto apartarme 
de esta fe y creencia que tengo impressa y esculpida en lo íntmio de mi corazón, 
y suplicó al Altísimo Dios, por los enttrañas de su grande misericordia y la que 
ussó con la Magdalena y el buen ladrón estando pendiente de la cruz, que acor- 
dándosse de la flaqueza de los pecadores no juzgue mis culpas según la gravedad 
de ellas, ni menosprecie la suplica deste sacerdote indigno penitente' ".

Por su parte, José González recurre a la fórmula que a continuación re
produzco:

En cuya fe siempre he vivido sin tener ni aún una mínima duda y protesta 
vivir y morir como verdadero hijo de la Santa Iglesia Cathólica de Roma, sin 
que tentación ni ilusión, miedo ni temor del demonio, enemigo del género hu
mano en contrario delta, aora ni en tiempo alguno, sea vastante para hazerme 
faltar en su entereza, ni para que dexe de sentir y creer, como aora creo y siento, 
todo aquello que nos enseña. Dando desde luego como doy por falsa cualquier 
cossa que encontrario desta suma verdad me propusiere, y la abomino como tal, 
siendo cierto que no ay otra fee con la qual se puede conseguir heterna felici
dad sino es la Cathólica Christiana"5.



Cuadro 8 .-Número y porcentaje de testadores que realizan la encomendación

103

La fórmula mayoritariamente utilizada fue la que dice: «Mi alma a Dios 
nuestro Señor que la crió y redimió por su preciosa sangre y el cuerpo a la tie
rra donde fue formado», que lo fue por el 87,90 por ciento del total de testa
dores que expresan la encomendación. El resto de testadores utilizan pequeñas 
variaciones de esta fórmula, en concreto el 12,09 por ciento del total.

Esta fórmula mayoritaria encomienda el alma a Dios como creador de 
ella. Dios como creador de la esencia del hombre, del espíritu humano, 
de la naturaleza humana. El libro del Génesis nos muestra a Dios como 
Creador de esa esencia, creación realizada a su imagen y semejanza:

Dios creó al hombre a su imagen, 
a imagen de Dios lo creó1'6.

También el salmo cien nos recuerda que somos creación divina:

AÑO

1600

1610

1620

1630

1640

1650

1660

1670

1680

1690

TOTAL

NÚMERO

70

25

37

44
35

40

68

45

64

35

463

PORCENTAJE

97,22
92,59
97,36

97,77

94,59
97,56

98,55
97,82

1 00
97,22
97,47

J4G Cén., 1, 27.

declara su fe, en que el alma va a «vivir» junto a su Creador, junto al Padre 
Dios, siendo la esencia del Ser. La figura del cuerpo, a pesar de ser impor
tante, es secundaria y así vuelve al lugar, al sustrato del que emergió.

La encomendación fue utilizada en la ciudad de Ávila por un porcentaje 
excepcionalmente alto de testadores, en concreto por el 97,47 por ciento 
del total de testadores, siendo además utilizada de forma extraordinariamente 
regular a lo largo de todo este siglo XVII, quedando así reflejado en el cua
dro número ocho .



en

104

Sabed que Yavé es Dios;
El nos ha hecho y somo suyos'47.

Y el libro del Eclesiástico nos lo expresa con mayor generalidad, pero con igual 
rotundidad «El que vive eternamente creó todas las cosas a un tiempo»’48.

Pero Dios no sólo fue el Creador del hombre y su más profunda esencia 
del ser, que es el alma, sino que además el testador manifiesta que el Señor 
redimió el alma del hombre y al hombre mismo. Esta redención del ser hu
mano se produjo totalmente gracias a su Hijo, gracias a la muerte de Jesús 
en la Cruz. Las palabras de Mateo son claras: «el Hijo del hombre no vino a 
ser servido, sino a servir y dar su vida en redención de muchos»349; y las de 
Pablo no dejan lugar a dudas cuando menciona la sangre de Cristo como 
instrumento último para alcanzar la redención el alma y del hombre: «en el 
cual tenemos por su sangre la redención»’50.

Por último, destacar unos versos, muy breves, compuestos por santa Te
resa, que nos acercan a esa redención:

Hoy nos viene a redimir
un zagal, nuestro pariente
Gil, que es Dios omnipotente'5'.

Una vez que el alma ha sido encomendada a Dios, el testador encomienda 
el cuerpo a la Tierra. Esto, en un principio, puede parecer que se sitúa en un es
tado inferior, pero no es así, pues lo único que muestra es que el cuerpo es mor
tal, y es mortal gracias a que el ser que muere es libre y consciente porque se 
puede diferenciar. Y el cuerpo es mandado a la tierra, porque esta es la mate
ria, de la que el Génesis nos dice que fue moldeado por el Creador:

Entonces Yavé Dios formó al hombre
del polvo de la tierra'52.

Incluso la literatura apunta que una vez sin alma el cuerpo vuelve a la 
tierra de la que se formó, y así el epitafio a un pecador que compuso Fran
cisco de Quevedo dice:

gusanos de la tierra
comen el cuerpo que este mármol encierra553.

347 Sal., 100,3.
148 Ecl., 18,1.
349 Mt„ 20,28.
350 Ef„ 1,7.
351 Versos de la poesía «Al nacimiento del Redentor». Son varias las poesías y villancicos 

los que se puede ver este tema. JESÚS, T. de. Obras Completas..., p. 1.278.
’« Cén., 2,7.
353 Sobre el tema de los gusanos el poeta inglés Andrew Marvell (1621-1678) dice:

«Worms shall try // «los gusanos probarán



a

105

Deshaz la rueda, abaja tu locura, 
vomita el aire de que estás hinchado, 
que un poco de polvo eres, que hollado 
serás mañana en la sepultura354.

Francisco Santos nos aclara que no existe «diferencia alguna de huesos 
tierra»355 y que:

este rostro animado 
la tierra te presentó, 
avisó fue, que te dió.
que de tierra eres formado,5b.

Para finalizar la figura de Calderón y su obra Gran Teatro del Mundo en 
la que pone en labios del Rey una reflexión análoga:

polvo somos de tus pies 
sopla aquesta polvo, pues,

También Lope de Vega lo expone cuando en el primer verso de un so
neto dedicado a Amarilis dice:

Resuelta en polvo ya, mas siempre hermosa

y añade:

¿Qué horror te puede dar mi sentimiento, 
en polvo convertidos sus despojos...

Asimismo, son destacadles unos versos, de preciosa rima, de Juan López 
de Úbeda:

that long preser'ud virginity» // esa doncellez largarmente guardada.
En «To his coy mistress» («A su esquiva dama») el francés Maurice Scéve (1501 -1560) dice: 

«Tú me serás la myrrche incorruptible// «Tú seras para mi la mirra incorruptible, 
contra le ver de ma mortalité». // contra los gusanos de mi mortalidad».

El italiano Tomaso Campanella (1568-1639):
«II modo é un animal grande e perfetto 
statua di dios che Dio landa e simiglia, 
noi siam vermi imperfetti e vil famiglia, 
ch'intra il suo ventre abbiam vita e ricetto».
«El mundo es un animal grande e perfecto 
estatua de Dios que a Dios alaba y semeja 
nosotros somos gusanos imperfectos, vil familia, 
que en su vientre tenemos vida y refugio».

,S4 LÓPEZ UBEDA, J. Cancionero y vergel de flores divinos, BAE, XXXV, 45b.
,S5 SANTOS, E. Obras..., p 362.
»“ Ib., p. 363.



106

1,7 CALDERÓN DE LA BARCA, P. Gran Teatro..., versos 296-298, p. 49.
558 Ib. versos 1.259-1.626, ps. 79-80. Sobre este tema es interesante consultar PUENTE, 

L. de la. Meditaciones de los misterios de nuestra santa Fe con la práctica de la oración men
tal sobre ellos.

para que representemos’57,

y más adelante el mundo apunta parecida consideración, aunque en 
momento más trágico para los protagonistas de la comedia:

Ya todos el teatro van dejando, 
a su primer materia reducida 
la forma que tuvieron y gozaron;
polvo salgan de mí, pues polvo entraron358.



6. LOS INTERCESORES, 
UNA AYUDA PARA SALVAR EL ALMA. 

UN ESTUDIO DE DEVOCIONES





r

109

Una de las ayudas que el testador buscaba para salvar su alma cuando 
hubiera de presentarse en el juicio divino, ante Dios, era el intercesor. El 
Concilio de Trento ordenaba a los obispos y demás «personas que tienen 
el cargo y obligación de enseñar, que instruyan con exactitud a los fieles ante 
todas cosas, sobre la intercesión e invocación de los santos»359. Su misión era 
la de interceder al Padre por el moribundo, intercesión que ya se iniciaba, a 
partir del siglo XIV y por supuesto en el siglo XVII, en el momento que se 
notaba que se sentía la muerte llegar. No sólo el intercesor intercedía ante 
Dios cuando llegaba el momento en el que el alma se presentaba ante Él, 
sino que era el mediador que le allanaba el camino desde el mismo mo
mento que se tenía premonición de la muerte. P. Aries dice que la salvación 
del alma del moribundo dependía «del resultado de la última prueba que el 
moribundo debe sufrir», que se produce en el periodo de la agonía, en el 
tiempo que dura la hora de la muerte y que, con el auxilio de los interceso
res, «le corresponden vencer» y se salvaría o «ceder y se perderá»360. El 
mismo Concilio deTrento añade que «los santos que reinan juntamente con 
Cristo, ruegan a Dios por los hombres; que es bueno y útil invocarlos humil
demente, y recurrir a sus oraciones, intercesión, y auxilio para alcanzar de 
Dios los beneficios por Jesucristo su hijo, nuestro Señor, que es sólo nuestro 
redentor y salvador»361.

Eran tomados como intercesores gentes que tuvieran unas actitudes, 
mientras vivieran, tan solidarias, tan llenas de amor a Dios y al prójimo que 
ganaron, para siempre jamás, el derecho a estar junto al Padre en «una man
sión eterna en el cielo»362. Los intercesores eran considerados por el testador 
que los elegía ejemplo de vida cristiana y le servían de estímulo y ayuda en 
un postrer momento. Sin duda, el intercesor podía conseguir, junto al reci
bimiento con verdadera y auténtica fe del Santísimo Sacramento, que el

359 www.multimedios.org/bec/etexts/trento/concil61 .htm
360 ARIES, P. El hombre ante la muerte. Madrid, 1983.
361 www.multimedios.org/bec/etexts/trento/concil61 .htm
162 Prefacio de Difuntos.

http://www.multimedios.org/bec/etexts/trento/concil61
http://www.multimedios.org/bec/etexts/trento/concil61


Cuadro 9.-Número y porcentaje de testadores que piden intercersores

LA VIRGEN6.1.

110

La Virgen es la gran protagonista a la hora de ser implorada como intercesora. 
El porcentaje de testadores abulenses que en este siglo la eligen por intercesora no

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690

TOTAL

NÚMERO
67
21
35
43
35
40
62
45
64
36
448

PORCENTAJE
93,05

92,10
95,55
94,69
97,56
89,85
97,82

100
100

94,31

moribundo muriera en la muerte dulce, muerte que consistiría en morir sin 
pecado, frente a la muerte amarga, de la que habla P. Aries, que sería el morir 
en pecado.

En el siglo XVII ya se había acabado la equiparación que en la Alta Edad 
Media se hacía entre santo y creyente, y esta es otra causa por la que se eli
gen personas especiales que han llevado una vida santa.

Durante el siglo XVII los testadores abulenses eligieron, de forma mayo- 
ritaria, intercesores para que les amparasen en el difícil momento que iban 
a pasar. En ningún año de todos los estudiados el porcentaje de testadores 
que piden intercesores baja del 75 por ciento, siendo el año 1 610 en el que 
el porcentaje es menor, con el 77,77 por ciento, y los años 1 680 y 1690 en el 
que el porcentaje es mayor, con el 100 por cien de los testamentos estudia
dos. El porcentaje total del siglo XVII llega a sobrepasar el 90 por ciento, en 
concreto un 94,31 por ciento, con lo que se puede apreciar cómo esta era 
una parte básica e indispensable de los testamentos del siglo XVIL Así lo re
cojo en el cuadro número nueve.

Por otro lado, el número de intercesores elegido por los testadores abu
lenses en este siglo XVII es numeroso aunque, por supuesto, algunos de ellos 
son más utilizados que otros, por lo que paso a estudiarlos por separado.



1

111

303 TORRES MARCOS, M. María Virgen y Madre. Ávila, 1994.
364 Ib., p. 281.
365 MUÑOZ CANTOS, P. Mes de María. Madrid, 1979.
3“ Ib., p. 71.
367 Obras completas de San Bernardo. Madrid, 1975. Tomo I, p. 205.
368 MUÑOZ CANTOS, P. Mes..., pp. 73-74.
369 LEÓN, L. de. Poesías. Barcelona, 1980.

363y también

deja lugar a dudas, pues es del 100 por cien. Por lanío, ni un solo de los testamen
tos estudiados en este siglo XVII deja de tener a la Virgen por intercesora.

La devoción mañana en España con sus innumerables advocaciones era, y 
todavía es, especial. En numerosas manifestaciones de la cultura popular española, 
como el arte o las fiestas, la Virgen es el centro alrededor del cuál giran.

Sin duda alguna, para el cristiano de entonces, como también para el de 
la actualidad, María constituye el mejor ejemplo de la vida nueva anunciada 
y predicada por Jesús. Para el creyente de la Edad Moderna, y en concreto 
para el del siglo XVII, la Virgen suponía la plenitud de la fe y el auténtico 
abandono a la voluntad de Dios y también por eso se la consideraba la 
culminación de la privanza y amor divino. Sin duda alguna, el hombre mo
derno la consideraba como el arquetipo de la Iglesia.

Son numerosísimos los testimonios que nos muestran a la Virgen como 
intercesora, como mediadora entre el Padre-Hijo y los hombres.

En el siglo IV san Efrén, poeta didáctico y narrativo de hondo sentimiento 
místico, nos dice: «No encuentro auxilio ni defensa fuera de ti» 
«Dios te salve perfecta mediadora entre Dios y los hombres»364.

En el siglo XI san Pedro Damiano apuntó: «Hizo en ti grandes cosas el 
que es todopoderoso, y te ha sido dado todo poder en el cielo y en la tierra. 
Nada hay para ti imposible y puedes llevar al desesperado a la esperanza de 
la felicidad»365.

Un siglo más tarde es san Bernardo el que nos presenta a María como 
abogada, «socorro de los que a ti claman»366, y añade «llegarás felizmente 
al puerto, si ella te ampara»367.

Algo más adelante es san Antonio el que da un paso más al afirmar que 
la mediación de la Virgen es preponderante: «la oración de los santos no se 
apoya en razón alguna de su parte, sino tan sólo en la misericordia de Dios; 
pero la oración de María apóyase en la divina gracia, en el derecho natural 
y en la justicia del evangelio... Por tanto, la oración de María, madre de Dios, 
es el modo más excelso de orar, y es imposible que no sea oída»368.

Pero no sólo son los grandes padres, doctores y santos de la Iglesia los 
que nos presentan a la Virgen como mediadora, también los literatos nos 
muestran a la Virgen como abogada. De esta forma, fray Luis de León en el 
poema titulado «A nuestra Señora» nos dice sobre María que es:

del hombre escudo*9



112

y:
Virgen, lucero amado,
en mar tempestuoso clara guía, 
a cuyo santo rayo calla el viento370.

para acabar implorando a tan brillante lucero escuche las angustiosas 
súplicas:

Más oye tú al doliente
ánimo que continuo a ti vocea37'.

Para terminar con esta materia destacar algunas reflexiones más cerca
nas a nuestros días y que ilustran perfectamente lo expuesto hasta ahora. Así, 
el papa Pío IX dice: «Acudid con total confianza a María, pues nada hay que 
temer y de nada hay que desesperar si Ella nos guía y proteje»’72. Poco des
pués será León XIII el que se pregunte: «¿A quién se le dio mayor poder para 
mover la mano del Altísimo?»’73 y el que asegure «nuestra confianza de re
cibir su ayuda está basada en el oficio de Mediadora de la divina gracia»’74. 
Posteriormente es Benedictino XV el que de forma breve pero diáfana de
clara «la Madre es el camino recto para ir al Hijo»375.

También Pío XII trata el tema al manifestar «cuando se acerca María, huye 
el demonio. Donde está María no está Satanás... ¡Oh María, fuerte como un 
ejército, daños la victoria! Somos muy débiles y nuestro enemigo se enfurece con 
gran soberbia. Pero con tu bandera nos sentimos seguros de vencerlo. El conoce 
la fuerza de tu pie, él teme la majestad de tu mirada. ¡Sálvanos, oh María, fuerte 
como escuadrón ordenado, nacido no del odio, sino de la llama del amor!»376 
y cuando asevera «Os encomendamos el amor y la intercesión de María. Ella a 
todos escucha, a nadie deja, a todos mira, a todos alboroza»377.

Por último, destacar lo afirmado como verdad y por tanto no susceptible 
de duda por el Concilio Vaticano II: «Bienaventurada Virgen es invocada en la 
Iglesia con los títulos de Abogada, Auxiliadora, Socorro, Mediadora..., la Igle
sia no duda en atribuir a María tal oficio subordinado, lo experimenta conti
nuamente y lo recomienda al corazón de los fieles, para que apoyados en esta 
protección maternal se unan más íntimamente al Mediador y Salvador»378.

170 Ib., versos 78-80, p. 73.
171 Ib., versos 103-104, p. 74.
373 MUÑOZ CANTOS, P. Mes..., p. 77.
371 Ib., p. 74.
374 Ib., p. 77.
375 Ib., p. 80.
176 Radio Mensaje a la Acción Católica Italiana, en Documentos Marianos, n.° 867 y si

guientes.
177 Radio Mensaje al Congreso Mariano de Ottawa, en Documentos marianos, n.° 725-755.
178 Constitución dogmática sobre la Iglesia, n.° 60 y 62.



r

113

La devoción que el pueblo abulense profesaba a la Virgen es incuestio
nable y algunos documentos dan testimonio de ello.

El más interesante, sin duda alguna, es una carta del rey don Felipe IV, 
de fecha veintiocho de septiembre de 1 655, en la que manda a la ciudad de 
Ávila que se haga una fiesta a la Virgen. Esta fiesta la denominó de «el Pa
trocinio de la Virgen»379 y ordenó que se celebrase el segundo domingo de 
noviembre. El Rey decide remitir esta orden a la ciudad abulense dado que 
la ciudad, a lo largo de los años, ha «mostrado en todas ocasiones la de
voción que tiene a nuestra Señora». Además añade que queda a su cui
dado el escribir a Roma para que se ponga dicha fiesta «entre los Santos de 
España».

Junto a la misiva del Rey se remite un memorial firmado por el Secre
tario de la Cámara y Estado de Castilla, don Antonio Carnero, en el que se 
declaran las grandes y singulares obligaciones de reconocimiento y «cor
dial devoción» que tienen los reinos de España y sus Reyes a la «sacratísima 
Virgen María, Madre de Dios, Señora nuestra», y en particular la que tiene 
el rey don Felipe «desde mis primeros años» y que profesará «asta el último 
ynstante de mi vida». En dicho memorial, el monarca sigue diciendo que 
siempre ha tenido a la Virgen por su protectora y abogada, y más teniendo 
en cuenta que proporcionó a España «el más precioso beneficio» que pudo 
recibir, como fue la «predicción de la fe (que con su favor y aprobación) 
hizo el gloriosísimo apóstol Santiago... quando (los reinos de España) esta- 
van poseydos de la idolatría», lo que, junto a la buena política de sus an
tecesores en la corona y los «ánimos y valor de sus fieles vasallos», permitió 
extender la «saludable y únicamente verdadera religión asta los últimos 
fines de la tierra». Por todo ello y alguna otra razón, más bien encaminada 
a ensalzar la Monarquía y destacar el papel político y religioso del mo
narca, Felipe IV decide que él y su pueblo se deben mostrar «agradecidos 
a su poderoso patrozinio» y fundar una fiesta «que se llame de el Patroci
nio de la Virgen» y que se celebre, mientras se consigue la indulgencia 
papal, con una misa y sermón el segundo domingo de noviembre en las 
Iglesias Catedrales y Colegiales380.

i7q A.H.P.Av. AA.CC. L. 53, fol. 1 66v.
Sobre el Patrocinio de la Virgen dijo san Efrén en diálogos con la misma: «El género hu

mano... está siempre pendiente de tu patrocinio, y a ti sola te tiene por refugio y defensora, por 
cuanto tiene confianza con el mismo Dios», en TORRES MARCOS, M. Marta..., p. 209.

También es destacable el parecer de san Buenaventura «Por tanto, el que desea gustar la 
dulzura escondida en el sacramento del altar y acercarse dignamente a este mismo sacramento, 
ha de disponerse invocando al patrocinio de la bienaventurada Virgen María», en MUÑOZ 
CANTOS, P. María..., p. 68.

,B0 Si no las hay, se celebre dicha eucaristía en aquellas iglesias que estuvieren sujetas al 
ordinario o en las conventuales y de religiosos. El monarca dice que la hará celebrar en su Ca
pilla Real.



114

•»' A.H.P.Av. AA.CC. L. 53, fol. 173v.
>a2 A.H.P.Av. AA.CC. L. 48, fol. 55v.
381 GONZÁLEZ HERNÁNDEZ, O. Doña María Vela y Cueto. Ávila, 1961, pp. 136-138 y 

SOBRINO CHOMÓN.T. Episcopado abulense..., p. 126.
384 A.H.P.Av. AA.CC. L. 56, fols. 13 y 32v.

Una vez estudiada la carta, el día veintitrés de octubre el arcediano de 
Olmedo, don Melchor Alfonso de Magrobejo, y el canónigo de la Catedral, 
don Andrés de la Cruz, en nombre del Cabildo acuerdan se haga la fiesta 
que manda el Rey, y para mayor solemnidad manda se enciendan y pongan 
luminarias la noche anterior a la fiesta por toda la ciudad581.

Un segundo documento nos muestra la devoción que la ciudad de Ávila 
sentía por la Virgen es un acuerdo al que se llega en el concejo abulense, el 
día veintiuno de junio del año 1 650, en el que se decide hablar con perso
nas «doctas y teólogas» sobre una carta que remitió el Reino a la ciudad de 
Ávila, en la que se pide se trate sobre la definición de la Concepción 
de Nuestra Señora y se responda, remitiendo dicha reflexión al Papa y al 
Reino582. A este respecto, en fecha cuatro de septiembre de 1 622, el obispo 
don Francisco de Gamarra y el cabildo de la Iglesia abulense, junto al «Ayun
tamiento y Senado de esta ciudad y estados de nobleza y común de ella» hi
cieran votos de defender la Concepción Inmaculada de la Virgen 585.

También destacar de la documentación estudiada un tercer documento 
que se refiere a la embajada que, enviada por el Deán y Cabildo el día cuatro 
de febrero de 1662, se presenta en el Ayuntamiento y que, compuesta por el 
chantre de la Catedral, don José González Dávila, y por el canónigo catedra
licio, don José de la Peña, trata sobre informar a la ciudad de lo que pide el Rey 
en una carta remitida al Cabildo sobre celebrar fiesta y procesión a la «Pura y 
limpia Concepción de nuestra Señora la Virgen María». La embajada comunica 
al concejo abulense que el cabildo catedralicio ha tomado la decisión de ce
lebrar la procesión el día cinco de febrero y la fiesta con misa solemne el día 
doce de febrero, y que tiene el «placer» de invitar a la ciudad. La respuesta no 
se hizo esperar y demuestra una vez más, con la aceptación de la invitación, 
la gran devoción que se tiene a la Virgen por parte del pueblo abulense, e in
cluso el día cuatro de marzo se lee una carta del Rey en la que vuelve a pedir 
se hagan «las mayores desmostraciones eclesiásticas» por haber aprobado el 
papa Alejandro Vil la dicha fiesta, y que esta fiesta haría de gran consuelo y 
«deboción a toda la Yglesia Católica y a nos, basaltos y reynos»384.

Por último, resaltar la extraordinaria devoción que el pueblo abulense 
tenía, y tiene, a las advocaciones locales de Nuestra Señora de Sonsoles y 
Nuestra Señora de Soterraña. En casos de necesidad y apuro, en situaciones 
de angustia, como malas cosechas, falta de salud en la ciudad y sobre todo 
en problemas de esterilidad o exceso de agua, se acudía a la Virgen para 
conseguir su intercesión y remediar el problema.



r

6.1.1. Nuestra Señora de Sonsoles y Nuestra Señora de la Soterraña

115

185 VEREDAS, A. Ávila de los Caballeros. Ávila, 1935.
386 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro Eclesiástico..., p. 101.
387 ARIZ, L. Historia de las..., p. 85.
388 Ib., pp. 85-86.

La imagen de Nuestra 
Señora de Sonsoles se en
cuentra emplazada en el 
Santuario del mismo nom
bre, situado a cuatro kilóme
tros al sudeste de la ciudad, 
en el sitio denominado 
Serranillos. El académico don 
Antonio Veredas nos dice 
sobre su situación: «Mirando 
desde Ávila hacia el hori
zonte Sur, descúbrese sobre 
un pardo collado, la verde 
mancha de un pequeño bos- 
quecillo, en el cual se oculta 
la ermita donde se venera la 
milagrosa Virgen de Sonso
les»185.

Ya en el siglo XVII el cro
nista Gil González Dávila 
nos presentaba el emplaza
miento de este santuario di

ciendo: «Está el santuario a la vista de la ciudad de Ávila, en distancia de 
media legua, plantada la hermita en lo alto de una serrezuela... Está la hermita 
cercada de una arboleda y acompañada de fuentes, que pone más devoción 
a los que van a pedir a Dios misericordias»386.

El origen de la imagen y advocación de la Virgen de Sonsoles nos es des
conocido y los diferentes historiadores de la ciudad no nos ofrecen una géne
sis común. De esta forma, el religioso Luis Ariz afirma que: «es tan antigua 
esta santa imagen, y la mucha devoción que con ella se tiene, que no ay 
memoria de sus principios»387, para después informar al lector que es la tradi
ción la que explica su origen y que «el llamarse Nuestra Señora de Sonsoles 
fue que andando en aquella serrezuela..., al mediodía, camino de Toledo, 
unos pastores apacentando sus ganados,vieron en el mismo sitio dos soles, 
que reverberavan junto a una peña donde hallaron aquella imagen»388. Aparte 
de esta explicación el religioso ofrece otra, por la que el origen del nombre de



116

389 Ib., p. 86.
590 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro eclesiástico..., p. 101.
391 Ibídem.
392 LÓPEZ GONZÁLEZ, V. Santuario, Imagen, Milagros, Festividad, Patronato y Cofradías 

de Nuestra Señora Santa María de Sonsoles. Ávila, 1969. La primera edición de este libro es 
del año 1930. El manuscrito del licenciado Bartolomé Fernández Valencia tiene por título. La 
Divina Serrana de Sonsoles. Imagen milagrosa de la Emperatriz de los Cielos/María/Opt. Aug. 
Max/Tutelar y patraña de la siempre invicta, noble y leal ciudad de Ávila. Su antigüedad, re- 
sultación, manifestación y milagros./Fundación y reedificación de su Templo./Erección de su 
hospitalyGrandezas de su célebre Santuario./Función magestuoso recibimiento solemne que 
se hace a esta soberana señora cuando la traen a la ciudad; Ms. Arch. Patronato Sonsoles.

3” Ib., p. 15.

«Sonsoles o San Zoles se le quedó de quando se trajo el cuerpo de San Zoél a 
Carrión, y le passaron por aquella hermita donde estuvo una noche, y que de 
allí le quedó el nombre de Nuestra Señora de Sonzoles»iOT.

De igual opinión es González Dávila: «Es muy antigua esta imagen», 
aunque añade una opinión personal, nada original, «para mí, sin duda que 
los christianos de Ávila la escondieron... quando se perdió España en tiempo 
de rey Rodrigo, que este estilo guardaron los fieles de aquel tiempo»390.

Por lo que respecta al nombre que se le puso a la imagen nos expone 
una historia y explicación idéntica a la conocida de Luis Ariz: «Dice el pue
blo devoto que se llama Sonsoles porque andando unos pastores repastando 
sus ganados azia una parte de la serrezuela, vieron que junto a una peña re
verberan dos soles, llévalos Dios azia ella y los soles eran las imágenes desta 
Señora y su Hijo», advirtiendo además la falta de noticias sobre el tiempo o 
fecha de la aparición «más en qué tiempo sucediesse el descubrimiento de 
aqueste rico tesoro, a quién lo manifestaron los pastores deste, como cosa an
tigua, no ay quien diga»391.

El licenciado y beneficiado de la parroquial de San Vicente, Bartolomé 
Fernández de Valencia, en una obra sobre la imagen de Sonsoles, escrita el 
año de 1 686, dice sobre la aparición y veneración de algunas imágenes exis
tentes en la ciudad de Ávila que: «algunas imágenes de las que se veneran 
en Ávila son de aquellos tiempos de los Apóstoles, ya las trajeron ellos o sus 
discípulos. O lo que es más conforme a lo verosímil el glorioso San Segundo; 
esto sólo se puede fundar en buenas conjeturas y en la tradición, porque en 
el transcurso de tantos siglos no se hallan noticias ni instrumentos que lo de
claren, ni historia que lo digan»392.

Sobre el origen de dicha advocación, nuestro beneficiado comenta: «De 
haberse aparecido estas santas imágenes entre dos soles o ser los mismos 
soles sus divinos rostros, tomaron motivo los nobles avileses, para llamar a 
la imagen de la Virgen Nuestra Señora de Sonsoles»393.

Por último, mostrar la opinión de dos destacados autores de nuestro 
siglo. El primero, Valentín Picatoste, que en su «Memoria escrita para el



T

Congreso Mariano de Zaragoza año de 1908», dice: «Inútil es que busque
mos antecedentes relativos a nuestra imagen en los primeros pasos del cris
tianismo; es necesario salvar todo el periodo de tres siglos que dura la 
monarquía visigótica y llegar al de la Reconquista para recoger la tradición 
de la virgen de Sonsoles»394. El segundo, lo expresado por Antonio Veredas: 
«Se ignora la época a que se remonta el culto a esta imagen, pues mientras 
unos dicen que fue descubierta casualmente en 1080, por la comitiva que 
conducía de Córdoba a Carrión los restos de San Zoilo, otros aseguran haber 
sido hallada por unos pastorcillos, no se sabe cuándo»395.

En lo que no existe desacuerdo alguno es en destacar la extraordinaria 
devoción que el pueblo abulense profesaba y profesa a esta venerada imagen. 
El padre Luis Ariz nos dice en su referida obra con respecto a esta cuestión 
«De grandissima veneración y devoción»396. Gil González Dávila en el Teatro 
Eclesiástico, manifiesta respecto a este fervor colectivo «es tanta la devoción 
que tiene con esta imagen en la ciudad, que en sus mayores aprietos, en sus 
mayores trabajos... a ella acude a pedir favor en todos ellos»397. El licenciado 
Fernández de Valencia también nos muestra la veneración de la ciudad hacia 
esta bendita imagen al escribir: «De esta manera iba creciendo la devoción; las 
limosnas y dádivas eran mayores; la asistencia continua y el fervor de cuantos 
venían a ver y visitar a esta Soberana Señora más encendido»398.

A este respecto Antonio Veredas nos ofrece una breve pero emotiva opi
nión: «Esta Virgen es objeto del más sincero amor por parte del pueblo avi- 
lés todo»399.

La segunda advocación que destaca en Ávila es la de Nuestra Señora de la 
Soterrada. Esta imagen, sita en la parroquial de San Vicente, según cuenta 
la leyenda «fue tallada por Nicomedes, pintada por San Lucas, y traída a Ávila 
por San Pedro, el que la entregó a San Segundo»400. Don Bartolomé Fernán
dez Valencia nos refiere en su obra Memorias, privilegios y bulas de la Santa 
iglesia de San Vicente, como se produjo en el año 842 la aparición de esta 
imagen mariana, siendo obispo de la diócesis abulense don Pedro I: «En el 
día siete de septiembre, víspera de la Natividad de Nuestra Señora, estando 
celebrando los oficios divinos en la yglesia... oyeron los clérigos muy gran 
estruendo en los soterrados, vajaron abajo todos y hallaron la ymagen de 
Nuestra Señora en un que oy corresponde a las espaldas del retablo»401.

lb„ p. 11.
3.5 VEREDAS, A. Ávila..., p. 129.
3.6 ARIZ, L. Historia de las..., p. 86.
3.7 GONZÁLEZ DÁVILA,G. Teatro .., p. 25.
jo» LÓPEZ GONZÁLEZ, V. Santuario, Imagen..., p. 17.
3W VEREDAS, A. Ávila..., p. 129.
•'“VEREDAS, A. Ávila..., p. 90.
"" FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias, privilegios y bulas de la santa iglesia de San 

Vicente. Ávila, 1676. A.D.A. Est. 141/1/3, libro núm. 28 de la parroquia de San Vicente.

117



118

Pero lo más destacado por lo que respecta a la religiosidad popular hacia 
estas dos imágenes, es que en casos de necesidad y apuro, en situaciones de 
angustia, como malas cosechas, falta de salud en la ciudad, acciones bélicas 
nacionales y sobre todo en problemas de esterilidad o exceso de agua, se 
acudía a la Virgen, para conseguir su intercesión y remediar el problema. 
Según Teófanes Egido, todos los aspectos de la vida estaban bajo la protec
ción sobrenatural402. Estas rogativas en las que participaban todos los 
estamentos sociales de la ciudad, se producían por la existencia de una «so
ciedad sacralizada, marcada por una ostensible religiosidad, fruto de una 
enmarañada mezcla entre lo oficial, lo popular y lo culto»403. Incluso hay 
autores que van más allá al defender la existencia de un catolicismo «local, 
basado en lugares, imágenes y reliquias de carácter propio, en santos patro
nos de la localidad, en ceremonias peculiares y en un singular calendario 
compuesto a partir de la propia historia sagrada del pueblo»404. Sin duda, 
las rogativas fueron en la España moderna una de las manifestaciones religio
sas más extendidas, fue la exteriorización más radical de la piedad y fervor 
místico colectivo.

Como ya dije anteriormente, todos los estamentos sociales participaban 
en estos actos públicos, aunque era el ayuntamiento de la ciudad el que so
licitaba al cabildo de la Iglesia su realización. Una vez que era aprobado 
por este, se comunicaba a regidores y obispos, último eslabón de esta ca
dena, que tenía la potestad de dar la autorización canónica necesaria. Está 
claro que la jerarquía eclesiástica vio con buenos ojos la celebración de estas 
rogativas públicas y «no dudaba en utilizar aquellos rituales que conside
raba más adecuados para conseguir la participación y el máximo fervor de 
los fieles, aunque, a veces, supusiera una cierta tolerancia con prácticas no 
alineadas, con la liturgia romana»405.

Pero ¿qué función tenían estas rogativas? La función es clara, el amparo 
de la Virgen o de «santos especialistas» en ocasiones de apuro social. Para el 
hombre de la Edad Moderna las calamidades y desventuras colectivas se ori
ginaban o tenían su origen en el pésimo proceder general. Por tanto, las ad
versidades colectivas eran otra cosa que una contundente respuesta de la 
autoridad divina, de Dios. La solución que encontró el hombre no fue otra 
que demandar la intercesión de la Virgen o los santos. En palabras de Cortés 
fue el «modo utilizado por los hombres de las sociedades preindustriales 
para luchar contra la desgracia y el infortunio»406.

402 EGIDO, T. «La religiosidad de los españoles (siglo XVIII)», Coloquio internacional «Car
los III y su siglos, Actas. Madrid, (1990), Tomo I, p. 774.

403 CORTÉS PEÑA, A. L. «Entre la religiosidad popular y la institucional. Las rogativas en 
la España Moderna», Hispania,\/o\. LV/3, 191. Madrid, (1995), p. 1.027.

104 CHRISTIAN WILLIAM, A. Religiosidad local en la España de Felipe II. Madrid, 1991.
405 CORTÉS PEÑA, A. L. «Entre la...», p. 1.036.
406 Ib., p. 1.030.



r

119

El religioso Luis Ariz confirma todo lo expuesto al escribir que los abu- 
lenses «acuden a pedir remedio en sus necessidades», sobre todo «en las 
más urgentes, como son pestilencias, faltas de agua, etc.»407. Gil González 
Dávila es de la misma opinión, aunque lo expresa de forma más breve, im
precisa y particular: «visitada (la Virgen de Sonsoles) de los avileses, en quien 
hallan consuelo en sus trabajos»408.

Pero la documentación concejil y eclesiástica es la que de manera más 
real me aproxima a la cuestión.

La documentación concejil ofrece numerosas referencias sobre la venida 
a Ávila de la Virgen de Sonsoles409, en concreto he recogido noticia de ello en 
veintisiete ocasiones a lo largo del siglo XVII, siendo la mayoría de ellas, con
cretamente dieciocho, para que acabaran las pertinaces sequías que sufrió, en 
diferentes años, la Tierra de Ávila. Por lo que respecta a la Virgen de la Sote
rrada, la documentación consistorial es más escasa en noticias, aunque sí 
existen ejemplos representativos, como pueden ser las intercesiones que para 
traer la lluvia se hicieron en los años 1615 y 1645, o la que en el año 1613 
se realizó para remediar la «grande hambre y necessidad»410.

La documentación eclesiástica también ofrece abundantes ejemplos de 
rogativas en las que las protagonistas son estas vírgenes, aunque no cabe duda 
que es mayor la documentación referida a Nuestra Señora de Sonsoles.

La documentación nos refiere cómo la Virgen de Sonsoles fue llevada 
a la ciudad de Ávila para remediar las severas sequías que sufrió a lo largo 
de los años. Así ocurrió hacia el año 1582, cuando «era tanta la sequía, 
que en Ávila y otras partes se tenían si pasaba adelante esto, que había de 
faltar el más natural sustento»4'1. Ante tan desesperada situación los veci
nos de la ciudad de Ávila y de aldeas próximas a la misma, decidieron 
«dirigirse al Altísimo, valiéndose de la intercesión de la Virgen». De esta 
forma los religiosos de la orden de Santo Domingo sacaron en hombros la 
imagen de Sonsoles «para traerla a la ciudad» y, cuando cruzaba el um
bral de la puerta del templo, «estando el día claro y sereno, sin género de 
revolución, se levantó una nubecilla... que, extendiéndose por los espacios 
del aire, cubrió todo este horizonte y soplando un viento ábrego, despidió 
tanta cantidad de agua, que fue preciso poner un lienzo encerado sobre 
las andas para que no se mojase»412. El camino hasta llegar a Ávila fue 
duro y fatigoso «lo hicieron con algún trabajo y cansancio sin salir de la 
decencia ni orden de su procesión» y una vez en la ciudad la imagen fue

407 ARIZ, L. Historia de las..., p. 86.
408 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 16.

Se la traía a la ciudad de Ávila «con precisión general», ubicándola «en una parrochia 
teniéndola sus nobenas», en ARIZ, L. Historia de las..., p. 86.

410 A.H.P.Av. AA.CC. L. 34, foL 273.
4,1 LÓPEZ GONZÁLEZ, V. Santuario, Imagen..., p. 29.
412 Ib., p. 30.



120

4' Ib., p. 38.
• ' Ib., p. 39.
4 Ib., p. 31.
4,6 Ib., pp. 33-37.
• ' X.D.A Libro mim. 408 de la parroquia de San Vicente de Avila.

colocada en la parroquia de San Pedro, haciéndose novenario y «asis
tiendo con gran devoción a sus festividades en hacimiento de gracias» el 
pueblo abulense.

De igual forma sucedió en el año 1635 «en que por el mes de mayo en 
tierra de Toledo y Ávila sobrevino una gran sequía y se temían grandes daños 
en la salud y en los frutos por la falta de agua»’"3. En esta ocasión el cabildo 
de la Iglesia de Toledo escribió al de Ávila para que sacara en rogativa la ima
gen de la Virgen de Sonsoles y por su intercesión cesase tan fatal sequía. El ca
bildo abulense lo comunico al Consistorio y se acordó sacar la imagen en 
procesión y llevarla a la Catedral para realizar un novenario. Así se hizo el 
día tres de mayo, con «solemnísima pompa, acompañamiento de clerecía, 
música, religiones, cofradías y concurso innumerable del pueblo»411. Tras 
esta rogativa el milagro se produjo y, así, «fue tanto lo que llovió en Toledo, 
Ávila, La Sagra y La Mancha, que los sembrados y frutos que por faltas de llu
vias estaban muy desmendrados, se recobraron en breve y a su tiempo se 
cogieron abundantes».

Pero no sólo se realizan rogativas para acabar con las sequías, también 
se hicieron para que terminaran copiosas lluvias que arruinaban las cose
cha. «En el año 1592... sucedió que hubo tantas tempestades y lluvias, que 
no si lo impedían el beneficiar y recoger los frutos, sino que estaban expues
tas a la contingencia de perderse en las eras y sembrados con daño y perjui
cio universal de todos estos contornos. Por último remedio se determinó en 
consistorio se trajese a Nuestra Señora de Sonsoles a la ciudad. Sacaron 
en procesión a la Santa Imagen y... fuese aplacando la furia de los nublados 
y lluvias»415, y para que concluyeran las temidas epidemias: «mediante la 
intercesión de la Virgen Nuestra Señora trayendo a Ávila su Santa Imagen, 
cesó una rigurosa peste»416.

Por lo que se refiere a Nuestra Señora de la Soterraba, la documentación 
ofrece interesantes muestras. El día veintidós de agosto de 1699 salió la Virgen 
«por las muchas y graves enfermedades que padecía esta ciudad»417. La 
Virgen fue sacada en rogativa por el Cabildo y el clero de la parroquia de San Vi
cente v fue conducida en procesión hasta la iglesia mayor de San Salvador, donde 
estuvo hasta el día veintitrés. Ese día por la mañana oficio «missa de rogativa con 
la decencia acostumbrada» y por la tarde, «a cossa de las quatro», el Cabildo 
.con todo el clero, religiones y ciudad sacó a su Magestad en processión por di

ferentes calles, que estaban todas colgadas y muy adornadas», siempre «con 
concurso de todo el pueblo». Al acabar la procesión fue llevada a la iglesia



r

121

"8 Ib., pp. 12v-13. El obispo de la Ciudad fue a visitar la imagen «todo los días de su no
vena por la tarde con singular devoción», dando de limosna seis candeleros grandes con pies 
triangulares y grabados, dos algo mayores, dos medianos, dos algo menores, que pesaban todos 
en plata líquida, quitandos los sornillos de hierro, 328 onzas. Además ofreció una cruz grande 
de plata con pie triangular que pesó 73 onzas.

También salió en el año 1715 «a petición del pueblo por hallarse afligido con una grande 
epidemia de viruelas, en que los médicos declararon ser ramo de peste». Ib., p. 19 y en el año 
1729 «por la epidemia general de enfermedades que en esta dicha ciudad y pueblos de su tie
rra se padezían». Ib., p. 22v.

Ib., pp. 13v-14. El día veintiocho de mayo de 1 707 salió nuevamente «en hazimiento 
de grazias por la victoria conseguida por las armas de nuestra cathólico monarcha... en los 
campos de Amanos en el remo de Murcia... contra los ponteziales unisas». Ib., p. 16.

420 Ib., p. 24.

parroquial de San Vicente tras ser colocada en la Capilla Mayor, estuvo allí du
rante nueve días «con fiesta en cada uno, que se le hizo por diferentes devotos 
particulares de las principales cassas de Ávila, con missa de rogativa, letanía y 
salve (por la mañana) y mússica de la Cathedral, con letanía de Nuestra Señora, 
villancicos y salve (por la tarde)». Por fin, el último día hubo «fiesta de rogativa 
la capilla de la Cathedral con missa y sermón y muchos villancicos»418.

Pero, como ya se dijo anteriormente, no sólo la existencia de epidemias 
o reveses naturales fueron la causa de la realización de rogativas. De esta 
forma, el día doce de diciembre del año 1 705 se sacó en procesión a la Vir
gen de la Soterrada por «la oppresión 
de guerras contra nuestra España». 
Esta rogativa se efectuó a petición del 
Cabildo y de la Ciudad «por cartas 
que tubieron de la Magestad de Phi- 
lipo V pidiendo hiziesen rogativas a 
Nuestra Señora, para aplacar el rigor 
y furia de las guerras que hazen a 
nuestra España las potenzias de Ale
mania, Ynglaterra, Olanda, Savoia y 
Portugal». A esta rogativa asistieron 
el «cavildo, clero, parrochias, religio
nes y ciudad..., todos las cofradías 
y hermandades con sus estandartes y 
todos cantando letanías» y a la misa 
en la Catedral «concurriendo debo- 
tíssimamente todo el pueblo»419.

Por último, destacar las rogati
vas que tuvieron lugar el uno de 
enero de 1759 «pidiendo por la 
salud» del rey Fernando VI420.



122

421 A.H.P.Av. Prot. 634, fols. 812-814.
422 Ib., Prot. 667, fols. 750-751.
423 Le., 1,31-35. También Mt„ 1,20.
424 Le., 2,7. También Mt„ 1,21 y CaL, 4,4.
425 TORRES MARCOS, M. María..., p. 89.
426 Ib., pp. 103-104.
427 MUÑOZ CANTOS, P. Mes..., p. 32.
428 TORRES MARCOS, M. María..., p. 93.
429 MUÑOZ CANTOS, P. Mes..., p. 53.
430 BERCEO, G. de. Los milagros de Nuestra Señora. Barcelona, 1985.
4.1 LÓPEZ DE MENDOZA, í„ marqués de Santillana. Canciones..., verso 125, p. 15.
4.2 Ib. verso 78, p. 129.
433 Ib. versos 17-18, p. 125.

Por lo que respecta a los calificativos que se le imponen a la Virgen, cuatro 
son los utilizados por los testadores abulenses. El primero se refiere a su condi
ción de madre de Dios. En los testamentos se refleja con la fórmula «Madre de 
Dios»421 o «Madre de nuestro Señor Jesuscrito»422, afirmándose esta creencia en 
los textos del evangelio de Lucas que dice: «Concebirás y darás a luz un hijo, 
al que pondrás por nombre Jesús. Será grande y llamado Hijo del Altísimo... y 
llamado Hijo de Dios»423 y en «dio a luz su hijo primogénito»424.

En el siglo IV san Jerónimo propone como modelo a la Virgen, subra
yando su condición de Madre de Dios: «Proponte como modelo a la Santí
sima Virgen, cuya pureza fue tanta que mereció ser Madre del Señor»425.

Posteriormente, en el siglo Vil, san Idelfonso de Toledo alumbra con fácil 
y hermoso verbo la cuestión al decir: «Toda la Trinidad realizará en ti invi
siblemente la concepción; pero sola la Persona del Hijo de Dios, que nacerá 
corporalmente de ti, tomará carne. Y por tanto, lo que será concebido en ti 
nacerá de ti, lo que saldrá de ti, engendrado por ti y por ti parido, será lla
mado Santo, Hijo de Dios. Este será el gran Dios de las virtudes. Este el Rey 
de los siglos. Este el creador de todas las cosas»426.

Un siglo más tarde es san Juan Damasceno el que apunta que Dios «para 
hacer una morada digna de Sí, creo el mundo de María»427.

San Pedro Damiano en el siglo IX afirma que María fue formada por la 
Sabiduría eterna y «que se hizo digna de recibirla y procrearla en las entra
ñas de su purísima carne»428» y, recogiendo esta última aseveración, San Al
berto Magno declara que el Hijo de Dios fue formado «según el cuerpo» de 
María, «de su carne y de su sangre»429.

Pero no sólo fueron doctores de la Iglesia los que trataron el asunto, tam
bién los literatos ofrecieron su propia visión y así González de Berceo dice: 
«la Virgen gloriosa, madre del buen criado»430, y el marqués de Santillana 
manifiesta sobre María «vaso de nuestro Mexías»431 y «Mater Dei»432.

Gózate, pues que pariste
Dios y hombre por mistérica33



r

123

434 Concilio Vaticano II, constitución sobre la Iglesia, número 35.
435 A.H.P.Av. Prot. 757, fols. 147-149v.
436 Ibídem. Prot. 757, íols. 630-641.
117 Mt., 1,18. También Mt., 1,20 Le., 1,35 y Heb., 1,5.
438 ls., 7,14.
439 Cant., 4,7.
440 Sobre los Santos Padres y la virginidad de María dice el Concilio Vaticano II «No es 

extraño que entre los Santos Padres fuera común llamar a la Madre de Dios toda santa e inmune 
de toda mancha de pecado y como plasmada por el Espíritu Santo y hecha una nueva criatura». 
Constitución dogmática sobre la Iglesia, n.° 56.

441 TORRES MARCOS, M. María..., p. 59.
442 Ibídem.
443 Ibídem.
444 Ibídem. La virginidad de María fue especialmente tratada y defendida en los Conci

lios de Letrán año 649 y de Constantinopla III, año 681.

La maternidad divina de María fue ratificada en el siglo V, en el Conci
lio de Efeso por Cirilo de Alenjandría, y en el último Concilio Universal ce
lebrado se reafirma al decir: «la Virgen María... es reconocida y venerada 
como verdadera Madre de Dios y del Redentor»434.

El segundo es el que hace referencia a la concepción sobrenatural de 
Jesús y que se formula como «sin mancilla»435 o «pura»436 y que se puede ver 
en el texto de Mateo que dice: «se encontró encinta por virtud del Espíritu 
Santo»437, en cual tiene como antecedentes las palabras proféticas de Isaías 
que dicen: «Mirad: la Virgen encinta da a luz un hijo a quien ella pondrá el 
nombre de Emmanuel»438 y el texto del Cantar de los Cantares que dice: 
«toda hermosa eres, amiga mía y no hay mancha en ti»439.

Desde los Santos Padres la cuestión de la virginidad de María ha 
sido uno de los asuntos teológicos más tratados y debatidos440. Ya en el 
siglo Orígenes dijo que Jesús «nació de una Virgen y del Espíritu 
Santo»441, rechazando y negando las afirmaciones sobre la concepción 
natural de Jesús defendidas por Cerinto en el siglo I y por los Ebionistas 
en el siglo II.

Un siglo más tarde fue san Agustín el que afirma: «Una Virgen concibe 
sin obra de varón y Dios nace»442 y san Pedro Crisólogo en el siglo V añade 
«Virgo concepit, partulit et permanet»443.

Algo más tarde san Idelfonso dice: «fecundada por el Verbo, embara
zada del Verbo, rebosante del Verbo, y con un nacer ciertamente humano, 
según la ley humana, el uso humano, la condición humana y la humana ver
dad, quedando nuevamente intacta, incorrupta, inviolada, pura»444.

Ya en la Baja Edad Media fue san Anselmo el que afirmó «Era conveni- 
nete que la Virgen brillara con tal pureza que no pudiera imaginarse mayor



r

124

449 Ib., p. 26.
446 Obras completas de San Bernardo..., p. 205.
447 La concepción virginal de María fue proclamada dogma de fe por el papa Pío IX en 

el siglo XIX, el día ocho de diciembre de 1854, en su Bula Inffabilis Deus.
448 Obras Ascéticas de San Alfonso María de Ligorio. Tomo I. Madrid, 1975.
449 BERCEO, G. de. Los milagros..., estrofa 20, p. 17.
450 López de Mendoza, L, marqués de Santillana. Canciones..., verso 20, p. 125.
451 A.H.P.Av. Prot. 783, fols. 566-568v.
452 Jn„ 19,26.
455 Sal., 87,5.

después de Dios, aquella a quien Dios Padre, se disponía a darle el único 
Hijo suyo»415 y san Bernardo el que dijo: «El Hijo de la Virgen no disminuye 
su integridad»446.

Ya en el siglo XVIII el doctor, fundador de los Redentoristas y brillante 
teólogo, Alfonso María de Ligorio señaló a este respecto que Dios quiso que: 
«La Virgen elegida para Madre de su amantísimo Hijo fuese tan pura que no 
sólo excediese a la pureza de todos los ángeles y santos, sino que ninguna 
mayor se pudiese imaginar fuera de Dios» añadiendo que era «conveniente 
que el Espíritu Santo preservase a su Esposa del pecado original»447 y así el 
Espíritu Santo «de su cuerpo inmaculado formó el cuerpo inmaculado de 
Jesús»448.

Por último, recordar las palabras de Gonzalo de Berceo que dicen:

ca nunca ovo macula la su virginidat
post partum et in partu fue Virgen de verdal,
¡Ilesa, incorrupta en su entegredat443.

y las más breves del marqués de Santillana:

inviolata permanesistr'50.

El tercer calificativo es la alusión a su condición de madre de todos los 
hombres y que se formula como «Señora nuestra» o «Madre Nuestra»451 y 
que se relata en el texto de Juan cuando apunta: «Jesús, viendo a su madre 
y junto a ella al discípulo que él amaba, dijo a su Madre: «Mujer, he ahí a tu 
hijo»452. Pero ya en los Salmos se profetizaba al cantar «De Sión» se dirá:

uno a uno
en ella todos han nacido,
y él mismo, el Altísimo
la afirmó en su sitio453.

Aunque el pensamiento más esclarecedor es aquel de san Pablo en el 
que considera a los hombres hermanos de Cristo y por ende hijos de María: 
«Porque aquellos que de antemano conoció, también los predestinó a ser 
conformes con la imagen de su Hijo, para que él sea el primogénito entre



«

125

454 Rom., 8,29.
155 TORRES MARCOS, M. María..., p. 165.
456 Ibídem.
457 Ib., p 170.
458 Discurso de Pablo VI en la clausura de la 3o sesión del C.V. II, año 1964.
459 A.H.P.Av. Prot. 91 1, fol. 106.
4G" Ibídem. Prot. 677. Fol. 512.
461 Ibídem. Prot. 716. Fol. 451.
462 TORRES MARCOS, M. María..., p. 237.
46J Ib., pp. 237-238. El salmo al que se refería y refiere san Amadeo es el salmo 45, canto 

con clara alusión a la promesa mesiánica y que la liturgia cristiana aplica a la Virgen y a las 
Vírgenes

464 BERCEO, C. de. Los milagros..., estrofa 33, p. 20.
465 LÓPEZ DE MENDOZA, (., marqués de Santillana. Canciones..., verso 40, p. I 26.

muchos hermanos»454. Esta misma tesis fue utilizada por el escolástico An
selmo de Canterbury cuando dijo: «El Salvador del mundo es nuestro her
mano: nuestro Dios hízose por María hermano nuestro»455.

Posteriormente, san Alberto Magno considera a Eva como madre bioló
gica de los hombres mientras que María es la madre espiritual: «Eva los en
gendró a todos para el mundo; María para el cielo. Aquella, madre carnal; 
ésta madre espiritual y de misericordia»456.

Esta maternidad espiritual fue corroborada por León XIII al afirmar: «En 
el discípulo Juan encomendó al cuidado y protección de María la universa
lidad del género humano»457. En la clausura del Concilio Vaticano II lo pro
clama Pablo VI al decir: «María, como Madre de Cristo, es Madre también de 
la Iglesia»458.

El cuarto y último calificativo es aquel que tiene como referencia al 
Triunfo de la Virgen y que se formula de varias formas «Gloriosa»459, «Santí
sima Reina de los Ángeles»460 o «Bienaventurada»461.

Es de nuevo san Efrén el que nos acerca a esta verdad al decir de María: 
Reina de todas las cosas, más honorable que los querubines»46-’.

San Amadeo de Lausana en sus homilías es claro y preciso: «Convenía, en 
efecto, que la Madre virgen, por el honor debido y así, penetrara luego gloriosa 
en el cielo; convenía que fuera engrandecida aquí abajo, para penetrar luego, 
llena de santidad, en las mansiones celestiales, yendo de virtud en virtud y de 
gloria en gloria, por obra del Espíritu del Señor... Por eso cuando la Virgen 
de las vírgenes fue llevada al cielo por el que era su Dios y su Hijo, el Rey de 
reyes, en medio de la alegría y exultación de los ángeles y arcángeles, y de las 
aclamaciones de todos los bienaventurados, entonces se cumplió la profecía 
a tu derecha está la Reina enjoyada con oro de Ofir»463.

Por último, destacar lo escrito por los ya citados Berceo y López de 
Mendoza, al decir el primero «Es clamada, y es lo de los cielos Reina»464, y 
afirmar el segundo «Reyna divina»465:



126

a los cielos, e asentada
a la diestra
de Dios Padre, Reyna nuestra, 
e de estrellas coronada**.

Ib., versos 93-96, p. 130.
A.H.P.Av. prot. 885, fols. 338-342v.

468 Ib., fols. 405-408.

6.2.1. Santa Teresa de Jesús

La Santa de Ávila es otra de las grandes elegidas a la hora de pedir in
tercesor por parte del testador abálense. A lo largo del siglo XVII fue 
aumentando el número de testadores que tomaron a santa Teresa por in- 
tercesora, igual que fue aumentando la devoción y fama de esta insigne 

y santa mujer. Será a partir 
del año 1640 cuando apa
rece, por primera vez, 
como intercesora en los tes
tamentos abulenses, pues 
hay que recordar que la 
madre Teresa no fue beatifi
cada hasta el año 1614. En 
ese año de 1640 se mani
fiesta en un 8,6 por ciento 
de los testamentos estudia
dos, sin embargo, en el año 
1690 llega al 33,33 por 
ciento de la documentación 
tratada, así queda reflejado 
en el cuadro número diez. 
Por lo que se refiere a los 
calificativos con los que se 
la engradece, dos son los 
más utilizados y por tanto 
significativos «lustre y am
paro desta ciudad»467 y «luz 
y espejo de esta patria»468.

6.2. SANTOS LOCALES



se

127

Cuadro 10 .-Número y porcentaje de testadores que piden 
como intercesora a santa Teresa

AÑO

1640

1650

1660

1670

1680

1690

3

7

14

12

NÚMERO

3

PORCENTAJE

8,57

4,83

15,55

21,87

33,33

w' Actas de las Cortes de Castilla. T. XIV, p. 470, Madrid, 1888. Estas Cortes de Castilla 
celebraron desde el año 1 592 hasta el año 1598.

470 A.P.C. Caja 17. N°. 29. Madrid, veintidós de septiembre de 1611.
471 Ibídem. En caso de no permitir la petición de limosna, la pena en que caían los infrac

tores de la orden era de 50.000 maravedises. Otro ejemplo de petición de limosna nos lo ofrece

El interés y devoción que esta religiosa, reformadora implacable y fun
dadora impenitente, levantó en el pueblo abulense y castellano en general, 
fue tan enorme que ya en fecha cercana a su muerte (recordemos que santa 
Teresa murió en el día cuatro de octubre de 1582), poco después, en el año 
1594, las Cortes de Castilla resuelven escribir al Papa para suplicarle que or
dene a «algún prelado» suyo que haga «información de la vida y milagros» 
de Teresa de Jesús469.

Ya en el año 1611, el padre fray Ángel de Jesús María, procurador general 
de los Carmelitas Descalzos, informa que en lo tocante a la canonización de 
santa Teresa «avía llegado por la misericordia de Dios a tan buenos términos que 
su Santidad avía concecido los últimos remossoriales para hazer las informacio
nes plenarias las quales se avían hecho y remitido a Roma»470.

Pero esto y el resto de diligencias que habían de hacerse ofrecían gran
des gastos. Ante este problema, la orden que «por ser tan pobre no los podía 
suplir», pide a la Orden de Santiago la concesión de una licencia para «pedir 
limosna para los gastos de la dicha canonización». La licencia pedida era 
para cobrar de los Concejos hasta en cantidad de treinta ducados, ya fuera 
en propios, rentas o pósitos. El Consejo de la Orden accede a la petición de 
los Carmelitas y decide dar «licencia y facultad a las personas que la dicha 
orden nombrare... para que por tiempo de dos años que corran y se quen- 
ten desde el día de la data desta nuestra carta en adelante, pueden pedir y 
pidan limosna para el dicho efecto..., en todas las villas y lugares de la dicha 
orden de Santiago». Así mandan a los priores, vicarios generales, curas y be
neficiados «de sus yglesias que las dexen y permitan pedir y demandar las 
dichas limosnas en las dichas yglesias y fuera dellas»471.



128

el padre fray Juan de San Alberto, prior del convento de Peñaranda, que pide limosna en la villa 
de Gumiel de Izan, dándole la villa una cédula firmada por el duque de Osuna y conde de 
Ureña «de quantía de tres myl rreales... con que hesta villa le abía serbido de cierto carbón», 
en APC. Caja 30, n°. 3, fols. 1-1 v, veintiuno de septiembre de 1611.

472 A.H.P.Av. AA.CC. L. 31, fol. 98.
475 Para el día 21 se acordó se corriesen toros y se celebrasen juegos de cañas. El gasto 

de todas estas celebraciones fue de 13.170 reales.

La explosión de alegría en la ciudad de Ávila, y el origen de la gran de
voción que a Teresa de Jesús se le tiene en esta ciudad, se produce el día 
veinticuatro de abril del año 1 614 cuando la religiosa abulense es beatificada 
por el papa Paulo V. A partir de esta fecha, la documentación consultada nos 
muestra la enorme felicidad y gozo que el hecho causa en la ciudad, co
menzando por la felicitación que el día veintisiete de mayo dan el arcediano 
de Arévalo, don Fernando Ortiz, el canónigo de la Catedral don Francisco de 
Ribera, el prior del Carmen Calzado en nombre del convento, y el Procura
dor General en nombre de los vecinos de Ávila a la ciudad, representada en 
su Consistorio, por la «gracia en beatificar la Sancta Madre Theresa de Jesús». 
Recibida dicha felicitación por el Concejo, este les agradece a todos «el con
tento y alegría que todos en general y en particular es razón tengan» y acuer
dan dar las gracias, de manera particular, al Cabildo. De la misma forma, el 
prior de las Descalzas agradece a la ciudad la alegría que demostró el pue
blo abulense y propuso «se vote, por la ciudad, se guarde la fiesta de la Santa 
Madre por octubre»472.

Posteriormente, y para celebrar la beatificación, se decide en la reunión 
del día doce de julio que se escriba al General de la orden carmelitana para 
que ofrezca a la ciudad alguna reliquia de la Santa, y en la junta de fecha ca
torce de agosto se acuerde hacer procesión general para el día veinte de 
dicho mes dando cera blanca a todos los regidores, oficiales y mujeres de 
Ávila, y que se celebren danzas, autos, comedias, «inbinciones» de fuego y 
un toro «encoltado»473.

Pero no sólo fue en Ávila donde se realizaron demostraciones de fervo
rosa alegría por la beatificación de Teresa de Jesús. Un ejemplo de ellos nos 
lo ofrece la ciudad de Valladolid, donde se celebró función solemne en el 
convento de las Carmelitas en esta ciudad. El gasto de estos festejos «de 
sumptuoso aparato», corrieron a cargo y por cuenta de los condes de Bena- 
vente, los cuales «manifestaron al mundo el amor encendido que ardía en sus 
pechos para con la Santa», en un suntuoso templo que se construyó en el 
patio del convento. Nos dice la documentación que dicho templo «estaba 
hecho un cielo. A la entrada tenía un arco tan hermoso que poseía su gran
deza a quantos miraban su adorno. De todas las paredes pendían ricas col
gaduras de damasco, terciopelos y brocados. Todo el círculo interior de la 
yglesia se llenó de balcones dorados, los quales ocuparon los señores y



129

i

174 A.P.C. Caja 26, n°. 75, fol. 1 v. Se trata de un libro de memorias del convento de Car
melitas Descalzos de Valladolid.

475 A.H.P.Av. AA.CC. L. 31, fol. 311 v. La ciudad dio un poder, el día once de agosto, para 
que la fiesta se celebrara «como las demás que la santa Yglesia rromana manda guardar».

señoras de primera magnitud. Tres altares tenía esta formada yglesia, que el 
menor de ellos era embeleso de la vista. No me paro en explicar su arqui
tectura por no ser necesario, sólo deseo decir que por el coste se puede co
legir, pues llegó a cerca de ocho mil ducados lo que en esta función gastaron 
los Señores Condes, propio de su grandeza y obligación para la orden de 
encomendar a Dios a esta esclarecida familia. Concurrieron a esta función 
por sus antigüedades todas las religiones, señalándose cada uno más y más 
en servir y honrra a la Santa»47'1.

Al año siguiente, el Concejo trató sobre la fecha de la fiesta de Santa Te
resa y así, el día dieciocho de julio, se decidió, después de consultar al 
Obispo, fuese el día cinco de octubre, festejándose con vísperas y misa y con 
«toda solemnidad»475.

Pero no fue hasta el año 1655 cuando se fijó de manera definitiva el día 
quince de octubre como festividad dedicada a la Santa, fecha que se man
tiene hoy en día. En efecto, el día diecinueve de junio de 1655, el obispo 
Bernardo de Ataide dice sobre este tema de la festividad de Santa Teresa 
que: «por ser natural della (de la ciudad de Ávila), hija de padres naturales 
y originales desta ciudad, aberse criado y educado en ella... y en los con
ventos de Santa María de Gracia y de la Encarnación, adonde con su ejem
plo y doctrina dejó continuas memorias y encendidos deseos de su amor, 
qual se deja considerar del amoroso affecto de patria reconocida y obligada 
a la gloria ylustre que con toda la christiandad la añadió esta gloriosa Santa 
con sus heroicas virtudes y fama de su santidad (y) por aver dado en ella y 
su obispado principio a la obra insigne de la fundación de su reforma... de 
que tanto provecho y gloria se ha seguido a toda la Iglesia, y escrito en ella 
los libros de su celestial doctrina, estimadas y veneradas en toda la christian
dad con crecidos y copiosos frutos de las almas», teniendo en cuenta que 
el día «quinze de octubre a cada un año en veneración y reverente culto de 
su memoria, comúnmente en esta ciudad se abstienen del trabajo y occu- 
pación de los días feriales, teniendo este día en su devoción y estimación 
por festivo y solemne», y estimando «que en consideración de tan particu
lares y relevantes títulos y rabones nos pedían y suplicaban con repetidas 
instancias... diéssemos y estatuiéssemos el día referido de la festividad de 
dicha Santa Madre por día de fiesta de precepto, que sería de singular con
suelo y alegría espiritual y temporal para todo el pueblo» y habiendo «te
nido acuerdo con personas de virtud y letras... deseando el consuelo 
espiritual de nuestro súbditos», se resolvió y acordó «se dé a la dicha santa 
en las demostraciones exteriores el culto y veneración que tiene arraigado



130

¡

"b A.P.C. Legajo 0-72, fols. 1-1v.
477 A.H.P.Av. AA.CC. L. 33, fols. 84.
478 Según un breve expedido por el papa Paulo V.
479 So pena de 1.000 maravedises al que las pusiera.
480 Se compraron doce toros al precio de 32 ducados por cabeza, aunque sólo se ence

rraron y corrieron ocho, en los días de fiestas.
431 Ese mismo día fueron canonizados los santos españoles san Francisco Javier, san Isi

dro y san Ignacio de Loyola.
487 A.P.C. Caja 30, n°. 5.

en los corazones de los naturales desta ciudad... que de aquí adelante el 
día en que la Iglesia celebrara la festividad de dicha Santa... sea día festivo 
y de guarda en esta ciudad»476.

Por fin, un último documento que nos ayuda a comprender la devoción 
a la Santa abulense es una carta, de fecha cuatro de agosto de 1614477, que 
el rey Felipe III remite a la ciudad de Ávila y que, leída el día veintiuno, anun
cia que «se ba extendiendo (la) devoción» por Teresa de Jesús y que, «siendo 
justo que la suya se aventaxe con particulares demostraciones», ha acordado 
nombrarla patraña y abogada de España para «imbocarla y balerse de su in
tercesión en todas (las) necesidades». Además, apunta su interés personal 
por esta devoción «por ser muy particular la que yo tengo» y recuerda que 
se puede «recjar y decir missa de esta bendita sancta»478. Teniendo todo esto 
en cuenta, el Rey manda a la ciudad de Ávila y a su Concejo, en particular, 
que se hagan «demostraciones de goqo y regocixo». Una vez leída y estu
diada la carta, el Consistorio unánimemente acordó hacer las mayores «de
mostraciones» posibles y ordenó sacar siete copias de la carta real y enviar 
una a cada uno de los sesmos de la ciudad, así como escribir a las villas per
tenecientes a la ciudad de Ávila para que hicieran similares «demostracio
nes» a las que se iban a hacer en Ávila. Las «demostraciones» festivas 
consistieron en poner iluminación479 en toda la ciudad y un toro encoltado 
el día cuatro de octubre; procesión general, autos y entoldar las calles, el día 
cinco, el propio de la fiesta; máscaras el día seis; encierro de dos toros el 
día siete; toros y juego de cañas el día ocho; y toros480 y canas de capa y 
jotas el día diez.

Para acabar, señalar la reunión que el Concejo abulense celebró el día 
tres de febrero en el que se adoptó el acuerdo de escribir las cartas necesa
rias para que el Santo Padre «sea servido de canonizar a la bendita Madre Te
resa de Jesús», canonización que se produjo el día doce de marzo de 162248'. 
Unos días más tarde, el papa Gregorio XV expide un Breve de fecha veinti
trés de junio de 1622, en el que concede indulgencias a todos los fieles que 
visiten las iglesias estantes en los conventos de Carmelitas Descalzas, en el 
día de la fiesta de Santa Teresa482. Ya en el siglo XX, concretamente el día 
veintisiete de septiembre de 1970, el papa Pablo VI proclamó a la Santa Doc
tora de la Iglesia Universal.



r

131

483 El escritor romano L. Caecilius Firmianus, más conocido por el sobrenombre de Lac
lando, dice que Diocleciano «íue un inventor de crímenes y un maquinador de maldades, al 
tiempo que arruinaba todas las demás cosas, tampoco pudo abstenerse de levantar sus manos 
contra Dios». CAECILIUS FIRMIANUS, L. Sobre la muerte de los perseguidores. Madrid, 1982, 
p. 77. Sobre la persecución del año 303, ver pp. 96-108.

484 Sobre su martirio en la ciudad de Ávila, consultar la obra de BARRIOS, Á. Estructuras 
agrarias y de poder en Castilla. El ejemplo de Ávila (1088-1320), Tomo I. Ávila, 1983, p. 103.

483 FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias..., p. 1.
486 MÉNENDEZ Y PELAYO, M. Historia de los heterodoxos españoles, Tomo I. Madrid, 

1982.

6.2.2. San Vicente, Santa Sabina y Santa Cristeta

La historia de estos tres hermanos comienza en la ciudad de Évora, de 
la que tienen que huir a causa de la persecución antricristiana decretada en 
el año 303 por el emperador Diocleciano'83, y finaliza en la ciudad de Ávila 
cuando son detenidos y martirizados48'.

Bartolomé Fernández Valencia dice que el día veintisiete de octubre del 
año 306 «padecieron martyrio nuestros ínclitos patronos San Vicente, Santa 
Savina, y Santa Christeta»485.

La devoción que se les tiene a estos santos viene de lejos, pues ya apa
recen en calendarios mozárabes, y sobre ello dice Ménendez y Pelayo que 
figuran en «en Misal y Breviario de San Isidro o están mencionados en anti
guos martirologios y santorales»486.



132

El ya citado Fernández Valencia comenta sobre la antigüedad de la fiesta 
de estos santos que ya «en dicho día (veintisiete de octubre) se celebró su 
fiesta, año de 1285, y se continuó hasta el año de 1591 que con autoridad 
prontificia se trasfirió dicha zelebridad a los treinta de agosto», viniendo «el ca- 
vildo la víspera y el día a hacer fiesta en processión de tiempo immemorial»487. 
El propio Valencia también nos informa que el día quince de junio de 1372, 
el concejo de la ciudad de Ávila dio poder a «Blasco Ximénez, fijo de Fernand 
Blézquez y a Blasco Ximénez, fijo de Gómez Ximeno Dávila... para que orde- 
nassen... la onrra de las fiestas de los dichos mártyres»488. Dicha devoción no 
disminuye en el siglo XVII, pues el cronista Gil González Dávila se refiere a san 
Vicente como «invicto mártir», que hizo «oficio de defensor y guía de sus her
manos», y que al morir, por no abjurar del cristianismo, «dieron sus espíritus 
al que los esperava con guirnaldas de flores en cielo», añadiendo que muchos 
de los «señores Reyes de Castilla, persuadidos de la devoción que tuvieron a 
estos Santos, concedieron privilegios a su iglesia»489.

Por lo que respecta a la documentación del siglo XVII, la devoción a 
estos santos se comprueba, en primer lugar, en una relación contenida en el 
acta del concejo de diecinueve de julio del año 1 631 en la que se dice que, 
debido al gran hambre y necesidad que pasaba la ciudad a causa de la mala 
cosecha del año 1630, «se an hecho procesiones a Señor San Vicente y 
demás cuerpos santos que ay en la dicha iglesia»490.

También es muy interesante un segundo documento, de fecha veinticua
tro de julio de 1658, en el que la ciudad de Ávila pide al Obispo que sea fes
tivo el día de San Vicente y sus hermanas «por la mucha deboción que se 
tiene»491. Va los abulenses, según González Dávila, «hizieron voto de solem
nizar su fiesta» en el año 1372492, y en la obra de Cianea se puede leer que 
la Iglesia de Ávila ordenó un oficio a los santos «como de santos patrones 
suyos», oficio que fue enviado, junto al de san Segundo, al papa Clemente VIII 
para que lo confirmase, cosa que se hizo el día tres de agosto de 1594.

Por lo que respecta a su aparición en los testamentos abulenses, apuntar 
que no será hasta el año 1640 cuando encuentro al primer testador que pide 
a los santos como intercesores, pero a partir de ese año no falta algún testa
dor que les pide, siendo el año más numeroso 1690 con el 13,09 por ciento 
del total de testadores que piden intercesor (ver cuadro número once).

487 FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias..., p. 1.
Ib., p. 57.

4a'> Sobre la devoción a san Vicenle y sus hermanas consultar ARIZ, L. Historia..., p. 30 a 
32v; CIANCA, A. de. Historia de la vida, invención, milagros y traslación de San Segundo, pri
mero obispo de Ávila. Ávila, 1993, pp. 85-77.

4W A.H.P.Av. AA. CC. L. 34, íol. 273.
491 Ib. AA.CC. L. 56, íol. 84v.
4,2 GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 53.



tro.

133

Cuadro 11 .-Número y porcentaje de testadores que piden 
como intercesor a san Vicente y Hermanas

AÑO

1640

1650

1660

1670

1680

1690

NÚMERO

1

1

1

3

7

5

PORCENTAJE

2,9
2,5
1,6

6,7

10,9

13,9

4” Parece, según las últimas investigaciones, que se puede considerar a Prisciltano el pri
mer obispo abuiense, a nivel histórico, e incluso como fundador de la sede espiscopal abulense 
a la cual fue elevado por los obispos Instando y Salviano. Prisciliano se mantendría en la silla 
espiscopal desde el año 380 hasta el 384. Fue degollado en la ciudad deTréveris en el año 385. 
Son numerosas las obras que se han publicado sobre él, algunas de las cuales se pueden ver 
en la bibliografía final.

4.4 El resto de Varones Apostólicos son: san Torcuata (sede espicopal de Guadix), san In- 
dalencio (Urci cerca deVera, en Almería), san Eufrasio (llliturgis, entre Bailón y Andújar), san 
Cecilio (llliberris, la localidad de Elvira en Granada), san Esicio (Carusa, Cazorla en Jaén) y 
san Tesifón (Vergi, en Jaén o Berja en Almería).

4.5 J. Vives dice que pudieron ser documentos escritos por un biógrafo mozárabe en el 
siglo Vil.

mb CIANCA, A. de. Historia..., p. 81. Consultar también GONZÁLEZ DÁVILA, G. Tea- 
pp. 44-47.

6.2.3. San Segundo

Este santo es considerado, según la tradición, el primer obispo de Ávila493 
y uno de los siete Varones Apostólicos que llegaron al territorio hispano a 
finales del siglo I y que, a diferencia del resto, no fundó la sede episcopal en 
la zona sur de la Península, sino que subió a la Meseta Norte y se asentó 
en la ciudad de Abula (Ávila)494. Lo que está claro es que la falta de pruebas 
documentales de la época hace que tengamos que dudar de la presencia de 
este santo en Ávila, pues las primeras noticias que tenemos de los Varones 
Apostólicos están en documentos del siglo X495.

Las noticias sobre san Segundo en las fuentes manuscritas son abundantes 
aunque merece la pena destacar lo que dice Antonio de Cianea al referirse a él 
como un pagano que se convirtió a la fe cristiana de la mano del apóstol San
tiago el Mayor, y que una vez que vino desde Roma a España, hacia el año 66, 
en el reparto que hicieron de las zonas a las que debían ir a predicar los Varo
nes Apostólicos, a san Segundo le correspondió la ciudad de Abula, en la que 
habiendo «predicado y plantado nuestra santa Fe Católica y religión Christiana» 
fundó la sede episcopal y fue su «primero pastor y obispo»496.



134

La ciudad de Ávila tuvo, y tiene, gran devoción al santo, y esa devoción au
mentó cuando en el siglo XVI, siendo obispo de la ciudad fray Francisco Ruiz, se 
encontró el cuerpo del santo en la iglesia de la cual era titular197. Este suceso, ocu
rrido en el año 1519, tuvo a la fortuna como su principal aliado, pues el cuerpo de 
san Segundo apareció mientras se estaban realizando una serie de reparaciones y 
obras en dicha iglesia. En efecto, al derribar una pared que separaba la capilla mayor 
de una de las colaterales del templo, para construir unos arcos de piedra a través de 
los cuales comunicar las colaterales con la mencionada capilla mayor, se descubrió 
un hueco en el que se encontraba un vaso de piedra con cubierta del mismo ma
terial que rápidamente fue tomado como el sepulcro de san Segundo. Posterior
mente, en presencia de dignidades eclesiales y civiles de la ciudad, el sepulcro fue 
abierto, encontrándose un esqueleto y cenizas que Cianea dice: «se echaron de 
ver ser del mismo cuerpo»498. Posteriormente, concretamente en el año 1591, se re
cibió una Cédula Real ordenando al ayuntamiento abulense que ayudara al obispo 
Jerónimo Manrique de Lara, a la traslación del cuerpo del santo499.

Con el tiempo, el día once de septiembre de 1594, el cuerpo de san Se
gundo fue trasladado de su iglesia a la Iglesia Catedral de Ávila por una serie de 
razones tendentes a mantener la devoción de la ciudad500. Días antes, se recibió 
una nueva Cédula Real de fecha tres de septiembre en la que se ordenaba se hi
ciera entrega del cuerpo de san Segundo y se procurara que las fiestas que se ce
lebrasen estuvieran encaminadas a la veneración y exaltación del santo. La 
traslación del cuerpo fue realizada, según G. Dávila, «mostrando en todo 
la grandeza con que venera la reliquias de su patrón y prelado», a lo que A. 
Cianea, después de hacer detallada crónica501, añade que se toma la traslación 
«con mucho aplauso y contentamiento de todos los que se vieron, porque es 
cierto, sin afición y lisonja, que se hizieron con una solemnidad y magestad qual 
mejor se ha visto en solemnidad de traslación de santo, y que ninguna cosa les 
faltó para tener colmo de solemnidad y magestad»502. La propia relación del 
obispo don Jerónimo Manrique de Lara, realizada en el año 1594, confirma las 
razones por las que se decidió trasladar el cuerpo del santo hasta la Catedral y 
da fe de la ejecución de dicho traslado, con las siguientes palabras «El cuerpo

4.7 Junto al río Adaja.
4.8 Además se encontró un gran bulto, en la cabeza, «que parecía aver sido mitra»; un 

cáliz con su patena, un anillo de oro con un zafiro engastado y un letrero que decía «Sanctus 
Secundus».

4q9 A.H.P.Av. Caja 14, Leg. 2, Exp. 2/177.
500 GÓNZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 129. Las razones fueron: incomodidad del lugar, 

escasa asistencia de los fieles, escasos sacrificios, falta de sacerdotes y escasa limpieza y res
peto.

501 CIANCA, A. de. Historia..., pp. 221-329.
502 Incluso el rey, Felipe II, anunció su venida a la ciudad, para estar presente en dicha tras

lación, pero un ataque de gota, que el propio Rey confirma en misiva remitida a la ciudad en 
fecha treinta y uno de julio de 1594, se lo impidió.



135

Cuadro 12 .-Número y porcentaje de testadores que piden 
como intercesor a san Segundo

AÑO
1650
1660
1670
1680
1690

NÚMERO

1

1

2
9
5

PORCENTAJE

2,5

1,6

4,4

14,1

13,9

503 SOBRINO CHOMÓN, T. Episcopado..., pp. 60-61. La devoción a san Segundo debió 
descender rápidamente una vez pasado el entusiasmo que produjo su traslación. Si hacemos 
caso y tomamos como cierta, en toda su extensión, la declaración que se hace en relación al 
obispo don Lorenzo Otaduy y Avendaño del año 1601. En esta relación se pide la concesión 
de alguna indulgencia en la festividad del santo «dado que al presente es pequeño el número 
de fieles que acude a dicha Iglesia Catedral a los divinos oficios». Ib., pp. 99-100.

s" A.H.P.Av. AA.CC. L. 34, fol. 272.
5O5A.H.P.Av. Prot. 981, fol. 873.

de San Segundo, mártir primer obispo de Ávila... se conservaba con menos 
honor del debido en una ermita fuera de la ciudad. Por diligencia del obispo, con 
gran solemnidad y a su costa, lo trasladó a la Catedral abulense, en la cual es ve
nerado como conviene con gran devoción y concurso del pueblo»503.

Esa gran devoción que el pueblo abulense manifestó en la traslación 
del cuerpo de san Segundo se vuelve a ver en el año 1631 cuando, de
bido a la hambruna existente, ya mencionada, deciden el Cabildo y el 
Concejo, en fecha diecisiete de julio, sacar el cuerpo santo de «señor San 
Segundo» y hacer las procesiones y rogativas necesarias504. En las cuen
tas de propios del año 1680 se nos dice que se pagaron 200 reales al 
maestro de capilla de la Catedral, Gaspar de Liceras, por oficiar la misa 
de san Segundo505.

Por lo que se refiere a los testadores, no será hasta el año 1650 cuando 
se pida al santo por intercesor con el 2,5 por ciento, aunque los porcentajes 
más altos se consiguen a finales de siglo, en 1680, con un 14,06 por ciento, 
y en 1690 con un 13,88 por ciento; así aparece recogido en el cuadro nú
mero doce.

6.2.4. Otros santos locales
En los testamentos del siglo XVII aparecen, aunque en número muy pe

queño y en escasos años, una serie de intercesores que tienen cercana rela
ción con la ciudad de Ávila.

El primero de ellos es san Pedro del Barco. Este santo nació en la villa 
de El Barco de Ávila, situada a ochenta kilómetros al sur de la capital, hacia



136

J

SWEDRO--DL-BARm
- ■ __________ __________________________________________________________________

¿ - 
■

r,
6-..
E.\~~

506 FUENTE ARRIMADAS, N. de la. Fisiografía e historia del Barco de Ávila. Ávila, 1983.
507 El problema que se desencadenó para elegir el lugar de sepultura es estudiado en la 

obra de Nicolás de la Fuente Arrimadas. Ib., pp. 197-198.
508 FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias..., p. 1.
w’A.H.P.Av. AA.CC. L. 29, íol. 147. Se dieron 40.000 maravedises.
5,0 Ib. AA.CC. L. 30, íol. 18.

el año 1080506. Siguió una vida austera y sencilla hasta el momento en que 
decidió «olvidarse» del mundo y retirarse a una huerta, en la que construyó 
una choza para orar, trabajar y mortificarse con cilicios y cadenas. Posterior
mente fue nombrado beneficiado en la Iglesia Catedral de Segovia y de allí 
pasó al convento de Párraces, de la orden benedictina, en la que llevó aus
tera vida. Ya anciano, volvió a la villa de El Barco en la que murió, siendo en
terrado en la iglesia abulense del mártir San Vicente, después de graves 
enfretamientos entre varias localidades507.

Bartolomé Fernández Valencia nos la refiere en su ya mencionada obra 
diciendo que en el año 1115 «por disposición divina entró en esta yglesia el 
cuerpo del gloriosso confessor San Pedro del Vareo, después de varias con
tiendas y controversias que se originaron sobre su sepultura entre Ávila, Pie- 
drahíta y el Vareo, que cesaron con el maravilloso adbitrio y resolución que 
dio un tierno ynfante que habló milagrosamente. Dijo pussiesen el cuerpo 
santo sobre una yegua sin vista y la dejaren caminar a donde fuesse la volun
tad del Altíssimo». Además relata en este suceso, como fueron «tocarse las 
campanas sin humano mobimiento, llegar la yegua a este templo, estampar 
la erradura en una piedra y rebentar al momento»508.

En el siglo XVII, en el año 1609, se acordó poner el cuerpo del santo 
«con la decencia que se debe»509 y así, un año después, se decide hacer un 
«arca muy fuerte y barreada con tres claves» para meter la caja en que es
taba el cuerpo510. Nuestro ya conocido Fernández Valencia dice sobre este



137

hecho que: «reedificándose este sepulcro del Señor San Pedro del Vareo» el 
obispo Otaduy «descubrió este cuerpo del gloriosso Santo y le halló en 
el mismo sepulcro... Hallóse devajo deste su altar en este mesmo vasso de 
piedra que aora queda y en una caja de madera que con el sucesso de los 
tiempos estara algo gastada, los huesos de todo su cuerpo enteros y tendido 
la caveqa al occidente y los pies al oriente. La carne buelta en tierra elemen
tal y polvo; (el obispo) trasladó y encerró en este cofre para más guarda y ve
neración destas santas reliquias... dejándole en el mesmo sepulcro y vasso 
antiguo que a estado de más de trecientos años a esta parte onrrado con tí
tulo de Santo»5". Años más tarde, en 1655, se produjo un enfrentamiento 
entre los beneficiados de San Vicente y un provisor, ya que este intentó per
turbar una posesión que aquellos tenían de decir misa al santo, cantar a su 
sepulcro, antífona, verso y oración propia todos los sábados y celebrar fiesta 
el día trece de agosto, permitida lámpara, retablo y altar. Ante esta situación, 
los beneficiados pidieron apoyo a la ciudad y esta, debido a la devoción 
existente, acordó dárselo5'2. Por el mismo motivo cabe mencionar final
mente, el acuerdo, adoptado por la ciudad en fecha uno de julio de 1 673, 
de abrir el sepulcro del santo y dar «gueso grande a la Catedral y una costi
lla pa el oratorio»513, decidiendo el concejo hacer y regalar un relicario para 
la dicha ciudad. El admirable Fernández Valencia cuenta al respecto que se 
abrió el sepulcro «para sacar una reliquia, para colocarla en la yglesia que 
a onor deste santo confessor a edificado la villa del Vareo en el mismo sitio 
de su nacimiento y tránsito... Estando abierto el sepulcro y una de las reli
quias, se reconoció que el área en que las dejó el obispo Otaduy el año de 
1610, eslava ya tan podrida que deshecha la mayor parte en fragmentos es- 
tavan mezclados con las ceniqas del santo cuerpo, y que la caveqa dél se 
havía quebrado al golpe de alguna piedra que cayó al tiempo de abrir el 
vasso sepulcral. Esto se remedió con trasladar todos los guessos del santo 
cuerpo en otra arca fuerte y curiossa que dio el mismo Provisor (Martín de 
Bonilla), ajustada a la medida de aquel nicho donde la pusso... habiendo 
primero sacado una canilla para el Vareo, otra reliquia para el Cabildo y otra 
para la Ziudad»514.

En los testamentos abulenses es pedido por seis testadores: uno en 1 660, 
cuatro en 1 680 (6,2 por ciento) y uno en 1 690.

Un segundo intercesor es san Pedro de Alcántara, al que los testadores 
abulenses piden en tres ocasiones: dos en 1 680 y una en 1670. La ciudad en 
el año 1669, año en el que el papa Clemente IX mandó canonizar al santo.

511 FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias..., p. 51.
512 A.H.P.Av. AA.CC. L. 54, fol. 59.
513 Ib. AA.CC. L. 69, fol. 42.
514 Se hizo entrega de la reliquia, a la villa de El Barco de Ávila, el día veinticuatro de 

junio. FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias..., p. 5lv.



138

Para acabar con este capítulo, apuntar algunos intercesores que apare
cen con frecuencia en los testamentos abulenses.

En primer lugar los santos Pedro y Pablo que, como diada, son pedidos 
por casi el diez por ciento de los testadores abulenses (9,15 por ciento) y 
que a partir del año 1670 aparecen en porcentajes cercanos al veinte por 
ciento, según se refleja en el cuadro número trece.

AÑO
1660
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690
TOTAL

1
4
1
6
1
6
9
11
7
41

Cuadro 13.-Número y porcentaje de testadores que piden 
como intercesores a san Pedro y san Pablo

NÚMERO

1
PORCENTA|E

1,6

4,8
11,4

2,3

17,1

2,5

1,6

20

17,2

19,4

9,15

515 A.H.P.Av. AA.CC. L. 66, fol. 63v.

acordó hacer demostración festiva «en consideración destar su cuerpo en 
este obispado y aber residido y bibido en esta ciudad»515.

Por último, un testador en el año 1680 pide a santa Barbada por 
intercesora.

Otro intercesor que va acaparando importancia, que va apareciendo 
más a lo largo del siglo, es san José. Es a partir de 1 670 cuando este santo al
canza como intercesor preponderancia en los testamentos abulenses. Así, el 
porcentaje de testadores, que, en 1670, le piden por intercesor es del 8,88 
por ciento, los que lo hacen en 1 680 son el 1 7,1 8 por ciento; y ya en el año 
1690 llega a un porcentaje del 30,55 por ciento. Santa Teresa tuvo gran 
devoción a san José y le tomó por abogado, encomendándose a él,

6.3. OTROS INTERCESORES



139

comentando en su Libro de la Vida: «Tomé por abogado y Señor al glorioso 
San José, y encomendóme mucho a él... a otros Santos parece les dio el Señor 
gracia para socorrer en una necesidad; a este glorioso Santo tengo experien
cia socorre en todas»516, y lo ratifica sirviéndose de su experiencia personal: 
«No he encontrado persona que de veras le sea devota y haga particulares 
servicios, que no la vea más aprovechada en la virtud; porque aprovecha en 
gran manera a las almas que a él se encomiendan»517.

Otros intercesores interesantes son san Miguel, empleado como interce
sor del rey don Fernando I, cuando, moribundo, recibe a su hija doña Urraca 
y dice: «San Miguel vos haya el alma»518. El compositor abulenseTomás Luis 
de Victoria en su obra «Oficio de difuntos» nos habla de san Miguel como 
intercesor principal para los difuntos, y dice en el ofertorio:

Signifer sactus Michael representet eas
in lucem sanctam.

En los sermones también aparece la figura de san Miguel, y así en uno 
de ellos se le define como «vigilante de las almas»519 y más adelante aclara 
que san Miguel «no negará su socorro, aunque el pueblo cayga en algún pe
cado... es su amor tan encendido, que ni todos los pecados del mundo le 
obligarán a que niegue su patrocinio a los hombres»520. Por fin, el disertante 
expone el valor del amparo que ofrece al moribundo, aseverando que «de- 
fiéndenos en la batalla de este mundo y en la hora de nuestra muerte de las 
asechanzas, astucias, engaños y poder del enemigo infernal, pelea con 
nosotros y por nosotros, para que siempre victoriosos contigo, te acompañe
mos en la gloria por una eternidad»521; san Ignacio de Loyola, al que la 
ciudad abulense acordó hacer «la maior demostración de fiestas que pu
diere» el día veintiocho de diciembre de 1609, tras la petición que por la 
beatificación del Santo hicieron los jesuítas522.

Por último, destacar la figura del Ángel de la Guarda, que en este siglo 
XVII adquirió gran popularidad y es pedido por un porcentaje cada vez 
mayor de testadores tal como aparece reflejado en el cuadro número 12. Lo 
mismo sucede en Asturias, según se desprende del trabajo de Baudilio Ba- 
rreiro sobre la actitud ante la muerte y la vida de la nobleza asturiana.

516 JESÚS, T. de. Obras Completas..., capítulo 6o, punto 6, pp. 38-39.
517 Ib., capítulo 6°, punto 7, p. 39.
518 MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor..., «Romance de la Historia del Cid», p. 186.
5”A.P.C. Caja 20, n°. 28, fol. 2.
570 Ib., fol. 7.
521 Ib., fol. 7v.
522 A.H.P.Av. AA.CC. L. 29, fol. 356v.



140

AÑO
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690

Cuadro 14 .-Número y porcentaje de testadores que piden como interce
sor al Ángel de la Guarda

NÚMERO

1

5

6

5

12

18

14

PORCENTAJE

2,3

14,3

15

8,1

26,7
28,1

38,9

523 A.P.C. Caja. 3,n°. 48, fol. 2v.
524 Ib., fol. 3.

Sobre el Ángel de la Guarda se dice en un sermón abulense «si son tan
tos los favores que ellos nos prodigan para defensa de nuestro cuerpo, quá- 
les serán los que nos hacen para bien y provecho de nuestras almas, que es 
la parte más noble de nosotros». En el mismo sermón se nos declara que san 
Atanasio los llamaba «preceptores y maestros de los mortales»523. Algo más 
adelante el predicador explica que su misión principal es en la hora de la 
muerte, en la que «agotan, por decirlo así, todos sus esfuerzos en el desem
peño de la comisión que han recibido del Altísimo», al ser la muerte del 
hombre «el instante más comprometido y del que depende nuestra dichosa 
e infeliz suerte». Al cabo del sermón, el religioso dice: «¡Ah!, si el Señor nos 
habriera los ojos de nuestro entendimiento veríamos a los santos ángeles al 
lado del trote moribundo, moviendo su corazón con la esperanza de la vida 
eterna, evitándole el dolor berdadero de sus culpas, consolándole en sus 
penas y animando su confianza con el recuerdo de la bondad del Dios que 
cubre la multitud de nuestros pecados. Entonces conoceríamos que el Ángel 
de nuestra Guarda es un amigo fiel y un fuerte protector»524.



7.

r

CONFESIÓN, VIÁTICO Y 
EXTREMAUNCIÓN





CONFESIÓN7.1.

143

Recibir confesión, tomar el Santísimo Sacramento y ser ungido en la ex
tremaunción eran considerados requisitos imprescindibles para tener una 
buena muerte, la que consistía en morir en gracia de Dios.

La importancia que tenía el sacramento de la Penitencia para el mori
bundo era indudable. Sin duda alguna era imprescindible para conseguir el 
perdón de los pecados, tanto veniales como mortales y evitar la pena eterna. 
Esto se encuadraba dentro del miedo que el moribundo tenía al Juicio al que 
se iba a enfrentar su alma. Además, los «Artes Moriendi» hacían hincapié en 
las penas que el difunto encontraría en el infierno, más que sobre los gozos 
celestiales525. En segundo lugar servía para reducir el tiempo de estancia en 
el purgatorio526.

La tercera utilidad era para salir fortalecido en la lucha contra el Ma
ligno, sobre lo que Aries dice que: «existía la ¡dea de una confrontación entre 
las fuerzas del bien y del mal»527.

525 Son interesantes: IZQUIERDO, S. Consideraciones de los quatro novissimos del hombre. 
Muerte, Inicio, Infierno y Gloria. Roma, 1672; CORTEJANO, D. De las quatro postrimerías del 
hombre. Muerte, Inicio, Infierno y Gloria. Sevilla, 1639; PINELLI, L. Noticias de la otra vida, y 
del estado de las almas en el otro mundo. Primera y segunda parte: donde se explica el estado de 
las almas separadas, y reunidas a sus cuerpos; y se trata del fin del mundo, y del fuego con que 
será abrasado. Añadidas las meditaciones sobre los Quatro Novísimos. Madrid, 1757; y SALAZAR, 
F. de. Afectos y consideraciones devotas, sobre los quatro novísimos. Madrid, 1663.

526 Es muy interesante la obra de BONETA Y LAPLANA, J. Gritos del Purgatorio y reme
dios para acallarlos. Zaragoza, 1689. En el libro primero trata sobre la gravedad de las penas 
del Purgatorio y en el libro segundo los medios existentes para paliarlos. También son intere
santes: los capítulos XXV al XXVIII de la obra citada de L. Pinelli; VITALI, F. El mes de noviem
bre en sufragio de las benditas almas del Purgatorio. Madrid, 1863; JIMÉNEZ MILLÁN, J. M. 
Dogma consolador o el rescate de las benditas ánimas del Purgatorio. Pamplona, 1905; 
RAMÓN, F. S. Cuestionario Teológico, Tomo VI. «De los Novísimos». Cuadix, 1920. Cuestión 
5o. ps. 16-79; LE COFF; J. El nacimiento del Purgatorio. Madrid, 1985; RIVAS. |. A. Miedo y 
Piedad: testamentos sevillanos del siglo XVIII. Sevilla, 1986.

527 ARIES, Ph. El hombre..., p. 97.



144

Por último, se utilizaba para reproducir o presentar los méritos pasados 
y conseguir la reconciliación con la Iglesia, el Cuerpo Místico de Cristo528. 
Esta importancia de la confesión, en la enfermedad del moribundo, se puede 
consultar en los autores de «Artes Moriendi», y en concreto en la obra de 
Alejo Venegas. El tratadista advierte que si el enfermo no tiene cuidado en 
pedir confesión, sean los amigos quienes le aconsejen realizar la confesión, 
pues «mucha razón es que se llame primero al médico espiritual que el del 
cuerpo»529. Además Venegas advierte a los médicos, antes de hacer cosa al
guna, que recomienden a los enfermos la necesidad de confesarse. Para Ve
negas la confesión de las culpas no debe dilatarse en el tiempo, pues, si se 
retrasa hasta el artículo de muerte, la confesión «procede más de temor de 
la pena que de amor gratuyto y filial, con que es obligado a amar a Dios, más 
que a sí mismo»530, por lo tanto la confesión era mejor hacerla «en tiempo 
que proceda más de verdadera claridad, que de temor de la pena»531. A pesar 
de esto, Venegas no niega validez a la confesión in artículo mortis, pues 
según el propio autor, «en todo tiempo está Dios aparejado a perdonar al 
penitente que hiziere lo que es en sí»532.

Para un autor como Lucas Pinelli, no había nada más importante para el 
hombre que alcanzar la salud del alma y para librarse de los peligros que la 
acechaban: «Solamente hay un remedio, que es volverse a Dios, arrepen
tirse de sus culpas y confessarlas»533. Pinelli también se pregunta sobre el 
hecho de dilatar la confesión hasta el artículo de la muerte y si esta confe
sión serviría para alcanzar la salvación. Ante este asunto comenta que «en el 
artículo de la muerte puede tener alguno verdadera y saludable peniten
cia»534, pero que no toda penitencia dilatada era verdadera.

Al final se pregunta: «Qué mayor necedad puede haver que dilatar el 
convertirse a Dios con peligro de la pérdida de su alma, la alhaja más pre
ciosa y estimable que debe tener un hombre»535, para acabar afirmando que 
«engáñase qualquiera que no hace ahora de presente, lo que deseará haver 
hecho quando esté cercano a la muerte»536; y que será un necio aquel que 
dilata su conversión hasta la muerte «quando o le faltará el tiempo, o por 
causa de agravarse mucho la enfermedad, no podrás ni aun pensar en tu con
versión» 537.

528 I Cor., 12,27.
529 VENEGAS, A. Agonía del..., p. 56v.
5,0 Ib., p. 58.
531 Ib., p. 58v.
552 Ib., p. 58.
533 PINELLI, L. Noticias de la..., p. 38.
534 Ib., p. 35.
5,5 Ib., p. 38.
536 Ib., p. 41.
537 Ib., p. 335.



r

145

Sobre este asunto es muy interesante consultar una vez más la literatura 
castellana, pues se aprecian ejemplos que evidencian la trascendencia que tenía 
la confesión para el moribundo. El primer acercamiento al tema lo realizo a 
través de la leyendas y en concreto de la titulada El cerco de Zamora, cuando 
al ser atravesado el rey don Sancho por un venablo, nadie se atrevió a ex
traérselo «por miedo muriera sin confesión»538. Los romances son el segundo 
argumento que me sirve de estudio, y así, en el titulado Muerte de la reina 
Blanca, dice la reina antes de morir «confesión no se me niegue, sino pido 
a Dios perdón»539. En el romance La mala suegra, Anarbola pide a su marido 
un confesor: «ahora tráeme un confesor que me quiero confesar»540.

La siguiente obra en la que rastreo el tema de la confesión es en el Libro 
de buen amor, y aquí la descubro cuando don Carnal pide penitencia des
pués que le habló un fraile:

vino después un fraile, para le convertir,
comenzó a amonestarle de Dios a departir;
con ella, don Carnal tuvo de que sentir 
y pidió penitencia, con gran arrepentic".

Pero don Carnal hace penitencia por escrito «en carta, por escrito, en
tregó sus pecados con sellos secretos cerrados y sellados» y el fraile le recon
vino la acción insistiéndole en la necesidad de hacerlo verbalmente y frente 
a un confesor:

dijo el fraile que así no eran perdonados
y sobre ello le dijo dichos muy bien pensados.
No se hace penitencia por carta o por escrito
sino por boca misma del pecador contrito;
ni puede, por escrito, ser absuelto el delito;
es menester palabra del confesor bendito.

Fernando de Rojas en La Celestina también trata el tema de la confesión 
en la muerte de la homónima protagonista y en la de su cliente Calisto. De 
esta forma, la vieja trotaconventos, cuando es herida de muerte, pide confe
sión en alta voz, «¡Ay que me ha muerto ay, ay! ¡confesión, confesión!», y 
Calisto al sentirse morir pide también confesión a la vez que se encomienda 
a la Virgen, «¡oh, vélame Santa María! ¡muerto soy! ¡confesión!». Al final, Ca
listo muere sin poder confesarse y Tristán, en una acción de leal servidor y 
buen amigo, dice: «llevemos el cuerpo de nuestro querido amo donde no pa
dezca su honra detrimento»542.

5,8 Leyendas..., p. 100.
519 El romancero..., p. 234.
540 Ib., p.283. RUIZ,)., arcipreste de Hita
’í' RUIZ, arcipreste de Hita. Libro de..., p. 169-170.
542 ROJAS, F. de. La Celestina..., pp. 234 y 284.



146

VEGA, G. de la. Coplas..., p. 77.
544 CERVANTES, M. de. El ingenioso..., pp. 590-591.
,45 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 51.
,4'’ Ib., pp. 54-54v.
547 Ib., p. 41.
548 Ibídem.
549 Ib., p. 239.

Garcilaso de la Vega, en una de sus composiciones, también se refiere a 
la confesión y dice al sentir la muerte: «moriré a lo menos confesado»543.

Por último, recordar lo que Miguel de Cervantes escribe al respecto en 
El Quijote, cuando, en la muerte de don Alonso Quijano, este le comunica 
a su sobrina el deseo que tiene de morir cristianamente, «quiero confe
sarme», repitiéndolo a sus amigos al decir: «tráiganme un confesor que me 
confiese»544.

La documentación religiosa abulense trata el asunto en profundidad. Los 
estatutos del Cabildo de San Benito del año 1298 son muy claros en lo refe
rente a la importancia de la confesión, aclarando que «el compañero de 
nuestro cabildo clérigo o lego que adoleciere faga penitencia con un clé
rigo, qual quisiere, de nuestro cabildo», y en caso de que el enfermo muriera 
«el clérigo a quien se confesare absuélbale de sus pecados, y después en ca
bildo, antes de la novena conplida, faga saber por quántos sacrificios puede 
salir, según su entendimiento, de pena, so pena de su alma a cada uno»545. 
Además, estos estatutos ordenaban que ningún clérigo pudiera dar confe
sión a feligrés de otro clérigo, a menos que este diera su permiso o en caso 
de confesión a sucurrendum5Ab.

Posteriormente, en el Sínodo del año 1384 se dice que el clérigo «por 
cuya culpa, alguno muriere syn penitencia, sea privado del beneficio e peche 
qient maravedís para nuestra cámara»547; e incluso se advierte a los clérigos 
que no administren la comunión a ningún moribundo sin haberle confesado 
antes548.

Sobre este asunto de la confesión, los estatutos del Cabildo de San 
Benito del año 1527, advierten, al igual que los aprobados en 1298, que 
«cuando algún beneficiado o hermano nuestro del dicho cabildo adole
ciere e quisiere formar consciencia con algúnd hermano nuestro, cual él 
quisiere, sea obligado a ir a le oír y si el tal hermano viere que declina su 
enfermedad a muerte, lo faga saber al dicho cabildo, para que el cabildo 
provea dos hermanos del cabildo que le visiten y estén con él en el artículo 
de la muerte; y si fallesciere y el que le confesó dexere al dicho cabildo que 
por algúnd sacrificio que el cabildo faga su ánima saldrá más presto de 
Purgatorio, que el cabildo mande a cada uno en su iglesia le faga aquella 
limosna y rogar a Dios por él»549.

Así mismo, estos estatutos recuerdan que ningún cura, beneficiado o ca
pellán, podía administrar el sacramento de la penitencia a ningún feligrés



r

crementos a aquel enfermo que deseaba

147

Tras la confesión era imprescindible la administración de los Santos Sa- 
un «buen morir». Sobre la

que no fuera parroquiano suyo, a menos que tuviera permiso del cura o te
niente donde fuera parroquiano550. Incluso se aclaraba que la confesión la 
debía administrar el cura o su lugarteniente «y no otro ninguno», o en caso 
de que la administrara otro sacerdote, lo hiciera con licencia y consenti
miento del párroco551.

Además se reglamentaba que si algún clérigo era llamado para confesar a 
algún enfermo y este por negligencia del sacerdote moría, el sacerdote estaba obli
gado a pagar «un yantar para el dicho cabildo cual el cabildo ordenare. Esto debía 
ser así, siempre que si con testigos se hallare haberle llamado a tiempo»552.

Por último, los estatutos ordenaban que si algún clérigo estuviere con- 
fensando y se llamara a cabildo, entierro, honras o cabo de año, «que este 
tal sea contado por presente en todo»553.

Las Constituciones Sinodales de 161 7 tratan el asunto de la confesión en 
su título octavo De poenitentis y remissionibus, y que dicen: «mandamos a 
los médicos de nuestro obispado, so pena de excomunión, que a la primera 
visita hagan confessar, y comulgar a los enfermos, y no visiten segunda vez 
al enfermo que estuviere rebelde en esto»554.

De igual manera, las crónicas abulenses nos ofrecen claros ejemplos 
sobre este tema. González Dávila nos dice que en la agonía de la beata 
María Díaz, esta al sentir y advertir que muere, «confessosse»555.

También la venerable María Vela demandó confesor y a este le pidió que 
le rezara el salmo que comienza Dominus regit me et nobil mihi decrit, re
pitiendo varias veces el verso mihi autem adhoere Deo bonum este, et pó
nete in Domino Deo spem meam55b.

También, es interesante mostrar como en algunas relaciones que se hi
cieron por la muerte del rey Felipe II, podemos leer como el monarca se con
fesó al sentir que llegaba la hora de morir. Así lo refiere su confesor fray Diego 
de Yepes y el capellán fray Antonio Cervera de la Torre557.

7.2. RECIBIR EL VIÁTICO

550 Ib., p. 254.
551 Ib., p. 273.

Ib., p. 268.
«’ Ib., p. 237.
554 A.H.P.Av. Consituciones Sinodales de 1617, p. 189.

GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro... Op. Cit., p. 123.
556 ESTEBAN MARTÍN, F. Venerable... Op. Cit., p. 56.
5” VARGAS HIDALGO, R. Documentos inéditos..., p. 382 y 395. Asimismo se comunicó 

en la relación que se envió al archiduque Alberto «el Piadoso», en Ib., p. 408.



148

5,0 A.H.P.Av. Conslituciones Sinodales de 1617, p. 23v.
559 VENECAS, A. Agonía de..., p. 57v.
560 Ib., pp. 59v-60v.
561 Ib., p. 60.
562 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 54. De igual forma ordenaban las orde

nanzas del Cabildo de San Benito del año 1527, en Ib., p. 254.
s“ Ib., p. 39.

A.D.A. Sínodo de 1617. Libro III, Tít. 16°. De custodia a Eucharistae, Constitución 1 °.
p. 197.

comunión, las Constituciones Sinodales del año 1 61 7 decían: «nos mantiene 
espiritualmente, recibiendo el verdadero cuerpo y sustancial cuerpo de nues
tro Señor, que está en ella»558. La administración del Viático era un beneficio 
espiritual, «dignamente recibido no solamente libra de los penas del purga
torio y da aumento gloria essencial»559. El enfermo debía considerar que el 
Santo Sacramento era «principio de vida, vivificando el alma; es memorial 
de la Pasión del Señor, inflamando el alma y, ofreciendo la virtud de la pa
ciencia, mantiene espiritualmente el alma y convierte al que lo recibe; se 
une íntima a Cristo y se concorda con el prójimo», además «da esfuerzo al 
caminante, y le guía por camino seguro hasta llevarle a la bienaventura del 
cielo, guiando contra las asechanzas de Satanás, dando fe y luz, y ampa
rando al enfermo»560. También servía para calmar el sufrimiento físico, Vene- 
gas dice que: «es antídoto medicinal, y por esso sana de la enfermedad, y 
conserva en la sanidad»561. Esta última comunión sólo podía ser administra
da por clérigos pertenecientes a la parroquia del enfermo, salvo que éstos 
dieran licencia para tal efecto o fuera comunión a sucurrendum5b2.

Las Constituciones Sinodales abulenses son claras en lo referente a la 
administración de los Santos Sacramentos. En primer lugar se ordenaba cómo 
había de mantenerse con el máximo decoro el Santo Sacramento, y así las 
constituciones del año 1384 decían que «todo clérigo curado tenga el 
Cuerpo de Dios aparejado para los enfermos e guárdelo sabia et honrrada- 
mente et renuévelo de mes e mes»565; y las del año 1 61 7 ordenaban tenerle 
en el altar «dentro de la custodia en una cara decente sobre ara y corpora
les limpios», cuidando renovarle cada ocho días o antes si fuera necesario. 
Se mandaba que el sagrario estuviese «muy limpio y aseado» y que dentro 
del mismo no se pusieran «otras reliquias, ni otra cosa, aunque sea por 
devoción, sino sólo el relicario del Santísimo Sacramento», con el número de 
Sagradas Formas que le pareciere al sacerdote, siempre según el número 
de feligreses que estuvieren a su cargo564.

El sacerdote siempre debía estar informado del estado en el que se 
encontraba el enfermo, algo que también legislaban las ordenanzas de 
los clérigos de las parroquias, como las de la parroquia de San Pedro del 
año 1 590, en las que se mandaba tener «mucho cuidado de conocer sus 
feligreses y visitarles quando estubieren enfermos para proveerlos de



149

remedios spirituales»565. Además, debían conocer si el altar donde se 
había de colocar el Santo Sacramento que había en casa del enfermo es
taba «aderezado decentemente», y si no lo estaba «lo hagan componer 
llevando de la iglesia lo necesario a donde no lo hubiere para que esté 
con la decencia que se requiere, aunque se aclaraba que no estando en
fermo para recebirle no se le lleve para adorarle»566.

La administración del Santo Sacramento se debía realizar «quando la 
enfermedad diere lugar», comulgando el enfermo si estaba en ayunas y de 
día si fuera posible, «no se les dilate para de noche». Además, no se debía 
administrar el Viático dos veces en una misma enfermedad, si no habían pa
sado al menos doce días de una vez a la otra567.

Una vez que era avisado el sacerdote por la familia del enfermo, cuando 
se hacían presentes los síntomas iniciales de la venida de la muerte, aquel se 
dirigía a casa del enfermo. Antes de salir de la iglesia el sacerdote mandaba 
tañer las campanas de la misma, para que acudieran «todos a acompañarle». 
Los estatutos del Cabildo de San Benito del año 1551 ordenaban que ningún 
sacerdote llevara el Santo Sacramento a los enfermos «sin mandar tañer la 
campana de su yglesia, para que se congrege la gente»568.

El sacerdote debía llevar vestimenta particular cuando iba a administrar 
este sagrado Sacramento al enfermo moribundo, además de existir otro tipo 
de condiciones. De esta forma las Constituciones Sinodales del año 1384 
ordenaban que el sacerdote vistiera «sobrepelliz e estola, et lieve de susso un 
velo muy limpio, et liévelo et trayalo honrada e manifiestamente con toda re
verencia e temor ante sus pechos, et lieve lumbre delante, et vaya una cam
panilla pequeña sonando delante»569 con sobrepelliz, estola, ornamento que 
desde la mística católica se utiliza para pedir la inmortalidad y el premio del 
último y feliz destino del hombre, y capa o muceta, donde la hubiere. El sa
cerdote iba diciendo salmos y oraciones, rodeado de cera, hachas o velas y 
bajo palio.

Los estatutos del Cabildo de San Benito advertían que el Santo Sacra
mento se llevara con «mucha decencia y devoción, con palio y la más cera 
que se pudiera»570 y unas Constituciones de caligrafía del XVI, para el cura, 
beneficiados y capellanes de la parroquia de San Pedro, ordenan que 
«quando el Santo Sacramento saliere de la iglesia a visitar algún enfermo, 
salga honradamente, que los clérigos que hallí se hallaran vayan acompañar 
vestidos con sus sobrepellices al Santísimo Sacramento»571.

565 A.D.A. Códice núm. 126 de la parroquia de San Pedro, foL 17.
566 A.D.A. Sínodo de 1617. Ib., p. 198.
567 Ibídem.
568 A.D.A. Estatutos del Cabildo de San Benito de 1551. Estatuto 5°. p. 5.
569 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 40.
570 Ib., p. 4v.
571 Ib., p. 313.



150

572 A.D.A. Mandas del obispo don Sancho Bustos de Villegas, manda 9o. Est. 138/3/2, 
libro núm. 160 de la parroquia de San Juan.

’7’ A.D.A. Estatutos... Est 5°, p. 5.
’74 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 160.
575 A.D.A. Est. 137/4/2. Libro núm. 27 de la parroquia de San Juan.
576 A.D.A. Mandas del obispo..., manda 9o.
577 A.D.A. Ordenanzas de los clérigos... Cap. 1 1°. p. 36.
578 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 267.

Pero esta devoción y acompañamiento no fue lo más característico de la 
época y, así, en el año 1579 el obispo don Sancho Bustos de Villegas dice sobre 
el Santo Sacramento que salía a los enfermos y su acompañamiento que «ay 
gran falta en esta ciudad y assy convyene poner remedio», decidiendo que se 
debía «animar los parrochianos y vecinos más cercanos de las yglesias y ha
ciendo y nombrado sus diputados de lo más christianos y desamparados para 
que lleven las varas y acudan quando oyeren tañer, y sacando la copia de cera 
encendida que huyere con linterna por sy se muriere y apagare la cera con ayre 
y tempestad»572. Parece que incluso se dio la falta de acompañamiento por 
parte de los clérigos que estaban en las iglesias y no estaban ocupados en ofi
cios pertinentes, algo que estaba regulado en los estatutos del Cabildo de San 
Benito del año 1551, al decir que los beneficiados debían ir con sus sobrepe
llices y si era de noche o en invierno el Santo Sacramento debía ir en su custo
dia y cáliz y el que lo llevare con sobrepelliz, estola, cubierto y rezado573.

Incluso en las ordenanzas de los clérigos de la parroquia de Santiago 
del año 1498, se declaraba que el clérigo que no acompañara al Santo 
Sacramento caería en pena de cinco maravedís574. También a través de las 
visitas parroquiales intentaron mantener la letra y el espíritu de las disposi
ciones episcopales y, así, en la visita parroquial que se realizó a la parroquia 
de San Juan, en el año 1663, los visitadores ordenaron a los sacerdotes que 
«cada vez que aia de dar el Santísimo Sacramento por Beático a qualquier 
enfermo, según y en la conformidad que tiene obligación dicho cura y 
beneficiados y está dispuesto y mandado por IIlustrísimo señor don Martín 
de Bonilla, obispo que fue desta ciudad y obispado»575.

Para paliar todas estas irregularidades, el propio obispo Villegas ordenó 
que los clérigos acompañen al Santísimo Sacramento cuando saliera de la 
iglesia576, orden que también se dispuso en las posteriores ordenanzas de los 
clérigos de San Pedro del año 15 9 0577.

Un caso particular y especial se producía cuando el Santo Sacramento 
se debía llevar en secreto, que era cuando en la ciudad se daban enferme
dades epidémicas, y que se realizaba «por no escandalizar el pueblo». En 
este caso el Sacramento se llevaba a casa del enfermo guardado en su cus
todia y metido en un cáliz. El sacerdote debía vestir con sobrepelliz debajo 
del manto, estola y llevar fuego en su linterna. Además, no debía entrar en 
otra casa que no fuese la del enfermo, ni desviarse de la casa de este5'8.



151

579 A.D.A Sínodo de 1617. Ib. Const. 6°. pp. 199-200.
580 NR. Ley II.Tít. I. Libro I.
581 A.D.A. Sínodo de 1617. Ibídem.
582 Ibídem.
581 A.D.A. Libro de los Esclavos del Santísimo Sacramento, Const. 7°. Est. 137/5/4, libro 

núm. 65 de la parroquia de San Juan.
584 A.D.A. Constituciones Sinodales de 1617, p. 158.
588 Ib. Const. 7°, p. 200.
586 Ib. Const. 5°, p. 199.

Ya en la calle, toda persona que se encontrara con el Santísimo Sacra
mento debía adorarle de rodillas hasta que hubiera pasado y, una vez rebasado, 
debía procurar acompañarle hasta la iglesia579, algo que ya se ordenó, reinando 
Juan I, en el año 1387, al decir que cualquier cristiano que viera el Santísimo 
Sacramento debía «acompañarle fasta la iglesia donde salió y fincar los hino
jos para le hacer reverencia y estar así hasta que sea pasado»580.

Las Constituciones Sinodales abulenses de 1617 ordenaban que cuando 
el Santo Sacramento estuviere en la calle, todo aquel que fuera a caballo, 
aunque fuera de camino, se apeara y lo adorara581.

Para fomentar el cumplimiento de estas mandas, el Sínodo abulense de
cidió premiar a todo aquel que acompañara al Santísimo Sacramento hasta 
la iglesia con cuarenta días de perdón «fuera de las indulgencias que los 
Sumos Pontífices han concedido»582.

Caso aparte eran los cofrades de la Cofradía de los Esclavos del Santí
simo Sacramento, cofradía aprobada el día catorce de diciembre del año 
1613 por el obispo don Juan Álvarez de Caldas, y que en sus ordenanzas 
mandaban que «cada vez que el Santísimo Sacramento saliere a los enfer
mos, acompañarle y el que pudiere con vela encendida»583.

Una vez que el Santísimo Sacramento llegaba a casa del enfermo el sa
cerdote lo colocaba en el altar ya citado y después de pedir al enfermo la 
protestación de fe, darle a besar una cruz y recitar el confíteor, le adminis
traba el Viático al «qual adoren primero, que comulgue» 584. Si se daba el 
problema de que el enfermo no podía confesar, ni mostrar señal de arrepen
timiento, pero hubiera testigos de que así era, siendo su deseo recibir el 
Santo Sacramento, «aunque no le absuelva el cura de los pecados, por no 
haber materia, poderle comulgar», con tal que no hubiera «peligro de vó
mito, ni otra irreverencia», y con que el enfermo mostrara tener «juicio 
para considerar lo que recibe»585.

Por fin, una vez que le había sido administrado el Viático el enfermo, el 
sacerdote volvía a la iglesia con igual solemnidad que había ido a casa del 
enfermo. Estaba estrictamente prohibido dejar el Santo Sacramento en casa 
del enfermo, aunque fuera en un oratorio o capilla, estando penada la negli
gencia con mil maravedises586.



UNCIÓN DE ENFERMOS7.3.

152

587 DILLENSCHNEIDER, C. El dinamismo de nuestros sacramentos. Salamanca, 1965.
588 A.D.A. Const. Sinodales de 161 7, p. 23v.

Ib., pp. 33-34v.
El Concilio decía: «la gracia del Espíritu Santo, cuya unción purifica de los pecados, 

si aún todavía quedan algunos que expiar, así como de las reliquias del pecado; alivia y forta
lece al alma del enfermo, excitando en él una confianza grande en la divina misericordia; y 
alentado con ella sufre con más tolerancia las incomodidades y trabajos de la enfermedad, y re
siste más fácilmente a las tentaciones del demonio, que le pone asechanzas para hacerle caer; 
y en fin le consigue en algunas ocasiones la salud del cuerpo, cuando es conveniente a la del 
alma», en: www.multimedios.org/laec/etexts/trento/concil29.htm

Thiebaut, M. Doctrine chretienne en forme de prones. Metz, 1783.

Tras la administración del Santísimo Sacramento se realizaba la unción 
del enfermo, la extremaunción, sacramento que consiste en ungir al enfermo, 
al moribundo, con los santos óleos. Este sacramento fue hasta el siglo X un 
rito de curación y exorcismo, pero a partir de este siglo se conjugó con el rito 
de reconciliación pública de los moribundos587. Posteriormente, en la época 
escolástica, el sacramento de la Unción gana en espiritualidad, siendo clave 
para alcanzar la gloria celestial.

Este sacramento servía para aliviar el alma y el cuerpo del creyente, for
taleciendo su espíritu contra las tentaciones que el demonio le enviaba en 
los postreros momentos de la vida. Por tanto, la unción de enfermos con
fortaba el alma del moribundo, inflamando la acción del Espíritu y la espe
ranza en la clemencia divina, y acrecentaba la gracia, eliminando los 
recuerdos del pecado.

Las Constituciones Sinodales de 1617 dicen de la extremaunción 
que «da gracias a los enfermos y fuergas, para que sufran la enfermedad 
con paciencia y resistan a las tentaciones del demonio limpiando las re
liquias de los pecados»588, y algo más adelante dice que los efectos de 
este sacramento son: «sanar el alma con la gracia, limpiando las culpas, 
y reliquias del pecado y confirmando el alma del enfermo, con la qual 
aliviado pueda llevar más fácilmente los trabajos de la enfermedad, y re
sistir las tentaciones del demonio; y si conviene a su alma le da también 
la salud del cuerpo»589, como ya le definían los concilios deTrento590 y 
Florencia.

Sobre los efectos que produce la extremaunción destaco lo apuntado 
en una obra francesa editada en el siglo XVII!, y que afirma que son cua
tro los efectos del sacramento: «cette onction nettoye les restes dees pé- 
chés; qu'elle remet les péchés mémes, s'il y en a encore quelques uns á 
expier; qu'elle donne la forcé pour résistir a la tentatión; qu'ella rend quel- 
quefois la santé du corps au malade»59’.

http://www.multimedios.org/laec/etexts/trento/concil29.htm


153

La extremaunción se concedía al enfermo por cuya vida se temía552, un
giéndole «en diversas partes, diziéndole juntamente las palabras, que son la 
forma deste sacramento: Per istam unctionem..., repitiéndolas en las partes 
en que deve ser ungido»5”.

El sacramento de la extremaunción debía administrarlo los presbíteros de 
la Iglesia. Sobre este asunto apuntan los estatutos del Cabildo de San Benito 
del año 1527, que ningún cura, beneficiado o capellán pudiera olear a un en
fermo que no fuera parroquiano suyo, salvo si el tal religioso tenía permiso 
concedido por parte del cura feligrés del enfermo o en caso de ser petición 
personal de dicho enfermo. En caso de no cumplir con esta ordenanza, el sa
cerdote infractor era castigado con una multa de doscientos maravedís594. 
También se legisló que en caso de morir el enfermo sin olear, por negligen
cia del sacerdote, este debía pagar «un yantar» para el cabildo595. Por último, 
se ordenó que cuando el cura fuese llamado para olear a algún enfermo, es
tando en la iglesia algún beneficiado o capellán, aquel ofreciere a estos la po
sibilidad de ir a celebrar dicha unción y, en caso de ir a tal efecto, el beneficio 
se debía repartir «a los que en él se hallaren, o estuvieren ocupados en el ser
vicio de la iglesia o enfermos»596.

Posteriormente, las ordenanzas de este Cabildo de San Benito del año 
1551, ordenaban que «ningún fraile pueda dar la extrema unción», bajo 
pena de mil maravedises, la mitad para la fábrica de la iglesia de la que el 
enfermo fuera feligrés597.

Como ya he mencionado, la extremaunción se daba cuando «ya la vida 
fuere en declinación, y según regla de medicina al parecer de los médicos, 
según curso natural es incurable»598. Venegas recomendaba no dilatar su ad
ministración, ya que si se esperaba a los últimos alientos del enfermo, el alma 
de este no tendrá las fuerzas suficientes para atender a dicho sacramento y 
por ende no podría advertir los inmensos beneficios que otorga Dios por este 
sacramento. Además, se debía tener muy en cuenta «no se muera el enfermo 
entre las manos, antes que acabe de recibir el sacramento de la unctión, lo

592 El Concilio de Trento declara que debe administrarse «a los enfermos, principal
mente a los de tanto peligro que parezcan hallarse ya en el fin de su vida», en www.multi- 
medios.org/bec/etexts/trento/concil29.htm

593 A.D.A. Const. Sin. De 1617, p. 33v.
594 Sobrino Chomón, T. Documentos..., p. 254.
595 Ib., p. 268.
596 Ib., p. 270. El cura estaba encargado de mandar al sacristán llevar de vuelta a la igle

sia la bacina en la que habían ido los instrumentos de la unción. En caso de no hacerlo así, el 
sacristán caía en pena de cinco maravedises.

Posteriormente, en los sinodales del año 1617, se ordenó que en cada parroquia «aya dos 
platos hondos de estaño o latón, que sirvan para este misterio, y no traygan plato de casa de 
los enfermos», en A.D.A. Const. Sínodo de 1617, p. 48.

597A.D.A. Estatutos del Cabildo... Est. 5°, p. 5.
™ VENEGAS, A. Agonía del..., p. 60v.

http://www.multi-medios.org/bec/etexts/trento/concil29.htm


154

qual si acaesciesse según sentencia de muchos theólogos se avía de dexar de 
acabar»599.

Las Constituciones Sinodales abulenses de 1617 tratan sobre la impor
tancia de administrar a tiempo el sacramento, cuando advierten y mandan «a 
las personas a cuyo cargo estuviese el enfermo que avisen al cura para que 
le administre este Santo Sacramento con tiempo, de manera que pueda el en
fermo entender lo que recibe» y manda a los curas «visiten a menudo a sus 
enfermos para que sepan en qué tiempo se les deve administrar, y tengan 
por regla, que a todas las personas a quien se administra el santísimo sacra
mento de la Eucaristía, se les deve administrar este Santo Sacramento»600.

Para administrar este sacramento, el cura debía vestir con sobrepelliz y 
estola, llevando «alguna luz», agua bendita y la cruz de la parroquia. El cura 
debía ir rezando salmos por el camino, y este rezo debía realizarse «con de
voción». Una vez en casa del enfermo, el cura debía saludarle con amabili
dad y asperjarle agua bendita. Una vez realizada la administración del 
sacramento, volvía a la parroquia con el Santo Óleo, «sin dexarle en parte 
ninguna»60'.

Por último, añadir que el cura no debía cobrar dinero ni ningún otro tipo 
de derechos, salvo aquellos «que por costumbre legítimamente proscripta, 
fueren devidos». Para cobrar estos derechos «no saquen prenda de casa de 
los enfermos, ni les hagan otras molestias, ni vexaciones». En caso de que los 
familiares no quisieran pagar al cura esos derechos, «ni por essa razón dexen 
de administrarles este dicho sacramento»602. En el caso de los pobres el cura 
debía administrar el sacramento sin esperar nada a cambio.

En las obras biográficas es donde mejor se aprecia la importancia de 
este sacramento. Así en la obra de Francisco de Yepes, el autor menciona 
que Francisco «quando le dieron extremaunción mostró mucho consuelo y 
devoción»603. También Jerónimo de San José en su obra sobre fray Juan de la 
Cruz, nos habla de la importancia de este sacramento al decir que el fraile y 
santo abulense pidió le «trajesen la Extrema Unción, la cual recibió muy de
voto, y atento a las ceremonias y preces que se hacen y dicen en la adminis
tración de aquel último sacramento». Al fin añade que holgase «de verse ya 
ungido y armado con él para la postrera lucha y batalla con el común ene
migo»604.

599 Ib., p. 60v-61.
600 Ib., pp. 46v-47.

Ib., p. 47.
602 Ib., p. 47v.

VELASCO, J. de. Vida, virtudes y muerte..., p. 289.
«” SAN JOSÉ, J. de. Historia del venerable padre..., p. 747.



LA CARA SOCIAL DE LA MUERTE8.





EL DUELO8.1

157

«>; THOMAS, L. V. La Muerte..., p. 121.
606 Ib., p. 123.
607 HOMERO. La ¡liada. Madrid, 1975.

Una vez que se produce el óbito del moribundo comienzan las demos
traciones de tristeza y dolor: el duelo.

El duelo es un fenómeno de naturaleza dramática, el sufrimiento del que 
tiene auténtico sentimiento de sus pesares; L.V. Thomas lo define como una: 
«vivencia dramática de la muerte de un ser querido»605 y de él dice que es «la 
vivencia penosa y dolorosa que causa todo lo que ofende a nuestro impulso 
vital»606. Este dolor, esta angustia de la persona sería, además, un rechazo de 
la muerte, del fin natural del hombre y de todo lo que ella lleva aparejado. El 
duelo no es más que un arrebato pasional por la vida. El sentir dolor nos ins
tala en la vida, nos hace sentir vivos y esto se necesita, aún más, cuando en 
ese momento se está rodeado, cercado por la muerte. Esta búsqueda de ple
nitud vital se hermana con la búsqueda de amparo afectivo al ser el duelo un 
fenómeno que se contagia al ambiente que le circunda.

Por tanto, el duelo es un acto por el que el subconsciente trata de devorar a la 
muerte, aunque, claro está, no se trata más que de una fugaz locura. El duelo, en 
fin, funciona como un inhibidor, como una especie de catarsis para el doliente.

Pero lo que está claro es que las demostraciones de duelo han sido co
munes desde la antigüedad. Así cabe recordar las lamentaciones en honor a 
los muertos que realizaban los griegos, o como en la misma Grecia en el 
ambiente de los lamentos fúnebres nació la poesía elegiaca. Buen ejemplo 
de duelo se puede estudiar en la La lliada de Homero, cuando en la muerte de 
Héctor a manos de Aquí les, la madre de aquel para mostrar su dolor se 
arrancó los cabellos, arrojó su blanco velo y rompió en angustioso y elevado 
llanto. El padre, Príamo, gimió lastimeramente y se revolcó en estiércol, 
mientras el resto del pueblo troyano se entregó al llanto y al suspiro. Incluso 
su esposa Andrómaca notó como sus ojos se cubrían de tinieblas para aca
bar cayendo de espaldas, sintiendo desfallecer su alma607.



158

EURIPIDES. íjs Trov.wus. Madrid, 1975.
MENÉNDEZ PIDA!.. R. D/s/u/r.i del a/m.i y el cuerpo. Madrid. 1990.
/Ixwj.... estrofa 385, p. 73.
Ib., estrofa 570, p. 102.

También en Las Troyanas de Eurípides, la desconsolada Hécuba hace un 
triste y profundo duelo diciendo: «¡ay de mi cabeza, de mis sienes, de mis 
costados! ¡sin cesar me vuelvo y me revuelvo de espaldas y de ambos lados, 
lamentándome miserablemente»608.

A nivel iconográfico también se reflejó el duelo en su arte, siendo el 
mejor ejemplo las estelas funerarias. Un muestra de ellas es la estela de 
Mnsaretes, del siglo IV a.C., donde aparecen dos figuras femeninas, segura
mente madre e hija, en estado doliente, el que L.V. Thomas llama de depre
sión. La figura sentada, la madre, parece rendida, con el brazo izquierdo 
sobre sus piernas y sujetando distraídamente el chal con su otra mano. La ca
beza baja, los ojos cerrados, resaltándolos al marcar profundamente el arco 
superciliar, reflejando una enorme angustia y un profundo gesto de dolor en 
los labios. Frente a esta figura, otra más pequeña, su hija, con las manos en
trelazadas, mostrando la inexorabilidad de la muerte y la fuerza y abandono 
al destino del ser humano. La cabeza gacha como la de la madre y la mirada 
perdida. Son figuras que se repliegan sobre sí mismas, que interiorizan su 
dolor e instalan al difunto dentro de sí.

Tras esta pequeña digresión, a modo de antecedente, es imprescindible 
tratar el tema del duelo en la literatura castellana. Los ejemplos de dolientes 
son numerosos, pero el primero que llama mi atención es el de un relato de 
finales del siglo XII, inicios del XIII, titulado Disputa del alma y del cuerpo en 
el que un caballero tiene una visión y viendo a un hombre muerto dice:

Un ifant fazie duelo tan grant.
Tan grant duelo fazie al cuerpo maldizie
fazi tan grant de duelo e maldizie al cuerpo609.

El siguiente texto que merece mi mención es el Poema de Fernán Gon
zález. Cuando los tolosanos llegan a su tierra con el cadáver del conde de 
Tolosa el pueblo demuestra su profundo dolor:

tolosanos mezquinos, llorando su mal hado (...)
fue, como de primero, el llanto renovado6'0.

En este mismo poema, después de la batalla de Hacinas y de la victoria 
de los castellanos, les dice el conde a los derrotados:

con cargaros de muertos provecho no ganáis, 
pues a vuestros vecinos grandes duelos lleváis",

mostrando el poema las lamentaciones y pesares que se hacían por los 
muertos.



159

Tras este poema es interesante destacar una leyenda, en concreto la ti
tulada «El cerco de Zamora». Al morir el rey don Sancho «todos sus vasallos 
le hicieron el duelo que debían»612. ¿Y qué duelo era ese? Sin duda alguna 
ese duelo debía ser extremo, sin limitación dramática, viviendo el doliente 
un desenfreno de gestos y actitudes, auténticas personificaciones del dolor. 
De esta forma, en la Leyenda de Bernardo del Carpió al ver Bernardo a su 
padre, el conde don Sancho Díaz, muerto «dio voces mucho mayores y co
menzó a lamentarse y a llorar»613.

Otro de los géneros que nos muestran de forma clara el duelo son los ro
mances. En el romance homónimo a la leyenda anterior, en la muerte de 
Durandarte su amigo Montesinos el:

rostro al del muerto junta, 
mojábale con sus lágrimas?'4.

En el «Romance de la Historia del Cid» doña Jimena, al ver muerto a su 
padre, se duele:

desmelenado el cabello,
llorando a su padre el conde6'5

En este mismo romance son angustiosas las lamentaciones que hace la 
tropa ante el cadáver del rey don Sancho:

llorando están a par de él
obispos y clerecía;
llórale la hueste toda6'6.

En otro romance, el titulado «Romance de la Muerte ocultada» cuando 
su protagonista, don Pedro, muere se canta:

a eso de la media noche
la casa se estremecía;
en el cuarto de don Pedro
grandes lamentos hacían6'7

y cuando su esposa se entera de su muerte la mortificación llega a ma
yores extremos, pues aparte de los lloros se hiere físicamente y destroza sus 
vestidos:

¡llorar como ella lloraba!
¡plañido el que ella plañía!;

6,2 Leyendas épicas..., p. 101.
6,5 Ib., p. 136.
614 Flor nueva..., p. 105.
6.5 Ib., p. 168.
6.6 Ib., p. 195.
6,2 Ib., p. 161.



160

el dolor se le doblaba6'9.

El escritor Juan de Mena nos muestra el duelo en la muerte de Lorenzo 
Dávalos, camarero del infante don Enrique, cuando la madre de este conoce 
su muerte:

el mucho llorado de la triste madre'120.

Pero no acaba con esto su duelo pues sigue expresándonos que:

bien se mostrava ser madre en el duelo
que fizo la triste, después ya que vicio
el cuerpo en las andas sangriento tendido
de aquel que criara con tanto recelo112',

los anillos de sus dedos
con sus dientes retorcía;
vestidos de grana y oro,
en pedazos los rompía6'*.

Por último, destacar el duelo que en el Romance de los infantes de Lara 
hace don Gonzalo Gustios, padre de los infantes, al ver las cabezas de sus 
hijos decapitados y la de don Ñuño Salido. Don Gonzalo irá tomando en 
sus manos la cabeza de cada uno de sus hijos haciendo doloroso llanto. Así 
limpia con sus lágrimas la cabeza de su hijo mayor Diego González:

alimpiándola con las lágrimas,

llora cuando deja la de Martín:

y dejándola llorando,

mira lánguidamente a Fernán:

lasamente la miraba,

abraza la de Rui:

al corazón la abrazaba,
se mesa los cabellos anta la de Gustios:

los cabellos se mesaba,

y al tomar la de su hijo menor el dolor que siente se vuelve insoporta
ble:

4.8 Ib., p. 263
4.9 Ib., p. 140-144.
620 MENA, J. de. Laberinto de fortuna. Madrid, 1979.
421 Ib., versos 1.617-1.620.



161

e incluso la madre se derrumba:

caye por fuerga la triste por suelo'122,

se hiere en su rostro y cuerpo:

e rasga con uñas crueles su cara,
e (¡ere sus pechos con mesura pocab2\

y acaba:

besando a su hijo la su fría bocab24.

Por el mismo tiempo el poeta Gómez Manrique canta a la muerte del 
marqués de Santillana:

¡O Castilla! Llora, llora,
una pérdida tamaña...
e fagan tus naturales
los plantos más desiguales
que mundo jamás fizíeron...
Lloren los hombres valientes...
e plangan los eloquentes
e los varones prudentes...
e los lindos cortesanos.

En el siglo XVI, Garcilaso de la Vega en la Elegía I al duque de Alba en 
la muerte de clon Bernardino de Toledo nos dice:

continuo llanto...
ni a las horas
que el sol se muesttra ni en el mar se esconde,
de tu lloroso estado no mejoras,
antes, en él permaneciendo donde
quiera que estás, tus ojos siempre baña?"25,

e incluso es tanto el dolor que:

el llanto a tu dolor así responde
que temo ver deshechas tus entrañas
en lágrimas, como al lluvioso viento
se derrite la nieve en las montañasf’2b,

622 Ib., verso 1.624.
623 Ib., versos 1.625-1.626.
624 Ib., verso 1.627.
625 VEGA, G. de la. Copla..., p. 167.
,M Ibídem.



162

para seguir describiendo la congoja del duque ayudándose de la muerte 
del mito de Faetón y la aflicción que por este sintió su hermana Lampecia:

así desfalleciendo en tu sentido,
como fuera de ti, por la ribera
de Trapana con llanto y con gemido 
el caro hermano buscas?27.

Pero el dolor también se manifiesta en trastornos psicosomáticos y así el 
duque sufre alteraciones en el sueño causadas por la pena:

del dolor el sueño desterrado623.

Como acabo de decir no sólo es dolor, congoja y padecimiento moral 
lo que siente el doliente, pues algunas veces es tan grande el sufrimiento que 
padece, que pasa el límite de lo moral y se asienta en lo físico. Claro suceso 
de esto nos canta el Arcipreste de Hita en su ya famosa obra:

con el triste quebranto y con el gran pesar, 
enfermo estuve en cama y pensé peligrad29.

Posteriormente, volvió a sufrir enfermedad al morir doña Garoza: 

murió la buena dama, sufrí nuevos cuidados\b3°.

Pero la consecuencia más gravosa es morir de dolor «también se muere 
de tristeza»63'. Ejemplo de muerte por dolor, por tristeza, lo recojo de un ro
mance titulado Romance de doña Alda, derivación poética y emocionada 
de una gesta castellana. El romance cuenta que doña Alda, esposa de Rol- 
dán, al enterarse de la muerte de su esposo cayó muerta por la pena:

cartas de lejos le traen...
que su Roldán era muerto...
cuando tal oyó doña Alda
muerta en el suelo se cae632.

Se trata de personajes que caen fulminados por su propia violencia interior.
Algunas veces el duelo se acompañaba con la declaración de un triste 

v sentido lamento por el difunto, un planto. En este lamento se expresaba la 
cólera contra la muerte que se llevaba al ser querido, pero también servía

Ib., p. 168. Garcilaso pone en boca de Lampecia un crudo y afligido duelo:
.-.¡Ondas, tórname ya mi dulce hermano
Faetón: si no, aquí veréis mi muerte,

con mis ojos este llanto!».Regando
Ibídem.

*-'i RUIZ. J., arcipreste de Hita. Libro..., p. 145.
«° Ib., p. 210.
*>' ARIES, P. El hombre..., p. 125.
b3- Flor nueva..., p. 112.



163

como acto de autocompasión por parte del doliente, al que, como dice Aries, 
«el difunto ha dejado desamparado e inerme»613.

Entre estos lamentos destaco el que Bernardo del Carpió hace al ver el 
cadáver de su padre, planto que realiza después que «hizo el mayor duelo 
del mundo». En este trágico planto Bernardo desata su cólera, su desaso
siego contra la propia figura del difunto, buscando su desahogo emocional: 
«¡ay, conde Sancho Díaz, en mal hora engendraste, en mal hora alcancé 
ssacarte de las cadenas!». Tras este desahogo Bernardo del Carpió inicia esa 
autocompasión en la que el doliente se siente único protagonista de los mo
mentos de dolor que se están viviendo: «¡nunca hombre fue tan desdichado 
como yo ahora... no sé dónde busqué alegría ni amparo»634.

Otro lamento en el que el doliente descarga todo su dolor, autocompa- 
deciéndose, es el que hace el padre de don Fernando Arias al ver entrar en 
Zamora el cadáver de su hijo, y que dice:

¡ay de mí, viejo mezquino!
¡quién no te hubiera criado,
para verte, Fernando Arias,
agora muerto en mis brazod‘iS.

También en la muerte de la bella y dulce Melibea sus padres hacen un 
desgarrado duelo; así Alisa, al oír a su esposo le dice: «¿qué es esto, señor 
Pleberio? ¿Por qué son tus fuertes alaridos?, y con sus siguientes palabras nos 
da una ilustrativa pista del atribulado duelo de su marido: «oyendo tus gemi
dos, tus voces tan altas, tus quejas no acostumbradas, tu llanto y congoja de 
tanto sentimiento (...) ¿Por qué maldices tu honrada vejez? ¿Por qué arrancas 
tus blancos cabellos? ¿Por qué hieres tu honrada cara?». Pero junto al duelo 
aparece un emocionado y dramático lamento. En este caso la autocompasión 
se produce primero y se aprecia en expresiones que Pleberio apunta: «nues
tro bien todo es perdido (...) ayúdame a llorar nuestra llagada postrimería», 
le dice a su esposa: «¡Oh gentes que venís a mi dolor! ¡Oh amigos y seño
res, ayudadme a sentir mi pena (...) ¡Oh mis canas, salidas para haber 
pesar!». Algo más tarde se pregunta «¿Para quién edifiqué torres; para quién 
adquirí honras; para quién planté árboles; para quién fabriqué navios?, ex
presando sus dudas por todo lo realizado, reflexionando sobre la validez de 
todo lo vivido. Por último realiza la pregunta que llena de tinieblas su ya os
curo porvenir: «¿Adonde hallará mi desconsolada vejez?»636.

Por fin, el desolado Pleberio descarga su furia sobre su infortunada hija 
como bálsamo que intenta restañar las heridas causadas por la negra muerte

G” ARIES, P. El hombre..., p. 126.
GM Flor nueva..., p. 97.
6,5 Ib., p. 202.
GIG ROJAS, F. de. La Celestina..., pp. 293-294.



p. 162.

164

«¿Por qué no hobiste látima de tu querida y amada madre? ¿Por qué te mos
traste tan cruel con tu viejo padre? ¿Por qué me dejaste, cuando yo te había 
de dejar? ¿Por qué me dejaste de penado? ¿Por qué me dejaste triste y solo 
in hac lachrymarum valle?»637.

Como se ve, el duelo era algo tan natural, tan común, que incluso se rea
lizaba antes de fallecer el moribundo. Este duelo es el que L. V. Thomas llama 
duelo anticipado. Los ejemplos de este tipo de duelo son numerosos. En 
la leyenda El Abad don Juan de Montemayor la hermana de don Juan, doña 
Urraca, al ver que van a morir sus cinco hijos «los abrazaba, los miraba, los 
volvía a abrazar y los besaba con tan gran dolor que caía desmayada»618. En 
esta misma obra cuando los cristianos deciden inmolar a todos los suyos, 
inician gran duelo «dieron tan grandes gritos y lloraron tanto que no hay 
nadie en el mundo a quien no se le partiera el corazón de oírlos»639.

En el Romance de don Tristán, herido el protagonista, aunque todavía vivo, 
está junto a él la reina Iseo y es tan grande su dolor al verle morir que:

júntase boca con boca // cuanto una reina rezada 
llora el uno, llora el otro // la cama bañan en agua630.

También Cervantes nos trae en la muerte de don Alonso Quijano este 
duelo anticipado. El duelo comienza cuando el escudero de don Quijote, el 
fiel Sancho Panza, llega a casa de su señor y al ver a la sobrina y al ama llo
rosas «comenzó a hacer pucheros y a derramar lágrimas». Posteriormente, 
cuando el cura sale del dormitorio de don Alonso anunciando que el noble 
caballero muere, tanto el ama y la sobrina, como el ya citado Sancho co
mienzan fuerte duelo, ya que: «estas nuevas dieron un terrible empujón a 
los ojos preñados de ama, sobrina y Sancho, de tal manera, que los hizo re
ventar las lágrimas de los ojos y mil profundos suspiros del pecho»641.

Pero el duelo aparece, incluso cuando se cree que la persona querida ha 
muerto, aunque no haya sido así. En este punto los ejemplos son claros.

Esto acontece en el Poema de Fernán González cuando en la profecía 
de fray Pelayo, este le dice al conde que encontrará a su gente «haciendo 
lloro y llanto, metiendo grande ruido» por su presunta muerte642. Posterior
mente, cuando herido el conde en la ya citada batalla de la Era Degollada 
los castellanos le creen muerto, ante ese insoportable dolor:

de la pena por poco el seso no perdieron;
como si hubiese muerto, grandes duelos hicieron6'3.

6,7 lb„ p. 299.
Leyendas épicas.
Ib., p. 163.

w" El romancero..., versos 5-6, p. 157.
CERVANTES, M. de. El Ingenioso..., p. 591.

M-’ Poema de Fernán..., estrofa 243, p. 51.
M1 Ib., estrofa 328, p. 64.



165

Incluso en este mismo poema tenemos un tercer ejemplo de duelo al 
creer muerto al protagonista los dolientes, y se trata, además, de un duelo ex
cesivo, teatral. El episodio tiene lugar cuando en Castilla se recibe la noticia 
de que el rey don García, rey de Navarra, ha hecho prisionero al conde y, te
miendo su posible muerte, nos dice el poema que los castellanos:

por poco, de pesar, de su seso salieron.
Hicieron muy grande duelo entonces en Castilla, 
mucho vestido negro, rota mucha capilla, 
rascadas muchas frentes, rota mucha mejilla'1'4.

En el Romance de Gaiteros la madre de Gaiíeros al decirle que su hijo 
era muerto, aunque no era así, comienza un lloroso duelo

empezara a gritos dar,
lloraba de sus ojos //que quería reventa/144.

El Libro de Apolonio nos traslada esta realidad cuando creyendo muerta 
a Luciana se «vertieron muchas lágrimas, mucho razón rascado» y una vez 
que es encontrado el cuerpo en la playa «comentó el maestro de duelo a llo
rar»646. El propio Libro de Apolonio nos da un segundo ejemplo de duelo, 
cuando el protagonista busca a Tarsiana, pero Dionisia le dice que ha muerto 
y entonces:

quiero ir luego veyer la sepultura
abracaré la piedra, mayor frida y dura,
sus mis fijo Tarsiano plañiré mi rencor647,

y posteriormente cuando vio el sepulcro:

cayó el buen varón
quiso facer su duelo como habíe razón643.

El duelo, por tanto, no pertenecía a la parte religiosa de los funerales, 
pero Aries apunta que «la iglesia los admite»649. El tratadista Alejo Venegas 
dice que: «al christiano lícito es llorar lágrimas de piedad y consolación, que 
sean testimonio de amor que tuvo a los muertos en la vida»650, y apoyándose 
en el duelo que Jesús realizó en la muerte de Lázaro, añade que: «con título 
de dar testimonio del amor que a los muertos tuvimos en vida, podemos llo
rar»65'. Juan María Jiménez Millán confirma esta realidad: «la Iglesia..., en su

W4 Ib., estrofas 611 -612, p. 109.
MS El romancero..., primer romance de Gaiteros, versos 42-43, p. 201.

ALVAR, M. Libro de Apolonio. Madrid, 1976.
M7 Ib., estrofa 444.
w" Ib., estrofa 448.

ARIES, P. El hombre..., p. 126.
VENEGAS, A. Agonía de..., p. 10.
Ib., p. 281 v.



166

amor y sabiduría enaltece las manifestaciones del sentimiento; lo que re
prueba son las lágrimas de fingida aflicción y que por lo mismo son clamo
rosas demostraciones de hipocresía»652.

Pero el llanto, el duelo en general, debe ser contenido, pues para el cris
tiano con la muerte comienza la vida eterna y además existe el premio de la 
Resurrección. Esta opinión está reflejada por Geramb, cuando afirma: «si 
aquel a quien lloráis murió en el Señor, desde lo alto del cielo os ve, os oye, 
condena, reprueba vuestras lágrimas»653; y cuando posteriormente exige mo
deración: «Todo lo que exijo es que moderéis vuestra sensibilidad, y para 
conseguirlo atended y sed dóciles a lo que la razón y la religión os repre
sentan acordes»654.

De todas formas el duelo excesivo estuvo mal considerado desde los pri
meros Padres de la Iglesia. San Juan Crisóstomo protestaba porque los cris
tianos «alquilaban a mujeres como plañideras» exagerando la aflicción del 
momento; san Cipriano opinaba que no se debía llorar la muerte de los líe
les cuando parten de esta vida obedeciendo el llamamiento divino. San Agus
tín «aconseja a los que aman al Señor a no turbarse por la desaparición del 
ser amado», y san Jerónimo apuntaba que: «Vergüenza es para el cristiano 
que los gentiles no hayan temido la lobreguez del sepulcro sin contar con las 
promesas celestes de los fieles, antes tienen como término final el tártaro y 
que nosotros nos entreguemos a tan desmesurada muestras de dolor cami
nando al cielo»655.

El duelo exagerado es ampliamente criticado por los tratadistas de la 
muerte y en concreto por nuestro Alejo Venegas656. Venegas opina que el 
«excesso de lágrymas; la tristeza de los sospiros; la dilación del comer; la 
continuación de vigilias; el rehusar los consuelos; el estar pensativos, si 
la opinión se quita de en medio, no será otra cosa el excesivo aparato que 
los muertos se haze, sino un personaje sin son»657. Según Venegas el duelo 
desmesurado se fundaría en «qué dirán los que me vieren sin pena, sin hazer 
el sentimiento devido, cuya medida está en la dignidad de la persona que 
muere»658. Para Venegas no existía ninguna razón natural, ni ley de amistad 
que excusara tales excesos. El tratadista cree que el duelo exagerado tiene 
una causa publicitaria, un fundamento enraizado en el qué dirán, más que 
en la razón natural. Según él, «ningún tiempo muda lo natural, y vemos

fc5- JIMÉNEZ MIELAN, J. M. Dogma consolador..., p. 10.
65J GERAMB, M. J. La única cosa..., p. 75
6M Ib., pp. 79-80.
«s JIMÉNEZ MILLÁN, J. M. Dogma consolador..., pp. 9-10.
"^También es interesante consultar a Pedro de Oña, que en su obra sobre las postrime

rías del hombre, apunta que no hay que llorar demasiado a los muertos, pues el bueno des
cansa y el malo no tendrá remedio, en OÑA, P. de. Postrimerías del hombre, Libro II, cap. IV, 
d.Vlll, pp. 831b-839b.

'■''Venegas, A. Agonía..., p. 278.
Ib., p. 278v.



167

Ib., p. 279v.
660 Ibídem.

Ib., p. 282v.
662 Ib., p. 279v.
665 Ib., p. 280.
664 NVROS. IX.TÍt. 1o, Lib. 1.

que no solamente el tiempo suele poner fin a las lágrimas; mas muchas vezes 
la herencia y la libertad suelen prevenir a la pena de los que quedan»659. Por 
tanto, «es mucha razón que acabe la razón lo que el tiempo suele acabar, 
que es mitigar la passión y cercenar todas las circustancias que suelen traer 
tristeza demasiada»600. También, apunta que «no es razón que lloren los vivos 
embalde por la cosa de que los muertos reciben plazer, que es conformarse 
con la voluntad de Dios»661. Para finalizar, advierte a todos aquellos que 
acudían a casa del difunto, llevando sus lloros y excesivos duelos, que «con 
el título de consolar entristecen más al que llora»662 y acaba recomendán
doles que cumplirían «muy mejor su officio, si le truxesse a la memoria el 
camino que vamos»661.

La literatura castellana también nos da ejemplos en los que se critica o 
al menos se maquillan dichos excesos. Miguel de Cervantes en su obra El 
Quijote nos muestra el duelo de los seres amados del protagonista, como ya 
he señalado, pero no son excesivos, y cuando don Alonso muere Cervantes 
dice: «déjanse de poner aquí los llantos de Sancho, sobrina y ama». Este si
lencio que guarda Cervantes muestra cómo el duelo extremo era algo «per
seguido», duelo extremo que las leyes civiles prohibían, caso de las 
promulgadas en el siglo XIV por el rey Juan I: «ordenamos y mandamos, que 
ningunos sean osados de hazer llantos, ni otros duelos desaguisados por 
cualquier que finare». Estos duelos fuera de lugar que menciona la ley, son 
pormenorizados poco antes «mayormente desfigurando y rasgando las caras 
y mesando los cabellos». Además, la ley ordena se tomen medidas contra 
aquellos que no cumplieran las mismas, entre las que estaban perder la dé
cima parte de los bienes o que la Cruz de la parroquia no entrara en la casa 
del que hiciera semejantes duelos664.

El propio Miguel de Cervantes en la obra La fuerza de la sangre nos 
muestra, nuevamente, lo mal visto que estaba, a nivel legal e «institucional», 
que no popular, el realizar esta clase de duelo. De esta forma, Rodolfo que 
cree muerta a su amada Leocadia, aunque sólo esta desmayada, pone el ros
tro sobre el «pecho de Leocadia» y, abatido por el dolor, cae «sin sentido». 
Pero al volver en sf y ver que su amada vivía fue «corrido de que le hubie
sen visto hacer tan extremados extremos», claro que además, en este caso, 
la condición de hombre sufre un pequeño quebranto, pues el duelo se con
sideraba, ante todo, cosa de mujeres.

Otro autor que critica el duelo es Garcilaso de la Vega. En la ya citada 
Elegía al Duque de Alba dice que el duelo es vano:



168

“'VEGA, G. de la. Elegía..., p. 173.
666 Ib., versos 187-189, p. 172.

CASARIEGO, J. E. Crónicas de los Reinos..., p. 181.
Ib., p. 292.

“■> GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 173.

y sin provecho sentimiento y llorobb\

Después apunta algo parecido a lo reflejado por Cervantes en la misma 
novela ejemplar al decir:

al fuerte varón no se consiente 
no resistir los casos de Fortuna 
con firme rostro y corazón valientebbb.

El duelo en las crónicas y biografías abulenses aparece reflejado, pero 
siempre se trata de un duelo comedido, sin la teatralidad ni la espectacu- 
laridad de los duelos literarios. Sí es más teatral el duelo que refieren las cró
nicas medievales, como por ejemplo el que se produjo por la muerte del rey 
Alfonso VI contado por el ya citado obispo Pelayo en la crónica de su mismo 
nombre. El prelado ovetense nos dice que en la muerte del rey Alfonso VI 
«los condes y caballeros, los nobles y los plebeyos, todos los ciudadanos, 
con las cabezas descubiertas, rasgadas las vestiduras y descompuesto el 
rostro de las mujeres, cubiertos de ceniza, elevaban al cielo sus gemidos 
con dolor de corazón»667. Está claro, estudiando las crónicas y las biogra
fías, que lo que el poder civil y eclesiástico perseguían eran los excesos 
que se pudieran cometer, pero nunca el dolor que se podía sentir ante la 
marcha de una persona amada, querida o admirada.

En la biografía de Francisco de Yepes se nos dice que hubo muchas lá
grimas, pero en ningún momento se nos habla de grandes excesos por parte 
de los dolientes: «luego que se entendió que era muerto (...) fueron muchas 
las lágrimas que se derramaron»668 y de igual forma se nos cuenta en la de 
san Juan de la Cruz.

Así mismo dar un apunte de lo dicho en las crónicas, pues apenas va
rían unas de otras. De esta forma Gil González Dávila nos dice que en la 
muerte del gobernador don Alonso Álvarez, acaecida en el año 1098, «fue 
bien plañido de los moradores de Ávila» y añade que «ovo gran lobregura 
por su finamiento»669.

Por último, y por lo que respecta a la iconografía, decir que el duelo 
aparece representado en los sepulcros abulenses, en concreto en el de don 
Esteban Domingo, alcalde de la ciudad de Ávila y señor de Villafranca y las 
Navas. Este sepulcro se encuentra emplazado en la Catedral, concretamente 
en la capilla de San Miguel, correspondiendo su realización a finales del 
siglo XIII, siendo su influencia los talleres leoneses. Bajo la estatua yacente 
que representa a don Esteban, estatua de bulto aunque muy plano, aparece



r

EL LUTO8.2.

169

670THOMAS, L.V. La muerte..., p. 121.
671 MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor Nueva..., p. 74.
672 Ib., p. 155.

un frontal que está fraccionado en tres partes. Es en la parte izquierda del 
frontal, a su vez partida en dos escenas, en la que encontramos la represen
tación del duelo. Se trata, concretamente, de un grupo de plañideras que llo
ran y se lamentan, figuras simbólicas que no intentan emocionar ni agitar al 
espectador, a pesar de tratarse de un tema acomodaticio para ello, sino que 
buscan y pretenden alumbrar una realidad existente de la época. Son figu
ras casi redundantes, de igual altura y tipología y de cierto sabor arcaizante, 
pero que consiguen romper la horizontalidad gracias a dos de las plañideras 
que, agachadas, dan sensación de profundidad a la escena.

Por tanto, como se puede ver por este ejemplo iconográfico, el duelo 
en Castilla no estaba mal visto, siempre que fuera un duelo sosegado, mesu
rado, sin el dramatismo irracional que a veces se producía y nos cuentan al
gunas obras literarias. Un duelo marcado por la presencia de ánimo ante una 
situación fatal, reaccionando emocionalmente con mesura, un duelo car
gado de Aequanimitas.

Junto al duelo, el uso del luto significaba una demostración de dolor y tris
teza. L. V. Thomas define la función del luto como un codificador de la «tristeza 
y su expresión, imponiéndola, reglamentándola y fijándole un término. En re
sumen, ritualiza los afectos encarnándolos en lo social»670. Según este autor el 
luto público tenía varios propósitos. El primero sería señalar al doliente una 
función pública, no publicitaria; en segundo lugar servía para acompañar al di
funto y ayudarle a alcanzar su destino posterior a la muerte; y en tercer lugar 
preservaba a la sociedad de la contaminación por el sobreviviente impuro.

Por tanto, el luto, al igual que el duelo, era una demostración pública del 
dolor interior y personal del sobreviviente, la representación iconográfico-so- 
cial del sufrimiento y aflicción interior y profunda del doliente.

La literatura castellana no fue ajena a este ritual y, así, algunos textos 
nos muestran esta realidad social. En el Romance de don Tristán a la muerte del 
héroe, la reina Iseo aparece «cubierta de paños negros»671. Otro romance en 
el que se aprecia el uso del luto es en el titulado Romance de Bemal francés, en el 
que se dice:

nuevas irán al francés
que arrastre luto por ti672.

En el Romance de la historia del Cid, doña Jimena en la muerte de su 
padre va:



170

cubierta paños de luto, 
tocas de negro cendal*73.

En el Romance de la muerte ocultada cuando doña Alda está dispuesta 
para ir a misa, es interceptada por su criada que la recomienda vaya vestida 
de negro, «lo negro bien te estaría», pues don Pedro, esposo de doña Alda, 
había muerto, suceso que no conocía aún su esposa; e incluso sus criadas se 
visten de negro, «las doncellas van de negro»674.

Por último, destacar lo que Cervantes escribe en El Quijote cuando el ca
ballero andante encuentra a unos religiosos que llevan un cadáver desde 
Baeza hasta la ciudad de Segovia: «venía una litera cubierta de luto, a la 
cual seguían otros seis de a caballo, enlutados hasta los pies»675. Posterior
mente, el loco caballero lucha con ellos al confundirlos con criaturas demo
niacas provenientes del Averno y, tras vencerles, se justifica con un bachiller 
herido, «el daño estuvo, señor bachiller Alonso López, en venir, como ve- 
níades, de noche, vestidos con aquellos sobrepellices, con las hachas en
cendidas, rezando, cubiertos de luto»676.

Pero el luto no sólo era reflejo del dolor individual de un doliente o unos 
dolientes determinados, también era una demostración dolorosa de toda una 
colectividad. Esta presentación social del dolor tuvo su máxima expresión 
en los duelos que se hacían por los miembros de la casa real fallecidos. Pero 
los duelos por los miembros de la familia real no sólo eran una realidad so
cial, también fueron una realidad con consecuencias económicas.

Para demostrar este hecho, he estudiado los duelos que se hicieron en 
la ciudad de Ávila durante el siglo XVII por la muerte de la reina Margarita 
de Austria, muerta en octubre de 1611; por Isabel de Borbón, cuya muerte 
acaeció en 1644; por la del rey Felipe IV, fallecido en 1645; y por la de la 
reina María Luisa de Orleans, fenecida en 1689.

Cuando en el año 1611 muere la reina Margarita, el consistorio abu- 
lense se reunió en sesión el día ocho de octubre porque «tan leales basallos 
no podemos dejar de tener el sentimiento que se debe, de aver perdido el rrei 
nuestro señor tan digna y santa compañera, y estos rreinos tan gran señora. 
Por lo qual es justo que en este ayuntamiento se trate de acer la acostum
brada y debida demostración en las onras»677. La siguiente reunión tuvo lugar 
tres días después, y en ella se determinó que los lutos que se habían de lle
var fueran de «vayeta de Segovia» para la justicia, regidores, escribanos y 
otras personas que «van en forma de ciudad en actos públicos»; y de «vayeta 
de la tierra» para los porteros y maceros. Esta decisión de llevar los lutos de

671 lb„ p. 169.
674 Ib., p. 262.

CERVANTES, M. de. El ingenioso..., p. 165.
fc76 Ib., p. 167.
h'7 A.H.P.Av. AA.CC. L. 30, fol. 235v.



171

t7B Ib., fol. 238.
bn Ib., fol. 239.

bayeta fue tomada por ser la ocasión tan principal y «por esta bez, sin per
juicio de la ciudad»678. El día trece de octubre volvió a reunirse el consisto
rio, al recibirse una misiva real en la que se anunciaba la muerte de la 
soberana, y en la que se urgía a que «tan buenos y leales vassallos agáis 
hacer en essa ciudad las honrras, obsequios y las ottras demosttracíones de 
lutos y sentimiento que se acostumbra». De esta forma, el Consistorio acordó 
reunirse el día veintiséis de octubre en el ayuntamiento para ir a la Iglesia 
Mayor de San Salvador a dichas honras, resolviendo avisar al deán y cabildo, 
convidar a los caballeros y señoras «que se alien en las onras», escribir a los 
ausentes, llamar a los priores y guardianes de los monasterios, avisar a las co
fradías, y llevar la cera acostumbrada para que ardiera en la Catedral. Ade
más, se resolvió que todos debían llevar lutos, y los que no pudieran se 
pusieran caperuzas de luto, y si no sombrero sin toquilla y la capilla sobre 
la cabeza. Las mujeres debían llevar tocas negras, y no siendo posible, el 
manto en forma de luto. Junto a esto, se decidió que el que no cumpliera lo 
acordado cayera en pena de perder los vestidos de color y multa de seis ma
ravedises para los pobres de la cárcel. Así mismo, el maestro de ceremonias 
debía «ordenar y poner bien a la ciudad y a los caballeros y hijosdalgo, y las 
demás personas que fueren a las honras, y que no baian ablando, yendo en 
su lugar cada uno como se les ordenare». Por último, se acordó que el tú
mulo público «se aga mui suntuoso», hablar con el ordinario sobre el sermón 
«conforme al Concilio deTrento», y hablar con el provisor para que dobla
sen las campanas de iglesias y conventos de la ciudad679. Como se puede 
apreciar se trataba de honras muy suntuosas y de elevado coste, un gasto 
que enflaquecía las ya quebradas arcas municipales, y que supusieron las 
protestas del Procurador General de la Tierra y su negativa a dar más de 2.000 
maravedises para los lutos, cantidad que ya hubo que desembolsar para las 
honras del rey Felipe II, cuando el montante total de los lutos superaba en 
1611 la cantidad citada. Ante la reiterada negativa del procurador, la Ciudad 
decidió gastar más dinero para los lutos, acordándose que en caso de per
derse en juicio esta decisión, los caballeros de la ciudad pagarían a escote 
la parte del Corregidor, Alcalde Mayor y Alguacil Mayor.

En el año 1 644 se produjo la muerte de la reina Isabel de Borbón, y la 
ciudad de Ávila acordó que todos los vecinos, fueran de la condición que 
fueran, vistieran con lutos, prohibiendo los vestidos de color. Se determinó 
que los varones que no pudieran vestirse de luto al menos se quitaran las 
toquillas de los sombreros y los cuellos de bayeta en los ferreruelos. Se 
aprobó que el Procurador General de la Tierra diese lutos al Corregidor, re
gidores, escribanos y demás caballeros que formaban Ciudad, en concreto 
se fijó que fueran diez varas de paño veintedoseno de Segovia o mil



172

maravedises. El luto para los porteros debía ser de bayeta, mientras que para 
el alguacil mayor debía ser de paño. Pero en esta ocasión se repitió el pro
blema que se produjo en el año 161 I cuando el procurador se negó a ha
cerse cargo del pago de los lutos. Al producirse esta nueva negativa el 
Consistorio se reunió y acordó mantener la orden, aprobándolo el Corregi
dor. Pero el Procurador General volvió a negarse y, para evitar tan crítica si
tuación, el propio Corregidor ordenó que el Procurador General «se quede 
preso en este Consistorio», y ponerle una multa de mil ducados680.

Pero las honras que marcaron el apogeo en la teatralidad y en el gasto fueron 
las que se celebraron por el rey Felipe IV. El monarca murió el día diecisiete de sep
tiembre de 1665, celebrándose las honras el día veintiuno de diciembre. Estas 
honras se celebraron en la Iglesia Mayor de San Salvador, con asistencia del Ca
bildo y comunidades eclesiásticas y religiosas de la ciudad. Se celebraron vigilias, 
y, acabadas estas, la Ciudad se dirigió a la Catedral, a la puerta de poniente, sa
liendo a recibirla seis prelados, dos dignidades, dos canónigos y dos racioneros 
«caídas y arrastrando las faldas» en señal de duelo. El que salieran seis prebenda
dos a esperar y recibir a la Ciudad no era algo habitual, sino que se trataba de algo 
excepcional. La posterior celebración religiosa fue presidida por el obispo de Ávila 
«vestido de pontificia!» y celebrada a canto de órgano. Una vez acabado el servi
cio religioso, los prebendados acompañaron a la Ciudad fuera de la Catedral. Rara 
esta celebración la Ciudad se vistió con lutos, y el túmulo que se construyó fue de 
gran suntuosidad. Por fin, el día veintidós las comunidades de religiosos celebra
ron misa y responso en recuerdo de! monarca681.

El total de gastos que supusieron las honras por el rey Felipe IV ascen
dió a la cantidad de 593.708 maravedises. En este tipo de honras reales cada 
institución, organismo o cargo intentaba mostrar públicamente su poder, 
preeminencia o status social. El problema radicó en que tal espectacularidad 
y teatralidad barroca generó cuantiosos gastos, dispendios que gravaron 
excesivamente la ya esquilmada economía municipal.

Por último, destacar las honras que se realizaron por la muerte de la reina 
María Luisa de Orleans en 1689. El rey quiso avisar a la ciudad abulense de la 
muerte de la reina y hacerlo «para que como tan buenos y leales vasallos, cum
pliendo con vuestro amor y obligación, dispongáis que en essa ciudad se hagan 
las demostraciones correspondientes en las onrras, lutos y exequias que en se- 
mexantes casos se acostumbra»682. Tras recibirse la comunicación, el consisto
rio abulense ordenó que la ciudadanía vistiera lutos, y si no era posible se 
quitaran toquillas y cintas de los sombreros, poner cuellos negros en las capas, 
y prohibir vestir puntas ni encajes en los mantos a las mujeres683. En esta ocasión 
el gasto fue menor, en concreto 224.740 maravedises.

660 A.H.P.Av. AA.CC. L. 42, fols. 111 v y siguientes.
Ib. L. 66, foL 17.

682 A.H.P.Av. Ayuntamiento, Caja 7, Legajo 3, Expediente 64.
A.H.P.Av. AA.CC. L. 80, fol. 48.



r

173

Para acabar, apuntar un detalle que demuestra la importancia que tenía 
para la ciudad este tipo de celebraciones. El caso fue que desde la Corte se 
instó al corregidor de la ciudad a que enviara a Madrid toda la bayeta exis
tente en la urbe abulense. El consistorio abulense se reunió para tratar el 
asunto, y tras conocer «que la cantidad de las ttiendas de estta ciudad queda 
muy poco», se resolvió no enviarla, pues no sería «justto dar lugar a que se 
íaltte a estta preciosa obligación»684.

684 Ib., íol. 42v.
ARIES, P. El hombre..., pp. 127-128.

686 poema ¡fe Fernán..., pp. 72-73.

El difunto era conducido a la tumba, al lugar de sepulturación, por la fa
milia, los amigos, y diversas y determinadas organizaciones eclesiásticas y 
paraeclesiásticas que se empleaban para esta ceremonia; este aglomerado 
de gente se consideraba el cortejo.

El cortejo era una parte muy importante del ritual, una forma de osten
tación que utilizaba la familia del difunto y el propio moribundo cuando re
dactaba el testamento. Esta fórmula ritual se empleaba para mostrar la 
categoría social o el poder económico del difunto y su familia.

El antecedente del cortejo, perfectamente ordenado y rigurosamente de
finido en los testamentos, se produce en la primera Edad Media, según Phi- 
lipe Aries, «después de la primera absoute y después de las grandes 
deploraciones, el cuerpo era levantado y llevado al lugar de la inhumación», 
y cuando el difunto era de categoría social elevada, el cuerpo era acompa
ñado «por un séquito para mayor honra». La gran diferencia existente entre 
este cortejo, entre este desfile de acompañamiento y el que se produce a 
partir de la segunda Edad Media, está en que el primero era un cortejo laico, 
«sin participación de eclesiásticos, salvo si el difunto era clérigo, reservado 
a los parientes y a los pares del desaparecido»685.

Este tipo de acompañamiento lo vemos, a modo de ejemplo, en algunas 
obras de la literatura castellana. En el Poema de Fernán González se advierte 
cuando el mismo conde ordenó se dispusiera el acompañamiento, el séquito, 
para el conde deTolosa. El conde castellano, después de lavar, vestir con 
rico paño, y depositar el cuerpo en un «escaño sutilmente tallado», ordenó 
construir un ataúd sin par para el conde tolosano, y ordenando liberar a sus 
vasallos de la cárcel, mandóles que «vinieren a su señor guardar», hacién
doles jurar que «no se separasen de él hasta su lugar»686.

La leyenda El abad don Juan de Montemayor nos ratifica la existencia de 
este acompañamiento y cómo servía para honrar a personas de elevada con
dición social o catadura moral. Así, al morir el abad don Juan, los castellanos

8.3. EL CORTEJO: LA MUERTE EN LA CALLE



174

de Montemayor «vinieron al lugar donde dicho abad había fundado un mo
nasterio^ se había retirado a vivir después de la batalla contra el rey Alman- 
zor, y le llevaron con mucha pompa a enterrar «al castillo del mismo 
nombre»687.

Por último, señalar dos textos que contribuyen a mostrar que el cortejo, en 
un principio, estaba compuesto por laicos. El primero corresponde a la leyenda 
Las mocedades del Cid, y relata que el «rey don Ramiro y sus aragoneses, co
gieron el cuerpo de Martín González y lo llevaron a enterrar a su tierra»688. El 
segundo texto pertenece al Romance de la historia del Cid, contándonos que 
fue «el cadáver del Cid, repatriado entre lanzas victoriosas»689.

El cortejo formado por laicos está igualmente recogido por los cronistas. 
El cronista abulense Gonzalo de Ayora en su obra sobre la ciudad de Ávila 
relata que al producirse la muerte del caballero Sancho de Ávila, sus criados 
recogieron «los más y mayores trozos que se pudieron hallar de su cuerpo y 
truxéronlos a sepultar en Ávila»690. También la crónica del obispo don Pelayo 
ovetense, escrita por el propio prelado de Oviedo en el siglo XII, nos acerca 
a esta realidad del cortejo. El obispo Pelayo refiere que muerto el rey Sancho 
II, sus seguidores le trasladaron a Castilla donde «se le dio sepultura en el mo
nasterio de San Salvador de Oña»691.

Será a partir de la segunda Edad Media cuando el cortejo se convierta 
en una «solemne procesión eclesiástica». Los religiosos y seglares con fun
ciones religiosas pasan a ser los protagonistas del mismo. Aries comenta que 
el difunto «desde su último suspiro no pertenece ya ni a sus ¡guales, ni a su 
familia, sino a la Iglesia»692.

La importancia del cortejo fue aumentando con el tiempo, y, poco a poco, 
fue convirtiéndose en una procesión que medía la condición social y econó
mica del difunto y su familia, aunque no perdió su función intercesora, ya 
que, según Salmerón «agradan muchísimo a Dios los que acompañan los des
pojos mortales de un cristiano al sepulcro»693. Para Lorenzo Pinar es un acto 
que «refleja una estratificación social»694, y José Antonio Lara, con atinadas 
palabras, dice del ritual, y por tanto del cortejo en particular, que «acaso las 
almas de todos los cristianos sean ¡guales, pero indudablemente sus cuerpos

687 Leyendas épicas..., p. 168.
683 Ib., p. 142.
889 MENÉNDEZ PIDAL, R. Flor Nueva..., p. 235.
890 AYORA, G. de. Epílogo de algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a la ciu

dad de Ávila, p. 40.
891 CASARIEGO, J. E. Crónicas de los..., p. 178.
892 ARIÉS, P. El hombre..., p. 142.
893 JIMÉNEZ MILLÁN, J. M. Dogma consolador..., p. 13.
894 LORENZO PINAR, F. J. Muerte y ritual en la Edad Moderna. Salamanca, 1991.
w> JARA FUENTE, J. A. «Muerte, ceremonial y ritual funerario: Procesos e cohesión in- 

traestamental y de control social de la alta aristocracia del Antiguo Régimen (Corona de Cas
tilla, siglos XV-XVIID» Híspanla, 193 (1996), pp. 861-883.



r

175

Cuadro 15.-Numero y porcentaje de testadores que solicitan 
cortejo el día de su entierro

AÑO 

1600 

1610 

1620 

1630 

1640 

1650 

1660 

1670 

1680 

1690

TOTAL

NÚMERO

59
21

34
38
31

34
61

43
54
21

396

PORCENTAJE

91,94
77,77
89,47
84,44
83,78
82,92
88,40
93,47
84,37
58,33
83,36

no»695. Por tanto, el cortejo, el acompañamiento del cadáver por las calles de 
ciudades y pueblos, pasa a ser, se convierte en un acto social, en una expre
sión pública y colectiva de la posición socio-económica del difunto y su fami
lia. El cortejo será una estampa, un símbolo iconográfico e iconológico de la 
condición o el rango del que disfrutaba el difunto en la sociedad. Un triunfo 
de la vanidad y la presunción después de muerto.

Esta importancia del cortejo se puede atestiguar acudiendo a los testa
dores abulenses del siglo XVII. Así, se aprecia que la gran mayoría de testadores 
disponen en sus testamentos la presencia del séquito fúnebre en su entierro, 
en concreto lo hace el 88,36 por ciento del total, porcentaje que está al nivel 
del que propone Barreiro Mallón para Asturias en la segunda mitad del siglo 
XVI. Así aparece recogido en el cuadro número quince.

mVENECAS, A. Agonía..., p. 283v.

La disposición del cortejo por parte de los propios testadores fue algo 
muy criticado por los autores de «Artes Moriendi». Alejo Venegas apuntaba 
que «no es razón que el aparato del enterramiento sea ordenado y sabo
reado por el testador»696, pues según el autor era ¡lógico que el que iba a 
abandonar el mundo de los vivos se rigiera y quisiera ser honrado según las 
leyes del mundo del que iba a partir. El tratadista argumentaba que el cortejo 
debía ser dispuesto por la familia del enfermo, pero en ningún caso por el 
propio testador, «no digo yo que no lo pueda hazer con derecho, más digo 
que assí como dexa el mundo el que muere, assí es razón que dexe sus leyes



176

w Ib., pp. 283V-284.
G'iR SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos de antiguos..., p. 102.

A.H.P.Av. Caja 13. Legajo 1, núm. 10.
700 KAMEN, H. Una sociedad..., p. 294.

y fueros, y se dexe en lo que toca al modo y pompas y sentimientos, al arbi
trio y ordenación de los suyos»697.

En estos cortejos participaban tanto religiosos, como seglares, pero en 
época moderna, y más concretamente en el siglo XVII, la organización o 
agrupación más solicitada fue la cofradía. Las cofradías eran organizacio
nes generalmente compuestas por laicos, que tenían como función primor
dial el colaborar con los sacerdotes en los enterramientos de los difuntos y 
asistir a los cofrades que necesitaran de su amparo. Realmente, las diver
sas y numerosas cofradías existentes tan sólo tenían una función común o 
una obligación general, la asistencia al cofrade fallecido. Por tanto, tenían una 
clara función escatológica.

Este origen fundamental de las cofradías se comtempla en las ordenan
zas de las mismas cofradías. En las ordenanzas de la cofradía de Nuestra 
Señora de Sonsoles se dice que: «principalmente para esto fueron fundadas 
las hermandades, para enterrar los defunctos e honrrarlos, e para ganar las 
obras de misericordia, las quales nos serán demandadas por Nuestro Señor 
el día del juyzio, e aquel que dellas más complidamente hussare avrá mayor 
galardón»698. En un documento abulense, sobre la cofradía de los enterra
dores, se dice que su función era «enterrar gratuitamente y sin el más 
mínimo interés a todos los cadáveres de hombres, mujeres y adultos que 
fallezcan en esta ciudad»699.

Los miembros de las cofradías decidían serlo por voluntad propia y en 
ningún caso se era miembro por la función social del individuo ni por su ofi
cio, ni siquiera en aquellas cofradías gremiales de tiempos pasados y que 
subsistían en los siglos XVI y XVIL

Las cofradías, a partir del Concilio deTrento, se van a situar en una po
sición equidistante entre la Iglesia, o mejor dicho, entre la religiosidad ofi
cial y la religiosidad popular. Las cofradías se integran en el mundo 
parroquial y serán dirigidas por el clero secular, estando integradas por el 
común del pueblo sin diferencias estamentales en su composición. Para 
Henry Kamen estaban destinadas a «fomentar la lealtad a la parroquia, 
pero también a aumentar la devoción, pues las normas de las cofradías 
estipulaban que se debían confesar y comulgar regularmente»700. Los ve
cinos abulenses a la hora de redactar testamento se aseguraron las plega
rias de cofradías y la participación de estas en los séquitos fúnebres que 
acompañaban los cuerpos hasta los lugares de sepulluración. El porcentaje 
de testadores que piden el acompañamiento de alguna cofradía es muy 
alto, en concreto el 88,13 por ciento, siendo igualmente alto el porcentaje



177

de testadores que piden cofradías explícitas, o al menos concretan alguna, 
82,38 por ciento, aunque descendió algo a partir del último tercio del siglo 
XVII.

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690
TOTAL

Cuadro 16.-Número y porcentaje de testadores que piden 
el acompañamiento de cofradías

NÚMERO

55

19

31

36

30

31

56

36

40

15

349

PORCENTAJE

93,22

90,47

91,17

94,73

96,77

91,17

91,80

83,72

74,07

71,42

88,13

701 A.D.A. Sínodo de 161 7. Libro I. Título II De constitutionibus, constitución 5o. p. 45. 
Por supuesto, las cofradías o hermandades de tipo gremial no necesitaban la licencia episco
pal cuando ordenaran temas tocantes a sus oficios o trabajos.

Las cofradías se regían según unas ordenanzas y reglas discutidas y apro
badas por los miembros de estas asociaciones. Esto trajo problemas de di
versa índole, y para solucionarlos se dispuso, en el Sínodo abulense de 161 7, 
que ninguna cofradía, ni hermandad, ya fuera de clérigos como de seglares, 
hicieran ni tuvieran ordenanzas para sus juntas, si no fuera con la licencia y 
aprobación por escrito del obispo e Iglesia de Ávila o de su provisor. Te
niendo en cuenta que muchas de esas ordenanzas ya estaban redactadas, y 
lo estaban sin ningún tipo de aprobación episcopal, la Iglesia abulense de
cidió anularlas, siendo castigados los que las emplearan. Para conseguirlo, se 
dispuso que cualquier persona que supiera de su existencia lo comunicara 
para suprimirlas, bajo pena de excomunión mayor para el que no lo hi
ciera701.

Otro problema que se intentó resolver en este Sínodo de 161 7, fue el que 
se producía al hacer jurar las cofradías los estatutos u ordenanzas de las mis
mas a aquellos individuos que querían ingresar en dichas cofradías. Estos ju
ramentos, según el propio Sínodo, llevaban emparejados «perjuicios, por no 
guardar enteramente». La decisión que tomó el Sínodo para solucionarlo fue



178

702 Ib. Libro II. Título IX «lure iurando», p. 117.
703 A.H.P.Av. Caja 19. Legajo 6, núm. 9.
7<M SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 186.
705 Ibídem.
700 A.V. Ordenanzas de 1551. Capítulo 6o.
707 El mullidor estaba encargado de avisar y comunicar a los miembros de la cofradía del 

fallecimiento de los hermanos, para que estos acudieran a formar parte del acompañamiento 
fúnebre. Este cargo era remunerado.

suavizar los juramentos ya realizados, y dar facultad al cura de la parroquia 
donde estuviera establecida la cofradía para absolver de la observancia de di
chos juramentos a aquellos cofrades que los hubieran ejecutado. Además, se 
prohibieron, a partir de dicho Sínodo, los juramentos bajo multa de mil ma
ravedises, entregándose el dinero al hospital del lugar donde sucediere lo 
dicho702. La medida que se aprobó para castigar a aquellos que no observa
ran los estatutos de las cofradías fue imponerles una pena, generalmente pe
cuniaria, moderada. Hay que saber que ya en el año 1501 se incoaron 
procesos contra algunos oficiales de diversas cofradías de la ciudad, y en 
concreto contra los de las cofradías de la Trinidad y Sonsoles, por formar y 
organizar juntas sin el permiso eclesiástico necesario703.

Como ya he dicho, la gran mayoría de testadores pidieron, en el siglo 
XVII, el acompañamiento de alguna de las cofradías o hermandades de la 
ciudad. Las cofradías tenían la obligación de cumplir esta manda testamen
taria, aunque el testador no fuera cofrade de las cofradías pedidas para su en
tierro. Esta obligación viene dispuesta en diferentes ordenanzas, como, por 
ejemplo, en las ordenanzas de la cofradía de Nuestra Señora de Sonsoles, or
denanzas posteriores a 1516 y anteriores a 1530, en las que se especifica 
que «qualquier cofrade o cefrada desta nuestra hermandat que finare, o su 
muger o fijo o fija o padre o madre o criado o criada de los que estovieren 
dentro de sus puertas, que todos los cofrades o cefradas sean tenudos de yr 
a sus enterramientos..., so pena de dos maravedís»704. Además, esta cofradía 
regló que toda aquella persona que muriera «en casa de algunt cofrade o 
cefrada desta nuestra hermandat», y quisiera ser honrado por los hermanos 
de dicha cofradía, debía dar «una ropa para el ospital que vala veynte e cinco 
maravedís», y de esta forma «todos seamos tenudos de yr a su enterramiento 
a le fazer honrra»705.

Algo posteriores, concretamente del año 1551, son las ordenanzas de la 
cofradía de la Veracruz, cofradía fundada en el año 1540, y que en sus or
denanzas mandaba que «ningún cofrade sea recebido que aya menos edad 
de veynte años»706. En estas ordenanzas se establecía que siempre que el 
mullidor707 de la cofradía llamara para enterrar a un hermano de la cofradía, 
el resto de cofrades «sean obligados a yr, so pena de cinco maravedís cada 
vez que faltaren». Los hermanos de esta cofradía también estaban obligados 
a «rezar por el ánima de cada un cofrade o cofrada que fallesciere en esta



de la iglesia donde

179

nuestra hermandad, cinco veces el Pater Noster, con el Ave María, en la igle
sia donde se enterrare el tal hermano o hermana»708. Además de esto, cuando 
«algún hijo o hija de los nuestros hermanos o hermanas fallesciere, que 
siendo de diez años la hermandad le entierre como al mesmo padre o madre, 
estando a sumisión y governación de su padre o madre, y no emancipado». 
Otra cosa era si el hijo estaba emancipado, pues si era así, «si el padre o la 
madre quisiere enterrarle, pague a la hermandad de limosna un ducado o por 
lo que se concertare con los nuestros oficiales», y de igual manera se hacía 
con los que no tuvieran diez años, «a los quales la hermandad no es obligada 
a los enterrar»709. Si algún cofrade deseaba enterrar a su padre o a su madre 
«no estando a su missión», la hermandad lo enterraba recibiendo de limosna 
once reales, pero si estuviera «a su missión» se le enterraba de balde, no te
niendo hacienda alguna y siendo pobres. De igual forma sucedía si el inte
resado deseaba enterrar a un hermano/a o un tío o tía710.

Por último, si algún pobre se encomendaba a la cofradía, el mullidor 
debía avisar a todos los cofrades para ir a su entierro, y mientras mullía, dos 
oficiales de la cofradía «pidan limosna por las calles, para hazer bien por su 
ánima», pagando al mullidor del dinero recaudado y siendo el sobrante de 
la colecta para el cura de la iglesia donde era enterrado, para que «hagan 
bien por su ánima»7".

Ya en el siglo XVII, concretamente en ordenanzas del año 1604, la cofradía 
de San Roque ordena «quando falleciere algún cofrade de la dicha hermandad 
o alguno de su familia, que la dicha hermandad lo acompañe a su entierro». 
Más adelante, hacen referencia al acompañamiento de personas que muriesen 
en casa de algún cofrade, ordenando «le ayan de acompañar a su entierro con 
la ynsinia, sin ynterés alguno», salvo los derechos del mullidor712.

En el año 1609 se redactaron las ordenanzas de la cofradía de Nuestra 
Señora de la Soterraría, San Crispín y San Crispiniano, ordenanzas que esta
blecen que todos los cofrades tenían la obligación de «enterrar a todos los 
cofrades y hermanos que fallezieren, yendo a su entierro con su zera y en- 
signia». También estaban obligados a enterrar a la esposa, hijos y criados de 
cualquiera de los cofrades, y «lo aia de enterrar y entierre mullendo para ello 
y haziéndolo saver a los cofrades», aunque en este caso no existía la obliga
ción de asistir al cortejo fúnebre7'3.

La cofradía de Nuestra Señora de la Soterraba, sita en el monasterio de 
Nuestra Señora del Carmen, redactó sus ordenanzas en el año 1620, reglando

708 A.V. Ordenanzas de 1551. Capítulo 16o.
709 Ib. Capítulo 17°.
710 Ib. Capítulo 8°.
711 Ibídem.
717 A.D.A. Est. 139/2/2. Libro núm. 58 de la parroquia de San Pedro. Título 17°, fol. 7v.
7n A.D.A. Libro núm. 40 de la parroquia de San Vicente. Título 10°.



180

7,-i A.H.P.Av. Prot. 716, fot. 313v.
7.5 A.D.A. Est. 140/6/1. Libro núm. 45 de la parroquia de Santiago. Título 2°, íol. 1.
7.6 Ib. Título 5°, íol. 1 v.
7.7 A.D.A. Est. 140/3/3. Libro núm. 227 de la parroquia de San Pedro. Título 3°, íol. 1v.
7.8 Ib. Título 8°, íol. 2.
7.9 A.D.A. Códice núm. 46 del archivo de la Diócesis de Ávila. Título 6°, foL 2v.
770 A.D.A. Est. 140/7/3. Libro núm. 31 de la parroquia de San Nicolás. Título 12°, fols. 142-143.

en su título segundo el tema del acompañamiento de los cofrades difuntos. 
De esta forma, se ordena que «siempre que muera cualquier cofrade o su 
mujer, le bamos aconpañar desde su casa a la yglesia», llevando la cera que 
tuviera la hermandad714.

Una cofradía de especial interés es la de los gallegos y portugueses, pues 
dicha cofradía fue fundada para «bien y utilidad de las almas» de la pobla
ción portuguesa y gallega residente en la ciudad de Ávila. Esta cofradía, al 
igual que las restantes, ordenó el acompañamiento y enterramiento de los 
hermanos cofrades en sus ordenanzas. Así, en las ordenanzas de 1629 se 
consigna que «por qualquier hermano que muriere..., ora sea mayor o menor, 
siendo de siete años arriba, todos estén obligados a acudir a su entierro»715. 
Además, la cofradía tenía la obligación de llevar al cortejo fúnebre seis blan
dones y las velas que fueren menester.

Pero lo original de las ordenanzas de esta cofradía consistía en que si 
moría algún «pobre forastero de la nación portuguesa o de Galicia que no 
tenga con que se enterrar, se le lleven seis velas»716.

Algo posteriores, del año 1636, son las ordenanzas de la hermandad del 
Santo Crucificado de Santo Tomé. En estas ordenanzas se regló que a todo 
hermano que muriera se le debía acompañar con «quatro blandones para 
acompañar su cuerpo»7’7 y que al entierro de los hermanos que fallecieren «se 
an de hallar quatro hermanos de la dicha hermandad, por lo menos»718.

Finalizando el siglo, en el año 1 682, se redactaron las ordenanzas de la 
cofradía de Nuestra Señora de la Piedad y San Miguel, ordenanzas que en su 
título sexto obligaba a todos los cofrades «el ir a el enttierro del cofrade y her
mano o ssu mujer que muriere, yendo desde la cassa del difuntto asta la igle
sia donde se enterrare»7'9. Además, los cofrades debían llevar al cortejo y 
entierro de los hermanos difuntos ocho hachas y dieciséis velas, y la mitad 
de la cera para el sepelio de hijos y demás familia de los cofrades.

Los estatutos de la cofradía de Nuestra Señora del Buen Parto son ya del 
siglo XVIII, concretamente del año 1 700. En estos estatutos se regula la obli
gación de asistir al cortejo y entierro de los cofrades difuntos y llevar a dicho 
cortejo ocho blandones y doce velas. También se reguló el entierro de los 
hijos de los cofrades, disponiéndose que fuera igual al de los progenitores en 
caso de que el vástago fuera «de comunión» y «estando en su familia», mien
tras que «no siendo de comunión» debía darse la mitad de cera, y no exis
tiendo la obligación de acudir a la procesión720.



181

721 A.D.A. Códice núm. 3.349 del archivo de la diócesis de Ávila. Título 10°, fols. 26-27.
722 A.D.A. Est. 140/3/4. Libro núm. 238 de la parroquia de San Pedro. Título 7°, íol. 3v. 

En ordenanzas posteriores, en concreto de 1758, se ordena que los cofrades concurran al 
acompañamiento de los hermanos difuntos llevando cuatro blandones, en A.H.P.Av. Caja 13, 
legajo 1, núm 11. Título 11o, s.f.

723 A.D.A. Est. 140/6/1. Libro núm. 40 de la parroquia de Santiago. Título 10°, s. f.
724 A.V. Reglas y constituciones nuevamente puestas para el régimen y gobierno del 

Patronato de la Santa Veracruz, con aprobación de los Tribunales Eclesiástico y Secular de esta 
ciudad de Ávila, establecida en este año de 1774. Facultades que debe tener el presidente.

725 A.H.P.Av. Caja 13. Legajo 1, núm. 10.

Un año después se reglamentó la cofradía de San José, que en su título 
décimo afirma y obliga a sus cofrades a que cuando: «LLegue el casso de 
morir algún hermano a de aver obligazión... para el acompañamiento del 
entierro», llevando ocho blandones. También se determinó la obligatoriedad 
de acompañar a los hermanos, cónyuges, hijos y criados, y «qualquier per- 
ssona que fallezca en sus cassas», aunque en los tres últimos casos se debía 
llevar la mitad de cera72'.

Algo más modernas son las ordenanzas de la cofradía de San Lorenzo, 
que en el año 1 723 instaban a sus cofrades a acompañar al entierro a los her
manos difuntos, así como a los padres, hermanos, parientes y criados, siem
pre que no tuvieran medios para sufragarse el sepelio o no tuvieran cofradía 
que celebrara sus honras722.

De igual forma, destacar los estatutos de la Congregación de la Piedad 
y Caridad, en los que se dispone que falleciendo alguno de los hermanos de 
esta congregación, «haiamos de ser obligados a asistir personalmente a su en
tierro»723.

Así mismo, son interesantes las nuevas ordenanzas que redactó la cofra
día de la Veracruz en el año 1 774, y que entre las facultades que debía tener 
el presidente de la cofradía estaba la que reglaba que, en caso de falleci
miento de algún hermano de la cofradía, el presidente debía «nombrar 
veyntte ermanos, para que bayan de acompañamiento con el cadáver desde 
su casa a la yglesia, para que lleven las ynsignias y zera que acostumbra 
dar..., sin que a esto ningún hermano de los beinte nombrados se pueda es- 
cusar, ni dexar de asisttir, no esttando enfermo o ausentte, sin tener la pre- 
zisa lizencia del presidentte». Además, el presidente debía «tener presentte 
en hazer la nómina para avisar los beinte hermanos, no elexir ninguno de los 
veyntte que asistieron a el primer entierro, sino elexir ottros veintte y subze- 
sivamente a todos los ermanos»724.

Por último, la documentación abulense ofrece noticias de diversas co
fradías que confirman esta función escatológica de estas organizaciones. Así, 
los hermanos de la cofradía de Nuestra Señora del Buen Suceso debían asis
tirse «unos a otros hasta darles sepultura», y los cofrades de la hermandad de 
San Antonio «socorrerse los hermanos entre sí mutuamente»725.



182

726 A.D.A. Códice núm. 46 del archivo de la Diócesis. Tílulo 11 °, fol. 3v.
727 AYORA, G. de. Epílogo del algunas..., p. 38.
72sA.H.P.Av. Caja 13. Legajo 1, núm. 10.
7"'VEREDAS, A. Ávila de..., p. 123.

Pero algunas cofradías no sólo tenían la obligación de acompañar y ente
rrar a los hermanos difuntos o a los testadores que incluyeran en su testamento 
la cláusula del cortejo. Existieron cofradías que también tenían como función 
propia prestar sus servicios a aquellos individuos que no disponían de medios 
para costearse un entierro digno. La cofradía de Nuestra Señora de la Piedad y 
San Miguel fue una de ellas, recordando en sus estatutos de 1682 que «de 
ttiempo ynmemoria! a esta parte es usso y costtumbre el que en las ocassiones 
que sse ofrezen de aber algunas perssonas senttenziadas y ajusttiziadas por la 
Real Justicia, la dicha cofradía de Nuestra Señora de la Piedad y sus cofrades 
aian de salir desde dicha hermitta, y amorttajándoles llebarles a la iglessia del os
pittal de la Madalena desta ziudad, donde se les da sepultura». Tras este re
cuerdo, los estatutos ordenan y «constittuien que en qualquier ttiempo que sse 
ofreciere aber semejanttes ajusticiados, los dichos cofrades de la dicha erman- 
dad y cofradía ttengan obligación, como asta aquí lo an ttenido, de ir a el ssittio 
del dicho suplicio y quittar los cuerpos de los sussodichos y ttraerlos a dicha er- 
mitta del señor San Miguel, y amorttaxarlos, y desde allí llebarlos a dicha ygle- 
ssia de dicho ospittal de la Madalena, acompañándoles en processión ttodos los 
dichos pattronos y cofrades de dicha ermandad, con las dichas ocho achas en- 
zendidas asta que queden en dicha yglesia del ospittal de la Madalena»726.

Ya en el siglo XVI, el cronista Gonzalo de Ayora nos informa sobre este 
asunto, al hablar de la cofradía de las Ánimas del Purgatorio. Según Ayora, 
los cofrades «acompañan, consuelan y esfuerzan a los que en esta ciudad 
mueren por justicia, yendo con ellos en procesión con cirios encendidos y 
una cruz delante y un crucifijo cubierto con un velo negro, cantando leta
nías; y después de defunctos los sepultan muy borradamente, donde ellos 
eligen»727. Posteriormente, en el año 1546, se dio una sentencia a favor de 
la cofradía de la Veracruz, «contra del de Ánimas con respecto a lo que se 
practica con los reos sentenciados a pena capital»728.

Así, Antonio Veredas dice sobre la cofradía de la Veracruz que tenía la 
misión principal de «prestar asistencia caritativa a los reos de muerte, desde 
el momento en que eran puestos en capilla hasta dar sepultura a sus cadá
veres, cumpliendo además las últimas voluntades de aquellos, y auxiliando 
a sus familias con el sobrante de las limosnas recaudadas durante las veinti
cuatro horas anteriores a la ejecución. Esta recaudación la practicaban los 
cofrades por las calles de la ciudad, a veces cubiertas de nieve o envueltas 
ya en las sombras de la noche, tocando una lúgubre esquil i lia y exclamando 
de vez en cuando; ¡una limosna para el reo que está en capilla!729. Juan 
Grande Martín apunta sobre esta cofradía que «cuando un reo era condenado



183

en movimiento para hacera muerte, la hermandad de la Veracruz se ponía 
bien por el alma del que van a ajusticiar»730.

Otro ejemplo interesante nos lo ofrece la Congregación de la Piedad y la 
Caridad, cuyos hermanos estaban obligados a llevar a cualquier enfermo que 
hubiera en la ciudad a los hospitales existentes en ella. Así mismo, tenían la 
obligación de conducir los cadáveres de aquellos enfermos que murieran en 
dichos hospitales, desde estos hasta sus casas, y desde allí hasta el lugar de 
sepulturación, pero siempre que no hubiera «quién los lleve... donde se man
dase enterrar». Las ordenanzas de esta piadosa congregación añadían que: 
«aunque seamos avisados y asistamos como es de nuestra obligación, si al
guna persona tubiere devoción de cojer el cuerpo, no se lo hemos de poder 
impedir, pues sólo nos dirij irnos a los actos de humildad»731. Esta humildad 
se constata poco después, cuando se dispone que el hermano que fuere a 
casa del difunto a por el cadáver, «por ningún motivo tome cosa alguna, ni 
aun un vaso de agua, pena del que se lo averiguare sea despedido de dicha 
congregación»732. Por último, los cofrades estaban obligados a que «si algún 
pobre se hallase en qualesquiera casa, pajar, soportal o calle de esta ciudad, 
avisados que seamos le hemos de llevar a qualquiera de los hospitales de esta 
ciudad, y si falleciese conducirle donde se haia de sepultar»733.

Pero las cofradías no sólo tenían estas funciones de tipo escatológico, 
además realizaban otro tipo de tareas y funciones. Una de estas activida
des consistía en la realización, vivencia y profesión colectiva de actos de
votos, místicos y de culto. Entre estos actos, los cofrades estaban obligados 
a asistir a los oficios y regocijos que la cofradía organizaba el día de la 
fiesta principal de la hermandad, diversas celebraciones eucarísticas a lo 
largo del año, procesiones, responsos, misereres y otros actos de tipo reli
gioso y popular.

Aparte de estos asuntos, las ordenanzas de las cofradías regulaban toda 
una serie de cuestiones de organización interna: cargos dirigentes, adminis
trativos y oficios diversos; duración de los cargos, elección y remuneración 
de los mismos; sede de la cofradía, fecha de celebración del cabildo o junta 
general; admisión de nuevos miembros y multas o sanciones. Además, regla
mentaban el modo o manera de poder reformar las ordenanzas y quién tenía 
potestad para hacerlo.

Por otro lado, los hermanos de algunas cofradías tenían el deber de rea
lizar peticiones públicas de limosnas, como en el caso de la hermandad del 
Santo Cristo Crucificado de Santo Tomé, cuyos cofrades debían «pedir

7,0 GRANDE, ). Castillos en la Tierra de Ávila y emoción de la ciudad. Ávila, 1976.
7.1 A.D.A. Est. 140/6/1. Libro núm 40 de la parroquia de Santiago. Título 4°. s.f.
7.2 Ib., Título 5o, s.f.

Ib., Título 6o, s.f.



184

7M A.D.A. Est. 140/3/3. Libro núm. 227 de la parroquia de San Pedro, fol. 2.
715 A.D.A. Est. 139/2/2. Libro núm. 58 de la parroquia de San Pedro, íol. 6v.
73,1 A.H.P.Av. AA.CC. L. 60, fols. 97 y 113v.

limosna con sus baras e ynsignias en esta ciudad y sus arrabales, para ayuda 
a la cera y demás gastos», una vez al mes7’4.

Finalmente, apuntar que los cofrades podían legar a su descendencia la 
posibilidad de pertenecer a la cofradía correspondiente. Un ejemplo de este 
derecho lo otrece la cofradía de San Roque, que en su título decimotercero 
dice: «Si muriere algún cofrade y tuviere hijos, que el hijo mayor pueda en
trar en su lugar, pidiéndolo dentro de un año»735.

A partir del último tercio del siglo XVII se produjo una decadencia de 
las cofradías, decadencia ya apuntada al cuantificar el porcentaje de testa
dores que piden cofradías en el acompañamiento de su cuerpo. De esta 
forma, se puede apreciar que hasta la década de los setenta el porcentaje de 
testadores que piden cofradías en el séquito no baja del 90 por ciento, en el 
peor de los casos (1610 con el 90,47 por ciento), pero será a partir de ese año 
cuando comience un lento pero continuo descenso. Así, el porcentaje de 
1 670 desciende hasta el 83,72 por ciento, en el año 1 680 es del 74,07 por 
ciento, y en 1 690 llega al mínimo, el 71,42 por ciento, casi un 20 por ciento 
menos que en el año 1610.

Esta crisis de cofradías se puede ver en diversa documentación abulense, 
entre la que destaca un documento consistorial de fecha seis de junio de 
1662, en el que el corregidor de la ciudad da cuenta a la misma de la 
«mucha necesidad que padecen los pressos de la cárcel», y otro con fecha 
doce de agosto en el que vuelve a tratar el asunto, ante el empeoramiento de 
la situación: «Los presos no tienen qué comer y perecen de hambre», debido 
a la quiebra de la cofradía de la Veracruz, constituida en el año 1540 con la 
misión de dar asistencia a los presos de la cárcel, sustentándoles, estando 
en los últimos momentos con los reos de muerte, cumpliendo con sus últi
mas voluntades y auxiliando a las familias con el sobrante de las limosnas 
que se recaudaban durante las veinticuatro horas anteriores a la ejecución. 
Teniendo en cuenta la desastrosa situación de la cofradía, el consistorio 
abulense acordó ayudar a los presos con cien reales, y que los caballeros 
pidieran limosna para los reos736. La crisis por la que atravesó esta cofradía 
se puede advertir al acudir a los testamentos, pues el descenso en el porcen
taje de testadores que la piden en el cortejo fúnebre es constante, pasando 
del 70,40 por ciento del año 1620 o el 80,80 por ciento de 1630, al 33,30 
por ciento de 1 670 y el 26,50 por ciento de 1 680.

Las cuentas de las rentas del hospital de la Magdalena son un ejemplo 
más que clarificador en el asunto de la crisis de las cofradías. En el año 1670 
la ciudad de Ávila decidió aportar 200 reales a la cofradía de las Ánimas, co
fradía encargada de sepultar a los pobres que morían en dicho hospital,



185

737 Ib. Prol. 1.041, fol. 655v.
7i8A.D.A. Libro núm. 46 del archivo de la diócesis de Ávila. Título Io, fol. 1v.
739 A.D.A. Est. 140/7/3. Libro núm. 31 de la parroquia de de San pedro. Título 9", tols. 4-4v.
740 A.H.P.Av. Caja 13. Legajo 1, núm. 11, fol. 24.
741 A.D.A. Est. 140/7/3. Libro núm. 31 de la parroquia de San Nicolás. Visita a la cofradía 

de Nuestra Señora del Buenparto, uno de marzo de 1786, fol. 212.

asistirles con el Santo Cristo, darles ataúd y paño y disponer velas para que 
ardieran desde el mismo momento del óbito hasta la sepulturación del cadá
ver. Esta aportación pecuniaria no hubo necesidad de realizarla hasta ese 
mismo año, con lo cual se demuestra las vicisitudes, al menos económicas, 
que atravesaron es esta época las cofradías737.

Ante esta complicada situación, algunas cofradías decidieron fusionarse 
con la intención de acabar con los problemas que las asfixiaban, tal es el caso 
de las hermandades de Nuestra Señora de la Piedad y de San Miguel, que en 
el año 1682 aprobaron unirse para que «se aumentten y consserben »738.

Pero la crisis social y económica que arruina las cofradías no disminuyó, 
sino que se amplió y creció durante el siglo XVIII. De esta forma, la cofradía 
de San Lorenzo expone en las ordenanzas redactadas en 1 723 que, cuando 
muera algún cofrade, el resto de los hermanos deben acudir a casa del di
funto, pues el haber descuidado esta obligación tuvo como consecuencia 
que «apenas hai quién saque el cuerpo de casa, ni quién lleve la zera»739. Al
gunos años más tarde, en junta del veintiocho de junio de 1 767, los patro
nos de esta cofradía advirtieron que «a la funzión del santo se verifica no 
concurrir los hermanos cofrades como es su obligación..., y que si se tolera 
sin dificultad, se esperimentará maior desidia y flojedad». Para superar tan 
sombrío panorama, y para «cortar semejante abuso y no dar lugar a que se 
pierda la debozión», se acordó que la cofradía «por su notario de lista de los 
hermanos cada un año a el avisador, para que dos días antes de la funzión 
del Santo avisen a dichos hermanos concurran a dicha funzión..., y que en 
el caso de no hazerlo se les exijirá quatro quartos de pena»740. Poco después, 
en el año 1768, la devoción descendió hasta el punto de que ningún cofrade 
encargó el sermón que se decía el día de la fiesta principal de la cofradía, por 
lo que los patronos decidieron «se encargue y pague de cofradía el sermón», 
para que no «decaiga la funzión... y se entibien las ánimas».

Otra muestra de la crisis por las que pasaron estas organizaciones lo 
ofrece la cofradía de Nuestra Señora del Buen Parto. En el año 1786 se pro
dujo una inspección por parte del visitador episcopal don Juan Basilio Esca- 
milla, que ante la falta de pago de los repartimientos anuales de los cofrades, 
ordenó al caja de la cofradía que esta no acudiera con la cera y maravedises 
que se acostumbraba a los entierros de los hermanos difuntos que debieran 
el repartimiento de dos años seguidos. Además, en la misma visita, se ex
puso que la cofradía se hallaba sin la cera necesaria para los entierros por 
«no hallarse con caudal suficiente»741.



186

742 A.D.A. Est. 140/6/1. Libro núm. 40 de la parroquia de Santiago, seis de octubre de 
1802.

741 Ib., siete de octubre de 1802.

El caso más interesante para entender en su totalidad los problemas por 
los que atravesaron las cofradías lo presenta la Congregación de la Piedad y 
la Caridad. Hay que recordar que los hermanos de esta hermandad estaban 
obligados a conducir a cualquier enfermo de la ciudad a los hospitales de la 
misma, y en caso de fallecimiento desde los hospitales hasta sus casas y 
desde allí a los lugares de sepulturación. Además, debían llevar a los hospi
tales a todos los enfermos pobres que se hallaran en la urbe abulense y se
pultarles cristianamente en caso de fallecimiento. Teniendo esto en cuenta, 
los hermanos de la congregación expusieron al obispo de Ávila que la con
gregación se encontraba «en términos de no haber los hermanos suficientes 
por la mucha extorsión que se sigue a sus personas y familia, porque siendo 
todos pobres, atenidos a su trabajo, este les falta por hallarse casi siempre 
ocupados en observar los estatutos de dicha congregación, pues haviendo ex
perimentado por muchos años en este pueblo que sucedía continuamente no 
haber quién llevase los cadáveres a enterrar, que llegó ocasión o, por mejor 
decir ocasiones, de estar la parroquia parada con el cadáver en el féretro sin 
haber persona que lo llebase. Viendo una ocasión de estas, movidos de pie
dad, cuatro que por casualidad pasaron por aquella calle, llebaron el cadá
ver a la yglesia, y dejado, fueron combocados a otros y establecieron esta 
congregación». Ante esta situación tan comprometida por la que pasaban 
los hermanos y sus familias, los patronos de la congregación pidieron al 
obispo abulense les absolviera de llevar los cadáveres hasta la casa de los di
funtos, y expusieron que su obligación se limitara «hasta que le lleben a la 
yglesia donde se entierre». Junto a esta petición, informaron al Obispo que 
sobre el tema de trasladar a los enfermos pobres a los hospitales surgió el 
problema de que «en diciendo el médico a cualquiera que vaia a el hospi
tal, al instante llaman los hermanos con la silla, podiendo muchos hir por su 
pie, como se les ha visto en plazas y calles». Todas estas dificultades lleva
ron a los patronos a afirmar que «experimentamos mucha frialdad, porque 
como llebo dicho, todos somos trabajadores, y como se ocupan lo más del 
día no pueden ganar su sustento», y así «muchos de los que son se quieren 
despedir»742.

Ante estos poderosos inconvenientes, el obispo de Ávila, don Manuel 
Gómez Salazar, concedió a la congregación cuarenta días de indulgencia, les 
relevó de trasladar a casa a los difuntos y de transportar a los hospitales a 
aquellos enfermos que no estaban impedidos743. Ya en el año 1783 se les 
concedieron cuarenta días de indulgencia por cada acto de piedad que rea
lizaran y, para aumentar el fervor de los fieles en los ejercicios de caridad con 
el prójimo. Posteriormente, en el año 1785, se les volvieron a conceder otros



AÑO

Aprobación y confirmación 1669

187

Títulos de erección y documentos de cofradías, patronatos y hermandades 
registrados en el año de 1842

COFRADÍA

______Minerva______

Enterradores

Veracruz

Cristo de la Luz 

Nra. Sra. De las Angustias

Santa Teresa

DOCUMENTO

Un documento

Título de erección 

Ordenanzas 

Ordenanzas

1822

1551-1574 y 1774

1690

cuarenta días de indulgencias. Por fin, volvieron a conseguir indulgencias 
del obispo don Ramón de Adurriaga; fue en el año 1826.

Esta crisis también se desarrolló a nivel institucional y generalizada a 
nivel estatal. En el año 1 770 el conde de Aranda en una circular pedía no
ticia exacta de las cofradías de Castilla y Aragón. Esta decisión se tornó 
ante la existencia de un problema doble: uno de carácter religioso y moral, 
los excesos e inmoralidades que se cometían en las fiestas y procesiones; 
y otro de carácter económico, los excesivos gastos que originaban las ma- 
yordomías. Sobre el asunto económico apunta Carmelo Luis López que 
muchos vecinos de la villa de Piedrahíta «llegaron a arruinarse con el des
empeño de los cargos de la cofradía, al tener que pagar de sus haciendas 
muchos de los gastos y perder gran cantidad de días de trabajo por asistir 
a entierros y honras»744.

Posteriormente, será Carlos III el que decida legislar el asunto de las co
fradías, y, así, entre los años 1773 y 1783 se determina convertir las cofra
días gremiales en montepíos745, disolver aquellas cofradías que no tenían 
aprobación eclesiástica746 y que sólo permanecieran las sacramentales747.

Por supuesto, a pesar de la crisis por la que atraviesan no quiere decir 
que pierdan todo su «poder» o que pierdan los bienes que poseían, como 
puede verse en el anexo que refleja los bienes de las cofradías abulenses 
según el estudio realizado en el Catastro de Ensenada de 1742.

Por fin, en el siglo XIX, concretamente en el año I 842, se ordenó se pre
sentaran «los títulos de erección» de las cofradías, patronatos o hermanda
des que existían en la ciudad de Ávila, y «los documentos que tengan de su 
aprobación, y caso de no tener ni uno, ni otro lo manifieste»748.

744 LUIS LÓPEZ, C. La comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el tránsito de la edad 
Media a la Moderna. Ávila, 1987.

745 N.R. art. 1, ley 6, título 2, lib. 12 y N.R. not. 3, tít. 12, libro 12.
746 N.R not. 5, cap. 18, tít. 2, lib. 1.
747 N.R. arts. 2,4 y 5, ley 6, not. 5, tít. 1, lib. 1.
748 A.H.P.Av. Caja 13. Legajo 1, esp. 10. Veintiuno de enero de 1842.



COFRADÍA AÑODOCUMENTO

1768

Nra. Sra. del Socorro Cédula

Resucitado

1826

Ordenanzas

San Martín

Nra. Sra. de las Vacas

Nra. Sra. del Rosario Ordenanzas 1663 y 1704

Ordenanzas 1730

Libro pergamino 1760

Rosarito
Ordenanzas 1696

1758San Lorenzo

Servitas

188

Nra. Sra. de las Angustias

______ Via Crucis______

Santo Sepulcro 

Oración del Huerto

Nra. Sra. del Buensuceso 

Nra. Sra. de los Dolores

Nra. Sra. De la Cabeza

______San Isidro______
Ánimas

Piedad y Caridad 

Nra. Sra. de Sonsoles

San Crispín

San Antonio

San Miguel

San Blas

San José 

Pobres

Libro indulgencias y concordia 

Título de erección y ordenanzas 

Testimonio documental

Libro pergamino 

Licencia de aprobación

Ordenanzas

Ordenanzas

Por último, es interesante tratar el asunto del número de cofradías que 
pedían los testadores en sus testamentos. Los testadores abulenses, durante 
el siglo XVII, dejaron una media aproximada de cuatro cofradías por testa
dor y séquito hasta el año 1660, pero a partir de entonces se produjo un des
censo en la petición de cofradías, reduciéndose a poco más de dos por 
cortejo, en concreto 2,40 por testador y séquito. Como se puede apreciar 
son datos que corroboran, una vez más, la ya mencionada crisis por la que

750 Ib. Prot. 1.033, íols. 335-338.
757 Ib. Prot. 1.102, fols. 291-292V.
7SS Ib. Prot. 1.128, fols. 48-55, año 1690.
759 Ib. Prot. 1.064, fols. 811-814V.



189

74’ A.H.P.Av. Prot. 677, fols. 469-473v. De igual forma lo dejaron mandado el mercarder 
Tomé de Abrulo, en Prot. 920, fols. 453-456v; y Diego Gutiérrez, en Prot, 780, fols 128-129.

750 A.H.P.Av. Prot. 757, fols. 790-791 v.
751 Ib. Prot. 787, fols. 169-171.
752 Ib. Prot. 1.142, fols. 217-218v.

Ib. Prot. 800, fols. 295-298v.
754 Ib. Prot. 1.198, fols. 577-578.
755 Ib. Prot. 1.214, fols. 1.504-1,507v.

pasaron estas organizaciones. Por supuesto, hay testadores que destacan por 
el alto número de cofradías que dejan mandadas en sus testamentos, corno 
don Luis Dávila y Ulloa, Capitán General de artillería en Sicilia, que ordenó 
en su testamento le acompañaran «todas las cofradías de la ciudad»749. Estas 
mandas, en las que se dejan tan importante número de cofradías para los 
cortejos, podrían hacernos creer que los testadores son de una privilegiada 
posición social, como son los mencionados, pero al estudiar más casos 
concretos, aparece que varios de ellos, como es el caso del cabritero Ga
briel Suárez, que dejó «once hermandades»750; y Diego Meneses, que dejó 
ordenado le acompañaran ocho cofradías, cuando quedó a «dever muchas 
deudas» y tuvo que vender todos sus bienes para poder «rremediar la veja
ción que se me podía hacer destar presso»731, no eran, ni mucho menos, de 
elevada posición, y ni siquiera tenían una posición estable, con lo que se 
demuestra, una vez más, que estamos ante una cláusula testamentaria que 
sirve para alimentar la vanidad del testador y su familia, como forma de os
tentación y en numerosas ocasiones de falsa ostentación.

Otros testadores son más modestos, aunque sobrepasan la media men
cionada con facilidad. Ese es el caso del clérigo Juan Robles, que ordenó en 
su testamento le acompañaran cofradías, y «sean seis, no más»752; o de Ca
talina Jiménez, que pidió igual número de cofradías753. Por supuesto, también 
se dieron casos de sencillez y modestia cristiana, testadores que abandona
ron la falsa vanagloria mundana, testadores que desarrollaron en esta cláu
sula testamentaria el espíritu de modestia y de anonimato cristiano. Ejemplos 
de esta moderación fueron Martín González Dávila, que ordenó que su cor
tejo fuera «con toda moderación possible de cofradías»754, y Juan Tello 
Dávila y Guzmán, que decidió fuera el cortejo «sin ponpa de aconpa- 
ñamientos»755.

Junto a las cofradías, destacan en el acompañamiento de los difuntos los 
monasterios de religiosos y religiosas. Por supuesto, el porcentaje de testado
res que ordenan acompañen su cuerpo cualquiera de los existentes en la ciu
dad no es comparable con los que piden cofradías, llegando al 15,90 por 
ciento en el total del siglo XVII, alcanzándose los máximos en el último ter
cio del siglo, justo cuando se producen los mínimos en la petición de cofra
días. Así, en los dos primeros tercios del siglo el porcentaje de testadores que



190

Cuadro 17-Número y porcentaje de testadores que piden 
la presencia de monasterios

NÚMERO
1

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690

TOTAL

8

7
3
6
8

13
13
4

63

PORCENTAJE

1,69

23,52 
18,42 
9,67
17,64
13,11
30,23 
24,07 
19,04
15,74

En la ciudad abulense había en el siglo XVII numerosos monasterios, 
siendo su número en el año 1 647 de dieciséis, nueve de religiosos y siete de 
religiosas, con un total de seiscientos cuarenta y seis individuos. Pero no 
todos estos monasterios fueron escogidos en igual número por los testadores 
abulenses. Fueron tan sólo algunos los elegidos para el séquito, aquellos que 
tenían una significación especial para el ciudadano abulense.

El convento que se elige en mayor porcentaje es el de San Francisco, es
cogido por el 63,49 por ciento de los testadores, seguido por Carmelitas Des
calzos con el 36,50 por ciento, y Carmen Calzado y Santo Tomás con el 
23,80 por ciento. Otros conventos son elegidos por un porcentaje tan mí
nimo que no se puede considerar significativo.

Son destacadles algunos testadores por realizar peticiones fuera de lo 
común, de lo estudiado, estando entre ellos Lorenzo González Casasola, que 
en el año 1610, dejó mandado acompañaran su cuerpo «tres religiones» pero 
sin concretar cuáles756; el barbero Benito González que, ese mismo año, or
denó acompañaran su cuerpo doce frailes de la orden de Santo Domingo757; 
y María Sánchez Sevilla que dejó una manda parecida al ordenar que fueran 
cuatro religiosos de la orden de San Francisco758. Por último, destacar la manda

piden la presencia de monasterios es del 11,87 por ciento, mientras que en 
el último tercio del siglo el porcentaje asciende hasta el 25,42 por ciento.

756 Ib. Prot. 1.033, fols. 335-338.
757 Ib. Prot. 1.102, fols. 291-292v.
758 Ib. Prot. 1.128, fols. 48-55, año 1690.



191

759 Ib. Prot. 1.064, fols. 811-814v.
7W> SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 51.
761 A.D.A. Libro núm. 87 de la parroquia de San Juan, fols. 3-3v.
762 Ibídem.
763 A.D.A. Estante 6. Tomo 13, p. 173.
7M Ib., p. 175.
765 Ib., p. 176. Al campanero se le pagaban cinco reales.

del Procurador Mayor General y Alférez Mayor de Ávila, don Juan Antonio de 
Aguirre, que dejó ordenado no fueran religiosos en su séquito, pero se les diera 
«lo acostumbrado como si fueran acompañando mi cuerpo»759.

Otra de las asociaciones pedidas como acompañamiento del difunto fue 
el Cabildo de San Benito. Esta institución estaba formada por los curas y be
neficiados de las iglesias parroquiales de la ciudad y sus arrabales, teniendo 
su origen en el siglo XII.

En estatutos de finales del siglo XIII se trata y regula el tema del acom
pañamiento de los difuntos. De esta forma, se dice que al enterramiento de 
algún compañero que falleciera, no podía faltar ningún clérigo, y «el que 
non viniere peche medio maravedí»760. Además, se reguló que si el falleci
miento se producía en casa de algún hermano, madre o padre, el Cabildo 
fuera a su entierro.

Posteriormente, en el siglo XVI, se redactaron unos nuevos estatutos. En su 
ordenanza tercera se dice que cada vez que el Cabildo fuera llamado al acom
pañamiento y entierro de algún difunto, aquel estuviera obligado a ir, recibiendo 
doce ducados si el difunto era caballero o señor de mayorazgo y ocho ducados 
si era otra persona761. Junto a esto, se reguló que el Cabildo fuera al acompaña
miento y entierro del padre o la madre de los beneficiados, recibiendo la can
tidad de doscientos maravedís «para la mesa del dicho Cabildo»762.

Aparte del Cabildo de San Benito, los testadores podían reflejar sus de
seos de que participara en el séquito fúnebre el Cabildo Mayor. El Cabildo 
Mayor estaba formado por los capellanes de la catedral de Ávila. En ordenan
zas del año 1496 se lee: «Cuando las gentes pidan a los Señores, que vaian 
procesionalmente a los encomendar y enterrar, y a decir vigilia. Por cada vez 
que salieren de la dicha su Yglesia Maior les ayan de dar y den en recompe- 
sación de su trabajo ocho mili maravedís. Y si por bentura más veces quisie
ren que salgan, ahora a Hebar el cuerpo antenoche a la Yglesia... les hayan 
de dar según dicho es otros ocho mili maravedís»763. Además, se reguló que 
aquellos que se quisieran enterrar en la catedral abulense, y quisieran 
que fueran a por su cadáver a sus casas «procesionalmente», dieran cuatro 
mil maravedises y, así, el Cabildo Mayor se obligaba a «salir procesional
mente hasta las puertas de su Yglesia, sin salir fuera a recibir el tal cuerpo»764. 
También, se reguló que si alguien deseaba enterrarse fuera de la catedral, y 
quería que fueran «procesionalmente» al entierro de su cadáver, que tañeran 
las campanas765. Por último, se ordenó que al morir algún beneficiado, tanto



192

7tb Ib., p. 178.
767 A.C.A. Estante 6. Tomo 13/1, p. 3.
7W) Ib., p. 4.
769 SANTOLARIA SIERRA, F. «Los colegios doctrinos o de niños de la doctrina cristiana. 

Nuevos datos y fuentes documentales para su estudio», Hispania, LVI/I (1996), pp. 267-290.
770 Ib., p. 269.
771 BILINKOFF. J The Avila oí Saint Teresa. Religious reíorm in a sixteenth century City. 

Nueva York, 1989. La primera fundación se realizó enValladolid en el año 1542, relacionada 
con la ley Tavera de 1540 sobre el acogimiento de pobres. Dice Santolaria: «La obra consistía 
en recoger de la calle a todos los menores de quince años que estaban más o menos abando
nados, dándoles techo, vestido y comida en la casa del hospital de la cofradía de la Misericor
dia, donde se les enseñaba la doctrina cristiana y las primeras letras, para irlos colocando 
posteriormente con amos con el fin de que aprendieran oficios y tuvieran una autoridad cons
tante sobre ellos», en SANTOLARIA, F. «Los colegios doctrinos...», p. 278.

772 Ib., p. 80.

dignidades como canónigos, racioneros o medio racioneros «todos sean obli
gados de ir procesionalmente con su cruz y cirios y cappas y sacristanes por 
el tal cuerpo a su casa, y que lo traigan las otras personas que fueran de aque
lla misma calidad que es el tal difunto»760.

En el año 1 607 se aprobaron otros estatutos que, al igual que los anterio
res, regulaban el tema del acompañamiento de los difuntos. Así, se puede 
leer: «si huviere algún entierro de algún individuo avisarán a quatro Señores 
yndividuos o más, si la casa del difunto compañero estuviere distante para 
traer el cuerpo»767. Si alguien se mandaba enterrar en la Iglesia Mayor «es 
obligada la comunidad y cada uno de sus individuos a salir procesionalmente 
desde esta santa Yglesia..., y el cuerpo traherán quatro individuos»768.

Otra institución solicitada por los testadores abulenses fue el Colegio de Doc
trinos de Avila. Esta institución, los niños de la doctrina, que Félix Santolaria llama 
de asistencia y reeducación social769, tuvo como finalidad principal recoger a 
niños y niñas abandonados, desasistidos y pobres. Además de recogerles, se les 
proporcionaba una formación básica, consistente en lectura, escritura, contar y 
doctrina cristiana elemental. En palabras de Santolaria se trataba de: «internados 
semiabiertos cuyos patronos solían ser los propios concejos municipales»770. El 
Colegio de Doctrinos de Ávila se fundó en el año 1547, siendo patrocinado por 
el devoto Hernando Álvarez del Águila, figura muy unida a la persona de Gas
par Daza, el «mejor exponente de las ideas y métodos de Juan de Ávila»771. La 
propia Bilinkoff nos dice sobre el ambiente de solidaridad existente en la Casti
lla de entonces que: «muchos intelectuales y clérigos españoles trabajaron para 
adaptar los modelos erasmistas, para acomodarlos a las necesidades autóctonas 
y las tradiciones. El resultado fue una efusión de ideas sobre educación, caridad, 
oración, el propio papel del clero y la naturaleza de la comunidad cristiana»772, 
y añade que «este dinámico movimiento reformista afectaría profundamente la 
sociedad española, incluyendo la ciudad de Ávila».



193

773 Ib., p. 81.
774 Ib., p. 82.
775 Ib., p. 84.
776 JIMÉNEZ DUQUE, B. La escuela sacerdotal de Ávila del siglo XVI. Madrid, 1981.
777 BILINKOFF, J. The Avila oí. .., p. 86.
778 Ibídem.
779 Ib., p. 87.

Una de las figuras más interesantes de este movimiento fue Juan de 
Ávila. Sobre Juan de Ávila dice Bilinkoff: «sus ¡deas sociales, por lo que se 
refiere al socorro de la pobreza y el rechazo del honor mundano y sus con
tribuciones en el campo de la educación es esencial para comprender los 
movimientos religiosos en Ávila». Juan de Ávila trabajó en Andalucía, donde 
organizó la ayuda «para los numerosos pobres y educando a niños y adul
tos analfabetos en los fundamentos de la doctrina cristiana»773. Juan de Ávila 
«criticó el sistema de capellanías, que subordinaba la organización eclesiás
tica y la práctica religiosa a las necesidades de una élite privilegiada y a un 
arraigado sistema de patronazgo y clientelismo»771. Así mismo, «la mayor 
contribución de Juan de Ávila a la reforma en el siglo XVI español, inclu
yendo Ávila, fue en el campo de la educación religiosa, especialmente para 
los pobres»775.

Sin duda, el trabajo de Juan de Ávila «sirvió de modelo a un grupo de clé
rigos y laicos devotos que vivían en Ávila a finales de la década de los cuarenta 
y en los cincuenta». Este colectivo se agrupó en torno a la figura de Gaspar 
Daza776. Uno de los discípulos de Daza, Julián de Ávila, pasó «varios años en 
Sevilla y Granada, donde casi con certeza entró en contacto con el trabajo de 
Juan de Ávila». Una vez que volvió a la ciudad de Ávila se unió al grupo 
de Daza, y con este salió a la predicación por tierras abulenses: «escuchaba 
confesiones mientras Daza predicaba, un método especialmente recomen
dado por el maestro Ávila»777. La casa de doctrinos de Ávila fue fundada en el 
año 1547 por Hernando Álvarez del Águila, «relacionado por parentesco con 
algunos de los «nuevos hombres» del círculo de Daza». Según Bilinkoff se pa
reció «en nombre y espíritu a las escuelas establecidas por el Maestro Ávila en 
Andalucía». La fundación de esta casa de doctrinos tenía la función de reco
ger a niños necesitados de toda la diócesis abulense, en «atención de los pro
blemas de los inmigrantes del campo y un esfuerzo por coordinar las medidas 
de beneficencia dentro de las estructuras diocesanas»778. La fundación tenía 
como máxima esperanza que «produjera candidatos para el sacerdocio, jóve
nes sin fondos o condición pero imbuidos de un sentimiento, intención y prin
cipios cristianos, que estuvieran al servicio de la comunidad»779. De esta 
manera, los doctrinos abulenses ya contaban con gran predicamento y fama a 
los pocos años de inaugurarse la casa de Ávila, en los años finales de la cen
turia «fueron ganando popularidad en Ávila y los abulenses frecuentemente



194

dejaron donaciones a los niños pobres en sus testamentos»780. Bilinkoff dice 
que los vecinos abulenses veían «cómo los niños iban, cantando su doctrina, 
en los funerales y procesiones religiosas, un testimonio para una nueva defini
ción de la reforma basada sobre la educación y formación moral para la que 
Juan de Avila fue el más elocuente portavoz»781.

Son muy abundantes las noticias que ofrece la documentación abá
lense sobre los niños de la doctrina, pero destaca la que se ofrece en las 
relaciones ad /¡mina de sendos obispos abulenses. La primera de ellas 
corresponde al obispo don Jerónimo Manrique de Lara, redactada en 
el año 1594, en la que se dice: «Hay en dicha ciudad un colegio llamado 
de la doctrina, erigido para alimentar y sustentar niños huérfanos..., en él 
se ejercen muchas obras de piedad y de caridad por parte de los fieles»782. 
La segunda está entresacada de la relación enviada a Roma en 1 601 por el 
obispo don Lorenzo Otaduy Avendaño, en la que se informa que «hay en 
la ciudad una casa de niños huérfanos, llamados de la doctrina cristiana, 
y en ella los dichos niños pobres son instruidos en la doctrina cristiana y 
aprenden a leer y escribir, esta casa tiene sus rentas anuales legadas porfíe
les piadosos para sustento de tales huérfanos y para salario del administra
dor, maestro y oficiales»783.

Como se puede apreciar, el cortejo fue, en numerosas ocasiones, una 
forma de ostentación social y económica, y en algunos casos de falsa osten
tación. Esta falta de humildad que demostraron algunos testadores no pasó 
desapercibida para pensadores y literatos de la época y las críticas hacia 
estos individuos se hicieron duras y aceradas. Alejo Venegas dice que los fa
miliares debían ordenar el cortejo del difunto «según la qualidad de la per
sona»784. Según Venegas si este cortejo «no nace de contención y sobre porfía 
de los émulos competidores, no solamente recibirá plazer del defuncto, más 
aún con la moderación del enterramiento se quitará la occasión del murmu
rar de las gentes, las quales sobre pequeño cimiento suelen armar una torre 
de mejorías»785. También es interesante destacar lo que dice Vélez de Gue
vara en su obra El diablo cojuelo, pues al paso de un entierro y después de 
preguntar don Cleofás: «¿Qué entierro es este tan suntuoso?», responde el 
protagonista con satírica y punzante crítica que era el de un astrólogo que 
«ayunó toda su vida, para que se lo coman todos estos en su muerte y, siendo 
su retiro tan grande cuando vivo, ordenó que le paseasen por la calle Mayor

780 Después de estudiar todos ios testamentos del año 1680 puedo confirmar que las do
naciones a la casa de doctrinos fueron muy numerosas; en concreto el 52,72 por ciento del 
total de testadores realizan algún tipo de donación a los niños doctrinos de Ávila.

781 BILINKOFF, J. The Avila oí..., p. 87.
782 SOBRINO CHOMÓN, T. Episcopado abálense..., p. 57.
782 Ib., p. 90.

VENEGAS, A. Agonía del..., p. 284.
785 Ibídem.



195

después de muerto, en el testamento»786. Pero es todavía más dura la crítica 
de Francisco Santos en Día y noche de Madrid. Este autor relata el cortejo de 
un difunto diciendo: «Junto a la Cruz, iban ocho religiosos, los hermanos 
de San Juan de Dios, que llevaban el cuerpo; los niños de la doctrina y des
amparados, todo el cabildo, veinticuatro pobres con sus hachas de cuatro 
pábilos, muchas cofradías y sus mayordomos con cetros», y sigue diciendo: 
«En cuanta hacienda dejaba no había para pagar deudas ni entierro», vién
dose esa falsa ostentación ya mencionada. Una vez que relata la falsa 
vanagloria, moraliza al decir: «Hombre, que no eres más que vil gusano, a 
quien después de muerto aborrecen los mismos que cuando vivía le amaron, 
pues ya no hace más que causar horror y espanto, ¿para qué quieres honra 
fantástica?, ¿de qué te sirve después de muerto? Procura honra en el alma, 
que es sólo la que entre los muertos vive». Además, apunta que en vez de 
tanto boato y pompa exterior es mejor que el difunto se acuerde de la fami
lia y benefactores, de viudas y doncellas desamparadas, dedicándose a 
socorrerles en las tristes y malas situaciones de la vida, pues después de 
muerto no existe enmienda para el yerro y el alma si se lleva hambrienta 
de caridad no se ha de poder socorrer787.

Qué aleccionadoras las palabras de Alfonso de Ligorio: «¿De qué sirven 
los últimos honores y qué utilidad reportan al fúnebre acompañamiento y 
las pomposas exequias que nada mitigan las penas del alma, si se lanza del 
mundo manchada por el pecado?»788.

78tVÉLEZ DE GUEVARA, L. El diablo cojuelo. Barcelona, 1983.
787 SANTOS, F. Obras..., pp. 91-93.
788 LIGORIO, A. de. Preparación para la..., pp. 41-42.
789 Gen., 50,5.
790 Di., 21, 22-23.

Una de las grandes preocupaciones del ser humano, sea de la época 
que sea, ha sido el dar descanso, y un descanso lo más digno posible, al con
génere fallecido. Los ejemplos que hay a lo largo de la historia son claros, nu
merosos y todos los conocemos, por lo que no es necesario pasearme por la 
misma y hacer un exhaustivo estudio, al menos en esta investigación.

En la antigüedad carecer de sepultura era incluso una ignominia y 
claro ejemplo es el texto bíblico en el que José dice que su padre Jacob le 
hizo jurar («Mi padre me hizo jurar») que había de darle sepultura: «Yo voy 
a morir; en el sepulcro que he cavado para mí en el país de Canán, allí me 
sepultarás»789. También se recoge en el Código Deuteronómico cuando se 
dice que si un reo de pena capital muere colgado, su cadáver «no podrá 
quedar allí, sino que lo enterrarás el mismo día»790. Y el propio David al

8.4. LUGAR DE SEPULTURA



196

791 I Sam., 1 7,46.
792 I Sam., 31,8-13. También es interesante consultar II Sam., 4,9-12; Dt., 34,6; Jos., 24,30; 

Jue., 8,32; Jue., 10,2; Jue., 10,5; Jue., 12,10; Jue., 12,12; Jue., 12,15; Jue., 16,31 y I Sam., 25,1.
793 I Re., 14,11-13.
794 Mt„ 27,26. También M„ 15,46; Le., 23,53; Jn„ 19,41-42; He., 13,29; I Cor., 15,4.
795 ARIÉS, P. El hombre..., p. 49.
79,> Partida I. Título XIII.

enfrentarse al filisteo Goliat le advierte que le matará y no le dará sepul
tura para que la ignominia caiga sobre él: «Te mataré, te cortaré la cabeza 
y hoy mismo daré tu cadáver y los cadáveres de los ejércitos filisteos a las 
aves del cielo y a las bestias de la tierra»791. Otro ejemplo es la muerte de 
Saúl y sus hijos, a los que los filisteos mataron, cortaron la cabeza, despo
jaron de sus armas, llevándolas al templo de Astarté, y colgaron los cadá
veres en las murallas de Betsaú. Cuando los israelitas conocieron esta 
afrenta, rescataron los cadáveres de las murallas, los quemaron y «cogie
ron sus huesos y los sepultaron»792. Pero el ejemplo más claro se produ
ce en la muerte del hijo de Jeroboam, Ajías, cuando se dice que: «al que 
de la casa de Jeroboam muera en la ciudad, lo comerán los perros; al 
que muera en el campo lo comerán las aves del cielo»; pero que cuando 
muera el niño «todo Israel le llorará, y le enterrarán; será este, en efecto, 
el único que de Jeroboam vaya a parar a una sepultura, porque en él solo, 
de la casa de Jeroboam, se ha encontrado algo grato deYavé»793.

El cristianismo se preocupó desde un principio por el descanso de las 
almas y los cuerpos de sus seguidores. El propio Jesús fue sepultado, según 
la costumbre judía, por José de Arimatea «en su propio sepulcro nuevo, que 
había hecho cavar en la roca»794.

P. Aries dice que los antiguos «honraban las sepulturas» y las mantenían 
alejadas, llevando los cementerios fuera de las ciudades. Los cristianos si
guieron esta costumbre, pero pronto esta separación fue olvidándose debido 
a dos razones: la fe en la resurrección de los cuerpos y el culto a los márti
res y sus tumbas; después, tras un brillante e interesante estudio en el que re
pasa la evolución que siguió la creciente costumbre de enterrar en las 
iglesias, afirma que desde la antigüedad cristiana hasta el siglo XVIII la prác
tica constante fue «la de enterrar en las iglesias»795.

Las Partidas de Alfonso X son claras a este respecto y se apoyan en los 
Padres de la Iglesia para argumentarlo: «Fue ordenado por los Padres Santos, 
que oviessen sepulturas los cuerpos cerca de sus eglesias, e non en los loga
res yermos e apartados del los»796. Las razones que se daban eran cuatro, a 
saber: «Assí como la creencia de los christianos es más allegada a Dios que 
las de otras gentes, que assí las sepulturas dellos fuessen más acercadas a las 
eglesias... Porque aquellos que vienen a las eglesias, quando veen las íuessas 
de sus parientes o de sus amigos, acuérdanse de rogar a Dios por ellos... 
porque los encomiendan aquellos santos, a cuya honrra e cuyo nome son



197

T

Cuadro 18.-Número y porcentaje de testadores que piden sepultura

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
1680
1690

TOTAL

PORCENTAJE

95,83

100

94,73

100

100

95,12

98,55

100

100

100

98,31

NÚMERO

69

27

36

45

37

39

68

46

64

36

467

7'17 ftirtida I. Título XIII. Ley II. Las Partidas definen el cementerio como: «lugar donde so
tierran los muertos e se tornan los cuerpos dellos en ceniza», en Partida I. Título XIII. Ley lll.

7,8 VENECAS, A. Agonía..., p. 289v.

fundadas las eglesias, que rueguen a Dios sennaladamente por aquellos, que 
están sepultados en sus cementerios, como a los otros que están defuera. E 
por esta razón son llamados los cementerios amparamiento de los muertos. 
Pero antiguamente los emperadores e los reyes de los christianos fizieron 
establecimientos e leyes, e mandaron que fuessen fechas eglesias e los 
cementerios fuera de las cibdades e de las villas, e que soterrasen los muer
tos, porque el fedor dellos non corrompiesse el ayre, nin matasse los 
bivos»797. En el siglo XVI el tratadista Alejo Venegas dice que fue el pontífice 
Calixto I quien abogó y permitió los enterramientos en el interior de las ciu
dades y pueblos, junto a las iglesias. Pero, «porque fuessen las honras bien 
cumplidas, con la dignidad del lugar subieron los cuerpos a los cuerpos de 
las yglesias. Y de ay por subir en la honra con enterramientos particulares, 
entraron los muertos en las capillas. Y de allí por la ambición de los vivos, 
subieron al choro»798.

Por lo que respecta a los testadores abulenses, la inmensa mayoría de ellos 
elige sepultura, en concreto el 98,31 por ciento del total, destacando que no 
desciende del 94 por ciento en ninguno de los años investigados, así aparece 
recogido en el cuadro número dieciocho. Este porcentaje es mayor que el 90 
por ciento que asigna García Cárcel para los testadores barceloneses.



198

La libertad de elección de sepultura era total en el siglo XVII, aunque en 
épocas anteriores se intentó controlar y dirigir esta elección. El primer Con
cilio de Braga, en el año 561, prohíbe la inhumación de los cadáveres en el 
interior de las iglesias: «Ut corpora defunctorum nullo modo intra basílica 
sanctorum sepeliantur». Siglos más tarde, en el Sínodo de León del año 
1267, se mantiene esta norma al decir que: «ningún clérigo sea osado de so
terrar en la eglesia dientro algún orne finado»799. Poco después, en el año 
1288, el mismo sínodo leonés dice: «Ninguno non sea soterrado en los cuer
pos de las eglesias... si non aquellas personas que el derecho manda», ame
nazando a las personas que no cumplieran este mandato: «Que de otra 
manera facieren también el clérigo como los que fueron en la soterración, 
peche cada uno LX soldos, en las parroquias, et procuera que sean soterra
dos en las eglesias de los religiosos finque en pecado mortal»800.

Las personas que el derecho mandaba eran, según ¿as Partidas, reyes, 
obispos, priores, maestres y comendadores de órdenes religiosas y militares, 
ricoshombres, fieles que fundaren iglesia o monasterio y quisieren ser ente
rrados en ellos y clérigos y laicos de santa vida801. A pesar de todo, Las Par
tidas dejan ya una libertad grande en la elección de sepultura, aunque 
recomienden se sepulte cada uno «en el cementerio de aquella eglesia onde 
era parrochiano, e oya las horas quando era vivo, e rescibía los Sacramen
tos», pero siempre dejando libertad por si alguien «quisiese escoger sepul
tura en otro cementerio, así como en la Eglesia Cathedral, o en aquella 
eglesia do estava enterrado su linaje o en otro cementerio, qualquier, puédelo 
facer», aunque pagando, además de los derechos parroquiales, «la tercia, o 
la quarta parte, o la mitad, según la costumbre que fuere usada en aquel 
obispado»802. Las Partidas establecían las dimensiones de los cementerios 
parroquiales en treinta pasos en cada dirección y cuarenta si eran iglesias 
catedrales o conventuales: «las eglesias catedrales o conventuales ayan cada 
una dellas quarenta passadas a cada parte para cementerio e las parroquias 
treinta»803.

Pero será en el tránsito a la Edad Moderna cuando la libertad de elección 
de sepultura vaya aumentando paulatinamente. En las constituciones sinoda
les abulenses de 1384 se establece que «non se sotierre alguno en la eglesia 
syn nuestra licencia»80,1, pero se advierte que «si alguno oviere dentro en 
la eglesia sepoltura patrimonial de padre o de avuelo et se quisiere en ella

705 La pena de incumplir este mandato era de sesenta sueldos; TEJADA Y RAMIRO, J. 
Colección II, p. 616.

800 Ib. Colección III, p. 408. Concilio de León de 1288, «De sepulturis».
801 Partida I. Título XIII. Ley XI.
802 Partida 1. Título XIII. Ley V.
807 Partida I. Título XIII. Ley IV.

SOBRINO CHOMÓN,T. Documentos..., p. 35.



199

enterrar, que de para sostener la fábrica de la eglesia sobredicha qinquenta 
maravedís»805. También se regula como debían ser las sepulturas: «Sean en 
tierra llana et eguales del pavimento o suelo»806.

En los estatutos del Cabildo de San Benito de 1551 se establece que nin
gún cura o beneficiado «sea osado de enterrar feligrés ageno, salvo si el tal 
feligrés dexare mandado que se entierre en parrochia agena»807, destacán
dose ya la libertad de elección de sepultura que reseña Bartolomé Fernández 
Valencia para la iglesia de San Vicente: «Año de 1529 se ganó permisso para 
los fieles philigreses desta yglesia se enterrasen en ella, porque antes en ve
neración de los cuerpos santos se enterraban todos fuera, en el portal y ci
menterio a do yacen muchos nobles desta ziudad»808. En caso de que alguien 
muriese en casa ajena, y aquella perteneciera a una parroquia diferente a la 
del difunto, este debía ser enterrado en su parroquia siempre que no dijera 
cosa contraria en su testamento. Si el difunto había ordenado enterrarse en 
un monasterio o una ermita, debían hacerlo los clérigos de su parroquia, co
brando dos reales de la procesión del entierro y un cuarto de todo lo que se 
ofreciere al entierro, honras, novena y cabo de año. Por último, estaba el 
caso de los forasteros, sobre los que los estatutos dicen: «Los que stubieren 
o residieren en casas de esta cibdad y no tovieren feligresía por ser foraste
ros, en tal caso, el cura de la casa adonde el tal estranjero biniere o residiere, 
sea obligado a todo lo susodicho»809, a pesar de lo cual no faltaron proble
mas, ni pleitos, como sucedió en el año 1 680 al otorgar poderes los curas y 
beneficiados de las parroquias de Ávila a procuradores de causas de la ciu
dad, a procuradores del número de la ciudad de Salamanca, a procuradores 
de la Real Cancillería de Valladolid y a procuradores del Tribunal y Audien
cia Real, para tratar el pleito con la parroquia de San Juan, sobre que este pa
rroquia pretendía «tener derecho y tocarles lexítimamente enterrar en dicha 
yglesia de San Juan a todos los forasteros que mueren en esta ciudad, así con 
testamento como sin él, articulando ser pheligreses suyos, aunque no mue
ran debajo de su campana y territorio», perjudicando los derechos de las 
demás parroquias de la ciudad8'0.

805 Ibídem.
808 Ibídem. En el año 1509 se ordena: «no se fagan ni cosientan fazer sepultura menos de 

bara e media en fondo». En LUIS LÓPEZ, C. Colección documental del Archivo Municipal de 
Piedrahíta. Ávila, 1987.

807 A.D.A. Estatutos del Cabildo de San Benito de 1551, Est. 5°, fol. 4v.
808 FERNÁNDEZ VALENCIA, B. Memorias, privilegios..., p. 1-1v.
809 Ibídem.
“"'A.H.P.Av. Prot. 1.064, fols. 1.290-1.291 v. Los sacerdotes reunidos en la sacristía de la 

iglesia de San Pedro fueron: Juan de Mayor, arcipreste de Ávila y cura de San Pedro; Manuel 
Jiménez Andrino, cura de San Vicente; Miguel de Ruete, cura de Santiago; Pedro López Díaz, 
cura de Santo Tomé; Pedro Jiménez, cura de San Andrés; Juan Sánchez Sevilla, cura de Santo 
Domingo; y José de Porres y Magrobejo, cura de San Nicolás.



200

Cuadro 19.-Lugar de sepultura elegido por los testadores

IGLESIAS 
MONASTERIOS

CATEDRAL ~
ERMITA

79,87 
11,34 
3,71
1,92

El siguiente documento en el que merece la pena detenerse son las 
Constituciones Sinodales del año 1 61 7. En estas ordenanzas se declara que 
si alguien muriese «sin declarar dónde quiere ser enterrado y no tubiere en
tierro propio ni mandare decir misa; se entienda que se ha de enterrar y de
cirse las misas donde era parroquiano y recibía los sacramentos»8". En estas 
constituciones se trata el tema del depósito de cadáveres en las sepulturas, 
y, así, ordenan que: «depositándose algún difunto en alguna iglesia de nues
tro obispado, los herederos, testamentarios o personas a cuyo cargo estu
viere el trasladar los huesos a la sepultura donde han de estar, estén obligados 
a pasarlos a dicha sepultura propia dentro de quatro años que corran desde 
el día que se hiciera el depósito»812, aunque esa traslación no se podía rea
lizar sin licencia del Ordinario. Si pasaba el tiempo establecido para trasla
dar el cadáver, las personas encargadas del traslado estaban obligadas a dotar 
la sepultura en la que se hizo el depósito, aunque sólo se les otorgaba el 
plazo de un mes. En caso de no cumplir con la dotación, la sepultura que
daba libre para que otros se pudieran enterrar en ella.

Otro punto interesante que tratan estas constituciones es el sepelio de los 
pobres. Así, los sacerdotes a cuyo cargo estaba enterrar a los difuntos en su pa
rroquia, cuando moría en ella algún pobre, tenían la obligación de sepultarle 
sin poner excusa alguna al no pagársele los derechos de enterramiento, estando 
prohibido pedir limosna para su entierro. En caso de no acudir al entierro los 
clérigos debían pagar dos ducados de multa, la mitad para cera del Santísimo 
Sacramento y la otra mitad para misas por el alma del difunto813.

Por tanto, a través de la documentación estudiada se advierte la sucesiva 
libertad en la elección de sepultura que el moribundo fue gozando. Así, la 
elección de los testadores abulenses fue clara y mayoritaria, pues casi el 80 
por ciento (79,81 por ciento) de los que concretan lugar de sepultura eligen 
las iglesias parroquiales de la ciudad. El resto de testadores optan por monas
terios de la ciudad (11,34 por ciento), la Iglesia Catedral (3,71 por ciento), er
mitas (1,92 por ciento), iglesias o capillas de hospitales (0,85 por ciento), 
cementerios (0,85 por ciento), donde pareciera a otras personas (0,64 por 
ciento), y otros (0,82 por ciento); así aparece recogido en el cuadro número 
diecinueve.

8.1 A.D.A. Sínodo de 1617. Libro lll, título 9° «De sepulturis» Constitución 7°, p. 149.
8.2 Ib. Constitución 4°, pp. 147-148.
81 ’ Ib. Constitución 2°, p. 146.



201

Cuadro 19.-Lugar de sepultura elegido por los testadores (cont.)

IGLESIA DE HOSPITAL 
CEMENTERIO 

DONDE PAREZCA
OTROS

0,85
0,85
0,64
0,82

La iglesia fue el lugar ideal elegido para sepultarse por la mayoría de los 
testadores abulenses. En el interior de las iglesias existieron lugares o zonas 
que tuvieron una clara predilección por parte de los testadores, ya fuera por 
razones de devoción, de posición social, cohesión y unión familiar, o razo
nes de tipo económico. Son destacadles algunos testadores que, debido a la 
devoción que sentían hacia algún santo o alguna advocación mariana, deci
dieron enterrarse junto a los altares e imágenes dedicadas a dichas devocio
nes. Entre estos testadores está Isabel Vázquez, que ordenó sepultarse «hacia 
el altar de San Pablo», en la iglesia de San Pedro8’4; Pedro Rodríguez que se 
enterró junto al altar de Santa Catalina de la iglesia de San Pedro8'5; Ana de 
Cepeda y Avila que pidió ser enterrada a los pies del altar de San Cosme y 
San Damián, en el convento de Santa Catalina816; Pascual Sánchez, que eli
gió como lugar de sepulturación la peana del altar de San Blas en la iglesia 
de Santiago817; Juan de Nieva, junto a la imagen de Nuestra Señora de la So
terraba de la iglesia de San Vicente818; e Inés Vela de la Torre, que eligió 
enterrarse «al vajar de la peana del altar de Nuestra Señora del Vuensuceso» 
de la iglesia de San Andrés819.

Otro de los lugares privilegiados para sepultarse fueron los altares y capi
llas mayores de las iglesias. Fueron los casos de Catalina Rodríguez, que or
denó sepultarse «enfrente del altar mayor»820 y de Catalina Jiménez, Laurencio 
Martínez o Tomás de Arbulo, que eligieron como lugar de sepultura las capi
llas mayores de Santo Tomé, San Pedro y San Juan, respectivamente821.

Las capillas dedicadas a santos o a advocaciones marianas también fue
ron elegidas por los testadores abulenses, como por ejemplo Bartolomé Ca
rrasco, que ordenó se enterrara su cuerpo en la capilla del Santísimo Cristo 
de la iglesia de Santo Tomé822.

8IJ A.H.P.Av. Prot. 790, fols. 19-20v.
815 Ib. Prot. 983, fols. 290-291 v.
8"’ Ib. Prot. 869, fols. 721-722v.
8.7 Ib. Prot. 1.054, fols. 815-816.
8.8 Ib. Prot. 1.142, fols. 394-397v.
8I" Ib. Prot. 734, fols. 684-685v.
820 Ib. Prot. 1.142, fols. 197-200v.
821 Ib. Prot. 634, fols. 812-814, prot. 787, fols. l-6v; prot. 920, fols. 453-456v.
822 Ib. Prot. 634, fols. 635-641.



202

Un caso diferente y especial es la elección que realizaron numerosos 
testadores que trabajaban en el servicio doméstico de las casas nobles y ricas 
de la ciudad. En estos casos, la mayoría de los testadores eligen sepultarse 
donde le pareciera al señor para el que trabajaban, o en la sepultura propie
dad del señor823.

Por supuesto, no suponía lo mismo para la economía del abulense del 
siglo XVII comprar una sepultura en uno u otro lugar de la iglesia elegida 
para su futuro descanso eterno. Cada lugar o sitio de la iglesia tenía un pre
cio, siendo los más caros aquellos que ofrecían una mayor cercanía a los lu
gares más santos de la propia iglesia. Claro ejemplo de esto nos lo ofrece la 
parroquia de San Pedro, en la que no suponía el mismo coste comprar una 
sepultura en el cuerpo de la iglesia, treinta reales le costó a Juan Fernán
dez824, que comprarla en el coro del Altar Mayor, seis ducados les costó a 
Gregorio Dávila y Baltasar Martín825. De esta forma, una sepultura perpetua 
en el «cuerpo de la iglesia de rejas afuera» le supuso a un abulense cien rea
les826, mientras que a Antonio Pérez comprarla «de rejas a dentro, frente al 
altar del Santo Cristo» le supuso un desembolso de 250 reales827. Lo mismo 
ocurría con las sepulturas que se encontraban cercanas a altares o imágenes. 
Frente a la imagen de San José costaba cien reales, mientras que junto a la 
Verónica bajaba el precio a cuatro ducados828.

Lo que está claro es que cualquier abulense, ya fuera laico o religioso, 
podía comprar una sepultura, aunque siempre que el mayordomo obtuviera 
licencia del ordinario. La venta de sepulturas, así como el rompimiento de 
estas, suponía importantes ingresos en las economías parroquiales.

Esta importancia que para la economía parroquial tenía la venta de se
pulturas se corrobora en lo expuesto por los visitadores episcopales en la vi
sita que realizaron a la parroquia de San Pedro en el año 1654. Los 
visitadores ordenaron que todos aquellos que debían a la fábrica parroquial 
el dinero por la compra de sepulturas «paguen las cantidades dellas, según 
los conciertos en que se las dieron, con apercivimiento que se mandarán bo
rrar los letreros»829.

Un problema añadido surgió con las sepulturas dotadas. Muchos de los pro
pietarios de estas sepulturas, y en su caso los familiares, las tenían como dotadas,

823 Entre los primeros destaca Luis de Paz, criado de don Francisco Dávila y Ulloa, en Ib. 
Prot. 911, fols. 597-598. Entre los segundos es interesante el testamento de María Muñoz, en 
Ib. Prot. 1.071, fols. 89-92v.

824 A.D.A. Est. 140/1/1. Libro núm. 45 de la parroquia de San Pedro, foL 434.
825 Ib., fols. 299v y 355v.
826 Ib., libro núm. 46 de la parroquia de San Pedro, fol. 131 v.
827 Ibídem.
828 Ib., fol. 72.
82,1 Ib., libro núm. 45 de la parroquia de San Pedro, fol. 527.



203

810 Ib., fol. 500v.
831 A.D.A. Est. 137/4/3, libro núm. 28 de la parroquia de San Juan, fol. 43.
832 Ib., fols. 65-67.
833 Tomó esta decisión por la epidemia que se produjo en la villa de Pasajes en ese mismo 

año de 1781, que fue causada por el «hedor intolerable que se sentía en la iglesia parroquial 
de la multitud de cadáveres enterrados en ella». En ese mismo año, Jovellanos presentó sus re
flexiones sobre la legislación de España en cuanto al uso de las sepulturas, en JOVELLANOS, 
G. de. Reflexiones sobre la legislación de España en cuanto al uso de las sepulturas, que pre
sentó a la Academia de la Historia el año 1781, BAE, Tomo 46. Madrid, 1924, pp. 477-479.

pero en realidad no pagaron nada por ellas. Así lo recoge la visita episcopal que 
realizó el visitador a la parroquia de San Pedro en el año 1648. Según Tomás de 
Robles, nombre del mencionado visitador, en la iglesia había muchas sepultu
ras que en las laudes tenían puesto título de dotadas y no lo estaban más que de 
palabra, puesto que los propietarios no habían pagado cantidad alguna por dicha 
dotación. Ante este hecho, Tomás de Robles ordenó que: «se notifique a los que 
pretenden ser dueños de las dichas sepulturas paguen las dotaziones o parezcan 
a dar raqón de los títulos que tienen dentro de un mes, y lo mismo agan los 
demás que pretendieren tener sepoltturas y derecho a ellas, con apercivimiento 
que se vorrarán los títulos y se quedarán por de la yglessia»830.

Años más tarde, sucedió lo mismo en la parroquia de San Juan, ordenando 
el visitador al párroco y beneficiados que no «permitan se pongan róttulos en 
las sepulturas que no se dottaren y hagan se piquen y borren los de las que los 
Hubieren y no fueren dottadas, avisando primero a las parttes por si las quisie
ren dottar»83’. La fábrica de la iglesia hubo de gastarse «por allanar» estas lau
des 210 reales; por tres carros de cal para guarnecer las laudes, 165 reales; por 
otras catorce fanegas de cal 63 reales y por la mano de obra 83 reales832.

En el siglo XVIII el enterramiento en el interior de las iglesias comienza 
a ser criticado y el asunto del lugar de sepulturación comienza a revisarse. 
La nueva ideología nacida de la Enciclopedia, que llevaba aparejada un 
profundo y novedoso laicismo, así como un rico renacer científico y tecno
lógico, avivó y difundió por toda Europa la necesidad de revisar este aspecto 
de la vida cotidiana de las sociedades europeas.

Sin duda, las ideas de la Ilustración llegaron al solar hispano, aunque no 
llegaron a cuajar como en el resto de Europa debido a una tradición reli
giosa fuertemente arraigada en la sociedad hispana.

Por tanto, la decisión de trasladar las sepulturas fuera de las iglesias, y 
más tarde a las afueras de las ciudades, se debió más al avance científico, re
flejado en la importancia que adquiere la medicina y los aspectos de salu
bridad colectiva, que por ese laicismo que pudiera llegar de Europa.

De esta forma, el rey Carlos III encargó al Consejo Real, en fecha veinticua
tro de marzo de 1781, pensar cuál podía ser la manera más eficaz de evitar y pre
caver las epidemias que se producían en los pueblos y ciudades, por la razón 
expuesta de la sepulturación de los cadáveres en el interior de las iglesias833.



204

■

834 Novísima Recopilación... Libro I. Título II. Ley I. También se puede consultar la copia 
abulense en A.H.P.Av. Caja 9, núm. 120.

8,5 Por lo que respecta a este asunto, el autor abulense Antonio Veredas nos dice, refirién
dose a la ermita extramuros de Nuestra Señora de la Cabeza, que «prohibidos a principios del 
pasado siglo los enterramientos en las iglesias se construye el vecino cementerio, al cual queda 
incorporado el templo a título de capilla», en VEREDAS, A. Ávila..., pp. 125-126.

836 Novísima Recopilación... Libro VIL Título XI. LeyV.

Posteriormente, en el año 1787, el rey Carlos III publicó una real cédula 
en la que ordenó la construcción de cementerios y prohibió los enterramien
tos en el interior de las iglesias. Así, en el punto tercero de dicha cédula se 
ordena hacer los cementerios «fuera de las poblaciones siempre que no hu
biere dificultad invencible o grandes anchuras dentro de ellas», en lugares 
ventilados e «inmediatos a las parroquias, y distantes de las casas de los ve- 
cinos»81'1. Además, las ermitas que estuvieran fuera de los pueblos debían 
utilizarse como capillas de los propios cementerios835.

En esta cédula se ordenaba que los cementerios se construyeran bajo el 
plan o diseño que debían formar los sacerdotes junto a los corregidores de 
Las Partidas. Los gastos originados por la construcción de los cementerios se 
costeaban de los presupuestos de las fábricas de las iglesias, pero si los gas
tos eran superiores a esos presupuestos se decidió prorratear «diezmos, in
clusas mis reales tercias, excusado y fondo pío de pobres, ayundando 
también los caudales públicos, con mitad o tercera parte del gasto, según su 
estado».

Por último, destacar que esta cédula real solamente permitía sepultaren 
las iglesias a aquellas mismas personas que Las Partidas autorizaban.

Posteriormente, en el reinado de Carlos IV se volvió a prohibir la sepul- 
turación en las iglesias836.

Por lo que respecta a cuáles fueron las iglesias elegidas como lugar de 
sepulturación por los testadores abulenses, decir que las dos iglesias elegi
das en mayor número fueron las que estaban situadas en el centro urbano: 
la parroquia de San Pedro, enclavada en el Mercado Grande, frente a la 
puerta del Alcázar de la muralla; y la de San Juan situada en el Mercado 
Chico, frente al ayuntamiento de la ciudad. Entre ambas iglesias sepultaron 
a más del 42 por ciento del total de testadores (42,3%). Hay que recordar que 
estas dos parroquias estaban situadas en los dos mayores enclaves demográ
ficos que había en la ciudad de Ávila en el siglo XVII, y que también se tra
taba de las dos parroquias más emblemáticas y prestigiosas de la urbe 
abulense, junto a la iglesia de San Vicente. En particular, el testador abulense 
del siglo XVII decidió sepultarse en la iglesia de San Pedro en el 22,61 por 
ciento de los casos, mientras que el porcentaje de los que elegieron sepul
tarse en la iglesia de San Juan alcanza el 19,61 por ciento. El resto de los 
testadores que decidieron sepultarse en iglesias puede consultarse en el cua
dro veinte.



6% 24%

7%

20%

Cuadro 20,-Porcentaje de petición de enterramiento

S. ANDRÉS S. TOMÉS. NICOLÁSAÑO SANTIAGO S. VICENTES. PEDRO S. JUAN S. DOMINGO

21600

4,2

7,91 5,6411,67

205

I

□ S. Pedro
□ S. Nicolás
□ S. Juan
□ S. Domingo
□ Santiago
□ S. Vicente
□ S. Andrés
□ S. Tomé

10,2

10

1630

1640

1650

1660
1670

1680

1690

TOTAL

1610

1620

16,3

10

18,4

10

23

24,5

35

19,2

18,2

12,9

27,5

27,1

21,6

20,8

26,7

22,61

21,2

9,7

27,5
16,9
29,7
25
20

19,61

8,2
10

19,2

12,1

25,8

13,7
15,2

21,6

14,6
20

15,64

11,5 

12,1 
9,7

3,5 

13,5 

8,1
6,2

10

7,19

12,2
5

3,9
6

16,1

3,5
10,1

2,7

10,4

7,7
6

3,2
13,7

3,3

15,1 

12,9 

3,5

5,1
5,4
6,2 

3,3 

7,08

9,7
6,9

8,5
10,8
12,5
20

8,2
20

15,3

9

en iglesias

Iglesias elegidas para sepultarse por los testadores en el 
siglo XVII

8%
12%^Ci16%^®

7%



i



9. LA LLAVE DEL DINERO EN EL CAMINO 
DE LA SALVACIÓN





MISAS: GRANDES PROTAGONISTAS DE LA SALVACIÓN DEL ALMA9.1.

209

Los sufragios de misas son los grandes protagonistas cuando hablamos 
de la salvación del alma. Alejo Venegas definía el sufragio como una: «obra de 
uno o de muchos hecha de claridad, o a lo menos que ella tenga gracia 
de suyo, para paga o parte de paga de la deuda del próximo»837. Venegas, 
siguiendo a San Gregorio, habla de cuatro formas de sufragio: la Eucaris
tía, las plegarias de Santos y Justos, las limosnas de los bienhechores y los 
ayunos de los propincuos y familiares. El dejar mandadas misas en los 
testamentos se convirtió en clave para que el alma, al presentarse ante la 
justicia divina, ante Dios, fuera salvada.

Hay que recordar que la Eucaristía es el rito del gran sacrificio que rea
lizó Jesús, que no fue otro que entregar al Padre su naturaleza humana. Rito 
que tiene su expresión en la noche que Jesús cenó, por última vez, junto a 
sus discípulos. Fue aquella noche cuando Jesús ofreció su cuerpo y su san
gre por la salvación de los hombres «tomó pan, dio gracias, lo partió y se lo 
dio diciendo: «Este es mi cuerpo, que por vosotros es entregado...». Y de la 
misma manera el cáliz, después de la cena, diciendo: «Este cáliz es la nueva 
alianza de mi sangre, la que es derramada por vosotros»»838. Incluso antes 
que los evangelistas, nos lo dice Pablo en su primera carta a los corintios al 
escribir: «Yo, en efecto, recibí del Señor lo que os transmití: que el Señor 
Jesús, en la noche que fue entregado, tomó pan, y habiendo dado gracias, lo 
partió y dijo: «Este es mi cuerpo, que se da por vosotros»... Y asimismo tam
bién el cáliz, después de cenar, diciendo: «Este cáliz es el Nuevo Testamento 
en mi sangre»»839.

Como se ve, este sacrificio, en el que Jesús se ofreció como víctima, sir
vió para sellar la «nueva alianza»810, alianza que fue hecha para todos, para 
la remisión de todos los pecados «esta es mi sangre del Nuevo Testamento,

817 VENEGAS, A. Agonía..., p. 236v.
8,8 Le., 22,19-20.
8” I Cor., 11,23-25.
8',n Sobre esta alianza es interesante recordar al profeta Jeremías, en )r., 31,32-34.



p. 49.

210

que será derramada por muchos, para remisión de los pecados»8", y que ya 
se afirmaba en las palabras del profeta Isaías al decir: «Después de las penas 
de su alma,/ verá la luz y quedará colmado./ Por sus sufrimientos mi siervo, 
el justo, justificará a muchos/ y sus iniquidades cargará sobre sí. Por eso le 
daré multitudes por herencia,/ y quite ¡numerable recibirá como botín,/ por 
haberse entregado a sí mismo a la muerte/ y haber sido contado entre los 
malhechores,/ Él, que llevaba los pecados de muchos/ e intercedía por 
los malhechores»842.

Además, al participar en el sacrificio, en la alianza, el creyente entra en 
comunicación, se integra en el Reino de Dios «el cáliz de bendición que 
bendecimos, ¿no es comunión con la sangre de Cristo?»843, algo que expli
can perfectamente las constituciones sinodales abulenses del año 1384, al 
decir que la segunda obra del sacramento de la Eucaristía es: «que el orne 
que lo resQibe dignamente, que se ayunta con Jhesus Christo»844 y consigue 
la vida eterna «el que come mi carne y bebe mi sangre tiene vida eterna y 
yo lo resucitaré en el último día»845.

Este banquete sagrado, que es la Eucaristía, llena el alma de gracia y anti
cipa la gloria celestial y por tanto, no existía mejor presentación y ofrecimien
to a Dios que la celebración de sufragios846. Por último recordar que el tratadista 
Alejo Venegas advierte que existen dos elementos esenciales a considerar en la 
misa: por un lado el sacrificio, y por otro lado las oraciones.

Esta importancia que adquiere la Eucaristía está reflejada en diversa docu
mentación abulense y así se puede ver en los estatutos de fines del siglo XIII, del 
Cabildo de San Benito, al ordenar a los clérigos de dicho cabildo que «non con
sientan en sus eglesias nengún clérigo estraño cantar missa en su eglesia sin non 
mostrare carta de ordenación y de absolución y carta de nuestro prelado»847.

Un segundo documento son las Constituciones Sinodales de 1384, que 
ordenan a los clérigos parroquiales y beneficíales, capellanes y sacristanes 
que «sirvan complidamente sus eglesias e vayan e esten a biésperas e ma
tines e missa mayor segund que son tenudos»848. En estas mismas constitu
ciones se ordenaban que «todo clérigo que es ordenado de sacras órdenes 
o es beneficiado, deve cada día rezar las oras... Et qualquier que celebrare 
missa ante que diga maytines» y que «clérigo alguno non diga missa syn 
libro o carta en que se contenga el te ygitur, e sin lunbre»849.

841 Mt., 26,28.
842 ls., 53,11-12.
844 I Cor., 10,16.
044 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 26.
845 Jn., 6,54. También Jn., 6,53 y 6,59.
848 Además el teslador cumplía la orden que Jesús dio a los apóstoles «haced esto en re

cuerdo mío», en Le., 22,19.
847 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos.
Ma Ib., p. 34.
849 Ib., p. 39.



21 1

Sobre este asunto es interesante consultar los estatutos del Cabildo de 
San Benito del año I 527. Según el título XXX de dichos estatutos, cuando el 
cabildo celebrase el sacramento eucarístico, todos sus miembros debían 
estar: «honestamente y callando e que ninguno no rece con otro ni él solo 
mientras el oficio se hiciere, ni se pase de un coro a otro, y estén con mucha 
honestidad, no parlando con ninguno de los hermanos ni con otros de fuera 
dentro del dicho cabildo»850. Más adelante, en el título LUI de los estatutos, 
se ordena que los clérigos extranjeros que quisieran celebrar misa no pudie
ran hacerlo si «no mostraren dimisoria del obispo o provisor o vicario de su 
obispado o del obispado de Ávila»851.

Unos años más tarde, concretamente en 1549, se confirman los estatu
tos para el cura y beneficiados de la parroquia de San Vicente, en los que se 
aprecia la importancia del sacramento eucarístico al decirse que: «qualquiera 
cura beneficado o capellán que faltare a deqir qualquiera missa, ya de su 
obligación y semana o ya encomendada por el presidente de la iglessia o si 
se la encomendó alguno de los compañeros aviéndola él aqetado, si no la di- 
xere cayga en pena de tres reales por cada bez que faltare»852.

Otro documento que sirve de referencia para refrendar la importancia 
del sufragio eucarístico son los estatutos del Cabildo de San Benito del año 
1551. En estos estatutos se ordenaba a los beneficiados que a la hora de ce
lebrarse la Eucaristía «estén honestamente y callando y que ninguno no reze 
con otro ni el solo mientras el officio se cantare, ni se pase de un choro a otro 
y esté con mucha honestidad, no parlando con ninguno de los hermanos, ny 
con otro de fuera»853.

En las mandas que dio el obispo don Sancho Bustos de Villegas en el 
año 1579, se ordenaba que en las iglesias de la ciudad «aya sus libros o qua- 
dernos grandes» para asentar varios asuntos entre los que se encontraba uno 
en el que se debían registrar «todos los parrochianos que mueren... y lo que 
mandaron a la yglesia o de suffragios y missas en sus testamentos»854.

Del año 1590 son las ordenanzas de los clérigos y comunidad de la igle
sia de San Pedro en las que se ordenaba que los sacerdotes tuvieran «espe
cial y spiritual cuidado y dilligencia en la administración de los 
sacramentos», y que en la celebración de misas cantadas «estén todos en 
pie» pues «en estos tiempos conviene»855.

Por último, destacar lo ordenado por el Sínodo de 1617, ratificando lo 
dispuesto por el obispo Villegas: «Han de tener (las parroquias) dos o más

850 Ib., p. 247.
851 Ib., p. 259.
852 Ib., p. 301.
851 A.D.A. Estatutos del Cabildo de San Benito de 1551. Est. 6o, fol. 5v.
854 Ib. Mandas del obispo don Sancho Bustos de Villegas, manda 1'.
855 Ib. Ordenanzas de los clérigos y comunidad de la iglesia de San Pedro, Capítulo 5, íol.

15 y capítulo 3, fol. 8.



212

libros en que escriben los difuntos, advirtiendo las misas... que mandaren en 
sus testamentos por sus almas» y advirtiendo a los sacerdotes «tengan cuenta 
con el cumplimiento de ellas»856.

9.1.1. Tipo de misas

Baudilio Barreiro Mallón, en su trabajo La nobleza asturiana ante la 
muerte y la vida, estudia las misas según el tiempo de duración. Así define 
las misas de enterramiento y honras como de «tiempo corto», las misas de 
cabo de año y por una vez, como de «tiempo medio» y las de fundación, 
como de «tiempo largo».

856 Sínodo de 1617. Libro I. Título XIII. De officio Rarrochi, Constitución 10o, p. 82.
VENEGAS, A. Agonía..., p. 238.

858 Ib., p. 229.
859 Ib., pp. 238v-239.
8W’ Ib., p. 239.
881 Ibídem.

9.1.1.1 Tiempo corto

Las misas de enterramiento son mandadas por los testadores abulenses 
el propio día de la muerte o al día siguiente en un porcentaje muy elevado, 
pues a lo largo del siglo XVII es el 95,15 por ciento del total de testadores; 
aunque lo más destacado es la regularidad en los años estudiados pues no 
baja del 90 por ciento (90,27 por ciento) en el año que el porcentaje es 
menor; así se encuentra recogido en el cuadro número veintiuno.

Estos datos nos señalan la gran importancia que la Eucaristía adquiere 
para el difunto, para el alma que en breve va a presentarse ante Dios.

San Agustín apuntaba que: «los suffragios de los vivos aprovechan a los 
muertos, según que están unidos en charidad con los vivos, o según que la 
intención de los vivos que hazen los tales suffragios, va eneregada a que los 
reciba Dios por los muertos»857.

Para Alejo Venegas se debía hacer bien por las almas de los difuntos, 
«allende de la charidad que principalmente nos ha de mover, por la obliga
ción y cargo que les echamos a que ellos quando estuvieren en el cielo nos 
alcancen de la divina Magestad el favor y socorro»858.

Venegas apuntaba que los sufragios aprovechan de tres formas la pri
mera manera, «quando el suffragio aprovecha de suyo por la gracia que 
tiene de sí», pues «la obra es de tanta virtud que trae consigo la gracia 
que aprovecha al defuncto o al vivo por quien la tal obra se haze»859. En se
gundo lugar «quando el suffragio no tiene gracia de suyo, sino le viene de 
fuera»860; en este caso concernía conocer la caridad con que el ministro la 
realizaba, pues «aprovecha no de su linage, y de su propia cosecha, sino 
de la charidad y virtud que se le pega de parte del que la tal obra haze»86'.



213

Cuadro 21 .-Número y porcentaje de testadores que mandan 
misas cantadas de enterramiento

Por último, la tercera manera de aprovechar el sufragio, era la que aunaba 
las dos anteriores.

Para Venegas el mérito que por la misa ganaban «assí los vivos como los 
defuntos es de finito valor»862. Comenta, además, que «de parte de lo conte
nido es infinita la misa, y de parte de la justicia distributiva, con que Dios li
mitó el fructo que de la missa ganamos es de finito valor»863.

Por lo que se refiere a la expl¡citación en cuanto a su número, resaltar que 
la gran mayoría de testadores dejan número explícito de misas, en concreto el 
75,66 por ciento, siendo el 24,34 por ciento de los testadores menos concre
tos en esta manda. Así el 19,24 por ciento lo dejan a disposición de personas 
de confianza, sobre todo a los testamentarios (66,66 por ciento) y a los fami
liares (25,28 por ciento); el 3,09 por ciento manda se haga como es costum
bre y el 1,10 por ciento simplemente ordena que se le hagan sufragios.

AÑO
1600
1610
1620
1630
1640
1650
1660
1670
I 680
1690
TOTAL

NÚMERO
65
27
38
41
36
39
66
44
63
33
452

PORCENTAJE
90,27

100
100

91,1 I
97,29
95,12
95,65
95,65
98,43
91,66
95,15

862 Ib., p. 241.
Ib., p. 242.

"“A.H.P.Av. Prot. 173, fols. 179bis-l80v.
«<•’ Ib. Prot. 852, fols. 201-202v.

Algunos testadores son incluso más explícitos y piden se les hagan los 
sufragios según la cantidad e importancia de su hacienda; así vemos un tes
tamento del año 1 600 en el que se apunta «se gaste conforme a mi posibili
dad»864; el de Pedro Velázquez, que en el año 1 640 y teniendo en cuenta la 
difícil situación económica en la que se encuentra dice: «conforme a mi dis
ponibilidad y pocos bienes»865; el de Francisca de Bejar Vázquez que en



214

1670, consigna que su entierro se celebre «dezentemente e conforme a mi 
posibilidad y estado»866; el de Ana Jiménez que en el año 1680 dispone se 
hagan los sufragios por su alma «según mi hacienda»867; o el de Casilda de 
Valencia que en 1 690 dispone se celebre una misa el día de su entierro, con 
la observación de «hacer el entierro con más pompa funeral, si ubiere posi
ble, o con más modestia si no lo ubiere»868.

Por contra, otros testadores confirman se les hagan los sufragios «con
forme a my calidad», al ser personas de alto nivel económico y social. Así lo 
manda María García al ordenar en su testamento que se le hicieran los su
fragios y su ofrenda «lo que es costumbre a las personas de mi estado»869; 
Magdalena de Crespos que en 1620 dispone «se me aga un entierro muy 
honrado»870; Juana deVera que manda se le hagan «los oficios de entierro 
con el hornato que es rragón conforme a la calidad de mi persona»871; o 
Tomé de Arbulo, que en el año 1 630, manda se haga su misa y ofrenda de 
entierro «con la ostentación que se debe hacer a un hixodalgo como yo lo 
soy»872.

Otros, a pesar de su destacada posición social, mandan sean los sufra
gios moderados para demostrar que se presentan ante Dios con humildad. 
Son los casos de un platero de nombre Luis Muñoz que, en el año 1600, dis
pone se le entierre «conforme a my calidad e my hazienda», pero «con toda 
moderación»873; Martín González que pide: «sea con toda la moderación 
possi ble»874; Catalina Jiménez que dispuso fuera su entierro, sufragios y 
ofrenda «sin ponpa ni banidad, porque mi yntención es que no la aya ni se 
de ocasión a ella, sino que sea con la moderación y modestia que con
venga»875; Juan Bautista de los Yezgos, que en 1 650 ordenó fuera su entierro 
«ssin que ayya urbanidad en ello, ssino con moderación»876; o el caso de 
Juan Antonio Delgado, mayordomo del obispo don Diego-Ventura Fernández 
de Angulo Velasco y Sandoval, del Consejo del Rey y embajador en Portu
gal, que en el año 1 690 ordenó en su testamento que su entierro, sufragios 
y ofrenda «sea con la mayor humildad y menos pompa que sea posible»877. 
Los más excéntricos exceden la humildad y rozan el esperpento, como son

Ib. Prot. 1.028, fols. 685-695.
887 Ib. Prot. 1.018, íols. 197-199.
86,1 Ib. Prot. 999, fols. 417-423v.
«•’ Ib. Prot. 203, fols. 409-41 Ov. 
a7u Ib. Prot. 800, fols. 305-308.
871 Ib. Prot. 911, fols. 106-111.
872 Ib. Prot. 920, fols. 453-456v.
873 Ib. Prot. 393, fols. 547-549.
874 Ib. Prot. 1.198, fols. 577-578.
875 Ib. Prot. 39, fols. 606-609.
878 Ib. Prot. 1.171, fols. 127-131.
877 Ib. Prot. 1.142, fols. 44-45v.



215

los casos de Isabel Vázquez, que en 1600 manda se le digan los sufragios 
«como a los pobres de la Misericordia»878, y el racionero Juan Gutiérrez que 
mandó «se me haga mi entierro como pobre»879. También algunos testado
res lo dejan a disposición de algún familiar, testamentario o persona de con
fianza al no poderlo disponer por estar gravemente enfermo o por tener una 
confianza total en cómo lo harían. Entre los primeros el caso del sacerdote 
Miguel de Villaverde que lo deja a disposición de una hermana «por la grabe 
enfermedad que tengo»880; mientras que Juana Gómez deja la celebración a 
disposición de su hijo «porque en él confio ara como quien es»881.

Por último, destacar que existen casos particulares y especiales. Así es el 
caso de Francisco Jiménez, que deja los sufragios por su alma y entierro a dis
posición de sus testamentarios, pero teniendo en cuenta que disponían de 
trescientos reales para ello882; el caso de Ana María de la Torre Vela, que dis
puso que se le hiciera el entierro y se celebrasen los sufragios por su alma 
según se realizó con su marido; la portuguesa Magdalena Díaz, que deja man
dado en su testamento se le entierre «en la fforma ques costumbre enttre las 
personas de mi nación»883; o el caso más interesante de Pablo Sánchez, sacris
tán de la capilla y hospital de Nuestra Señora de la Anunciación, que dispuso 
en su testamento se le enterrase «con el adorno y como se entierra un do
nado a costa de la dicha capilla, según y como don Francisco de Bracamonte, 
mi señor patrón único y perpetuo della, me lo tiene prometido por ser yo 
pobre y aber serbido la dicha capilla veinte y dos años»884.

Por lo que se refiere al coste de las misas, Maldonado y Fernández 
del Torco885 dice que se ordenaba que se pagase del quinto del cuerpo 
de los bienes del testador; aunque en los testamentos, realizados por los 
testadores abulenses, tan sólo se consigna se pague lo acostumbrado, 
por lo tanto una cantidad fija y reglada. La tradición fijaba que la parro
quia recibiera la llamada «cuarta funeral», una cuarta parte de lo inver
tido en beneficio del alma del testador. En el Sínodo del año 1617 
aparece dicha cuarta funeral, al confirmar el derecho parroquial cuando 
un moribundo decidía enterrarse en una iglesia de la que no fuera 
parroquiano, en un monasterio o iglesia de hospital: «los herederos, exe- 
cutores y testamentarios de los que se mandasen enterrar (en los citados

878 Ib. Prot. 790, fols. 7-1 Ov. Curiosamente y saltándose la «humildad» demostra
da, ordena que la misa, que se les decía a dichos pobres, se celebrase en el Altar Mayor 
de la iglesia.

879 Ib. Prot. 583, fols. 926-929v.
880 Ib. Prot. 1.071, fols. 189-190v.
881 Ib. Prot. 1.142, fols. 44-45v.
882 Ib. Prot. 203, fols. 690-691.
881 Ib. Prot. 725, fols. 499-500.
884 Ib. Prot. 911, fols. 736-737V.
88,; MALDONADO Y FERNÁNDEZ DEL TORCO, ). Herencia en favor del alma en el De

recho Español. Madrid, 1944.



1551

1

216

lugares), den aviso a los 
fuera parroquiano) para que 
que les toca»886.

En el cuadro siguiente se puede consultar la cantidad a pagar por cele
brar la misa de entierro en diferentes años:

Cuadro 22.-Número y porcentaje de testadores que solicitan misas 
rezadas de entierro

AÑO

1600

1610

1620

1630

1640

I650

1660

1670

1680

1690

TOTAL

1527
2 (1)

1

NÚMERO

26

6

14

17

3

12

36
19

14

12

159

PORCENTAJE

36,11

22,22

36,84
37,77
8,10

29,26

52,17
41,30

2 1,87

33,33
33,47

SW'A.D.A. Sínodo de 1617. Libro III. Título IX. De sepulturis. Constitución 3o, pp. 146-147.
887 ARIÉS, P. El hombre..., p. 138.

FINALES DEL SIGLO XIII_______________
Misa Entierro: 2 reales_________________
Ib. Criatura: 1 real (2)________________

(1) Con diácono y subdiácono tres reales.
(2) Un real si era con vigilia, medio real si era sin vigilia.

curas y clérigos de ella (de la iglesia de la que 
se hagan embargar la dicha quarta funeral

Además de los sufragios cantados, el día del entierro se dejan mandadas 
misas rezadas. Estas misas eran celebradas en altares secundarios o privile
giados de la iglesia. Según P. Aries estos altares aumentaron desde el siglo VII 
debido a la multiplicación de misas por los difuntos887. Por lo que se refiere 
a los altares privilegiados, estos aumentaron en importancia a partir del siglo 
XVI, sobre todo desde la segunda mitad y alcanzaron su esplendor en este 
siglo XVIL El porcentaje de testadores que dejan mandadas misas rezadas es 
del 33,47 por ciento en el total de los años estudiados; así aparece reflejado 
en el cuadro número veintidós.



I

217

Cuadro 23.-Número y porcentaje de testadores que solicitan 
misas cantadas de honras

Junto a las misas de enterramiento, dentro de las llamadas de tiempo 
corto, aparecen las misas de honras. Los testadores abulenses dejan manda
das, en su mayoría, misas de honras, en concreto el 73,47 por ciento de los 
testadores. Por lo que se refiere a su número, los testadores abulenses son 
menos explícitos a la hora de concretarlo, pues sólo el 50 por ciento de los 
testadores lo hacen; así se refleja en el cuadro número veintitrés.

AÑO

I 600

1610

1620
I 630

1640

1650

1660

1670

1680

1690

TOTAL

NÚMERO

40
25
26
29
28
28
52
39
52
30

349

PORCENTAJE

55,55

92.59
68,42
64,44
75,67

68,29
75,36

84,78
81,25

83,33

73,47

9.1.1.2. Tiempo medio

Dentro de las misas de tiempo medio se inscriben las misas por una vez 
y el cabo de año.

Las misas de cabo de año se decían al cumplirse el año de la defun
ción del testador, aunque algunos testadores mandan en los testamentos 
que se celebren en una fecha determinada o con la mayor brevedad po
sible, temiendo que no se celebraran al año de su muerte. Jerónimo de la 
Serna, en el año 1 630, pide que el cabo de año se haga a los dos meses 
de su muerte888; Diego Guiérrez ordena que se haga «quatro meses des
pués de mi muerte»889; Francisco Díaz (frutero) se entierra el nueve de 
marzo de 1640 y el cabo de año se hace el día treinta de marzo 
de 1 640890; el doctor Diego Méndez muere el treinta y uno de agosto de

888 A.H.P.Av. Prot. 640, fols. 13O-1O4V.
88,1 Ib. Prot., fols. 128-129, en el año 1630.
8',° A.D.A. Est. 137/4/3, Libro núm. 38, de la parroquia de San Juan.



218

=

Cuadro 24,-Número y porcentaje de testadores que solicitan 
misas cantadas de cabo de año

I

AÑO

1600

1610

1620

1630

1640
1650

1660

1670

1680

1690

TOTAL

NÚMERO

46
22
25
24
27

26

44
39
56
30

339

PORCENTAJE

63,90

81,48

65,78

53,33

72,97

63,41

63,76

87,78

87,50

83,33

71,38

1 650 y el cabo de año se hace el dos de septiembre de 1 650 89'; y Fran
cisca Fernández el veinticinco de enero de I 660 y el cabo de año el día 
cinco de febrero de 1 660892.

Los testadores abulenses dejan mandadas en su mayoría misas del cabo 
de año, así lo hace el 71,35 por ciento de los testadores. La gran diferencia 
con las misas de enterramiento y las de honras se produce a la hora de con
cretar el número de misas a celebrar, pues el 67,55 por ciento no explícita 
el número, dejando a disposición de familiares y personas de confianza su 
celebración y número (52,40 por ciento), a la costumbre que se tenía en la 
ciudad (1 7,45 por ciento) o simplemente dejando mandado que se celebra
sen (29,25 por ciento). Los derechos que las parroquias tenían por la cele
bración del cabo de año vienen explicitados en diversos estatutos del Cabildo 
de San Benito. Así, los estatutos de finales del siglo XIII ordenan que se pa
guen dos reales por el dicho cabo de año893, mientras que en estatutos de 
1527 y 1 551 se advierte que el precio es de dos reales y tres en caso de ves
tirse diácono y subdiácono894 (ver cuadro número veinticuatro).

891 Ib. 137/4/4, n°. 39.
892 Ib., n°. 40.
893 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 57.
894 Para los estatutos de 1527 ver SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 236. Para 

los estatutos de 1551 consultar A.D.A. Est. 137/5/3, códice núm. 87 de la parroquia de San 
Juan. Estatuto 4°, fois. 3v-4v.



219

Cuadro 25.-Número y porcentaje de testadores que dejan mandadas 
misas por una vez

NÚMERO

59
24
31

35

28
36

69
45
63

30

420

AÑO

1600

1610

1 620

1630

1640

1650

1660

1670

1680

1690

TOTAL

PORCENTAJE

91,94
88,88
81,57

77,77

75,67

87,80
100

97,82
98,42
93,33
88,42

8,51 Cor., 15,22.
8,6 García Cárcel habla de una media habitual de 500 misas. GARCÍA CÁRCEL, R. La 

muerte en la Barcelona del Antiguo Régimen. Santiago de Compostela, 1981.

El número medio de misas que mandan los testadores abulenses durante 
el siglo XVII es de trescientas dos misas, aunque, como en el caso de Astu
rias, es mayor en la segundad mitad (354) que en la primera (250). Esta media 
es más baja que la que da García Cárcel para Barcelona, aunque está claro 
que ambas ciudades son incomparables, debido a sus diferencias económi
cas896, y es muy similar, en la primera mitad de siglo, a la cifra que da B. Ba- 
rreiro Mallón para Asturias, pero no la cifra de la segunda mitad, que en

Las misas por una vez eran una garantía que tenía el testador para sal
var el alma y para ser recordado por familiares y amigos. Sin duda, el testa
dor intentaba que su memoria no se olvidase y que los vivos encomendaran 
su alma al Padre, que su espíritu fuera purificado totalmente. Además, era 
una manera de «anticipar» lo inexorable y también de recordar que es ne
cesario mientras se vive dar muestras de amor y esperanza, pues Dios llama 
a su juicio a los muertos. Servían para recordar a los vivos la promesa de 
Jesús de que los muertos resucitarán, volverán a la vida «y como todos mue
ren en Adán, así también todos revivirán en Cristo»395.

Por lo que se refiere a los testadores abulenses, la gran mayoría de ellos 
dejan mandadas este tipo de misas, en concreto el 88,42 por ciento del total 
de testamentos estudiados, así aparece recogido en el cuadro número vein
ticinco.



220

8,17 A.D.A. Sínodo de 161 7. Libro III. Título De celebrationes missarum. Constitución 15°, 
pp. 193-194.

8,8 A.H.P.Av. Prot. 795, fols. 98-99v.
8W Ib. Prot. 734, fols. 1.030-1,030bis.

Asturias es mayor, aunque esto se debe a que en Ávila no he encontrado, 
dentro de los años estudiados, ningún testador que deje mandadas 10.000 
misas como sí recoge el citado investigador.

Por lo que se refiere al número de misas por una vez dejadas por los tes
tadores abulenses, apuntar que exiten notables diferencias y que estas se 
deben a los contrastes económicos entre testadores y a la progresiva impor
tancia que a lo largo del siglo XVII se fue dando a las mandas de este tipo de 
misas y a su número en los testamentos, y que alcanza su cénit a partir de la 
segunda mitad del siglo. Así, se aprecia que el porcentaje de testadores que 
piden menos de 100 misas llega alcanzar más del 47 por ciento en el primer 
cuarto de siglo y más del 30 por ciento en el segundo cuarto, para producirse 
un importante descenso en la segunda mitad del siglo, que tiene su nivel más 
bajo en el año 1 650 con el 18,75 por ciento.

Junto al progresivo aumento del número de misas dejadas por los testado
res, también se produce una mayor explicitación, reduciéndose a lo largo del 
siglo el porcentaje de testadores que dejan al parecer de otras personas cuán
tas misas debían decirse por su alma. De esta manera, se pueden ver los por
centajes más altos en la primera mitad del siglo mientras que en la segunda 
mitad se reducen considerablemente, tanto que llegan a desaparecer los tes
tadores que dejan al arbitrio de otras personas el número de misas que habían 
de decirse, viéndose reflejada tal situación en los años 1660 y 1680.

En lo referente a la cantidad a pagar por este tipo de misas, la gran ma
yoría de los testadores abulenses que dejan especificada la cantidad a pagar 
manda se pague la «limosna acostumbrada», limosna que ascendía a real y 
medio, cantidad que fue fijada en el Sínodo de 161 7: «por cada misa rezada 
que se mandase decir de aquí adelante ansí por testamento como por otras 
devociones, se dé limosna de real y medio donde hubiera costumbre de 
darlo» y añade que donde no hubiera esa costumbre, se pagara a real y 
cuarto para la «sustentación del sacerdote que la hubiese de decir»897.

Por supuesto, no todos los testadores dejan consignada la misma canti
dad y así se puede ver como algunos dejan cantidades más altas, sobre todo 
a partir de la segunda mitad de siglo, pero también más bajas (en general un 
real), siendo la generalidad de estos en la primera mitad del siglo.

Otros testadores dejan asignadas unas cantidades determinadas para que 
con ellas se digan las misas que se pudieran decir, como en los casos de Ana 
Álvarez, que en el año 1620 deja 400 reales para decirlos en misas en dos con
ventos de la ciudad898, y del sastre Gregorio Dávila que manda se digan «las 
misas que cupieren en cien rreales» (1640)899. Por último, destacar el testamento



'obliíaTü $<iimv-cai)a£aW «r •

221

000 Ib. Prot. 1.042, fols. 136-137v.
901 HEERS,). Occidente durante los siglos XIV y XV. Barcelona, 1976.
w- MURGA, J. L. «La continuidad post mortern de la fundación cristiana y la teoría de la 

personalidad jurídica colectiva», A.D.A., XXXVIII (1968), p. 482.

'.. < ;
ir tsar

[L

V-

/i

de Alonso Montejo (1650) que manda se digan todas las misas que quisiere 
decir la mujer, pero siempre «de acuerdo a la hacienda» que tuviere900.

9.1.1.3. Tiempo largo

Las misas de tiempo largo son los llamados aniversarios. Los aniversarios 
de misas eran perpetuos, «para siempre jamás» y ya estaban extendidos 
desde la Baja Edad Media. Jacques Heers dice que los nobles durante el siglo 
XV llegaron a empobrecer a «sus herederos por una serie de fundaciones»90’ 
y la posterior sociedad postridentina estuvo especialmente inclinada a este 
tipo de sufragios. Sin duda alguna, los aniversarios de misas fueron una de 
las formas de ingresar dinero más importante y segura que tuvo el clero, con
sistiendo en dejar mandadas una serie de misas al cabo del año, por las que 
se entregaban a la iglesia, convento, hospital u otras instituciones encarga
das de celebrarlas, dinero en efectivo u otro tipo de bienes legables para 
dicho efectos. Es interesante la reflexión de José Luis Murga que se refiere a 
la fundación «como una búsqueda de soluciones al problema de la continui
dad post mortern», y que «ha de plantearse necesariamente con relación a 
ese deseo de pervivir»902.

.0ÍUíTíLTD5-fiiü3UC-CaT)aS^a'W VEt-': ■

¡ yporjugiottU’3BJRfi3üW^K-yaroR^a-; i
* racUo-nt^irPBwiuc-iERcntn-Eiirara- nu

parecínofít-gioj'q $ W? * Wf - y ¡. 
■ ' -L—------ y

------ --■' ' icisioáirftajufraM'; Wcii-
‘ I cmwain • v ■ ■ • W

ffPX'qUFSL'dTlu’iíiR’iingtt ”

4 isa w ;
CIA-— ‘ '



r

222

I

En las ordenanzas de la catedral de Ávila del año 1513 se ordena: «se 
digan en cada día las misas y responsos y aniversarios que en tal día se han de 
decir según se contiene en el libro de las Kalendas y en otros libros y de Igle
sias... ninguna misa, ni aniversario, ni responso se quede por decir»90'.

En los estatutos y ordenanzas del Cabildo de San Benito del año 1527 
se aprecia la importancia que los aniversarios fueron adquiriendo con el paso 
del tiempo, aunque también se tuvo la necesidad de incentivar a los sacer
dotes para su cumplimiento, y así se dice que: «porque los dichos hermanos 
sean remunerados de su trabajo y con más voluntad todos vayan a descargar 
sus consciencias y cumplir testamentos e postrimeras voluntades de sus bien- 
fechores y de los que algo les dexaron, ordenaron y mandaron que los días 
que estuvieren doctados los aniversarios que son obligados a hacer por los 
tales bienfechores defunctos e los que bien los ficieren de aquí adelante, a 
prima o tercia o vísperas sean llamados por el dicho su portero, diciéndoles 
la hora e iglesia donde se han de hacer, e los ganen de esta manera: los 
aniversarios de las parrochias e ermitas e monesterios, en cada uno cient 
maravedís; a los aniversarios de la iglesia mayor, a cada uno cien marave
dís salvo al que se face el día de san Facundo y Primitivo que es en la dicha 
iglesia mayor en la tarde y en la mañana, a este se ganará trecientos mara
vedís»904.

El asunto de los aniversarios también se legisló en las ordenanzas del 
Cabildo de San Benito del año 1551 y así se acordó que el portero había de 
comunicar a los sacerdotes a qué hora tenían los aniversarios905.

En el año 1579 el obispo abulense Sancho Bustos mandó se tuvieran ta
blas en las iglesias de la ciudad en las que: «han de estar los aniversarios, me
morias y capellanías que ay en la yglesia», para tener controlados dichos 
aniversarios y para que estos se dijeran puntualmente906.

Posteriormente, en el año 1590, en las ordenanzas de la iglesia de San 
Pedro se manda que el cura «tenga especial cuidado de mandar cumplir 
con diligencia las capellanías y aniversarios y dotaciones»907. Sin duda te
miendo que la negligencia en el cumplimiento de las misas llevara a los 
ciudadanos y testadores abulenses a dejar de fundar este tipo de misas tan 
lucrativas.

En el año 1607 las ordenanzas de la Catedral obligaban a los conta
dores a «tener en su poder y bajo su custodia el libro annual de los

''0) A.C.A. Ordenanzas de la Catedral de 1513, p. 172.
904 SOBRINO CHOMÓN, T. Documentos..., p. 262.

Estatutos del Cabildo de San Benito de 1551, estatuto 22, fol. 15.
El párroco y beneficiados de las iglesias se debían reunir los sábados, después de vís

peras y asentar los aniversarios y capellanías en la tabla. Además manda que, si eran negligen
tes con esta orden, cayera el cura de la iglesia en pena de un ducado. A.D.A Est. 138/3/2, 
códice núm. 160 de la parroquia de San Juan, manda 2°.

,|07 A.D.A. Códice n° 126 de la parroquia de San Pedro, capítulo 5°, fol. 18.



223

908 A.C.A. Ordenanzas de la Catedral de 1607, p. 3.
909 A.D.A. Sínodo de 161 7. Libro III. Título VIII. De testamentis. Constitución 2°, p. 1 72.
910 A.D A. Est. 137/4/3. Libro núm. 27 de la parroquia de San Juan, año 1663.
9,1 A.D.A. Sínodo de 1617. Ibídem. Constitución 5°, p. 144.

aniversarios» sacando por este las misas rezadas que a cada uno tocare 
mensualmente. Además estaba encargado de vigilar que el mayordomo 
de aniversarios pusiera la tabla en el «sitio acostumbrado» antes de aca
bar el segundo salmo de tercia del coro, así como apuntar los aniversa
rios que se celebrasen908.

Por tanto, ante un tema tan importante, el Sínodo de 161 7 decide man
dar que cada cura tuviera en su iglesia, tabla y memoria «de todos los aniver
sarios que los fieles difuntos hubieren dexado». En esa tabla se debían escribir 
las misas y oficios que mandaban decir y en qué días, la hacienda y posesio
nes que dejaron para ello y quién era el poseedor y el día, mes y año, en que 
se mandó hacer. Además ordenaban que aquellos aniversarios que «estubie- 
ren mal tratados» se renovaran, para lo cual dejaban a los curas de las igle
sias el plazo de dos meses para hacerlo, so pena de 3.000 maravedís de multa 
para la fábrica de la iglesia. Por último, mandaban a los visitadores eclesiales 
que, bajo pena de dos ducados, hicieran todo ejecutable y que avisaran del 
cura negligente909. De esta forma, los visitadores vigilaron estrechamente el 
cumplimiento de esta manda espiscopal, y así se puede ver en diversas visi
tas a las parroquias de la ciudad, como la que se realizó en el año 1 663 a la 
parroquia de San Juan y en la que se ordenó que: «las quatro tablas de ani
versarios y capellanías de la iglesia, se quiten y aga una grande», con la in
tención y objetivo de agilizar y facilitar su cumplimiento910.

Junto a estos, y para facilitar a los familiares y amigos que rogaran por 
el alma del difunto, mandaban que los curas y tenientes de las iglesias, en la 
semana que hubiere algún aniversario lo publicaran el domingo antes de 
la Misa Mayor, al tiempo del ofertorio, «declarando el día y persona por 
quien se hace»9”.

En la ciudad de Ávila durante el siglo XVII, el número de fundaciones 
que aparecen en el total de testamentos estudiados no es muy alto, en con
creto ochenta y dos casos, que representan el 1 7,26 por ciento. Este porcen
taje queda muy alejado del 49,28 por ciento que da Domingo González 
Lopo para la Galicia occidental en el periodo 1646-1656 y del 37,5 por 
ciento que para el siglo XVII consigna B. Barreiro Mallón en Asturias, pero 
esta diferencia se puede explicar fácilmente teniendo en cuenta la impresio
nante crisis económica que sufre la ciudad abulense durante todo el siglo 
XVII y que tuvo como causas principales el descenso demográfico, el estan
camiento de la producción agrícola, el colapso en la producción textil, la 
desmesurada presión fiscal, la emigración del estamento noble a la Corte y 
la expulsión de la población morisca de la ciudad.



7%

4% 9%
43%4%

33%

224

□ Santos

□ Virgen
□ Día del óbito
□ Almas del Purgatorio
□ Disposición
□ Otros

Porcentaje de misas dedicadas por los fundadores 
abulenses durante el siglo XVII

9,2 A.H.P.Av. Prot. 765, fols. 343-364v. Juan de Larrea del año 1610.
911 Ibídem. Prot. 766, fols. 212-214V. Ana Hernández del año 1620: una semana debía 

decirse en sábado y la siguiente el lunes.

En otros casos, en concreto en tres ocasiones, la fundación no se realizó 
para celebrarse en un día determinado del año, sino que se ordenó se ofreciera 
la Eucaristía durante los domingos y fiestas de guardar912 o cada semana 9B.

Por último, algunos testadores no dejaron concretado nada al respecto, 
llegando a ser el 30,74% de los oficios fundados.

González Lopo apunta que el mejor momento de este tipo de misas fue 
la primera mitad del siglo XVII y que, a partir de mediados de siglo, comenzó 
su descenso, cosa que en la ciudad abulense también sucedió pues el por
centaje de aniversarios fundados en Ávila es mayor en la primera mitad del 
siglo (21,46 por ciento) que en la segunda, donde se produce un significa
tivo descenso (15,40 por ciento). Lo que sí que está claro, es que en Ávila, 
ya desde la segunda mitad del siglo XVI, este tipo de fundaciones eran im
portantes y significativas, y así se ratifica en la generalidad de Castilla, donde 
«el siglo de la Contrarreforma fue especialmente proclive a un práctica que 
se venía dando desde antiguo».

El número total de misas fundadas para celebrarse en un determinado 
día ascendía a trescientos cuarenta y ocho oficios, de los que el 35,63% eran 
cantados, el 45,40% rezados y en el 18,96% de las mismos no se determinó 
su forma de celebración.

La mayoría de las misas fundacionales fueron dedicadas, en concreto el 
69,25% de ellas (34,09%), y a la Virgen (21,87%), con un 74,27% del total 
de sufragios. Muy lejos quedan los sufragios ofrendados el día de la muerte 
del fundador (4,15%), a las Almas del Purgatorio (3,73%), o aquellos que se 
dejaron a disposición de los testamentarios o patrones de la fundación 
(7,05%).



10. MANDAS: OTRA FORMA
DE GANAR EL CIELO





r

227

9,4 Homilía I, núm. 38. Tomo I, p. 45a-46a.
'"’VENECAS, A. Agonía del..., p. 51v-52.
9,6 Ib., p. 53v.
917 Ecl-, 4,1-4.

El favorecer al pobre, al necesitado, a la Iglesia o a aquellos que sufrie
ran penas y tuvieran necesidad, se consideraba como otra forma de ganar el 
cielo y el derecho a sentarse a la derecha del Padre. Dice el padre Lanuza en 
una de sus homilías que dar limosna al pobre es cambiar riqueza temporal 
por la del cielo91’’.

Durante la Edad media y la Edad Moderna fue muy normal y habitual 
que, en los testamentos, los testadores dejaran algún tipo de ayuda para 
aquel que lo necesitara. El tratadista Alejo Venegas también toca este 
asunto en su ya conocida obra y recomienda al testador «mande obras pías 
allende de las necesarias», además de enumerarnos algunas de ellas: do
tación de capellanías; institución de fiestas solemnes; ornamentos, cera, 
aceite y «otras cosas necesarias» al culto; limosnas a pobres vergonzantes, 
como viudas, huérfanos, escueleros pobres, etc., y «qualquier obra que sale 
de charidad, echa en servicio de Dios y provecho del próximo»915. Además 
aclara que «en lo que toca a las mandas pías, en las quales, según derecho, 
aunque tenga herederos forzosos puede el testador emplear el quinto de su 
hazienda, assí en limosnas que se den a los pobres legítimos, como en 
offrendas y sacrificios, no tanto enderezados al bien particular de su alma, 
quanto dirigidos al culto divino»9'6.

El Antiguo Testamento ya aconsejaba ayudar al necesitado y así viene 
reflejado en el Libro del Eclesiástico, cuando se lee:

Hijo, no quites al pobre su subsistencia, 
no tengas esperando los ojos implorantes (...) 
no retardas tu don al menesteroso. No rechazes al 
suplicante atribulado y no apartes tu rostro del 
pobre9'7.



228

El Deuteronomio dice: «abre tu mano a tu hermano, al humillado y al 
pobre»918. Y el Nuevo Testamento es un constante aconsejar y recordar que 
es de hombre de bien ayudar al que lo necesita.

La literatura también nos da abundantes ejemplos de esto y así el alma 
de don Alonso Quijano le recomienda a este que: «favorezca a los po
bres»9'9, y Francisco Santos dice que el poderoso no alaba la pobreza para 
sí, pero si amándola porque Dios la amó «se acuerde del pobre»930.

En la ciudad de Ávila en el siglo XVII, la pobreza de buen número de sus 
habitantes fue uno de los problemas más importantes que hubo. Aumentó de 
forma considerable el número de ociosos, mendigos y vagabundos. Son cons
tantes las referencias que la documentación concejil nos muestra. En el año 
1604, la ciudad de Ávila pidió un cirujano ante los graves problemas sanitarios 
por los que pasaba, y el Consejo del Rey, «aviendo considerado la necesidad 
que los vecinos tenían de un ciruxano, especialmente para que curase los po
bres y xente necesitada», acordó que debía dar el permiso solicitado y, así, «por 
la presente os damos licencia y facultad para que por tiempo de cuatro años..., 
de los propios y rentas..., podáis dar de salario en cada uno de ellos... veinte mili 
maravedís porque cure los pobres y gente necesitada». Una vez pasados los 
cuatro años, la ciudad debía volver a pedir licencia al Consejo921.

De esta manera, el consistorio abulense se reúne el día ocho de julio de 
1605 para pedir se dé licencia a la Ciudad y la albóndiga de la misma, para 
que sobre sus propios pueda tomar a censo 12.000 ducados para «mejor 
probisión de pan y sustento de los vecinos pobres desta ciudad»922. Un mes 
después el Procurador General de la Ciudad expuso la «mucha necesidad de 
pan» que había en la ciudad y propuso que la misma proveyera lo más con
veniente923. El día doce de agosto se dice que existe en la ciudad «ambre y 
necesidad que puede suceder a la ciudad y los pobres y es bien que con bre
vedad, se rremedie»924. Pero el Consejo del Rey no da el visto bueno a la 
operación «por estar el tiempo tan adelante bendría notable daño a la rrepú- 
blica» y así la Ciudad acordó que los regidores don Francisco Dávila y Ulloa 
y don Francisco Vela hablaran con algunos ciudadanos de Ávila para que 
ellos, y sobre sus haciendas, tomaran a censo hasta 20.000 ducados, para 
comprar pan y meterlo en la albóndiga de la ciudad925.

Unos días después de tomar esta decisión don Francisco Vela dió cuenta 
como él y Dávila se reunieron con el Alcalde Mayor y con algunos ciudadanos

9.8 Dt„ 15,11.
9.9 CERVANTES, M. de. El Ingenioso..., Parte II, Capítulo LXXIII, p. 587.

SANTOS, F. Obras..., p. 40.
921 A.H.P.Av. Ayuntamiento. Caja 7, legajo 3. Expediente 40. Doce de mayo de 1604.
922 A.H.P.Av. AA.CC. L. 28, fol. 65.
921 Ib., fol. 73v.
'l24 Ib., fols. 74 y siguientes.

Ib., fol. 80. Sesión del día dieciséis de agosto.



229

para obligarse a tomar el censo, haciéndose «ciertas condiciones», e infor
mando que algunos se obligaron y otros no926. Por fin, el día veintiséis de sep
tiembre el regidor don Francisco Dávila comunicó que se pidió, en el Consejo 
Supremo de Justicia, facultad de 20.000 ducados y resguardo para los particu
lares pero que solamente se consiguieron 10.000 ducados927.

En 1607 el problema se agrava pues a la ciudad de Ávila «concurren 
muchas jentes bagabundas de otras partes para rremedio» y la ciudad no 
tiene otra solución que pregonar que ninguna persona venga a ella sin pre
sentarse primero al alguacil de vagabundos para que los acomode y de no 
hacerlo así «se les eche de esta ciudad»928. Unos años después, en 1617, se 
dice que en la urbe existe «mucha necesidad de que aya dos espítales seña
lados donde los pobres se alberguen, ombres en uno y en otro mujeres»929. 
La situación como se ve era difícil y así también lo comprendió el obispo 
don Juan Álvarez de Caldas, que decidió entonces entregar 2.000 ducados 
para los pobres de la ciudad. Era tal la cantidad de pobres y mendigos y la 
picaresca que se produjo en esta cuestión, que el Consejo del Rey, el día 
ocho de agosto de 1619, envió una instrucción firmada por don Hernando 
deVallejo, escribano de la cámara de su majestad, para acabar con la pre
sencia de vagabundos fingidos «que tiniendo salud y fuerzas para trabajar y 
sustentarse sin pedir limosna no lo quieren azer». Según dicha instrucción los 
pobres fingidos quitaban a los pobres verdaderos la forma de sustentarse y les 
hacían padecer «nezesidad y resultan otros daños e ynconvinientes».

La instrucción ordenaba realizar visita general y examen de todos los 
vagabundos de la ciudad, entregando una licencia «por escrito» a aquel 
que tuviera necesidad de pedir limosna. En esa licencia, que se concedía 
por un año, se debía anotar el nombre propio, apelativo, lugar de naci
miento, edad, estado civil, y en caso de tener hijos, cuántos, de qué eda
des y cómo se llamaban.

Los vagabundos que consiguieron la licencia, hubieron de colgarla en 
un rosario «enhilado en alguna cadenilla o hilo de hierro fuerte», y una in
signia «vaciada de metal» con una imagen de Nuestra Señora de la Encarna
ción en una parte y las armas de la ciudad en la otra. La señal del rosario se 
advirtió que fuera «muy dezente y honorosa, debota y de ninguna nota».

Se ordenó que existieran casas o albergues para alojar a los pobres «que 
aora duermen por las calles y portales». Albergues con capilla en la que pu
dieran asistir al culto, con un patio espacioso, dormitorios largos con lámpa
ras encendidas toda la noche y portales alrededor de ellos. Las camas debían 
tener un jergón de paja o heno y una manta. Debían ser los propios pobres,

926 Ib., fol. 83v. Sesión del día veintidós de agosto.
927 Ib., fol. 96.
928 Ib., fol. 245v.
929 Ib. L. 32, fol. 232v.



230

Ib. L. 33, fots. 310-312v.
911 Ib. L. 45, fol. 40.
9,2 Ibídem, fol. 129v.

«los de más fuerza y salud», los que por semanas se encargaran de la lim
pieza de los dormitorios, encendido de las lámparas y recogida de agua. En 
el caso de los casados, los que tuvieren casa o fueren a otro albergue, no se 
les obligaba a pernoctar en el nuevo, pero sí debía servirles como parroquia, 
acudiendo al culto los domingos y fiestas de guardar.

En estos albergues debía haber un sacerdote «de virtud», que, aparte de 
sus funciones religiosas, tendría funciones de administrador, rector y maestro 
de doctrina cristiana. El sacerdote junto a la justicia ordinaria debía hacer el 
examen a los pobres y firmar la licencia que les daba permiso para pedir li
mosna. Los exámenes y la lista de los pobres que consiguieran superarlo, de
bían estar registrados en un libro en poder del escribano del ayuntamiento.

Los pobres con licencia no podían ausentarse de la ciudad, a no ser que 
tuvieran permiso de la autoridad y del administrador del albergue, aunque 
solamente lo otorgaban por «caussa muy lixítima y urgente».

En caso de enfermedad debían ir a curarse a los hospitales generales de la 
ciudad, nunca debían quedarse en los albergues. Caso aparte eran los pobres que 
tuvieran enfermedades infecciosas, pues en tal caso debían curarse «en las casas 
que hai para ello», además de tener prohibido salir a las calles a mendigar.

En los albergues tenían que estar separados hombres y mujeres, aunque 
si residían matrimonios en ellos, «que serán vien pocos», se recomendaba que 
hubiera algunos «apartamientos donde assistan, finiendo consigo sus hijos 
hasta hedad de siete años». Los niños al cumplir los siete años debían «servir 
amos y otros ministerios y oficios de la rrepública». En el caso de los niños 
huérfanos se ordenó que fueran «adoptados» por algunas mujeres pobres.

Por último, la instrucción ordenaba que los niños y muchachos de poca 
edad no pidieran limosna y que fueran recogidos «donde parezca más con- 
viniente» para enseñarles doctrina cristiana y algún oficio que les permitiera 
valerse por sí mismos en el futuro.

En caso de que los pobres no acudieran al examen o que no fueran 
capaz de superarlo, las instrucciones ordenaban que abandonaran su «ofi
cio» de pedigüeño, so pena de que a los treinta días se les pusiera a trabajar 
en las «obras públicas de los mismos albergues», y en caso de ser sorpren
didos por segunda vez «serán castigados por vagamundos»930.

Desde entonces y a lo largo de todo el siglo no faltan noticias sobre este 
tema. En el año 1 647 se acuerda que ante el gran número de pobres que ha
bitan en la ciudad «a los naturales se les den medallas para que sean cono
cidos» y a los forasteros se les limite el tiempo de la asistencia, procurando 
no exceder de tres días93' y así mismo el consistorio abulense da 200 reales 
para los pobres enfermos «por la mucha nezesidad que tienen»932.



231

La importancia de estas obras pías se ratifica acudiendo a la rica docu
mentación abulense. Un primer documento nos lo ofrece el Sínodo de 1617, 
en el que se ordena que las parroquias debían tener uno o más libros en los que 
«se escriban las obras pías que mandaren en sus testamentos los difuntos», te
niendo en cuenta y vigilando «el cumplimiento de ellos»938. El segundo docu
mento que nos facilita comprobar la importancia que tuvieron las mandas pías 
es un acuerdo que tomó el consistorio abulense, en fecha treinta y uno de mayo 
de 1611, por el que resuelve que las obras pías que tenían en la ciudad los 
moriscos «no las saquen de ella», una vez que habían de abandonar la ciudad 
obligados por la expulsión que les afectó en el reinado de Felipe III939. El tercer 
y último documento es del año 1666 y en el vemos que el ayuntamiento abu
lense acuerda estudiar, escrupulosamente, las peticiones de vecindad de

”3 Ib. L. 55, fol. 98.
”4 Ib. L. 64, fol. 59.

Ib. L. 67, fol. 89v.
”<■ Ib. L. 77, fol. 55.
™ Ib. L. 64, fol. 59 y L. 82, fol. 163.
W8A.D.A. Sínodo de 1617. Libro I. Título III «De officcio parrochi». Constitución 10°, p. 82.

Los moriscos abulenses salieron de la ciudad el día dos de julio de 1611. A.H.P.Av. 
AA.CC. L. 30, fol. 157v.

En el año 1657 se dice que hay muchos «enfermos pobres»933. En 1667 
el Procurador del Común dice que son «muchos los pobres que ai» y que 
«pasan mucha nezesidad»934. En el año 1670 se notifica que existe gran ne
cesidad de «dos médicos que asistan a curar a los pobres»933. En 1 685 el mé
dico Juan de San Martín pide mil reales de ayuda por «el mucho trabajo, 
cuydado y asistencia con que ha acudido a curar los enfermos pobres»936. En 
el año 1690 se libran 52 reales al hospital de la Magdalena para la curación 
«de los muchos pobres que ai» y un año después, al aumentar el problema, 
se les entregan 200 reales937.

Como se puede ver el tema era importante y grave y así los testadores 
abulenses demostraron su solidaridad pues el 87,57 por ciento de los testa
dores dejaron su limosna para las diversas obras pías existentes en la ciu
dad. Además gran número de testadores realizan alguna manda para algún 
vecino pobre, concreto, con nombre y apellidos. Lo que no es muy alto es 
el porcentaje de testadores que dejan mandas a pobres en general, en con
creto 9,68 por ciento. Lo que estos testadores dejan a los pobres es en su 
mayoría, dinero, pan y los vestidos ordinarios de los que eran propietarios, 
aunque no faltaban testadores que mandan diversos tipos de alimentos, sobre 
todo aceite, queso y vino.

10.1. OBRAS PÍAS



232

'J
>:-V"

: 7
<

I,- ’, ■

'. '"3
' SSW

individuos no vecinos de Ávila y que se benefician de las obras pías existentes 
en la ciudad. Esta decisión vino dada porque se detectó que algunas personas 
pidieron vecindad con el exclusivo fin de «quedar aptas a los nombramientos 
que se azen de donzellas pobres y uérfanos en las obras pías» y no haber vi
vido nunca en la ciudad el sujeto que lo hacía. Por tanto, el problema estaba 
en que se producía grave daño y perjuicio «de los que los son»940.

Por último, destacar que la importancia de esta fórmula de solidaridad 
individual y colectiva se ve reflejada en las crónicas y en la literatura. Dos 
textos a modo de ejemplo: el primero entresacado de la crónica de Gil Gon
zález Dávila y que señala que el cabildo de la catedral de Ávila tenía «mu
chos patronazgos de casar donzellas, dar limosnas y visitar hospitales»94’; el 
segundo texto está rescatado de la obra de Cervantes El celoso extremeño, y 
en el dice que deja la herencia a Leonora y que: «la demás hacienda man
daré a otras obras pías»942.

Pero no todos los testadores son tan solidarios y así, por ejemplo, Gu
tiérrez deArgüelles deja bienes a la Iglesia, pero no por convicción sino por 
obligación o tradición, destacándose la importancia que los testadores con
cedían a la opinión pública. Argüelles dice que: «si por statuto de Roma o 
otra lei, costumbre soi obligado a dejar algo a la fábrica de San Pedro o a otra 
qualquier obra pía, le dexo precisamente aquello que baste para escluir di
chas obras pías»943.

940 Ibídem. L. 63, íol. 140v.
,Mi GONZÁLEZ DÁVILA, G. Teatro..., p. 61. 
w CERVANTES, M. de. El celoso..., p. 168.
94< A.H.P.Av. Prot. 1.033, fols. 643v-645v.



T

233

944 Ib. Prot., fols. 21-42v. Testamento de Juan Dávila, cláusulas 54 y siguientes.
949 Ib., fol. 33.
946 Ibídem, cláusula 55.
947 A.H.P.Av. Fondos Privados. F-5. Fecha de seis de octubre de 1556.
948 Ibídem, fol. 2v.

En este sentido, las obras pías que más se generalizaron fueron las ins
tituidas para ayudar a doncellas pobres, a jóvenes sin recursos, que, o bien 
quisieran meterse monjas o bien decidieron contraer matrimonio. Como 
ejemplo es muy interesante estudiar la obra pía que, para tal efecto, fundó y 
dotó don Juan Dávila, abad de la abadía de Alcalá la Real y administrador 
perpetuo de la abadía y monasterio de Santa María en la villa de 
Burgohondo. Don Juan Dávila dejó ordenado en su testamento9-’4 
se instituyera y fundara una obra pía para «casar donzellas en esta ciudad de 
Ávyla que sean pobres, que no tengan ny sus padres con que se poder casar 
y sean personas de buena bivyenda e fama». La cantidad a distribuir entre las 
elegidas para gozar dicha fundación la dejaba a elección de los patronos 
nombrados para tal efecto, pero siempre conforme «a la qualydad de 
sus personas, de las que se ovyeren de casar e de sus padres, con que verda
deramente sean pobres y no tengan de que se poder remediar»945. En el 
mismo testamento, dejó ordenado que tres domingos antes de la fiesta de la 
Virgen de Agosto, se publicara en las iglesias parroquiales de la ciudad que 
cualquier doncella que deseara ser beneficiaría de dicha fundación entre
gara una cédula con su nombre, el de sus padres y la parroquia de la que era 
parroquiana, entregando dicha cédula donde mejor conviniera y donde fija
ran los patronos de la obra. Una vez realizado esto, ordenó a los patronos 
que eligieran y nombraran «las de mejor vida e fama, e más pobres», distri
buyendo entre ellas el dinero aportado a tal fin, pero siempre «dando a cada 
una del las la quantidad que a los dichos patronos les pareciere, conforme a 
la qualydad e méritos de cada una»946.

De esta forma, seis años después de redactado el testamento, se legalizó 
la escritura de dotación y fundación «para casar y meter en religión donce
llas pobres», ante el escribano García de Cardeñosa947. La fundación se hizo 
sobre 300.000 maravedises anuales de juro y censo al quitar sobre «vienes 
y frutos y rentas» del convento de Santa María de Jesús de la propia ciudad 
de Ávila, a precio de 20.000 maravedises el millar. Tal cantidad para que 
«fuesen y quedasen dotados y señalados para remedio de donzellas pobres, 
que ellas, ni sus padres, si los tubieren, no tengan cómodamente como las 
poder casar o meter en religión»948, aunque siempre con la condición de ser 
vecinos de Ávila o de sus arrabales. Como patronos y electores de esta pía 
obra fueron elegidos el deán y cabildo de la Iglesia de Ávila, eligiendo estos 
una persona «de ciencia y conciencia ábil y suficiente»: el prior del con
vento de Santo Tomás en Ávila; don Juan Velázquez Dávila Mejía y Obando,



949 A su muerte le debía suceder el heredero de dicho mayorazgo.
950 Le había de suceder quien eligiera el propio don Alonso. En Ib., íol. 4. Se les pagaba 

2.000 maravedises por ejercer dicho cargo.
951 Los patronos debían tener especial cuidado en vigilar que los curas y predicadores de 

las parroquias dieran a conocer la cédula, para que nadie dejara de saberlo por ignorancia.
952 Si no había consenso, se elegían por votación mayoritaria y si había igualdad debía 

decidir el voto de calidad de don Alonso Dávila.
953 La cantidad máxima que se les podía entregar era de 150.000 maravedises, siendo 

50.000 maravedises la mínima. Además si existían dos jóvenes igualmente dignas de recibir la 
limosna, se elegía a la que fuera huérfana y si ambas lo eran la preferida era la mayor.

234

sobrino de don Juan y poseedor del mayorazgo de la madre de don Juan'119; 
y don Alonso Dávila, canónigo en la doctoral de la Iglesia de Ávila'151’.

Pero, ¿cuáles eran los pasos que se habían de dar hasta determinar las 
elegidas? Lo primero que se hacía el día de San Juan Evangelista, era publi
car en las puertas de la catedral de Ávila, de las iglesias parroquiales y del 
monasterio de Santo Tomás, una cédula «de buena letra, clara de romanze..., 
en que se diga que io dejo dispuesto y ordenado que los dichos trescientos 
mili maravedís de juro..., se dan de limosna para aiuda a casar o meter en re
ligión donzellas pobres necesitadas, onestas y de buena fama, siendo de 
doce años arriba y de quarenta avajo». Las interesadas en disfrutar de la 
ayuda debían hacerlo constar entregando una cédula a los patronos, indi
cando «quién y cómo hijas son y en que parrochia y calle viven y si piden 
la dicha limosna para se casar o para ser monjas». Podían entregar la cédula 
hasta el día de San Juan en mayo951. Una vez recibidas las cédulas, los pa
tronos se reunían en el convento de Santo Tomás, asentando las cédulas en 
el libro de la fundación. Cada patrón tomaba una cédula y debía informarse 
«secretamente y sin perjuicio de ninguna parte» cómo era la vivienda, las 
costumbres y las necesidades de la aspirante.

Especial atención debían poner en el caso de las aspirantes que deseaban 
ser religiosas y por ello debían informarse «si lo quieren ser de su voluntad», 
pues don Juan Dávila no quería «se meta monja ninguna que para ello sea 
ynduzida, atraída, ni en otra manera alguna forzada», sino que «de su libre vo
luntad lo sea y quiera ser y que tenga hedad para serlo y entenderlo». Estas in
vestigaciones duraban desde dicho día de San Juan en mayo hasta el día de San 
Juan Bautista. Este día, los patronos se juntaban, discutían y elegían952.

Una vez decididas las beneficiarías se celebraba una misa del Espíritu 
Santo, en la capilla de la familia materna de don Juan, en dicho convento 
de Santo Tomás y se rezaba un responso sobre la sepultura de doña Juana Ve- 
lázquez de la Torre, madre de don Juan. Finalizado el responso, y en presen
cia de un notario, se leían las elegidas y la cantidad de maravedises que le 
habían sido designados953.

Las jóvenes elegidas eran inscritas en el libro de la obra, y firmaban en 
dicho libro (la elegida un año no podía ser elegida de nuevo el otro año). A



235

Otra manera de ayudar al necesitado, era dejando limosna para la reden
ción de cautivos. Esta limosna se dejaba para poder liberar de la prisión a 
aquellos cristianos que habían sido prendidos por los moros.

Francisco Santos en su obra Día y noche de Madrid nos deja un inte
resante relato, en el que se cuenta la partida de trescientos cautivos de tie
rra de moros, redimidos por la «piadosa Redención», su desembarco en 
tierra cristiana y su postrer llegada a la ciudad de Madrid, donde les aguar
daba «grande número de religiosos, acompañados de las más lucida, más 
atenta y cortesana plebe». En ese relato Santos nos señala el «gran gozo 
del pueblo» y cómo el grupo de redimidos era seguido de «gran tropa de 
piadosos»955.

Pero el autor que más sensibilizado está con el tema del cautiverio no 
podía ser otro que Miguel de Cervantes, protagonista de este y de la sub
siguiente ayuda de los padres redentores. La opinión que Cervantes tiene 
del cautiverio se puede rastrear fácilmente en sus obras, pero he elegido 
tres que dan luz al asunto. En su obra La española inglesa nos dice: «in
sufrible cautiverio de los turcos» y algo más adelante nos comunica su 
sentimiento por la libertad al decir: «La libertad la cosa más amada»956. En 
la obra El amante liberal expresa la tristeza que el cautiverio produce en 
el cautivo: «el cautiverio es bastante para entristecer el corazón más ale
gre del mundo»957, y la alegría que siente el cautivo al volver a su hogar: 
«renovóse la alegría en sus corazones, alborotáronse sus espíritus con el 
nuevo contento, que es uno de los mayores que en esta vida se pueden 
tener, llegar después de luengo cautiverio salvo y sano a su patria» o «los 
cautivos en llegando a tierra hicieron como los demás, besándola postra
dos en el suelo»958. Además Cervantes expresa la alegría del pueblo 
cuando recibe a los cautivos liberados: «recibieron mil parabienes de la

las jóvenes se les daba fe firmada y tenían un plazo de dos años para casarse 
o ingresar en un convento (si en estos dos años no se casaban, o no ingresa
ban como religiosas, perdían el derecho a la limosna). Por fin, una vez casa
das o monjas, el marido en un caso y el convento en el otro, debían otorgar 
carta de dote a patronos y doncellas y de arras en el caso de tener hacienda, 
en el primero de los casos y de pago en el segundo95'1.

,M En una cláusula testamentaria de fecha ocho de octubre de 1556, deja 100.000 ma
ravedises más para esta pía fundación . En Ibídem.

SANTOS, F. Obras..., p. 1 7.
996 CERVANTES, M. de. Novelas Ejemplares. Madrid. 1946.
957 Ib., p. 10.
958 Ib., pp. 60-61.

10.2. REDENCIÓN DE CAUTIVOS



236

Ib., p. 105.
A.H.P.Av. AA.CC. L. 33, fol. 131v.

961 Ibídem. L. 62, fol. 193.
Ib. L. 73, fol. 96v.

961 Ib. L. 49, fols. 15-15v.

Una tercera forma de colaborar en obras pías fue la de dejar limosna a 
los «Lugares Santos de Jerusalén». Los religiosos que vivían en aquellas tie
rras, para conservar la veneración y culto debido a dichos lugares santos, te
nían importantes necesidades y además estaban obligados a pagar «al gran 
turco» más de 60.000 ducados anuales. En la petición de limosna que fray 
Francisco de Buenaventura hace a la ciudad de Ávila, en el año 1651, ex
pone que se necesita esta ayuda «por la necesidad que tienen y pacen los re
ligiosos de la horden de San Francisco que los avitan y por la paga que en 
cada año se hace al gran turco, que ymporta más de sesenta mili ducados»963, 
además para la «conservación de dichos santíssimos lugares casa solar de

libertad que habían alcanzado» y fueron recibidos «con muestras de 
mucho contento»959.

El testador abulense fue sensible, en su gran mayoría, a esta realidad y 
así el 78,94 por ciento de nuestros testadores dejan limosna para esta reden
ción. Pero no sólo los testadores eran sensibles a esta obra piadosa, también 
a nivel institucional se realizó. El primer documento del siglo XVII que nos 
da noticia de ello es un acuerdo de 1 618, del consistorio abulense, en el que 
se decide que dos regidores pidan limosna para la redención de cautivos960. 
Posteriormente, en el año 1 664, se recibe al padre fray Marcos Martín, de la 
orden de nuestra Señora de la Merced de la Redención de Cautivos, que pide 
limosna a la ciudad para el efecto «por el empeño en que se alia su religión 
del último rescate por averia costado más de ciento cinquenta mil ducados 
y aver rescatado ducientos y sesenta y dos cristianos y entre ellos uno deste 
obispado». Una vez estudiado el tema, el ayuntamiento abulense acordó: 
«se reconozca si aya otro» cautivo de la tierra y habiéndolo se dé limosna y «se 
trayga»96'. Por último, destacar que incluso a nivel particular se presta ayuda 
para esta obra y así sucedió en el año 1670, cuando el abad de 
la orden de San Basilio, don Atanasio Cristófono pide limosna a la ciudad 
para el rescate de un hermano y sobrino que tenía cautivo. Una vez estudiada 
la petición, la ciudad acuerda se le libren 100 reales por ser «para obra tan 
pía»962. Carmelo Luis López apunta que existían gastos de servicios en limos
nas y obras de beneficencia y «redimían a los cautivos de la tierra» en La 
Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en el tránsito de la Edad Media a 
la Moderna.

10.3. LUGARES SANTOS DE JERUSALÉN



237

,w Ib., p. 15v.
%5 Ib. L. 49, fol. 15v.

Ib. L. 35, fol. 159.
967 Ib. L. 49, fol. 15; L. 61, fol. 29; L. 66, fol. 83 y L. 79, fol. 69v.
968 A.H.P.Av. Ayuntamiento, Caja 7. Legajo 3. Expediente 6.

nuestra redempzión». Para íray Francisco se trata de una limosna y acción, 
«pía y devida a la relición cristiana como es la conservación de dichos san
tos lugares», aparte de señalar las dificultades por las que pasan los religio
sos de la orden «mi relixión conserva a costa de ynumerables vidas de 
muchos sánelos relixiosos que por conservarlos padecen, y oy a venido 
nueba relación que nos los tienen pressos»964.

Ante esta situación necesitaban tanto la ayuda institucional como la pri
vada. Por lo que respecta a esta última, apuntar que el testador abulense no 
se siente particularmente generoso hasta el último tercio del siglo XVII. El 
porcentaje total de testadores que dejan dicha limosna llega al 17,68 por 
ciento, pero los grandes porcentajes se alcanzan en 1670 con 39,13 
por ciento, 1680 con 53,96 por ciento y 1 690 con 73,52 por ciento.

A nivel institucional se pedía autorización, «provisiones duplicadas», al 
Monarca y al Consejo Real para «pedir para el dicho efecto limosna en todos 
los lugares del reyno, permitiendo que las ciudades y cávelas de partido pue
dan dar de sus propios lo que les pareciere para tan santo fin»965. La primera 
noticia que nos dan las fuentes consistoriales del siglo XVII, en las que se ve 
esta ayuda, es del año 1634. En este año fray Juan García, Comisario de Jeru- 
salén, realiza una petición a la ciudad, en la que pide limosna para ayudar «a 
pagar al turco» el tributo anual que había que darle para poder tener la casa 
que allí existía. El Consistorio acordó entregar 200 reales966. A lo largo del 
siglo estas peticiones se van repitiendo y la ciudad irá colaborando; así se 
producen las de los años 1 651, en la que viene fray Francisco de Buenaven
tura, procurador de estos Santos Lugares, y se le ofrecen 400 reales, la visita 
de 1663 de fray Fabián Gutiérrez, con la limosna de 400 reales; la de 1669, de 
fray Nicolás Vicente, Vicecomisario y Procurador, con 500 reales de limosna 
y la de 1688 en la que se vuelven a ofrecer 500 reales967.

Por último, destacar que no sólo se pedía esta limosna para el sustento 
de los religiosos encargados de cuidar estos Santos Lugares. También se pedía 
limosna para la construcción de nuevos templos, como sucedió en el año 
1587. En este año fray Mateo de Salerno, franciscano, Comisario y Procura
dor General de la Tierra Santa de Jerusalén pidió cincuenta ducados de oro 
a la ciudad de Ávila «para ayuda la obra y edificio del templo que se hazía 
en la ciudad de Constantinopla de la dicha orden y del sustento de los rreli- 
giosos que en él asisten e de los lugares de la Tierra Santa de Jerusalén». El 
Consejo Real envió una carta a la ciudad de Ávila, con fecha quince de no
viembre de 1586, para que se entregara dicha cantidad a fray Mateo. La ciu
dad acordó aportar dicha cantidad de sus propios y rentas, el día siete de



238

abril de 1 587968.
No me gustaría olvidarme de las mandas que los testadores dejan a la 

Iglesia, en concreto a iglesias, conventos, ermitas, monasterios, etcétera, o a 
miembros de la misma. Estas mandas son de muy diferentes tipos y signifi
cación, tanto cuantitativa como cualitativa. Estas mandas vienen especifica
das en el cuadro siguiente:

TIPO DE MANDA

_______ Dinero_______
Vestuario y tejidos

________ Trigo
Cuadros y arte en general
_____ Cirios y cera_____
______ Inmuebles______
________ Joyas________

Muebles y cacharros 
Aceite

NÚMERO DE TESTADORES

54_________
___________15__________

___________10_________

___________10__________

___________ 7___________

___________ 6

___________ 6___________
4

3



FUENTES





FUENTES MANUSCRITAS

ARCHIVO HISTÓRICO PROVINCIAL DE ÁVILAA)

Protocolos notariales1.

241

________ Notario________
Vicente de Hierro

______ Pedro Téllez______
Pedro González del Cerro 

Francisco Valdivieso
Diego Álvarez_____

_____ Diego Álvarez_____
Gaspar de Coimbra

_______ Ib ídem_________
Matías Chacón_____

______ Miguel Luis______
Diego de Ramos 

Jerónimo Calderón
_______ Juan Díaz_______

Diego de Salinas
Tomé Rodríguez

_____ Matías Martín______ 
Francisco de Medina 

Alonso Gutiérrez
Diego de Córdoba 

Manuel de Santervás
Diego de Ramos 

Jerónimo Calderón

Años 
1600 

1599-1600
1598- 1600 

1600
1597- 1605
1599- 1609 
1591-1612
1599- 1607
1600- 1603 

1600 
1600 
1600 
1600

1600-1601
1598- 1601 
1600-1603 
1600-1601 
1598-1601 
1600-1601 
1600-1603

1610 
1610

Número
135
49

393
173
369
370

1.193
525
529
203
507
542
350
583
790
642
569
620
678

1.108
517
552



242

________ Notario________  
_______ Juan Díaz_______  
Diego de Salinas 

______Matías Martín_____  
Francisco de Medina 

Alonso Gutiérrez 
Diego de Córdoba 
_________ Ibídem_________ 

Pedro Martín 
Vicente González Álvarez 

Ibídem
Andrés de Mediavilla 
_____ Andrés Martín_____  

Juan de Belmonte 
Agustín de la Cruz 
Blasco del Hierro 

Ibídem 
_________ Ibídem_________ 
Pedro Rodríguez

Gabriel del Campo 
Bernardo de Cuéllar 
Jerónimo Calderón 
Diego de Salinas 

_____ Matías Martín_____  
Diego de Córdoba 

______ Pedro Martín______  
Vicente González Álvarez 

Andrés de Mediavilla 
_____ Andrés Martín_____  

_________Ibídem_________ 
Juan de Belmonte 
Blasco del Hierro 
Pedro Rodríguez 

Bernardo de Cuéllar 
_____ Diego de Toro_____  
Sebastián de Morales 
Antonio de Verdeja

Años 
1610

1609- 1610 
1608-1612
1610- 1611 
1610-1614 
1602-1630 
1610-1611

1610 
1602-1627 

1600 
1610-1611 
1602-1618 

1610 
1610-1612
1607- 1620
1608- 1618 
1610-1612 
1610-1612 
1610-1615 
1607-1610

1620 
1620 

1620-1621 
1620-1621 
1620-1622 

1620 
1619-1620 
1613-1628
1619- 1620
1620- 1621 

1620
1619-1622 
1619-1620 

1620 
1620 
1620

Número
359
591
644
576
624
679
683
757
649
657
630
782

1.142
908
693
694
699
793

1.021
741
561
597
647
686
766
667
634
419
783

1.994
710
795
746
773
911
800



243

_________ Notario________
Juan Bautista de Vitoria 
Crisóstomo Gutiérrez 

_____ Pedro Fernández 
Jerónimo Calderón 

_____ Diego de Salinas
Diego de Córdoba 

Vicente González Alvarez
Andrés de Mediavilla 

______Andrés Martín_____  
_____Pedro Rodríguez 
______ Diego de Toro_____

Sebastián de Morales
Antonio de Verdeja 

Juan Bautista de Vitoria 
Crisóstomo Gutiérrez 

Pedro Fernández
Antonio Rodríguez 

_____ Manuel Cerezo_____
Cristóbal Dávila_____
Diego de Salinas

Sebastián de Morales
Antonio de Verdeja 

________Ibídem________
Antonio Rodríguez

Manuel Cerezo_____
Cristóbal Dávila_____

Sebastián Calderón
Nicolás Torralba_____

Gabriel Gutiérrez
Juan de Nuncibay 

Antonio Dávila y Orduña 
Juan Luis de Mediavilla

Francisco Santos_____
______Juan Calleja_______  
José Gómez de Redonda

Nicolás Torralba

Años
I 620-1622
1619- 1620
1620- 1622 
1626-1630

1630 
1630-1631 
1630-1631 
1630-1631 
1630-1632 
1623-1639
1629- 1630 

1630 
1630

1630- 1652 
1629-1631 
1629-1646

1630
1628- 1632
1629- 1630
1639- 1640
1638- 1640 
1636-1642
1640- 1641 

1640
1636- 1641
1639- 1640 
1639-1640 
1639-1640 
1639-1640 
1639-1640
1639- 1640
1637- 1647
1638- 1645
1640- 1655 

1640
1649-1650

Número 
1.068 
716 
766 
566 
606 
690 
677 
640 
787 
796 
780 
920 
811 

1.071 
725 

5.951 
848 
824 
727 
615 
924 
816 
817 
852 
826 
734 

1.982 
830 
864 
926 

1.198 
983 

1.031 
1.012 
1.982 
839



244

________ Notario________  
_________Ib ídem_________ 
_____ Alonso Ramos_____

Gabriel Gutiérrez
Juan de Nuncibay 
_________ Ib ídem_________ 

Antonio Dávila y Orduña 
Juan Luis de Mediavilla 

_________ Ib ídem_________ 
José Gómez de Redonda 

Juan Martín de Alejo
Laurencio López 

______Juan Acetuno______
José Antonio Rodríguez

Manuel de Segovia 
Francisco Barreda Zabalza 
_________ Ibídem_________

Gabriel Gutiérrez
Juan de Nuncibay 

Antonio Dávila y Orduña 
Juan Luis de Mediavilla 

_______Juan Calleja______  
José Gómez de Redonda

Laurencio López 
______Juan Acetuno______

Manuel de Segovia 
Francisco Barreda Zabalza

Manuel de Acuña
Juan García Velázquez 

Antonio Dávila y Orduña 
Juan Luis de Mediavilla 

José Gómez de Redonda
Laurencio López 

______Juan Acetuno______  
Francisco Barreda Zabalza

Manuel de Acuña 
Juan García Velázquez

Años
1649- 1656
1650- 1652 
1648-1650
1648- 1652 

1650
1649- 1650
1647- 1654
1648- 1652 

1650
1645-1655
1650- 1651 
1650-1651 
1647-1656 
1650-1651
1649- 1686 
1649-1652
1655- 1660 

1660
1659-1660 
1659-1660
1656- 1679
1658- 1663
1659- 1662 
1658-1660
1658- 1660
1657- 1660 
1655-1688
1659- 1662 
1669-1670 
1669-1670

1670
1669-1670 
1669-1670 
1669-1672
1669- 1672
1670- 1675

Número
840

1.171
869
932
934

1.203
740
984
962
951

1.033
1.049
1.102
1.006
1.938
1.022
872
944

1.208
988

1.013
969

1.038
1.054
1.009
1.024
1.111
1.014
1.214
993
975

1.041
1.059
1.028
1.112
1.016



Años Número

245

1668- 1672
1669- 1672
1668- 1672 
1663-1672 
1665-1681
1669- 1670 
1665-1672
1670- 1678 
1670-1673 
1680-1681 
1679-1680
1679- 1686
1680- 1684 
1678-1683
1678- 1681
1679- 1680 
1679-1685

1680
1679- 1683 

1680
1678-1684
1680- 1681 
1680-1684
1685- 1692
1686- 1692 
1690-1692 
1690-1691 
1689-1693 
1689-1690
1689- 1690 
1682-1692 
1682-1697 
1684-1692
1690- 1692 
1690-1692 
1686-1696

948
1.098
1.105

Notario_________
Juan Fernández de Nuncibay 

_____ Manuel Quintana_____  
Juan Solana Delgado 
Cebrián Domínguez 

__________ Ibídem__________  
Francisco Jerónimo González 
_______Gaspar Martín_______

Juan López de Tapia 
_____ Matías de Arriba______

José Gómez de Redonda
_______Juan Acetuno_______

Francisco Barreda Zabalza
Juan García Velázquez

Juan Fernández Nuncibay
Cebrián Domínguez____

______ Gaspar Martín_______  
_________ Ibídem__________  
_____Matías de Arribas______

Agustín González Dávila 
_____ Alonso de Frutos______

Onofre López Sanz_____
_________ Ibídem___________

Antonio de Mediavilla
Juan García Velázquez 

______ Gaspar Martín________ 
_________ Ibídem___________

Matías de Arribas______
Agustín González Dávila

Alonso de Frutos______
Onofre López Sanz_____
Alonso Domínguez_____

_________ Ibídem___________
José Maldonado_______

Vicente González______
Juan de Mediavilla_____
Roque de Arribas

953 
957 
1.100 
1.116 
1.103
879 
981
1.064 
1.030 
1.018 
950 
955
1.121 
1.122 
885

1.078 
1.147 
1.990 
1.088 
997

1.019 
1.126 
1.128 
895

1.081 
1.153 
1.092 
956 
957

7.265 
1.107 
999

1.109



Actas Consistoriales2.

246

_________ Notario
Jacinto Gómez de Redonda
Antonio Dávila y Orduña
Diego García Solariego 

Manuel García del Campo
Luis de Alía Fernández 

Francisco Criado

25
26
27

28
29
30

41
42
43

31
32
33

34
35
36
37
38
39
40

del 4-1-1600 al 9-XII- 1600
__________ 1601__________

1602-1603

1606-1607
1608-1609
1610-1611

1614-1615
1616-1617
1618-1619

1643
1644
1645

Número
1.175
1.246
1.115
1.271
1.240
6.398

Libro
24

_________ 1630-1632_________  
_________ 1633-1635_________  

1636 al 10-I-I637
del 24-1-1 637 a 1 638 (incluido) 

____________ 1639____________  
____________ 1640____________ 

1641

___________Años___________
del 18-IV-1597 al 26-V-1598

______ Caja
_______ 17
Faltan desde IV-1598 hasta XII-1599

_______ 17_______
_______ 17________
________18________
Faltan 1 604 y 1 605
________19_______
________19_______
________20_______
Faltan 1612 y 1613
_______ 20
________21________
________21________
Faltan desde 1 620 hasta 1629

________22
23
23

________24
________24
________25
________25

Falta 1 642
________25
________25

26

Años 
1690

1686- 1692 
1690-1692
1687- 1690
1689- 1698
1690- 1692



75 1682

247

í

47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62

63
64
65
66
67
68

69
70
71
72
73
74

1673 
1674-1675

1676
1677
1678
1679

1666
1667
1668
1669
1670
1671

_____ 27_____  
_____ 27_____  
_____ 27_____  

27
28

_____ 28_____  
_____ 28_____  
_____ 29
_____ 29_____

29
30
30
31

_______ 31_______  
_______ 31_______  
_______ 31_______  
Falta 1 665

_______ 32_______  
_______ 32_______  
_______ 32_______  
_______ 32_______  
_______ 33
_______ 33_______

Falta 1672
_______ 33_______  

33
33

_______ 34_______  
_______ 34_______  
_______ 34
Faltan 1680 y 1681

34

Libro
44
45
46

_________ Años_________  
_________ 1646_________  
_________ 1647_________  
1648 (faltan desde 1-1648 

hasta 28-IV-1648)
_________ 1649_________
_________ 1650_________
_________ 1651_________
_________ 1652_________
_________ 1653_________
_________ 1654_________
_________ 1655_________
_________ 1656_________
_________ 1657_________
_________ 1658_________

1659_________
_________ 1660_________
_________ 1661__________
_________ 1662_________  

1663
1664

Caja
26
26
26



Libro Años

ARCHIVO DIOCESANO DE ÁVILAB)

*
*

*
*
*

*

248

93
126
127
227

76
77
78

1684
1685
1686

1688
1689
1690
1691
1692
1693
1694
1695
1696
1697
1698
1699

79
80
81
82
83
84
85
86
87
88
89
90

Caja 
Falta 1683 

34 
35 
35 

Falta 1687 
35 
35 
36 
36 
36 
36 
37 
37 
37 
37 
37 
38

- Parroquia de San Juan
* Códice..... 65

Códice..... 87
Códice.....1 60

- Parroquia de San Pedro
* Códice

Códice
Códice
Códice

- Parroquia de Santiago
* Códice..... 37

Códice..... 74
* Códice  75

- Parroquia de San Vicente
* Códice  40



BIBLIOGRAFÍA





251

AMADES,). La mort, costums, creences, Barcelona, 1935.
AMASUNO SARRAGA, M. V. La peste en la corona de Castilla durante la se

gunda mitad del siglo XIV, Salamanca, 1996.
ARANDA MENDIAZ, M. El hombre del siglo XVII en Gran Canaria. El testa

mento como fuente de investigación histórico-jurídica, Las Palmas, 
1993.

ARIES, P. El hombre ante la muerte, Madrid, 1983.
— La muerte en Occidente, Barcelona, 1977.
ARIZ, L. Historia de las Grandezas de la Ciudad de Ávila, Alcalá de Hena

res, 1607.
ARRANZ GUZMÁN, A. «La reflexión sobre la muerte en el medievo hispá

nico ¿continuidad o ruptura?», España Medieval V, I. (1986), Madrid, 
pp. 109-124.

AYORA, G. Epílogo de algunas cosas dignas de memoria pertenecientes a la 
ciudad de Avila, Salamanca, 1519.

BARBERO DE AGUILERA, A. Elpriscilianismo, ¿herejía o movimiento social, 
Madrid, 1963.

BARREIRO MALLÓN, B. El sentido religioso del hombre ante la muerte en 
el Antiguo Régimen. Un estudio sobre archivos parroquiales y testamen
tos notariales, Santiago de Compostela, 1975.

— La nobleza asturiana, la muerte y la vida, Santiago de Compostela, 1981. 
BARRIOS, Á. Estructuras agrarias y de poder en Castilla, Ávila, 1983.
BARRERA AYMERICH, M. La mort barroca, rius i rendes. Les parroquies de 

Castello i Borriana com a unitar de prodúcelo i vida durant l'epoca mo
derna, Castellón, 1996.

BAUDOUIN ). L. y BLONDEAU, D. La ética ante la muerte y el derecho a 
morir, Barcelona, 1995.

BELTRÁN, J. L. La peste en la Barcelona de los Austrias, Lérida, 1996.
BENNASSAR, B. Los españoles. Actitudes y mentalidad, Barcelona, 1976.
CABRILLANA, N. «La crisis del siglo XIV en Castilla: la peste negra en el 

obispado de Patencia», Híspanla, CIX, (1968), pp. 245-258.
CAECILIUS FIRMIANUS, L. Sobre la muerte de los perseguidores, Madrid, 1982.



252

CALDERÓN DE LA BARCA, P. Cena del Rey Baltasar, Madrid, 1966.
CARBAJO CABALLERO, M. A. Enfermedad y sociedad. La vida y la muerte 

sobre Simancas (1550-1920), Valladolid, 1994.
CARMONA GARCÍA, J. I. El extenso mundo de la pobreza: la otra cara de la 

Sevilla Imperial, Sevilla, 1993.
CERVANTES SAAVEDRA, M. de. El Ingenioso hidalgo don Quijote de la Man

cha, Madrid, 1982.
CHAUNU, P. La memoria de la eternidad, Madrid, 1977.
— Mourir a París, París, 1976.
CHRISTIAN, W. A. Jr. «De los Santos a María: panorama de las devociones 

a Santuarios españoles desde el principio de la Edad Media hasta nues
tros días», Tema de Antropología Española, (1976), pp. 49-105.

CIANCA, A. de. Historia de la vida, invención milagros y traslación de San 
Segundo, Ávila, 1993.

CORIA COLINO, J. «El testamento como fuente de estudios sobre mentali
dades (siglos XII al XV)», MMM, Universidad de Murcia, (1982), pp. 193- 
222.

CRASSET, P. T. Modo, preparación y práctica de morir bé y de ayudar a bé 
morir, Barcelona, 1714.

DOMÍNGUEZ ORTIZ, A. El Antiguo Régimen: los Reyes Católicos y los 
Austrias, Madrid, 1973.

DOUGLAS, W. A. Muerte en Murelaga, Barcelona, 1973.
EG1DO, T. «La nueva historia de la muerte», Revista de espiritualidad, 158, 

(1981), pp. 43-65.
EIRAS ROEL, A. Tipología documental de los protocolos gallegos, Santiago 

de Compostela, 1981.
ESTEBAN MARTÍN, F. Venerable María Vela, 1561-1617, Ávila, 1986.
FERRATER MORA. El sentido de la muerte, Buenos Aires,1974.
— El ser y la muerte, Buenos Aires, 1962.
FUENTE ARRIMADAS, N. de la. Fisiografía e historia del Barco de Ávila, 

Ávila, 1926.
GARCÍA CÁRCEL, R. La muerte en la Barcelona del Antiguo Régimen, San

tiago de Compostela, 1981.
GARCÍA FERNÁNDEZ, M. Los castellanos y la muerte. Religiosidad y com

portamientos colectivos en el Antiguo Régimen, Valladolid, 1996.
GARCÍA GALLO, A. «Del testamento Romano al medieval. Las líneas de su 

evolución en España», AHDE, XLVII (1977), pp. 425-497.
GINZBURG, C. El queso y los gusanos, Madrid, 1980.
GIORDANO, O. Religiosidad popular en la Alta Edad Media, Madrid, 1983.
GÓMEZ PÉREZ, R. Miedo a la muerte, Madrid, 1984.
GONZÁLEZ CRUZ, D. Escribanos y notarios en Huelva durante el Antiguo 

Régimen (1701-1800), Huelva,!991.



253

en el siglo XVIII. Un estudio de men-

CONZÁLEZ DÁVILA, C. Theatro Eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica 
de Ávila, Madrid, 1 646.

GONZÁLEZ RUIZ, M. «Las capellanías españolas en sus perspectivas histó
ricas», REDC, (1950), pp. 475-501.

HEERS, ). Occidente durante los siglos XIV y XV, Barcelona, 1976.
JANKELEVICH, W. La morí, París, 1977.
JORDANO BARE, J. B. «El testamento», RDM, 37-38, (1962).
)OVER, P. F. y PLÁ, R. «Los protocolos del Archivo Municipal de Elche: ex

plicaciones y posibilidades de trabajo», Revista de Historia Moderna. 
Anales de la Universidad de Alicante, 3, (1983), pp. 359-382.

JUAN MANUEL, Don. El conde Lucanor, Barcelona, 1994.
KAMEN, H. Una sociedad conflictiva, 1649-1714, Madrid,1984.
KASER DELGADO, A. Costumbres populares. Andanzas populares de naci

miento, matrimonio y muerte, Sevilla,1981.
LE GOOF, J. La bolsa y la vida. Economía y religión en la Edad Media, Bar

celona, 1987.
Le Chansonnier espagnol d'Herberay, Madrid, 1979.
LEON-DUFOUR, X. El hombre ante la muerte, Barcelona,! 974.
Leyendas épicas españolas, Madrid, 1967.
LIMÓN DELGADO, A. Costumbres populares andaluzas de nacimiento, ma

trimonio y muerte, Sevilla, 1981.
LÓPEZ, J. Oviedo, muerte y religiosidad,

talidades colectivas, Oviedo, 1985.
LÓPEZ BENITO, C. I. La nobleza salmantina ante la vida y la muerte (1476- 

1535), Salamanca, 1992.
LÓPEZ DE ÚBEDA, J. Cancionero y vergel de flores divinas, Madrid 1692-1964 
LÓPEZ MUÑOZ, M. L. La labor benéfico-social de las cofradías en la Gra

nada moderna, Granada, 1994.
— Las cofradías de la parroquia de Santa María Magdalena de Granada en 

los siglos XVII-XVIII, Granada, 1992.
LÓPEZ PEREIRA, J. E. Prisciliano de Ávila y el prisicilianismo desde el siglo 

IVa nuestros días. Rutas bibliográficas, Ávila, 1985.
LUQUE, E. «La crisis de las expresiones populares en el culto religioso: exa

men de un caso andaluz. Expresiones actuales de la cultura del pue
blo», VoL XLL Anales de moral y social y económica, Madrid, Centro de 
estudios Sociales del Valle de los Caídos.

MALDONADO FERNÁNDEZ DEL TORCO, J. Herencia a favor del alma en 
el Derecho Español, Madrid, 1944.

MANRIQUE, J. Poesías. Ediciones de Jesús Manuel Alda, Madrid, 1976.



254

MARTÍNEZ GIL, F. Actitudes ante la muerte en el Toledo de los Austrias, Ta
layera de la Reina, 1984.

— Muerte y sociedad en la España de los Austrias, Madrid, 1991.
MEKENDRICK, G. «Sevilla y la «Danza de la muerte» (1520)», Historia, Ins

tituciones y Documentos, VI, (1979), pp. 187-195.
MENA, J. de. Obras Completas, Madrid, 1994.
MENÉNDEZY PELAYO, M. Historia de los heterodoxos españoles, Madrid, 

1982.
MENÉNDEZ P1DAL, R. Flor nueva de Romances Viejos, Madrid, 1968.
MIGUÉLEZ, L. «Capellanías y fundaciones piadosas», Ecclesia, (1953), 

pp. 500-502.
— «Situación actual del problema de las capellanías en España», REDC,

(1950), pp. 311-336.
MITRE FERNÁNDEZ, E. «Una visión medieval de la frontera de la muerte: 

status viae u status final 1200-1348», España Medieval V. En memoria de 
D. Claudio Sánchez Albornoz, Vol II, pp. 665-681.

MORENO, J. I. El otorgamiento de instrumentos públicos, Madrid, 1847.
MORÍN, E. El hombre y la muerte, Barcelona, 1974.
ODERO, ). M. Una nueva visión de la muerte, Pamplona, 1983.
OLMEDO, F. Cr. Diálogos sobre la muerte del príncipe don Juan, Madrid, 

1944.
PASCUA, M. J. de la. Vivir la muerte en el Cádiz del setecientos (1675-1801), 

Cádiz, 1990.
PFANDL, L. Introducción al Siglo de Oro. Cultura y costumbres del pueblo 

español de los siglos XVI y XVII, Madrid, 1 994.
PEÑAFIEL RAMÓN, A. Testamento y buena muerte. (Un estudio de mentali

dades en la Murcia del siglo XVIII), Murcia, 1987.
PEREZ-COCA SÁNCHEZ-MATAS, C. Derecho, vida y costumbres de Plasen- 

cia y su diócesis en los siglos XV y XVI, Cáceres, 1994.
PÉREZ MOREDA, V. La crisis de mortalidad en la España interior (siglos XVI- 

XIX), Madrid, 1980.
PESET, J. L. Muerte en España (política y sociedad entre la peste y el cólera), 

Madrid, 1972.
Poema de Fernán González, Madrid, 1967.
PORRES MARTÍN-CLETO, J. y CRUZARIAS, M. El testamento de Doña Guio- 

mar de Meneses y el Hospital de la Misericordia, Toledo, 1992.
PULLI, G. «Per una storia della morte in Occidente», Nuova Rivista Storica, 

LX, (1979), pp. 453-460.
QUEVEDO, F. de. Poesías Completas, Madrid, 1995.
— Antología poética, Madrid, 1979.
— Obras escogidas, Madrid, 1982.
— El sueño de la muerte, Madrid, 1982.



I

255

RIBERT GARCIA, L. Castilla y León, Madrid, 1987.
RODRÍGUEZ CARROJO, M. «Aspectos sociológicos de la redención de cau

tivos», Memoria del Congreso Mariológico-Mercedario, III, (1969), 
pp. 125-175.

RODRÍGUEZ SÁNCHEZ, A. Morir en Extremadura. Una primera aproxima
ción, Cáceres, 1980.

RUIZ, ]., arcipreste de Hita. Libro de buen amor, Madrid, 1996.
RUIZ MOLINA, L. Testamento, muerte y religiosidad en la Yecla del siglo 

XVI, Yecla, 1995.
SABORT BADENES, P. Morir en el Alto Falencia. La religiosidad popular a tra

vés de los testamentos. Siglos XVI-XVIII, 1991.
SÁINZ RODRIGUEZ, P. Estado actual de la cuestión priscilianista, Madrid, 

1964.
SÁNCHEZ HERRERO, J. Concilios provinciales y Sínodos Toledanos de los si

glos XIV-XV, Santa Cruz de Tenerife, 1976.
— «Cofradías, hospitales y beneficencia en algunas diócesis del valle del 

Duero, siglos XIV-XV», Hispania, CXXVI, (1974), pp. 5-51.
SÁNCHEZ TALAVERA, F. Cancionero de Baena, Madrid, 1966.
SANTOS, F. Obras selectas, Madrid, 1976.
— Día y noche en Madrid, Madrid, 1976.
SANTILLANA PÉREZ, M. La vida, nacimiento y matrimonio y muerte en el 

Partido de Cáceres en el siglo XVII, Cáceres, 1992.
SENADOR GÓMEZ, J. Castilla en escombros. Las Leyes, las tierras, el trigo 

y el hambre, Valladolid, 1993.
SOLÁ SOLÉ, J. M-’. «En torno a la «Danza General de la muerte»», Hispanic 

Review, XXXVI, (1968), pp. 303-327.
TARIFA FERNÁNDEZ, A. Marginación, pobreza y mentalidad social en el 

Antiguo Régimen: los niños expósitos de Úbeda (1665-1778), Granada, 
1994.

TERESA DE JESÚS, SANTA. Obras completas, Madrid, 1976.
THOMAS, L. V. La muerte, una lectura cultural, Barcelona, 1991.
TORRES, C. Ana de Jesús, cartas (1590-1621). Religiosidad y vida cotidiana 

en la clausura femenina del Siglo de Oro, Salamanca, 1995.
VARELA, J. La muerte del Rey, Madrid, 1990.
VEGA, G. de la. Coplas, sonetos, canciones, elegías y églogas, Barcelona, 

1985.
VÉLEZ DE GUEVARA, L. El diablo cojuelo, Barcelona, 1983.
VENEGAS, A. Agonía del tránsito de la muerte, Madrid, 1969.
VEREDAS, A. Ávila de los Caballeros, Ávila, 1935.
VOVELLE, M. La mort et l'Occident, París, 1980.



COFRADÍA AÑODOCUMENTO
Minerva Un documento

Enterradores Título de erección 1822

OrdenanzasVeracruz

Cristo de la Luz Ordenanzas

Aprobación y confirmación 1669
Nra. Sra. De la Cabeza

1768

Nra. Sra. del Socorro Cédula
Resucitado

Ordenanzas

Ordenanzas 1826

Ordenanzas

San Martín

Nra. Sra. de las Vacas

OrdenanzasNra. Sra. del Rosario 1 663 y 1 704

Ordenanzas 1730

Libro pergamino 1760

Rosarito
Ordenanzas 1696Nra. Sra. del Buensuceso

Nra. Sra. de los Dolores
1758San Lorenzo

Servitas

256

Títulos de erección y documentos de cofradías, patronatos y hermandades 
registrados en el año de 1842

Nra. Sra. De las Angustias

Santa Teresa

Piedad y Caridad 

Nra. Sra. de Sonsoles

Santo Sepulcro

Oración del Huerto

San Crispín

San Antonio

San Miguel

San Blas

San Isidro 
Ánimas

San José 

Pobres

Libro indulgencias y concordia 

Título de erección y ordenanzas 

Testimonio documental

Libro pergamino 

Licencia de aprobación

Nra. Sra. de las Angustias 

Via Crucis

1551-1574 v 1774

1690



LIBROS PUBLICADOS EN ESTA COLECCIÓN:

1

2

3

5

7

257

LUIS LÓPEZ, Carmelo y otros. Guía del Románico de Ávila y primer Mu
dejar de La Morana. 1982. ISBN 84-00-05183-1
TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Toponimia de Ávila. 1983. ISBN 84-00- 
05306-0
ROBLES DÉGANO, Felipe. Peri-Hermenías. 1983. ISBN 84-00054-54-7.

4 GÓMEZ MORENO, Manuel. Catálogo Monumental de Ávila. 2007. 
ISBN 84-00-05470-9
RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Ma Jesús. La Capilla Mayor del Monasterio de 
Gracia. 1982. ISBN 84-00-05256-0

6 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Adúlense, Siglos XVI-XVIIL 
1983. ISBN 84-00-05558-6
HEDO, Jesús. Antología de Nicasio Hernández Luquero. 1985. ISBN 84- 
39852-58-4

8 GONZÁLEZ HONTORIA, Guadalupe y otros. El Arte Popular en Ávila. 
1985. ISBN 84-39852-56-8

9 GARZÓN GARZÓN, Juan María. El Real Hospital de Madrigal. 1985. 
ISBN 84-39852-57-6

10 MARTÍN MARTÍN, Victoriano y otros. Estructura Socioeconómica de la 
Provincia de Ávila. 1985. ISBN 84-39853-55-X

11 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. El Retablo de la Iglesia de 
San Miguel de Arévalo y su restauración. 1985. ISBN 84-00061-02-0

12 RUIZ-AYÚCAR, Eduardo. Sepulcros artísticos de Ávila. 1985. ISBN 84- 
00060-94-6

13 CABEZA SÁNCHEZ-ALBORNOZ, María Cruz. La Tierra Llana de Ávila en 
los siglos XV-XVL Análisis de la documentación del Mayorazgo de La 
Serna (Ávila). 1985. ISBN 84-39855-76-1

14 ARNÁIZ GORROÑO, María José y otros. La Iglesia y Convento de la 
Santa en Ávila. 1986. ISBN 84-50534-23-2

15 SOMOZA ZAZO, Juan José y otros. Itinerarios Geológicos. 1986. ISBN 
84-00063-50-3

16 ARIAS CABEZUDO, Pilar; LÓPEZ VÁZQUEZ, Miguel; y SÁNCHEZ SAS
TRE, José. Catálogo de la escultura zoomorfa, protohistórica y romana de 
tradición indígena de la Provincia de Ávila. 1986. ISBN 84-00063-72-4

17 FERNÁNDEZ GÓMEZ, Fernando. Excavaciones arqueológicas en El Raso 
de Candeleda. 1986. ISBN 84-50547-50-4

18 PABLO MAROTO, Daniel de y otros. Introducción a San Juan de la Cruz. 
1987. ISBN 84-00065-65-4

19 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, María Jesús y otros. La Ermita de Nuestra Se
ñora de las Vacas de Ávila y la restauración de su retablo. 1987. ISBN 84- 
50554-55-1



258

37 ROLLAN ROLLAN, María del Sagrario. Éxtasis y purificación del deseo. 
1991. ISBN 84-86930-47-2

38 GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Nicolás; y CRUZ VAQUERO, Antonio de la. 
La Custodia del Corpus de Ávila. 1993. ISBN 84-86930-79-0

39 CASTILLO DE LA LASTRA, Agustín del. Molinos de la zona de Piedrahíta 
y El Barco de Ávila. 1992. ISBN 84-86930-60-X

20 LUIS LÓPEZ, Carmelo. La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahíta en 
el tránsito de la Edad Media a la Moderna. 1987. ISBN 84-60050-94-7

21 MORALES MUÑIZ, María Dolores. Alfonso de Ávila, Rey de Castilla. 
1988. ISBN 84-00067-85-1

22 DESCALZO LORENZO, Amalia. Aldeavieja y su Santuario de la Virgen 
del Cubillo. 1988. ISBN 84-86930-00-6

23 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. El reportaje gráfico abulense. 1988. 
ISBN 84-86930-04-9

24 CEPEDA ADÁN, José y otros. Antropología de San Juan de la Cruz. 1988. 
ISBN 84-86930-06-5

25 SÁNCHEZ MATA, Daniel. Flora y vegetación del Macizo Oriental de la 
Sierra de Credos. 1989. ISBN 84-86930-17-0

26 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. La industria textil en Ávila durante la etapa 
final del Antiguo Régimen. La Real Fábrica de Algodón. 1989. ISBN 84- 
86930-13-8

T7 GARCÍA MARTÍN, Pedro. El substrato abulense de Jorge Santayana. 1990. 
ISBN 84-86930-23-5

28 MARTÍN JIMÉNEZ, María Isabel. El paisaje cerealista y pinariego de la tierra 
llana de Ávila. El interfluvio Adaja-Arevalillo. 1990. ISBN 84-86930-27-8

29 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. Episcopado Abulense. Siglo XIX. 1990. 
ISBN 84-86930-30-8

30 RUIZ-AYÚCAR ZURDO, Irene. El proceso desamortizador en la Provin
cia de Ávila (1836-1883). 1990. ISBN 84-86930-16-2

31 RODRÍGUEZ, José Vicente y otros. Aspectos históricos de San Juan de la 
Cruz. 1990. ISBN 84-86930-33-2

32 VÁZQUEZ GARCIA, Francisco. El Infante don Luis A. de Borbón y Far- 
nesio. 1990. ISBN 84-86930-35-9

33 MUÑOZ JIMÉNEZ, José Miguel. Arquitectura Carmelitana (1562-1800). 
1990. ISBN 84-86930-37-5

34 DOMÍNGUEZ GONZÁLEZ, Pedro; y MUÑOZ MARTÍN, Carmen. Opi
niones y actitudes sobre la enfermedad mental en Ávila y la locura en el 
refranero. 1990. ISBN 84-86930-41-3

35 TAPIA SÁNCHEZ, Serafín de. La Comunidad Morisca de Ávila. 1991. 
ISBN 84-7481-643-2

36 MARTÍNEZ RUIZ, Enrique. Acabemos con los incendios forestales en Es
paña. 1991. ISBN 84-86930-42-1



259

i

vincia: El Diario de Ávila. 1997. ISBN 84-89518-31-9
55 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. La villa de Arenas de San Pedro en el siglo 

XVIIL El tiempo del infante don Luis (1727-1785). 1998. ISBN 84-89518- 
30-0

56 MARTÍN GARCÍA, Gonzalo. Mombeltrán en su Historia. 1997. ISBN 84- 
89518-32-7

57 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio. Toponimia del Estado de La Adrada 
según el texto de Ordenanzas (1500). 1998. ISBN 84-89158-33-5

58 MARTÍNEZ PÉREZ, Jesús. Fray Juan Pobre de Zamora. Historia de la 
pérdida y descubrimiento del galeón San Felipe. 1997. ISBN 84-89518- 
34-3

59 BERNALDO DE QUIRÓS, José Antonio. Teatro y actividades afines en la 
ciudad de Ávila (siglos XVII, XVIII y XIX). 1998^ ISBN 84-89518-40-8

40 MARTÍN JIMÉNEZ, Ana. Geografía del equipamiento sanitario de Ávila. 
Mapa Sanitario. 1993. ISBN 84-86930-74-X

41 IZQUIERDO SORLI, Monserrat. Teresa de Jesús, una aventura interior. 
1993. ISBN 84-86930-80-4

42 MAS ARRONDO, Antonio. Teresa de Jesús en el matrimonio espiritual. 
1993. ISBN 84-86930-81-2

43 STEGGINK, Otger. La Reforma del Carmelo Español. 1993. ISBN 84- 
86930-82-0

44 TEJERO ROBLEDO, Eduardo. Literatura de tradición oral en Ávila. 1994. 
ISBN 84-86930-94-4

45 GARCÍA FERNÁNDEZ, Emilio C. Ávila y el cine: historia, documentos y 
filmografía. 1995. ISBN 84-86930-96-0

46 HERRÁEZ HERNÁNDEZ, José María. Universidad y universitarios en 
Ávila durante el siglo XVII. 1994. ISBN 84-86930-92-8

47 MARTIN GARCÍA, Gonzalo. El Ayuntamiento de Ávila en el siglo XVIIL 
La elección de los Regidores Trienales. 1995. ISBN 84-89518-01-7

48 VILA DA VILA, Margarita. Ávila Románica: talleres escultóricos de filia
ción Hispano-Languedociana. 1999. ISBN 84-89518-53-X

49 SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Teresa y otros. Estudio Socioeconómico de la Pro
vincia de Ávila. 1996. ISBN 84-86930-24-3

50 HERRERO DE MATÍAS, Miguel. La Sierra de Ávila. 1996. ISBN 84-89518-
16- 5

51 TOMÉ MARTÍN, Pedro. Antropología Ecológica. 1996. ISBN 84-89518-
17- 3

52 GONZÁLEZ DE POSADA, Francisco; y BRU VILLASECA, Luis. Arturo Dupe- 
rier: mártir y mito de la Ciencia Española. 2005. ISBN 84-89518-22-X

53 SOBRINO CHOMÓN, Tomás. San José de Ávila. Historia de su funda
ción. 1997. ISBN 84-89518-26-2

54 SERRANO ÁLVAREZ, José Manuel. Un periódico al servicio de una pro-



61

62

63

64

65

260

60 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Prensa y comunicación en 
Ávila (siglos XVI-XIX). 1998. ISBN 84-89158-44-0
TROITIÑO VINUESA, Miguel Ángel. Evolución Histórica y cambios en la 
organización del territorio del Valle del Tiétar abulense. 1999. ISBN 84- 
89518-47-5
ANDRADE, Antonia y otros. Recursos naturales de las Sierras de Credos. 
2002. ISBN 84-89518-57-2
SÁNCHEZ SÁNCHEZ, Andrés. La Beneficencia en Ávila. 2000. ISBN 84- 
89158-64-5
SABE ANDREU, Ana MJ. Las Cofradías de Ávila en la Edad Moderna. 
2000. ISBN 84-89518-66-1
BARRENA SÁNCHEZ, Jesús. Teresa de Jesús una mujer educadora. 2000. 
ISBN 84-8951 8-67-X

66 CANELO BARRADO, Carlos. La Escuela de Policía de Ávila. 2001. ISBN 
84-89518-68-8

67 NIETO CALDEIRO, Sonsoles. Paseos y jardines públicos de Ávila. 2001. 
ISBN 84-89518-72-6

68 SÁNCHEZ MUÑOZ, Ma Jesús. La Cuenca Alta del Adaja (Ávila). 2002. 
ISBN 84-89158-79-3

69 ARRIBAS CANALES, Jesús. Historia, Literatura y fiesta en torno a San Se
gundo. 2002. ISBN 84-89518-81-5

70 GONZÁLEZ CALLE, Jesús Antonio. Despoblados en la comarca de El 
Barco de Ávila. 2002. ISBN 84-89518-83-1

71 ANDRÉS ORDAX, Salvador. Arte e iconografía de San Pedro de Alcán
tara. 2002. ISBN 84-89518-85-8

72 RICO CAMPS, Daniel. El románico de San Vicente de Ávila. 2002. ISBN 
84-95459-92-5

73 NAVARRO BARBA, José Antonio. Arquitectura popular en la provincia de 
Ávila. 2004. ISBN 84-89518-92-0

74 VALENCIA GARCÍA, Ma de los Ángeles. Simbólica femenina y produc
ción de contextos culturales. El caso de la Santa Barbada. 2004. ISBN 
84-89518-89-0

75 LÓPEZ FERNÁNDEZ, Ma Isabel. La arquitectura mudéjaren Ávila. 2004. 
ISBN 84-89518-93-9

76 GONZÁLEZ MARRERO, Ma del Cristo. La Casa de Isabel la Cató
lica. Espacios domésticos y vida cotidiana. 2005. ISBN 84-89518- 
94-7

77 GARCÍA GARCIMARTÍN, Hugo J. El valle del Alberche en la Baja Edad 
Media (siglos XII-XV). 2005. ISBN 84-89518-95-5

78 FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Maximiliano. Elecciones en la provincia de 
Ávila, 1977-2000: comportamiento político y evolución de las corpora
ciones democráticas. 2006. ISBN 84-96433-22-6



1

261

79 CAMPDERÁ GUTIÉRREZ, Beatriz I. Santo Tomás ele Ávila: historia de un 
proceso crono-constructivo. 2006. ISBN 84-96433-26-9

80 CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio; GARCÍA MARTÍN, Pedro; y GON
ZALEZ MUÑOZ, José María. Ávila en los viajeros extranjeros del sigloZÁLEZ MUÑOZ, José María. Ávila
XIX. 2006. ISBN 84-96433-30-7

81 CABALLERO ESCAMILLA, Sonia. La escultura gótica funeraria de la Ca
tedral de Ávila. 2007. ISBN 84-96433-37-4

82 FERRER GARCÍA, Félix A. La invención de la iglesia de San Segundo. 
2006. ISBN 978-84-96433-38-0

83 SABE ANDREU, Ana Ma. Tomás Luis de Victoria, pasión por la música. 
2008. ISBN 978-84-96433-61-8

84 GONZÁLEZ MUÑOZ, José M'T Gestión tradicional de los recursos hi
dráulicos en el Alto Tiétar (Ávila): molinos harineros. 2008. ISBN 978- 
84-96433-62-5.







!





ISBN 978-84-96433-7

433762117884969

Inst. Gr
931


