
©

1■

Avila y Cervantes

DIPUTACIÓN PROVINCIAL DE ÁVILA 
INSTITUCIÓN GRAN DUQUE DE ALBA¡ de Alba 

-82

IV CENTENARIO DE
EL QUIJOTE

i



v+*r

¿v
□E

INSTITUCIÓN
GRAN DUQUE DE ALBA

DiputadTAvila







CJ0S2I,

Avila y Cervantes

IV CENTENARIO DE
EL QUIJOTE

“Vez también hubo, que me mandó fuese a tomar en peso las antiguas 
piedras de los valientes toros de Guisando, empresa más para 

encomendarse a ganapanes que a caballeros; otra vez me mandó que me 
precipitase y sumiese en la sima de Cabra, peligro inaudito y temeroso, y 
que le trújese particular relación de lo que en aquella escura profundidad 

se encierra. Detuve el movimiento a la Giralda, pesé los toros de Guisando, 
despeñeme en la sima y saqué a luz lo escondido de su abismo, y mis 

esperanzas, muertas que muertas, y sus mandamientos y desdenes, vivos 
que vivos...”

El Caballero del Bosque a Don Quijote, Caballero 
de la Triste Figura. Capítulo XV. Segunda Parte



I.S.B.N.: 84-96433-25-0
Dep. Legal: AV-103-2006
Imprime: IMCODÁV1LA, S.A.

Área Industrial de Vicolozano. Parcela 29 
05194 Vicolozano (Ávila)



ÍNDICE

Presentación. Agustín González González 7

Introducción 9

13

49

59

81

97

111

5

MARTÍN GARCÍA, Gonzalo
Un abulense en El Quijote: Don Luis de Ávila y Zúñiga

BERNALDO DE QUIRÓS MATEO, José Antonio
Presencia de Cervantes en la obra del abulense Eugenio de Tapia ... 33

GÓMEZ BLÁZQUEZ, Jesús
Santa Teresa y Don Quijote: encuentro en Becedas........................

PÉREZ MARTÍN, Ovidio
Averiguaciones sobre ciertas analogías de la Odisea con El Quijote 
y otras obras........................................................................................

ROYO BERMEJO, Antonio
La Hacienda en el reinado de Felipe III..............

SÁNCHEZ GONZÁLEZ, Serafín
Génesis y exégesis de la literatura en El Quijote

VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco
El cura de El Quijote y otros semejantes............





PRESENTACIÓN

7

En Ávila se realizaron diferentes actividades culturales, se organizaron 
conferencias sobre Cervantes y su obra y se reeditó el libro de Constancio 
Rodero Sáez titulado El Gran Libertador de Miguel de Cervantes: Fray 
Juan Gil, por haber sido abulense, natural de Arévalo, el monje trinitario que 
gestionó la liberación del escritor del poder de los piratas berberiscos que

Son innumerables los estudios y las investigaciones de que ha sido 
objeto El Quijote a lo largo de la Historia. Y ha sido tal el interés que des
pertó la obra desde su aparición que poco o nada nuevo se puede decir so
bre el autor, el contenido o los protagonistas de la historia que cuenta 
Cervantes. No obstante, con motivo de dicha conmemoración se han he
cho nuevas ediciones críticas de la obra, se han realizado investigaciones 
y se han celebrado exposiciones, certámenes, encuentros y debates a ni
vel nacional e internacional. Y también a nivel local provincial.

En el año 2005 se cumplió el cuarto centenario de la publicación por par
te de don Miguel de Cervantes de la primera parte de su novela "El Inge
nioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha". La obra es, sin duda, una de las 
cumbres de la literatura castellana y universal, y Miguel de Cervantes uno 
de los escritores que con mayor precisión y con más concisión han utilizado 
nuestra lengua. Su influencia, tanto del autor como de su obra, ha sido 
trascendental a lo largo de los siglos posteriores y, por eso, era obligado con
memorar convenientemente el cuarto centenario de su publicación.



Agustín González González

Presidente de la Diputación de Ávila

8

lo retenían en Argel y, sobre todo, se estimuló la lectura de El Quijote, en
tre grandes y pequeños. Fruto de esa lectura fueron los estudios y reflexiones 
que sobre la obra de El Quijote, la época en que vivió Cervantes o su in
fluencia posterior realizaron algunos investigadores y escritores abulen- 
ses. Este libro recopila hoy esos estudios y reflexiones.



INTRODUCCIÓN

9

Cinco años permaneció Cervantes en la ciudad de Argel. Varias veces 
intentó escapar de su cautiverio, pero no logró su libertad hasta el año 
1580 en que fue rescatado por los frailes trinitarios merced al dinero de 
sus familiares y de las limosnas recogidas por los frailes en los pueblos 
del reino de Castilla. Un abulense, fray Juan Gil, nacido en Arévalo y edu
cado en el Convento de la Santísima Trinidad de dicha villa, fue el res
ponsable de predicar la redención y gestionar su libertad’. Gracias a él 
tuvo Miguel de Cervantes la oportunidad de reanudar su vida en libertad 
y dedicarse a la literatura.

Más de veinte años después, en 1605, aparece en Madrid, editado por 
primera vez, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha. Su éxito fue tal 
que en 1614 aparece una segunda parte titulada Segundo tomo del ingenioso 
hidalgo Don Quijote de la Mancha, compuesto por el licenciado Alonso Fer
nández de Avellaneda, natural de la villa de Tordesillas, que contiene su 
tercera salida y es la quinta parte de sus aventuras. En relación con este lla
mado Quijote falso de Avellaneda conviene recordar que en más de una oca
sión la aparición en la dicha obra de personajes abulenses, como los

En el mes de septiembre de 1575 Miguel de Cervantes Saavedra, que 
había permanecido en Italia después de la victoria de las tropas cristianas 
en la batalla de Lepanto, embarca en Nápoles para dirigirse definitivamente 
a España a bordo de la galera Sol. Pero la galera fue apresada por los pi
ratas berberiscos cerca de las costas catalanas y los pasajeros fueron he
chos cautivos y trasladados a Argel.

1 RODERO SÁEZ, Constancio, El Gran Libertador de Miguel de Cervantes: Fray Juan Gil, Ávila, 
1988.



10

En el capítulo XIX cuenta Cervantes que amo y criado, tras haber aban
donado la venta y sufrir diversas desventuras, caminaban en busca de lugar 
“donde hallar acogimiento, sin salir del camino real”. Y siendo “la noche escu
ra”, vieron ambos que por el mismo camino que ellos iban venían gran multi
tud de “lumbres que no parecían sino estrellas que se movían”. La multitud de 
lumbres resultó ser, como sabemos, un cortejo fúnebre formado por sacerdo-

Algunos participan en la historia. Recordemos la venta que don Quijote 
imaginaba ser castillo en el capítulo XVI y al ventero y a Maritornes y al arrie
ro, que había concertado una cita con la criada. Aquella noche, que acabó a gol
pes, le tocó dormir junto a Sancho Panza y fabricó su cama de “las enjalmas 
y de todo el adorno de los dos mejores mulos que traía”. Y, según el autor de 
la historia que, al parecer, según Cervantes, le conocía muy bien, era “uno de 
los ricos arrieros de Arévalo” que, por serlo, tenía doce mulos, todos ellos “lu
cios, gordos y famosos”.

Signifiquemos, por ejemplo, que Luis de Ávila , autor de un libro sobre los 
hechos del emperador, aparece citado en el capítulo séptimo de la primera 
parte de la novela en el pasaje en que el cura y el barbero concluyen el escrutinio 
de la librería de don Quijote, tirando al corral sin examinarlos un montón de li
bros, entre otros, éste de que hablamos. El tal Luis de Ávila ha resultado ser 
don Luis Dávila y Zúñiga, un abulense de la casa de los Dávila, hermano del 
primer Marqués de Las Navas, gentilhombre y amigo del emperador Carlos V, 
que llegó a ser Marqués de Mirabel. El libro del que era autor y al que sin du
da se refiere Cervantes es su obra sobre la Guerra de Alemania entre Carlos 
V y la Liga de Smalkalda, la que acabó ganando el emperador.

Sobre la obra de Cervantes se han escrito infinidad de páginas a lo largo 
de la Historia. No queremos aquí añadir ninguna más. Sólo admirarnos del 
profundo conocimiento que tiene Cervantes de la geografía de España y de la 
época en que vive y cómo inserta en el discurso con toda naturalidad variados 
modos de vida, diferentes tipos de gente y lugares dispares y cómo se sirve 
de ellos para la construcción de la historia que narra. Entre ellos hay algunos 
abulenses.

Bracamente, las características de los paisajes que describe o el propio 
pseudónimo del autor han propiciado la formulación de hipótesis que hací
an a dicho autor natural del lugar de Avellaneda, un pueblo situado cerca del 
Tormes en la provincia de Ávila. Al año siguiente, en 1616, aparece finalmen
te la verdadera segunda parte con el título Segunda parte del ingenioso caballero 
don Quijote de la Mancha, por Miguel de Cervantes Saavedra, autor de su pri
mera parte.



11

Poco después, en el capítulo XXII, don Quijote da libertad a doce desdi
chados “que, mal de su grado, los llevaban donde no quisieran ir”. En efecto, 
vio don Quijote que “por el camino que llevaba venían hasta doce hombres a 
pie, ensartados como cuentas en una gran cadena de hierro por los cuellos, y 
todos con esposas en las manos”. Era, como bien dijo Sancho, una cadena de 
galeotes. Don Quijote se dirigió a ellos y resultó que el primero de la cadena 
era un mozo de veinticuatro años que había sido condenado a galeras por ro
bar "una canasta de colar atestada de ropa blanca". Según él mismo confesó, 
era de Piedrahíta. Y don Quijote le liberó, como a todos los demás, haciendo 
prometer a todos que ¡rían a la ciudad del Toboso a presentarse ante Dulcinea, 
para contarle que él, don Quijote de la Mancha, el Caballero de la Triste Figu
ra, había sido su liberador.

¿Qué decir de los toros de Guisando? Nadie como Cervantes ha elevado 
a la categoría de mito a los verracos de la cultura vettona. Ya en la segunda par
te de la novela aparece en escena el Caballero del Bosque quien, en el capí
tulo XIV, cuenta que, cual nuevo Hércules, ha tenido que ir realizando diversos 
trabajos para conseguir el amor de “la sin par Casildea de Vandalia”. “Vez hu
bo -dice el caballero- que me mandó fuese a tomar en peso las antiguas pie
dras de los valientes Toros de Guisando, empresa más para encomendarse a 
ganapanes que a caballeros”. Y “pesé los toros de Guisando” -continúa di
ciendo el caballero a don Quijote. ¿Cabe de esto deducir que Cervantes conocía 
los toros de Guisando? No sería extraño, teniendo en cuenta la cercanía al 
camino real del paraje en que se encuentran y las frecuentes estancias de 
Cervantes en tierras de Toledo. ¿O se trata más bien de que la existencia de 
los toros de Guisando y su imagen formaban parte del acervo de conocimien
tos propio de la gente medianamente culta de la época? Tal vez.

Se trataría, en ese caso, del mismo fenómeno que se produce con el uso 
que hace Sancho de los refranes. En el capítulo XLVI de la primera parte, en 
concreto, en un contexto de amores y realidad tabulada, casi teatral, Sancho, 
“que a todo estaba presente, dijo, meneando la cabeza a una parte y a otra: 
- ¡Ay, señor, señor, y cómo hay más mal en El Aldegüela de lo que se sue
na...!”. El refrán, sin duda, tiene eco de tierras abulenses. En efecto, algunos

tes con hachas encendidas que acompañaban “el cuerpo muerto” de un ca
ballero que murió en Baeza y cuyos huesos llevaban a enterrar a Segovia don
de estaba su sepultura. No falta quien con buen criterio identifica al caballero 
muerto con San Juan de la Cruz, el santo de Fontiveros, que vivió algún tiem
po en Baeza, fue vicario general de la Orden del Carmelo en la provincia de An
dalucía, murió en Úbeda y sus restos fueron trasladados para ser enterrados 
en la ciudad de Segovia.



Institución "Gran Duque de Alba"

12

años antes de la aparición de El Quijote, el tercer duque de Alba, don Fer
nando Álvarez de Toledo, había tenido amores con una molinera de La Alde- 
huela, un lugar de su señorío situado entre El Barco de Ávila y Piedrahita, y fruto 
de esos amores fue el nacimiento de un hijo bastardo, don Hernando de Tole
do, que llegaría a ser después el Gran Prior de Castilla. El hecho y las virtudes 
del bastardo sirvieron de argumento para una obra teatral titulada El Aldegüela 
y también Más mal hay en la Aldegüela de lo que suena, atribuida a Lope de 
Vega. ¿Conocía Cervantes la historia? ¿Pensó alguna vez en ella como ar
gumento para alguna de sus obras? ¿Conocía la obra atribuida a Lope?

Así pues, no son pocas las referencias a tierras o temas abulenses que apa
recen en El Quijote. Este libro es fruto de un intento de reflexionar sobre tales 
referencias con motivo de la celebración del cuarto centenario. Contiene una 
serie de artículos de escritores e investigadores abulenses que versan sobre 
temas relacionados con la obra de Cervantes y su época: una aproximación a 
la biografía de don Luis de Ávila, en realidad Luis Dávila y Zúñiga, Marqués de 
Mirabel, autor de “los hechos del emperador”, obra que formaba parte de la li
brería de don Quijote; la influencia de Cervantes sobre el escritor Eugenio de 
Tapia, un liberal abulense del siglo XIX; una reflexión sobre el encuentro en Be- 
cedas entre don Quijote y Santa Teresa que imagina Ramón J. Sender en 
una de sus novelas; un estudio comparativo entre El Quijote y la Odisea; re
flexiones sobre génesis y exégesis en El Quijote; un estudio sobre la fiscalidad 
en el reinado de Felipe III, la época en que aparecen tanto la primera como la 
segunda parte de la novela de Cervantes; diversas reflexiones sobre la vida del 
cura del Quijote y anécdotas vahas de la vida de curas abulenses que vivían 
en esa época; y, finalmente, un estudio sobre la posibilidad de identificar con 
San Juan de la Cruz el cuerpo que lleva a enterrar a Segovia la comitiva fúnebre 
que Don Quijote y Sancho encuentran en su camino. No pretende ser más que 
una pequeña contribución a las celebraciones realizadas en Ávila con oca
sión de la conmemoración del cuarto centenario de la publicación en 1605 de 
la primera parte de la novela El Ingenioso Hidalgo don Quijote de la Mancha, 
la obra cumbre de Cervantes.



MARTÍN GARCÍA, Gonzalo

13

Mantenía en su casa una ama, una sobrina y un criado de campo y pla
za. Pero cuenta Cervantes que “los ratos que estaba ocioso, que eran los más 
del año, se daba a leer libros de caballería, con tanta afición y gusto, que ol
vidó casi de todo punto el ejercicio de la caza, y aun la administración de su 
hacienda”. Y añade que “llegó a tanto su curiosidad y desatino en esto que ven-

En un lugar de La Mancha vivía a finales del siglo XVI “un hidalgo de 
los de lanza en astillero, adarga antigua, rocín flaco y galgo corredor. Una olla 
de algo más vaca que carnero, salpicón las más noches, duelos y quebran
tos los sábados, lentejas los viernes, algún palomino de añadidura los do
mingos, consumían las tres partes de su hacienda. El resto de ella concluían 
sayo de velarte, calzas de velludo para las fiestas, con sus pantuflos de lo mis
mo, y los días de entre semana se honraba con su vellorí de lo más fino”. Don 
Quijote vivía en su aldea en un mediano pasar.

’ CERVANTES, Miguel de, El ingenioso hidalgo don Quijote de La Mancha, Capítulo Vil, Primera 
Parte.

UN ABULENSE EN EL QUIJOTE: DON LUIS DE 
ÁVILAYZÚÑIGA

“Por acudir a este ruido y estruendo, no se pasó adelante con el 
escrutinio de los demás libros que quedaban; y así, se cree que 
fueron al fuego, sin ser vistos ni oídos, la Carolea y León de Es
paña, con los hechos del Emperador, compuestos por don Luis de 
Ávila, que, sin duda, debían estar entre los que quedaban, y qui
zá, si el cura los viera, no pasaran por tan rigurosa sentencia”'



14

En cuanto a los libros pequeños, dice Cervantes que eran de poesía. Y 
de nuevo, como ocurriera con los libros de caballería, entre los escrutados 
sólo cita quince títulos, aunque ahora añade, en algunos casos, el nombre de 
sus autores. Hay entre ellos novelas pastoriles, obras de entretenimiento, 
poemas de verso heroico,... Según el cura, “no hacen ni harán el daño que 
los de caballería han hecho”, pero son de distinta condición y de variada 
calidad y, de hecho, sólo nueve merecen algún tipo de crítica favorable y só
lo nueve se salvan. Recodémoslos: La Diana, de Jorge de Montemayor; La 
Diana, de Gil Polo; Los diez libros de Fortuna de Amor, de Antonio de Lofraso; 
El pastor de Fílida; Tesoro de varias poesías; El Cancionero de López Mal- 
donado; La Galatea, del propio Cervantes; La Araucana, de don Alonso de 
Ercilla; La Austriada, de Juan Rufo; El Monserrate, de Cristóbal de Virués; y 
Las lágrimas de Angélica, de Luis Barahona de Soto. Todos los demás fue
ron condenados al fuego.

Los libros grandes, muy bien encuadernados, eran todos libros de ca
ballería. Al hacer el escrutinio, había más de cien volúmenes en el aposen
to, pero Cervantes sólo cita quince títulos y no da el nombre de ningún autor. 
De todos ellos sólo tres merecieron algún tipo de alabanza y se salvaron; 
dos se echaron a un pozo del corral para que el cura y el barbero vieran des
pués, con más sosiego, si eran dignos de salvarse; los demás fueron con
denados al fuego.

dió muchas fanegas de tierra de sembradura para comprar libros de caballerías en 
que leer'’.

Algunos, al parecer, sin culpa, porque el cura, que hacía el escrutinio 
junto al barbero, por acudir a las voces y al estruendo que hacía don Quijo
te en el aposento contiguo, no pudo seguir con el escrutinio y así, “a carga 
cerrada”, quiso que todos los que faltaban por escrutar se echasen al corral 
y se quemasen. Por eso, dice Cervantes, “se cree que fueron al fuego, sin ser 
vistos ni oídos, La Carolea y León de España, con los hechos del emperador, 
compuestos por don Luis de Ávila, que, sin duda, debían de estar entre los

Ciertamente la venta de unas cuantas fanegas de tierra de sembradura 
en la llanura de La Mancha podían dar para comprar muchos libros. Tantos 
como para poder pasar las noches leyendo de claro en claro y los días de tur
bio en turbio hasta llegar a perder el juicio por culpa de la lectura. Tantos co
mo para llenar uno de los aposentos de su casa, aposento en el que había, 
cuando entraron a verlos el cura y el barbero, más de cien libros grandes 
-con la palabra “tonel” designa a alguno de ellos el cura de la aldea- y un mon
tón de libros pequeños. Muchos libros.



EL AUTOR DE “LOS HECHOS DEL EMPERADOR”

’ ANTONIO, Nicolás de. Biblioteca Hispana Nova, Madrid, Visor, 1996.

15

En relación con éste, hay quien sospecha que Cervantes pudo haberse 
equivocado y confundir el apellido Zapata con el apellido Ávila porque, en re
alidad, a quien quería referirse no era a Luis de Ávila, sino a Luis de Zapata,

En efecto, en la Biblioteca Hispana Nova, publicada en 1684 por don Ni
colás de Antonio, que recoge todos los escritores españoles que brillaron des
de el año 1500 hasta el de 16842, aparecen relacionados dos autores que 
escriben en el siglo XVI y publican sendos libros con el título Carolea. Uno es 
Jerónimo Sempere, que publica en Valencia en 1560 la obra titulada Primera 
y segunda parte de La Carolea, que trata de las gestas del emperador Carlos, 
potentíssimo monarca español en verso heroico. El otro es Juan Ochoa de la 
Salde, que se llama a sí mismo prior perpetuo de San Juan de Letrán y que años 
más tarde escribe La Carolea, enchiridion, que trata de la vida y hechos del in
victísimo emperador don Carlos, en dos partes, de las cuales sólo se publica 
la primera en Lisboa, en el año 1585. Lo que resulta difícil, por no decir impo
sible, es saber a cual de las dos obras se refiere Cervantes cuando cita su tí
tulo en El Quijote.

En cuanto al León de España, Pedro de la Vecilla Castellano escribió, 
también en verso, en veintiséis cantos, la obra titulada El León de España, I y 
II, publicada en Salamanca en 1586.

que quedaban, y quizá, si el cura los viera, no pasaran por tan rigurosa sen
tencia”.

¿Qué libros son ésos que acabaron arrojados al corral pero que posible
mente se hubieran salvado si el cura, “buen cristiano y amigo de la verdad”, buen 
crítico, hubiera sabido de su existencia?. ¿Y quién es Luis de Ávila, el escritor 
que narra o comenta los hechos del emperador?. En principio, y a pesar de las 
dudas interpretativas que en una lectura poco atenta pudiera generar el texto, 
no parece difícil su identificación.

Obviamente, aunque las citadas obras coincidan en el tema que tratan y to
das pretendan ensalzar la figura de Carlos V, ninguna de ellas, ni La Carolea de 
Jerónimo Sempere ni La Carolea de Juan Ochoa de la Salde ni El León de España, 
de Pedro de Vecilla Castellano, tiene nada que ver con los hechos del emperador 
que, según don Miguel de Cervantes, narra Luis de Ávila.



LUIS DE ÁVILA Y ZÚÑIGA, UN ABULENSE DE LA CASA DE LOS DÁVILA

16

3 Entre otros, en El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha. Ensayo preliminar de Julián 
Marías. Círculo de Lectores, Barcelona, 1983, p. 99, nota 1.

4 Se asegura que el emperador Carlos dijo algo así como “mis hazañas no igualan a las de 
Alejandro; pero él no tenía un cronista como el mío”. MERINO ÁLVAREZ, A.: La sociedad abulense 
durante el siglo XVI. La nobleza, Madrid, 1926, p. 159, nota 311.

Dice Nicolás de Antonio que, basándose en el contenido de cierta car
ta que escribió Juan Berzosa y que recogía este dato, sospecha que Luis 
de Ávila y Zúñiga nació en la ciudad Plasencia. Es posible. Y muchos autores 
después de él lo han aceptado sin más y lo han repetido una y otra vez a 
lo largo de la historia; y lo repiten aún. Tal afirmación no tiene más fundamento 
verídico que el hecho de que su madre era hija del duque de Plasencia, pe
ro sospechamos que no es en eso en lo que se basan quienes repiten que

autor del poema Cario famoso, publicado en Valencia en 15663. Se basa di
cha hipótesis en el carácter épico y laudatorio de dicho poema, escrito en 
verso heroico, más acorde con el carácter de “entretenimiento” que tienen 
los libros pequeños que componen la biblioteca de don Quijote, analizada 
por el cura y el barbero, que con el estilo narrativo de una obra histórica que 
cuenta en prosa los hechos del emperador. Aunque posible, la hipótesis re
sulta arriesgada, cuando no atrevida. Y resulta más fácil pensar que Cer
vantes no se equivoca y que se refiere, sin confusión alguna, a un autor 
que se llama Luis de Ávila y que escribe alguna obra en que relata las ha
zañas del emperador Carlos V.

Nicolás de Antonio cita a dos escritores, ambos del siglo XVI, que tienen 
el nombre de Luis de Ávila. Uno de ellos, agustino, publicó en Toledo en 
1603 la obra titulada Discursos morales del Santísimo Sacramento del Al- 
tary no escribe obviamente sobre los hechos del emperador. Pero sí lo ha
ce el otro Luis de Ávila, Luis de Ávila y Zúñiga, Marqués de Mirabel, y los 
hechos del emperador a que se refiere Cervantes pueden ser perfecta
mente los contenidos en su obra Comentarlo de la guerra de Alemana, he
cha de Carlos V, Máximo Emperador Romano, Rey de España, en 1546 y 
1547, publicada por primera vez en Venecia el año 1548. Traducida al latín, 
al francés y otras lenguas europeas, narra bellamente las hazañas del em
perador y le ensalza hasta tal punto que éste, por el hecho de disponer de 
tal cronista, se llega a comparar con ventaja con Alejandro de Macedonia4. 
Reeditada en varias ocasiones, la obra dio a Luis de Ávila una cierta fama 
de historiador lo que posiblemente motivó que tiempo después fuera leído 
por Cervantes.



op. cit., p. 43.

17

Su madre fue doña Elvira de Zúñiga9, hermana de don Alvaro de Zúñi- 
ga, duque de Béjar, e hija de don Pedro de Zúñiga, el que fuera duque de 
Plasencia y Arévalo y señor de Béjar10. Los escudos de ambas casas, el de 
los Dávila, de los trece róeles, y el de los Zúñiga, campean unidos, más 
allá de leyendas de amores o desamores románticos, en los muros del cas-

Luis de Ávila nació en Plasencia, sino que se dejan confundir por la situa
ción geográfica del lugar de Mirabel -en las cercanías de dicha ciudad-, 
de cuyo señorío llegó a ser poseedor don Luis Dávila y Zúñiga a mediados 
del siglo XVI con el título de Marqués. Pero, naciera circunstancialmente 
en Plasencia o naciera en Ávila, lo que parece más probable, lo cierto es que 
Luis Dávila y Zúñiga era abulense, miembro de la familia de los Dávila, la de 
los trece róeles, cabeza del linaje de Esteban Domingo, primera voz y vo
to a comienzos del siglo XVI en el ayuntamiento de la ciudad.

Nació a finales de diciembre del año 15015. Su abuelo paterno fue el fa
moso Pedro Dávila, señor de Villafranca y Las Navas, aquel a quien los Re
yes Católicos otorgaron en 1475 el título de conde del Risco por los servicios 
prestados en la guerra de sucesión castellana entre Isabel de Castilla y 
Juana La Beltraneja. Él fue quien tomó la fortaleza de Olmedo y la villa de 
Sepúlveda, entró el primero en Tordesillas, contribuyendo al frente de las mi
licias abulenses al triunfo de Isabel, y participó activamente años más tar
de en la guerra de Granada6. Su padre fue Esteban Dávila7, segundo conde 
del Risco, el protagonista de los escándalos y disputas que enfrentaron a los 
Dávila de Villafranca y Las Navas con los Dávila de Navamorcuende y Vi- 
llatoro8 y ocasionaron la sentencia por la que el licenciado Villafañe, juez de 
residencia enviado a la ciudad, mandó tapiar el postigo que comunicaba el 
palacio de su propiedad con el exterior de la ciudad a través de la muralla.

5 En el pleito mantenido entre doña Elvira de Zúñiga y don Francisco de Pajares por el ejercicio del 
oficio de regidor de la ciudad de Ávila que había sido antes de don Fernando Álvarez de Toledo se dice 
textualmente: “...por quanto el dicho don Luis de Qúñiga al presente no es de hedad de diez e ocho años 
para que pueda usar del dicho oficio e amas partes dizen que los cumplirá en fin de mes de diziembre 
del año que verná de mili e quinientos e diez e nueve años...” Archivo Histórico Provincial de Ávila, 
Ayuntamiento. Actas consistoriales (AHPA, Ayto. Actas), L4, fls. 35, v -37, v.

' MARTÍN CARRAMOLINO, J., Historia de Ávila, su provincia y obispado, Madrid, 1872, vol. I, p. 
345; MERINO ÁLVAREZ, A., op. Cit, p. 54.

7 Epílogo de la Sucesión de los Bracamontes en España, Edición digital a partir del manuscrito con
servado en el Archivo Histórico de la Diputación de Zamora, http://www.fundacionqsr.es/penaranda, p. 59.

8 MERINO ÁLVAREZ, A.: La sociedad abulense ..., op. cit., p. 130
9 ”... doña Elvira de Qúñiga, mujer de don Estevan de Ávila, mi señor, que aya gloria, en nonbre de 

don Luis de Qúñiga, hijo del dicho don Estevan de Ávila e mío, como su tutora e curadora...", AHPA, Ayto. 
Actas, L4, fl. 35, v.

10 MERINO ÁLVAREZ, A.: La sociedad abulense

http://www.fundacionqsr.es/penaranda


18

tillo de Manqueospese, la antigua fortaleza del Risco que comenzara a 
construir Pedro Dávila a finales del siglo XV".

Sería también ella, procedente de una familia ligada desde tiempo atrás 
a la cultura, quien probablemente se responsabilizó de la educación y for
mación de sus hijos a quienes desde pequeños hace estudiar humanidades 
y conocer y traducir a los clásicos. Cuenta la crónica de don Francés de Zú- 
ñiga, refiriéndose al hijo mayor, Pedro, que su madre le amaba en tal mane
ra “que le hizo estudiar siete años hasta que le hizo que aprendiese Juvenal 
Salustio Catilinario (sic), y por esta causa vivió doliente” durante algún tiem
po'4. Uno y otro se relacionan después con eruditos y humanistas, escriben 
y reciben cartas en latín, dominan el italiano'5, aman las antigüedades, co
leccionan armas, medallas y monedas y uno y otro adornarán tiempo des
pués sus respectivos palacios con esculturas o inscripciones latinas.

En todo caso, la educación recibida abrió a Luis de Ávila el camino hacia 
una vida que como la de su hermano Pedro, la de Garcilaso de la Vega, la de

Pronto doña Elvira quedó viuda y hubo de convertirse en regente de la 
casa de los Dávila, administradora de su hacienda y de sus prerrogativas'2 
y curadora y defensora de los derechos de sus hijos. Por eso fue ella quien 
en 1509 se dirigió a la reina Juana solicitando la apertura del postigo que 
había mandado cerrar en 1507 el licenciado Villafañe. Y a ella le respondió 
la reina dándole licencia para abrir el postigo'3, que, sin embargo, a pesar de 
la licencia, parece que no se abrió entonces y quedó después cerrado para 
siempre.

" LUIS LÓPEZ, C., y DEL SER QUIJANO, G.: Documentación medieval del Asocio de la 
Extinguida Universidad y Tierra de Ávila, II, Ávila, 1990, p. 591.

12 En 1511, por ejemplo, Pedro Ruiz, “en nombre de la señora doña Elvira”, titular de la casa de 
Villafranca y Las Navas, “e en nonbre del señor Fernando Gómez Dávila”, señor de Villatoro y 
Navamorcuende, presenta al consistorio de la ciudad “a los executores de cartas públicas” de la ciu
dad y tierra cuyo nombramiento tienen ambas casas como privilegio. AHN, Ayto. Actas, C1 L1, fl. 120.

” MARTÍN CARRAMOLINO, J„ op. cit., III, apéndice, Vil, p. 475 - 476.
’4 ZÚÑIGA, don Franzés de. Crónica burlesca del emperador Carlos V, edición de SÁNCHEZ 

PASO, J.A., Salamanca, 1989, p. 116.
El propio don Franzés de Zúñiga retrata de forma burlesca al hermano de Pedro Dávila, don 

Luis de Ávila y Zúñiga: Tuvo (Pedro Dávila) un hermano segundo -dice Francés de Zúñiga- poco más 
alto que don Hernando de Córdova, clavero de Calatrava; la cabsa porque cregió tanto fue porque 
pareció desde niño cigüeño blanco que le gegavan de renacuajos y ranas y otras savandijas que en 
los charcos y lagunas se crían. Ibidem.

” En las entrevistas que celebra Luis de Ávila con personalidades en Italia dice que las mantie
ne en lengua italiana, que la hablo -dice- como el español. GONZÁLEZ PALENCIA, A.: Don Luis de 
Ávila y Zúñiga, gentilhombre de Carlos V, Madrid, 1932, p. 106.



LUIS DÁVILA Y ZÚÑIGA, REGIDOR DEL CONCEJO DE ÁVILA

19

En efecto, a partir de ese momento se convierte en uno de los catorce re
gidores de la ciudad de Ávila que habían “de ver y ordenar las cosas tocantes 
a la governaqión desta dicha giudad e su tierra”'8 y aparece frecuentemente en 
las actas consistoriales de esos años citado por el escribano indistintamente 
como Luis Dávila y o como Luis de Zúñiga. Interviene con su voto y su pare
cer en la adopción de acuerdos y se hace cargo de las comisiones específicas 
que se le encomiendan. Es él, por ejemplo, quien organiza las fiestas que se ha
cen en Ávila para celebrar las primeras victorias del ejército del emperador con
tra el ejército francés en Italia en la primavera de 1524’9 y quien dos años después,

Don Pedro Dávila, el primogénito de Esteban Dávila, heredó la casa y el 
escudo de los trece róeles, el señorío de Villafranca y Las Navas, el título de 
Conde del Risco, todo lo cual conllevaba ser cabeza del linaje de Esteban Do
mingo, y el oficio de regidor en la ciudad de Ávila, primera voz y voto del ban
co de San Juan; en 1533 el rey Carlos I, en pago de sus servicios, le otorgaría 
el título de Marqués de Las Navas. Para su hermano Luis consiguió su madre 
un oficio de regidor que había pertenecido a don Fernando Álvarez de Toledo, 
tío suyo, hasta el año 1511. Pero, como entonces no tenía aún “edad perfeta 
para ser regidor”, se dio el dicho regimiento “en confianza” a Francisco de 
Pajares'6, quien desempeñó el oficio hasta 1520, año en que Luis de Ávila, ya 
mayor de edad, con más de dieciocho años, después del pleito mantenido por 
doña Elvira con el dicho Francisco de Pajares por la titularidad del oficio, tomó 
posesión del regimiento en el consistorio de la ciudad'7. Ese fue el comienzo 
de su vida pública.

16 AHPA, Ayto. Actas, L4, fl. 35, v.
17 Diego Ortiz, en nombre de don Luis de Zúñiga, presentó un poder de éste para la posesión del 

regimiento que tenía Francisco de Pajares y que pertenecía al dicho don Luis según sentencia dada 
en el Consejo. Justicia y regidores de la ciudad obedecen la carta presentada y reconocen a don Luis 
de Zúñiga la posesión y ejercicio del regimiento. AHPA. Ayto. Actas, L4, fls. 35, v - 38.

” AHPA, Ayto. Actas.
19 AHPA, Ayto. Actas, L5, fl. 25.

Francisco de Zúñiga, Alonso de Ercilla y tantos otros permiten definir el modelo 
ideal del caballero castellano del siglo XVI: idealista, cortesano y político, mi
litar y diplomático, capaz de dedicarse a la vez o alternativamente a las artes 
o a las letras. Se convierte en un prototipo del noble español del Renacimien
to que acumula vivencias en Ávila, en la corte del emperador, en África, en 
Italia, en Alemania, en Bruselas y acaba por venir a descansar a su palacio en 
Plasencia.



AL SERVICIO DEL EMPERADOR

20

en 1526, va a felicitar al emperador Carlos, en nombre de los abulenses, con mo
tivo de su boda con Isabel de Portugal.

Siguiendo tal vez el ejemplo de su hermano Pedro Dávila, que ya había par
ticipado en Italia en 1525 en la guerra contra los franceses de Francisco I, se alis
ta en el ejército imperial que lleva Carlos V en su viaje a Italia en el año 1529 y 
forma parte del séquito armado que acompaña al emperador en las gloriosas jor
nadas de la coronación en Bolonia24.

Y en dos ocasiones es nombrado procurador en las cortes del reino para re
presentar a la ciudad. La primera, en mayo de 1525, en Toledo, por renuncia 
que hizo en él su hermano Pedro Dávila, a quien cupo en suerte la procuradu
ría, haciendo uso de “la hordenanga desta giudad, confirmada por Su Majestad, 
en que da libertad e manda que la dicha procuración de Cortes al que cayera la 
pueda dar a qualquier cavallero regidor que quisiere”20. La segunda, en febrero 
de 1528, al caerle a él la suerte del linaje de San Juan2', para jurar al príncipe he
redero, el futuro Felipe II, en las cortes de Madrid.

Tal vez fuera eso lo que le permitió conocer a Carlos V. Pero sus relaciones 
en la Corte se vieron favorecidas, sin duda, por sus vínculos familiares con per
sonas situadas en esos momentos en las cercanías del poder: su hermano, 
don Pedro Dávila, a quien el rey otorgaría en 1533 el título de marqués de Las 
Navas22; su tío, don Alvaro de Zúñiga, duque de Béjar; y su pariente, don Juan 
Zúñiga, marqués de Miranda, miembro del Consejo de Estado. Sin embargo, se
ría su edad, un año menor que Carlos, y, sobre todo, su cultura las que le abrie
ron las puertas del selecto grupo de amigos del emperador.

Atraído por los ideales del imperio, Luis de Ávila y Zúñiga es, en palabras de 
Manuel Fernández Álvarez, “un típico representante del caballero castellano ga
nado por las glorias de las gestas imperiales"23 y durante mucho tiempo servirá 
a Carlos V como soldado en los campos de batalla de África y de Europa o co
mo gentilhombre de cámara del emperador.

20 AHPA, Ayto. Actas, L5, fl. 163.
21 “Se echaron las suertes de los procuradores de cortes desta ?ibdad y su provincia ... y cupo la 

suerte del linaje de San Juan al señor don Luis Dávila y la otra del linaje de San Vicente al señor Juan 
de Muñohierro". AHPA, Ayto. Actas, L 7, fl. 148, v.

22 MERINO ÁLVAREZ, A.: La sociedadabulense .... op. cit., p. 74
23 FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M., Carlos Vj el César y el Hombre, Madrid, 1999, p. 496.
24 GIRÓN, Pedro., Crónica del emperador Carlos V, ed. SÁNCHEZ MONTES, J., Madrid, 1964, p. 

10; SANTA CRUZ, Alonso de, Crónica del emperador Carlos V, Madrid, 1920 -25, vol. III, p. 90.



21

En efecto, en 1535 el emperador abandona de nuevo España, ahora 
camino de África. Dispuesto a no ceder más ante el empuje otomano en el 
Mediterráneo, Carlos V adopta la arriesgada decisión de recuperar Túnez de 
manos de Barbarroja, que se había convertido en almirante de la escuadra 
turca, y de dirigir personalmente la campaña. Levanta a tal fin un importan
te ejército formado por soldados alemanes, italianos y españoles. A su fren
te, el propio Carlos. Y con Carlos, muchos nobles españoles, entre ellos, de 
nuevo Luis de Ávila, que recorre media España para estar en Barcelona27. 
Con él se embarca y con él desembarca en Puerto Fariña, ante las ruinas 
de la vieja Cartago, participa en la toma de La Goleta y cabalga junto a él28

Poco después, en 1532, y según se deduce de sus propias palabras, in
terviene con el ejército imperial en la liberación de Viena del cerco de Soli
mán: “Yo vi -dice en sus Comentarios de la guerra de Alemania- los alemanes 
que Su Majestad llevó a Viena cuando fue contra el Turco y estos que agora 
llevaba eran mejores, y vi a los españoles que allí iban entonzes, y estos eran 
mejores, y ansí mismo los italianos, y ésta era más hermosa banda”25. Incluso 
verá elevada su participación en aquella guerra a una dimensión épica: en El 
Cario famoso, de Luis Zapata, es a él, a Luis de Ávila, a quien encarga Carlos, 
cual nuevo Aquiles, antes de enfrentarse en Viena con Solimán, que vaya a 
Augsburgo a que el herrero Coimán, como si fuera Vulcano, le fabrique al em
perador armas nuevas y un arnés historiado para entrar en la batalla26.

Tras la retirada de Solimán, volvió, sin duda, a España. Tal vez, con el 
propio Carlos. Pero parece extraño no encontrarle citado en los documentos 
que narran la estancia del emperador en Ávila durante algunos días de mayo 
de 1534 en que recibió a la mayor parte de la nobleza abulense. En todo ca
so, aparece de nuevo junto a él un año después, en la campaña de Túnez.

25 ÁVILA, Luis de, Comentario de la guerra de Alemaña...Citado en GONZÁLEZ FALENCIA, A.: 
Don Luis de Zúñiga y Ávila, gentilhombre de Carlos V, Madrid, 1932, p. 106.

26 ZAPATA, Luis de, Cario Famoso, ed. Facsímil, Madrid, 1984, XXXIV, Ixviii.
22 “El emperador -cuenta Gonzalo de lllescas- tenía juntos en Barcelona ocho mil infantes y sete

cientos caballos de sus guardas ordinarias que, conforme a la costumbre antigua, se pagan en estos 
reinos para su seguridad. Estaban así mismo con Su Majestad otros muchos señores y caballeros, que 
no quisieron quedar ellos holgando y en sus casas viendo ir a su rey en una demanda tan justa. Destos 
eran los duques de Alba y Nájera, el conde de Benavente, el marqués de Aguilar, el conde de Nieble, 
don Luis de Ávila, don Fadrique de Toledo, comendador mayor de Alcántara, y don Fadrique de Acuña, 
que después fue Conde de Buendía, y otras muchas personas de calidad". ILLESCAS, G. de, Jornada 
de Carlos V en Túnez, Madrid, edición estereotípica.

28 El propio Luis de Ávila describe al emperador entrando en batalla: “... está - dice- muy valien
te soldado y muy buen capitán y mayor trabajador en la guerra que en la caza...". Carta de Luis 
de Ávila y Zúñiga al obispo de Orense, de la Alcazaba de Túnez a 23 de Marzo de 1535, citado por 
FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M„ op. cit„ 510, nota 57.



22

t

en la conquista de la ciudad de Túnez donde, como cuenta el propio Luis 
Dávila, los soldados imperiales liberaron a más de mil cristianos cautivos, 
tomaron una gran cantidad de esclavos y esclavas y saquearon la ciudad29.

En 1536 regresa a España después del emperador30. En 1537 partici
pa en las fiestas de la Corte en Valladolid3' pero a finales de dicho año Car
los V le envía de nuevo a Italia a negociar un arreglo con Paulo III y con 
Andrea Doria, príncipe de Malfi, sobre la posible formación de armadas 
contra el Turco32 pero no llega a Roma hasta 1539 permaneciendo en Ita
lia hasta 1540. Se entrevista con Doria, con el Papa, con el dux de Vene- 
cía, con el gobernador de Milán, con el Marqués de Aguilar, embajador del 
emperador en Roma, y con otros muchos cardenales, duques y marqueses 
cumpliendo siempre las instrucciones y encargos del emperador33. En 1541

Fue una gesta del emperador. Pero, cuando todo el mundo en España 
esperaba la marcha sobre Argel, Carlos V abandonó Túnez y pasó a Italia 
donde fue recibido como un héroe, el “Carolus Africanus”, y agasajado y vi
toreado como tal en las tierras y ciudades que visita: Sicilia, Nápoles, Roma, 
... Le acompañaban cuatro mil veteranos de los tercios con sus capitanes, 
entre los que se encontraba Luis de Ávila. Pero en Italia, y antes del cerco 
de Florencia, el emperador decide nombrar capitán a Francisco Dávila pa
ra sustituir al frente de su compañía a Luis de Ávila, a quien nombra su gen
tilhombre de cámara. Carlos necesitaba ahora de la cultura y erudición de 
Luis de Ávila y le quería junto a sí para que le sirviera en negocios más su
tiles y de más complejidad. A partir de entonces mantiene con Carlos V y con 
sus secretarios una frecuente relación personal, cuando no epistolar, para 
informarles y darles su opinión sobre diferentes asuntos de Estado.

” “Su Majestad -escribe Luis de Ávila al obispo de Orense- se vino a él y dio la ciudad a saco, 
la cual se ha saqueado y se han tomado hartos esclavos y esclavas y mucha ropa y poco dinero...". 
Idem, op. cit.. 510, nota 60.

50 En 1531 le escribe Carlos V desde Madrid al mismo tiempo que don Luis de Ávila inicia su 
regreso desde Italia. GONZÁLEZ PALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga. op. cit., p 16.

31 Después de haber participado en varias justas y torneos desde comienzos de año, don Luis de 
Ávila interviene en un corrida de toros que cuenta Pedro Girón: "Don Luis de Ávila y Qúñiga -narra el 
cronista- esperó un toro rostro a rostro y, al tiempo que el toro arremetió contra él, el cabello se le 
ladeó por manera que el toro le dio un gran golpe de lado que derrivó al cavallo y a don Luis deba- 
xo y fue de tal manera que le quitó el sentido y. tendido en el suelo, un soldado se puso entre él y el 
toro y el toro se apartó y a don Luis le llevaron a una casa donde luego tornó en su acuerdo y de ai 
se fue a su posada, donde le sangraron; con esto no fue de peligro...” GIRÓN, Pedro, Crónica del 
emperador...op. cit, p. 109.

“ FORONDA Y AGUILERA, Manuel de, Estancias y Viajes del Emperador Carlos V, Academia de 
la Historia, 1914, p. 450; GONZÁLEZ PALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 17.

13 ARCHIVO GENERAL DE SIMANCAS, Patronato Real, Diversos de Italia, 45-6. 45-7.



LOS COMENTARIOS DE LOS HECHOS DEL EMPERADOR

23

Sobre la jomada de Túnez había escrito Luis de Ávila unos Comentarios 
de la guerra que hizo en África el emperador Carlos V07. Nunca fueron publicados. 
Pero Juan Ginés de Sepúlveda, en carta dirigida al autor, en la que explica 
que los había recibido a través de Garcilaso de la Vega, dice de ellos que los 
había leído una y otra vez y que le había parecido que estaban compuestos con 
“sumo cuidado y similar ingenio”38. Y de su existencia dan fe igualmente Juan 
Verzosa en una carta dirigida al propio Luis de Ávila y recogida en el libro I de 
su Epistolarum39 y el escritor abulense Gil González Dávila40.

está en Ratisbona34, en 1542 se encuentra de nuevo en España para casarse 
y en 1545, desde Bruselas. Carlos V le reclama junto a él y le manda que va
ya a Alemania haciendo el viaje a través de Francia35. Al año siguiente le ve
mos cabalgando de nuevo junto al emperador en el campo de batalla.

33

39

40

34 En 20 de Junio de 1541 Carlos V, que está en Ratisbona, envía a Luis de Ávila a recibir al Rey 
de Romanos que venía por la posta. FORONDA Y AGUILERA, Manuel de, op. cit, p. 495.

« IDEM, p. 570.
M ÁVILA, Luis de, Comentarios, op. cit.
37 GONZÁLEZ DÁVILA, G., Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de Ávila y vida de 

sus hombres ilustres, Ávila, 1981, p. 26; ANTONIO, Nicolás de, Biblioteca..., op. cit., voz: Luis de 
Ávila y Zúñiga.

ANTONIO, Nicolás de, op. cit.
Idem
GONZÁLEZ DÁVILA, Gil, Teatro eclesiástico... op. cit., p. 198

En el año 1546 Carlos entra en guerra con los príncipes protestantes de 
la Liga de Smalkalden y Luis de Ávila le acompaña como General de Arti
llería del Ejército Imperial, formando parte del escuadrón de la corte. Mar
cha junto al emperador por Neoburgo, Norling, Tilingueo, Guinguen, 
Rotenburg, Ulm, Franfort, ... y está presente en la batalla de Mulberg el 24 
de abril de 1547 el día de la victoria. La descripción que hace del empera
dor antes de pasar el río Albis para entrar en batalla sirvió, sin duda, al vie
jo Tiziano para inspirarse a la hora de componer su famoso retrato: “Iba el 
emperador -comenta Luis de Ávila- en un caballo español castaño oscuro, 
el cual le había presentado monsieur de Rin, caballero del orden del Toisón, 
y su primer camarero, llevaba un caparazón de pelo carmesí con franjas 
de oro y unas armas blancas y doradas y no llevaba sobre ella otra cosa si
no la banda muy ancha, de tafetán carmesí listada de oro, y un morrión tu
desco y una media asta, casi venablo, en las manos”36 . Parecida a la 
imagen de César cuando pasó el Rubicón.



24

Testigo presencial de ios acontecimientos, narra con minuciosidad los 
hechos de armas, las idas y venidas de los ejércitos y las hazañas del em
perador en aquella dura guerra refiriéndose continuamente a cosas que vio, 
personas que conoció y hechos que presenció. Explica la táctica militar y 
los movimientos de las tropas, describe las características militares de los 
soldados de diferentes países que formaban el ejército del emperador, cri
tica la presencia de éste en el campo de batalla por poner en grave riesgo 
su vida como si fuera un simple soldado o un simple capitán.

La obra tuvo enseguida múltiples reediciones43. En 1549 la editaron en 
Toledo Juan de Ayala, en Salamanca P. de Castro y en Amberes Steelsio. 
En 1550 la vuelve a editar Steelsio en Amberes44 y Esteban de Nájera en Za-

Ahora, Carlos V le encarga expresamente que redacte la crónica de la 
guerra contra la Liga de Smalkalden y Luis de Ávila, inspirándose en la 
Guerra de las Gallas de Julio César, cuyo texto conocía desde niño, escribe 
la obra titulada Comentario del ilustre señor don Luis de Ávila y Qúñiga, Co
mendador Mayor de Alcántara: de la guerra de Alemaña, hecha de Carlos 
V, Máximo Emperador Romano, Rey de España, en el año de MDXLXVI y 
MDXLXVII, que fue publicada en Venecia en 15484'.

A pesar de algunos artificios literarios de que hace gala, es un libro 
sobrio y claro y la precisión de sus descripciones, la viveza de la narra
ción y la claridad y verosimilitud de los retratos reflejan el influjo que los clá
sicos habían ejercido sobre el autor. Ya decía Alonso García Matamoros en 
De doctis Hispaniae viris refiriéndose al autor que “con pura y magnífica con
cisión había logrado aquella selectísima y musical elegancia que logró Cé
sar en grado sumo siglos atrás y continuaba, afirmando que usaba términos 
propios, genuinos y pulidos, los cuales, aun cuando los empapa de estilo 
doméstico, como Cayo César, sin embargo, para que la gloria de la ex
presión fuese perfecta, fue el creador de muchas palabras y éstas, inclu
so de un sentido arcano, con gran trabajo y diligencia mientras se hallaba 
en la corte”42.

41 El colofón dice así: “Fue impreso el presente comentario en la ínclita qiudad de Venecia en el 
año del señor de MDXLVIII..." Reproducido por GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga..., op. 
cit., p. 101.

42 Citado por ANTONIO, N. De, op., cit., voc. “Luis de Ávila y Zúñiga".
43 GROULT, P., Escritores españoles en el siglo XVI en los Países Bajos, Actas, I, 1962, p. 40.
44 La edición de Steelsio en 1550 en Amberes fue reproducida por Francisco Javier García García 

en Madrid en 1767 y de ésta deriva la que se encuentra en el tomo XXI de la Biblioteca de Autores 
Españoles, de Rivadeneyra, de la página 409 a 449. GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de 
Zúñiga..., op. cit., p. 102.



CORTESANO Y AMIGO DEL EMPERADOR

25

El interés del hecho narrado y su repercusión en la política europea 
de la época provocaron que la obra fuera objeto de numerosas traduccio
nes. Ya en el mismo año 1548 aparece en Venecia una traducción al italiano, 
reeditada en 1549, 1552 y 1553. En francés se publica en Amberes en 
1550, traducida por Guillermo Molineau, y en París en 1551, traducida por 
Gil Boileau; en latín la publica en Amberes Juan Steelsio, en 1550; en in
glés se publica en Londres en 1554 y en holandés en Amberes en 155045. 
Fue, sin duda, un libro de éxito en la época.

En el año1547, cuando se produce la batalla de Mulberg nace en Alcalá 
de Henares Miguel de Cervantes. Si la descripción que hace Luis de Ávi
la del emperador Carlos cuando se apresta a cruzar el río para dirigir la 
batalla sirvió para inspirar a un pintor como Tiziano, si la obra fue editada 
un buen número de veces, si tuvo un éxito notable, no es extraño que Cer
vantes conociera el libro, que lo leyera en su juventud y que fuera una de 
las obras editadas en octavo que un lector como Don Quijote había de te
ner en el aposento en que guardaba sus libros.

ragoza. En 1552 aparecen la edición de Sevilla y la de Venecia de Francisco 
Marcolini, que se reproducen de nuevo en el año 1553.

Gozaba Luis de Ávila de cierto prestigio entre los hombres de letras. No en 
vano es a él a quien Florián de Ocampo dedica en 1541 su edición de la Cró
nica General de Alfonso X. Se le atribuyen varias obras poéticas y sabemos que 
se relaciona con regularidad, entre otros, con autores como Bernardo Tasso, 
el padre de Torcuato Tasso, con Pedro de Aretino y con Diego Hurtado de Men
doza, que le dedica dos de sus epístolas en las cuales hace algunas alusiones 
biográficas a don Luis46.

La publicación de su Comentario de la Guerra de Alemania le proporcio
na cierta fama de historiador y acrecienta su prestigio y su influencia en la Cor
te. Recibe alabanzas de Aretino y Paulo Govio, le dedican poemas laudatorios 
algunos poetas italianos y se relaciona aún con más intensidad con artistas, pen
sadores y escritores. Él es, por ejemplo, quien presenta a Carlos V a los her
manos Leoni, que esculpieron el busto del emperador, y a él, por ejemplo, 
remite López de Gomara el original de su Historia Natural de las Indias para que

« GONZÁLEZ PALENCIA, A„ Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 101 - 103.
“ HURTADO DE MENDOZA, Diego, Obras poéticas en “Colección de libros raros y curiosos”, 

vol. XI, Madrid, 1877, pp. 124 y 128.



26

favorezca su publicación e interceda ante el emperador para que le otorgue el 
título de cronista de Indias con salario y le nombre su capellán.

Y Luis de Ávila, correspondiendo a esa amistad, le mantendrá siempre 
perfectamente informado de cuanto ocurre en el reino, le visitará con fre
cuencia en Yuste después de avecindarse definitivamente en la ciudad de 
Plasencia en el palacio del marqués de Mirabel y le acompañará y asistirá

Carlos V le honró con su amistad. En prueba de ella le hizo a lo largo de 
su vida regalos de carácter personal: un arnés, un brazalete de dos cadenas 
de oro, una copa de plata y una sortija de zafiro unida con cuatro uñas de pla
ta61. Y pagó su fidelidad y sus servicios otorgándole honores, prebendas y ofi
cios en la corte: en 1530 era ya gentilhombre de cámara de Su Majestad y 
caballero de Santiago y Carlos V le concede la encomienda de Calzadilla, per
teneciente a dicha orden; en 1539 le nombra comendador de Reyna52; en 1543 
le concede el hábito de Calatrava, con orden de que se le dé en la corte53, y la 
encomienda de Moral de Calatrava; en 1546 le hace comendador mayor de 
la Orden de Alcántara; y en 1556 le nombra miembro del Consejo de Estado54.

w
53

Conocedor de sus cualidades, el emperador le encarga en la corte funcio
nes de confianza: Luis Dávila y Zúñiga acompaña al príncipe Felipe, heredero de 
la corona, en 1548 en su viaje de presentación por diversas ciudades europeas47 
y mantiene informado a Carlos V de cuanto acontece en el viaje; va a Roma a fe
licitar al papa Julio III por su exaltación a la sede pontificia; escribe y recibe car
tas de negociaciones diplomáticas; ocupa el cargo de general de caballería ligera 
del ejército imperial cuando Carlos V fue contra Enrique II, rey de Francia, en Meltz 
en 155248; acompaña al emperador49; es testigo de su testamento en 1554 y lo 
firma como tal; y le acompaña en la abdicación de Bruselas50. Incluso es posible 
que influyera en la elección del monasterio de Yuste, en la comarca de La Vera 
de Plasencia, como lugar de retiro de Carlos V.

" ANTONIO , N. de: op. cit., voc. “Luis de Ávila y Zúñiga"; Carta de Carlos V a Luis de Ávila 
sobre la llegada del príncipe a Barcelona, FORONDA AGUILERA, Manuel de, op. cit., p. 605.

“ GONZÁLEZ FALENCIA, A.. Don Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 129.
" Carta de Carlos V a Luis de Ávila en 1553 mandándole vaya a servirle con el ejército.

FORONDA AGUILERA, Manuel de, op. cit., p. 605.
« FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M„ Carlos V... op. cit., 778
” RODRÍGUEZ, Raquel, Las huellas de la amistad entre Carlos V y Luis de Ávila perviven en “El 

Periódico de Extremadura", 18 de Diciembre de 2000.
FORONDA AGUILERA, Manuel de, op. cit., p. 477.
IDEM, p. 552.
MARTÍNEZ MILLÁN, J. y CARLOS MORALES, C.J. de (eds.), Felipe II (1527-1598). La confi

guración de la Monarquía Hispana, Valladolid, 1998, p. 329.



27

en las últimas horas de su vida55. Tras la muerte del emperador dedicó al túmu
lo unas octavas reales que recoge Ángel González Falencia en el estudio biográ
fico que escribe sobre don Luis Dávila56:

“¡Basta, o mi señor y mi bien gierto, 
que desta baja tierra al alto píelo 
y del furioso mar al dulce puerto 
te fuiste y me has dejado sin consuelo! 
Vivo eres tú, yo solo soy el muerto, 
pues no ay vida sin ti, mas llanto y duelo, 
porque el vivir sin quien yo tanto e amado 
morir es con dolor, pena y cuydado.

Doy vozes con dolor la noche y día 
llamando a mi señor, sin responderme,

Al pie del sacro túmulo onoroso 
donde reposa el cuerpo del gran Cario 
cuyo valor y brazo poderoso 
pudo vencer al mundo y sojuzgarlo 
¡LA, pastor, con rostro muy lloroso 
que movía a llorar sólo en mirarlo, 
con sospiros hardientes deshazla 
su alma y corazón, y así degía:

¡Ay de mí!¡y quien fuese poderoso 
de libertar esta alma tan captiva! 
¿ O si Ángel huviese tan piadoso 
que me llevase a ver la mi luz viva! 
¡Quién como yo sería venturoso 
rompiendo el velo que este bien me priva 
con tan largo esperar, que me conviene 
que en continuo liando viva y pene.

“ La princesa Juana, entonces regente de Castilla, le da las gracias por ello: “Por las cartas que 
de Yuste se me escribieron últimamente he entendido la voluntad que vinisteis a hallaros en el tra
bajo que se pasó en el fallesgimiento del emperador, mi señor, que haya gloria, de que yo he tenido 
mucho contentamiento y assí os doy muchas gracias por ello, que lo habéis hecho como de quien 
vos sois se esperaba, viendo tan antiguo e familiar criado de Su Majestad, e yo lo escribiré al sere
nísimo rey, mi hermano, para que sepa el cuidado que desto tuvisteis, que yo sé se terná dello por 
muy servido". GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 131.

“ Idem, p. 132, 133.



LUIS DE ÁVILA Y ZÚÑIGA, MARQUÉS DE MIRABEL

28

Luis de Ávila y Zúñiga conocía la comarca de La Vera de Plasencia y el 
monasterio de Yuste por su matrimonio con María de Zúñiga, hija mayor de 
don Fadrique de Zúñiga y Sotomayor, señor de las villas de Alconchel, Va
lentina, Toriso, Eraña y Mirabel.

Aunque en pensar lo que acá pasaste 
y te seguí, testigos Tajo y Rheno, 
y el Scita y Mauro, quando navegaste 
con mili naves de armada al mar Tirreno 
me da grave dolor, pues me dejaste 
quando para seguirte era más bueno 
y porque años graves y un trocado pelo 
ayudan al deseo para el cielo"

Es Mirabel un lugar cercano a Plasencia cuya fortaleza y cuyos vecinos 
fueron concedidos en señorío por los Reyes Católicos a Francisco de Zúñi
ga en 1488. Años más tarde, en 1535, Carlos I concede a la aldea el título de 
villa, lo que significaba la autonomía jurisdiccional respecto a la ciudad de Pla
sencia, y a don Fadrique de Zúñiga y Sotomayor el título de marqués de Mi
rabel. Ese mismo año don Fadrique funda un mayorazgo para su hija mayor, 
María de Zúñiga, imponiéndole la condición de que se desposara y casara, 
“habiendo primero dispensación de nuestro muy Santo Padre, con el señor

Esto havía dicho, y sospirando aun hora 
¡LA, Pastor gentil, tornó a su llanto 
que Amor, pena speranga a lo que llora 
formavan de Armonía un dulge canto. 
Firmóse el viento al oír y el mar mejora 
su ruydo y eco sola suena en tanto 
por montes, valles, llanos, ríos, fuentes 
“Cario, Cario”, yterando las corrientes.

y digo dónde está quien ya me oya 
con menos ocasión para valerme; 
mas ni en el mundo ni yo lo meregía, 
y considero para sostenerme 
que quien se vengió así por más victoria 
vive y reposa con eterna gloria.



29

En Plasencia se liga cada vez más a la vida municipal. Desde 1544 era re
gidor del concejo de la ciudad y en 1558 compra en 18.000 ducados la alcai
día de su fortaleza en juro perpetuo de heredad que llevaba aparejado un 
salario de 400 ducados anuales62. En 1563, por mandato de Felipe II tiene que 
marchar de nuevo a Roma para tratar con el Papa Pío IV sobre la marcha del 
concilio de Trento.

don Luis de Zúnigo, mi sobrino, hijo de los muy magníficos señores don Es
teban de Ávila y doña Elvira de Zúñiga, mi prima hermana”57.

Mozo soltero durante mucho tiempo, de carácter retraído, pero amante de 
las justas en España58 y de las mujeres en Italia59, don Luis de Ávila se casa con 
María de Zúñiga en 154260. Por dicho matrimonio se obliga, según condición ex
presa del mayorazgo de su esposa, a vivir y morar en Plasencia6', donde defini
tivamente fijará su residencia cuando Carlos V se retira a Yuste, viviendo desde 
entonces en el palacio del marqués de Mirabel convertido en el siglo XVI en una 
magnífica residencia renacentista. Desde allí visita con frecuencia al emperador 
en Yuste, paseando, conversando y despachando aún con él sobre asuntos de 
Estado, acompañándole y asistiéndole en el momento de su muerte.

Regresa a Plasencia y permanece en la ciudad heredando el título de 
marqués de Mirabel en una fecha que desconocemos entre 1568 y 1571 y 
muere en el año 1573 siendo enterrado en la capilla del Rosario del convento 
de San Vicente de dicha ciudad.

57 GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 79
M En 1537 participó con lo más florido de la corte en una famosa justa que se celebró en Madrid 

formando parte de la partida que capitaneaba el conde de Benavente. GIRÓN, P. de, Crónica..., op. 
cit., p. 49. Y en el tercer domingo de Pascua de ese mismo año fue uno de los mantenedores del tor
neo que se celebró en Valladolid con participación del rey. Idem, p.102.

” En 1539, en su estancia en Roma, el tesorero Rábago decía de él en carta dirigida al comen
dador Cobos: “el señor don Luis se está aquí y, aunque entró muy hipócrita, hace ya lo que todos, en 
visitar a las damas” GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga..., op. cit., p. 61.

" En 1542 Carlos V escribe a Luis de Ávila felicitándole por su determinación de casarse. 
FORONDA AGUILERA, M. de, op. cit., 510.

61 ”... quiero y mando que las dichas mis hijas e todos los demás de suso nonbrados y que se 
nombren adelante, que hubieren los dichos mis bienes e mayorazgos, e qualquiera dellos, e sus sub- 
zesores vivan e moren e permanezcan en esta dicha ciudad (Plasencia), y en ella gasten sus rentas 
y tengan su asiento y vivienda, porque, gastando en ella sus rentas y hacienda, ayudarán a vivir a 
muchos ombres de bien y otras personas pobres que tienen necesidad de su ayuda y harán limos
nas y buenas obras a los naturales della, lo qual siempre a sido y es mi deseo y voluntad”. 
GONZÁLEZ FALENCIA, A., Don Luis de Zúñiga...;op. cit., p. 83.

“ JIMÉNEZ ESTRELLA, A., El precio de las almenas. Ventas de alcaidías de fortalezas reales en 
época de los Austrias en "Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de Alicante", n9 22, 
Alicante, 2004, p. 18



BIBLIOGRAFÍA

ANTONIO, Nicolás de, Biblioteca Hispana Nova, Madrid, Visor, 1996.

FERNÁNDEZ ÁLVAREZ, M., Carlos V, el César y el Hombre, Madrid, 1999.

ILLESCAS, G de, Jornada de Carlos Ven Túnez, Madrid, edición estereotípica.

30

JIMÉNEZ ESTRELLA, A., El precio de las almenas. Ventas de alcaidías de 
fortalezas reales en época de los Austrias en “Revista de Historia Moder
na. Anales de la Universidad de Alicante”, ne 22, Alicante, 2004.

HURTADO DE MENDOZA, Diego, Obras poéticas en “Colección de libros ra
ros y curiosos”, vol. XI, Madrid, 1877.

GONZÁLEZ FALENCIA, A.: Don Luis de Zúñiga y Ávila, gentilhombre de Car
los V, Madrid, 1932.

GONZÁLEZ DÁVILA, G., Teatro eclesiástico de la Santa Iglesia Apostólica de 
Ávila y vida de sus hombres ilustres, Ávila, 1981.

GIRÓN, Pedro, Crónica del emperador Carlos V, ed. SÁNCHEZ MONTES, J., 
Madrid, 1964.

A falta de hijos varones el título de marqués de Mirabel lo heredará su hi
ja y, en nombre de ella, su marido, Antonio Dávila y Córdoba, sobrino direc
to de Luis de Ávila por ser hijo -el tercero- de su hermano Pedro Dávila, el 
marqués de Las Navas.

FORONDA Y AGUILERA, Manuel de, Estancias y Viajes del Emperador Car
los V Academia de la Historia, 1914.

CERVANTES, Miguel de, El ingenioso hidalgo don Quijote de La Mancha, Co
lección Austral,

Epílogo de la Sucesión de los Bracamontes en España, Edición digital a par
tir del manuscrito conservado en el Archivo Histórico de la Diputación de Za
mora, http://www.fundaciongsr.es/penaranda

GROULT, P., Escritores españoles en el siglo XVI en los Países Bajos, Actas, 
I, 1962.

http://www.fundaciongsr.es/penaranda


SANTA CRUZ, Alonso de, Crónica del emperador Carlos V, Madrid, 1920 -25.

ZAPATA, Luis de, Cario Famoso, ed. Facsímil, Madrid, 1984

31

ZÚÑIGA, don Franzés de, Crónica burlesca del emperador Carlos V, edición 
de SÁNCHEZ PASO, J.A., Salamanca, 1989.

MERINO ÁLVAREZ, A.: La sociedad abulense durante el siglo XVI. La noble
za, Madrid, 1926.

MARTÍN CARRAMOLINO, J., Historia de Ávila, su provincia y obispado, Ma
drid, 1872.

LUIS LÓPEZ, C„ y DEL SER QUIJANO, G.: Documentación medieval del
Asocio de la Extinguida Universidad y Tierra de Ávila, II, Ávila, 1990

MARTÍNEZ MILLÁN, J. y CARLOS MORALES, C.J. de (eds.), Felipe II (1527- 
1598). La configuración de la Monarquía Hispana, Valladolid, 1998.





BERNALDO DE QUIRÓS MATEO, José Antonio

CERVANTES Y TAPIA: DOS PERSONALIDADES SEMEJANTES’

33

PRESENCIA DE CERVANTES EN LA OBRA DEL 
ABULENSE EUGENIO DE TAPIA

Ahora bien, en la obra de ambos no se percibe odio ni amargura por ello, 
sino comprensión y tolerancia con las debilidades de sus semejantes: se 
aprecia en su obra la talla humana de dos grandes hombres. Sí hay una agu
da mirada crítica ante la corrupción y la maldad, ya que hablamos de dos 
certeros satíricos. Pero su sátira es constructiva: pretenden con ella el me
joramiento de su sociedad. En bastantes pasajes Tapia diferencia con cla-

Es curioso comprobar que las peripecias vitales de Tapia y Cervantes 
tienen algunos puntos en común, ya que ambos hubieron de superar duras 
pruebas: guerra, cautiverio y prisión por parte de Cervantes; guerra, prisión 
y destierro por parte de Tapia2.

' Aunque poco conocido en la actualidad, Eugenio de Tapia (1776-1860) fue un preclaro repre
sentante de la primera generación de liberales españoles, junto con Manuel Quintana, Francisco 
Martínez de la Rosa, Juan Nicasio Gallego, José Somoza... Una parte de su obra es heredera del 
siglo XVIII (comedias moratinianas, poemas neoclásicos, prosa satírica); otra parte se relaciona 
con el Romanticismo, movimiento del que fue gran adversario; además, con su excelente novela 
Los cortesanos y la revolución, fue también un precursor del Realismo de la segunda mitad del 
siglo.

2 Fue encarcelado, junto con su esposa y su hijo de corta edad, en 1814, en el contexto de la 
represión fernandina contra los liberales de Cádiz. En la prisión, donde pasó unos meses, murió el 
niño. Sufrió destierro en 1823, al terminar el Trienio Constitucional. Pasó unos meses en Francia y 
luego vivió en Barcelona y Valencia. Tapia no fue soldado, como Cervantes, pero sufrió las conse
cuencias de la Guerra de Independencia, cuando, en 1808, tuvo que dejar Madrid y refugiarse, 
sucesivamente en Valencia, Sevilla y Cádiz.



34

3 Es una idea que ya encontramos en el célebre Semanario Patriótico (n8 102, 19-3-1812), perió
dico del que Tapia fue redactor; y repetida en “Diálogo entre un periodista y un suscriptor” (en Ensayos 
satíricos). De ahí sus ataques contra escritores que no son satíricos sino maldicientes: “El escritor 
maldiciente’’ (en La bruja, el duende y la Inquisición) y "El escritor maligno” (en Juguetes satíricos).

* Entre los varios ejemplos que podríamos aducir, véase el siguiente, tomado de la Gaceta de 
Madrid (16-4-1838), con motivo de la publicación de Los cortesanos y la revolución: “El lenguaje en 
que está escrita es puro, castizo y gracioso, sin degenerar en chabacano. Pudiéramos excusar este 
elogio, habiendo revelado antes el nombre del autor; mas no hemos querido dejar de pagar un tribu
to de alabanza al escritor que conserva en toda su pureza el habla castellana, tan lastimosamente 
maltratada en estos últimos tiempos.”

En cuanto al lenguaje, el ideal de lengua proclamado por Cervantes en el 
prólogo de El Quijote (“a la llana, con palabras significantes, honestas y bien 
colocadas...”) fue aceptado con plena convicción por Tapia, que criticó seve
ramente el lenguaje barroco y fue considerado por sus contemporáneos un 
modelo de pureza y corrección de la lengua4. Tapia se distinguió en su tiem
po por la lucha incansable contra la invasión de galicismos, en una de
fensa de la pureza y sensatez del idioma; actitud que muchas veces se

Es también un paralelismo muy interesante el hecho de que ambos inge
nios tuvieran el prurito de ser poetas, lo que les llevó a componer numerosos 
versos; pero donde ambos brillaron (naturalmente, más uno que otro) fue so
bre todo en la prosa.

Creen ambos en el efecto moralizador y docente de la literatura. Tapia cri
ticó duramente el Romanticismo por lo que veía en él de inmoral, y proponía 
en su lugar narraciones de personajes virtuosos cuyo ejemplo incitara al bien. 
Una actitud semejante a la que muestra Cervantes en el prólogo de sus Novelas 
Ejemplares.

Ambos comparten también el carácter alegre y la afición por la literatura de 
humor. Un humor, como señala Cervantes en el Prólogo de El Quijote, con el 
que “el melancólico se mueva a risa, el risueño la acreciente, el simple no se 
enfade, el discreto se admire de la invención, el grave no la desprecie, ni el pru
dente deje de alabarla”.

ridad la sátira, dirigida contra el vicio en general, y la murmuración y la male
dicencia, dirigidas contra las personas particulares3. Cervantes, satírico como 
nadie, hace en El coloquio de los perros una diferencia semejante entre filoso
far y murmurar. Es cierto que esta novelita está teñida de la ambigüedad ca
racterística de Cervantes, pero creo indudable que nuestro gran escritor aborrecía 
la maledicencia, como vemos en el personaje Clodio, uno de los más negativos 
de Persiles y Segismunda, que acaba trágicamente.



VIAJE DE UN CURIOSO POR MADRID (1807)

35

En otro pasaje, a la vista de un espectáculo muy prometedor para un 
escritor satírico, Tapia echa de menos a Cervantes:

A lo largo del texto menudean las alusiones a la obra maestra cervan
tina. En el siguiente ejemplo, donde se critica a los afrancesados en el ha
blar y en el pensar, un petimetre acude a una librería a comprar una 
traducción de El Quijote al francés, "porque hallo más gracia en aquel idio
ma”, dice. El comentario del librero, con quien Tapia se muestra de acuer
do, es una defensa de Cervantes y el idioma español:

No deja de ser significativo que en su primera obra importante en pro
sa, Tapia inicie el prólogo recordando a don Quijote:

intuye en Cervantes (recuérdese el pasaje de El Quijote -II, 38- en que San
cho se burla de la dueña dolorida por abusar del sufijo -ísimo, de recien
te incorporación al castellano procedente del italiano).

Los fatuos, los que sin saber distinguir un sustantivo de un verbo se 
ponen a juzgar de idiomas y autores, como de pomadas y perfumes; és
tos no es extraño que prefieran al Quijote español del inimitable Cer
vantes un Quijote vestido a la francesa, desfigurado lastimosamente por 
un traductor bisoño, y al gracioso Sancho convertido en un amolador 
gascón (I, 26-27).

¡Pluguiera al cielo, inmortal Cervantes, que trajeses a este paseo 
a tu asendereado don Quijote! (I, 44).

A este fin compré una voluminosa colección de viajes: viajes alre
dedor del mundo, a la China, a la California... ¿qué sé yo? Hasta el 
Viaje alrededor de mi cuarto, y el Viaje por mis faltriqueras (de inven
ción francesa) se hallaban en mi biblioteca. Tanto me di a esta lectura, 
que vino a sucederme lo que al original don Quijote; pues así como 
este graciosísimo loco se echó a caballero andante por haber leído 
tantos libros de caballería, yo di en la locura de hacerme viajero por ha
ber devorado tantos viajes. Determinado pues a buscar mis aventuras 
como el héroe manchego me puse a discurrir sobre el rumbo que de
bería tomar (Intr., 5).

Un tema que veremos aparecer en varios pasajes de Tapia es el del ab
surdo arbitrista que propone para los males del país soluciones completa-



ENSAYOS SATÍRICOS EN VERSO Y PROSA (1820)

5 Quijote, II, 27; Ensayos satíricos, 67.

36

mente ¡nviables. La fuente de esta figura se encuentra en Cervantes (en El 
coloquio de los perros), como el propio Tapia señala:

- ¡Jesús, que hombre tan estrafalario y consumido es aquel otro 
que asoma por allí. ¡Calla!, y viene hablando solo. ¿Es loco?

- Poco menos: es un proyectista que desde el zaquizamí donde vi
ve en la mayor miseria trata de enriquecer a toda una nación.

- ¡Cáspita! Mucha empresa es. ¿ Y qué arbitrio propone para ello?
- Infinitos; pero el que más sobresale entre todos es el siguiente. Bien 

te acordarás de aquel arbitrista que introdujo Cervantes en la novela de 
los dos perros.

- Sí: aquel que proyectó un ayuno general para sacar a la nación de 
sus apuros con el importe de las comidas ahorradas.

- Cabalmente; pues este de quien hablamos no ha abandonado 
aquel antiguo proyecto; antes bien, se ha dedicado a perfeccionarle, de
jándole tan hacedero y simple que no hay más que pedir (I, 52-53).

Con el brillante
metal del Potosí compra un anciano 
rugoso, temblador, la virgen bella, 
cuyo pecho el amor abrasa en vano (p. 4).

En el poema El sórdido interés se refiere Tapia al tema del casamien
to por dinero de la joven con el anciano:

Son también abundantes los ecos cervantinos en esta obra. Por ejem
plo, la cita literal “No rebuznaron en balde el uno y el otro alcalde”5, que uti
liza Tapia para burlarse de dos rivales políticos. Como en el caso anterior, 
prescindiremos de alusiones de menor peso para centrarnos en los ecos más 
importantes.

No daremos cuenta de otras alusiones de menor importancia (men
ciones de don Quijote, Dulcinea, maese Pedro), pero finalizaremos el re
paso de la presencia cervantina en este libro señalando que algunas de las 
aventuras que se cuentan en el segundo cuaderno, por su sabor apicara
do y realista, nos traen a la memoria pasajes semejantes de Quevedo y Cer
vantes (por ejemplo, El casamiento engañoso).



37

Es claro que se trata de un tema de amplia tradición en nuestras letras, 
pero es inevitable pensar en El celoso extremeño, donde el anciano es 
también un indiano enriquecido.

Una huella mucho más explícita encontramos en el poema La envidia 
literaria, parodia de la poesía épica. En un amplio pasaje de esta compo
sición, los personajes se pelean lanzándose unos a otros pesados tomos 
de obras literarias o jurídicas. Es indudable la deuda con la batalla de libros 
que encontramos en el capítulo Vil del Viaje del Parnaso (obra que también 
es una parodia de la poesía épica). Como Cervantes, Tapia aprovecha la 
batalla para mencionar libros que le merecen muy mala opinión:

Crúzanse los volúmenes en folio 
cual balas de cañón. ¡Oh, cuánto escolio, 
cuántas lucubraciones, comentarios, 
tesoros y glosarios, 
que en pacífico olvido descansaban, 
por el aire aquel día revolaban!
[...] 
Empieza la metralla, 
y toda la morralla 
en cuartos y en octavos va saliendo. 
Tu oscuro Criticón vuela el primero, 
tenebroso Gracián, y al par hinchado 
de Góngora el terrible Polifemo.
[...]
Allá va Montalbán el farraguista, 
y el Quijote bestial de Avellaneda, 
y Rengifo, el monstruoso preceptista. 
Torres el salmantino, 
que remedó a otro ingenio peregrino, 
Va dando coscorrones
Con sus equivoquillos y centones (pp. 33-36).



38

En el poema La holgazanería, escuchamos a un holgazán añorar los 
tiempos de la Edad Dorada, en unos versos que nos recuerdan el célebre 
discurso de don Quijote ante los cabreros (Quijote, I, 11):

El romance La posada se abre presentando a un protagonista con ras
gos quijotescos (un hidalgo de La Mancha que, montado en una muía via
ja pensando en su Aldonza); este personaje pasa la noche en una posada 
que presenta marcadas semejanzas con las que albergan a don Quijote. 
Hay en ella, por ejemplo, una criada (a la que Tapia llama Maritornes) que 
enseguida “tiernos coloquios entabla” con el espolista que acompaña al hi
dalgo.

En este mismo poema hallamos otro eco cervantino. Como don Qui
jote (I, 22), contemplamos una cadena de presos y nos informamos acer
ca de las causas de su estado:

Entre los artículos en prosa de este libro figura La jaula de locos polí
ticos, donde el lector contempla, encerrados en jaulas, distintos persona-

Esta la vida fue del siglo de oro, 
comer, beber, tenderse a la bartola, 
o correr en el bosque tras las ninfas.
[...] Los arroyuelos
diz que manaban leche, miel sabrosa 
las robustas encinas: donde quiera, 
la tierra liberal les daba frutos, 
y sin llevar bolsillo, en todas partes 
cual cuerpo de sultán se recreaban (p. 79).

vuelve la vista
a esa larga cadena de infelices 
que al africano suelo van forzados. 
Pregunta sus delitos: ese joven 
mimado, te dirán, no aprendió oficio, 
diose a tahúr, y con sutil destreza 
los naipes al tallar escamotaba, 
y por él cien familias se arruinaron. 
Aquel otro haragán y vagabundo, 
de ánimo audaz, y de rapantes uñas, 
en los grandes concursos de un bolsillo 
calaba el fondo, y con marcial llaneza 
trasladaba a su bolsa el oro ajeno (p. 83).



POESÍAS (1821)

39

El poema que da título a este pequeño volumen es una obra de tipo bur
lesco y paródico. De ahí que Tapia, en un texto posterior, reconozca para 
ella el magisterio de Cervantes:

LA BRUJA, EL DUENDE Y LA INQUISICIÓN Y OTRAS COMPOSICIONES 
SATÍRICAS 837)

jes trastornados por causas diversas. Es inevitable el recuerdo de la casa 
de locos de Sevilla, en El Quijote (II, 1), sobre la cual el barbero narra un 
cuentecillo; tanto en este cuento como en el capítulo de Tapia, los locos es
tán enjaulados y el visitante escucha sus diálogos. Más aún, uno de los 
locos de Tapia es un arbitrista, empeñado “en regenerarla nación, no sa
biendo él ganar tres pesetas al día para mantener a su familia” (p. 138). Es 
un personaje semejante al que hemos encontrado en el Viaje de un curioso 
por Madrid, cuya fuente cervantina ya conocemos.

mi propósito no era tratar estos asuntos seria, formal y trágica
mente, como hacen otros para excitar sensaciones fuertes. ¿Opónese

Revestido de acero pavonado, 
y una águila dorada por cimera 
con pluma verdegay, en un tostado 
potro que vence al viento en su carrera, 
se presenta Guzmán el denodado, 
con blanco pendoncillo en la hasta fiera, 
y por divisa un brazo en el escudo 
con este mote: ¿quién vencerle pudo? (p. 71)

En esta colección de poemas, la huella cervantina más clara aparece 
en el fragmento Sevilla restaurada. Se trata de un poema épico donde Ta
pia quiere narrar la toma de Sevilla por parte de las tropas del rey Fernan
do III. La descripción que hace de los ejércitos recuerda a la que hace don 
Quijote de los supuestos ejércitos que no son sino ovejas y carneros (I, 
18). La semejanza viene de sus fuentes comunes (diversos poemas épicos, 
empezando por La ¡liada) y del conocimiento que el abulense tiene de la obra 
cervantina. Claro está que el tono es diferente, puesto que el de Tapia es 
un poema heroico sin intención burlesca de ninguna clase. Veamos una 
estrofa, de las veinticinco que componen la descripción del ejército:



Los cortesanos y la revolución, 2’ parte: Prólogo.

40

2.- Sátira literaria. La crítica literaria es un aspecto consustancial en El Qui
jote, donde, aparte de la crítica a las novelas de caballerías, encontramos otros 
muchos comentarios de tipo literario, como en el escrutinio de la librería de don 
Quijote (I, 6) o en el diálogo del cura y el canónigo sobre el teatro de la época 
(I, 48). Lo mismo ocurre en la novela de Tapia, donde los comentarios acerca 
de Clasicismo y Romanticismo ocupan numerosas páginas. En este contexto 
de crítica literaria, es especialmente interesante para nosotros el juicio que, so
bre El Quijote, hace un personaje llamado significativamente don Justo. Al cri
ticar éste el Romanticismo, por ser una tendencia fantasiosa, le contestan:

1.- Sátira de costumbres. El contenido satírico de ambas obras es grande, 
si bien Tapia da una orientación de sátira política a su novela que en Cervantes 
no podemos encontrar.

El Quijote y Los cortesanos y la revolución son dos novelas muy diferentes 
en cuanto a época, temas y contenido. Sin embargo, se puede apreciar el ma
gisterio de Cervantes, patente, más que en huellas concretas, en algunas ca
racterísticas generales de la obra:

LOS CORTESANOS Y LA REVOLUCIÓN: absorción del modelo novelístico 
cervantino

En otro poema del mismo libro, La tertulia de aldea, el ambiente rústico del 
que se burla Tapia presenta concomitancias con otros cuadros semejantes que 
vemos en Cervantes, como los entremeses El retablo de las maravillas o La 
elección de los alcaldes de Daganzo.

Esto aparte, no percibo ningún eco concreto de Cervantes en este libro, 
aunque sí numerosas coincidencias de ambiente, sucesos o personajes, dado 
que el poema La bruja, el duende y la Inquisición se sitúa en el siglo XVII. Así, 
como en La gitanilla de Cervantes, encontramos una vieja gitana; o, como en 
El casamiento engañoso, un excombatiente en Flandes.

- Repare usted, señor don Justo -replicó el capitán-, que estamos en la 
tierra clásica de las ficciones, en el encantado país de don Quijote, donde las

esto por ventura al designio de satirizar semejantes patrañas, como hicie
ron Ariosto y Cervantes, con quienes, dicho sea de paso, estoy bien lejos 
de compararme en cuanto a la ejecución?6



41

Con lo que Tapia quiere dejar fuera de duda que la adscripción de El Quijote 
al género romántico es equivocada: para él es justo lo contrario: su más firme crí
tica7.

3.- Presupuestos literarios comunes. Cervantes critica en las novelas de ca
ballerías la falta de verosimilitud y el estilo desaliñado. Al teatro barroco le hace crí
ticas semejantes, puesto que “no guarda las leyes de la comedia” y no es un teatro 
del que oyente salga “airado contra el vicio y enamorado de la virtud” (I, 48). Son 
los mismos planteamientos de donde parte Tapia, que admite el acierto de algunas 
obras barrocas y románticas que no respeten las reglas, pero critica su violencia, 
inmoralidad y falta de verosimilitud y proporción.

4.- Relatos intercalados. Igual que hace Cervantes en El Quijote, Tapia intercala 
en su novela varios relatos. También el modo de insertarlos es semejante: dos es
tán muy bien trabados con la trama central, y otro es plenamente independiente8.

5.- Otras coincidencias menores, como prometer una segunda entrega al final 
de la primera parte.

Además de esta deuda general, no faltan en Los cortesanos y la revolución 
las huellas de frases o episodios concretos. Hay citas literales, como “¿Y se pue
de saber quién es el curioso impertinente que me sigue los pasos?” (I, 35), o 
“ese chico, meterse a don Quijote, mirar con tanto interés los asuntos ajenos” 
(I, 50); y citas no tan literales, pero que recuerdan a El Quijote e indican una pro
funda inmersión en el estilo cervantino. En “¡Oh amor! ¡Qué caprichos tan sin-

- Todo eso -repuso don Justo- sólo existió en la fecundísima imagina
ción de aquel grande ingenio, honra de su patria, que por este artificioso me
dio trató de quitar a sus compatricios la desmedida afición que tenían a 
semejantes leyendas, para estimularlos a emplearse en ocupaciones más úti
les y lecturas más instructivas (II, 46).

ventas se convierten en castillos, los molinos de viento en gigantes y las za
fias aldeanas en princesas.

7 En época de Tapia era corriente llamar románticas a las obras que no respetaban los preceptos 
clásicos y cuyo contenido, por esa razón, solía ser más fruto de la fantasía, cayendo a veces en el absur
do. Desde este punto de vista se llamaba románticos a los autores barrocos (Lope, Calderón, 
Shakespeare...), igual que a los del siglo XIX (Hugo, Dumas, etc.). Ésa fue una de las raíces del llamado 
Romanticismo conservador, que consideraba al Romanticismo como una vuelta a las esencias españo
las del siglo XVII.

8 Con dos de ellos pretende criticar los relatos románticos, mientras que con el tercero pretende 
mostrar su modelo ideal de narración: sentimental, de buen gusto y que sirva para inclinar a la virtud.



JUGUETES SATÍRICOS EN PROSA Y VERSO (1839)

HISTORIA DELA CIVILIZACIÓN ESPAÑOLA (1840)

42

En estas páginas, de carácter académico y erudito, encontramos expresada 
con mayor detalle su visión de la obra cervantina, ya expuesta fragmentaria
mente en sus obras de creación literaria.

En esta obra de erudición, Tapia fue el primer autor español que pretendió 
hacer una historia de España que mostrara la evolución de la nación españo
la desde una perspectiva global: política, economía, ciencia, cultura... Era in
evitable, por tanto, que se refiriera a la literatura española del Siglo de Oro, y 
particularmente a Cervantes.

Hallamos también recuerdos de pasajes cervantinos: “y los siervos del 
señor hubieron de quedarse por esos cerros, mirando por detrás de las ta
pias los árboles del Retiro, como don Quijote veía tras de las bardas del co
rral el manteamiento de Sancho sin poder socorrerle” (I, 157). Así como 
situaciones semejantes; por ejemplo, el relato de un cuento en una venta, an
te los viajeros que se congregan en ella esa noche, lo que remite al pasaje 
de El Quijote (I, 33) en que se lee la novela de El curioso impertinente.

guiares tienes!" (I, 36) encuentro un eco de “¡Oh pobreza, pobreza! ¡No sé yo 
con qué razón se movió aquel gran poeta cordobés a llamarte Dádiva santa des
agradecida'.’’ (Quijote, II, 44).

Veía Cervantes la grande inundación de libros caballerescos que se ha
bía derramado por toda la Península, género de composición fantástica en 
que andaban mezclados los sentimientos religiosos, el pundonor caballe
resco y las ficciones más monstruosas que puede abortar una desarreglada 
fantasía. Conoció el perjuicio que éstas hacían corrompiendo el buen gusto y 
extraviando a la muchedumbre;y en lugar de combatir tan perniciosos errores 
con el raciocinio, como habían hecho algunos sabios españoles, ideó un me
dio mas eficaz de dar al traste con aquellas absurdas patrañas.

No encontramos en este librito (que reedita varios textos y aporta pocas no
vedades) muchas huellas de Cervantes, salvo algunas alusiones dispersas a 
personajes cervantinos: Sancho Panza (Prólogo, 5), don Quijote y su pelea 
con los cueros de vino (“El caso político”, 47) y un personaje, citado de pasa
da, llamado Pentapolín de la Rabia (“La casa de locos”, 59), nombre que sin 
duda está inspirado en el Pentapolín Garamanta que aparece en El Quijote 
(1,18).



43

En este mismo libro comenta Tapia otras obras de Cervantes. La Galatea 
y Persiles son juzgados con severidad, sobre todo por pertenecer a géne-

Cervantes no combatió, según he indicado ya, el verdadero y puro 
espíritu caballeresco, sino las extravagancias que se le habían agregado, 
esto es, los excesos del romanticismo: ¡y ojalá hubiera en el día un Cervantes 
que combatiese con tanta gracia las monstruosidades del género absurdo 
que con el mismo nombre, malamente aplicado, ha invadido la literatura 
moderna, exagerando los sentimientos y aun los crímenes para presentar 
a la imaginación horrorosos cuadros en que tanto se degrada y envilece la 
naturaleza humana, y tan grandes ofensas se hacen a la moral! (III, 222-224).

Como vimos en la novela anterior, Tapia tiene especial empeño en situar 
a Cervantes en la línea del Clasicismo opuesto a los extravíos de la fantasía 
de las obras que no se ciñen a ese estilo.

Respetando como debía la parte moral de tan monstruosas compo
siciones, prestó a su héroe los mejores sentimientos; hízole pundonoroso, 
buen amigo, fiel a la que él tenía por señora de sus pensamientos, exac
to en el cumplimiento de su palabra, benéfico; en suma, un caballero en to
da forma que se hace amable, y nos sorprende con su honradez y discreción 
en sus lúcidos intervalos. ¡Qué moral tan pura, qué sentimientos tan ele
vados brillan en toda la obra! Cervantes nunca ridiculizó a don Quijote en 
la parte relativa al corazón y sus nobles inclinaciones, porque él era so
bradamente caballero y pundonoroso. Toda su sátira recayó en los desór
denes de la fantasía que hacía ver a su héroe gigantes en los molinos de 
viento, y ejércitos que combatir en un rebaño de carneros. Aquí era don
de cargaba la mano para ridiculizar las aventuras inverosímiles y mons
truosas de los caballeros andantes y sus inauditas proezas, mediante las 
cuales se hallaban de repente encumbrados en un solio imperial. Esta va
nidad pueril de creerse los personajes más importantes de la tierra es la 
que principalmente satirizó Cervantes, humillando a su héroe con la ma
yor gracia cómica, y oponiendo a aquel insensato idealismo de grandeza 
la prosaica y humilde rusticidad de Sancho, para dar realce al designio de 
la obra con tan señalada contraposición.

Fue, pues, el Quijote la invención más feliz y filosófica para desacre
ditar unas fábulas absurdas, que estaban haciendo notable daño a la ver
dadera ilustración. Y es muy extraño que algunos críticos hagan cargo a 
Cervantes de haber atacado con su sátira al espíritu caballeresco, ener
vando la bizarría de los anteriores siglos, y cooperando a desterrar el he
roísmo romántico. Esta imputación no tiene el menor fundamento. [...]



Las Novelas Ejemplares le merecen cumplidos elogios:

El MUSEO LITERARIO (1844)

POESÍAS VARIAS (1853-1859)

44

ros inverosímiles y “faltos de la verdadera expresión de los afectos para dar
nos a conocer la lucha interior de las pasiones” (III, 227).

Este pasaje fue imitado por Tapia en la siguiente graciosa composi
ción (publicada en el Semanario Pintoresco, 19-6-1853, p. 200):

Al contrario, las Novelas Ejemplares del mismo autor dan testimo
nio de su grande ingenio y de sus buenos sentimientos morales. El mé
rito de todas ellas está ya tan generalmente reconocido dentro y fuera 
de España, que sería superfluo detenerse en esta discusión.

Debido es, sin embargo, observar que no todos los novelistas de es
ta clase tenían el talento y la moralidad de Cervantes. Muy numerosa 
son las composiciones de esta clase, y pocas podrán alternar con las 
de aquel sobresaliente ingenio (III, 228).

Son muchos los extranjeros que dormitan hablando de España. El 
celebre Montesquieu decía de nosotros en sus Cartas persianas que 
no teníamos más que un libro bueno, y éste era el que se burlaba de los 
demás (II, 127).

Concluiremos este trabajo con una huella muy clara que deja Cervan
tes en la etapa final del autor abulense. Nos referimos al pasaje de El Qui
jote (II, 59) en el que un ventero mentiroso engaña a Sancho haciéndole 
creer que tiene todo tipo de alimentos para, acto seguido, ir contestando ne
gativamente a las peticiones de éste; hasta que Sancho termina enfadán
dose.

No encuentro huellas de Cervantes en este periódico mensual, obra per
sonal de nuestro autor (sólo editó tres números); pero sí se refiere Tapia a 
una interpretación de El Quijote que hizo Montesquieu, para discrepar de 
ella:



45

El viajante y el mesonero 
Cierto viajante 
llega a un mesón. 
Hambriento, 
sediento, 
grita: - Patrón, 
¿hay que comer?
Y el martagón: 
-De todo hay -dice- 
gran provisión. 
-Vengan perdices. 
-Nadie las caza, 
no hay en la plaza 
un perdigón. 
-Arroz con pollo. 
-Ni una gallina 
con esa indina 
facción quedó9. 
De arroz no tengo 
ni un solo grano, 
que un valenciano 
me lo acabó.
-Magras con huevos. 
-¡Qué desgraciado! 
Hoy se ha acabado 
todo el jamón.
Si a usted le gusta 
macho cabrío, 
hay, señor mío, 
buena ración. 
Parte el viajero 
sin despedirse, 
gritando al irse: 
-¡Qué picarón!
Guárdete el diablo, 
negra posada, 
donde no hay nada 
sino cabrón.

• Se refiere a los destrozos y rapiñas de las facciones carlistas, que asolaban las zonas por donde 
efectuaban sus correrías.



CONSIDERACIONES FINALES

BIBLIOGRAFÍA SELECTA SOBRE EUGENIO DE TAPIA

46

No puede extrañar a nadie que Tapia fuera, como sus compañeros de ge
neración, un rendido admirador de Cervantes10. El abulense considera un mo
delo a Cervantes tanto en el lenguaje como en la practica novelística. Es, por 
tanto, una de sus influencias más visibles, junto con Quevedo y, en la come
dia, Moliere y Moratín".

Es especialmente interesante cómo la novela Los cortesanos y la revolu
ción manifiesta que el abulense absorbió el magisterio novelístico de Cervan
tes. Juan Ignacio Perreras ha expresado su admiración por Tapia y su novela, 
escribiendo: “magnífico escritor al que se le empieza a considerar actualmen
te como el primer realista en el tiempo”12. Se confirma una vez más, de esta for
ma, que Cervantes está en la base del nacimiento del Realismo en la novela 
española de la segunda mitad del siglo XIX.

Además de algunos estudios sobre aspectos concretos de la obra de Ta
pia, destacamos los siguientes acercamientos globales a su obra (por orden cro
nológico):

Como se ha visto en las páginas precedentes, la obra de Tapia manifies
ta, desde sus primeros títulos, una presencia cervantina constante y perdura
ble a lo largo de los años. Una presencia que se manifiesta de múltiples formas: 
alusiones a personajes cervantinos, citas literales, imitación de pasajes con
cretos... Todo ello nos demuestra que Tapia leyó atenta y repetidamente la 
obra de nuestro genial novelista.

OCHOA, Eugenio de. Apuntes para una biblioteca de escritores españoles 
contemporáneos, París, 1840.
Contiene una breve reseña bio-bibliográfica y algunos textos.

VALLE Y BÁRCENA, J. Biografía de Eugenio de Tapia, Madrid: Campo Re
dondo, 1859.
Incluye una biografía de varias páginas, un listado de obras y textos inéditos.

10 Quintana, íntimo amigo de Tapia, escribió una Vida de Cervantes.
" Dice Tapia sobre Quevedo: “es, después de Cervantes, el escritor más original, festivo e inge

nioso en sus obras satírico-morales" (Historia de la civilización española, III, 244).
12 Juan Ignacio Perreras: Benito Pérez Galdós y la invención de la novela histórica nacional. 

Madrid, Endymion, 1998, pág. 331.



47

CUETO, Leopoldo Augusto (Marqués de Valmar) (1869-1875). Poetas líricos 
del siglo XVIII. 1869-1875. (Reed.: Madrid, Atlas, 1952-1953).
Aporta una reseña bio-bibliográfica, un juicio de las obras y personalidad de 
Tapia y una amplia selección de textos poéticos.

GARCÍA CASTAÑEDA, Salvador. “Eugenio de Tapia y la sátira política”. En 
De místicos y mágicos, clásicos y románticos. Homenaje a Ermanno Cal
dera. Messina, 1993, pp. 305-314.
Es una condensada y excelente visión de la obra satírica y el pensamien
to de Tapia.

BERNALDO DE QUIRÓS MATEO, José Antonio. El escritor Eugenio de Tapia, 
un liberal del siglo XIX. Ávila: Caja de Ahorros, 2003.
Estudio monográfico sobre nuestro autor. Incluye biografía, catálogo de 
sus obras, estudio de las mismas y amplia selección de textos.





GÓMEZ BLÁZQUEZ, Jesús

LA HISTORIA

49

Y quisieron Dios y el azar que se interpusiese en su vida un personaje tan 
singular como el cura Pedro Hernández: “Aquí comenzó el demonio a des
componer mi alma, aunque Dios sacó de ello harto bien. Estaba una persona 
de la Iglesia, que risidía en aquel lugar adonde me fui a curar, de harto buena 
calidad y entendimiento: tenía letras aunque no muchas. Yo comenceme a con
fesar con él, que siempre fui amiga de letras...”. “Pues comenzándome a con
fesar con este que digo, él se aficionó en extremo a mí, porque entonces tenía 
poco que confesar para lo que después tuve, ni lo había tenido después de mon
ja. No fue la afeción de éste mala, mas de demasiada afeción venía a no ser 
buena. Tenía entendido de mí que no me determinaría a hacer cosa contra 
Dios, que fuese grave, por ninguna cosa, y él también me aseguraba lo mes- 
mo, y ansí era mucha la conversación. Mas mis tratos entonces con el embe
becimiento de Dios que traía, lo que más gusto me daba era hablar de Él; y como

Pocos episodios de la vida de la Santa han generado tanta literatura y 
tantos comentarios como el que vivió la joven monja de Ávila durante los tres 
meses que pasó en Becedas en la primavera de 1939 y que, con tanta sen
cillez, nos relata ella misma en los capítulos IV y V del libro de “Su vida”.

Como los médicos de Ávila se sintiesen incapaces de poner fin a los 
gravísimos trastornos que venía padeciendo, su padre, don Alonso, “procuró 
llevarme a un lugar donde había mucha fama de que sanaban allí otras en
fermedades, y ansí dijeron haría la mía”.

SANTA TERESA Y DON QUIJOTE: 
ENCUENTRO EN BECEDAS



50

I

De forma resumida, éstas son las noticias que nos da la Santa de su pa
so por Becedas y que han dado pie a un interminable número de eruditos a las 
más diversas interpretaciones y a un sinfín de poetas y narradores a las más 
brillantes creaciones literarias.

Continúa Teresa dando fe de su estancia en Becedas, del tiempo que allí 
pasó y de los muchos padecimientos que le ocasionaron las curas: "Estuve 
en aquel lugar tres meses con grandísimos trabajos, porque la cura fué más 
recia que pedía mi complexión: a los dos meses, a poder de medicinas, me 
tenía casi acabada la vida, y el rigor del mal de corazón, de que me fui a cu
rar, era mucho más recio, que algunas veces me parecía con dientes agudos 
me asían de él, tanto que se temió era rabia. Con la falta grande de virtud (por
que ninguna cosa podía comer, sino era bebida de gran hastío, calentura 
muy continua y tan gastada, porque casi un mes me había dado una purga 
cada día) estaba tan abrasada, que se comenzaron a encogerlos nervios, con 
dolores tan incomportables, que día ni noche ningún sosiego podía tener, y 
una tristeza muy profunda. Con esta ganancia me tornó a traer mi padre, 
adonde tornaron a verme médicos..."

era tan niña, hacíame confusión ver esto, y con la gran voluntad que me tenía, 
comenzó a declararme su perdición; y no era poca cosa, porque había casi sie
te años que estaba en muy peligroso estado, con afeción y trato con una mu
jer del mesmo lugar y con esto decía misa. Era cosa tan pública, que tenía 
perdida la honra y la fama, y nadie le osaba hablar contra esto. A mí hízoseme 
gran lástima, porque le quería mucho, que esto tenía yo de gran liviandad y ce
guedad, que me parece virtud ser agradecida, y tener ley a quien me que
ría...". "Procuré saber e informarme más de personas de su casa; supe más la 
perdición, y vi que el pobre no tenía tanta culpa; porque la desventurada de la 
mujer le tenía puestos hechizos en un idolito de cobre, que le había rogado le 
trajese por amor a ella al cuello, y éste nadie había sido poderoso de podérsele 
quitar...”. "Pues como supe esto, comencé a mostrarle más amor: mi intención 
buena era, la obra mala; pues por hacer bien, por grande que sea, no había de 
hacer un pequeño mal. Tratábale muy ordinario de Dios: esto debía aprove
charle aunque más creo que hizo al caso el quererme mucho; porque, por ha
cerme placer, me vino a dar el idolillo, el cual hice echar luego en un río. Quitado 
esto comenzó como quien despierta de un gran sueño, a irse acordando de to
do lo que había hecho aquellos años, y espantándose de sí, doliéndose mu
cho de su perdición, vino a comenzara aborrecerla. En fin, dejó del todo de verla 
y se hartaba de dar gracias a Dios por haberle dado luz. Al cabo de un año en 
punto, desde el primer día que yo le vi, murió...". "Tengo por cierto está en ca
rrera de salvación. Murió muy bien, y muy quitado de aquella ocasión; parece 
que quiso el Señor que por éstos, medio se salvase”.



51

Qué delicia la lectura reposada de aquellas pinceladas paisajísticas en 
las que el propio Unamuno, impregnado de un misticismo teresiano sublime, 
convierte al campo en una metáfora: “Era en un pueblecito de los consagra
dos por Santa Teresa, en un pueblecito serrano de la provincia de Ávila don
de ella pasó, en sus mocedades, una temporada en casa de unos parientes 
y donde leyó algún libro de edificación piadosa, lectura que le sirvió des
pués, con otras, de cimiento para el edificio de su doctrina".

Pero, si la huella de Teresa es imborrable en Becedas, más imborrable 
lo fue en otro de los más ¡lustres visitantes del pequeño pueblo castellano, 
en don Miguel de Unamuno, quien cuatro siglos después que Teresa fue si
guiendo sus pasos buscando también en Becedas curación para el desaso
siego ciudadano. Y fue precisamente Becedas, ese paisaje teresiano que 
nos describe en “Andanzas y visiones españolas”, quien tuvo el honor de 
ofrecerle su encuentro con la Santa. Y cómo invoca entonces a las Peñas de 
Neila “que contempló la vista de Teresa en Becedas’’-, a las alisedas que ven 
venir el agua, a la nieve evangélica, al recato de la hora de la siesta al rumor 
de la fuente, oyendo el agua y confundiendo el sueño con la muerte y bus
cando como Teresa, ¡en el mismo lugar!, las más profundas “ansiones de 
eternidad”.

Es digno de destacar que Teresa, que nos relata con el mayor realismo 
las curas que “padeció”, no haga referencia directa alguna a aquella cu
randera cuya fama llegaba hasta Ávila y que fue el objeto de aquel viaje. No 
obstante, no han sido pocos los estudiosos que han indagado sobre su per
sonalidad y sobre sus dotes y medios curativos. Se ha escrito de ella todo 
lo que puede escribirse aunque nadie haya desvelado su nombre, que aún 
permanece en el anonimato. Pero, sin duda alguna, los historiadores be- 
cedenses han sido los que con mayor acierto y objetividad han intentado abor
dar el enigma que envuelve al personaje. No podemos olvidarnos, por tanto, 
de las tesis expuestas por Antonio Muñoz en “Paisaje teresiano” y por Jo
sé Sendín en su monografía sobre Becedas. Fue también un poeta anóni
mo becedense quien a finales del siglo XIX supo transmitir mejor que nadie 
la tradición teresiana becedense en las coplas populares que configuran el 
ramo con el que Becedas obsequia cada veintiocho de agosto a su ¡lustre 
visitante.

Coplillas como las siguientes nos hablan del fervor de los becedenses y 
de la profunda huella que la Santa dejó en el pueblo: Aquí te martirizó/la cé
lebre curandera/que logró tratarte mucho/pero no ponerte buena.../Ysi tan
tas pruebas diste / de tu cariño a Becedas / Teresa, mucho nos quieres, / 
nosotros, a ti, Teresa.



LA FICCIÓN

52

Abrimos la puerta grande de la ficción para que entre por ella Ramón J. 
Sender, uno de nuestros escritores más representativos y prolíferos de la narrativa 
contemporánea. Abrimos la puerta a Sender porque, gracias a su imaginación, 
la sombra que dejó Teresa en aquel lugar al que fue buscando remedio para 
sus males ha alargado infinitamente su estela literaria.

La ficción comienza en 1967, cuando Ramón J. Sender, quien posible
mente vino a Becedas con su paisano y amigo Juan Vicens de la Llave, publica 
“Tres novelas teresianas”: La puerta grande, La princesa bisoja y En la misa 
de Fray Hernando.

Y son estas fuentes, tan reales como la vida misma, las que originaron tan
tos y tan caudalosos ríos de tinta por cuyos cauces corren indistintamente rea
lidades y ficciones.

Se embelesa después el filósofo en una descripción incomparable del pai
saje de Becedas, en el que sólo ve brochazos del Señor, para terminar pregun
tándose y respondiéndose a sí mismo: “¿es que no hay paisaje en Santa Teresa? 
Interior y exterior'’.

Este aliento teresiano, que tanto influyó en Unamuno, sigue respirándose, 
aún hoy y en plenitud de frescura, en la afortunada aldea de Becedas. Se res
pira en cada piedra, en cada rincón y en el alma de cada becedense. Y en la er
mita que se levantó en su honor en el solar del mesón de Juan Sánchez y de 
Catalina González en el que la Santa se alojó; y en el recuerdo de Fray Jordán, 
hijo de los mesoneros, evangelizador de Indias, muerto en olor de una santidad 
que tal vez le contagió Teresa siendo niño. Y se respira en la fuente que lleva su 
nombre y en la sombra mística y placentera de los nogales; y en el camino de la 
Encarnación y en la antigua calle de los Mesones, hoy de Santa Teresa; y en los 
ritos religiosos, en el canto del ramo y en las fiestas mayores del pueblo; y en la 
iglesia y en la calle de los Santos que conduce a ella; y en la vitalidad de la pri
mavera, en el paisaje ameno y en la violencia de las tormentas. Y, también, en 
la sobria elegancia del convento que fundara el clérigo don Crisanto para ensalzar 
su memoria y que durante un siglo han regentado las Hermanas Teresianas.

Tras esta visión, nada puede extrañarnos la afición de don Miguel a des
cansar y a enfrascarse en lecturas, escrituras y pensamientos transcendentes a 
la sombra del nogal de la Bimborra, junto a la misma fuente donde la tradición co
loca descansando a Teresa y al lado del río a cuyo lecho mandó arrojar el idoli- 
llo de cobre del cura mujeriego.



53

Pero no es menos cierto que algunos de esos hechos e, incluso, la realidad 
histórica de algún personaje, aparecen ligeramente alterados pues, por ejemplo, 
no es cierto que la curandera respondiese al nombre de Sagrario la joven para dis
tinguirla de su madre, también curandera y también llamada Sagrario. De ella y 
de sus técnicas curativas se ha escrito más de lo que racionalmente podía escri
birse, pero si algo no ha sido desvelado ha sido, precisamente, su nombre que per
manece oculto en el más estricto anonimato. No aparece tampoco documentada 
la figura del postillón, según el autor, natural de Becedas y que le habla a don 
Alonso de una curandera de su pueblo que sabe más que todos los médicos jun
tos. No es real el nombre de don Lope con el que designa al famoso cura del he
chizo. A don Antonio Muñoz le cabe el honor de habernos desvelado su identidad, 
que no es otra que la de Pedro Hernández. Era además un cura del pueblo que, 
como bien nos cuenta la joven Teresa vive amancebado, y no un cura de Ávila en 
el destierro becedense causado por sus pecados. No es tampoco verídico que tu
viera varios hijos ni que fuese pariente del párroco de Becedas. Tampoco tuvie
ron lugar aquí aquellos cuatro agónicos días que la Santa pasó más cerca de la 
otra vida que de ésta, sino en Ávila, después de abandonar Becedas. Sí es ver
dad que los Cepeda tenían familia y posesiones en Becedas, pero Teresa no se 
alojó en casa de su tía doña Guiomar, sino en el mesón de Juan Sánchez y de Ca
talina González como ya apuntamos anteriormente.

Pero, ¿qué importancia tienen estas y otras pequeñas alteraciones cuando de 
una creación literaria se trata? No es la fidelidad histórica lo que le preocupa a 
Sender, y, como tantas veces sucede, en la construcción de una obra, el autor no 
hace más que partir de unas raíces reales para ir desvirtuándolas a medida que el 
árbol de su creación va ramificándose. El tronco lo configuran la Santa y su enfer
medad, la curandera, el cura y el marco de acción localizado en Becedas. A partir 
de ahí será la imaginación del autor la que tome el protagonismo en la novela.

Es precisamente esa imaginación la que se desborda en las proximidades 
de Becedas, cuando la comitiva tiene ya el pueblo a la vista. Es en ese 
momento en el que entra en escena la figura de un rústico campesino, que

Es cierto que la trama de “La puerta grande” emerge sobre hechos y acon
tecimientos tan reales como la estancia de Teresa en Becedas, los males y las pur
gas inhumanas que tuvo que soportar y sus relaciones con la curandera y con un 
cura pecador.

En la primera de ellas, en “La puerta grande”, nos acerca a una joven Te
resa que reflexiona sobre su vocación, que canta mientras barre y que dialoga en 
Becedas con un caballero flaco, alto y canoso llamado don Quijote y con su fiel 
escudero Sancho.



54

Teresa vio cómo se alejaba el caballero mientras su prima Irene rom
pía su silencio:

Terminado el viaje, ya en Becedas, acreedores unos y otros de mu
tuas simpatías se despidieron con corteses y recíprocos ofrecimientos.

Cumplió su palabra don Quijote y, a pesar de la brevedad del trayecto, 
tuvo tiempo suficiente para seguir dando muestras de sus disparatadas y 
anacrónicas fantasías caballerescas de las que Sancho, ‘‘el escudero más 
hablador del mundo", salió tan mal parado como don Alonso confuso.

Llegó el momento de las presentaciones y, sabiendo unos y otros quié
nes eran, de dónde venían y hacia dónde se dirigían, a instancias del co
chero se reanudó la marcha entre animados y comedidos diálogos y con la 
firme decisión del caballero de darles escolta y custodia hasta la cercana 
Becedas.

resulta ser Sancho Panza, lavando el baciyelmo de Mambrino. Éste será el 
comienzo de la aventura que nos ocupa, de la aventura que protagoniza
rán el Caballero Andante y la Monja Andariega.

Teresa, en recompensa, asiente saciar su sed bebiendo un trago del 
agua clara que don Quijote le ofrece en la luciente bacía antes de que el ca
ballero la convierta en yelmo poniéndosela en su cabeza:

Son de notar el lenguaje al más puro estilo cervantino con el que Sen- 
der hace hablar a sus personajes y el sabroso discurso que unos y otros po
nen en práctica, pero más llamativas son las galanterías y lindezas con 
las que el caballero obsequia a la sorprendida dama y que dan fe de que 
don Quijote se siente, en efecto, el más cortés de los caballeros andantes. 
No cabe duda de que la ocasión bien lo merecía.

"Don Quijote bebió también, arrojó el agua restante, se puso el yel
mo en la cabeza, secó sus bigotes...".

- Sancho, dámelo que deseo gozar el privilegio de ofrecerlo con 
mis manos a la doncella cuyo rostro acabo de ver y que a juzgar por él 
bien podía ser el de una infanta de Castilla.

No tardó don Quijote en hacer acto de presencia con el enredo de su 
locura, pues no sólo confundía la bacía con el yelmo sino que le faltó tiem
po para identificar a Teresa con una infanta de Castilla:



-Ese hombre está loco -dijo-.

Teresa estaba en Becedas, en un pueblo sencillo de gentes sencillas:

55

No tardó en descabalgar don Quijote ni tampoco las personas del pueblo 
en ofrecerle un asiento en el escaño de honor. Se acomodó, ascético y noble, 
exhibiendo aquella desproporcionada figura, aquellas anacrónicas armas y 
aquellos sosegados ademanes. Muchos de los asistentes se volvían a mirar
lo como si en él y no en las tablas estuviera el espectáculo.

Pensaba Teresa: "La vida aquí debe ser como en el convento pero 
sin monjas".

Teresa dudaba con una expresión lejana. “Si hubiera sido necesa
rio -dijo- nos habría protegido y defendido”. Pero las dos pensaban en 
la bacía de barbero que llevaba en la cabeza.

No sabía que su misticismo y que una de las aventuras vitales más apa
sionantes protagonizadas jamás por mujer alguna empezaban a dar sus pri
meros pasos. En Becedas, en ese pueblecito que acababa de sorprenderla con 
la presencia de don Quijote. Su prima, su tía, la doncella morisca, sus des
mayos, la enfermera y las curas, aquellos días de macabra agonía llenos de 
alucinaciones, en las que en alguna ocasión creyó ver al Caballero de la Tris
te Figura, y el sacerdote pecador y mujeriego, que se aficionaría en extremo 
a ella, serían los testigos de sus primeras experiencias. Sobre todo el sacer
dote, tan enfermo como ella, con quien vivió una apasionada historia de oscuras 
confidencias, de desesperación y de arrepentimiento antes de obrar en él su 
primer milagro. Historia, por cierto, pésimamente interpretada por numerosos 
eruditos.

Don Lope que era un hombre “de harto buena cualidad y entendimiento: 
tenía letras, aunque no muchas”(libro de “Su vida”) y que tenía fama de hom
bre de lecturas y humanidades, a pesar de su falta de salud, había escrito un 
auto sacramental para representarlo el día del Corpus en el atrio de la iglesia. 
Pasó el tiempo y llegó el día señalado; todo estaba dispuesto. Había en el 
atrio tapices y reposteros. El pueblo esperaba curioso e impaciente. La esce
na mostraba el patio interior de la casa de Lot. Se hizo el silencio para que se 
oyera la voz de los actores. En aquel instante entraba en la plaza “despacio
so y grave el jinete del yelmo de Mambrino en su caballo escuálido y a su la
do el escudero de las barbas borrascosas acomodado en su asno. Detrás, 
todos los muchachos del pueblo”.



56

En la plaza, la fiesta continuaba y un grupo de jóvenes bailaba un baile de cin
tas y otro de espadas. El caballero y el escudero, que ya habían abandonado la 
tertulia, contemplaban las danzas a lomos de Rocinante y del rucio. Teresa des
de la distancia les contemplaba y no reparó en buscar su compañía ni en ofrecer 
una rosa a don Quijote, a quien inconscientemente invitó a acudir a su casa y a 
descansar en ella. Fue entonces cuando el cortés caballero que llevaba dentro vol
vió a resplandecer con toda su intensidad:

Y aparecieron en escena los cinco sentidos personificados; llegó el des
enlace y se consumó el castigo de los pecadores y el triunfo de Lot. Los aplau
sos y el entusiasmo invadieron el atrio.

Comenzó la representación y Lot, Esther, el Extranjero, el Jerarca y Sodoma 
entera, al son de tamboriles y chirimías, se disponían a afrontar su merecido 
e inevitable castigo divino.

Una comente de emoción inundaba a los campesinos. Teresa, radiante, 
seguía con la máxima atención el diálogo. Sólo una coplilla sarcástica desper
tó las risas de Sancho y, de nuevo, la ira del caballero: "¡Oh, elgran hideputa!”.

"Yo os agradezco vuestra cortesía -dijo amable y paternal- y la estimo 
tanto que si no fuera por escrúpulos de lealtad a doña Dulcinea del Toboso,

-“¡Voto a tal. que el milagro es cumplido y el ángel hermoso y que me 
gustaría vera ese sodomita atado a la cola de mi caballo y arrastrado por 
los caminos!”.

Para Teresa el auto había sido como una música antigua. Su prima Irene 
vio en él la mayor estación del Corpus que había visto en su vida. El cura jus
tificaba ciertos anacronismos. Y en estos juicios estaban cuando don Quijote 
se acercó a saludar a la que para él seguía siendo una infanta castellana, 
apresurándose a ensalzar a la obra y al autor recurriendo a una elocuencia dig
na del más profundo conocedor de las artes escénicas. Sancho, que también 
quiso opinar sobre la representación, consideraba que la obra estaba “bien 
puesta"pero que, sin embargo echaba en falta unas lindas mozas bailando, que 
en el pueblo no faltaban.

Mientras las gentes del pueblo reconocían con rumores de sorpresa a sus 
convecinos ocultos bajo los disfraces y Teresa seguía con atención cada ges
to, cada movimiento y cada palabra, don Quijote parecía impacientarse en su 
asiento. Tan enfrascado estaba en la trama que la ficción de las tablas se figuraba 
en su mente como una historia tan real como sus propias correrías:



57

desde ahora haría que me llamaran el Caballero de la Rosa como antes me 
llamaron el de los Leones o el de la Triste Figura (...). No he olvidado, seño
ra doncella, aquel día cerca de la fontefrida donde mi escudero lavaba el yel
mo cuando me preguntasteis si yo era caballero andante y eso fue para mí 
gloria más dulce y más halagüeño que si me hubieran armado caballero en 
Santa Gadea cuatro príncipes de sangre (...). Gracias por vuestra rosa, que 
es una rosa del pensil Dios Nuestro Señor si mi demonio interior no me en
gaña".

Iba acudiendo la gente al reclamo de las juiciosas razones que don Quijote 
seguía dando y ante las que más de uno sucumbió en reflexiones que se inten
sificaban a medida que la sabiduría de su loca condición salía a raudales por su 
boca. Fue doña Guiomar una de las primeras en entregarse a las buenas razo
nes y, como momentos antes había hecho su sobrina, no dudó en ofrecer casa y 
mantel al caballero. Se mantuvo don Quijote fiel a los principios de la andante 
caballería y, una vez más, dando muestras de su agradecimiento, como sólo los 
caballeros andantes saben hacerlo, renunció al agasajo con firmeza y galantería.

Olió el Caballero de la Rosa la flor que Teresa le había dado y al paso len
to de rocinante salió por esas tierras de Dios a la búsqueda de nuevos pagos 
y de nuevas aventuras: “detrás iba Sancho lamentando el desenlace de aque
lla aventura que tan bien había comenzado y que parecía prometer las mis
mas comodidades que tuvo en la casa del caballero del Verde Gabán”.

El recuerdo del caballero permanecía en la mente de Teresa. Ella, ávida de- 
voradora de libros de caballería, nunca había imaginado a un “héroe" como 
aquél. Seguro que don Quijote también seguía recordando a la infanta caste
llana. Por fin, había librado una aventura sin que los envidiosos encantadores 
hubiesen interferido en sus leales propósitos. Por una vez, el riesgo de su no
ble ejercicio había encontrado la recompensa del reconocimiento, de la grati
tud y de la admiración. Y tuvo que ser en Becedas, donde el “paisaje es una 
metáfora” y donde las buenas gentes respiran ese misticismo que ahuyenta a 
toda suerte de recueros, de yangüeses, de malandrines y de cobardes. Un 
misticismo en el que la pluma apócrifa de Sender se permitió la licencia de re
levar a la cervantina para realizar el milagro de que don Quijote, al menos por 
un día, alcanzase la felicidad que su creador le había negado.

Pocos días después, el otro caballero, el pecador don Lope, era enterra
do en la tumba que abrieran para Teresa. También él había vencido en su úl
tima batalla: “Murió muy bien y muy quitado de aquella ocasión"y como sigue 
diciendo Teresa en el “Libro de mi vida”, "parece que quiso el Señor que por esos 
medios se salvase".



BIBLIOGRAFÍA:

MUÑOZ, Antonio: Paisaje Teresiano, Salamanca, 1977.

SANTA TERESA DE JESÚS: Libro de mi vida, Madrid, 1998.

SENDER, RAMÓN J.: Tres novelas teresianas, Barcelona, 1967.

UNAMUNO: Andanzas, visiones españolas. Madrid, 2006.

58

Becedas había cumplido su misión. La monja fundadora se dio cuenta de que 
“los cimientos del edificio de su doctrina” estaban consolidados “y al día siguiente 
propuso a su tío volver a Ávila". Y se fue por la puerta grande, como don Quijote, 
y sintiéndose tan libre como él, como si se hallase “en un espacio innominable -ni 
cielo ni tierra- con el hermoso emisario de Elias e imaginando que detrás de ella 
y del ángel emisario iba don Quijote escoltándola.

GÓMEZ, Jesús: Unamuno en Becedas. Notas para un centenario en “Cua
dernos Abulenses” nQ27, pp. 125-132.

SENDÍN, José: Becedas, historia, vida y costumbres de un pueblo castella
no. Plasencia, 1990.



PÉREZ MARTÍN, Ovidio

K. Kavafis

I. INTRODUCCIÓN

' PARDO, José Luis, La regla de! juego, Barcelona, Galaxia Gutenber, 2004.

59

“Si vas a emprender el viaje hacia ítaca, /pide que tu camino sea 
largo, / rico en experiencias, en conocimiento. “

El Quijote, nuestro gran clásico universal, comienza con aquella frase ya 
inscrita en la memoria de muchos lectores: "En un lugar de La Mancha de cu
yo nombre no quiero acordarme”; pero en Cervantes ése sólo es el momento

La Odisea es una obra primordial en la que Homero recrea genialmente mi
tos y hechos acaecidos y cantados en dilatados periodos de tiempo, anterio
res a la existencia de este rapsoda; hoy, la Odisea permanece viva, recreada 
por los lectores.

“Un libro nunca comienza por la primera línea ni acaba con la última”'. 
Con esta frase inicia J.L. Pardo su libro La regla del juego, Premio Nacional de 
Ensayo 2005. En esta breve frase el autor condensa la génesis y el desarro
llo de todo libro; pero alcanza sentido más pleno y luminoso si la referimos a 
los clásicos.

AVERIGUACIONES SOBRE CIERTAS 
ANALOGÍAS DE LA ODISEA CON EL QUIJOTE 

Y OTRAS OBRAS



60

del inicio de su escritura; en su mente se estaba forjando el gran libro mucho 
tiempo antes a base de lecturas, ideas y experiencias propias. La historia de 
don Quijote aún no ha terminado; los lectores, a lo largo de cuatro siglos, si
guen recreando su figura y, con cada lector, surge un nuevo caballero andan
te, diferente del de Cervantes y del de los demás lectores; sin embargo, su 
figura, permanente y cambiante, sigue recorriendo el mundo.

En este cuarto centenario de la edición de la primera parte del Quijote, ha 
habido una eclosión de libros y ensayos que han hecho objeto de estudio a nues
tro clásico por excelencia. Aquí aporto mi grano de arena.

Sería un intento imposible querer enumerar los escritos producidos a lo lar
go de la historia que llevan la impronta de la Odisea. Como muestra, y por su 
universalidad, destaco dos de nuestro tiempo: Ulises, de James Joyce, una re
creación de la Odisea con personajes contemporáneos del autor que pululan 
por las calles de Dublín; y el famoso poema ¡taca, de Kavafis; este poema, 
del que cito tres versos al comienzo del artículo, es un poco el guión sobre el 
que se sustenta mi trabajo, en el sentido de viaje de regreso a la patria, al ini
cio. Plotino, en las Enéadas, habla del viaje del Uno a la pluralidad, a los se
res diversos y del regreso de éstos al Uno. Y utiliza a Ulises como metáfora de 
este regreso. (Ya volveré sobre esto a lo largo de mi trabajo). También don 
Quijote, después de múltiples aventuras, regresa a su lugar de La Mancha, a 
reencontrarse consigo, con el que fuera Alonso Quijano el Bueno.

Por otro lado, la palabra -ese fingimiento, ese poquito de aire que roza 
nuestras cuerdas vocales cuando es oral, esa poquita tinta que dibuja gara
batos en el papel si es escrita- ha sido capaz de transmitirnos a lo largo del 
tiempo la sabiduría y el conocimiento. Sin embargo, la palabra, cualquier 
palabra no significa siempre lo mismo ni a lo largo de la historia ni para ca
da uno de los que la usan. Por otro lado, cada palabra adquiere un matiz 
según el lugar que ocupa en el discurso, refleja el eco de las demás palabras 
a las que va unida. Tampoco el lector es un ser pasivo cuando lee. Con su car
ga de experiencias y de conocimientos va recreando el texto; es, por tanto, 
coautor. Nunca un texto está acabado si sigue teniendo lectores. Esa es la 
grandeza y la miseria de la palabra. Como vemos, se comportan casi como 
un ser vivo; siempre en tránsito. Mi lectura de la Odisea y del Quijote no es 
más que una variación de la melodía que me llega de sus palabras. Mi tra
bajo consistirá en intentar poner en palabras esto que pasa en mí cuando leo 
estas obras; no puede ser de otra manera.



II. DIVERSAS INTERPRETACIONES: PLOTINO

Y ¡qué viaje es ése? ¡Qué huida esa?

61

Es decir que, si bien hay un camino físico, geográfico, que se recorre en na
ves o a lomos de Rocinante, a pie o en alas del destino, hay otro camino interior 
que hay que recorrer si queremos llegar a la patria.

Pablo García Castillo, en la exégesis que hace de ese texto de Plotino, co
menta que hay también "una odisea del alma que regresa a su patria. Plotino 
une el mito de la caverna con el del nacimiento de Eros para mostrar el ascenso

El texto primero {Enéadas, I 6, 8) presenta a Narciso como símbolo del hom
bre atraído por la belleza sensible que, como la corriente del río de Heráclito, le 
arrastra. Es la situación del hombre en general, en el primer escalón para re
gresar al origen. En el segundo {Enéadas, I 3, 3), presenta al músico, atrapado 
por las armonías sensibles. Debe el músico, a partir de esas armonías, apren
der a usarlas como escalas para alcanzar la armonía del mundo inteligible.

Copio el tercer texto {Enéadas, I 3, 3) que es en el que hace referencia a Uli- 
ses y la Odisea:

Entre las muy diversas interpretaciones que se han hecho de la Odisea qui
zás la más profunda es la que Plotino hiciera en las Enéadas para ¡lustrar el ca
mino que debe seguir el hombre para alcanzar la Unidad, es decir, el regreso al 
origen. Comentaré tres textos de las Enéadas.

No hay que realizarlo a pie, pues nos llevan de una a otra parte de la tie
rra... Antes bien, como cerrando los ojos, debes trocar esta vista por otra y 
despertar la que todos tienen y pocos usan... Retírate a ti mismo y mira. Y si 
no te ves aún bello, entonces, como el escultor de una estatua que debe re
sultar bella, quita aquí, raspa allá, pule esto y limpia lo otro hasta que logres 
un rostro bello... y no ceses de labrar tu propia estatua hasta que se en
cienda el divino esplendor de la virtud. Y sigue más adelante: Después hay 
que remontarse ya de las virtudes a la Inteligencia y al Ser y, una vez allá, 
hay que recorrer la etapa superior del viaje”.

“Zarparemos como cuenta el poeta... que hizo Ulises abandonando a la 
maga Circe o a Calipso, disgustado de haberse quedado pese a los place
res de que disfrutaba a través de la vista y a la gran belleza sensible con que 
se unía. Pues bien, la patria nuestra es aquella de la que partimos y nues
tro padre está allá.



3 GARCÍA CASTILLO, Pablo. Platino, Ediciones del Orto, pág. 62-63.

62

J

Y también toma ese sentido el regreso de don Quijote después de su gue
rra con molinos de viento, con el cura, el ventero, los Duques y el barbero. 
"Retírate a tí mismo" dice Plotino. Toda vuelta en la vida es retirarse a uno 
mismo, "...que tu camino sea largo, rico en experiencias, en conocimiento", 
dice Kavafis. El testamento de don Quijote es el compendio de ese retirar
se a sí mismo, volver, lleno de experiencia, al lugar del que partió. Cuando 
don Quijote, después de tantas aventuras vuelve a su patria, Sancho se 
encuentra todavía en el camino de ‘salida’, en la experiencia, en el segun
do escalón del que habla Plotino: “Reacciona con prontitud ante los sonidos 
y la belleza presente en ellos". Ha gustado de la música de las sirenas, de 
la palabra de don Quijote que, como vino, a pesar de las ironías del escu
dero, ha terminado haciéndole prisionero en la isla de los encantamientos. 
No soporta el aire de la aldea, pues hasta el aire allí está en manos del cu
ra y del bachiller. Él, que ha sabido discernir los laberintos de las falacias co
mo juez en la ínsula Barataría, necesita trotar todavía libre por los caminos, 
-“que el camino sea largo, rico en experiencias, en conocimiento". Sabe 
que si deja sólo a su señor se extraviará; Sancho ha experimentado, sobre 
todo, el gusto por la palabra, ha encontrado su manera de expresarse, en 
vuelo rasante, más cerca del suelo que don Quijote. En el camino del habla 
nadie llegó tan lejos como Sancho. Ni siquiera don Quijote, tan bien habla
do él. Logró Sancho dominar la forma suprema del habla: el silencio: “Al 
buen callar llaman Sancho". Nada más melancólico, ni más noble que sus 
palabras en el lecho de muerte de Alonso Quijano el Bueno: “\Ay!, respon-

dialéctico, mediante el amor a la verdad, a la belleza y al bien. Un ascenso 
que es en realidad un regreso, una odisea del alma, como describe Plotino 
esa conversión sirviéndose del viaje de Ulises como símbolo. Preparada por la 
purificación de la virtud, el alma emprende el viaje de regreso a su patria de ori
gen, haciendo tres escalas, que corresponden a otros tantos episodios de la 
«Odisea» en la que intervienen personajes femeninos -las sirenas, Circe y 
Calipso y Penélope- con las que Ulises tiene relaciones muy diferentes. Cada 
una de estas etapas representa un tipo de hombre distinto: el músico, el aman
te y el filósofo. Así la conversión hacia el Uno es una odisea en la que el hom
bre se hace primero músico, luego amante y culmina su ascenso alcanzando 
la filosofía y la dialéctica, como amante de la verdad, de la belleza y del bien. 
Ulises es el símbolo del alma que regresa a la patria, mientras que Narciso lo 
es del alma que queda atrapada en la contemplación del espejo de la materia 
y es incapaz de volved. Ésta es la clave que mejor explica el famoso poema de 
Kavafis, si bien trasladado a nuestros tiempos.



III. SAN AGUSTÍN, SANTA TERESA, SAN JUAN DE LA CRUZ, ETC.

IV. “PALABRAS PORTADORAS DE SIMIENTES”

V. EL EREBO Y LA CUEVA DE MONTESINOS

63

Son muchos los libros que describen el camino de regreso de muchos 
hombres y mujeres, en el mismo sentido que Plotino da al regreso de Ulises. 
Mencionaré algunos de los más ilustres: Las Confesiones de san Agustín, 
El Camino de perfección y El libro de mi vida de Santa Teresa puede leer
se en esta clave; también el Cántico Espiritual de san Juan de la Cruz -sa
lí sin ser notada / estando ya mi casa sosegada-; Los Ensayos de Montaigne, 
en donde aparece claramente dibujado el hombre que emerge de la Edad 
Media, el hombre moderno. Todos estos libros son una vuelta hacia sí mis
mos, un regreso, una exploración para mejor conocerse. El imperativo de Plo
tino, "retírate a ti mismo", tiene su eco en Kant: "Atrévete a pensar, atrévete 
a ser libre”.

En el canto XI de la Odisea Ulises llega al país de los cimerios, “en los 
confines del Océano, entre nieblas y nubes, sin que jamás el sol resplan
deciente los ilumina, ni el cielo estrellado; una nube perniciosa se cierne 
sobre los mortales?'. Es el Erebo, la ciudad de los muertos. Deja las naves, 
hace un sacrificio y allí se concitan las almas de los muertos: las sombras 
de compañeros de Ulises muertos en Troya, la sombra de su madre, etc. dia
logan con Odiseo. No sé si ésta es la primera obra literaria que narra un

Lo hasta aquí visto me hace pensar en Platón cuando pone en boca de 
Sócrates aquellas hermosísimas palabras, al final del mito de Thamus y 
Theuth: “Pero mucho más excelente es ocuparse con seriedad de esas co
sas, cuando alguien, haciendo uso de la dialéctica y buscando un alma ade
cuada, planta y siembra palabras con fundamento, capaces de ayudarse a 
sí mismas y a quienes las planta, y que no son estériles, sino portadoras de 
simientes de las que surgen otras palabras que, en otros caracteres, son ca
nales por donde se transmite, en todo tiempo, esa semilla inmortal, que da 
la felicidad al que la posee en el grado más alto posible para el hombre" 
(Fedro, 276e - 277a). Es decir, la palabra es semilla de nuevas palabras y 
de nuena vida en los hombres que la cultivan.

dió Sancho llorando, no se muera vuesa merced, señor mío, sino tome mi 
consejo y viva muchos años, porque la mayor locura que puede hacer un hom
bre en esta vida es dejarse morir sin más ni más, sin que nadie le mate, ni 
otras manos le acaben que las de la melancolía".



Cito el diálogo de Ulises con la sombra de Aquiles:

Contestó la sombra de Aquiles:

64

En el Erebo de la Odisea prevalece lo patético: sus habitantes son como 
sombras parlantes de niebla congelada.

Después de este descenso de Ulises, que yo sepa, han bajado sus hé
roes a los infiernos: Virgilio a Eneas, Dante a sí mismo; un largo etc. Ya en 
nuestros tiempos, James Joyce, en su novela Ulises, hace atravesar a Blo- 
om la barrera entre vivos y muertos simplemente pasando de la calle al ce
menterio. Es en el capítulo “Seis" donde se narra la aventura del Hades. 
Mientras llevan al muerto al huerto, entre las once y doce horas del día, to
da la vida de la ciudad -espectáculos, diversos tipos de comerciantes, chis
mes, viudas, citas de amantes, asesinos, borrachos, cada uno situado en 
su lugar en la ciudad en ese momento del día- pasan por la conversación de 
los que, con Bloom, se dirigen al cementerio en un coche de caballos. Tam
bién el muerto que van a enterrar y los muertos que ya están sembrados en 
sus tumbas, sirven de asunto en la conversación mientras discurren los vi
vos por los caminillos del cementerio.

descenso a los infiernos; posiblemente lo sea. No obstante, alguien, antes, 
debió inventar los infiernos para que Homero pudiera hacer bajar a un hom
bre a la región de los muertos. Ese paso de un vivo al lugar de los muertos 
es saltar una barrera inexpugnable si no es para la imaginación.

-No intentes consolarme de la muerte, esclarecido Ulises; preferiría 
ser labrador y servir a otro, a un hombre indigente que tuviera poco cau
dal para mantenerse, a reinar sobre todos los muertos."

“-Tú, oh Aquiles, eres el más dichoso de todos los hombres que na
cieron y han de nacer, puesto que antes, cuando vivías, los argivos te hon
rábamos como a una deidad, y ahora, estando aquí, imperas 
poderosamente sobre los difuntos.

Aquí se atisban los primeros indicios del hombre moderno; Aquiles, una 
vez muerto, menosprecia su vida de héroe, el reconocimiento de todos los 
hombres por la excelencia de la vida del mayor héroe de la guerra de Troya. 
Hubiera deseado la vida del ciudadano normal, de andar por casa; es lo que 
piensa Ulises regresando a ¡taca; don Quijote regresando a su lugar; es la no
ta característica del hombre de la modernidad, vuelve a ser don Alonso Qui- 
jano.



-No se levante nadie y estadme, hijos, todos atentos.

65

Don Quijote encuentra en la cueva a muchos de aquellos viejos caballe
ros -¡tan amados como bien conocidos!- cuyas maravillosas aventuras con
taban las novelas de caballería y que habían llenado muchas de sus horas de 
lectura al amor de la lumbre; tantas, que, perdido el apetito y el juicio, se que
dó para siempre instalado en el mundo de la fantasía, mundo al que Cervan
tes -también su habitante en tantas ocasiones- llamó locura.

El lugar de difuntos de la Cueva de Montesinos no es un lugar que pue
da compararse con los lugares ultraterrenos de la Divina Comedia, ni con el 
Erebo de la Odisea. Dentro de la cueva

Recreemos el momento en que don Quijote (cap. 23, II) se dispone a narrara 
la comitiva que le ha esperado fuera de la cueva lo que le ha sucedido dentro,.

-“..., me salteó -dice don Quijote- un sueño profundísimo, y cuando me
nos lo pensaba, sin saber cómo ni cómo no, desperté dé! y me hallé en la mi
tad del más bello, ameno y deleitoso prado que puede criar la naturaleza, ni 
imaginarla más discreta imaginación humané'.

Hay una gran expectación. Y don Quijote es como un conjunto de micrófonos 
abiertos a distintos personajes, de distintos tiempos y distintos mundos: sus con
tertulios, personajes de la novela cervantina, por un lado, y, por el otro, los pobla
dores del tiempo fantástico de los entrevistados en la cueva. Estos tiempos y otros 
más sutiles que apenas se insinúan, están reunidos por la magia de la novela y la 
escritura -vehículos que pueden saltar sobre el tiempo- y que, por esa misma 
magia, al dejarse leer, concitará también a los lectores de los tiempos futuros de to
dos los lugares del mundo; esto, confluyendo en la boca de la cueva de Montesi
nos donde don Quijote se dispone a narrar lo que en la cueva le ha ocurrido. Nada 
de lo que yo diga llega a ser sombra de la bellísima narración de don Quijote, del 
ingenio de contarla, de la intervenciones de los contertulios, de la sabia y apenas 
perceptible ironía, de la que es maestro el escritor. Cervantes-don Quijote-des- 
acraliza a los héroes de las novelas caballerescas que llenan la fantasía de don Qui
jote. Cervantes -don Quijote- trata a estas figuras de forma paródica. Pueden 
distinguirse tres discursos -seguramente más- en la narración de don Quijote: el 
discurso del propio don Quijote, lleno de admiración por estos héroes; las inter
venciones de Sancho, en las que subyace una risa burlona; y los discursos, en es
tilo directo, que dice don Quijote que dijeron los caballeros del otro mundo; a veces, 
con toda seriedad, la alabanza de don Quijote, sutilmente, se convierte también en 
parodia. Este tratamiento es el que percibe el lector y esta manera de escribir va 
a ser lo más deleitoso para los lectores de la obra de Cervantes.



VI. INGENIO

66

El ingenio del Ingenioso Hidalgo es de otro tipo. Nunca don Quijote lo em
plea para el engaño; es tan honesto y tiene las cosas tan claras en su cabeza 
que, como se puede ver en el episodio con el canónigo(/, cap. L, pág. 568- 
569), sólo lo emplea en poner en palabras claras sus claras ideas, sin la me
nor doblez. Sin miedo y sin tacha, don Quijote dice su discurso según su 
honesto entender y sabiendo muy bien traducir su pensamiento en palabras. 
Otra cosa es que la realidad sea como él la piensa; ya sabemos que una y 
otra vez Cervantes le hace estrellarse contra ella, se llame molinos de viento, 
cura o bachiller. El canónigo, visto el fino raciocinio, la clara plática y el bien de
cir de don Quijote, si no era en lo tocante a los caballeros andantes, trata de 
convencerle de que no vuelva a leer tales libros pues la amarga y ociosa lec
tura de libros tales le han vuelto el juicio de modo que venga a creer que está 
encantado. Don Quijote le escucha con suma atención, sin interrumpir, y, con 
razonamientos absolutamente juiciosos, indignado sí, pero con mucha digni
dad, cortesía e ingenio, le replica:

A ambos, a don Quijote y a Ulises, se les tiene por héroes ingeniosos. 
Ulises, entre los epítetos que Homero pone junto a su nombre, los más frecuente 
son: fecundo en ardides, sagaz e ingenioso. Queda claro en el poema su gran 
capacidad para las tretas, los engaños, las mentiras con apariencia de verda
des, etc., que le ayudan a salir en bien de apuros.

- ¡Bueno está eso! Los libros que están impresos con licencia de los 
reyes y con aprobación de aquellos a quien se remitieron, y que con gus
to general son leídos y celebrados de los grandes y de los chicos, de 
los pobres y de los ricos, de los letrados e ignorantes, de los plebeyos y 
caballeros..., finalmente, de todo género de personas de cualquier estado 
y condición que sean, ¿habían de ser mentira, y más llevando tanta apa
riencia de verdad, pues nos cuentan el padre, la madre, la patria, los pa
rientes, la edad, el lugar y las hazañas, punto por punto y día por día, que 
el tal caballero hizo, o caballeros hicieron? Calle vuestra merced, no di-

Según Jean Canavaggio {Cervantes entre vida y creación, pág. 219) algunos 
cervantistas llegan a decir que en este viaje de don Quijote al subsuelo hay re
ferencias también a la cueva argelina del Dorador, escenario de su último in
tento de evasión, y hasta de la Cárcel Real de Sevilla, donde estuvo preso. 
Canavaggio, en el libro citado, hace un estudio (pág. 215- 234) estilístico de los 
diversos narradores e interlocutores que intervienen en los tres capítulos don
de narra Cervantes la aventura; este estudio es un buen complemento a la 
lectura de los cap. 22, 23 y 24, de la segunda parte del Quijote.



Vil. PARADIGMA DEL HOMBRE MODERNO

67

El ingenio, en ambos héroes, Ulises y don Quijote, es uno de sus más pre
ciados dones, pero muy diferentes en sus intenciones; Ulises, envuelve a 
sus enemigos en una red de añagazas y mentiras para acciones inmediatas 
que sirven a su supervivencia, siempre precaria, siempre a punto de perecer, 
a hacer cambiar su destino, su propósito de llegar a ítaca. Don Quijote utili
za su ingenio abriéndose a más amplios horizontes. Busca desfacer en
tuertos, poner en claro las escondidas intenciones de los poderosos, de los 
que dan gato por liebre; todo el libro abunda en este discurso de don Quijo
te; hasta el amor, para don Quijote, es de amplio espectro y por ello lo sublima 
en Dulcinea, señora de la que Sancho, enviado como portador de una carta 
de su señor para ella, asegura que sólo la vio de oídas; es decir, exacta
mente igual que don Quijote, que sólo de oídas la conocía.

La pena es que esos pocos días se volvieron muchos, tantos que no le 
vimos rey; por ello no hemos tenido la fortuna de conocer cómo hubiera si
do la realidad de su reinado.

Y para demostrar la bondad de los libros de caballería, narra a conti
nuación la maravillosa y fantástica historia del Caballero del Lago. Al término 
de esta narración, que cuenta con verdadero deleite, remata don Quijote:

-De mí sé decir que después que soy caballero andante soy va
liente, comedido, liberal, bien criado, generoso, cortés, atrevido, blando, 
paciente, sufridor de trabajos, de prisiones, de encantos (ya hubiera 
deseado poder decir de sí mismo el canónigo tales cosas/ y aunque ha 
tan poco que me vi encerrado en una jaula como loco, pienso, por el 
valor de mi brazo, favoreciéndome el cielo y no me siendo contraria la 
fortuna, en pocos días verme rey de algún reino, adonde pueda mostrar 
el agradecimiento y liberalidad que mi pecho encierra.

ga tal blasfemia, y créame que le aconsejo en esto lo que debe de hacer 
como discreto, sino léalos y verá el gusto que recibe de su leyenda.

A mi modo de entender don Quijote y su complemento Sancho, Sancho y 
su complemento don Quijote, caminando juntos por La Mancha y, después, por 
la historia, contradicción el uno del otro, opuestos siempre y siempre en com
pañía, representan la dialéctica (E. Morin supera este término y habla de dia
lógica) en la que el ser humano se mueve en la historia. Ya el viejo Heráclito, 
con ojos siempre nuevos, nos dice que los contrarios se complementan. Ed
gar Morin, el gran filósofo francés, en la línea de Heráclito, propone el estudio



VIII. DEFENSA Y ELOGIO DE SANCHO

68

’ MORIN, Edgar, Mis demonios, Editorial Kairós, Barcelona, 1995, p. 50.
* O.C., p. 6

En la Odisea no hay un personaje semejante al de Sancho; a lo sumo 
éste tiene alguna coincidencia con Eumeo, el siervo que con mayor solici-

Mientras que Ulises es hombre de una pieza, un héroe en el sentido 
del Homero de la Iliada, aunque ya despojándose de su valor casi inhuma
no para volcarse en trabajos de supervivencia que le permitan el regreso, ini
ciando desde tan lejos el camino de la modernidad, la pareja -ya para siempre 
unida- de don Quijote y Sancho, su escudero, son el paradigma del hombre 
moderno que surge en el Renacimiento. Si de Aquiles podemos decir que es 
el héroe por excelencia, todo él de una pieza, vengativo, capaz de sufrir un 
ataque de ira que le lleva a cometer las mayores crueldades, invulnerable, 
de Ulises diremos que, de ser héroe en la guerra de Troya en el mismo sen
tido que Aquiles, las aventuras y desgracias del regreso a ítaca le vuelven 
un héroe moderno. Pero, no obstante, tantas aventuras y desgracias sufri
das en el viaje de regreso, todas son superadas; eso no le pude pasar más 
que a un héroe; es moderno, pero no tanto; al final, ya de nuevo rey de íta
ca, el viejo héroe produce tal mortandad y de manera tan cruel en los pre
tendientes, que sólo encaja este episodio en las atrocidades de la guerra de 
Troya contadas en La Ufada. Ejemplo de antihéroe, en el sentido moderno, 
podemos ver a la diada don Quijote/Sancho, dos nómadas que regresan a 
casa cuando ya las desgracias han colmado sus alforjas, sin haber que
brantado su fe.

de la realidad en su complejidad, sin el reduccionismo y la simplificación con 
que, sobre todo desde Descartes, se ha impuesto como método de conoci
miento: “No he dejado de estar sometido a la presión simultánea de dos ide
as contrarias que me parecen, la una y la otra, igualmente ciertas, lo que me 
lleva unas veces a ir de la una a la otra según las condiciones que acentúan o 
disminuyen la fuerza de atracción de cada una, otras a aceptar como comple
mentarias estas dos verdades que, sin embargo, debieran, lógicamente, ex
cluirse. Tengo a la vez el sentido de la irreductibilidad de la contradicción y el 
sentido de la complementariedad de los contrarios. Es una singularidad que he 
vivido, sufrido primero, asumido más tarde, integrado por fin’’3.

“El ser vivo vive a la temperatura de su propia destrucción, vive de 
muerte y muere de vida”4



69

Como lo es también el episodio del reconocimiento de su nodriza Euri- 
clea por la cicatriz de una herida que un jabalí, en una cacería, le había 
producido siendo joven. Penélope manda que bañe al huésped que acaba 
de llegar:

El encuentro con su padre es aún más emocionante: Recomiendo su lec
tura mejor que su transcripción.

“ Y un perro, que estaba echado, alzó la cabeza y las orejas: era Ar
gos, el can del paciente Ulises; en la ausencia de su dueño, yacía aban
donado sobre mucho estiércol de mulos y bueyes; allí estaba Argos 
tendido, todo lleno de garrapatas; antes, con su amo había corrido ca
bras monteses, ciervos y liebres en los dilatados campos. Al advertir 
que Ulises se aproximaba, le halagó con la cola y dejó caer ambas ore
jas, más ya no pudo salir a su encuentro".

Tú eres ciertamente Ulises, hijo querido, y yo no te conocí hasta 
que pude tocar todo mi señor con estas manos.”

tud cuidó de los bienes de Ulises y que le fue tan fiel como lo fuera Sancho 
a don Quijote en la ausencia de su amo de ítaca por acudir a la guerra de 
Troya. O a la fidelidad de Argos. Es hermosísimo el pasaje en el que el pe
rro Argos reconoce a Ulises a su llegada a palacio:

Desde luego la fidelidad de Sancho recuerda, aunque sea lejánamen- 
te -los tiempos son otros- la misma fidelidad que las gentes y familiares 
de Ulises.

Los comentaristas, en general, denigran a Sancho. Para ensalzar no 
sé qué elitismo ético idealista de don Quijote, los críticos han hecho paten
te su romo sentido de la ética despreciando a Sancho. El Sancho que la 
mayoría de los analistas nos han querido presentar no es el de Cervantes; 
con sus anteojeras nos han mostrado un Sancho pancista, un materialista 
vulgar y verdulero. Nada más ajeno al tratamiento de este personaje por 
Cervantes, delineado con una finura tan sólo igualada por la de don Quijo-

“Al tocar con la palma de la mano esta cicatriz, reconocióla y soltó 
el pie de Ulises; dio la pierna contra el caldero, resonó el bronce, incli
nóse la vasija hacia atrás y el agua se derramó en tierra. El gozo y el do
lor invadieron simultáneamente el corazón de Euriclea, se le arrasaron 
los ojos de lágrimas y la voz sonora se le cortó. Mas luego tomó a Uli
ses de la barba y le habló:



70

2: Sancho el sabio. Dentro de tantos sabios como pululan por esta no
vela de Cervantes, a mi parecer el más sabio de todos, el más idealista -si
gue ciegamente a la Quimera de don Quijote- y hasta el más bueno, es 
Sancho. Y así se demuestra cuando ejerce de Gobernador de la ínsula Ba
rataría, con ese sentido, casi instinto, de saber sobre la justicia y la respon
sabilidad del gobernante. Sancho, desde el mismo momento en que se siente 
autoridad, se siente en la misma medida responsable. Es la suprema sabi
duría del hombre sabio unida al hombre de acción. Los juicios que resuelve 
son de hombre sabio, poseedor de una inteligencia superior que desenreda 
las mentiras y falacias más sutiles, de un juicio libre y asentado, de una con
ciencia clara de lo justo y dictando unas sentencias bien fundadas. Es más, 
siendo un glotón, hasta deja de comer por cumplir con su misión. Efímeros 
suelen ser los buenos gobiernos si los comparamos con los malos; y efíme
ro fue el buen gobierno de Sancho en su ínsula; gobierno del que salió, co
mo todo buen gobernante, maltrecho. Pero de este gobierno de Sancho el 
Breve sólo bondades podrían decir los habitantes de Barataría a los que sir
vió. Pagó por ello; apenas los Duques vieron lo que, con Sancho en el gobierno 
de la ínsula, se les podía venir encima, lo quitaron. Por eso fue tan efímero 
su gobierno.

te. Perfilado como síntesis de los miles de sanchos diseminados por toda la 
península y con la nobleza que para sí la quisieran el Duque y la Duquesa.

1: Sancho fue soporte logístico de Don Quijote. Sancho fue testigo, des
pensa y hombre sabio que toma precauciones para su supervivencia y la del 
caballero. Tampoco Sancho hubiera salido de su aldea sin la fascinación del 
hombre de pueblo por la Fantasía, por la Quimera personificada en don Qui
jote; al menos don Quijote era, en la ficción del novelista Cervantes, hombre 
de carne y hueso al que Sancho siempre conoció en su aldea como vecino y 
como hombre honesto. Muy diferente es la fascinación de don Quijote por 
fantásticos endriagos, urdidos por los sueños de la razón, capaz de meta- 
morfosear molinos y pellejos de vino en gigantes y malandrines, aldonzas en 
dulcineas. Con todo ello el sufrido cuerpo y el alma noble que habita en ese 
cuerpo nunca salen en bien de cuantas aventuras protagonizan precisamen
te porque no topa con fantasmas, sino con la cruda realidad. Es Sancho la al
mohada en la que don Quijote descansa de todas sus desventuras. Aunque 
Sancho es el sostén de la Quimera, muchas veces la Quimera se ríe sarcás
ticamente de él. Cosa que nunca Sancho hace de su señor, si no es con so
carrona ternura. A lo sumo, con tierna ironía, quiere hacer distinguir a don 
Quijote gigantes de molinos por evitarle batacazos con la realidad. Sancho es 
el soporte logístico de la sublimada inteligencia o, dicho siguiendo a Cervan
tes, locura del señor don Quijote.



IX. PENÉLOPE Y DULCINEA

71

Penélope, que está presente en todo el viaje de Ulises como destino fi
nal del camino de regreso, se corresponde a la omnipresente Dulcinea del 
Toboso del Quijote. Ambas, fin de las aventuras de uno y otro, aparecen per
sonalmente en la acción narrativa una sola vez; Ulises se encuentra con Pe
nélope al final del viaje; don Quijote ni siquiera llega a ver a Dulcinea; es 
Sancho quien la encuentra y, el muy bendito, que no ve más que con ojos

3: Sancho el bueno. Prueba de su bondad y fidelidad -de la más noble 
estirpe campesina y aldeana- son estas palabras dirigidas a la Duquesa:

-Seguirle tengo: somos de un mismo lugar, he comido su pan, quiérole 
bien, es agradecido, diome sus pollinos y, sobre todo, yo soy fiel, y, así, es 
imposible que nos pueda apartar otro suceso que el de la pala y el azadón. 
Y si vuestra altanería no quiere que se me dé el prometido gobierno, de me
nos me hizo Dios (que me hizo de la nada, terminaría el refrán), y podría 
ser que el no dármelo redundase en pro de mi conciencia, que, maguera 
tonto, se me entiende aquel refrán de “ «por su mal le nacieron alas a las 
hormigas»; y aun podría ser que se fuese más aína Sancho escudero al 
cielo, que no Sancho gobernador (Segunda parte, cap. 33, pág. 906).

4: Sancho y el regreso a la patria. Don Quijote, como se ha dicho, no 
habría sobrevivido a sus primeras aventuras sin la el logística Sancho; pe
ro tampoco Sancho hubiera salido de su aldea sin la quimera que alimen
taba a don Quijote: y tampoco hubiera hecho su itinerario de ida y regreso; 
hubiera sido un cazurro de aldea, malicioso, dicharachero y posiblemente 
vago; no hubiera vivido el camino -con todas sus penurias y todas sus 
venturas- de ¡da y vuelta al hogar y no hubiera salido de ser un hombre vul
gar; alcanzó la excelencia como escudero de aldea -una especie de nobleza 
moral que sólo se da en los pueblos- acompañando a don Quijote; am
bos, en el regreso final, han intercambiado sus experiencia: don Quijote pa
sa a ser un ciudadano normal, ennoblecido por las mil experiencias de la 
aventura y muere lleno de serena cordura en el hogar; Sancho vuelve he
cho un idealista; aunque nadie nos contó su vida después de la muerte de 
su señor, no es difícil representárnosle mohíno y melancólico, deambu
lando, como un viudo a falta de su otra mitad, por las calles del lugar, 
echando de menos seguir recorriendo los caminos con don Quijote, perito 
ya en distinguir seres de encantamiento y seres reales, y entregado siem
pre al placer de pegar la hebra con Duques, Maritornes o cualquiera de 
los muchos y variados personajes que pululaban por los caminos de la Es
paña de entonces.



X. LA ODISEA, EL QUIJOTE, NIEBLA (DE UNAMUNO),...

72

Don Quijote invoca por última vez el nombre de Dulcinea, cuando, de re
greso en su casa, está de plática, al final del penúltimo capítulo, decidien
do hacerse pastor. Él no cambiará por el nombre de una pastora el de su 
dama, “Pues está ahí la sin par Dulcinea del Toboso, gloria de esta riberas, 
sujeto sobre quien puede asentar toda alabanza". Estas son las últimas 
huellas de Dulcinea. Después don Quijote ni la nombra a la hora de hacer 
testamento.

Dos señoras tan diferentes y, sin embargo, son las destinatarias de to
dos los trabajos y desvelos de ambos héroes.

escuderiles, dice que no se llama Dulcinea, que se llama Aldonza Lorenzo 
y que, (nada de la belleza con que don Quijote la invocaba como señora de 
sus sueños), que es una señora que más se parece a su Teresa Panza 
que a una princesa. Si en la Odisea hay un amor del que nace Telémaco, 
estos amores de don Quijote son platónicos.

Penélope sólo reconoce a Ulises -hay que darse cuenta de que han 
pasado veinte años desde su salida de la ítaca- cuando éste cuenta la his
toria de la fabricación del lecho conyugal:

Penélope sintió desfallecer sus rodillas y su corazón al reconocer las 
señales que daba Ulises; al punto corrió a su encuentro derramando 
lágrimas.” Para que gozasen de su encuentro "la diosa Atenea alargó la 
noche y detuvo en el Océano el carro la Aurora no permitiendo uncir 
los corceles de pies ligeros que traen la luz a los hombres”.

“Creció dentro del patio un olivo robusto y floreciente que tenía el gro
sor de una columna. En torno suyo labré las paredes de mi cámara; 
corté el ramaje de aquel olivo, pulí con el bronce su tronco desde la ra
íz, lo enderecé por medio de nivel para convertirlo en pie de la cama, fui 
haciendo y pulimentando la cama, la adorné con oro,plata y marfil. Tal 
es la señal que te doy, oh mujer.

La creación del personaje Augusto Pérez, nacido de la mente de don 
Miguel (no de Cervantes sino de Unamuno) tiene mucho que ver con la cre
ación de algunos personajes cervantinos. Así como Augusto se revela con
tra su creador escapando a la voluntad de éste, también don Quijote y otros 
personajes parece que escapan a la voluntad de Cervantes en algunas oca
siones.



...-Pero )qué libro es ese que está junto a él?

-La Galatea de Miguel de Cervantes -dijo el barbero-.

73

Así también, por poner otro ejemplo de los muchas que se pueden en
contrar, don Quijote dice en el último capítulo de la segunda parte, cuando 
dicta su testamento, refiriéndose a Avellaneda, el autor que, seguramente 
fascinado por el Caballero manchego, aprovechó para crear su propio Qui
jote y maldecir de Cervantes. (Contra su voluntad, honró al maldecido):

Así, como si el Barbero escapara al texto escrito por Cervantes, se puede 
leer en la página 86:

“líen, suplico a los dichos señores mis albaceas que si la buena suer
te les trujere a conocer al autor que dicen que compuso una historia que 
anda por ahí con el título de Segunda parte de las hazañas de don Quijo
te de la Mancha, de mi parte le pidan, cuan encarecidamente ser pueda, 
perdone la ocasión que sin yo pensarlo le di de haber escrito tantos y tan 
grandes disparates como en ella escribe, porque parto desta vida con es
crúpulo de haber dado motivo para escribirlos.” Pág. 1220-1).

-Muchos años ha que es grande amigo mío ese Cervantes, y sé que 
es más versado en desdichas que en versos. Su libro tiene algo de buena 
invención: propone algo, y no concluye nada; es menester esperar la se
gunda parte que promete: quizá con la enmienda alcanzará del todo la mi
sericordia que ahora se le niega; y entre tanto que esto se ve, tenedle 
recluso en vuestra posada, señor compadre.

Estas salidas o escapadas de la voluntad del creador -sólo en apa
riencia- pueden ser origen de la aquella famosa escena del capítulo XXXI 
de Niebla, una de las mejores páginas de don Miguel. En ese capítulo Au
gusto Pérez -criatura-, revelándose contra Unamuno -creador- (este mo
mento de la novela es como una parábola de la vida agónica del propio don 
Miguel -criatura- enfrentado a Dios -Creador-) le dice entre otras cosas:

-¿Conque no? -me dijo (Augusto a Unamuno)-. ¿Conque no? No 
quiere usted dejarme ser yo, salir de la niebla, vivir, vivir, vivir, verme, oír
me, tocarme, sentirme, dolerme, serme. ¿Conque no lo quiere? ¿Con
que he de morir ente de ficción? Pues bien, mi señor creador don Miguel: 
también usted se morirá, también usted, y se volverá a la nada de don
de salió... ¡Dios dejará de soñarle! Se morirá usted, sí, se morirá, aun
que no lo quiera; se morirá usted y se morirán todos los que lean mi historia,



74

Si escuchamos de nuevo a don Antonio Machado, su gran amigo y admi
rador, oiremos que dice del gran don Miguel:

Este recurso de enfrentamiento de las criaturas a su creador lo llevó al te
atro, poco después que Unamuno, el italiano Pirandello en Seis personajes 
en busca de autor.

Ya con Augusto Pérez muerto, se encuentran criatura y creador de nuevo 
en un ensueño de don Miguel. Es en el capítulo XXXIII, página 305-306. Au
gusto le dice:

-No se sueña dos veces el mismo sueño. Ese que usted vuelva a so
ñar y crea que soy yo, será otro. Y ahora, ahora que está usted dormido y 
soñando, y que reconoce usted estarlo y que yo soy un sueño y reconoz
co serlo, ahora vuelvo a decirle a usted lo que tanto le excitó cuando la otra 
vez se lo dije: mire usted, mi querido don Miguel, no vaya a ser que sea us
ted el ente de ficción, el que no existe en realidad, ni vivo ni muerto...: no 
vaya a ser que no pase usted de un pretexto para que mi historia, y otras 
historias como la mía, corran por el mundo. Y luego, cuando usted se mue
ra del todo, llevemos su alma nosotros. No, no, no se altere usted, que, aun
que dormido y soñando aún vivo. ¡ Y ahora, adiós!"

todos, todos, todos, sin quedar uno. ¡Entes de ficción como yo, lo mismo 
que yo! Se morirán, todos, todos, todos. Os lo digo yo, Augusto Pérez, en
te ficticio como vosotros, nivolesco lo mismo que vosotros. Porque usted, 
mi creador, mi don Miguel, no es usted más que otro ente nivolesco, y en
tes nivolescos sus lectores, lo mismo que yo, que Augusto Pérez, que su 
víctima...

Este donquijotesco
don Miguel de Unamuno, fuerte vasco,

Que don Miguel de Unamuno fue un gran lector de Cervantes lo prueba, 
entre otras muchas referencias de sus obras, el libro Vida de don Quijote y 
Sancho, que fue un revulsivo -como casi toda su obra- en su época; también 
aquellos versos de su poema Salamanca en los que glosa unas palabras -pue
den leerse en una placa en la plaza de Anaya- de El Licenciado Vidriera-,

La apacibilidad de tu vivienda 
gustó, andariego soñador, Cervantes, 
la voluntad le enhechizaste y quiso 
volver a verte.



XI. LOS ENCUENTROS DESPUÉS DEL REGRESO

75

Pero lo singular es que ni Cervantes, ni Unamuno, ni Pirandello fueron los 
primeros en utilizar el recurso de presentarse entre sus héroes de ficción con
vertidos también en personajes de esa ficción. En el Canto VIII de la Odisea se 
cuenta que, a la casa del rey de los feacios, Alcínoo, había llegado Ulises co
mo un náufrago, un desconocido; le había recogido Nausícaa, la hija del rey. 
Alcínoo manda llamar a “un aedo, a quien la Musa quería extremadamente y 
le había dado un bien y un mal: privóle de la vista pero le concedió el dulce can
to". Este aedo ¿no será representación del mismo Homero, ciego y rapsoda? 
“La Musa excitó al aedo a que celebrase la gloria de los guerreros con un can
tar cuya fama llegaba entonces al anchuroso cielo: la disputa de Ulises y del pá
lida Aquiles. Tal era lo que cantaba el ínclito aedo." Ulises se cubrió la cabeza 
con el manto, para que nadie le viera llorar. No obstante, a Alcínoo, sentado jun
to a él, no le paso desapercibido y notó que suspiraba profundamente. A con
tinuación se hicieron juegos, banquetes, bailes y, de nuevo el aedo entonó un 
canto referido al Caballo de Troya. “Yen tanto consumíase Ulisesy tantas eran 
las lágrimas, que movían a compasión." De nuevo sólo Alcínoo lo advierte. 
Piensa que su huésped, con estos episodios, ha recordado las desventuras que 
le llevaron al naufragio. “Habla y cuéntame por dónde anduviste perdido. Dime 
por qué lloras cuando oyes referir el azar de los argivos, de los dáñaos y de llióri’. 
Y es en el Canto IX donde revela a Alcínoo su nombre: “soy Ulises Laertíada, 
tan conocido de los hombres por mis astucias de toda clase".

Así que Ulises oye la narración de sus aventuras en Troya; la fama de su 
propia vida le precede ya por la ancha tierra. Lo mismo que don Quijote habla 
de que sus historias se cuentan ya por toda la Mancha. Como su criatura, Au
gusto Sánchez visita a su autor.

Mientras que Ulises plantea su entrada en la isla y el encuentro con Pe- 
nélope como un gran estratega, como la aventura que culminará su viaje, uti
lizando sus muchos recursos y engaños, siempre compinchado con Atenea, su 
diosa protectora, para ir conociendo la situación de ítaca, de su hijo y de su 
mujer, de su padre, el último regreso de don Quijote es también la culminación 
de todas sus aventuras, la aventura de haber recuperado el juicio. El Caballero,

lleva el arnés grotesco
y el irrisorio casco
del buen manchego. Don Miguel camina, 
jinete de quimérica montura, 
metiendo espuela de oro a su locura 
sin miedo de la lengua que malsina.



76

J

Ulises recupera el amor y el lecho de su mujer; recupera a su patria; a su 
padre que encuentra en la casa de campo cuidando los perales y manzanos 
que plantara siendo Ulises pequeño -éste, viéndolos sembrar, rogó a su padre 
que se los regalara, como así hizo. Recupera el paraíso de la infancia. Se en
cuentra consigo mismo.

Don Quijote, vuelve a su hogar donde la tía y la sobrina le abrigarán con 
su afecto. Ha perdido, con sus sueños y locuras, también a Dulcinea del Toboso, 
su gran amor platónico; ni siquiera le espera Aldonza Lorenzo, como a Sancho 
su Teresa. No le queda más que morir y muere como ha vivido, lleno de dig
nidad, de prudencia, dictando un testamento -don Quijote, sobre todo, es pa
labra- que es quizás su discurso más hermoso.

Si el regreso de Ulises supone el encuentro con el paraíso perdido, el re
greso de don Quijote es la vuelta a la serenidad, una forma de encontrarse de 
nuevo consigo mismo.

“Hallóse el escribano presente, y dijo que nunca había leído en ningún 
libro de caballerías que algún caballero andante hubiese muerto en su le
cho tan sosegadamente y tan cristiano como don Quijote, el cual, entre com
pasiones y lágrimas de los que allí se hallaron, dio su espíritu: quiero decir 
que se murió."

Ya la primera huella de un libro en otro es el guión de ambas historias: los 
dos héroes salen de su patria -Ulises a la guerra de Troya, don Quijote a des
hacer entuertos-, ambos, después de muchos avatares, al pairo del azar de ha
dos, malandrines y encantamientos, regresan de nuevo a la patria. Ulises 
encuentra a los suyos y don Quijote a las suyas; ambas familias vivían afligi
das por la espera. La vida del héroe y la del caballero concluyen en el lugar don
de empiezan. No en vano El Quijote comienza con la frase inmortal «En un 
lugar de la Mancha»...-, y se cierra con otra casi simétrica: «Este fin tuvo el 
ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, cuyo lugar no quiso poner Cide 
Hamete puntualmente». Las vidas del héroe y del caballero son circulares. En 
ambas obras «lo que importa es el camino», las aventuras y desventuras que 
ocurren. Toda llegada es melancólica. Atrás, desvaídos, quedan el esfuerzo y 
el coraje, la vida plena. Sólo queda la luz del atardecer, la melancolía de lo 
que fue. No hay nada más melancólico que la vuelta de don Quijote a su nom
bre de Alonso Quijano.

desposeído de todos sus sueños, vuelve a ser Alonso Quijano, vecino de un 
lugar de la Mancha.



XH. CONCLUSIONES

“Tal era yo entre los guerreros, si todo no ha sido un sueño." Homero

XIII. ANEXO: CITAS DE HOMERO EN EL QUIJOTE

1. Citas sobre Ulises:

1.1. Primera parte de El Quijote:

“Puede mostrar las astucias de Ulised’. Cap. XLVII, pág. 550.

1.2. Segunda parte de El Quijote:

2. Otras citas:

2.1. Primera parte de El Quijote:

77

De lo hasta ahora dicho debiera sacar la conclusión -si es posible sacar 
conclusión alguna, pues nada concluye por ahora-, de que me parece que lo 
escrito en ambos libros de ficción es tan verdad como esas cosas que perece 
que tienen la patente de lo real. Por lo que deduzco que el canónigo de El Qui
jote es el sin juicio y el encantado, pues se ha puesto a decir tantas blasfe
mias contra una cosa tan recibida en el mundo y tenida por tan verdadera, que 
el que la negase, como vuestra merced la niega, merecía la mesma pena que 
vuestra merced dice que da a los libros cuando los lee y le enfadan.” "Doy con 
el mejor de ellos en la pared, y aún diera con él en el fuego, si cerca o presente 
le tuviera -había dicho anteriormente el canónigo. Pero mejor dejarlo así, en en
tredicho.

Muchas más analogías podrían encontrarse entre estos dos libros; pero creo 
que las dadas son suficientes.

"... imitando a Ulises, en cuya persona y trabajos nos pinta Homero un re
trato vivo de prudencia y de sufrimiento". Cap. XXV, pág. 274

C. III, p. 649:”A fe que no fue tan piadoso Eneas como le pinta Vir
gilio, ni tan prudente Ulises como le describe Homero."

Prólogo, p. 16: “...si de encantadoras y hechiceras, Homero tiene a 
Calipso..."



2.2. Segunda parte de El Quijote:

(Posiblemente habrá alguna cita más).

XIV: BIBLIOGRAFÍA

78

Los textos de Fedro están tomados de las obras de Platón de la Edito
rial Gredos, Madrid, 1986.

Los textos de Niebla de don Miguel de Unamuno están tomados de la edi
ción de Aguilar, Madrid, 1960.

Los texto de Plotino están tomados de: García Castillo, Pablo: Plotino, Edi
ciones del Orto, Madrid, 2001.

Los textos de El Quijote que se citan están tomados de la Edición dirigi
da por Francisco Rico, Instituto Cervantes, Crítica, Barcelona, 1998.

Las citas de Antonio Machado están tomadas del libro Campos de Cas
tilla, Aguilar, Colección Crisol, Madrid, 1989.

C. VI, p. 79-80: “...y esa palma de Inglaterra (Se refiere a Palmerín de 
Inglaterra) se guarde y se conserve como a cosa única, y se haga para ello 
otra caja como la que halló Alejandro en los despojos de Darío, que la di
putó para guardar en ella las obras del poeta Homero."

C. XVI, p. 756: “Todo el día se le pasa en averiguar si dijo bien o mal Ho
mero en tal verso de la lliada. P. 757: ...el gran Homero no escribió en latín, 
porque era griego, ni Virgilio en griego, porque era latino; en resolución, to
dos los poetas antiguos escribieron en la lengua que mamaron en la leche, 
y no fueron a buscarlas extrajeras para declararla alteza de sus conceptos."

C. LXXIIII, p. 1221-2: “En fin tuvo el ingenioso hidalgo de la Mancha, cu
yo lugar no quiso poner Cide Hamete puntualmente, por dejar que todas las 
villas de la Mancha contendiesen entre sí por ahijársele y tenérsele por su
yo, como contendieron las siete ciudades de Grecia por Homero.”

C. III, p. 654: -"Todo esto es así, señor don Quijote -dijo Carrasco-, pe
ro quisiera yo que los tales censuradores fueran más misericordiosos, sin 
atenerse a los átomos del sol clarísimo de la obra de que murmuran, que si 
«aliquando bonus dormitat Homerus», consideren lo mucho que estuvo 
despierto para darla luz de su obra con la menos sombra que pudiese,...”



Morin, Edgar: Mis demonios, Ed. Kairós, Barcelona 1995.

MORIN, Edgar, Mis demonios, Editorial Kairós, Barcelona, 1995, p. 50.

79

Canavaggio, Jean: Cervantes, entre vida y creación, Biblioteca de Estudios 
Cervantinos, Alcalá de Henares, 2000. Ver página 217 y siguientes, don
de habla de la bajada de don Quijote a los abismos de la cueva de Mon
tesinos.





LA HACIENDA EN EL REINADO DE FELIPE III

ROYO BERMEJO, Antonio

LA DIFÍCIL SITUACIÓN DE LA HACIENDA

81

En este reinado se produjo un hecho brillantísimo para las letras hispa
nas como fue la publicación, en 1605, de la primera parte del Quijote y más 
adelante, en 1615, de la segunda parte de la gran obra de Cervantes. Pero 
es en este reinado también, con el que se inicia el siglo XVII, cuando co
mienzan a sentirse los síntomas de un progresivo hundimiento económico, 
que será la tónica del siglo. Cuando Felipe III sucedió a su padre, la Ha
cienda se encontraba en una situación difícil por los frentes abiertos en la po
lítica exterior. Las hostilidades con el tradicional enemigo, los turcos, 
continuaron. Felipe III consiguió de los persas que atacaran a los otomanos 
y se aliviara su presión en el Mediterráneo. Sin embargo, los ataques de los 
piratas turcos y berberiscos a las costas de España continuaron y dieron lu
gar a algunas campañas que se saldaron con éxito para los españoles. Así, 
en 1610, se ocupó el puerto de Larache, en el noroeste de África, en 1612 se 
atacó la Goleta, en 1613 se devastaron las costas de Berbería y en 1614 
don Luis Fajardo ocupó el puerto de la Mámora, cerca de Tánger. Además, 
los turcos atacaban las posiciones portuguesas en Asia y al ser Felipe III 
también rey de Portugal se vio en la necesidad de proteger el imperio colo
nial portugués. Para ello intentó ante el sha de Persia una acción conjunta con
tra los turcos, aunque sin conseguirlo.

Sin embargo, durante este reinado existieron frentes más virulentos. La de
fensa de los Países Bajos católicos, que Felipe II había entregado a su hija Isa
bel Clara Eugenia y el archiduque Alberto, frente a los holandeses consumió 
muchos recursos. No obstante, el 9 de abril de 1609, se firmó la Tregua de 
Doce Años con las Provincias Unidas de Holanda. Comenzó el reinado de Fe-



82

Todos estos conflictos consumieron muchos recursos económicos, al 
igual que el mantenimiento de la seguridad de las fronteras, puertos y lu
gares marítimos y la atención a las galeras para resistir a los corsarios. 
Del mismo modo hubo que mantener los galeones de escolta de las flotas 
de Indias y velar por su seguridad en los circuitos de aquél tráfico comercial, 
en orden a evitar los ataques corsarios. Por ello, en agosto de 1611, se orde
nó a los galeones del mar Océano, con la escuadra de Vizcaya, y a 5 que ha-

Otro conflicto en Italia se produjo entre Felipe III y Carlos Manuel de Sa- 
boya por el marquesado de Montferrato cuya situación estratégica le con
vertía en llave de Lombardía. Este conflicto terminó en la paz de Pavía de 
1617 con la devolución del marquesado a los Gonzaga de Mantua. Pero, 
en Italia, la mayor pugna se libró con la República de Venecia, a causa de 
la alianza de los Habsburgo con Génova, su gran rival.

Con Francia, que también había apoyado a los holandeses, se con
certó igualmente la paz en 1612, aunque con la aparición del cardenal de 
Richelieu se volvió a abrir una fuerte hostilidad entre Francia y España. 
Felipe III también se vio inmerso en el conflicto entre católicos y protestantes 
del Imperio Germánico. La elección del archiduque Fernando de Austria-Es- 
tiria como rey de Bohemia y de Hungría provocó la reacción de aquella, la 
segunda defenestración de Praga, de la que fueron víctimas los conseje
ros imperiales católicos, y el levantamiento de la nobleza checa protes
tante. El archiduque Fernando fue también el elegido para el trono imperial 
planteándose entonces la reconquista de Bohemia. Los españoles contri
buyeron a la victoria de la Montaña Blanca, cerca de Praga, el 8 de no
viembre de 1620 con lo que se inició oficialmente la intervención española 
en la guerra de los Treinta Años.

Para asegurar las comunicaciones entre el ducado de Milán y el dominio 
imperial del Tirol, se vio también obligado Felipe III a ocupar el valle de la 
Valtelina, que estaba en manos de los Grisones suizos, calvinistas. Se al
canzó el tratado de 6 de febrero de 1621, por el que España se garantiza
ba el libre paso, aunque no se cumplió, heredando este problema Felipe IV.

lipe III también en guerra con Inglaterra, firme defensora de Holanda en su 
guerra con España. Isabel de Inglaterra protegió a los piratas que atacaron 
continuamente tanto las flotas de las Indias españolas como las de los portu
gueses en Asia. En este conflicto hay que situar la ayuda que España quiso pres
tar a la rebelión irlandesa frente al dominio protestante, que terminó en un 
sonoro fracaso en marzo de 1602. Al morir Isabel I se firmó la Paz de Londres 
con su sucesor, Jacobo I Estuardo, en 1604.



83

También comenzaron en este reinado las alteraciones monetarias. En 
1.599 se empezó a acuñar moneda de vellón de cobre, sin nada de plata, lo que 
supuso grandes beneficios a la Corona. En julio de 1602, se dio orden para re
coger toda la moneda de vellón, para trocarla por otra de menos peso, dicien
do que esa medida interesaría mucho al rey. Sin embargo, se tuvo conciencia 
de que de esta medida podría devenir un daño grande al entrar este género de 
moneda de fuera del reino trocándola por plata5. En 1603 se dobló el valor fa
cial de las monedas circulantes de vellón, estimándose que esta medida re
portaría a la Hacienda Real 6 millones de ducados6. En septiembre de 1605 
existía todavía preocupación por la gran cantidad de moneda de vellón que

1 Cabrera de Córdoba, L: Relaciones de las cosas sucedidas en la Corte de España desde 1599 
hasta 1614, Ed. Facs. Junta de Castilla y León, Salamanca, 1997, pág. 447

2 Ibidem, pág. 66
3 Ibidem, pág. 70
* Ibidem, pág. 148
5 Ibidem, pág. 148
' Ibidem, pág. 196

Las declaraciones de insolvencia de la monarquía frente a los banqueros, es 
decir, las suspensiones de pagos, comenzaron muy pronto en este reinado. 
Concretamente, en mayo de 1600, ante la gran necesidad de la Hacienda, el 
rey tuvo que retener 7 u 8 millones de ducados que estaban consignados a los 
hombres de negocios en las gracias ordinarias, las flotas de Indias y otras ren
tas por lo que se les debía. El reino tendría que pagarles, a cuenta de dichos mi
llones, a razón de veinte el millar mientras no se les pagase el principal de la 
deuda2. Incluso, ante la necesidad de la Hacienda, se recurrió a secuestrar la pla
ta que venía en las flotas a nombre de los particulares. En mayo de 1600 se 
sospechó que 42 navios con mercaderías y pasajeros que vinieron de Perú y Tie
rra Firme, después de los galeones de la plata que habían llegado en marzo, tra
ían buena cantidad de plata escondida y secreta sin registrar para que no se la 
tomaran por cuenta del rey3. Como la necesidad de la Hacienda persistía, en ju
lio de 1602, el rey ordenó suspender por 4 meses la saca de dinero a los hom
bres de negocios, por lo que alguno de ellos fue a San Lorenzo del Escorial a 
ver al rey4.

Si los conflictos bélicos agotaban los recursos económicos, otros se per
dieron con la expulsión, en 1609, de los moriscos que también eran sujetos fis
cales.

bían llegado de Dunquerque, en total 12 o 14 galeones, que salieran a la mar 
para limpiarla de corsarios1.



I

84

Nuevamente, en octubre de 1611, se ordenó que con el dinero que vino pa
ra el rey en las flotas de Indias de ese año no se pagaran las consignaciones 
a los hombres de negocios sino que se esperara a la plata del año siguiente por 
la necesidad que había de ella ese año13. En abril de 1614 seguía preocupan
do que entrara moneda de vellón de fuera y que los hombres de negocios ex
tranjeros sacaran de España moneda de oro y plata sin licencia14. Sin embargo, 
las acuñaciones de vellón se siguieron produciendo, como la de 1617 que su-

La angustiosa situación de la Hacienda hizo que se llegara a otra declaración 
de insolvencia, en 1607, con un nuevo decreto de suspensión de pagos. En no
viembre de ese año, el rey decretó la suspensión de las consignaciones a los 
hombres de negocios en las rentas donde tenían situados 12.000.000 de du
cados que el rey les debía. Se pretendió también que los particulares tomasen 
con su dinero juros de a veinte con los que se pensaba pagar a los asentistas 
parte de lo que se les debía11. Los Fúcares, interesados en 1.200.000 ducados, 
además del asiento que tenían hecho sobre los maestrazgos de las órdenes 
militares, pretendieron que no les fuera de aplicación este decreto tal como 
habían sido exceptuados del mismo el marqués de Espinóla y Octavio Cen
turión12.

Ibidem, pág. 260
Archivo General Simancas, (A.G.S.). Consejo y Juntas de Hacienda (C.J.H.), Leg. 482-19
Cabrera, op. cit., pág. 279
Ibidem, pág. 322
Ibidem, pp. 319 y 338
Ibidem, pág. 320
Ibidem, pág. 454
Ibidem, pág. 553

había entrado de fuera porque de la que se había marcado como vieja y de 
la que se había labrado de nuevo se tenía relación en las casas de la mo
neda7. A este mismo hecho se refirió más tarde, concretamente el 20 de fe
brero de 1608, el Presidente del Consejo de Hacienda en su escrito al rey 
sobre las cuentas que se tomaron al capitán Alonso Antolinez de su cargo 
de teniente de tesorero de la casa de la moneda de Burgos8. En mayo de 
1606, la plata de las Indias se esperaba con desvelo porque la de 1605 no 
había llegado a España por haberse dejado en La Habana para ser recogi
da por los galeones de Tierra Firme, que además fueron desbaratados por 
una tormenta a finales de ese año. No extraña por tanto la afirmación de que 
“no corría ya en Sevilla sino moneda de vellón y costaba el trueque en pla
ta al 8%”9 En 1607 se constató la falta de plata que había ya que la mone
da que corría era la de vellón por haber pasado los hombres de negocios la 
de plata a Italia10.

9 

t0 

II

12 

13

i



LAS FUENTES DE INGRESOS EN INDIAS

Las flotas de Indias

85

La flota de Nueva España solía salir de Sevilla en primavera y la de Tierra 
Firme en verano. Tras la invernada, el punto de encuentro de ambas flotas 
era La Habana. Sin embargo, lo normal fue que llegaran a la península por 
separado. La de Nueva España lo hacía en septiembre u octubre, mientras 
que la de Tierra Firme llegaba más tarde. La misma tardanza en la salida de las 
flotas para las Indias motivó retrasos en su retorno a la península. Pero los 
mayores retrasos, en ocasiones hasta de varios meses, fueron motivados por 
las tormentas en el Caribe. Así por ejemplo, la flota de Nueva España de 1598 
se vio afectada por las tormentas en el canal de Bahamas. De esta flota, llegaron 
a España siete galeones en marzo de 1599. Otro navio llegó en derrota a Pon
tevedra en abril. Faltaba por llegar incluso la capitana con don Luis Fajardo que 
en junio había llegado a Cartagena de Indias’5. También, en diciembre de 1605, 
una tormenta desbarató la flota de siete galeones que traían la plata de Tierra 
Firme. De ellos, dos llegaron a la isla de Jamaica y otro a Cartagena de Indias 
perdiéndose otros dos junto con la capitana y la almiranta’6. La plata de los dos 
galeones que arribaron a Jamaica regresó con la flota que salió de Nueva Espa
ña en 1.606, que también debía traer la plata de esta provincia del año 1605 que 
había quedado en La Habana por no haber podido volver a España los galeones, 
mientras que la plata del galeón que había arribado a Cartagena de Indias volvería

Para hacer frente a tan delicada situación de la Hacienda la monarquía con
tó con diversas fuentes de ingresos.

puso un beneficio para la Corona de 600.000 ducados. Incluso en 1621, año 
de la muerte de Felipe III, se acuñó de nuevo moneda de vellón.

Las remesas que trajeron las flotas de Indias fueron siempre en este rei
nado una importante fuente de ingresos para la Hacienda. El sistema de flotas 
contemplaba anualmente una flota de Nueva España, que traía las remesas de 
ese virreinato, y la flota de Tierra Firme que traía las remesas del virreinato 
del Perú. Fue frecuente que la flota de Nueva España dejara la plata que tra
ía en La Habana para que luego la recogiera la de Tierra Firme. Aunque hubo 
años, como por ejemplo en 1608, en que no llegó nada de Nueva España por 
no haber salido para allá ninguna flota el año anterior.

,s Ibidem, pp. 12,16-17 y 26
” Ibidem pág. 275



86

con los galeones que habían de traer la plata de la otra provincia, Perú y Tierra Fir
me, y que tardarían más en llegar por haber partido más tarde17. Reflejo de esta 
zozobra son las peticiones por la feliz llegada de los galeones que salían de las 
Indias con plata, como se refleja en una carta del monarca al Cabildo de la Cate
dral de Salamanca18.

El destino final de todos los tesoros indianos fue la Casa de Contratación 
de Sevilla. De lo que venía en las flotas para el rey había que descontar la 
avería, porcentaje sobre el volumen de metales preciosos recibidos que la Re
al Hacienda pagaba porque viniera dinero registrado en las flotas a su nombre. 
Así por ejemplo, en la flota que arribó en 1613 lo que vino para el rey -2.038.726 
ducados-, que incluía lo recaudado por la Cruzada, una vez descontada la 
avería, se quedó en 1.770.025 ducados, según refleja una cuenta de la distri
bución de dicha flota de fecha 8 de noviembre de 161320. La administración de 
este derecho la llevaba el consulado de comercio de Sevilla que suscribía los 
oportunos asientos por los que los asentistas debían proporcionar la debida pro
tección y que fueron fundamentales para el mantenimiento del sistema de flo
tas. Así por ejemplo, en 1607, se cumplían los 6 años por los que, por parte del 
consulado de Sevilla, se había tomado el asiento de la avería y pareció opor
tuno que fuesen los dos cónsules de Sevilla a tratar sobre tal asiento21.

Afínales de 1605 el embajador de la República de Venecia, Simón Conta
ren!, cifraba lo que venía de las Indias un año con otro en 3.000 millones de ma
ravedís, unos 8 millones de ducados19. A lo largo del reinado fue muy acusada la 
diferencia entre lo que llegaba para la Real Hacienda y lo que llegaba para los 
particulares. Por poner tan solo unos ejemplos, la flota de Nueva España de 
1604 trajo para el rey 1.500.000 ducados mientras que para los particulares tra
jo 4.000.000 o la de Nueva España de 1613 que trajo unos 2.000.000 de duca
dos para el rey y unos 4.000.000 para los particulares.

Los tesoros indianos sirvieron, en primer lugar, para el sostenimiento de la 
propia Casa Real. Así, por cédula de 7 de enero de 1603, se mandó al presi
dente y jueces oficiales de la Casa de Contratación de Sevilla que entregasen 
al guardajoyas Antonio Bocto 6.000 marcos de plata en pasta de lo que vino pa
ra el rey en las flotas de Indias para el servicio de las Casas Reales22. En otra

17 Ibidem, pág. 287
18 Archivo Catedral Salamanca (A.C.S.), Caj. 39, Leg. 1, ns 154
18 Cabrera, op. cit., pág. 582
M A.G.S., C.J.H., Leg. 520
21 A.G.S., C.J.H., Leg. 474-14
22 A.G.S., Contaduría Mayor de Cuentas, 3a época, Leg. 3519, n° 3



87

Pero también sirvieron para hacer frente a los más variados gastos de la 
Corona. Por ejemplo para la concesión de mercedes a los grandes títulos de 
España, como la que se concedió al Duque de Alba de 8.000 ducados por un 
tiempo de cuatro vidas en la plata del Perú26. También sirvieron para atender 
deberes religiosos. El rey ordenó, el 15 de octubre de 1.609, al Presidente y jue
ces oficiales de la Casa de Contratación de Sevilla que del dinero, oro o pla
ta, que para el rey había llegado de las Indias en la flota de dicho año se pagase 
al seminario de ingleses de Saint-Omer, en Flandes, 2.331 ducados en cum
plimiento de los 18.000 ducados de años anteriores correspondientes al juro 
de merced que cada año tenía situado en la renta de la seda de Granada y de 
los 6.000 ducados de ayuda de costa que el rey le mandó dar. También orde
nó en esa misma fecha que, con cargo a la plata de esa misma flota, se pa
gara al seminario de ingleses de Rens, en Douai (Francia) 1710 ducados que 
se le debían en cumplimiento de lo que había que haberle pagado, hasta fi
nales de 1608, de los 2.000 escudos que cada año el rey les había conce
dido de limosna para ayuda a su sustento. Por no haber tenido efecto estas

Hubo que hacer frente también a los grandes gastos del ejército. Ante 
el estado de extrema necesidad de las galeras de la escuadra de España, 
por haberse tomado en los últimos 6 años más de 60.000 ducados de lo 
que tenían asignado para otro fin como fue el socorro de la infantería ex
traordinaria, el rey ordenó que se les proveyese de 40.000 ducados. El 
Presidente del Consejo de Indias y el Comisario General de la Cruzada 
contestaron al rey, el 10 de octubre de 1617, que, por no disponerse de ese 
dinero en ese momento, esos 40.000 ducados se podrían pagar, si acaso, 
con la venida de los galeones que se esperaban próximamente24.

Las remesas americanas también sirvieron para pagar a los asentistas 
que proveían de dinero a la Corona para paliar las necesidades de la Ha
cienda. Así, los 2.500.000 ducados que llegaron para el rey en la flota del Pe
rú y Tierra Firme de 1610 se tuvieron que entregar a los hombres de negocios 
a quienes estaban ya consignados25.

ocasión, el guardajoyas del rey, Hernando de Espejo, solicitó 20.000 ducados 
en oro así como esmeraldas y perlas de lo que había de venir en la flota de In
dias para hacer joyas para el rey y para dorar más de 300 relicarios que se es
taban haciendo en Sevilla para San Lorenzo el Real23.

A.as., C.J.H., Leg. 496 
A.G.S., C.J.H., Leg. 547-1 
Cabrera, op. cit., 420 
Ibidem, pág. 461

23

24

25

26



88

Dada la importancia de todas estas remesas de Indias, las flotas estuvie
ron siempre amenazadas por los corsarios enemigos. Desde el comienzo del 
reinado se vio la necesidad de mantener la seguridad de la Carrera de las In
dias y limpiarla de estos corsarios. Por ello se nombraba a generales experi
mentados al cargo de los galeones que debían traer las flotas de las Indias. 
Algunos de estos generales fueron Luis Fajardo, Francisco Coloma, Marcos de 
Arambulo, Luis de Córdoba, o Tomás de Larraspuru, éste ya en los últimos 
años del reinado para tener su mayor protagonismo en el reinado siguiente, el 
de Felipe IV. Por ello también, en septiembre de 1600, por la Casa de Contra
tación de Sevilla se hizo un asiento, con una duración de 7 años, para que sa
lieran cada año 12 galeones al frente de don Luis Fajardo para que fuera y 
viniera con las flotas con mayor seguridad30. Un documento, fechado el 21 de

Sin embargo, lo que venía para el rey en las flotas, en ocasiones, no cu
bría todos los gastos. Por ejemplo, en la flota que arribó en 1608 vinieron pa
ra el rey 1.800.000 ducados, que se debían por estar ya consignados, 
necesitando las arcas reales otros 600.000 ducados29.

n
28

29

30

cédulas, se ordenó, el 29 de noviembre de 1610, que se pagasen estas 
cantidades con cargo a la flota que había llegado ese año27. Estos colegios 
de escoceses, ingleses e irlandeses, que tuvieron una finalidad misional 
para formar católicos en la lucha contra la herejía de la Reforma, prolifera- 
ron en la Europa católica y en esto Felipe III no hizo sino continuar la polí
tica de su padre, Felipe II. También hubo que dar continuidad a la labor 
misional en Indias. Por ello se concedieron, el 11 de febrero de 1621,7.342 
ducados a los Padres Hernando de Villafana y Francisco Vázquez, de la 
Compañía de Jesús de las Indias, para el aviamiento suyo y de 42 religio
sos que iban a pasar a las provincias de Nueva España, Chile y Paraguay26.

Los metales preciosos no fueron los únicos productos que llegaron de las 
Indias. Otros productos, que trajeron las flotas, fueron la cochinilla o el añil, 
muy utilizados en la industria tintórea. Por ejemplo, la flota de Nueva España de 
1604 trajo 4.000 arrobas de cada uno y la de 1606 de Tierra Firme trajo 2.000.000 
de ducados de cada producto. También los galeones de Indias trajeron perlas 
y esmeraldas como las 40 cajas que trajeron los de 1602. Otros productos que 
vinieron en las flotas, como la de Nueva España de 1606 por ejemplo, fueron el 
azúcar, los cueros y otros productos tintóreos como el palo.

A.G.S., C.J.H., Leg. 496-1-6 (hojas 2, 3 y 1)
A.G.S., C.J.H., Leg. 578
Cabrera, op. cit., pág. 354
Ibidem, pág. 83



89

Felipe III era también rey de Portugal y por ello se vio en la necesidad de 
proteger el imperio colonial portugués. Sin embargo, a finales de 1605, el em
bajador veneciano, Contaren!, dibujaba un panorama sombrío en el sentido 
de que “ las cosas de la India Oriental tienen mal estado, por los progresos que 
los holandeses van allí haciendo, por el mal gobierno y pocas fuerzas que 
tiene el rey en aquella parte del Imperio”35. El retorno de las flotas que iban a 
las Indias portuguesas era igual de importante para la economía de Portugal 
que el de las flotas americanas para la de España. Por poner un ejemplo de 
ello, en octubre de 1611, llegó a Lisboa la nao capitana, que faltaba por vol
ver de la India con 2.000.000 de ducados, con lo que, en opinión del cronis
ta Cabrera, estaban muy contentos los portugueses36. En 1613 la flota

julio de 1602, da cuenta de los bastimentos que eran necesarios para una de 
esas armadas de protección de las flotas al mando de don Luis Fajardo, formada 
por siete galeones, un navio de más de 200 toneladas y dos pataches. Eran 1.850 
personas de mar y guerra las que habían de ir en esa armada proveída para 10 
meses presuponiendo que había de salir en diciembre y volver en septiembre 
del año siguiente y asimismo se relacionaba lo necesario para la carena que se 
había de dar a dichos galeones y las velas, jarcia, pertrechos de artillería, ar
mas, pólvora, municiones, socorros de la gente de mar y guerra y otros gastos3'. 
Con la misma finalidad de protección de las flotas en las Antillas se quiso formar, 
en 1608, una Armada de Barlovento, con un coste de 250.000 ducados y un man
tenimiento de 300.000 ducados anuales. Pero si todo ese dinero se consigna
ba con cargo a lo que viniese de Indias no se podría atender a gastos más 
necesarios, por lo que se solicitó al rey que se demorase su creación32.

Se había consolidado una ruta comercial entre el puerto de Acapulco, en 
México, y las islas Filipinas. A través de las Filipinas se mantuvo un vivo comer
cio con China a donde se derivaba gran cantidad de plata de las Indias, seña
lando el cronista Cabrera que como allí no querían sino reales de a ocho de 
plata se advertía que, si no se remediaba dicha contratación, cada vez llegaría 
a España menos plata americana33. Esta ruta comercial generó también cierta zo
zobra en algunas ocasiones. Por ejemplo, en febrero de 1614, preocupó en Mé
xico la tardanza de los navios de la flota que se esperaba de China que llevaban 
mercaderías de mucha importancia cada año por Navidad34.

31

32

33

34

35
3G

A.GS., Leg. 428-8
A.G.S., C.J.H., Leg. 482
Cabrera, op. cit., pp. 202-203
Ibidem, pág. 552
Ibidem, pág. 578
Ibidem, pág. 454



Los derechos sobre la minería

La Santa Cruzada

90

Sin duda, la partida más cuantiosa correspondió a lo recaudado por los de
rechos sobre la actividad minera en Indias. La Corona quiso siempre para sí 
el derecho a la propiedad de todas las minas, aunque tuvo que abrir la acti
vidad minera a los particulares a cambio, eso sí, del pago de ciertos dere
chos. Según una contestación de un contador del Consejo de Indias dada, el 
17 de mayo de 1607, a una consulta sobre cuáles eran tales derechos, lo que 
se pagaba al rey de todo lo que procedía de las minas de oro y plata, tanto en 
Nueva España como en el Perú, era el quinto real, es decir, el 20% y el 1,5% 
en concepto de derechos por la fundición, ensayo y mareaje del metal. Sin em
bargo, para animar los trabajos en las minas, en otras zonas esos porcenta
jes fueron menores. Por ejemplo, en el nuevo reino de Granada, se pagaba 
el quinceno de todo el oro que se sacaba y en otras partes el décimo39. A ello 
había que añadir los ingresos por la venta del mercurio o azogue que resultaba 
fundamental en las minas de plata para la extracción del metal y que era mono
polio del Estado.

En las flotas de Indias vino lo recaudado por la predicación y cobranza de 
las Bulas de la Santa Cruzada, indulgencia concedida por el Papa a los reyes 
para la lucha contra los infieles y que constituyó una importante fuente de in
gresos para la Hacienda Real. Evidentemente, a la Corona le interesaba so
bremanera la predicación de estas bulas, como pone de manifiesto la relación 
epistolar entre el rey y el Cabildo de la Catedral de Salamanca sobre esta 
cuestión. Así por ejemplo, el rey se dirige al Cabildo, el 21 de octubre de 1599, 
para anunciarle la publicación de la Bula de la Santa Cruzada para atender a

portuguesa no pudo doblar el cabo de Buena Esperanza y tuvo que volver a 
Lisboa, señalando Cabrera que si al año siguiente sucedía lo mismo “sería la 
total destrucción de Portugal”37. Portugal también se abasteció del Brasil. Así 
por ejemplo, en diciembre de 1602, llegaron a Lisboa 15 navios de la flota 
del Brasil con mercaderías, como solían llegar cada año, por importe de más 
de 1.000.000 de ducados38.

37

M

39

Ibidem, pág. 555
Ibidem, pág. 162
A.G.S., C.J.H. Leg. 477

Las partidas o rentas para la Real Hacienda que integraron las re
mesas indianas y que vinieron registradas en las flotas



La venta de oficios en Indias

91

Otra partida que venía en las flotas era lo ingresado por la venta de los ofi
cios en Indias. Este asunto preocupó a la Corona y reflejo de ello fue la consul
ta que se hizo al Presidente del Consejo de Hacienda sobre la venta en Indias 
de los oficios de pluma, es decir, de escribanos, opinión que dio el Consejo, el 25 
de febrero de 1606, en el sentido de que le parecía lo mismo que al Consejo de 
Indias sobre la posibilidad de hacer renunciadles dichos oficios en Indias, es de-

También tuvieron origen eclesiástico las mesadas que fueron concedidas 
para las Indias más tarde y que consistieron en un mes del sueldo de todos los 
cargos eclesiásticos en Indias. Otra renta que se recaudó en Indias fue el no
veno del diezmo y que correspondía a la Corona.

los gastos ocasionados por la guerra contra los turcos40. Asimismo le pide, 
en 1598 y 1618, que diese facilidades para la publicación de la Bula de Cru
zada y, en 1604, que diese también facilidades a los ministros de la Bula. El 
Cabildo Catedralicio también recibió instrucciones sobre la predicación y 
cobranza de la Bula en 1603 y en 1614 y cartas sobre este mismo asunto del 
licenciado don Felipe de Tasis, Comisario General de la Cruzada, en 1.604, 
y del licenciado Martín de Córdoba en 1610 y nuevamente en 1614. El 24 
de marzo de 1.620, el rey extendió una cédula sobre una cuestión de com
petencia en asuntos de esta Bula41. Siempre utilizada por los monarcas es
pañoles, se trasplantó también a las Indias. Un ejemplo de estas Bulas de 
Cruzada, publicadas para Indias, fue la concedida por el Papa Paulo V por 
dos años para el Arzobispado de México, los Obispados de Michoacán, 
Guaxaca, Táscala, Nueva Galicia y Yucatán, Guatemala, Honduras, Chia- 
pa, Verapaz y Nicaragua, el Arzobispado de Santo Domingo, el Obispado de 
Puerto Rico y las Abadías de Cuba y Jamaica. Y asimismo para las provin
cias de las Filipinas, que eran el Arzobispado de Manila y los Obispados 
de Nueva Segovia, Nombre de Dios y Cáceres. Las instrucciones para la pu
blicación, predicación, administración y cobranza de dicha Bula las dio, el 
20 de octubre de 1607, el Comisario General de la Cruzada, don Felipe de 
Tasis42. Con esta Bula de Cruzada se predicó también la Bula de Composi
ción. De una misma Bula se podían hacer varias concesiones y varias pre
dicaciones. Ésta, en concreto, correspondió a la sexta predicación de la 
tercera concesión hecha por el Papa Sixto V y confirmada y mandada pu
blicar por el Papa Paulo V.

" A.C.S., Caj. 39, Leg. 1, n° 26
’’ A.C.S., Caj. 37, Leg. 1, números 12, 13, 4, 20, 16, 3, 27, 17 y 19

A.G.S., Comisaría de Cruzada, Leg. 586



La renta de esclavos negros que se pasaban a Indias

Otras partidas registradas en las flotas

92

cir, que se pudiesen vender o transmitir13. El cronista Cabrera también da cuen
ta de este arbitrio para perpetuar los oficios renunciables o sea que se pudiera 
disponer de ellos en vida o en la muerte pagando una décima parte de lo que le 
costó y una vigésima parte cuando lo vendiera44.

43

45

40

En las flotas de Indias vinieron para la Hacienda Real otros ingresos im
portantes como fueron, por poner unos ejemplos, los descaminos proceden
tes del contrabando, los donativos de particulares en Indias, las condenaciones 
judiciales con penas pecuniarias, los derechos reales por la acuñación de 
moneda en Indias, la media annata o mitad de la renta del primer año de to
dos los oficios desempeñados en Indias y que se introdujo más tarde, en 
1631, las rentas de los naipes y del tabaco, que pagaban derechos a la Ha
cienda, y que serían arrendadas a asentistas o la renta de la cochinilla sobre 
la que se situaron también los juros, como el que tenía el marqués de la Hi- 
nojosay que le hizo pedir al rey, en 1618, que le mandase librar 2.000 duca
dos que se le debían de la renta entera del año 1616 de dicho juro46. También 
tuvo una gran importancia recaudatoria el almojarifazgo que gravaba el co
mercio indiano y que igualmente se arrendó a asentistas. Sobre las rentas 
del almojarifazgo se situaron también juros a los hombres de negocios por la 
provisión de dinero. Mención aparte merecen los bienes de difuntos en In
dias que, aunque eran dinero privado, fueron utilizados por la Corona ante las 
dificultades de la Hacienda.

El tráfico de esclavos negros que se enviaban a las Indias generó tam
bién una importante renta para la Corona. Se hicieron asientos con esclavistas, 
principalmente portugueses, para la provisión, durante un periodo de tiem
po y por un precio determinados, de esclavos negros a las Indias. Sobre es
ta renta también se situaron juros como así lo dice el Consejo de Hacienda 
cuando se queja al rey, el 9 de mayo de 1609, de que, cumplido el asiento con 
el portugués Gonzalo Váez Coutiño para enviar esclavos a las Indias, el 
Consejo de Indias trató de hacer un nuevo asiento sin contar con el de Ha
cienda45.

A.GS., C.J.H, Leg. 466-13
Cabrera, op. cit., pág. 290
A.aS., C.J.H. Leg. 488
A.aS„ C.J.H., Leg. 555



LOS INGRESOS DE LA REAL HACIENDA EN LA METRÓPOLI
Los asientos con los hombres de negocios

93

La necesidad de dinero para hacer frente a los gastos obligó a la monarquía 
a realizar asientos con los hombres de negocios que proveyesen los recursos 
necesarios siéndoles consignado, para que pudieran cobrar lo prestado, en la 
plata que viniera de las Indias o en juros sobre las más diversas rentas. Por 
poner algunos ejemplos, uno de los primeros asientos del reinado se concertó, 
el 4 de enero de 1599, con el hombre de negocios Federico Espinóla para traer 
por el Canal de la Mancha 12 galeones o más para limpiar de corsarios la cos
ta de España. Flandes era una continua sangría de dinero. Para conseguir el que 
se necesitaba se hizo, en septiembre de 1601, un asiento para la provisión de 
4.000.000 de ducados. El hombre de negocios Nicolás Balbi puso también di
nero para la formación de la Armada de Barlovento, tal como vimos en una car
ta de 28 de marzo de 1608. Nuevamente Flandes y también los asuntos en 
España exigieron, en 1612, un nuevo asiento para la provisión, en dos años, de 
5.600.000 ducados. Los asuntos de Milán también exigieron, en 1617, un asien
to de 200.000 escudos. Otros hombres de negocios como Juan Andrea y Bar
tolomé Spínola hicieron un asiento, el 12 de marzo de 1619, para la provisión 
de 534.487 escudos y ducados que se encargaron de proveer en estos reinos 
y fuera de ellos para servicio de la Corona.

Los ingresos en los que se consignó el pago de este dinero adelantado 
más los correspondientes intereses fueron diversos. El más frecuente fue, sin 
duda, la plata de las Indias, hasta el punto de que, en septiembre de 1601, el cro
nista Cabrera se hizo eco de que las flotas de Indias estaban libradas ya a los 
hombres de negocios en más de lo que importaban47. Del asiento de 5.600.000 
ducados, que se hizo en diciembre de 1612,1.100.000 ducados se situaron en 
la plata venida de Indias y otros 800.000 ducados se consignaron en la flota del 
año siguiente48. De lo llegado en la flota de 1613 para la Real Hacienda, inclu
yendo lo que vino por la Cruzada, prácticamente todo se distribuyó a los hom
bres de negocios que habían asentado las provisiones de dinero, como vemos 
en una cuenta de la distribución de dicha flota, de fecha 8 de noviembre de ese 
año49. En el asiento de los 200.000 escudos, que se hizo para Milán en 1617, 
hubo que sumar también los intereses y gratificaciones. El interés que se apli
có “por el lucro cesante y daño emergente” fue del 8% al año. De lo que importó 
el asiento, la mitad se situó en el dinero que se esperaba de las Indias en la flo-

Cabrera, op. cit., pág. 118
Ibidem, pág. 503
A.G.S., C.J.H. Leg. 520



Los servicios votados en Cortes

94

Además de todas las rentas e ingresos indianos que se han visto y de las 
rentas ordinarias no procedentes de impuestos, entre las que se encontraba la 
renta de los maestrazgos de las órdenes militares, que también era arrendada 
a asentistas, la Hacienda Real se nutría con los servicios cuya aprobación con
seguía el rey de las ciudades con voto en Cortes. Por ejemplo, las Cortes de Ma
drid de 1599 concedieron un servicio ordinario de 400.000 ducados, las de 
Valladolid de 1602 uno de 400.000 ducados, las de Madrid de 1607 uno de 
800.000 ducados a pagar en tres años y las de Madrid de 1611 que aprobaron 
un servicio ordinario y uno extraordinario que montaba 1.200.000 ducados53. 
Otros ingresos de la Real Hacienda, por vía de repartimiento, fueron el de los 
chapines de la reina o el de moneda forera, que se pagaba en reconocimiento 
del señorío real. En todos estos tributos contribuyeron solamente los vecinos pe
cheros. Además, las Cortes votaban el servicio de los millones como el de 18 
millones de ducados a pagar en 6 años, a razón de 3 millones por año, que 
concedieron las Cortes en 160154 o el que votaron las Cortes de 1608 de 17,5

ta de ese año “en reales o plata en pasta o escudos o barras de oro como de allá 
viniere”. También sobre los servicios que pagaba el reino se consignaron las can
tidades debidas a los asentistas. Así por ejemplo, la otra mitad del asiento para Mi
lán de 1617 se consignó en el servicio ordinario y en la primera paga del trienio del 
servicio extraordinario que las ciudades con voto en Cortes habían concedido al rey. 
Los asentistas se cuidaron, en esta ocasión, de que este situado en los servicios 
tuviese preferencia sobre los asientos que se concertasen después. Es evidente 
que los hombres de negocios conocían bien las necesidades de la Hacienda y 
que el rey se vería abocado a concertar más asientos para la provisión de dinero50. 
En el asiento de 1612, lo prestado por los asentistas se consignó también en el ser
vicio de los millones y en lo recaudado por la predicación de la Bula de Cruzada51. 
Igualmente, los juros sobre algunas rentas se utilizaron para que los asentistas 
pudiesen recobrar su dinero. El asentista Nicolás Balbi tenía concedido un juro 
sobre las rentas de los almojarifazgos. A Juan Andrea y Bartolomé Spínola, como 
resguardo de las consignaciones del asiento que tomaron con el rey en 1619, se 
les dio un juro de 5.125 ducados, de los cuales 1.500 se situaron en la renta del ta
baco y 250 en las alcabalas nuevas de Cartagena52. Este sistema de asientos pa
ra la provisión de dinero a la Corona se mantuvo durante todo el reinado.

A.G.S., C.J.H. Leg. 547-1
Cabrera, op. cit., pág. 503
A.G.S., C.J.H. Leg. 571
Cabrera, op. cit., pp. 5, 132, 305 y 458
Ibidem, pág. 92

SO

51

52

53

54



Los ingresos procedentes del Estado Eclesiástico

Otros ingresos en España

ANEXO I: LOS GASTOS DE LA MONARQUÍA

95

La Hacienda Real también contaba en la metrópoli con otros recursos, no 
menos importantes, que completaron su capítulo de ingresos como fueron los 
estancos, es decir, el monopolio real sobre determinados artículos, como la 
sal, el tabaco, el chocolate, los naipes etc. o los derechos sobre el tránsito de 
mercancías como los diezmos del mar, las rentas de las lanas, el almojarifaz
go mayor de Sevilla, etc.

Por carta de 11 de marzo de 1603, Felipe III se dirigió a los proveedores de 
las armadas y galeras para que no embargasen pan, trigo, cebada u otra cosa 
alguna de las rentas y frutos del Estado Eclesiástico. Daba a entender que no 
quería acudir a los eclesiásticos para obtener ingresos. Pero la continua nece
sidad de dinero hizo que el 12 de noviembre de 1609 se firmase la Concordia 
entre el rey y el Estado Eclesiástico sobre la prórroga del subsidio anual de 
420.000 ducados que había sido confirmada de nuevo por el Papa Paulo V56. Tam
bién, en virtud de esta Concordia, el Estado Eclesiástico debía pagar por el 
concepto de la gracia o tributo del excusado en la cabeza de cada Partido. Los 
cabildos catedralicios y las demás personas que lo recaudaran habían de pa
gar la cantidad que les correspondiera de ese excusado. Sobre la recaudación, 
tanto del subsidio como del excusado, se consignaron también pagos pen
dientes como el que se consignó, por ejemplo, al padre del duque de Tursi, en 
marzo de 1.602, de lo que se le debía del cargo que había dejado57.

millones de ducados, que se habían de pagar a la Corona en siete años a ra
zón de dos millones y medio cada año. Para la recaudación de estos millones, 
se repartieron en la sisa o tributo general sobre los mantenimientos, sistema que 
fue muy utilizado para hacer frente a las necesidades y socorros de ciudades 
y pueblos y así no cargar como en años anteriores al vino y al aceite55.

55

56

57

Ibidem, pp. 354 y 356
A.C.S., Caj. 15, Leg. 2, ns 50, fol. 3 y fols. 29-33
Cabrera, op. cit., pág. 138

O Los gastos de los ejércitos por los conflictos bélicos abiertos.
O El mantenimiento de la seguridad de fronteras, puertos, lugares marítimos 

y la protección frente a los corsarios.



o

o

ANEXO II: LOS INGRESOS DE LA MONARQUÍA

Los ingresos en Indias:

Los ingresos en la metrópoli:

O

O

o

o

96

O
O
O

O
O

O
O

o
o 
o

Los derechos sobre la minería y los ingresos por la venta del azogue.
La Santa Cruzada y más tarde las mesadas eclesiásticas. También se re
caudó en Indias el noveno del diezmo.
La venta de oficios en Indias.
La renta de esclavos negros llevados a Indias.
Otras partidas registradas en las flotas como los descaminos del contra
bando, los donativos de particulares, las condenaciones judiciales, los de
rechos por acuñar moneda, la media annata, las rentas de naipes, tabaco, 
cochinilla o la del almojarifazgo, que gravaba el comercio indiano.

Asientos con los hombres de negocios.
Servicios ordinarios y extraordinarios votados en Cortes y otros ingresos por 
vía de repartimiento como el de moneda forera o el de los chapines de la rei
na.
Servicios de los millones que se pagaban con los impuestos sobre los con
sumos especiales.
Ingresos procedentes del Estado Eclesiástico como el subsidio eclesiásti
co y el excusado.
Rentas ordinarias no procedentes de impuestos como la propiedad de las 
salinas, minas, almadrabas o las rentas de los maestrazgos de las órde
nes militares.
Otros ingresos como los estancos o monopolio real sobre ciertos artículos 
(sal, tabaco, etc.) o los derechos sobre el tránsito de mercancías (diezmos 
del mar, almojarifazgo mayor de Sevilla, etc.).

El sostenimiento de la Casa Real y otros gastos de la Corona como la con
cesión de mercedes, la atención a deberes religiosos o la labor misional en 
Indias.
El pago de la avería y la protección de las flotas de Indias.
Los pagos a los asentistas por sus provisiones de dinero.
El mantenimiento de las islas Filipinas, fundamentales para el comercio 

con China.
La protección del imperio colonial portugués bajo la Corona española.



SÁNCHEZ GONZÁLEZ, Serafín

I

Hércules, Aquíles, Eneas fueron héroes

97

Cervantes siguió empeñado hasta el fin de sus días en ser el héroe que 
siempre pretendió ser: con las armas, en la guerra, como un valiente soldado, 
con la pluma. Y esto se trasmite a su personaje. Penetrar en la verdadera na
turaleza del valor de nuestro héroe es penetrar en las intimidades más secre
tas, en las inquietudes más recónditas del padre de la criatura más lograda, más 
completa, más perfecta y viva que ha podido darse en toda la historia de la li
teratura universal, desde su publicación hasta nuestros días, tras largos si
glos de profundas creaciones, sublimes obras maestras y creadores eminentes.

GÉNESIS Y EXÉGESIS DE LA LITERATURA EN 
EL QUIJOTE

Debe de haber una diferencia entre el padre y el hijo, entre Cervantes y 
don Quijote, y creo que es ésta: si en el primero el valor fue parte de su vida, una 
cualidad que lo acompañó sin abandonarlo nunca o, por lo menos, sin aban
donarlo hasta que él decidió prescindir de su utilidad porque ya no la necesita
ba, en el segundo, en cambio, es más bien el deseo de poseer un valor del que 
realmente carece, pero cuya obsesión lo convierte en valiente. Así pues, el va
lor de don Quijote no responde a la obligación de tenerlo (como es el caso de 
su creador), y esto lo fuerza a ser fiel al caballero que ha inventado, a su vez, 
para sí mismo (el personaje creado se convierte así en creador para ficcionali- 
zar la realidad que aborda y enfrenta a través del filtro de su espíritu contagia
do de lecturas, desbordado de imaginación). Pero más adelante va perdiendo 
fuerza y confianza en sí mismo, y asume, a ratos, la verdad que se impone



II

98

J

Cuando Cervantes escribe el Quijote, se da cuenta que la vida es una derro
ta aceptada, donde el único sucedáneo para aliviar el hambre de ser algo distinto

Hay que volver a los griegos, decía: el hombre habita cerca de los dio
ses. Su esencia se confunde con el misterio, pero esa objetividad no impide 
que se objetive en formas. El artista es un hombre que trasciende su ensi
mismamiento, sin abdicar de lo incomprensible.

Cervantes, siempre trasteado por la vida, siempre huyendo de la mala 
suerte, de la estrechez de una existencia mediocre y la amargura de no al
canzar la gloria en el género príncipe de la literatura (la poesía), cuando es
cribe el Quijote ha comprendido en carne propia que pocos hombres se 
realizan antes de morir, dejando así traslucir sus ansias de inmortalidad.

Hay que volver a los griegos para encontrar una narración tan viva y alo
cada como el Quijote. A la Odisea, en esencia.

La vocación literaria nace de la observación. El escritor es un ojo que re
corre el mundo buscando lo extraordinario. Su sensibilidad siempre permanece 
despierta, pues sabe que el conocimiento de lo verdadero es necesariamen
te fugaz. Anhela la verdad y no desprecia ningún aspecto de la realidad (de 
ahí tantas historias intercaladas entre los episodios fundamentales del libro). 
Recrea la armonía y el equilibrio, pero también el desorden y la maldad. Su 
territorio es lo inconcebible, lo que acontece y se resiste a la expresión. La li
teratura (en su función de dar siempre corporeidad, densidad, a lo real) es un 
acto de donación que surge del olvido de sí mismo. No hay literatura sin ex
periencia interior, pero la experiencia interior sólo se convierte en literatura cuan
do se esfuma el yo y el texto emerge de una voz colectiva. La Ufada y la 
Odisea responden a este planteamiento: son poemas de Nadie, por eso per
tenecen a Todos.

sobre su propia confianza y sobre su coraje insólito: el héroe loco, perdida la 
fe en la quimera de sí mismo, se ha desvanecido mucho antes de rodar por 
tierra. Porque la vida humana como tal (los héroes también son hombres de 
carne y hueso) ya encierra en sí misma (como el gusano de seda cifra en sus 
genes su autodestrucción) el proyecto ineludible de la derrota. Lo único que 
nos queda ante esa irremediable derrota que llamamos vida (decimos con Mi
lán Kundera) es intentar comprenderla. Esta es la razón de seróe\ arte de la 
novela. El novelista nace sobre las ruinas del mundo lírico, sobre la muerte 
de su edad y actitud líricas.



III

99

Así pues, Cervantes afronta en el Quijote los ideales caballerescos del 
deber, la gallardía y la estima orientados hacia la consecución de un mundo me
jor, al que dota así del amparo (siquiera ridículo: un loco desamparado erigido 
en interventor para la desdicha, en tutor de los cuitados y los débiles; un loco, 
al cabo, también cuitado y débil él, creado para asistir, paradójicamente, en la 
reparación de los agravios que se va encontrando por el camino), de la figura 
de ese valeroso guardián que mira, en su monótono deambular-entre el pol
vo de los campos sedientos de la Mancha y el bochorno del sangriento y ce
gador sol crudo de un mes de un estuoso julio-, por liberar al pobre mundo 
encogido por los abusos de los hombres -liberarlo de “embelecadores, falsa
rios y quimeristas”- y sus tropelías.

Dante compuso la Divina Comedia para crear, como nuevo juez supremo, un 
mundo en el que cada uno recibiera su merecido; un mundo, en fin, en el que 
imperase la justicia que aquél creía inexistente en su tiempo. Y uno no puede de
jar de apreciar cierto paralelismo entre ambas opciones (y acciones) literarias.

El Quijote es una metáfora de la lucha contra el destino, hemos dicho. Pero ¿có
mo nació?, ¿a causa de qué motivos, razones, necesidades, miedos, dolores...?

El Quijote es una metáfora de la lucha contra el destino. Es una metáfora de 
las batallas perdidas. Y el caballero de la Triste Figura lucha contra el mal, 
para erradicarlo a favor del bien y la justicia (como desfacedor de agravios, 
enderezador de entuertos, amparo de doncellas, asombro de gigantes y 
vencedor de las batallas).

La prosa (en general) nació, a juicio del escritor Antonio Muñoz Molina, 
para la expresión directa de la experiencia y las observaciones humanas. La 
novela, por tanto, es el lugar de los renegados o de los expulsados de la épi
ca. Pero también de la lírica (por más que lo deseó, a Cervantes no le dio gra
cia el cielo como poeta). Muchos creadores han escrito poemas de amor para 
contrarrestar el desierto de su vida sentimental, y no son pocos tampoco los

de lo que somos se encuentra en la ficción (Cervantes descubre el medio del ar
te, lo sublime, la belleza que comporta, como forma de consolidarse en la eterni
dad, revelando con ello ese impulso trascendente de toda persona especial que 
refleja su resistencia a la mediocridad común, a la insatisfacción -resignada- de 
vivir en la prisión de una vida insustancial y falsa, que además envejece), y que la 
tregua que ésta ofrece puede tornarse tragedia si su límite con la realidad se eclip
sa y ambos órdenes se confunden.



100

El Renacimiento es una síntesis provisional entre el mundo clásico-medieval 
y los nuevos postulados del sujeto moderno. Conviven en el mismo pecho rena-

Tendemos a imitar, imitamos a otros que antes han sido originales (Cer
vantes respiró Ariosto por los cuatro costados: Urganda la Desconocida abre 
el Quijote recordándolo; Cide Hamete Benengeli es incompresible sin las ape
laciones de Orlando a Turpín; el vuelo de Clavileño recuerda, a ras de tierra, 
el viaje de Astolfo a la luna; don Quijote, dice T. Mann, recibe casi tantas pali
zas como el pobre Lucio en la novela El asno de oro...). Nos copiamos de los 
que amamos o nos impresionaron mucho, para, a su vez, versarlos o glosar
los a nuestro entero capricho de apodíctica verdad. Aquello que vemos es la 
pócima del milagro que ansiamos para salvarnos (en el prólogo a la primera par
te, en el penúltimo párrafo, Cervantes es manifiesto: “Sólo tiene que aprove
charse de la imitación en lo que fuera escribiendo; que cuanto ella fuere más 
perfecta, tanto mejor será lo que se escribiera”. O en capítulo II: “Con estos iba 
ensartando otros disparates, todos al modo de los que sus libros le habían en
señado, imitando en cuanto podía su lenguaje...”).

narradores de vida sedentaria que han imaginado aventuras extraordinarias en 
lugares exóticos y peligrosos. El caso de Cervantes y don Quijote, se trata de 
dos amigos que continúan en la ficción la batalla que sostuvieron conciencia 
e inconsciencia, vigilia y sueño, en la realidad. El Quijote es el trauma de una 
vida fatigosa, su resultado, es la secuela de los tragos amargos y las penali
dades por los que pasó un soldado cualquiera, aunque con extraordinarios 
dotes para asumir la experiencia y transformarla.

¿Cómo nació?, ¿por qué? Dice Javier Lomá Lanzón (Premio Nacional de 
Ensayo), en un magnífico artículo suyo de no hace mucho y publicado en El Pa
ís, que a la crisis de personalidad que sufren muchos varones al sobrepasar 
la cincuentena se la conoce como “demonio del mediodía". ¿De quién fue re
almente esta crisis?: ¿del padre o del hijo?, ¿de los dos?, ¿fue verdad o sólo 
bagaje de ficción, mera veleidad de una posible imaginación portentosa? No 
es una tautología afirmar que, en virtud de esa crisis, a los que la padecen les 
nace un deseo muy vivo, que por cierto creían ya sepultado desde la mocedad, 
como una suerte de apetencia ansiosa de algo nuevo que les devuelva la ilu
sión por vivir. Es posible afirmar que el Quijote posiblemente fuera la com
pensación, el alivio que Cervantes buscó y eligió para solventar la necesidad 
de una avidez, o, en todo caso, sin llegar a satisfacerla, pero al menos llenar 
el vacío de un ímpetu frustrado. Quieren sentir la vida, que empieza a declinar, 
antes de que les abandone para siempre, continúa diciendo Lomá Lanzón. La 
novela narra la vita nova de alguien que adolece de insatisfacción, de infelici
dades y trémulas nostalgias.



101

Roa Bastos aprendió que la literatura es un fuego donde es preciso hun
dirse con libertad y sin miedo. Dijo que somos hijos de hombres “asqueados 
por la ferocidad del mundo”, pero no por ello dejamos de buscar la salida a 
ese absurdo, sin retractarse, claudicar ni ceder.

centista dos almas concretas: una clásica, cósmico-musical, conservadora, y otra 
moderna, científica, antropológica, progresista. Durante el Renacimiento la imi
tación alcanza su cénit, más aún, el Renacimiento es imitación hecha época. 
El bueno de Alonso Quijano deja su solitaria casa, cambia de atavíos y de 
oficio, y parte a imitar un ejemplo ideal de virtud y humanidad con el fin de al
canzar la perfección que habrá de elevarlo por encima de la oscuridad y me
dianía de su existencia cotidiana. Quiere imitar, pero no puede, porque la 
realidad le contradice, no le deja; y en esta impotencia es precisamente don
de el imitador se convierte en único, en individuo inimitable. Esa imposibilidad, 
esa incapacidad (que no es fruto de la impericia, sino de las cortapisas que a 
todos, en mayor o menor medida, nos opone la vida cuando queremos al
canzar el aura de conquistarla...) para la realización del ideal, es precisa
mente el parto que alumbra la nueva individualidad, sin modelos y sin discípulos, 
simplemente existente y cabal, y que lo despierta a lo que ignora, mientras se 
estambran los acontecimientos que lo asombran y hechizan. Éste es el sen
tido de la locura quijotesca, el signo de una personalidad extravagante (un hom
bre común que convive con el héroe que lleva dentro), irrepetible (un ser que 
vive explorando su propia intimidad), nada ejemplar y resistente a toda ge
neralización (ganaba en la grandeza de su imaginación lo que la terca reali
dad le negaba), como el propio sujeto moderno (realismo trascendido).

La locura de Don Quijote esconde, por este motivo, una razón de ser, una 
nostalgia “epocal”. Y “en la ciega y tremenda guarida/de tal locura, la razón 
se oculta” (Wordsworth, El Preludio, V).

El hidalgo manchego podría ser un trasunto de cualquier viejo loco, vícti
ma de su rechazo, su no claudicación para con la aceptación de la ardua rea
lidad.

Pero, ¿es válido este diagnóstico, es correcta su terapia...? Creo que sí, 
a juzgar por el final de la novela. El enfermo de literatura, el letraherido, fugiti
vo de la realidad y del hastío de su vida aburrida, que buscó refugio y con
suelo para sus carencias en los libros, sale del pozo encantador y cenagoso a 
que le llevó su embebecimiento por tantas historias inventadas, tantos mundos 
infinitos, y entra de nuevo en la deprimente desolación de la rutina, en la infi
nita apatía de la vulgar monotonía en que consistía el espacio agobiante, sin 
horizontes ni estímulos, de su aldea y de su casa.



IV

102

Hay que reciclar lo vivido en material literario (la literatura en carne viva). 
El Quijote busca fundar un territorio nuevo para la ficción. Y hay que mantener 
el pensamiento, como quería Zaratustra, dentro de los límites de lo pensable, 
coincidentes (para él) con los de la propia voluntad creadora (el Quijote sería 
en este punto, una síntesis capaz de trazar, en forma de ¡dea filosófica, el bo
ceto vivo de lo que existe, o lo que existió).

Hay que reciclar lo vivido en material literario. Los escritores van dejan
do marcas como los jóvenes en esos lugares retraídos y solitarios de 
los baños y los troncos de los árboles.

Lo nuevo de Cervantes fue considerar al narrador como un mediador en 
un discurso que parece expandirse por sí mismo, una novela en la que los 
personajes, inmersos en una polifonía que les otorga una libertad casi incon
cebible hasta entonces, son agentes de una historia y de unas aventuras que 
parecen fluir al albur de accidentales circunstancias, y no bajo el peso de cual
quier apriorismo o del imperio de cualquier poder exterior a la propia narra
ción (pese a que son vapuleados al ritmo de determinaciones capciosas e 
impías). Y es además como si viéramos que el autor/narradorse buscara a sí 
mismo en el actor/narrado, y que ambos fueran el espejo de uno en el otro.

Al bueno de Alonso Quijano lo ha dejado el amor, vivido en su sublime qui
mera, lo han sacado (sorprendido, confuso) de su adorado sueño de ficción, pa
ra arrojarlo a la tediosa y negra desventura de su desesperación vital, que no ha 
podido soportar por más tiempo, cediendo, entregándose al ocaso, sin amor, 
sin más penas ni más glorias, pero satisfecho de haber conocido el paraíso de 
la contraexistencia, donde existió de verdad la ternura y el propósito, donde ha
bía metas y sentido que dieran utilidad a su andadura. Cadavérico, el hidalgo, ex
pira con todos los honores de la filantropía, la caridad, el obsequioso y magnánimo 
valor demostrado desinteresadamente (cual hombre de bien, piadoso, honora
ble y decente) hacia los desfavorecidos (héroes del fracaso como él), con el mé
rito de su correcta nobleza, desplegada, sin menoscabo de su integridad patricia, 
en el complaciente trato con todos aquellos hombres (dignos, en el fondo) que 
se cruzaron en su simbólico y eminente camino, su determinación despiadada, 
en cambio, con aquellos otros de corazón miserable y alma infame.

El enfermo de literatura y de cansancio de vivir entra de nuevo, pues, en 
la realidad, si bien cae de ella a otro pozo aún más profundo y sin fondo: la muer
te; complemento último y definitivo al viaje interior a uno mismo; experiencia ín
tima encaminada al cumplimiento de la extrema conciencia.



V

El Mundo existe sólo para terminar en un libro, dijo Mallarmé.

103

La literatura no surge de la nada. En fondo de toda novela subyace, más 
o menos oculta, más o menos solapada o evidentemente explícita, la bio
grafía de su creador (¿cómo hubiera imaginado si no Cervantes, por ejem
plo, la “Historia del cautivo”, con su aportación precisa de datos geográficos, 
tanto relativos a la toponimia de los lugares que trata, como a la semasiolo
gía de ciertos términos oriundos y de demás índole, que ahí tan detalladamente 
se recogen?: No es una casualidad, así pues, que el más cruel renegado 
jamás visto, Azán Agá, llegase a ser precisamente rey de Argel, como el 
Uchalí, no es casualidad que se explique a lo que los turcos llaman baño, co
mo el lugar donde se encierran a los cautivos cristianos —como él—, así los 
que son del Rey como de algunos particulares, y los que fueron cautivos del 
almacén, esto es, cautivos del concejo, etcétera. Se habla del serenísimo 
don Juan de Austria, hermano natural de nuestro buen rey Felipe. Se habla 
de Italia —donde bien se sabe, pasó una buena temporada nuestro insigne 
escritor—, y las reveladores frases: En efecto, el vino a decir que lo que se 
podía y debía hacer era que el dinero que se había de dar para rescatar al 
cristiano, que se lo diese a él para comprar allí en Argel una barca... Sabe Cer
vantes —por algo— que en el reino de Fez, llaman a los mudéjares elches, 
o traduce sabiamente, Ámexi, cristiano, ámexi, “Vete, cristiano, vete”, o, por 
último, y fuenos forzoso dejarnos ir tierra a tierra la vuelta de Orán, no sin mu
cha pesadumbre nuestra, por no ser descubiertos del lugar de Sergel, que 
en aquella costa cae sesenta millas de Argel...). Lo que hace un escritor es 
enmascarar su propia existencia con la técnica, con los recursos que le ofre
ce el lenguaje (puro placer del hablar elocuente, el lenguaje es cimiento de 
la cultura), y ese material real, entremezclado con lo imaginario, quedará de 
esta forma más o menos oculto, más o menos subrepticio, para conseguir lo 
que de otro modo no se conseguiría: llevar la historia hacia su última per
fección, hacia la trascendencia del tiempo que todo arte esencial implica o su
pone. La novela moderna, nos explica por su parte Víctor Schlovsky, nace a 
partir de la estratificación del lenguaje que deja de ser único y comprensible 
para todos y admite, en cambio, la diversidad del habla, mediante el repro
cesamiento de todos los niveles de aquél.

Un lenguaje ilumina a otro lenguaje. Nadie sería dueño absoluto de las 
palabras. Es el triunfo de las palabras como corona de la imaginación para 
dar salida a la necesidad de ficción.



VI

¿Catarsis?

Vil

104

El Quijote representa al hombre moderno existiendo en el devenir históri
co, necesitado de sí mismo para inventar su propia verdad, en vez de vivir su
jeto a un destino trascendente.

El gran reto de la literatura narrativa ha sido alcanzar una ilusión de reali
dad fuerte, poniendo unos destinos humanos en circunstancias verosímiles. 
Es el papel de la escritura como medio para afrontar la realidad. Y con ello, 
su necesidad de buscar la verdad para lograr la catarsis.

Y Alonso Quijano rellenó de nuevo su vida con una emoción prestada de sus 
lecturas. Está loco porque no tolera su realidad (asevera Castilla del Pino). Cuan
do alguien lleva la fantasía a la realidad, empieza a desbarrar: don Quijote se in
venta pasiones para ejercitarse (declaración de Voltaire). Pero don Quijote nunca 
se enfrenta con nada que no sean metáforas del vivir, y desface alegorías; la locura 
empieza con la realidad, y no antes ni después: lirismo, emoción, realismo, contraste 
entre el aliento épico y la comicidad dramática se dan cita en un único tejido fibro
so y vivo como niebla trémula y rasgada por mil acontecimientos “enloquecidos”, 
ninguno en ningún momento ni en ningún capítulo gratuito, ni impertinente, ni su- 
perfluo, todos necesarios al verdadero entendimiento desta grande historia..., pa
ra conformar la más completa estética traspasada de una antigua ética, para 
damos, en definitiva, describiéndonoslo de la mejor y más ocurrente y culta manera, 
ese mundo, aquel mundo de movilidad social (que no dejará de encontrar un prin
cipio de realismo en el dinero que hace posible tal movilidad, algo, el dinero, que 
debió de obsesionar bastante a lo largo de su vida a nuestro divino autor: recordemos 
si no sus necesidades y penurias, las penas de cárcel a causa de este afán. Es más: 
es justamente la progresión que se da en la primera parte la que anuncia la llega
da de un universo moderno, gobernado por el capitalismo emergente).

Sí, porque la desgracia es el origen del impulso creador (la inspiración sólo sur
ge de una intimidad rebosante de conflictos), no hay gran literatura -decimos con 
Carlos Fuentes- que no se refiera al sufrimiento y que no esté dispuesta, como li
teratura (terapéutica) que es, a asistirnos, a apoyarnos ante el dolor. Y no sólo 
eso: a veces, sino siempre, el escritor es como un nómada que necesita comba
tir el aburrimiento de la vida con la persecución de los paisajes que viven en su ima
ginación. La vida humana como tai es una derrota, volviendo a recordar la frase de 
Kundera.



VIII

105

La irreductible personalidad del hidalgo cervantino (y su despliegue), ese 
personaje universal que según Tomás Mann “vive de la gloria de su propia 
glorificación”, no niega, antes afirma que hay una realidad del mundo en la 
medida en que hay una imaginación del mundo (don Quijote y Sancho, serían, 
en este sentido, dos figuras que comparten en igualdad de condiciones “el ho
nor de la primacía imaginativa”).

Para Lukács, la primera gran novela de la literatura universal se levanta en 
el umbral del período en que el Dios cristiano comienza a abandonar el mun
do, en que el hombre se vuelve solitario y no puede encontrar ya sino en su al
ma, en ninguna parte arraigada, el sentido y la substancia de su vida; donde 
el mundo, arrancado de su paradojal anclaje en el más allá, se encuentra, en 
adelante, librado a la inmanencia de su propio sinsentido.

El Quijote resultará una visión del mundo como un teatro inmenso. Se 
condensa en él, no sólo ese carácter primordial del mundo como teatro, sino 
el amor de Cervantes por la farándula (la muerte de Alonso Quijano es la caí
da definitiva del telón. El telón que abarca desde su prosapia hasta el final de 
la estirpe sin descendencia. “Un gran telón, tejido de leyendas —en palabras 
de Kundera—, que colgaba delante del mundo. Y Cervantes envió de viaje a 
don Quijote para que lo rasgara. El mundo entonces se abrió ante el caballe
ro andante en toda la desnudez cómica de su prosa”).

El período que llamamos modernidad es un período basado en la des
confianza ante los signos más ostensibles y obligatorios de la trascen
dencia, o como un período fundado en la confianza controlada en la pura 
determinación de la materia histórica.

Resulta así tan importante invocar la invención del Quijote, porque este in
vento lo fue no sólo de una manera de narrar (si en la terminología narratoló- 
gica, la “analepsis” es una mirada retrospectiva o flashback, y la “prolepsis” o 
flashforwardsu antítesis complementaria, lo que nos da la novela tantas veces 
a lo largo de su desarrollo es una analepsis proléptica, fenómeno raro, impro
pio, por no decir inusitado, en la literatura experimental posmoderna. Por otra 
parte, está el empleo de la metalepsis, o infracción del nivel diegético, como nor
ma; en su manejo magistral de lo desnarrado, en la particular yuxtaposición ge
nial, en una sola frase, de lo innarrable y lo innarrado; y, por fin, en la 
decostrucción del binomio oralidad/escritura, junto con el rechazo del con
cepto de los orígenes), sino de la libertad misma, otorgada al individuo por en
cima de toda resolución de cariz sobrenatural (véase punto IV de esta



IX

106

El Quijote deviene, a juicio de Carlos Fuentes Quicio que hago mío), una obra 
literaria en la que se pone a prueba la realidad frente al poder de la ficción (¿qué 
hay de malo en soñar despierto?, ¿acaso no es esto la realidad del sueño, el de
ambular aparentemente ocioso de una mente soñadora?). Una aventura funda
da en las conclusiones de la incertidumbre, añade el escritor mexicano. E! Quijote 
camina con tal aire de melancolía, que parece ser la sustancia misma del amor la 
que se consumara con púdicos velos, con delicadas atmósferas, en derechura ha
cia lo incierto y lo desprevenido, avanzando sin cesar por sobre la aspereza de una 
tierra baldía, “donde soplaba el viento y levantaba polvo”. La realidad del sueño 
frente a la irrealidad del polvo: una forma de simbolizar el peregrinar de un hom
bre perdido, tal vez de muchos hombres perdidos (el propio Cervantes ahí ocul
to, por qué no -solos los dos somos para en uno, dice al final-, ejemplo de hombre 
que ha conocido a fondo todas las heridas de la batalla).

La novela de Cervantes aparece en el quicio que media entre los siglos 
XVI y XVII, en la España de Felipe III y la Contrarreforma. El erasmismo, 
por aquel entonces, hizo el intento auroral de conciliar las verdades de la 
razón y de la fe. Pero, tanto la Reforma como la Contrarreforma, con sus 
respectivas intolerancias, sofocaron el diálogo que se estableció es
pontáneamente entre ambas.

exposición). Primer síntoma de una modernidad que alentó un horizonte de li
bertad para los individuos y un espacio para la libre construcción de una his
toria nunca enajenada (arrastrando con ello, llevándose de camino 
ordenadamente a toda esa jerarquía de valores subsumidos por la autoridad 
de lo preestablecido).

Lo deliberado (lo original, en suma, independientemente de toda imita
ción anterior y posterior) con que Cervantes planeó su libro (véase capítulo 
26, centro de sus 52 capítulos) lo vemos enseguida, porque es aquí donde 
don Quijote decide no imitarla locura de Orlando, para pensar solamente en 
la casta Dulcinea, que se está hoy como la madre que la parió; y haría agravio 
manifiesto, si imaginando otra cosa delta, me volviese loco de aquel género de

Cervantes (tal vez él no lo supo propiamente) llegó a ese grado en que su 
aventura relativiza tanto los absolutos de la lógica como de la imaginación, 
dándole su parte de razón a la locura de don Quijote y su parte de locura a la 
razón del mundo (porque sería una locura -de acuerdo con Pascal-, por otro 
giro de la razón, no estar, al fin y al cabo, un poco locos todos, para, digo, es
tar también un poco cuerdos).



107

Por apuntar un solo ejemplo de esta influencia de ascendencia antigua, es
tá el consejo de Cariclea a Cnemón de aprovechar la ocasión y casarse con Nau- 
siclea, parecido a la arenga de Sancho Panza a su señor de casarse con la 
princesa Micomicona en el capítulo 30. Don Quijote rechaza la oferta, como era 
de esperar, para serle fiel a su vocación heroica y a Dulcinea. Otra cosa, esto 
último, que nos lleva de nuevo a la trama secundaria, al claustro narrativo de 
“Historia de un cautivo”, donde, aparte de mostrarnos el desenmascaramien
to de la infidelidad y el egoísmo del amor romántico, podemos encontrar la 
afirmación de que la espiritualidad y el heroísmo altruista pueden sobrevivir en 
un mundo dirigido por el dinero y el interés material. Y estos serán -dice Da
vid Quint/Universidad de Yale- los proyectos duraderos del género de la novela 
que seguirá a don Quijote (para una extraordinaria síntesis de la historia de la 
novela que observa el género como medida del universo posible frente al uni
verso como realmente es, v/d. Thomas Pavel, Lapensée du román, París, Ga- 
llimard, 2003).

Cervantes, como se ve, bebió de su tradición literaria y de tres obras, en 
concreto, de importancia seminal para su escritura: la Etiópica de Heliodoro y 
El asno de oro de Apuleyo, en lo respecta a la novela antigua, y el Orlando fu
rioso de Ariosto, en lo tocante a la moderna novela de caballerías. Además, es
tos precedentes miran todos hacia lo que Joyce vio correctamente como el 
origen de la novela propiamente dicha, esto es, la Odisea de Homero (donde, 
según se puede observar de su atenta lectura, las tramas de realismo novelístico 
ya están presentes, sólo que el decoro épico impide su puesta en práctica).

locura de Roldán, el furioso (página 151 de mi libro, vigésimo séptima edición 
de la Colección Austral). Don Quijote rechaza, así pues, no sólo la locura de Or
lando, sino también la de Grisóstomo, Cárdenlo y el Anselmo de “El curioso im
pertinente”. El hidalgo loco es o está entonces más cuerdo que estos amantes 
egoístas y auto-destructivos. Si bien, la colocación central del episodio debe 
su modelo al Orlando furioso, en donde el Orlando de Ariosto se vuelve loco en 
el Canto 23, justo a la mitad también de los 46 cantos (a mayor abundamien
to: En el prólogo del libro Don Quijote en Barcelona, José M. Mico escribe que 
una de las razones de Cervantes para llevar a Don Quijote a la ciudad se pue
de encontrar en Boiardo y Ariosto, quienes hablan de un duelo singular -nun
ca realizado- entre Rinaldo y Gradaso. Ariosto especifica en el Orlando: “sul 
lito molle di Barceloná’/en la playa blanda de Barcelona).



X

108

¿Cuál es el origen de la novela? (la exposición): Don Quijote, lector de li
bros, se convierte en libro leído por y para los lectores (C. Fuentes). Don 
Quijote, primer gran lector de libros, se decide a vivir lo que lee. La ten
sión entre lectura y locura, entre lectura y pérdida de la realidad se cris
taliza aquí. Lo leía y ya empezaba a mirar de otra manera el mundo.

Por eso, don Quijote, más que un héroe de verdad, es un aprendiz falli
do del oficio de ser héroe, un espíritu libre y puro que sufre la alucinación de 
lo absoluto, el desasosiego de la utopía, mientras no deja de reconfortarse 
en su quimera.

¿Cuál es el desenlace? Si nació como héroe, no murió como tal, sino como un 
hombre sin la grandeza que sigue a los héroes clásicos más allá de la muerte.

¿Cuál es el nudo? Es enviado a la aventura. Y aquí cabe lo eseíble y lo ese- 
yente (como en toda ficción y como en toda realidad fundidas): lo que puede ser 
y lo que es. En su tendencia a ver la vida con los ojos de la literatura, empapado 
don Quijote de lecturas, las deja atrás y es perseguido por su propio libro, hasta 
que éste lo alcanza y se convierte en él: El personaje don Quijote se transforma 
en el libro don Quijote. Si en la primera parte don Quijote puede preguntar: ¿quién 
me escribe?, en la segunda puede exclamar: ¡soy escrito!; en la segunda el lec
tor afiebrado se sabe leído e impreso. Unidos para siempre el personaje y su libro, 
de este ayuntamiento nace el lector del libro. Figura que aparece (necesaria
mente) cuando se rompen las fronteras narrativas del libro y desaparecen las 
cercas que separaban al narrador de lo narrado y al lector de lo leído. Así como 
don Quijote no escribe nuevos libros de caballerías, sino que los vive, para seguir 
leyéndolos debe actuarlos, pero para seguir viviendo va a necesitar al lector de su 
propia épica cómica (completa C. Fuentes en su discurso de aceptación del doc
torado honoris causa de la Universidad de Castilla-La Mancha, pronunciado el 20 
de abril de 2005).

Hércules, Aquiles, Eneas fueron héroes. Los héroes de epopeya ven
cen o, si son vencidos, conservan hasta el último suspiro su grandeza. Don 
Quijote ha sido vencido y sin grandeza alguna. Sin esa dignidad acorde al mun
do de la épica. Con un fin realista, más acorde a una clase media. La muer
te descalifica, en este sentido, a don Quijote como héroe, como antes inhabilitó 
a Cnemón para el mundo heroico de la Etiópica.

Los personajes novelescos no piden que se les admire por sus virtudes (por 
más que don Quijote clame en el capitulo II —primera salida—: “Dichosa edad



109

-¡Aquí fue Troya! ¡Aquí mi desdicha, y no mi cobardía, se llevó mis alcan
zadas glorias; aquí usó la fortuna conmigo de sus vueltas y revueltas; aquí se 
oscurecieron mis hazañas; aquí finalmente cayó mi ventura para, finalmente, 
jamás levantarse”.

Los clásicos han llegado a serlo por su vitalidad, por constituir “un mo
numento sin tumba”, pero también lo son porque es su propio tiempo y no otra 
cosa lo que los sustenta indemnes: lo uno y lo otro estimulándose y com
plementándose mutuamente.

“Al salir de Barcelona (Cap. LXVI), volvió don Quijote a mirar el sitio don
de había caído (Como el náufrago metódico que contase las olas que le bas
tan para morir...) y dijo:

Después vinieron los “agüeros” que tuvo don Quijote al entrar en su al
dea (curado ya de la tentación de lo imposible que a todos en alguna forma nos 
carcome -en cada una de nuestras individuales y colectivas vidas, ya estén con
formes en su humildad, ya aspiren a la excelsitud a la que sólo tendrán dere
cho los altos genios como Cervantes-, resignado, melancólico, sin amor, sin

y siglo dichoso aquel donde saldrán a la luz las famosas hazañas mías, dignas 
de entallarse en bronces, esculpirse en mármoles y pintarse en tablas, para me
moria en lo futuro”. No, los personajes novelescos sólo piden en el fondo de su 
corazón que se les comprenda. Antes que ser héroes, lo primero que necesi
ta un hombre -nos decía Sócrates- es saber desempeñar bien su papel de hom
bre en los estambres de la vida, no sea que acabe por hacer de bestia. De 
ahí, la inmortalidad de la novela: la falibilidad del hombre se ve sublimada has
ta la categoría (egregia) de lo intemporal y lo estéticamente inmarcesible, lo du
radero para in sécula.

Es muy ilustrativo de lo que acabo de decir, la dimensión simbólica del 
desafío del Caballero de la Blanca Luna en la playa de Barcelona, porque 
es uno de los horizontes de don Quijote en el tramo final de sus aventuras: 
lo cómico estalla en la “frivolidad del casus belli’ entre don Quijote y el Ca
ballero de la Blanca Luna, en “la belleza de dos mujeres inexistentes”: la de
rrota de don Quijote por no renunciar a Dulcinea. La de la justa en la playa 
es “una escena de alto valor dramático que mezcla el patetismo y la jocosidad 
y evita el didactismo moralizante”. El profesor Anthony J. Cióse (Universidad 
de Cambridge) la comparó con la historia “mucho más seria” de Renato en 
el Persiles. El profesor de la Sorbona, Jean-Pierre Étienvre, por su parte, se
ñala que la genialidad del escritor estriba en que no opone lo trágico y lo có
mico, sino en su fusión.



110

El final donde yacer de largo a largo en una pobre fuesa, en un humilde ho
yo donde quede bien sembrada la ficción, que brotará sin duda en el mañana 
espléndido con más fuerza y verdor, alimentando a otros destinos, otras vi
das que contengan otras derrotas, que sólo la literatura sabrá salvar de la vo
racidad del olvido y la calumnia del tiempo.

Son los personajes (títeres sacudidos por los acontecimientos), que quie
ren que se les tenga lástima, que quieren que se les comprenda. Es el héroe, 
o mejor dicho, el seudo-héroe frustrado, arruinado, vencido (el héroe absurdo 
como Sísifo en la mitología griega). Ya no clama (the ultímate adventure), co
mo al principio, en la primera salida: “Dichosa edad y dichoso siglo aquel don
de saldrán a la luz las famosas hazañas mías...”. Ahora apenas es capaz de 
articular: “Señores, vámonos poco a poco, pues ya en los nidos de antaño no 
hay pájaros hogaño”. Ahora “Yace aquí el Hidalgo fuerte/que a tanto extremo 
llegó...”. Y ahora también, por fin, hemos de dejar reposar en la sepultura sus 
cansados y ya podridos huesos, no pretendamos traérnoslo todo para nos
otros, aquí, a Castilla la Vieja, haciéndole salir de la fuesa. Ahora, pensemos 
y démonos cuenta que en don Quijote, “a la tercera, no fue la vencida”, sino el 
final, el descalabro, el ocaso, el desengaño de la ilusión y la impotencia fren
te a las barreras del mundo y las deficiencias del espíritu, porque ya no hubo 
tercera jornada y salida nueva, hubo un cuerpo desmadejado y exangüe, pre
parado para morir. Y si la hubo, no fue bajo el sol ardiente de julio, el vulturno 
y la luz cruda, sino bajo un cielo de tinieblas, sin viento, sin ruidos, sin nada.

“(,..)Mire no sea perezoso, sino levántese de esa cama, y vámonos al 
campo vestidos de pastores, como tenemos concertado”, le dice Sancho jun
to al lecho.

el sublime ideal del esplendor y el prestigio postreros, que le empujaba a se
guir sus afanosos pasos en busca del amor romántico, puro, insuperable, úni
co, perfecto): “no la has de ver en todos los días de tu vida -le dice a Sancho 
al escuchar lo que le dice un muchacho a Periquillo- ...¿No ves tú que aplicando 
aquella palabra a mi intención, quiere significar que no tengo de ver más a 
Dulcinea?”. Es el fracaso total del aprendiz de héroe. Es la muerte humana de 
un cuerpo vulnerable y un espíritu falible. Es el final del hombre pisoteado -de 
que hablaba Turguénev- por la brutalidad de la manada, vapuleado por la 
crueldad humana.



VÁZQUEZ GARCÍA, Francisco

111

En el c. XII de la segunda parte del Quijote, se dice que no hay ninguna 
comparación que nos represente más al vivo lo que somos, como la come
dia y los comediantes; unos hacen de reyes, otros de pontífices, caballeros, 
damas y otros diversos personajes; acabada la comedia, desnudándose de 
los vestidos quedan todos los recitantes ¡guales. Es lo mismo que acontece 
en la comedia y trato de este mundo, donde cada uno hace su papel; pero lle
gando al fin, que es cuando se acaba la vida, a todos les quita la muerte las 
ropas que los diferenciaban y quedan iguales en la sepultura. Y eso, entre otras 
cosas, es lo que pretendía hacer Cervantes con su libro de “El Quijote”, re
flejando en él la gran comedia de la vida humana, representada por todas las 
personas, cada una con su papel que dura mientras persiste.

EL CURA DE EL QUIJOTE Y OTROS 
SEMEJANTES

Mezclando lo real y lo ficticio, la cordura y la locura, lo material y lo es
piritual, lo de acá y lo de allá, Cervantes hace salir a escena a todos los ac
tores que componían la comedia de la España de su época, cada uno con su 
papel propio, explícito, representado sin discordancia, sin necesidad de en
sayo, porque de su misma existencia brota. Cada personaje soporta su cuer
po y su alma y, por tanto, sus virtudes y vicios, que entretejidos con creencias, 
normas legales, costumbres y demás, formaban la tramoya donde sucedía 
todo. El Quijote es como una tupida tela de araña compuesta por páginas, que 
como hilos forman la red en la que caen los seres humanos con sus almas 
abiertas. Unos más determinados que otros por las circunstancias, obe
dientes a su papel, actúan sin saber al final qué han hecho por estos lares te
rrenos.



) 12

Se hace relación de abades, de los que dice "... el abad, de lo que canta, 
yanta”, p. II, c. LX; de canónigos, obispos, arzobispos, aludiendo a sus rentas 
y buena situación, por ejemplo, en p. II, C. XLVII, dice: "Allá las ollas podridas 
para los canónigos...”. Precisamente es canónigo uno de los personajes que 
tienen más relevancia desde el c. XLVII hasta el c. Lll de la primera parte, en 
los que se narra la vuelta a casa de Don Quijote enjaulado. Era canónigo de

Entre todos ellos, queremos centrar la atención en los eclesiásticos, por
que representan un grupo social muy considerable por el papel fundamental que 
tenían en la sociedad, debido a la influencia determinante que ejercían en ella 
y por lo numerosos que eran.

Las alusiones a los frailes también son numerosas; se compara la profe
sión de caballero con la de los frailes cartujos. Don Quijote dice que los religiosos 
piden al cielo el bien de la tierra, pero los soldados y caballeros ponen en eje
cución lo que ellos piden, p. I, c. XIII. En la aventura del barco encantado hay 
referencias a los frailes descalzos, p. II, c. XXIX.

La religiosidad impregnaba a la sociedad española y cuanto más profun
do calaba, mayor importancia tenía el clero, que era su principal impulsor y 
mantenedor. Y como el Quijote es un retrato social, necesariamente tienen 
que figurar personajes del clero en numerosas ocasiones, como en la parte (en 
adelante “p.”) I, capítulo (en adelante “c.”) VIII, en que, después de luchar con 
los molinos, Don Quijote y Sancho se encuentran con dos frailes de San Be
nito o en la aventura de la procesión de los disciplinantes, p. I, c. Lll, implorando 
la lluvia, van varios clérigos portando la imagen. Igualmente en p. II, c. XXXI, 
vemos reflejado a un eclesiástico "... destos que gobiernan las casas de los prín
cipes", refiriéndose a algunos clérigos que entraban en casas nobiliarias a 
desempeñar funciones religiosas y al amparo de ello terminaban apropiándo
se de la voluntad de los dueños, superponiéndose en todo. En el c. XIX de la 
p. I., también aparecen unos sacerdotes que llevan a enterrar a Segovia el ca
dáver de un caballero muerto en Baeza. Además, el cura de las bodas de Ca- 
macho, p. II, c. XXI, que recomendaba a Basilio moribundo que atendiese a la 
salud del alma antes que a los gustos del cuerpo y otras más.

En eso radica uno de los méritos de Cervantes, que logró recapitular en su 
obra un sinfín de personajes de toda clase y condición, muestras representa
tivas de la sociedad de aquella época. En cada página se asoma un alma in
mersa en esa vida que crea Cervantes en su novela, que tiene como 
protagonistas a Don Quijote y a Sancho. Hombres y mujeres, reales o inven
tados, cristianos y moros, seglares y clérigos, etc., son piezas ensambladas que 
conforman la representación de la gran comedia.



LOS CLÉRIGOS

113

Sobre todas las personalidades religiosas citadas en el libro destaca el 
cura del lugar. Es, junto a los dos protagonistas, uno de los personajes más im
portantes de la novela. En él se amalgaman el ministerio religioso, la potestad 
moral, la capacidad intelectual y la plena aptitud. Reunía todas las facultades 
y poderes. Representa a una de las figuras más peculiares de la sociedad es
pañola, sobre todo las comunidades parroquiales rurales. El cura, clérigo se
cular como sacerdote, tenía como función principal la cura de las almas en el 
sentido más estricto, puesto que era el ministro sacramental y, por tanto, tras- 
misor de gracias entre lo divino y lo humano, alguna como la penitencia, re
generaba el alma en pecado.

Muchos más ejemplos de personajes religiosos de los que desfilan por el 
Quijote podíamos citar aquí, aunque no es necesario para apreciar la importancia 
que da Cervantes a todos ellos.

En el Quijote hay numerosas alusiones a los curas, testimonio del impor
tante papel que desempeñaban. Así, por ejemplo, dice Sancho el c. XX de la

Cervantes se refiere a los canónigos como personas cultas y pudientes. 
En el c. LXVI, p. II, dice en relación a un juicio de Sancho, "que sentencia
ba como un canónigo”, y en el c. XIII, p. II, pone en boca del escudero que 
servía al caballero del Bosque esta frase: "... con un canonicato quedaré 
satisfecho de mis servicios", en alusión a las buenas rentas que tenían és
tos. Así era, formaban parte de los cabildos catedralicios a los que accedí
an por oposición o designación a dedo de autoridades superiores. Con sus 
vestimentas talares, ribeteadas de morado, tenían cierto empaque.

Incluso hace mención del Papa y a la vez que el sacristán en el c. XXXIII, 
p. II, cuando dice: "... y no ocupa más pies de tierra el cuerpo del Papa que el 
del sacristán, aunque sea más alto el uno que el otro; que al entrar en el hoyo 
todos nos ajustamos y encogemos...". También se refiere a determinados te
ólogos, de los que dice: "... que no son buenos para el púlpito y son buenísimos 
para conocerlas faltas o sobras de los que predican", p. II, c. III.

Toledo, que iba con un séquito de seis o siete hombres a caballo, mejor di
cho, sobre muías, que era la caballería que solían utilizar los canónigos en 
sus viajes. Culto y buen conversador, quiso convencer a Don Quijote de su 
encantamiento, debido a los libros de caballería y de que nunca existieron 
los caballeros andantes en el mundo, pero Don Quijote dijo que el encantado 
era él.



114

La abundancia de clérigos en la España Imperial, se debía -como ya sa
bemos- entre otras causas vocacionales más profundas, a la de buscar una 
seguridad de futuro (¡cosa difícil en aquella época!) de manera que alistarse en 
el ejército, servir en casa real o entrar en el clero eran buenos caminos para en
contrarla. Los conventos daban más amparo a sus frailes, mientras que los 
curas debían saber situarse en el puesto adecuado, según sus propios méri
tos. Por eso, había una carrera eclesiástica con sus oposiciones, favoritismos 
o nepotismos, y demás circunstancias propias de seres humanos, porque al fin 
y al cabo no dejaban de serlo nunca, como vemos en el Quijote, p. II, c. XXXIII, 
donde se dice: "... y de los hombres se hacen los obispos, que no de las pie
dras.”

Cervantes considera a los eclesiásticos como personas que no pueden de
fenderse de una agresión física; les da un papel especial en la vida diciendo: 
“Las mujeres, los niños y eclesiásticos, como no pueden defenderse aunque 
sean ofendidos, no pueden ser afrentados.”p. II c. XXXII.

La labor de los curas era apreciada por sus feligreses, en algunos casos 
se alababa mucho, como se refleja en el c. XII, p. I, en el que se dice: “Ya fe 
que se dijo esto en un corrillo en el pueblo en alabanza del buen sacerdo
te...”, “que debía de ser demasiadamente bueno el clérigo que obliga a sus fe
ligreses a que digan bien dé!, especialmente en las aldeas."

p. I: “...yo he oído predicar al cura de nuestro lugar... que quien busca el peli
gro perece en é/.”Aquí tenemos al predicador; en otros pasajes vemos a los cu
ras en otros papeles, como el que consuela a Cardenio de sus penas; y siempre 
era tratado con respeto. Don Quijote en la p. I, c. XXIX, se dirige al cura d¡- 
ciéndole: “Déjeme vuestra merced señor licenciado, que no es razón que yo 
esté a caballo y una tan reverenda persona como vuestra merced esté a pie." Lo 
que decía el cura tenía consideración por parte de sus feligreses, tomándolo ca
si como pauta de moral, en el c. LXXIII, p. II, Sancho dice a Don Quijote: “He aquí 
señor rompidos y desbaratados estos agüeros... he oído decir al cura de nues
tro pueblo que no es de personas cristianas ni discretas mirar en estas niñe
rías; y aun vuestra merced mismo me lo dijo... que eran tontos todos aquellos 
cristianos que miraban en agüeros"

El origen social de los clérigos solía ser muy variado, predominaban los per
tenecientes a clases sociales bajas y medias, como figura en el Quijote, p. II, 
c. XLII, en el que se dice por boca de don Quijote dirigiéndose a Sancho: “In
numerables son aquellos que de baja estirpe nacidos, han subido a la suma dig
nidad pontificia e imperatoria; y de esta verdad te pudiera traer tantos ejemplos 
que te cansaran.”La simonía y el nepotismo fueron desapareciendo en el clero,



EL CURA

115

La formación moral e intelectual de los clérigos mejoró mucho desde que 
el Concilio de Trente impuso con sus decretos la creación de seminarios y dio 
normas adecuadas para su funcionamiento. Trento fue un hito en la historia de 
la Iglesia; después de su celebración las cosas no fueron como antes; sus de
cretos cambiaron costumbres antiguas, que perjudicaban a la Iglesia. Es el 
más importante de todos los concilios; y con solo aludir al Santo Concilio, ya 
es sabido que la referencia es a Trento, como se hace en el c. LVI, p. II del Qui
jote, refiriéndose a la prohibición de los desafíos por un decreto del Santo Con
cilio.

El Cura creado por Cervantes en su novela es postrentino, tiene el título de 
Licenciado, culto por tanto, pero se le ve autoritario en sus decisiones y es el pun
to de referencia en las diferentes situaciones que acaecen en torno a don Qui
jote. Está muy presente en todo el libro. En algunas partes se le recuerda por 
sus predicaciones o normativas; en otras, es personaje principal y lleva la pau
ta en la acción, como vemos en los primeros capítulos de la primera parte.

aunque miembros de las clases sociales altas siguieron entrando en la Iglesia, 
disfrutando de favores.

La formación de los seminaristas en Seminarios y Universidades hizo que 
muchos llegaran a tener el título de Bachiller o Licenciado, incluso el de Doc
tor, como podemos ver en los libros parroquiales y en el libro del Quijote, en el 
que muchas veces prevalece el nombre de Licenciado por el de Cura.

En el c. VI, p. I, el cura pone en acción su autoridad religiosa, confundida 
con la social, y revisa la biblioteca de don Quijote mandando al fuego a muchos

En el c. V aparece con el nombre de Pero Pérez, al que preguntan el ama 
y la sobrina su parecer sobre la desgracia de don Quijote, que vuelve a casa 
molido a palos. Desde este mismo momento, evidencia su plena autoridad en 
todos los campos morales y religiosos del lugar y coincidiendo con la sobrina, 
ama y maese Nicolás, el barbero, en la conclusión de que la causa de la locura 
de don Quijote estaba en los libros de caballerías, que él tenía y solía leer. 
Enseguida toma la decisión de eliminarlos diciendo: "... y a fe que no se pase 
el día de mañana sin que dellos no se haga auto público, y sean condenados 
al fuego, porque no den ocasión a quien los leyere, de hacer lo que mi buen ami
go debe de haber hecho." En esta actuación del cura prevalece la autoridad ecle
siástica sobre la amistad, puesto que según se dice: "... el cura y el barbero del 
lugar eran grandes amigos de don Quijote."



116

de los libros, haciendo a la vez un comentario de cada uno de ellos, que de
mostraba sus conocimientos literarios. Este episodio muestra claramente la au
toridad general que tenían los curas entre sus parroquianos, que llegaba a ser 
determinante e inapelable.

Cervantes ensalza, a menudo, la figura del cura. Así dice de él: "El cura, 
que era hombre bien hablado...”o "... el cura, que era gran tracista..." Lo hace 
también poniendo en su boca algunos destellos de humildad, como: "que a 
mí, aunque indigno sacerdote...”

Don Quijote vuelve a salir de su pueblo con Sancho en busca de aventu
ras. Y Cervantes, que no quiere quitar protagonismo al cura, le hace encontrarse 
con don Quijote en determinados puntos de su itinerario, y así tener pretexto 
para dar entrada a lo religioso en la vida que va creando, por lo que debe des
plazar de su pueblo al señor Licenciado, como vemos en el c. XXVI, p. I, al coin
cidir con Sancho en la venta donde fue manteado en la anterior salida, cuando 
llevaba a Dulcinea del Toboso la carta de amor escrita por don Quijote, mien
tras que él permanecía en Sierra Morena haciendo penitencia imitando a Bel- 
tenebras. El cura sigue con su protagonismo, en los capítulos siguientes, con 
la intención de hacer volver a don Quijote a su pueblo.

Siempre considera su dignidad sacerdotal; así vemos en el c. XXV, p. I, que 
el cura se disfraza para engañar a don Quijote y convencerlo de que vuelva a ca
sa; pero, al verse disfrazado, pensó que hacía mal en haberse puesto de aque
lla manera, por ser cosa indecente que un sacerdote se pusiese así.

En el c. XXXI, p. I, vuelve a evidenciarse la autoridad del cura cuando 
quiere quemar algunos libros de los que tenía el ventero, porque eran menti
rosos, y llenos de disparates y devaneos. Demuestra estar a un nivel cultural 
superior a todos los demás, imponiéndose con sus criterios, como cuando le 
responde al ventero, que negaba que los libros tuviesen disparates y mentiras

En los capítulos XXVIII, XXIX y XXX sigue el protagonismo del cura en las 
aventuras que se viven en la Sierra, mezclándose en ellas los temas del amor, 
la honestidad, el matrimonio, etc., que se apoyan en personajes creados hábil
mente por Cervantes, dando vida a historietas amorosas, muy sensibles, escu
chadas por el cura, que sentencia con sus opiniones algunas veces o asiente con 
el silencio en la mayoría de los casos. Leyendo esta parte del litro volamos so
bre el entramado amoroso, propio de la época y de siempre, admitido por la cos
tumbre. En todo ello sigue evidenciándose la autoridad del señor Licenciado, 
como vemos cuando le dice a Sancho: “...yen lo del casarse vuestro amo, yo ha
ré en ello todos mis poderíos.”



117

El cura es el dueño de la situación, como apreciamos en el c. XLIX, p. I, 
cuando llega el grupo a un sitio verde y apacible y se paran a descansar.

Hasta finalizar la primera parte del Quijote, el cura sigue siendo personaje prin
cipal de la novela; unas veces más en primer plano, otras más tapado, pero co
mo oyente. Según se va leyendo estos últimos capítulos, se va viendo a todos los 
personajes en escena (aunque lo escrito esté muy centrado en uno o dos) y en 
ese contexto general se aprecia siempre la figura del cura presente, como dispuesto 
a intervenir. Es la habilidad literaria de Cervantes la que logra encaminar la novela 
desde el enredo hacia la armonía, dejando ver reflejada en sus escritos la acción 
general del argumento a través de hechos determinados.

El cura sigue la conversación, mediando si es necesario. Lo vemos en el c. XL.VI, 
p. I, cuando se dice: ‘Todo lo apaciguó el cura...”-, o en el XLVII, en el que adverti
mos cómo el cura se había concertado con los cuadrilleros que le acompañasen 
hasta su lugar llevando a don Quijote; o en el XLVII, donde explica al canónigo 
que don Quijote no va en la jaula por sus culpas y pecados, sino encantado.

Siempre sus opiniones tienen más fondo que las de los demás, que ape
nas le contradicen. Así vemos en el c. XLVIII, p. I, cuando se queja de las co
medias, que le dice al canónigo: "... ha despertado en mí un antiguo rencor 
que tengo con las comedias que ahora se usan, tal, que ¡guala al que tengo a 
los libros de caballerías; porque habiendo de ser la comedia, según le parece 
a Tulio, espejo de la vida humana, ejemplo de costumbres e imagen de la ver
dad, las que ahora se representan son espejos de disparates, ejemplos de 
necedades e imágenes de lascivia.”

Cervantes quiere enraizar en el cura de su novela, además de las virtudes 
apuntadas, la cordura y la sensatez para contrarrestar, en cierta manera, las 
excentricidades de don Quijote, pero son una cordura y sensatez un poco so
berbias, tal vez enfatizadas por la dignidad sacerdotal tan notoria en el perso
naje. Parece como si, a mayor locura del protagonista, más necesaria es la 
cordura del sacerdote. Vemos en el ataque de don Quijote a los cueros de vi
no del c. XXXV p. I, cómo es el cura, acompañado de Cardenio, quienes "... con 
no poco trabajo, dieron con don Quijote en la cama...”Y en el c. XXXVII, p. I, 
se dice: “Todo lo ponía en su punto el cura, como discreto, y a cada uno daba 
el parabién del bien alcanzado."

porque estaban impresos con licencia de los señores del Consejo Real, pues 
“esto se hace para entretener nuestros ociosos pensamientos”. También lo 
demuestra cuando lea la novela del Curioso impertinente, capítulos XXXIII, 
XXXIV y XXXV, p. I, y emite su juicio sobre ella.



118

Don Quijote seguía respetando al cura y considerando su condición. Lo ve
mos cuando decide volver a salir de aventuras, pues le pide al Bachiller San
són Carrasco que lo tenga en secreto, especialmente con el cura, c. IV, p. II.

Sancho tuvo que rogar al cura que dejase a don Quijote salir un rato de la jau
la, permitiéndolo el licenciado. Y llegados al lugar de la Mancha, aposenta
do ya don Quijote en su casa, el cura sigue imponiéndose y haciendo 
demostraciones de su influencia y poder, como vemos en la actitud que tie
ne con la sobrina, a la que encargó que tuviese gran cuenta con regalar a su 
tío, y que estuviese alerta de que otra vez no se le escapase.

Según el capítulo primero, el cura seguía de cerca la situación de don Qui
jote, que parecía sanar, pero no fiándose el Licenciado: "quiso hacer de to
do en todo experiencia, si la sanidad de don Quijote era falsa o verdadera...", 
comprobando que seguía en su locura, continuó ejerciendo amparo sobre su 
loco feligrés con las formas ya conocidas, siempre mostrando sus peculiari
dades como cuando, en una conversación entre don Quijote y él, le pregun
ta don Quijote: “Ya vuestra merced ¿quién le fía, señor cura?"A lo que éste 
contesta: “Mi profesión, que es de guardar secreto."c. I, p. II.

Cervantes refleja, en la primera parte de su libro, la importancia religio
sa, moral y social que tenían los curas en la sociedad española de su épo
ca. El que él hace vivir en su novela es un retrato perfecto de estos clérigos, 
que regían las comunidades parroquiales revestidos de una formación superior 
a sus parroquianos. Conocedores de las necesidades, virtudes, vicios y se
cretos íntimos de muchos de ellos, apoyados y crecidos por la autoridad que 
les confería su cargo, y respaldados por las altas jerarquías episcopales 
que, en las Santas Visitas que hacían a las parroquias, les imponían unas obli
gaciones o mandamientos, dominaban totalmente a la feligresía ejerciendo 
sobre ella unos poderes amplios.

En la segunda parte del Quijote, Cervantes vuelve a dar protagonismo al 
cura, aunque menos que en la primera. Al principio y al final interviene más, 
eclipsándose un poco en la parte central del libro. Coinciden estas dos par
tes de la novela con la estancia de don Quijote en su aldea, donde lógicamente 
el cura tiene más poder.

En el c. L, p. II, se vuelve a hacer referencia al cura, considerándole como 
la persona dirigente más culta del pueblo. Cuando llevan las cartas de la Du
quesa y de Sancho a su mujer, buscan al cura para que las lea, aunque no fue
ra necesario porque las leyó el paje. Contentos por la situación, quieren 
comunicar la noticia al padre cura y a maese Nicolás. Cuando leyó la carta, el



119

Vuelve a tomar el cura protagonismo al final de la obra, cuando don Qui
jote y Sancho entran en su pueblo. Con uno de los primeros que se encuen
tran fue con el cura, que estaba rezando en un pradecillo junto al Bachiller 
Carrasco; los dos corrieron al encuentro de don Quijote y de Sancho, abra
zándose a ellos; y juntos, los cuatro entraron en el pueblo.

En el último capítulo, el LXXIV, el señor cura desempeña un papel pre
ponderante en los días postrimeros de don Quijote. Unas veces como amigo 
que le visita, otras como cura. Cervantes procuró separar las vertientes del 
personaje. En ello vemos el comportamiento del cura como tal, revestido de un 
halo espiritual religioso, y el humano, poniendo por encima la amistad. Pero ter
minó actuando como sacerdote, mandando salir a todos de la habitación pa
ra confesar a don Quijote en solitario. Fue el cura quien dio el último dictamen 
de don Quijote, diciendo: “Verdaderamente se muere y verdaderamente está 
cuerdo."Alonso Quijano, el Bueno, ya no era don Quijote. Alonso Quijano su
brayando su amistad con el cura le nombró albacea. Cervantes instrumentalizó

Como es lógico, los curas párrocos tenían un control de sus parroquia
nos con listados en los que figuraban datos concretos que podemos ver hoy en 
los archivos parroquiales. En el mismo Quijote, en el c. IX, p. II, cuando Don Qui
jote y Sancho llegan al Toboso en busca de Dulcinea, como era de noche no 
había nadie por la calle a quien preguntar por ella, hasta que encontraron a un 
labrador a quien preguntaron por Dulcinea. Él dijo que preguntaran al cura y sa
cristán: “porque tienen la lista de todos los vecinos del Toboso..."

El carácter personal de cada uno de los curas debía ser fundamental, igual 
que ocurría con otros colectivos. Todos tenían la misma autoridad que los con
fería el cargo, pero el desempeño de ella debía resultar muy diferente, por lo 
que las comunidades parroquiales estaban en cierta manera dependientes de 
la suerte. El cura que crea Cervantes, con certera habilidad, era, además de 
lo ya dicho, alegre, como vemos en el c. LVII, p. II en el que don Quijote quie
re hacerse pastor con sus amigos, y Sancho dice: "... quiera Dios no le venga 
en voluntad al cura de entrar también en el aprisco, según es de alegre y ami
go de holgarse."

cura desconfió de lo escrito en las cartas y de los regalos que trajo el paje, di
ciendo: “Por el hábito que tengo, que no sé qué me diga ni qué me piense des
tas cartas y destos presentes." Vemos aquí al cura como punto de referencia 
de la vida de la comunidad parroquial; él conocía a todos, incluso sus antece
sores familiares. De los Panzas dice: “Yo no puedo creer sino que todos los des
te linaje de los Panzas nacieron cada uno con un costal de refranes en el 
cuerpo...”



RELIGIOSIDAD, MORALIDAD Y SOCIEDAD

120

Alguna mención se hace de la Virgen y de los Santos, aunque son menos. 
Por ejemplo, en el c. XL, p. I, referido a la historia del cautivo, se menciona a 
la Virgen. La realidad es que en esta época muchas festividades se asociaban 
a costumbres, dichos y refranes, estableciéndose relaciones entre ellas. Por 
ejemplo: “Por San Blas, la cigüeña verás”, “Por San Antón todo el ave pon." En 
el Quijote, por ejemplo, en el c. XXXI, p. I, Andrés, un mozo al que don Quijo
te le libró de ser azotado por su amo, le dice a don Quijote que, luego de ser 
liberado por él, recibió tantos azotes "... que quedó hecho un San Bartolomé des
ollado”; y en el c. XLIII, p. I, Doña Clara, para concretar su edad, dice: el"... que

al cura para procurar en el futuro que nadie "... le resucitase falsamente e hi
ciese inacabables historias de sus hazañas; pidiendo al escribano le diese por 
testimonio cómo Alonso Quijano, llamado comúnmente don Quijote, había pa
sado desta presente vida, y muerto naturalmente."

Se considera a Dios como Nuestro Señor al que debemos amar. En el c. 
XXXI p. I, dice Sancho: “He oído yo predicar que se ha de amara Nuestro Se
ñor, por sí solo...". Las frases de “Bendito sea Dios", “Espero en Dios”, “Go
zando de Dios en el otro mundo”, “al cual dio Dios", "bendecía a Dios”, etc., etc., 
se repiten con frecuencia en el texto.

En otras ocasiones se pone a Dios como temible o justiciero, como ad
vertimos el c. XLII, p. II, que el primer consejo que da don Quijote a Sancho 
es: "... has de ternera Dios, porque en el temerle está la sabiduría y siendo sa
bio no podrás erraren nada." O en el c. XXX, p. I, dice Sancho: “Dios está en 
el cielo, que ve las trampas, y será juez de quien hace más mal.” O como ca
ritativo. En el c. XI, p. I, está escrito: “A quien se humilla, Dios le ensalza".

En un libro que retrata a una sociedad muy determinada por la religiosi
dad, que rezaba de forma incesante y consideraba decisiva la intercesión de lo 
divino en todos los aspectos de la vida, no podían faltar las alusiones constan
tes a Dios, a los santos, a la iglesia y a todo lo relativo a ello, que impregnan la 
lectura de un sentimiento de veneración y observancia de la doctrina. La refe
rencias a Dios son muchas a lo largo de la obra. En el c. VIII, p. I, por ejemplo, 
Sancho menciona a Dios varias veces: “¡Vélame Dios!" “A la mano de Dios.” 
“Pero sabe Dios”... y esto en muy pocas líneas. En el capítulo de los galeotes 
que llevaban a las galeras, uno de ellos dice a don Quijote: “Dios es grande”. Se 
ve a Dios siempre por encima. En el c. XXXIV, p. I, en el que se sigue la nove
la del curioso impertinente, está escrito: "... y lo demás déjalo a mi cargo y al de 
Dios, que siempre acude a los buenos deseos.”



121

yo me tengo cumplidos diez y seis años; que para el día de San Miguel que ven
drá, dice mi padre que los cumplo."

En este caso, se refiere a la iglesia como entidad superior que administra 
el sacramento del matrimonio. Otras veces se refiere a ella como Congrega
ción de fieles. En el c. XL, p. I, el renegado dice que lo que deseaba era redu
cirse al gremio de la iglesia su madre, de quien como miembro podrido estaba 
dividido y apartado, por su ignorancia y pecado. Después fue a Granada a re
ducirse por medio de la Santa Inquisición, gremio santísimo de la Iglesia. Tam
bién se refiere a la Iglesia como gobierno eclesiástico con todo su poder. En el 
c. IX, p. II, cuando están en el Toboso buscando a Dulcinea, de noche, al lle
gar junto a un edificio grande y que era la iglesia principal del pueblo, dijo don 
Quijote: "Con la Iglesia hemos dado, Sancho". La iglesia era sagrada, no se po
día ir contra ella, porque era pecado. Así en el c. XIX, p. I, don Quijote dice: "... 
cuanto más, que yo no pensé que ofendía a sacerdotes ni a cosas de la Iglesia, 
a quien respeto y adoro como católico y fiel cristiano que soy..."

Curas, Iglesia, Santa Inquisición... También escribió Cervantes en El Qui
jote cómo se relacionaban éstos con las personas que quedaban tan oprimidas

Puede referirse a la Iglesia como la congregación de servidores religio
sos clérigos, que aseguraban en cierta manera su forma de vida. En el c. V, p. 
II, en plática entre Teresa Panza y Sancho, Teresa le dice a Sancho, refirién
dose al hijo Sanchico: "... tiene ya quince años cabales y es razón que vaya a 
la escuela, si es que su tío el abad le ha de dejar hecho de la Iglesia."También 
en el c. XXXIX, p. I, se escribe: "Quien quisiere valer y ser rico, siga o a la Igle
sia, o navegue ejercitando el arte de la mercancía, o entre a servirá los reyes 
en sus casas."

"Coyundas tiene la iglesia, 
que son lazadas de sirgo (seda), 
pon tu cuello en la gamella, 
verás como pongo el mío".

En el Quijote se hacen numerosas referencias a la Iglesia. Cervantes se re
fiere a ella en varios sentidos. En el c. X, p. I, dice Sancho a don Quijote: "Paré- 
cerne, señor, que sería acertado irnos a retraerá alguna iglesia, que, según quedó 
maltrecho aquel con quien os combatisteis, no será mucho que den noticia a la San
ta Hermandad y nos prendan". En este caso se refiere a refugiarse en una igle
sia, a ponerse a sagrado, puesto que dentro del templo no se podía detener a nadie; 
éste era un privilegio que tenía la iglesia. En el c. XI, p. I, en la canción que can
ta Antonio para agasajar a don Quijote, una de las estrofas dice:



122

En el Quijote podemos leer infinidad de citas y pasajes relacionados con 
estas cuestiones, además de las que hemos visto sobre religiosos, Iglesia, 
etc. Algunas se refieren al pecado, que es la transgresión voluntaria de leyes 
y preceptos religiosos; y como éstos eran muchos, muchos eran los pecados. 
En el c. I, p. I, se dice: “Siyo por males de mis pecados (...) me encuentro por 
ahí con algún gigante..." refiriéndose a que los pecados te pueden ocasionar 
situaciones difíciles como castigo por pecar.

La iglesia española de la época del Quijote estaba bien organizada, incluso 
mejor que el Estado; los fieles se agrupaban en parroquias dirigidas por un 
cura párroco, como el que hemos visto a lo largo del libro. Un conjunto de 
parroquias formaba una diócesis gobernada por un obispo. Económicamen
te era muy fuerte, por las grandes propiedades que tenía, debido a las dona
ciones que había recibido a lo largo del tiempo, convencidos los donantes de 
que por ello redimirían pecados y les sería más fácil alcanzar la vida eterna, 
como se dice en el c. XLII, p. II: “Con las riquezas de la tierra granjearlas del 
cielo."

El castigo podía centrarse en la parte pecadora del cuerpo, como pasa en 
el c. XXXIII, p. II, en el que dice doña Rodríguez, la dueña, que -según un romance- 
metieron al rey Rodrigo vivo en una tumba de sapos y culebras, y que, a los dos 
días, decía desde dentro de la tumba: “Ya me comen, ya me comen, por do más 
pecado había.”Esto también se ha visto en el arte, con un carácter moralizante. 
Incluso en el libro se refiere al pecado colectivo. En el c. XXXIX, p. I, Cervantes

La iglesia se encargaba de fijar las obligaciones religiosas de los cristianos. 
Debían rezar, asistir a la misa del domingo, ayunar en días señalados, confe
sarse una vez al año, comulgar por Pascua y realizar peregrinaje, si se podía, 
a un lugar santo (Roma, Jerusalén, Santiago). Predicaba la caridad y la vida 
virtuosa. Regulaba en gran parte la vida privativa de las personas a través de 
ceremoniales litúrgicos, como el matrimonio, enterramientos, etc. El fiel sólo te
nía que obedecer.

entre tanta autoridad. De tan numerosas instituciones y autoridades emanaban 
normas de obligado cumplimiento; unas de alto rango, mandamientos o pre
ceptos sagrados, que formaban parte de la estructura profunda de la Iglesia; 
contravenirlas era gran pecado. Junto a estas obligaciones básicas había otras 
de índole menor, duraderas o efímeras, mandadas cumplir por obispos, párrocos, 
cabildos, sínodos, etc., que traían de cabeza a los feligreses, por las conse
cuencias que podía traer no cumplirlas, y que terminaban imponiéndose por las 
mismas autoridades civiles, que muchas veces formaban tándem con las ecle
siásticas.



123

La pena al pecado es el Purgatorio y el Infierno, que era lo peor que exis
tía. Don Quijote en el c. XXV, p. I, dice del Infierno que, además de ser lo pe
or, era para siempre. Sancho en el mismo capítulo dice: "... que quien está en 
el infierno nunca sale dél...”

Además del Infierno y Purgatorio, en El Quijote se cita al cielo. En el c. 
XXVIII, p. I, se hace alusión al justo cielo. En el c. XLVIII, p. I, se alude al cie
lo como premio, diciendo por boca de la dueña: “Mis padres me dejaron sirviendo 
y se volvieron a su tierra y de allí a pocos años se debieron ir al cielo, porque 
eran además buenos y católicos cristianos.”

Y entre la vida terrena, el cielo o el infierno estaba la muerte, muy respe
tada siempre; durante esta época se reflexionó mucho en ella. A la muerte se 
la relaciona con lo inevitable y lo universal, como vemos en el c. XLIII, p. II, que 
se dice: "... que para todo hay remedio, si no es para la muerte..."O en el c. XX,

Al diablo se le achacaba todo lo malo. Por ejemplo, el c. Vil, p. I, cuando 
don Quijote fue a ver sus libros y no estaban, preguntando al ama por ellos, és
ta respondió: “Ya no hay aposento ni libro en esta casa, porque todo se lo lle
vó el mismo diablo”. También en el c. XXX, p. I, dice Sancho para referirse a una 
pendencia entre dos individuos... “que entre los dos trabó el diablo la otra no
che.” O en el c. XXV, p. II, hablando de la habilidad del mono, se dice “que se 
debe a tener hecho algún concierto con el demonio"-, y también se dice: “Y el 
diablo, que no duerme, como es amigo de sembrar y derramar rencillas y dis
cordia por doquiera."

La solución al pecado era la penitencia. En el c. LXV, p. II, al referirse al re
negado con la Iglesia, se dice de su reconversión: "... volvió limpio y sano con 
la penitencia y el arrepentimiento."También la oración era necesaria para en
comendarse a Dios y el buen comportamiento. En el c. XXVI, p. I, cuando se 
queda don Quijote en Sierra Morena, se hace un rosario con la camisa y allí re
za “un millón de avemarias.”

pone en boca del cautivo, que cuenta sus avatares en el Mediterráneo, esta fra
se: “Pero el cielo ordenó de otra manera, no por culpa ni descuido del general que 
a los nuestros regía, sino por los pecados de la cristiandad y porque quiere Dios 
tengamos verdugos que nos castiguen.”

El pecador estaba señalado; como Maritornes, que prometió rezar un ro
sario, aunque era pecadora. Con el pecado estaba el diablo, a quien se le atri
buye mucho poder. En el c. XLVII, p. II, se dice: “Detrás de la cruz está el diablo". 
En el c. XXXV, p. I, se cita a Satanás.



124

p. II, cuando dice Sancho refiriéndose a ella como la “descarnada” que come cor
dero como carnero y que con igual pie pisaba las altas torres de ios reyes co
mo los humildes chozas de los pobres. También la ¡dea de muerte iba unida a 
la de la cortedad de la vida. En el c. XLVI, p. II, se dice que el tiempo es ligero 
y no hay barranco que le detenga; igual que en el c. LUI, p. II, que se afirma que 
sola, la vida humana corre a su fin, ligera más que el tiempo. En este caso la com
para con la otra (después de la muerte) que no tiene términos que la limiten.

Con todos estos temas tan significativos en la época de Cervantes, como 
nos muestra en su libro, las autoridades religiosas, principalmente las más 
cercanas a los fieles, como eran los párrocos, podían atemorizar en cierta me
dida a sus feligreses y hacer que su comportamiento religioso se moviese más 
por temor que por amor, controlando mejor así sus vidas. Se nacía en un con
texto social, prefijado desde tiempo atrás, que se había ¡do consolidando po
co a poco, fortaleciéndose al máximo. Lógicamente a muchos fieles les parecería 
que aquello era lo normal; no conocían nada más y si algo sabían era por re
ferencias en parte falseadas. Había otros sitios sí, pero de herejes, infieles, mu
cho peores; de manera que cada uno asumía su papel con resignación en 
este gran teatro del mundo.

El control de la vida de los feligreses llegaba, en algunos casos, a traspasar el 
ámbito íntimo de cada uno, limitando con la moralidad y conceptos profundos, co
mo el honor, la honra, el amor..., su libertad. Y en estas cuestiones salía muy mal 
parada la mujer, porque se centraba en ella lo más desfavorable, como era propio 
de una sociedad dominada por los varones. Cervantes, buen conocedor de todo 
esto porque lo sufrió en alma y cuerpo, lo recoge en El Quijote con tacto y saber; 
en unos casos se extiende con ello, y en otros se limita a poner cuñas, que abren 
hendiduras, dejando a la sociedad para verla al trasluz.

En el c. Ll, p. I, hay una referencia a un soldado que conquistó a una da
ma, la raptó y le robó cuanto tenía “pero sin quitalle su honor.”

Cervantes exalta numerosas veces en su novela la honra. En el c. XIV, p.
I, dice: “La honra y las virtudes son adornos del alma, sin las las cuales el

Los conceptos de honor y de honra son utilizados por Cervantes con igual 
significado, confundiéndose con la honestidad y el recato de las mujeres, co
mo vemos en el c. XII, p. I, en el cuento que narra Pedro el cabrero, refiriéndose 
a Marcela, dice: “Y no se piense que porque Marcela se puso en aquella li
bertad y vida tan suelta (...) que por eso ha dado indicio, ni por semejas, que 
venga en menoscabo de su honestidad y recato; antes es tanta y tal la vigilancia 
con que mira por su honra...”



125

En otros pasajes se critica su vanidad, por ejemplo, cuando dice: "...por
que no hay cosa que más presto rinda y allane las encastilladas torres de la 
vanidad de las hermosas, que la misma vanidad”, c. XXXIV, p. I. También ha
ce mención de su aparente debilidad en comparación con el hombre. En el 
mismo capítulo anterior escribe: "... Mira, señora, que somos flacas y mujeres

En El Quijote las referencias a la mujer son constantes, no es de extrañar, 
porque a pesar que se las tuviese relegadas por los varones, no dejaban de ser 
la otra mitad de la sociedad, más consistentes un muchos aspectos, que los va
lores. Las referencias son exaltaciones. En algunos casos, como en el c. XXXIII, 
p. I, hace referencia a la mujer fuerte de quien el sabio dice que: “¿Quién la ha
llará?" En el mismo capítulo califica a la mujer de espejo de cristal luciente y cla
ro, con la que se debe usar el estilo que con las reliquias: adorarlas y no 
tocarlas.

En algunos casos, pone en ligera duda su fortaleza, como en el verso si
guiente:

Todo el c. XXXIII, p. I, donde se cuenta la novela del curioso impertinen
te, trata de estas cuestiones ampliamente. Se mete con las mujeres sin piedad, 
tal vez resentido por las de su familia que tantos disgustos le dieron; aunque 
en realidad era ése, más o menos, el sentir del pueblo en general. No obs
tante, ensalza a la mujer casada, de la que dice: “que no hay joya en el mun
do que tanto valga como la mujer casta y honrada.” La honestidad era lo mejor 
de una mujer. En el c. XLIII, p. I, don Quijote llama a Dulcinea "depósito de la 
honestidad.” De la mujer honrada dice la pierna quebrada y en casa. Se re
conoce la dificultad de conservar la honra. En el c. VI, p. II, está escrito: “Ysé 
que la senda de la virtud es muy estrecha, y el camino del vicio, ancho y es
pacioso...”

cuerpo, aunque lo sea, no debe de parecer hermoso." También se refiere a la 
honra del hombre casado en el c. XXXIII, p. I, afirmando que “es tan delicada 
que parece que se puede ofender aun de los mesmos hermanos, cuanto más 
de los amigos."Aquí, aunque se refiere a la honra del varón, en realidad quien 
la pone en peligro es la mujer. Más adelante dice que el marido es participan
te de la deshonra de la mujer, por ser una misma cosa con ella. En estos ca
sos había que satisfacer la honra del marido.

“Es de vidrio la mujer, 
pero no se ha de probar 
si se puede o no quebrar, 
porque todo podría ser".



126

No siempre se hacía el matrimonio por amor; los intereses importaban 
más. Así lo refleja el c. XIX, p. II, cuando se dice: "... si todos los que bien se 
quieren su hubiesen de casar-afirmaba don Quijote- quitaríase la elección y 
jurisdicción a los padres de casar a sus hijos con quien y cuando deben.”

El amor conducía al matrimonio, aunque había caminos más pragmáti
cos para llegar a él o a la entrega en profundidad de la mujer al amante. En el 
c. XXVII, p. I, Cárdenlo dice a Luscinda: "... mira que eres mía, y que no pue
de ser que otro”. Esta ¡dea de propiedad de la mujer por parte del varón siem
pre ha estado enraizada en España.

También en el libro de Cervantes hay referencias a las celosas, como las del 
c. LX, p. II: “¡...Oh, fuerza rabiosa de los celos, a que desesperado fin conducís...!”

El amor entre hombre y mujer ocupa muchas páginas de El Quijote, rela
cionándolo con lo anteriormente dicho. Es universal. En el c. LVIII, p. II, dice don 
Quijote del amor que “ni mira respetos ni guarda términos en sus discursos y 
tiene la misma condición que la muerte"{es universal). Es instintivo. En el c. XXV, 
p. I, dice don Quijote a Sancho: "porque has de saber, Sancho, si no lo sabes, 
que dos cosas solas incitan a amar más que otras, que son la mucha hermo
sura y la buena fama..."

En El Quijote se defiende la belleza de la mujer, tal como vemos en el c. 
LVIII, p. II, cuando se afirma que “la hermosura es la primera y principal parte 
que enamora”; aunque más adelante se expresa que “para ser hermosa hay 
que ser honesta."

y él es hombre." Igualmente en el c. XXXVII, p. I, se refiere a ellas diciendo 
que “de su naturaleza son tiernas y compasivas.”

En otros casos, la condición de mujer queda malparada, como en el c. V, 
p. II. Se escribe en él:"... que con esta carga nacemos las mujeres de estar obe
dientes a sus maridos, aunque sean unos porros.” En el c. XXXII. p. I, apare
ce la frase: “No está bien a las doncellas saber ni hablar tanto."Y en el c. LX, 
p. II, dice: “...no hay mujer, por muy retirada que esté y recatada que sea, a quien 
no le sobre tiempo para poner en ejecución y efecto sus atropellados defectos.” 
Más adelante en el c. XII, p. II, Sancho dice de su mujer “que era como una bo
rrega mansa, más blanda que la manteca.”

Todos estos asuntos tan personales, pertenecientes al campo de la éti
ca, que requerían de una cierta libertad, pasaban al ancho ámbito de lo re
ligioso, bajo los dictámenes de sus mandatarios que daban órdenes al respecto,



LAS PARROQUIAS ABULENSES

SUS CURAS Y FELIGRESES

127

las hacían cumplir y juzgaban los que no las cumplían, penando a los culpa
bles, si era necesario.

De El Quijote, fiel reflejo de la España de su tiempo, podíamos entresacar 
infinidad de referencias religiosas y moralistas. Nos hemos limitado a elegir 
unas cuantas, que creemos son significativas, para ver lo que pensaba Cer
vantes y muchos de su entorno sobre estas cuestiones tan delicadas y siem
pre susceptibles.

Desde el obispado se vigilaba y encauzaba la vida de las parroquias, mediante 
periódicas inspecciones que se hacían a la iglesia parroquial, las llamadas San
tas Visitas, que se encargaba de hacer principalmente el Vicario de la diócesis. 
En la visita se revisaba el templo y sus pertenencias, objetos sagrados, libros pa
rroquiales; se analizaban cuentas, labor de los curas, etc. Después se tomaban 
acuerdos que quedaban reflejados en los mandatos escritos en los libros de fá
brica. A través de los mandatos, la parroquia ejercía la autoridad impuesta des
de el obispado sobre sus parroquianos. Éstos podían ser generales o particulares. 
Los primeros concernían a todas las parroquias de la diócesis y estaban hechos 
por el obispo. Mientras que los segundos eran obligatorios en una parroquia de
terminada; eran más concretos y se dictaban según las observaciones de las San
tas Visitas. En los mandatos generales se daban normas básicas para feligreses, 
curas, beneficiarios, sacristanes, etc.; mientras que en las particulares las nor
mas se concretaban más a las necesidades de cada parroquia detectadas en la 
Santa Visita, como hacer un retablo o qué comportamiento debían tener los hom
bres en misa, etc.

En Ávila la influencia religiosa durante la época de El Quijote fue notable. 
Los parroquias fueron fundamentales en la vida espiritual y los curas párrocos 
que las regían tuvieron una importancia capital. Las parroquias ejercían un 
poder sobre la población, mayor que los de otras instituciones de carácter ci
vil; la vida espiritual de las personas se veía dirigida por sus dictámenes. El fe
ligrés quedaba sometido a una serie de obligaciones materiales y morales que 
determinaban su desenvolvimiento. Esta influencia se basaba sobre todo en 
lo sacramental. La parroquia no sólo administraba los sacramentos, también 
ejercía un control severo sobre su administración, a través de los libros pa
rroquiales en los que se anotaban con minuciosidad todos los datos concer
nientes a las personas que recibían esa gracia. Ejercía también influencia en 
la organización del culto de los vivos y muertos.



128

Los curas tenían que velar por el buen orden y comportamiento de los 
fieles en las ceremonias religiosas, tanto dentro del templo como fuera. 
Para ello se daban los mandatos apropiados, que se debían obedecer. Por 
ejemplo, para la parroquia de La Colilla se dio el siguiente:

Su labor era controlada por el provisor. Estaba obligado a vivir junto a 
su parroquia; debía vestirse con la indumentaria propia que pedía su estado, 
como era la sotana o hábito talar. Su poder adquisitivo variaba mucho, de
pendía de la riqueza familiar que recibía mediante la herencia o de la riqueza 
de la parroquia, que se materializaba en los diezmos y rentas; cobraban tam
bién por entierros, bodas, bautizos, etc.

La labor del cura al frente de la parroquia era muy amplia. En primer lu
gar, ejercía un ministerio sacramental; después una labor pastoral; también 
desempeñaba una labor pedagógica; se encargaba de velar por la moralidad 
de sus feligreses; prohibía la realización de determinados actos considera
dos perjudiciales, como comedias, romerías... etc. Estaba obligado a llevar 
un riguroso control sacramental de sus feligreses y de los bienes de la igle
sia. Presidía la celebración de las ceremonias litúrgicas y debía custodiar 
el arca donde se guardaba el dinero que se obtenía de las misas. El de 
las rentas de la fábrica y de otros ingresos de la Iglesia estaba gestionado 
por el mayordomo. Estaba obligado a vigilar las heredades y bienes raíces 
de la parroquia, a la provisión de mayordomos, sacristanes, letrados y pro
curadores. Y podía iniciar pleitos.

"Y por quanto se tiene por experiencia que muchas personas con 
poco reparo y faltando al respeto y veneración con que se deve estar

Las parroquias promovían y controlaban la moralidad de los parroquia
nos mediante las actuaciones del cura párroco y de los miembros a su servi
cio, como beneficiados y sacristanes. En realidad, eran las autoridades 
eclesiásticas del obispado las que, en última instancia, ejercían esta presión a 
través de sus mandatos.

El cura era el máximo dirigente en la parroquia. Ejercía su ministerio en 
propiedad. Según comprobamos por documentación, los curas abulenses 
de esta época de El Quijote tenían formación del Seminario diocesano; mu
chos habían conseguido la licenciatura; no se diferenciarían mucho de Pe
ro Pérez, el cura que dio vida Cervantes en su novela de El Quijote, al que 
nos hemos referido antes. La autoridad del cura en su parroquia era total, ba
jo las órdenes del obispo y vicario, como es lógico. En cuestiones religiosas 
su opinión no era discutida; en otras cosas, casi siempre era admitida.



129

No sólo se debía guardar la debida compostura dentro de la iglesia, tam
bién era obligado hacerlo en sus mediaciones, como vemos en un mandato 
de la parroquia de Narros del Puerto en el que se dice que los vecinos no se 
sienten en el cementerio de la iglesia antes ni después de la misa para traer 
juntas del concejo, ni para otras conversaciones.

En otro mandato de la parroquia de Narros del Puerto se manda que los 
hombres no estuviesen mezclados con las mujeres mientras se celebraba 
la misa; además se les ordenaba que no se situasen ni en el cuerpo de la 
iglesia ni en la tribuna; debían estar en la capilla mayor, incluso también las 
viudas pasado un año de viudez.

Igual ocurría en Blascomillán, donde el cura decía que hacían mucho 
ruido y no se podía decir misa. Según un mandato dado a los feligreses de 
Gimialcón, los hombres tendrían quitados los sombreros y caperuzas en Mi
sa, y las mujeres alzados los mantos sobre los ojos, de suerte que pudiesen 
ver el Santísimo Sacramento; no debían llorar a voces por los difuntos, so pe
na de excomunión y de dos reales para la fábrica de la iglesia.

Igual que los mayores, los niños también debían guardar las compostu
ras, como vemos en un mandato dado a la iglesia de Collado de Contreras 
en el que se ordena que el cura reprenda a los muchachos que no estuvie
ran con quietud y devoción en la iglesia, multando a sus padres para que co
rrijan y eduquen en buenas costumbres y la reverencia que debían tener a 
los lugares sagrados.

En Blascomillán se prohibió a los gitanos meterse en el pórtico de la igle
sia, porque comerciaban. Incluso, como no se pudo solucionare! asunto, se de
cidió demolerlo y se puso un tejadillo.

en la casa y templo de Dios, entren en la iglesia parlando y tratando los 
negocios temporales, y están en ella del mismo modo y los hombres des
aseados con el pelo atado y algunos en cuerpo, lo que no es justo se 
permita. Por tanto, manda Su Merced a todos los vezinos y moradores 
deste lugar de La Colilla y de El Fresno y Merino y sus anejos, que de 
oy en adelante echos cargo de la veneración, respeto y modestia que 
se debe a la Casa y Templo en que havita la Majestad divina vaian a la 
Iglesia y estén en ella con toda devoción y silencio y los hombres con 
el pelo tendido puestas sus capas, corvatas y valonas según el estilo 
de la tierra, aperciviendo como Su Merced apercive que a los que de
linquieren se les exigirá por la primera vez medio ducado de multa, por 
la segunda, uno...”



130

Estaban obligados a comunicar a sus fieles las indulgencias que se ganaban 
por la bula de la cruzada y otras, por ejemplo, se manda al cura de Narros del 
Puerto, hacia 1729, que estimule a los fieles para que recen en el altar de la co
fradía del Rosario y ganen con ello las indulgencias concedidas por los Sumos 
Pontífices y el señor obispo, que concedía 40 días.

En cuanto al ceremonial que se hacía fuera del templo, como las proce
siones, también se regía por los mandatos, como vemos en una orden que 
dio el Provisor al Cabildo de Arévalo mandando que en la procesión del Jue
ves Santo, que se celebraba por la noche en aquella villa, iban mezclados 
hombres, mujeres y personas de todos los estados "...y siendo indecente y pe
ligroso y no correspondiente al tiempo ha de procurar V. M. asistiendo a ella, pues 
le toca por su oficio, disponer si fuere necesario mandar que se evite lo primero; 
si pudiese ser, que sea más temprano; lo segundo que las mujeres, si su de
voción las mueve, vaian juntas todas...”

Los curas debían vigilar que sus parroquianos guardaran las fiestas y 
no las quebrantaran ni caminaran antes de oír misa; bajo pena de 200 ma
ravedís de multa, no debían decir misas de difuntos los domingos. También 
tenían la obligación, según los mandatos generales, a exhortar a sus feli
greses a la frecuencia del sacramento de la confesión y comunión, espe
cialmente en cuatro tiempos del año: Primer día de Cuaresma, el primer 
domingo de Adviento, ocho días antes de Nuestra Señora de Agosto y ocho 
días antes de las Pascuas. Estaba mandado que los curas, cuando lleva
ban la matrícula de fieles al obispado, dijeran cómo habían exhortado a sus 
parroquianos a la confesión y comunión. La confesión debía hacerse en la igle
sia, tenían prohibido confesar en sus casas, como vemos en un comunica
do del Sr. Obispo al cura de Solosancho, hacia 1650, en el que manda: "... 
en virtud de Santa obediencia y pena de excomunión mayor y de 50 ducados... 
no confiesen a persona alguna hombres o mujeres en sus casas, sino en la 
iglesia... exceptuando las confesiones hechas en artículo de la muerte y a un 
sacerdote que pasa de camino y quiere reconciliarse para decir misa...”

También se prohibieron, por un decreto, las procesiones que se hacían 
de difuntos en las parroquias de Arévalo. El decreto dice así: “Haviendo llega
do la noticia a S. Md. que en diferentes parroquias de esta villa se hace función 
de iglesia a varias imágenes por mayordomos que se nombran de devoción y 
que en el día siguiente se practica hacer oficio de Ánimas y procesión de difuntos 
por fuera de la iglesia llevando en ella la imagen a quien se ha hecho la función 
en el día anterior, lo que es muy disono y irrisible a las gentes expecialmente 
a los forasteros. Por tanto, prohíbe S. Md. que en lo subcesivo se continúe la prác
tica..."



131

La intervención del cura en las actividades festivas del pueblo era primordial, 
porque podía permitirlas en parte, e incluso prohibirlas o cambiarlas, y conside
rando que formaban parte del acervo cultural de la gente y, por tanto, cuestión 
muy sensible, podía herir sus sentimientos. Según comprobamos por docu
mentos parroquiales diversos, en esta cuestión siempre había tensión por las dos 
tendencias que se planteaban; por un lado, la gente que pretendía conseguir 
una libertad de actuación y el cura que pretendía poner trabas, porque atentaban 
a la moral y buenas costumbres. Entre todo este costumbrismo, el hecho que más 
preocupaba a los curas era el baile. Casi en todas las Santas Visitas que se ha
cían a las parroquias, entre los mandatos que se daban, figura alguno sobre es
ta cuestión y siempre con los mismos argumentos. Por ejemplo, el mandato que 
se dio a Pascualgrande en Santa Visita dice:

Debían visitar los enfermos y moribundos de su feligresía, aconsejándo
les lo más conveniente al bien de sus almas y... exhortándoles con caridad, amor 
y eficacia a que tengan una perfecta resignación en Dios y reciban la muerte 
como estipendio del pecado... (Decreto de Santa Visita a la parroquia de San
to Domingo de Arévalo, 1750).

Eran responsables de enseñar la doctrina cristiana, que solían enseñarla 
los sacristanes todos los domingos en presencia del cura, para que explicara 
lo que los fieles no entendieran “y no se queden inorantes con solo saberla de 
memoria..."Tenían mandado no absolver a persona mayor de 12 años que no 
supiera la doctrina e incluso no casarla.

“Por quanto se alia informado Su M1 que después de anochecido sue
le haber algunos bailes en diversos puestos públicos y privados de los 
que siguen los inconvenientes y perjuicios espirituales que son irregulares

Al cura correspondía interpretar los mandatos de la iglesia cuando no es
taban claros, como podía pasar con el ayuno en algunas zonas, que se sometía 
a ciertas costumbres, por ejemplo, como ocurrió en el Valle Amblés sobre co
mer carne el sábado. Vemos en el mandato lo que se dice: “Por cuanto pare
ce averse movido duda de si se puede comer o no en los sábados la carne de 
cuarto delantero de la res y no solo de pescuezo e estremedades de los ani
males, declara S. I™ que siendo así que el comer carne está prohibido por la 
iglesia solo tolerado por costumbre el que se coma en los dichos días carne de 
pescuezo grosura y estremidades, no se puede comer el cuarto delantero ni otra 
carne... sin que da esto obste el que en Ávila se pueda comer... y sea pecado 
grave traspasar este precepto así en estos pueblos como en otros donde no hay 
semejante costumbre.” (Santa Visita a Narros del Puerto, principios del siglo 
XVIII).



132

El cura debía preocuparse por el consumo excesivo de vino que provocaba 
la embriaguez, como es cosa tan particular, es de suponer que reprendería 
personalmente a los que caían en esta costumbre, no obstante para procurar 
evitarlo también se daban mandatos a fin de que se cerrasen las tabernas 
mientras se celebraban los oficios divinos. Veamos lo que dice un mandato 
que se dio a la parroquia de Narros del Puerto:

Analizando el mandato, vemos lo expeditivo que es; da libertad al cura pa
ra que ponga la multa que quiera, autoriza el embargo para cobrar, si fuera ne
cesario, autoriza la actuación del brazo seglar, si fuese necesario, 
proporcionado por el alcalde. Es, en efecto, una concesión de autoritarismo 
al cura que fortalecía su poder, con lo cual la autoridad se doblaba y se extendía 
del campo espiritual al material. Todos los mandatos que hemos visto rela
cionados con el baile vienen a ser lo mismo; algunos concretan que la multa 
es igual para hombres y mujeres; otros hacen referencias a las rondas noc
turnas, etc.

Parecido ocurría con las romerías que se hacían cerca de las ermitas. Por 
ejemplo, en un mandato que se dio a la parroquia de Solosancho, se dice: 
“que en diferentes funciones que se hacen en la ermita de Villaviciosa como son 
el día de San Sebastián y otros, se provienen comidas y refrescos que origi
nan los expresados desórdenes y otros excesos... mando que, en caso de ha
cerse las dichas funciones o procesiones, no se mezclen en actos tan serios 
los profanos de comer y beber hasta que la procesión vuelva a donde salió...”.

“Debiendo ocurrir S. I. a detener los progresos de las costumbres vi
ciosas y ser informado que en ese lugar las hay de destemplanzas y em- 
briaguezes tan opuesto al ser de los hombres pues se privan de la razón 
por Nuestro Señor, fue servido darle, mando al cura cele y cuide de que se 
reformen... previniendo a la Justicia y requerimiento a los dueños de la 
casa pública (taberna) no admitan en ella conversaciones, juegos, ni otra 
cosa con que se faciliten los desórdenes y que luego que toquen a las 
oraciones cierren la puerta de la taverna y no la abran ni admitan en ella 
a persona alguna, si no es llegando a por vino para algún remedio o forastero

y se dejan conocer. Por tanto, manda a el cura no permita semejante abu
so multando a su arbitrio a los contraventores y exigiendo las multas a be
neficio de la iglesia para lo que le da S. M’ comisión mandándole provea 
por embargo y venta de bienes a la referida exacción y impartiendo el au
xilio del brazo seglar siendo necesario lo que ejecutara con toda formali
dad y se le prestara siempre que lo necesite por los Alcaldes de ese pueblo 
a los que requiere Su M0 para ello de parte de N' Santa Madre Iglesia."



133

Como El Quijote lo hacemos extensivo a un ancho mundo, es de suponer 
que en Ávila ocurría igual. La relación amorosa entre hombre y mujer que la igle
sia consideraba perfecta era la matrimonial, a la que bendecía y daba carác
ter sacramental. Pero hasta llegar a esa situación, hombres y mujeres se 
relacionaban previamente en un estado de noviazgo y cortejo, incluso en ma
trimonios apalabrados por los padres de los contrayentes; y ahí era donde la 
iglesia se preocupaba sobremanera, a través de la vigilancia del cura párroco, 
que no hacía más que obedecer los mandatos, que decían cosas como éstas: 
"... del pernicioso introducido hábito de comunicarse recíprocamente los des
posados de futuro persuadidos tal vez de que les es lícito, lo cual es tanto da
ño de sus conciencias y ofensa a Dios, por tanto manda S.l .al cura no permita 
que dichos desposados se comuniquen, ni en sus propias casas, ni en la aje
nas, ni en parajes solitarios; y ese mismo cuidado manda S. I. a los alcaldes.. .y 
a los que hallaren contravenir les multaran con diez ducados por la 1 - vez y vein
te en la segunda y, si delinquieren tercera vez, el cura dará cuenta a S. /.; otras 
justicias los remitirán presos a Ávila para el castigo que aya lugar." (Mandato 
a las parroquias de Narros del Puerto, Blacha y la Hija de Dios, principios del 
siglo XVIII).

En las relaciones entre hombre y mujer, la iglesia casi siempre ha tenido 
una cierta inquietud; en la época del Quijote era más perceptible. Al cura tocaba 
también vigilarlos. Ya hemos visto cómo Cervantes se refiere en repetidas 
ocasiones a ellos, argumentando amoríos, desamores, vicios, pragmatismos, 
traiciones, celos, adulterios, etc.

En otro mandato a la Iglesia de Gemuño se ordena al cura que desco
mulgase a los desposados por palabra que vivieran juntos, antes de casarse, 
y léase públicamente en misa la descomunión. Parecidos a estos mandatos po
demos ver diferentes documentos.

La boda, encuentro definitivo de los cónyuges después de tan drástica 
separación, era un acontecimiento social que removía a familias, amigos, ve
cinos, etc. que dio lugar a un costumbrismo jovial, rechazado también por la igle
sia; debido al peligro que entrañaba debía de ser vigilado por el cura párroco.

Un ejemplo podemos ver en los mandatos de la Santa Visita que se reali
za a Cardeñosa en 1646. En uno se dice:"... la víspera por la noche y por la ma
ñana del día en que se celebra alguna boda en esta villa se ha introducido la 
mala costumbre y abuso de que las mozas solteras con el tamborilero andan

y la tengan cerrada mientras se celebran los divinos oficios de misas, ser
món, vísperas y se reza el Rosario...”



134

En esta cuestión de las relaciones entre hombre y mujer tan subordinadas 
al sexto mandamiento, tenido siempre muy en cuenta, atisbamos un trato de 
cierto menosprecio y desconfianza hacia la mujer, emplazándola en un plano li
geramente inferior al hombre. Eso lo podemos apreciar también en otro tipo de 
asuntos. Sí, es verdad que todos quedaban atados por las mismas cuerdas de 
los mandatos y demás, pero parece que las de las mujeres estaban más tiran
tes. Muchos documentos históricos manifiestan esta situación y el Quijote, espejo 
social de su época, también lo dice frecuentemente en sus páginas.

Estas manifestaciones de mujeres, con riesgo de excomunión, debemos 
verlas en parte como estallidos espontáneos de su condición, que afloraban

Como es lógico, esa carga también la sufrían las mujeres abulenses que, 
mas o menos, debían aceptar porque sí, ser más dóciles, más débiles y más su
misas que los hombres. Esta situación social, tal vez, despertó en ellas cierto 
corporativismo y generó una forma de actuar basada en artimañas y dobleces 
para su autodefensa, que detectadas por las autoridades eclesiásticas y mal vis
tas, eran vigiladas e incluso prohibidas por los curas, como vemos en el man
dato de la Santa Visita a Pascualgrande a principios del siglo XVIII. Dice así:

"... en la función que hacen las mujeres la víspera y día de Santa Águe
da, se visten las mayordomas de capa y sombrero y vara de alcalde, lo qual 
es parte de vestido de hombre, que está prohibido a las mujeres y es to
talmente ajeno a su sexo, y lo que es peor es que en este traje van a la igle
sia y en ella ocupan los asientos destinados para los hombros; por tanto, 
mandó S. I. que de aquí en adelante ninguna mujer se vista dicho traje y 
menos entre con él en la iglesia sopeña de excomunión mayor y si, no 
obstante esta prohibición, insistiera alguna ponerse dicho disfraz, desde lue
go S. I. la priva del ingreso en la iglesia."

cantando por las calles y van a las fuentes por agua para la casa donde se ce
lebra la boda y que en su seguimiento van los mozos solteros tocando casta
ñuelas; siendo como es ocasionado a muchos inconvenientes y ofensas a Dios 
y opuesto a la honestidad de dichas mozas... por tanto... Su M\.. prohíbe, abro
ga y anula dicho estilo, mandando a todos se abstengan de practicar o conti
nuarle... y el cura... cele y cuide no se contravenga lo mandado...”

En muchos documentos podemos ver actuaciones femeninas parecidas a 
la anterior, principalmente por su fiesta el día 5 de febrero; también cofradías 
bajo la advocación de esa santa, que en realidad era patrona de las nodrizas, 
aunque todas las mujeres tomaron su patronazgo; posiblemente más como 
bandera de su silenciosa causa que de su devoción.



135

La labor del cura párroco fue una mezcla de cuestiones de contenido di
vino y humano y, por tanto, llena de dificultades, sobre todo en lo concernien
te a lo humano, mucho más proclive a la disconformidad, a la crítica y al 
enfrentamiento. Algunos serían más rigurosos en el desempeño de la autori
dad que les confería su cargo; otros, menos. Dependería de su carácter y tem
peramento. Seguro que un considerable número se colmaron de soberbia, 
pero otros muchos, como el del Quijote, practicaron la amistad, fueron fuente 
de consejos sabios y procuraron la salvación de los que a ellos estaban en
comendados, objetivo final para el que habían sido formados en un contexto 
que rezumaba religiosidad.

No todas las actuaciones de los curas párrocos iban dirigidas a coartar la 
actividad de sus parroquianos. Ya hemos visto su labor caritativa. Falta por 
reseñar su preocupación por la enseñanza de sus fieles, sobre todo niños, 
que fue siendo más efectiva con el tiempo; de manera que, a finales del siglo 
XVIII, se hacen las primeras escuelas en las parroquias rurales, contratando 
maestros, proporcionando locales y dirigiendo su funcionamiento, gracias a 
la labor del cura, como podemos ver que sucedió en Blacha y en la Hija de Dios.

cuando encontraban algún resquicio en aquella sociedad llena de rémoras. 
Son los primeros portillos del feminismo.

Cervantes conocía bien la importancia de los curas en la España de su tiem
po y por eso dio vida en su novela a uno de ellos, otorgándole relevancia y 
protagonismocon un protagonismo de primera. Le hizo ser respetado por el ide
alismo de don Quijote y por el materialismo de Sancho. Como él fueron otros 
curas de su tiempo y años posteriores, procurando dirigir a sus parroquianos 
con mejor o peor éxito. De lo que no cabe duda es de que a lo largo de la his
toria de España muchas almas han sido guiadas y manejadas por curas pá
rrocos.



-













47884969

i^íxi

Inst. Gra
821

ISBN 84-96”'’ "


