
Estudios de caso en México y España

Andrés Fábregas Puig 
>mé Martín

de Alba 
189)

íw; A • •. ' Mí

■

-
■





w h-^l£ -í!(k
<<$>x /, jÁ

/Q " f -





ENTRE PARIENTES



«*■'5



ENTRE PARIENTES

Estudios de caso 
en México y España

Diputación Provincial de Ávila 
Institución Gran Duque de Alba

Andrés Fábregas Puig 
Pedro Tomé Martín

TEL COLEGIO DE <N 

-JALISCU



Ilustración de portada: “Familia alteña” archivo particular del licenciado 
Miguel Ángel Casillas y “Boda en la Sierra de Ávila” de Doña María Asunción 
Nieto Rodríguez.

© D. R. El Colegio de Jalisco 
5 de mayo 321
45100 Zapopan, Jalisco.

© D.R. Institución Gran Duque de Alba 
Paseo Dos de Mayo, 8
05001 ÁVILA

ISBN: 84-89518-75-0
Depósito Legal: AV-88-200I

Imprime: Imprenta Comercial de Diario de Ávila, S.A.
(IMCODÁVILA, S.A.)
Ctr. a Valladolid, Dm. 0’800
05004 Ávila



ÍNDICE

9
11
13
19

43
79

111

153

201

Prólogo

Agradecimientos

Introducción

El parentesco. Una excursión histórica

El parentesco en España

El parentesco alteño

Familia y parentesco en la Sierra de Ávila

El parentesco: excursión por la reciente bibliografía 

Conclusiones



I



Prólogo

9

Nada nos es más desconocido que aquello que pasa ante nuestros 
ojos a diario. Esta reflexión no surge de la contemplación de entes abs
tractos, sino de abordar con detenimiento las páginas que aquí se inician. 
Cómo atreverse siquiera a pensar que algo tan propio como la familia 
nos resulta desconocido. Tal es la cavilación que nos asalta al compro
bar que existen procesos no explícitos, relacionados con una amplia y 
variada gama de factores, que han dado lugar a las formas familiares pre
sentes en Los Altos de Jalisco y en la Sierra de Avila.

Cuando hace dos años tuvimos la oportunidad de prologar Entre 
mundos nos congratulábamos de que las instituciones que presidimos 
hubiesen patrocinado una empresa que está sirviendo hoy día como 
modelo de colaboración intelectual. El convenio que dio lugar a aquel 
primer fruto fue renovado en la ciudad alteña de Lagos de Moreno en la 
esperanza de que contribuiríamos no sólo al desarrollo de la ciencia 
social sino, sobretodo, a que los jaliscienses ampliasen su conocimiento 
de Avila y de España, y los abulenses hicieran lo propio con Jalisco y 
México.

La obra que aquí presentamos contribuye decididamente a dicho 
propósito. Conocer cómo son las familias alteñas y serranas equivale a- 
—echar un vistazo" sobre el modo de ser íntimo de los habitantes de 
nuestras tierras. Atender a sus cambios arroja luz sobre sus problemas y 
necesidades, sobre sus deseos y anhelos; en definitiva, sobre la forma en 
que conciben el mundo y se relacionan con él. Si los autores del libro 
pretendían que nos descubriéramos en los otros, lo han conseguido pie-



Zapopan y Ávila, junio de 2001

José María Muriá Presidente de El Colegio de Jalisco

10

uri

Sebastián González Vázquez Presidente de la Excma. Diputación
Provincial de Avila

namente. Ello ha sido posible porque la mirada que Tomé y Fábregas han 
deslizado sobre la Sierra de Ávila y Los Altos de Jalisco no ha sido la de 
aquel que se cree sólo en el mundo. Las diferencias y similitudes habi
das en los procesos de formación de las familias de las que aquí se habla 
nos muestran sus especificidades pero, a la vez, se insertan en amplios 
contextos que incluyen toda Europa y América Latina.

Estas páginas nos invitan a descubrir cómo la familia sigue siendo el 
núcleo fundamental de la identidad local, comarcal y regional y cómo 
ésta opera en un contexto de globalización. Ciertamente, "el mundo es 
un pañuelo-, pero cada uno lo tiene en su mano. De alguna forma, este 
libro contribuye a fortalecer esa identidad particular de las tierras de las 
que habla. Y lo hace, precisamente, comparándola con otras. No podía 
ser de otra forma cuando los autores son dos antropólogos que siguen 
creyendo que el trabajo de campo y el método comparativo son los ejes 
sobre los que la antropología se ha de desarrollar.

Sólo nos cabe esperar que la cooperación intelectual que patrocina
mos, de la que esta obra es muestra, se traslade progresivamente a otros 
ámbitos de la vida y que los modestos puentes que hemos podido esta
blecer entre nuestros países sean pronto recorridos por numerosas manos 
que se estrechen a uno y otro lado del océano.



Agradecimientos

11

Esta obra que aquí se inicia es fruto del desvelo de muchas personas. 
Aunque sólo los autores somos responsables de lo escrito en las páginas 
siguientes, sería injusto no reconocer públicamente el aliento que tantos 
nos han dado. Al igual que Entre mundos, este trabajo hubiera sido 
imposible si los rectores de dos instituciones, El Colegio de Jalisco y la 
Institución Gran Duque de Alba de la Excma. Diputación Provincial de 
Ávila, no hubiesen creído en nosotros. Nuestras primeras palabras de 
agradecimiento son, en justicia, para José María Muría y Sebastián 
González. Este impulso institucional recibió además el apoyo de los 
miembros del área de Antropología Social del Departamento de 
Psicología Social y Antropología de la Universidad de Salamanca que 
hicieron el esfuerzo de modificar sus compromisos docentes para que 
Pedro Tomé pudiera estar en Jalisco. A todos ellos, personificados en la 
figura del director del Departamento, Eugenio Garrido, así como a la 
Universidad de Salamanca que otorgó los oportunos permisos, les damos 
las gracias.

Este empuje no hubiese tenido efecto, sin embargo, sin la ayuda y 
cooperación de numerosos serranos y áltenos. Nos resulta imposible 
referirnos personalmente a todos aquéllos que directa o indirectamente 
nos ayudaron, nos acogieron en sus casas, invirtieron su tiempo en char
lar con nosotros o nos acompañaron por caminos que de otra forma no 
hubiéramos hollado con nuestros pies. La simple mención de sus nom
bres obligaría a duplicar las páginas de este libro. Aún así, preciso es



12

señalar que las atenciones que recibimos de las familias de Miguel Ángel 
Casillas, Rafael Martín o Francisco Alcalá, en Los Altos; de Jesús 
Hernández, de Juan Antonio González y Elvira Plaza o Alfonso Gómez, 
en la Sierra de Ávila, ni pueden ser enumeradas ni existen palabras que 
puedan corresponderías. Si nuestras experiencias personales se enrique
cieron hasta límites insospechados durante el trabajo de campo fue, 
sobre todo, gracias a la amistad que nos brindaron.

Algunos de los amigos, a los que nuestras preocupaciones llevan tur
bando ya años sin que en ningún momento su afecto hacia nosotros haya 
flaqueado, también son responsables de que llegase a buen puerto este 
trabajo. Cada vez que nuestras fuerzas se debilitaban o las dudas nos 
asaltaban aparecían como el refuerzo necesario para dar nuevos bríos a 
nuestra labor. Sin el aliento de Cándido González, Angélica Peregrina, 
José María Muriá o Carmelo Luis López las posibilidades de naufragar 
se hubieran acrecentado.

Debemos igualmente mencionar la ayuda técnica de Patricia 
Arellano y Antonio Tomé. Si la primera fue capaz de transcribir algunas 
notas de nuestros cuadernos de campo que el apresuramiento había con
vertido en ilegibles o de enfrentarse con la tecnología para ponerla a 
nuestro servicio, el segundo dedicó un buen número de tardes a descifrar 
censos y listas de nombres.

Posiblemente, el término “familia” sea uno de los que con mayor 
profusión aparece en esta obra. Tal vocablo no sólo nos remite a un con
cepto técnico, sino a aquello que hace posible nuestra vida cotidiana. Sin 
nuestras familias, sin su diario apoyo y su abnegación, no sólo no hubié
ramos escrito una sola línea: seríamos hoja de papel en blanco. Mari 
Ángeles y Conchita, Iris y Mariana, Bélver y Sol, como al poeta las 
“criaturas en la aurora”,

“Aparecisteis entre la suavidad de las laderas,
donde la yerba apacible ha recibido eternamente el beso instantáneo 

de la luna.”



Introducción

13

Vid. Tomé, P. y A. Fábregas (2000), Entre mundos, Zapopan, Jal El Colegio de Jalisco-Institución Gran 
Duque de Alba. 2 cd.

Durante nuestro estudio en la Sierra de Ávila y los Altos de Jalisco1 
tuvimos la oportunidad de recopilar información acerca de las formas de 
parentesco, que fue “quedándose en el tintero”, registrada en nuestros 
diarios de campo. Convenimos en que, en un tiempo futuro, aquellos 
datos debieran de servirnos para elaborar un libro conteniendo el análi
sis de un material indicador de similitudes y contrastes entre las regio
nes motivo de nuestro interés. Ese tiempo llegó cuando Pedro Tomé 
Martín acudió a El Colegio de Jalisco durante el segundo semestre del 
año 2000 como profesor invitado para dirigir uno de los seminarios del 
Programa de Doctorado en Ciencias Sociales establecido en aquella ins
titución. Al discutir la estructura de la obra ahora presentada, acordamos 
desarrollar trabajos que acerca de las formas de parentesco ambos auto
res habíamos iniciado en diferentes momentos. De esta manera conjuga
mos el análisis del material empírico con las reflexiones teóricas que 
aquí vertimos.

En el momento en que redactamos Entre mundos optamos delibera
damente por ir contraponiendo párrafo a párrafo lo que acontecía, según 
nuestra particular visión, en los Altos de Jalisco y en la Sierra de Ávila. 
Teníamos duda, sin embargo, de que ese método fuera a funcionar de la 
misma forma para el objeto de nuestro propósito al restringirlo a la cues
tión del parentesco. Ese fue el motivo que nos inclinó por una estructu-



región: los Altos de Jalisco, México. CIESAS

14

ra totalmente diferente. Conservamos únicamente el quehacer conjunto, 
pero quisimos presentar cada capítulo como un ensayo cerrado pensan
do que las necesidades de los lectores potenciales de este libro fueran 
diversas. Puede ser. por tanto, leída esta obra al modo tradicional, capí
tulo tras capítulo; puede también, optarse por leer cada capítulo de forma 
aislada. Por esta razón, hemos situado las referencias citadas en cada 
capítulo al final del mismo, aún a riesgo de que algunas aparezcan 
reseñadas en varias ocasiones.

El tema del parentesco había sido una preocupación de nuestras 
reflexiones en momentos distintos y con intensidades variables. De 
hecho, Andrés Fábregas ya había dedicado varios capítulos de su libro 
sobre los Altos de Jalisco a la cuestión2. En nuestro diario caminar por la 
Sierra de Avila y por Los Altos de Jalisco, las relaciones familiares se 
tomaron tema recurrente. No había charla con alteño o serrano en la que 
la familia no fuese mencionada. Pero fueron nuestras conversaciones 
con el doctor Jesús R. Hernández en Ávila y con don Rafael Martín en 
Tepatitlán las que nos decidieron -a profundizar en el tema. El doctor 
Hernández rememoró para nosotros una niñez en la que “al amor de la 
lumbre se hacía la vida”. En este relato la familia aparecía como el 
núcleo organizador de la vida. Pero, no se trataba de una familia restrin
gida a los vínculos de sangre: la familia era todo el pueblo. Por su parte, 
D. Rafael Martín, mientras pisaba fuerte la tierra del rancho de su pro
piedad por el que caminábamos, nos presentó la vida de los Altos como 
una historia de familias cuya solidaridad fue la constante en la construc
ción de la región. Desde el pórtico del rancho, amparados bajo sus arcos 
trinitarios, D. Rafael nos iba nombrando todos los ranchos que se veían 
en lontananza: cada nombre era el de una familia. Un ranchero, de tie
rras flacas que no quiere olvidar sus raíces y un médico prestigioso que 
conserva vivido el recuerdo de sus orígenes fueron el detonador, en últi
ma instancia, de este libro.

’ Fábregas. A. (1986), La formación histórica de una



15

Al redactar esta obra frecuentemente pensamos en estas conversa
ciones y en la importancia del parentesco tanto para serranos como para 
alteños. Habida cuenta de que ya nos hemos referido in extenso a la 
cuestión de la identidad en Entre Mundos, no vamos a reiterar todo lo ya 
escrito allí. Conviene, no obstante, recordar en esta introducción que es 
la familia uno de los elementos fundamentales en la construcción de las 
identidades. Por esta razón, hemos querido que el primer destinatario de 
nuestras reflexiones sean alteños y serranos, como prueba de la admira
ción que por las gentes de una y otra región sentimos. Somos conscien
tes de que nos sometemos a su veredicto. Para fortuna nuestra, hemos 
hallado que en ambos lugares la capacidad analítica de sus habitantes 
podía enriquecer notablemente el diálogo que el antropólogo entabla con 
la sociedad que estudia. No es, por tanto, una obra construida desde una 
atalaya lejana, sino surgida al calor de la conversación con los lugareños. 
Ellos, por supuesto, no son responsables de la visión que sobre la fami
lia y el parentesco aquí se presenta: somos suficientemente conscientes 
de que estas reflexiones han pasado previamente por el filtro de nuestras 
propias formaciones y de nuestras vidas, no sólo como antropólogos, 
sino como nativos de dos países distintos.

Al mismo tiempo, al discutir el estado de la cuestión en México y 
España pensamos en los estudiantes de ciencias sociales en general y de 
antropología en particular que, con excesiva frecuencia, se enfrentan al 
tema del parentesco con ejemplos muy alejados de sus vivencias coti
dianas. Ya se ha convertido en costumbre para los estudiantes mexicanos 
abordar todo lo relacionado con la familia y el parentesco en obras pro
ducidas en Estados Unidos o bien limitarse a estudiar el material proce
dente de las numerosas monografías acerca de la población indígena, 
como si fuesen los únicos modelos existentes en la sociedad mexicana. 
Por su parte, los estudiantes españoles, con la notable excepción de lo 
que ocurre en Cataluña, se ven en la necesidad de estudiar estos temas 
con ejemplos de otras tierras o de lo que aconteció en las suyas en tiem
pos remotos.



16

Sea como fuere, los estudiantes de ciencias sociales, españoles o 
mexicanos, no deberían limitar su análisis de estas cuestiones a lo que 
monografías como ésta u otras semejantes puedan aportar. Desde nues
tro punto de vista, la antropología sigue precisando hoy día del trabajo 
de campo. Cualquier antropólogo en su proceso de formación debe inex
cusablemente, desde sus inicios, cumplir esta experiencia y no sólo 
como un rito de paso. Es decir, no concebimos una disciplina encerrada 
en sí misma cuyas reflexiones no emanen del contacto directo del inves
tigador con la sociedad que analiza. El trabajo de campo es una expe
riencia que transforma totalmente al investigador. Así lo hemos podido 
constatar en nuestras propias formaciones que son totalmente deudoras 
del mismo. En nuestro discurrir por la Sierra de Ávila y Los Altos de 
Jalisco, sus hombres y mujeres más que informantes fueron interlocuto
res de ese diálogo establecido desde la antropología con la gente. La 
diferencia entre la categoría de informante y la de interlocutor sobrepa
sa con mucho el matiz semántico. Para aquéllos que conciben el trabajo 
de campo como una breve excursión de fin de semana a zonas exóticas, 
aunque sean cercanas, cualquier persona con la que se topen se convier
te en “informante”. La traslación unidireccional de información, conlle
va una objetivación a la que no puede escapar el “informante” que queda 
así alienado por la acción del investigador. Por contra, la consideración 
de interlocutor implica una concepción en la que el conocimiento se 
construye en concurrencia dialógica (no platónica) con las personas a las 
que se reconoce como sujeto y agente de su propia historia.

Es el mismo trabajo de campo el que nos conduce irremisiblemente 
a ponderar las ventajas que para la antropología tiene el análisis cualita
tivo sobre el cuantitativo. Ciertamente, los datos no son despreciados, 
pero son siempre el fruto de la interpretación y la teoría y no su origen. 
Por otra parte, el análisis cualitativo no desdeña los datos, sino que los 
enfrenta constantemente con la realidad empírica y nuestra forma de 
acceder a ella. Tal vez, esta reflexión pueda parecer una obviedad a los 
que de ella participan. Es, sin embargo, preciso recordarla por un doble



17

motivo. Por una parte, las crisis que han azotado en las últimas décadas 
a la antropología en no pocas ocasiones se han pretendido saldar siguien
do el viejo principio de “en caso de duda, busca datos”. Por otra, obser
vamos con preocupación como la formación académica de numerosos 
antropólogos de generaciones venideras, posiblemente por el mismo 
motivo, deja el trabajo de campo al albur de la voluntariedad de los estu
diantes.

Si antes de iniciar nuestro trabajo de campo en la Sierra de Avila y 
Los Altos de Jalisco ya partíamos de estas ideas, hemos de decir que tras 
el mismo, nos reafirmamos en nuestra convicción de una antropología 
cuyas reflexiones surgen de una observación directa de la realidad.



:<= í



EL PARENTESCO: UNA EXCURSIÓN HISTÓRICA

19

Hace 130 años, Lewis Henry Morgan puso las bases que posibilita
ron el estudio científico del Parentesco, al publicar su libro Systems of 
Consanguinity and Ajfinity of the Human Family (1871). Cierto es que 
Henry Maine, diez años antes, había publicado su Ancient Law (1861), 
libro en el que estudió lo que él llamó “La familia asociada patriarcal”. 
Pero fue Lewis Henry Morgan quien elaboró el primer trabajo sistemá
tico acerca del parentesco, el que a la postre sería el punto de partida de 
la discusión antropológica. Morgan, lo mismo que Maine, a quienes hay 
que sumar al escocés J. F. McLennan, eran jurisconsultos. No es una 
casualidad que profesionales de esa rama, sean los pioneros del análisis 
del parentesco. Se trata de una profesión vinculada a las disposiciones 
legales sobre la herencia, a los conflictos matrimoniales, a los problemas 
de filiación, para mencionar los más comunes. Ello explica que términos 
usados por la jurisprudencia, como herencia, agnático, filiación, dere
chos y obligaciones, sean usados por la antropología al estudiar el paren
tesco.

Los análisis pioneros de los estudios de parentesco se desenvolvieron 
en el contexto del pensamiento evolucionista decimonónico. Se preocu
paron en esclarecer el significado de los términos asignados a los parien
tes en diversas sociedades. Evolucionistas como eran, los primeros estu
diosos vieron en esos términos la prueba de antiguas etapas en la evolu
ción humana. Sobre todo, creyeron haber probado las suposiciones en 
boga de la antigua existencia de la promiscuidad y los matrimonios 
colectivos. Conforme la antropología se desarrolló como disciplina



20

académica, estas primeras interpretaciones fueron equiparadas a una 
“historia conjetural” y rechazadas. Incluso, -cómo veremos- llegó a 
negársele valor sociológico alguno a los términos del parentesco para 
colocarlos como categorías lingüísticas o psicológicas.

En el libro mencionado, Lewis Henry Morgan reunió términos de 
parentesco de muy distintas sociedades alrededor del mundo, a través de 
cuestionarios que enviaba por correo. Logró distinguir dos grandes gru
pos de términos que nombró “descriptivos” y “clasificatorios”, uniéndo
los al término “sistema”, ya usado por los evolucionistas como Herbert 
Spencer. Los sistemas descriptivos, hace notar Morgan, coinciden con 
las familias lingüísticas aria, semítica y urálica, mientras los sistemas 
clasificatorios coinciden con los idiomas hablados por los indios de 
Norteamérica, por los pueblos polinesios y muchos asiáticos. Morgan 
llamó "clasificatorios” a los sistemas de parentesco que mezclan los tér
minos asignados a los parientes lineales con los colaterales, a diferencia 
de los “descriptivos” que aíslan terminológicamente a los parientes line
ales. De este tipo de análisis derivó Morgan las consideraciones evolu
cionistas que expuso en el más conocido de sus libros, La sociedad anti
gua (1877).

Despuntando el siglo XX, con la antropología instalada en las uni
versidades europeas y norteamericanas, se publica el primer ensayo de 
crítica sistemática a los planteamientos de Lewis Henry Morgan. Dichas 
críticas fueron planteadas por uno de los maestros pioneros de la antro
pología en Estados Unidos, Alfred Kroeber, en un trabajo titulado 
“Classificatory Systems of Relationshp” (1909), publicado en Inglaterra. 
En este artículo, Kroeber afirma que los planteamientos de Morgan son 
fuente de errores, particularmente el separar la terminología de paren
tesco en descriptiva y clasificatoria. Es más, Kroeber dijo que los térmi
nos de parentesco eran objeto de estudio de la psicología y no de la 
sociología, la antropología o la historia. En todo caso, -dice Kroeber- 
dejemos a los lingüistas ocuparse de ellos. Estas conclusiones del 
antropólogo norteamericano venían a fortalecer la afirmación de J. F.



21

Mclennan, de que los términos de parentesco eran formulas protocola
rias sin valor sociológico, como lo escribió en uno de sus libros, Studies 
in Ancient History (1880). De esta manera, principiando el siglo XX, la 
primera discusión significativa sobre el parentesco es su legitimidad 
misma como tema de la antropología.

Durante los años de 1898-1900 se llevó a cabo la expedición cientí
fica al Estrecho de Torres. Uno de los expedicionarios, W.H.R. Rivers 
volvería a situar el parentesco en el centro de la discusión antropológi
ca, incluso reivindicando algunos de los planteamientos de Lewis Henry 
Morgan. Durante esta expedición. Rivers desarrolló el método genealó
gico convertido después en técnica por excelencia para recolectar el dato 
en los análisis del parentesco. En un libro publicado en 1914, El paren
tesco y la organización social, regresó al planteamiento de Morgan afir
mando que la terminología de parentesco expresa relaciones sociales y 
son particularmente importantes para entender las formas de matrimonio 
y la historia de las instituciones sociales. De estas consideraciones de 
Rivers partió el estudio contemporáneo del parentesco al estimular a 
etnólogos y antropólogos sociales para convertirlo en un tema de inves
tigación y de discusión en las aulas universitarias. Dos de los fundado
res de la ciencia antropológica, Bronislaw Malinowski y Alfred R. 
Radcliffe -Brown, usando el método genealógico de Rivers, colocarían 
al parentesco como el tema central de la antropología, estatus que con
servó durante un largo periodo. Una suposición central a Rivers es que 
las relaciones genealógicas son universales y poseen significado social 
como criterio para la distribución de derechos y obligaciones. Son los 
extensos trabajos etnográficos de Malinowski los que dieron un impulso 
importante a estas consideraciones como temas de la antropología en 
varios de sus libros, pero fundamentalmente en La familia entre los 
aborígenes australianos publicado en 1913, El padre en la psicología 
primitiva de 1927, La vida sexual de los salvajes en el noroeste de 
Melanesia de 1929 y, su obra mayor. Jardines de. coral y su magia de 
1935, libros en los que Malinowski desarrolló ampliamente sus tesis



TI

acerca del parentesco. El argumento de Malinowski es que la situación 
inicial de todo sistema de parentesco es la familia. A partir de este 
núcleo se extienden las relaciones sociales y las terminologías. En el 
caso de las Islas Trobriand, el famoso escenario de su trabajo etnográfi
co, Malinowski hizo notar la existencia de la paternidad sociológica en 
el contexto de un sistema de parentesco matrilineal que no reconoce el 
papel genético del progenitor. Lo que realmente importaba a Malinowski 
era descubrir la función del parentesco en el contexto de otras institu
ciones. Analizó extensamente los sentimientos existentes entre parientes 
para demostrar que son las instituciones de la propia sociedad las que los 
moldean. Las líneas de investigación de Malinowski que apuntaban 
hacia la psicología no influyeron mayormente en los antropólogos britá
nicos a quienes enseñó antropología, pero si su trabajo etnográfico ele
vado al rango de modelo metodológico. Fue A. R. Radcliffe-Brown, 
alumno de Rivers, el que logró la mayor influencia en la antropología 
británica, en una generación que incluye a Raymond Firth, Lloyd W. 
Warner, E. E. Evans- Pritchard, Meyer Fortes, Max Gluckman, Mari 
Douglas, Isaac Shapera y Darryl Forde. En los Estados Unidos, 
Radcliffe-Brown influyó a Sol Tax, Irving Hallowell, Fred Eggan y 
Alexander Spoehe entre los más notables. La contribución original de 
Radcliffe-Brown fue su propuesta de concebir al parentesco como un 
conjunto compuesto de terminologías, normas y pautas para el compor
tamiento social. Dicho sistema forma parte de una estructura social 
amplia que abarca todas las instituciones de una sociedad. A Radcliffe- 
Brown le preocupó entender el significado de las instituciones para el 
mantenimiento del orden social y el logro de la integración. La exposi
ción de este enfoque estructural-funcional en su forma más clara y didác
tica es la “Introducción” que Radcliffe-Brown escribiera a un libro 
colectivo de sus alumnos, Sistemas Africanos de Parentesco y 
Matrimonio, publicado en 1950. En esta pieza del discurso antropológi
co, Radcliffe-Brown compara el sistema cognático de los pueblos teuto
nes prehistóricos con los sistemas agnáticos de la Antigua Roma y de un



23

buen número de pueblos africanos contemporáneos. Es en el contexto de 
esta comparación que Radcliffe-Brown hizo una de sus más importantes 
contribuciones a la teoría del parentesco al destacar la importancia de los 
siblings (“hermanos”) y su unidad, al lado de la integración y solidari
dad del linaje. De aquí derivó la importancia del principio de descen
dencia unilineal para entender la formación de los grupos corporativos 
que se prolongan más allá de la vida de sus miembros y son depositarios 
de derechos y obligaciones sobre recursos de variada índole, venganzas, 
celebración de rituales, regulación de matrimonios y aplicación de san
ciones. Radcliffe-Brown propone que el matrimonio es una ampliación 
de la estructura social y de su reordenamiento. Concluyó proponiendo 
cuatro tipos de sistemas de parentesco: (1) Los basados en el derecho 
paterno; (2) los basados en el derecho materno; (3) los cognáticos; (4) 
los sistemas de linaje doble, admitiendo variaciones para cada uno de 
estos tipos. Así, desde el punto de vista del estructural funcionalismo, la 
contribución de Radcliffe-Brown consistió en analizar la relación entre 
instituciones sociales y terminología de parentesco como partes interde
pendientes de un conjunto.

Después de los estudios de Radcliffe-Brown y de sus alumnos tanto 
en Inglaterra como en Estados Unidos, se registraron nuevas tendencias 
en el análisis del parentesco. Las más destacadas son; (1) Los análisis 
interculturales; (2) los análisis lingüísticos y formales; (3) el estableci
miento de modelos basados en la lingüística o en las matemáticas.

Los análisis interculturales del parentesco se inician con el trabajo de 
George Peter Murdock. Este llevó a cabo una extensa comparación de la 
organización de la familia y el parentesco en 150 sociedades distribuidas 
en todo el mundo. Una comparación de este rango requirió un uso inten
so de la estadística. El logro de Murdock fue demostrar que los términos 
de parentesco están basados en situaciones sociológicas como la des
cendencia y la residencia. Estableció seis tipos de terminología del 
parentesco que combinó con las normas de descendencia y residencia.



24

1 Debe reconocerse el uso que Murdock hizo del trabajo de Lcslie Spicr, La distribución de los sistemas de 
parentesco en norte América (Seattle: Universrty of Washington Press, 1925), libro en el que se proponen 
ocho tipos empíricos de sistemas de parentesco basados en las normas de agrupación de los primos cru
zados. Los once tipos de Murdock son: 1. Esquimal: 2. Hawaiano; 3. Yumano; 4. Foxiano; 5. Guincano: 
6. Dakota; 7. Sudanés: 8. Omaha; 9. Nankanje; 10. Iroqués y 11. Cuervo.
En 1957, después del examen de las críticas a su trabajo, Murdock redujo a 5 los anteriores tipos de estruc
turas de parentesco: (1) Esencial; (2) Hawaiano; (3) Omaha; (4) Iroqués y (5) Cuervo.

obteniendo once tipos principales de organización social.' Los resultados 
de las investigaciones de Murdock fueron expuestas por este en un com
plejo libro. La estructura social, publicado en 1949, pero al que antece
den 12 años de trabajo, dado que en 1937 se estableció el proyecto de 
investigación intercultural del que provienen las fuentes empíricas sobre 
las que se basó Murdock. Éste examinó las variaciones de la familia y el 
parentesco, los grupos consanguíneos, el clan y la comunidad, así como 
los tabús del incesto, la regulación del sexo y el matrimonio, los deter
minantes de la terminología de parentesco, finalizando con una teoría de 
la evolución de la organización social que destaca como punto de parti
da los cambios registrados en las formas de residencia. El estudio de 
Murdock ha sido ampliamente reconocido pero así también fue critica
do. Respondió con la publicación del Atlas etnográfico mundial (1957) 
y una reorganización en 5 tipos de su clasificación de las organizaciones 
sociales, basados en la relación entre formas de descendencia y formas 
de residencia.

Pasemos a examinar el trabajo de Claude Lévi Strauss en el análisis 
del parentesco. Pertenece a la segunda tendencia señalada, la del análi
sis formal, lingüístico. El libro que marcó a esta tendencia es Las estruc
turas elementales del parentesco, obra básica del llamado “estructuralis- 
mo francés” en antropología, cuya influencia fue amplia y diversa. La 
primera edición francesa de esta obra ocurrió en 1949. Fue traducida al 
inglés 14 años después, en 1963, y en 1967 apareció una segunda edi
ción importante por el prefacio de Lévi-Strauss en el que hace una seve
ra critica de su editor en inglés, el distinguido antropólogo británico 
Rodney Needham.



25

Empecemos por recordar que para Lévi-Strauss la estructura social 
no es un referente empírico, sino un modelo formal existente en la con
ciencia de los hombres y con arreglo al cual se desenvuelve la vida. En 
coherencia con lo anterior, un sistema de parentesco es un modelo de 
relaciones que existe en la mente de los miembros de una sociedad. Con 
este punto de partida, la unidad que Lévi-Strauss propone para el análi
sis del parentesco es la relación entre “cuñados”, a diferencia de la fami
lia elemental de la que hablan Malinowski, Radcliffe-Brown o Murdock. 
En la teoría propuesta por Lévi-Strauss, el hermano de la esposa está 
incluido en la composición de la familia constituyéndose una serie de 
oposiciones entre las actitudes de familiaridad y de reserva. El sistema 
de parentesco que resulta no consiste en lazos objetivos de consanguini
dad o de filiación entre personas, sino en un modelo, en un sistema arbi
trario de representaciones, que está en la conciencia de sus portadores. 
La reciprocidad manifiesta en el intercambio es lo que guía las formas 
específicas de matrimonio. En otras palabras, el matrimonio es un modo 
de intercambiar mujeres. De aquí resultan “las estructuras elementales 
del parentesco” que se caracterizan por la preferencia en el matrimonio 
con determinada categoría de parientes, generalmente los primos cruza
dos. De esta manera lo que en Malinowski, Radcliffe-Brown y Murdock 
es la familia elemental, en Lévi-Strauss lo es un núcleo formado por el 
hermano, la hermana, el padre, el hijo y las relaciones padre/hijo, tío 
materno/hijo de la hermana, hermano/hermana y esposo/esposa.

Lévi-Strauss buscó construir una teoría del parentesco que explicara 
diferentes aspectos del mismo y de esta forma, obtener una comprensión 
estructural del todo. Su punto de partida y el desarrollo ulterior de su 
teoría se aparta completamente de la línea teórica seguida por 
Malinowski, Radcliffe-Brown y Murdock. La desavenencia principal es 
con Radcliffe-Brown cuyo punto de vista le parecería empiricista. Según 
Lévi-Strauss todo análisis de parentesco deberá empezar por distinguir 
los opuestos: de un lado, un sistema de actitudes y de otro, un sistema de 
terminologías. La relación entre ambos sistemas es -según Lévi-Strauss-



26

dialéctica y funcional a la vez. De esta manera, cada sistema es suscep
tible de un análisis por separado para compararse con, por ejemplo, otro 
sistema de actitudes en una sociedad diferente. La comparación puede 
extenderse a sistemas políticos o religiosos. Esta comparación es posible 
porque lo que se compara son modelos formales de relaciones sociales, 
igual da que sean de parentesco o políticas. Es decir, contrario al criterio 
de Radcliffe-Brown, para Lévi-Strauss la estructura de una sociedad es 
una hipótesis explicatoria acerca de ella y no la anatomía descriptiva de 
la misma. Como lo escribió uno de sus alumnos más distinguidos, David 
Maybury-Lewis:

“Por forma estructural, él [Lévis-Strauss] entiende la forma general 
de una relación, o la forma general de un patrón de relaciones, como 
opuesto a una concatenación especifica de ellas’’ (Maybury-Lewis, 
1967, p. 294).

Lévi- Strauss buscó hacer inteligibles la infinita variedad empírica de 
sistemas de parentesco, reduciéndolas a un número limitado de modelos 
formales, susceptibles de ser agrupados por familias de acuerdo a un sis
tema de transformaciones cuyo descubrimiento es la tarea del antropó
logo.

En su libro, Las estructuras elementales del parentesco, Lévi-Strauss 
expone dos clases de teoría:

1. una general, acerca del tabú del incesto;
2. una particular, aplicada a las sociedades con reglas matrimoniales 

positivas.
Para Lévis-Strauss, la prohibición del incesto, cuyo carácter es uni

versal, no tiene una explicación sociológica, sino que es la expresión 
negativa del intercambio. Éste, a su vez, es el resultado de otro principio 
universal: la reciprocidad. Sin este último principio no sería posible la 
vida en sociedad. Por lo consiguiente la clave del parentesco para Lévi- 
Strauss, radica en la prohibición del incesto, como el ángulo negativo de 
la reciprocidad.



TI

El libro principal de Lévi-Strauss, Las estructuras elementales del 
parentesco fue traducido al inglés catorce años después de su publica
ción en Francia. Este hecho debe tomarse en consideración si hemos de 
entender las vicisitudes por las que pasó la difusión de los planteamien
tos de Lévi-Strauss más allá de las fronteras de Francia. La traducción 
de la obra del francés al inglés constituyó una compleja empresa en la 
que participaron James Harle Bell. Jhon Richard von Starmer y Rodney 
Needham. Los dos primeros trabajaron en Australia y, una vez cotejadas 
sus versiones, las enviaban a Oxford, Inglaterra, para ser leídas, compa
radas con el original francés y revisadas por Rodney Needham. Al estar 
lista la traducción para ser enviada a la imprenta, Lévi-Strauss declinó 
examinarla así como las pruebas de imprenta posteriores. Es este un dato 
importante para entender las discrepancias entre Needham y Lévi- 
Strauss y aún, entre éste último y Edmund Leach. En efecto, al pronun
ciar Lévi-Strauss The Huxley Memorial Lecture en 1965, dijo:

“Si aceptamos que, por ahora, el estudio de los sistemas de parentes
co debería ser, ante todo y primordialmente, más un estudio de modelos 
que de realidades empíricas, ¿dónde queda la distinción, casi clásica en 
la antropología social británica, entre sistemas matrimoniales “prescrip- 
tivos” y “preferentes”? Pero, cuando pienso que estudiosos tan distin
guidos como Leach y Needham la han aceptado plenamente y obtienen 
resultados importantes con ella, me siento algo perplejo al confesar que 
no acabo de comprender su significado y me temo que pueda dar lugar 
a numerosas dificultades teóricas” (Lévi-Strauss, (1965), 1973, p. 65).

Este golpe dirigido a dos de sus más ilustres seguidores tuvo conse
cuencias para los estudios de parentesco. El argumento en contra de 
Leach y Needham es como sigue: de los desarrollos a los que dio lugar 
la publicación de Las estructuras elementales de parentesco, el más 
“sorprendente” es la distinción hecha por Needham y Leach entre las 
nociones de “matrimonio por prescripción” y “matrimonio preferen
cia!”. Needham desarrolla esta distinción en su libro Estructura y senti
miento (1962), que dedica a la critica de los planteamientos expuestos



28

por George C. Homans y David M. Schneider en Marriage, Anthority, 
and Final Causes: A study of Unilateral Cross-Cousin Marriage (1955), 
un libro con el que Lévi-Strauss está en desacuerdo. La solución pro
puesta por Needham -dice Lévi-Strauss- cambia por completo “mi 
punto de vista” a grado tal, que se vió en la necesidad de expresarlo en 
Inglaterra y en inglés, durante la mencionada Huxley Memorial Lecture. 
En breve, dice Lévi-Strauss: ”No planteo que deba hacerse una distin
ción ideológica entre formas prescriptivas o preferenciales de un tipo de 
matrimonio” (Lévi-Strauss, 1969, p. XXXV). De aquí derivaría una con
fusión básica en Needham quien, sencillamente, no habría entendido la 
propuesta de Lévi-Strauss. Needham respondió en una breve nota, un 
“Postcriptum”, (p. XIX), incluida en la segunda edición (1969) en inglés 
de Las estructuras elementales, negando ser el responsable de los desa
tinos teóricos de Lévi-Strauss.

Mayor reconocimiento de Lévi-Strauss recibió la breve obra del pro
fesor holandés Josselin de Jong, Lévi-Strauss’s theory of Kinship and 
Marriage (1952), un exacto resumen en inglés de Las estructuras ele
mentales, que, hasta la traducción de Needham en 1969, fue la fuente 
para los antropólogos de habla inglesa. Ciertamente, Leach contribuyó a 
la difusión de las ideas de Lévi-Strauss en inglés antes de la traducción 
de Las estructuras, en un ensayo titulado “The Structural Implications of 
Cross-Cousin Marriage” publicado originalmente en 1951 y reimpreso 
en Rethinkig Anthropology (1961) y en sucesivas ediciones de ese año 
en adelante. La versión al castellano de José R. Llobera, se publicó en 
1971. En Replanteamiento (1971), Leach escribe:

“Aunque critique a Lévi-Strauss determinadas inexactitudes etnográ
ficas, veo con gran simpatía su perspectiva teórica general. El profesor 
Lévi-Strauss, por su parte, ha subrayado que la concepción de “estructu
ra social” implícita en mi primer artículo sobre los jinghpan (capítulo II) 
es semejante a la suya... en todas mis publicaciones posteriores la deuda 
con Lévi-Strauss es evidente”. (Leach, 1971, p. 9)



29

Edmun Leach rompió temprano con su formación. Educado antro
pológicamente en el contexto de los estudios comparativos de parentes
co, en la tradición de Malinowski, Radcliffe-Brown y Meyer Fortes, 
pronto se decidió por los análisis formales a la Lévi-Strauss. Incluso, su 
primer trabajo, publicado antes que Las estructuras elementales, pues 
data de 1945 (“Jinghpaw Kinship Terminology”, reimpreso en 
Replanteamiento de la Antropología (1971)) rompe con sus maestros, lo 
que Leach recalcará una y otra vez a lo largo de su obra. En el ensayo 
mencionado, Leach adelanta lo que vendría a ser el argumento central de 
Las estructuras elementales, a saber: que aún reconociendo en las ter
minologías de parentesco una relación con el orden social, se trata de 
modelos formales existentes en la mente de los individuos que confor
man una sociedad. Cuando Leach leyó este argumento en francés escri
bió un trabajo que apareció simultáneamente con el pequeño libro de 
Josselin de Jong. En dicho ensayo titulado “Las implicaciones estructu
rales del matrimonio matrilateral entre primos cruzados” (Reimpreso en 
Replanteamiento de la Antropología, 1971, pp. 90-163), Leach se reco
noce como un analista formal aceptando los planteamientos de Lévi- 
Strauss, no sin dejar constancia de su rechazo a las pretensiones desme
suradas del maestro francés, a su falta de cuidado al hacer uso de la etno
grafía y a su expreso desprecio por los hechos empíricos. Leach llevó 
adelante la teoría de la alianza que quizá no hubiese tenido mayor reper
cusión, si no fuese por el impulso que él le dio. El 3 de diciembre de 
1959, Leach pronunció la primera conferencia de homenaje a 
Malinowski en la London School of Economics. Esa conferencia titula
da “Rethinking Anthropology” dio pie al futuro libro publicado en 1961, 
todavía años antes de la aparición en inglés de Las estructuras elemen
tales. Aunque Leach había roto con la escuela británica de antropología 
social desde 1945, en su conferencia de 1959 dejó bien clara su filiación 
Lévi-Straussiana. Es famoso en antropología el párrafo siguiente que 
Leach dedica para demoler a Malinowski y Radcliffe-Brown. Escribió:



V

30

“Comparar es algo así como coleccionar mariposas: clasificar y orde
nar los objetos según sus tipos y subtipos. Los discípulos de Radcliffe- 
Brown son coleccionistas de mariposas antropológicas”. (Leach, 1971, 
p.13).

El objetivo de Leach no son, entonces, los análisis comparados sino 
la búsqueda de generalizaciones. En persecución de este objetivo, la 
conferencia en honor de Malinowski fue dedicada por Leach a demoler 
el edificio conceptual de la escuela británica de antropología social.

De esta manera, más que Lévi-Strauss mismo, quién elaboró la críti
ca sistemática a los análisis comparativos del parentesco y llevó adelan
te el análisis formal, fue Edmund Leach. La teoría de la alianza enun
ciada por él puede resumirse así: no son las unidades exógamas -corno 
dice Lévi-Strauss- los grupos que intercambian mujeres, sino los grupos 
de filiación locales, en donde la membrecía está determinada por la filia
ción y la residencia. La ordenación general de este sistema ha sido expli
cada por los antropólogos a través de la teoría del matrimonio en círcu
lo, lo que nunca ocurre en la realidad. Lo que sí ocurre es que en los 
matrimonios asimétricos, los receptores de mujeres ostentan un estatus 
superior al de quienes las donan. Escribiendo hacia mediados de los años 
setenta, Leach confirmó sus tesis centrales...

“... los conceptos implicados en los términos de parentesco y en las 
reglas de matrimonio... nociones tales como “matrimonio” y “paterni
dad” son, en primera instancia, “ideas” generadas en la mente, no des
criben ninguna “cosa” objetiva material del mundo exterior. En conse
cuencia, la discusión de las categorías de parentesco se convierte muy 
fácilmente en una especie de álgebra”. (Leach, 1981, p. 90).

Las orientaciones de Leach son similares a las de Rodney Needham 
y Louis Dumond. El primero nunca recibió el reconocimiento de Lévi- 
Strauss, ni por la traducción esmerada de Las estructuras elementales, ni 
por la defensa fírme que hizo ante la crítica devastadora al sistema de 
Lévi-Strauss que significó el libro de George Homans y David 
Schneider, Marriage, Authority and the Final Causes (1955). De



31

Dumond, Lévi-Strauss dijo que a causa de su trabajo en la India, él lo 
reconocía como un especialista en esa área, y retiró, para la segunda edi
ción en inglés de Las estructuras elementales, los capítulos dedicados a 
aquél país y a China.

En la actualidad, los estudiosos del parentesco que se identifican con 
los planteamientos de Lévi-Strauss, han desarrollado el concepto de 
“casa”, inspirado en las observaciones del etnólogo francés acerca de las 
dinastías nobles europeas de la época medieval. Pero el término “casa” 
para referirse a un grupo social fue utilizado por Lévi-Strauss al revisar 
la etnografía que Franz Boas elaboró de los Kwakiutl. El problema que 
Boas no resolvió es cómo caracterizar a una subdivisión tribal que pre
sentaba rasgos tanto matri como patrilineales, pero difícil de enmarcar 
en las categorías del parentesco. En otras palabras. Boas no se sintió 
cómodo usando los conceptos de Clan, Sib, Mitad o Gens para la agru
pación Kwakiutl, prefiriendo dejar sin solución ese aspecto. También 
Alfred Kroeber, estudiando a los Yurok, se encontró con una “casa”, 
pero rehuyó el término que solo aplicó para referirse a las construccio
nes habitacionales. Lévi-Strauss vió un problema común en la etnografía 
de Boas y en la de Kroeber y, apelando a sus lecturas de historia europea 
medieval, propuso agregar el término “casa” a los análisis de parentesco 
y caracterizar con él a un grupo social concreto. Joan Bestard ha escrito 
con claridad meridiana que:

“En aquellos contextos etnográficos que disponen de modelos de 
procreación distintos al moderno, la cópula sexual -la unión en la misma 
carne- no tiene que ser necesariamente el símbolo central del parentes
co. Este símbolo central de la solidaridad duradera es, a mi entender, la 
unión residencial, esto es, la casa entendida como una asociación de las 
personas a una propiedad y una costumbre. La casa representa una uni
dad social primaria formada por una unidad de parentesco, basada en la 
bilateralidad, y por una unidad de residencia y comensalidad, basada en 
un fondo común”. (Bestard, 1998, p. 180).



32

El propio Bestard ha hecho una contribución importante al estudio 
del parentesco desde el concepto de casa, en su libro Casa y Familia 
(1986), referido a Formentera. Ante una situación contradictoria con res
pecto al parentesco como vertebrador de la estructura social en 
Fomentera, Bestard lo situó correctamente como una “forma de pensar 
la continuidad social” (Bestard, 1986, p. 9), es decir, una memoria. En 
este contexto, Bestard propuso una concepción de “Casa” en los térmi
nos siguientes:

“Las casas, personas morales detentadoras de una propiedad y de un 
nombre, son una unidad de parentesco a través de las que se sitúan sus 
miembros en el juego social y condensan en un solo concepto la resi
dencia del grupo doméstico así como la línea de filiación a través de 
varias generaciones. La casa en Fomentera no es considerada únicamen
te como un grupo residencial en un momento dado sino que se concep- 
tualiza también en términos de una continuidad temporal que incluye no 
solamente a sus miembros actuales sino también a sus antepasados así 
como a sus futuros sucesores. La mejor expresión jurídica de este tipo de 
continuidad familiar está en los contratos matrimoniales de los suceso
res de casas.” (Bestard, 1986, p. 10).

El párrafo anterior nos amplía el manejo que del concepto casa hace 
Bestard, permitiéndonos distinguir una importante contribución al situar 
a las genealogías primero, y a la casa después, como formas de la memo
ria social y relacionar estrechamente el trabajo etnográfico y el de explo
ración de archivos, como componentes del trabajo de campo. Además, 
Bestard ha podido establecer las transformaciones de las formas de 
matrimonio en Fomentera, de unas alianzas que enfatizaban la diferen
ciación social a otras que la minimizan para subrayar la homogeneidad 
social de la Isla. La obra de Bestard coloca el estudio del parentesco, 
quizá por vez primera, como un eje teórico fundamental para analizar la 
etnología mediterránea.

La casa, como el propio Bestard lo ha mostrado y como la confirman 
una serie de trabajos, como los desarrollados por los autores incluidos en



33

la antología preparada por Carsten y Hugh-Jones (1995 y 1996), es un 
grupo social continuado a través del tiempo no sólo por la sucesión y el 
remplazo de los recursos humanos, sino por la transmisión de la propie
dad mueble e inmueble, nombres, títulos, símbolos y prerrogativas que 
son parte básica de su existencia e identidad.

Atendiendo al método de Lévi-Strauss, la casa, como un grupo social 
institucionalizado, combina una serie de oposiciones, o, para decirlo en 
lenguaje estructuralista, formas sociales, como filiación/ residencia, des
cendencia matrilineal/ descendencia patrilineal, hipergamia/ hipogamia, 
matrimonio cercano/ matrimonio lejano, todas, categorías que la teoría 
del parentesco ha presentado como mutuamente excluyentes. La inte
gración de principios antagónicos como los mencionados es una carac
terística sobresaliente de la casa (Carsten y Hugh-Jones (1995), 1996. 
Capítulo V de Bestard, 1986, pp. 121-170).

El análisis comparativo del parentesco, su relación con factores 
históricos, ecológicos y culturales, ha adquirido una importancia cre
ciente en la literatura antropológica. La comparación como método para 
estudiar el parentesco tiene sus referencias originales en los trabajos clá
sicos de A. R. Radcliffe-Brown, Social Organization of Australian 
Tribes (1931) e “Introducción” a African Systems of Kinship and 
Marriage (1950), volumen antológico editado junto con Daryll Fordel. 
En el texto escrito por Radcliffe-Brown, se afirma que sólo se entenderá 
la vida social de los pueblos de Africa, cuando se hubiesen descifrado 
sus sistemas de parentesco y matrimonio. Enunció Radcliffe-Brown 
planteamientos largamente discutidos en antropología, como su distin
ción entre historia y pseudohistoria, su afirmación de que era imposible 
construir la historia de las instituciones africanas por falta de documen
tación escrita, su tajante postura de que sin clasificación no existe la 
ciencia y su convicción de que para entender los sistemas de parentesco 
eran necesarios la comparación y el análisis. Definió el sistema de paren
tesco y matrimonio en los términos siguientes:

“Un sistema de parentesco y matrimonio puede verse como un arre-



34

glo que permite a las personas la vida en común y la cooperación mutua, 
dentro de una vida social ordenada”. (Radcliffe-Brown, (1950). 1970, p. 
3).

La contribución mayor de Radcliffe-Brown a los estudios de paren
tesco y matrimonio fue relacionar las terminologías con practicas socia
les concretas. Consideró a los términos de parentesco como una parte 
intrínseca del sistema (como lo vio Kroeber) que denominaba relaciones 
al tiempo que rechazaba considerarlos como un campo semántico en si, 
susceptible de análisis independientemente de las relaciones sociales en 
que están inscritos. En congruencia, concibió correspondencias entre los 
términos del parentesco y las normas de conducta social como la filia
ción, el matrimonio o la residencia. En síntesis, Radcliffe-Brown esta
bleció la relación entre la nomenclatura del parentesco y las institucio
nes sociales, concebidas como partes interdependientes de un sistema. 
Al comparar los sistemas de parentesco, Radcliffe-Brown concluyó 
enunciando una serie de comportamientos estructurales que aún se dis
cuten entre los estudiosos contemporáneos, sobre todo, la solidaridad de 
los siblings (grupo de hermanos), la unidad e integración de los grupos 
de linaje y la diferenciación de los miembros de un sistema de parentes
co según edad y sexo. Culminó su propuesta clasificando los sistemas de 
parentesco en matrilineales, patrilineales, cognaticos y de doble filia
ción.

La teoría de la filiación es un resultado de los estudios comparados 
de parentesco y matrimonio, hechos bajo la influencia de Radcliffe- 
Brown. El libro más representativo de esta escuela es el mencionado 
African Systems of Kinship and Marriage que incluye trabajos de Hilda 
Kuper, Mónica Wilson, Isaac Shapera, Max Gluckman, Audrey 
I.Richards, Meyer Fortes, Daryll Forde, Sigfried F. Nadel y E.E. Evans- 
Pritchard, es decir, el núcleo de la escuela británica de antropología 
social. El postulado por el que destaca la teoría de la filiación es el 
siguiente: la integración, unidad y solidaridad del grupo de linaje deter
mina la vida social, económica, política y religiosa.



35

En los Estados Unidos, Fred Eggan destacó como discípulo de 
Radcliffe-Brown cuando este enseñó en la Universidad de Chicago 
(1930-1932). Eggan es autor de libros (1950; 1966) y ensayos (1954) 
que influyeron a varias generaciones de estudiosos del parentesco. 
Eggan llevó a cabo análisis detallados de los sistemas de parentesco de 
los Cheyenne y Arapaho, apoyado en los cuales propuso una primera 
clasificación, válida para los pueblos de las llanuras norteamericanas, en 
sistemas generacionales y sistemas de linaje. Eggan describió a las “tri
bus” -como él las llama- de las planicies, destacando su organización en 
bandas bilaterales que acampaban en círculos y vivían de la caza, dentro 
de un régimen de seminomadismo. Estos grupos tenían sistemas de 
parentesco clasificatorio que enfatizaban la generación y el sexo. Hacía 
el este de la zona de las praderas, Eggan demostró que las “tribus” se 
organizaban basadas en la descendencia unilineal, viviendo en un régi
men sedentario apoyado en la horticultura complementada con la cacería 
del búfalo. Aquí también Eggan encontró sistemas de parentesco clasifí
catenos, que combinan en la terminología a los parientes lineales y cola
terales, dentro de una organización de linaje. Dos subtipos de estas for
mas clasificó Eggan: (1) el sistema Omaha y (2) el sistema Crow (cuer
vo). El primero es un sistema patrilineal mientras el segundo es matrili- 
neal. La comparación controlada de estos subtipos le permitió a Eggan 
descubrir que cada una respondía a las adaptaciones ecológicas y socia
les de sus respectivas regiones. En otras palabras: los sistemas genera
cionales de las planicies construyeron una ecología cultural basada en la 
relación de los Siblings (hermanos) que hicieron funcional a la vida en 
las llanuras, mientras las tribus de las praderas usaron al linaje, logran
do mayor estabilidad y continuidad.

Los trabajos de Eggan abrieron el campo a otros estudios comparati
vos de tipo regional, en los Estados Unidos, basados en los supuestos 
estructural-funcionales de Radcliffe-Brown, pero apoyados en la eco
logía cultural y la etnohistoria. Los más importantes de esos trabajos son 
los de Dozier (1954) sobre los Hopi-Tewa y los de Bruner (1955-1956)



36

acerca de la terminología de los Mandan-Hidatsa. Comentario aparte 
merece el tipo de trabajos comparativos incluidos en el volumen compi
lado por Schneider y Gough, Matrilineal Kinship (1961). De los 18 tra
bajos que componen este volumen. 11 pertenecen a Kathleen Gough. 
siendo los restantes firmados por Elizabeth Colson, David Aberle (2), 
David Schneider (2), George Fathaner y Harry Basehart. Los aspectos 
característicos de los grupos de parentesco de descendencia matrilineal 
son expuestos por Schneider, tanto en términos teóricos como en com
paración con los grupos de descendencia patrilineal. Después de este 
panorama general, los autores del volumen pasan al examen comparati
vo de nueve grupos matrilineales descritos detalladamente y de aquí 
hacen una comparación amplia usando el World Ethnographic Sample 
publicado por Murdock (1957). Los autores del volumen consideran el 
principio de descendencia como una constante y así pasan revista a las 
variaciones de la estructura del grupo matrilineal, de las reglas de resi
dencia y de las formas de matrimonio, refiriéndose a la teoría estructu
ral, a la ecología cultural y a la evolución social. El Parentesco 
Matrilineal constituye un libro imprescindible en los estudios de paren
tesco revistiendo una importancia particular la exposición detallada de 
las relaciones hermano/hermana, un vinculo especialmente sólido en los 
grupos de parentesco matrilineales, más incluso que el que une al mari
do y la esposa. Se analizan también los varios efectos que resultan de la 
tensión en la relación esposo/esposa en los grupos matrilineales, ante 
todo por el control de la mujer y los hijos, un tipo de tensiones al que 
habían aludido Audrey I. Richards en su ensayo incluido en Sistemas 
Africanos de Parentesco y Matrimonio (1950, páginas 207-251). Dicho 
ensayo constituyó en su momento una revisión -muy necesaria- que per
mitió usar los avances de la antropología social y comparar sistemática
mente los problemas peculiares a los grupos de descendencia matriline
al, con relación a las formas de producción y las estructuras políticas. El 
ensayo de Richards es el antecedente inmediato de El Parentesco 
Matrilineal, como así fue reconocido por los autores del volumen. La



37

relación entre éstos y Richards se percibe en el uso del análisis estructu- 
ral-funcional para explicar la forma de operar de los grupos matrilinea- 
les y las generalizaciones de aquí derivadas, junto con el interés en la 
ecología cultural, esto es, el examen del significado para el parentesco 
matrilineal de las características técnico y medio ambientales de la cul
tura en que está inserto.

Al examinar los estudios de parentesco es notable la persistencia, 
reconocida o no, de la orientación de Radcliffe-Brown que sólo comenzó 
a debatirse en sólido con la aparición de los trabajos de Lévi-Strauss, 
Josselin de Jong y Edmund Leach. El análisis componencial del paren
tesco, influido por la lingüística, permitió aclarar ciertos hechos de la ter
minología, pero implicando el rechazo del examen del parentesco como 
un hecho social, según enfatizó Radcliffe-Brown. Durante un lapso 
importante, Lévi-Strauss dominó los estudios de parentesco, destacando 
los principios de dualidad y reciprocidad, que, andando el tiempo, se 
demostró que no eran universales. Recordemos que Radcliffe-Brown 
afirmaba que la repetición de rasgos de la estructura de los grupos de 
parentesco como la solidaridad del grupo de hermanos, es la prueba de 
la operación de un determinado número de principios estructurales gene- 
ralizables. Al respecto, Bestard resume con claridad el estado actual de 
los estudios de parentesco, escribiendo:

“Para los antropólogos actuales... los elementos biológicos del 
parentesco -esa relación basada en la sangre- son símbolos, y el refe
rente de esos símbolos no es la biología entendida como un proceso 
natural. Han insistido en la premisa de que el parentesco es una cons
trucción cultural, no en el sentido de que es una representación más o 
menos transparente de una serie de hechos que existen en la naturaleza, 
sino en el sentido de que el parentesco se va constituyendo significati
vamente en cada cultura, antes de ser algo que “está allf’, más allá de la 
representación que se haga de él cada cultura. El parentesco, referido a 
la procreación, ha dejado de tener capacidad comparativa universal, con
virtiéndose en una forma característica occidental de ordenar y dar sig-



38

nificado a unas relaciones sociales en las cuales se privilegian los lazos 
biogenéticos en tanto que símbolos de una solidaridad duradera surgida 
de una experiencia compartida”. (Bestard. 1998, p. 41).

Finalmente: desde 1974 cobraron importancia los estudios de género 
cuyo antecedente son los análisis del parentesco. La publicación de 
Mujeres, Cultura y Sociedad (1974) editado por Michelle Zímbalist 
Rosaldo y Louise Lamphere junto con Hacía una antropología de las 
mujeres (1975) de Rayna Reiten, abrieron un campo que es hoy uno de 
los más fructíferos en antropología. Siguiendo estos nuevos lincamien
tos, Christine Gailey publicó Del parentesco al reinado: Jerarquía de 
género y formación del Estado en las Islas Tonga (1987), en donde la 
autora afirma que la formación del Estado y de las clases sociales no 
pueden entenderse como proceso sin analizar el género y el estatus de la 
mujer. Según Gailey, la autoridad de la mujer y su rango disminuyó a 
raíz de la aparición de las clases y de la formación del estado. La impor
tancia de este libro radica también en la revisión a la que su autora suje
ta, a las teorías del parentesco expuestas por conocidos antropólogos 
como Jack Goody, Rayna Rapp, Elman Service, Stanley Diamond, Lévi- 
Strauss y Sherry Ortner. Gailey concluye que el Estado no es una forma 
política sino un proceso inconcluso como también lo es la formación de 
las clases sociales.

En la revisión que hemos hecho de los análisis de parentesco en 
antropología, confiamos en haber mostrado su importancia tanto para la 
definición de la antropología como disciplina de las ciencias sociales, 
como para el desarrollo de teorías y métodos. El parentesco sigue sien
do un tema central en la antropología, como lo indican obras como la de 
Gailey (1987) y Bestard (1998), y está lejos de haberse agotado. Por el 
contrario, se abre una amplia gama de problemas para el análisis del 
parentesco en las sociedades contemporáneas, regidas por tecnologías 
sofisticadas y una cada vez mayor complejidad de la Cultura.

El parentesco es una dimensión social y cultural, ocupando un lugar 
central en las sociedades contemporáneas, no sólo como memoria del 
tiempo social sino como eje de conductas concretas entre los seres



BIBLIOGRAFIA.

39

humanos. Lejos de haberse agotado, el parentesco continúa siendo uno 
de los grandes temas antropológicos contemporáneos.

Bestard Camps, Joan.- Casa y familia. Parentesco y reproducción 
doméstica en Fomentera. Palma de Mallorca: Instituí D’ Estudis 
Baleárics, 1986.

- Parentesco y modernidad. Barcelona: Paidós, 1998.
Bruner, Edward.- “Two processes of change in Mandan-Hidatsa 

kinship terminology”, en American Anthopologist (New Series), 
Número 57, 1955, páginas 840 a 850; y número 58, 1956, páginas 554 a 
556.

Carsten, Janet y Stephen Hugh-Jones, (Compiladores).- About the 
House. Levi-Staruss and Beyond. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1996.

De Jong, Josselin.- Lévi-Strauss’ s theory on kinship and marriage. 
Leiden: Brill, 1952.

Dozier, Edward P.- The Hopi-Tewa of Atizona. Berkeley: The 
University of California Press, 1954.

Dumond, Louis.- Hierarchy and marriage alliance in South India 
kinship. London: Royal Anthropological Institute, 1957.

Eggan, Fred.- Social Organization of the Western Pueblo. Chicago: 
The Univesity of Chicago Press, 1950. (Existe versión al castellano 
publicada en 1971).

- "Social anthropology and the method of controlled comparison ” 
En: American Anthropologist, Número 56, 1954, páginas 743 a 760. 
Reimpreso en Robert A. Manners y David Kaplan, Editores, Theory in 
anthropology, Chicago, Aldine, 1988, páginas 54 a 66.

- The American Indian: Perspectives for the study of social change. 
Chicago: Aldine, 1966.



40

Freedman, Maurice.- Family and kinship in Chínese Society.
Stanford: Stanford University Press. 1970.

Fortes, Meyer.- The web of kinship amog the Tallensi. London: 
Oxford University Press, (1949), 1969.

- Kinship and the social orden Chicago: Aldine Publising Company, 
1969.

Gailey, Chistine W.- Kinship to kingship: Gender hierarchy and State 
formation in the Tongan Islands. Austin: University of Texas Press, 
1987.

Goody, Jack.- “Kinship: descent groups”. En International 
Enciclopedia of Social Sciences. Nueva York: MacMillan, 1968, 
Volumen 8, páginas 401 a 402.

- Cotnparative Kinship Systems. Stanford: Stanford University 
Press, 1969.

- The orienta!, the ancient and the primitive: Systems of marriage 
and the family in the pre-industrial societies of eurasia. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1990.

Goodenough, Ward H.- Description and comparison in cultural 
anthropology. Chicago: Aldine Publishing Company, 1970.

Gough, Kathleen E.- “The Nayars and the definition of marriage”. 
En Journal Of the Royal Anthropological Institute. Volumen 89, 1959, 
Páginas 23 a 54.

Homans, Gerge C. Y David Schneider.- Marrriage, authority and 
final causes. Illinois: Glencoe, 1955.

Kroeber, Alfred L.- “Classificatory systems of relationship”. Journal 
of the Royal Anthropological Institute, Número 39, Páginas 77 a 84.

Labby, David.- The demystification ofYap. Dialectic of culture on a 
micronesian Island. Chicago: The University of Chicago Press, 1976.

Leach, Edmund.- Rethinking antrhopology. London: Atholone Press, 
(1961), 1966. (Existe versión en castellano publicada en 1971).



41

Lévi-Strauss, Claude.- The elementary strucíures ofkinship. Boston: 
Beacon Press, 1969.

- El futuro de los estudios de parentesco. Traducción y presentación 
de José R. Llobera. Barcelona: Anagrama, 1973.

Maine, Henry.- Ancient Law. London: J. Murray, 1861.
Maybury-Lewis, David.- Akwe-Shavante Society. Oxford: Clarendon 

Press, 1967.
Mclennan, J.F.- Primitive Marriage. Edimburgh: Adam/Ch. Black, 

1865.
Malinowski, Bronislaw.- The family among the Australian aboríge

nes: a sociological study. London: University of London Press, 1913.
- Argonauts of the western pacific. New York: E.P. Dutton, 1922.
- Sex and repression in savage society. London: Routledge and 

Kegan Paul, 1927.
- The sexual Ufe of savages in northwestern Melanesia. London: 

George Routledge, 1929.
- Coral gardens and their magic. London: Alien and Unwin, 1935, ( 

2 volúmenes).
Morgan, Lewis Henry.- Systems of consaguinity and affmity of the 

humnan family. Washington: Smithsoniam Institution, 1870.
- Ancient Society. New York: Meridian Books World Publishing, 

(1877), 1963.
Murdock, George Peten- Social Structure. New York: Macmillan, 

1949.
- “World Ethnographic Sample”. En American Anthopologist, (New 

Series), Número 54, 1957, páginas 664 a 687.
Needhan, Rodney.- Structure and Sentiment. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1962.
- Rethinking kinship and marriage. London: Tavistock Publications, 

1971.
- Right and left: essays in dual symbolic classification. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1973.



r

42

Radcliffe-Brown, Alfred R. Y Daryll Forde, (Compiladores).- 
African Systems of Kinship and Marriage. Oxford: Oxford University 
Press, (1950). 1970.

Reiter, Rayna (Compiladora).- Towards an antrhopology of women. 
New York: Montly Review Press, 1975.

Rivers, W. H. R.- Kinship and social organizarían. London: 
Constable. 1914.

Rosaldo. Michelle Zimbalist y Louise Lamphrere (Compiladoras).- 
Woman, Culture and society. Stanford: Stanford University Press, 1974.

San Román, Teresa y Aurora González Echevarría.- Las relaciones 
de parentesco. Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona, 1994.

Shapiro, Judith.- “Tapirapé Kinship". En: Boletín do musen paraen- 
se Emilio Goeldi. Belem: Conselho Nacional de Pesquisas, Número 37, 
1968,Páginas 2 a 32.

Schneider, David y Kathleen Gough, (Compliladores).- Matrilineal 
Kinship. Berkeley: University of California Press, (1961), 1974.

Spencer, Herbert.- Principies of sociology. New York: Appleton, 
(1876), 1912.

Wilson, Monica.- Rituals of kinship among the Nyakyusa. Oxford: 
Oxford University Press, 1957.



EL PARENTESCO EN ESPAÑA

La familia europea

43

Existiendo lagunas que afectan a espacios o épocas determinadas y 
precisándose aún una profundización en heterogéneos procesos particu
lares, no hay duda de que la historia de Europa se halla tan profusamen
te documentada que se puede afirmar sin temor al yerro que en términos 
generales es posible interpretarla con cierta suficiencia. Extraña, por 
tanto, como ponía de manifiesto Davis hace veinticinco años a propósi
to del caso griego, que sepamos tampoco sobre los procesos de cambio 
habidos en los sistemas de parentesco dominantes. (Davis. 1977.16)

Esta constatación resulta importante debido a que “se tiende a pensar 
que en la historia de los sistemas familiares sólo existieron continuida
des, y se termina por crear un modelo de familia occidental en el que no 
intervienen los cambios históricos.” (Bestard. 1998. 94) La desconside
ración de los cambios históricos se une a un proceso de homogeneiza- 
ción semejante en lo que respecta al ámbito de distribución geográfica y 
tal pareciera que la familia europea fuera un ente inamovible que tras
pasa tiempos y lugares.

Empero, la historia de Europa, la legendaria mujer de la que quedó 
prendado Zeus, debiera haber puesto sobre aviso a los historiadores y 
antropólogos que en los últimos decenios han dedicado sus esfuerzos a 
estudiar el parentesco. Si algo nos enseña la mítica vida de esta heroína 
es que, en lo relativo al parentesco, nada hay absoluto. Hay quien cuen
ta que la mitológica Europa era hija de Agenor. No falta, sin embargo.



44

entre los helenistas quien la hacen nacer de Fénix, hijo del anterior. De 
su matrimonio con Zeus, acontecido por el conocido método de “robar a 
la novia”, nacieron Minos, Sarpedón y Radamantis. Especialistas hay, no 
obstante, que también la convierten en madre de Carno. uno de los más 
celebres amantes de Apolo, y aún, en otros casos, de Dodón.

Los avances en los análisis de sistemas de parentesco realizados pol
los antropólogos de las últimas décadas junto a los que los historiadores 
de la familia han llevado a cabo no han concluido, sin embargo, en una 
total desesencialización de la familia europea debido básicamente a que 
no pocas de estas investigaciones, como muestra Bestard, han conduci
do a la elaboración de mapas de áreas culturales de parentesco que, en el 
mejor de los casos, se combinan con otros factores como el demográfi
co. Desde tal punto de vista, la familia europea presentaría supuesta
mente cuatro modalidades generalizadoras: mediterránea, oriental, cen
tral y noroccidental. El problema se acrecienta cuando las únicas varia
ciones que sobre estos modelos básicos se admiten parten de la preten
dida coincidencia entre áreas culturales y fronteras estatales o naciona
les. Con ello, se puede llegar a la fácil sustitución de la familia europea 
por tantos modelos como naciones o estados puedan encontrarse en las 
arbitrarias divisiones administrativas. No se trata, sin embargo, de una 
perversión antropológica al servicio de la constitución de los estados o 
naciones, aunque pueda devenir en ello. Más bien, el presupuesto de par
tida de estas visiones es la identificación de “pueblo” y territorio en una 
suerte de caracterización “étnica” en la que los sistemas de parentesco se 
presentan siempre como esencia de una identidad excluyente y diferen- 
ciadora.

De forma alternativa, cabe optar por una posición teórica que, sin 
desconsiderar el territorio, fije su atención en los procesos sociales que 
surgen de la relación entre las personas y su entorno. En este sentido, la 
espacialidad sería uno de los factores relevantes en la formación de tales 
procesos, pero no el único. Ejemplo de tal proceder pudiera hallarse en 
el análisis tipológico que de la familia desarrolla Emmanuel Todd



45

1 Oíros problemas de los datos censales como instrumento del análisis etnográfico han sido puestos de 
manifiesto por S. Brandes (1984)

(1983). En este caso, el foco de la atención ya no es una regionalización 
esencial, sino las transformaciones históricas habidas en el seno de las 
relaciones intrafamiliares que suponen cambios de posiciones sociales 
de cada uno de los miembros del grupo. No cabe ninguna duda de las 
ventajas teóricas que pueden derivarse de la inserción de los procesos de 
evolución multilineal en los sistemas familiares y de parentesco. No obs
tante, la obra de Todd presenta un problema para el análisis: las relacio
nes familiares y parentesco no son consideradas en sí mismas, sino como 
elemento vicario del análisis de las variaciones de los sistemas ideológi
cos.(Todd. 1987) Consecuentemente, dicho modelo habrá de ser combi
nado con otras perspectivas que incluyan visiones específicamente diri
gidas al análisis de los procesos culturales relacionados con el parentes
co y que muestre permanencias y cambios en cada sistema, así como 
similitudes y diferencias entre los existentes.

Un análisis de procesos históricos del parentesco europeo a partir de 
modelos familiares ha sido desarrollado también durante las últimas cua
tro décadas por los historiadores de la demografía. Sin embargo, para el 
objeto de análisis antropológicos, tales estudios se encuentran lastrados 
por su excesiva dependencia de una única fuente: los censos nominales 
de habitantes. No se trata que tal fuente no sea fiable o no pueda ser uti
lizada. Su principal problema cuando se utiliza de manera exclusiva, y 
no es pequeño, es que no puede abordar los rpodos de pensamiento y los 
comportamientos en que estos se traducen'.

Un intento de analizar la evolución de los modelos familiares euro
peos superando el reduccionismo demográfico aludido se halla en una 
obra G. Augustins (1989) dedicada a mostrar las lógicas de transmisión 
patrimonial y las tensiones entre parentesco y residencia. Aunque a 
veces pareciera que los procesos históricos se subordinaran a una nece
sidad comparativa, Augustins diferencia tres modelos de familia: “siste
ma de la casa”, “sistema de linaje” y “sistema de parentela”. Éstos, a



Tomamos el término “neolocalidad diferida” de Contreras (1991, 362).

46

La precedente reflexión nos conduce irremisiblemente a una particu- 
larización que impide hablar del parentesco español como una homogé
nea subclase de uno mediterráneo. Preciso será, por tanto, centrarse en 
los diferentes procesos de formación de relaciones sociales que se mues
tran en España a partir de las concepciones diferentes que de la familia 
puede haber. Es decir, las peculiaridades formativas de las familias 
españolas han de ser relacionadas con múltiples factores como las con
diciones económicas, demográficas, ambientales y políticas que, a su 
vez, legitiman ciertas ideologías en torno a las prácticas matrimoniales.

En un artículo de análisis comparativo de dos localidades salmanti
nas que apareció hace ahora quince años, M. J. Devillard ponía de mani
fiesto cómo la determinación de cuál debiera ser el centro de atención 
respecto de las indagaciones acerca del parentesco posee consecuencias

pesar de constatar que no aparecen en estado puro en ninguna parle, se 
combinarían con cinco tipos de herencia (igualitaria bilateral, igualitaria 
con diferenciación preferencial de género, preferencial agenérica, diferi
da y suspendida) para elaborar modelos tratados como si fueran ecua
ciones algebraicas lo que, en opinión de A. Collomp (1997), no aporta 
nada nuevo para la comprensión ni del parentesco ni de las alianzas. Para 
éste último, construir modelos familiares es un juego seductor y, además, 
útil para interpretar la lógica interna de los sistemas. Sin embargo, que
rer complicar en exceso las reglas conduce a un esquematismo que choca 
con la realidad produciéndose así aserciones inexactas derivadas de la 
formulación de tipos ideales que sólo pueden solventarse mediante el 
análisis de casos particulares. El problema, sugiere Collomp siguiendo a 
Albera (1994), es utilizar modelos que, las más de las veces, están basa
dos en categorías analíticas coherentes con postulados teóricos pero 
totalmente ajenas a la realidad a la que pretenden referirse.

Neolocalidad diferida: familia y unidad doméstica 2



47

metodológicas relevantes. Así, aquéllas investigaciones que se han cen
trado en la “casa” como elemento nuclear de la reflexión se ven en la 
necesidad de enfatizar los procesos de reproducción, mientras que las 
que se han centrado en la familia han desarrollado con mayor o menor 
extensión los aspectos que se vinculan a la relación entre grupo domés
tico y residencia. La diferencia entre uno y otro contexto de investiga
ción estriba en presentar el parentesco “como medio de reclutamiento” o 
como unidad de “producción y de consumo” (Devillard, 1985.207).

Esta llamada de atención sobre los sesgos metodológicos y sus pre
visibles consecuencias conlleva igualmente, la necesidad de diferenciar 
nítidamente entre grupo doméstico y familia. Así, el grupo o unidad 
doméstica es un conjunto de personas “que constituyen una unidad 
económica, comparten una residencia y crían y educan conjuntamente a 
los hijos de sus miembros.” (González Echevarría y San Román, 1986. 
11) Aunque lo habitual es que grupo o unidad doméstica y familia coin
cidan, no siempre es así. Es más, como señala Augé (1975, 37), una 
familia no deja de serlo por el hecho de que varios de sus miembros 
vivan separados por kilómetros de distancia. Por lo mismo, no resulta 
extraño hallar el medio rural español grupos domésticos que incluyen a 
personas que no son de “la familia”. La discusión que late bajo el apa
rente dilema de la relación entre grupo doméstico y familia es la de la 
propia definición de parentesco que no pretendemos repetir.

En el caso que nos ocupa, nuestro deseo de mostrar la nítida diferen
ciación entre ambas categorías procede de ios profundos errores que se 
derivarían sobre los modelos de parentesco en España si no se tuviera 
presente. Claro ejemplo de esta distinción aparece en una de las obras 
pioneras de la antropología en España: Las comunidades de España y 
Perú de J.M. Arguedas (1987)[ 1968],

Según nos cuenta el seguidor de Mariátegui, “no hay matrimonio en 
los tres pueblos que estudié en Sayago y Aliste que forme hogar separa
do inmediatamente después de la ceremonia ni aún siquiera uno o dos 
años después.” (Arguedas, 1987.109). Es decir, en estas comarcas zaino-



48

’ “Cuando un hijo/a se casaba, seguía viviendo con su familia de orientación durante unos meses o años, 
visitando el marido a la esposa por la noche, prolongándose esta situación todo el tiempo necesario para 
hacer una ‘hacienda’’ propia de la que vivir, y si nacían hijos éstos vivían con la familia de la madre’’ 
(Santos del Campo. 1988.75).

4 “En tanto que viven en la casa de los padres, el status del recién casado sigue siendo exactamente el 
mismo que el del soltero: tanto para la mujer como para el hombre trabajan en las tierras de los padres y 
para beneficio de los padres. Los padres a su vez alimentan y visten a los hijos y a los nietos”. (Arguedas, 
1987.109)

5 “Las denominaciones de familia nuclear, y de familia elemental, que también se le da, no resultan muy 
adecuadas, en la medida en que parecen implicar que esta forma de familia constituye el elemento básico 
del que todas las otras son variantes o composiciones. Llamarla familia conyugal, como también se hace, 
todavía es menos apropiado, puesto que todas las familias son conyugales.” (Valdés, 1986 a. 27). Ramón 
Valdés considera que la denominación “más justa” sería la de “familia monógama independiente”. Sin 
embargo, este nombre no parece muy apropiado para la situación que describimos en el que la caracteri
zación fundamental de la nueva familia monógama es su dependencia.

ranas, en lugar de formar una nueva unidad doméstica, los recién despo
sados seguían viviendo por separado cada uno en casa de sus padres por 
un indeterminado tiempo que podía prolongarse durante varios años 
hasta que el nuevo matrimonio tuviera capital suficiente para poder vivir 
sin ningún tipo de dependencia respecto de las familias de orientación. 
La misma práctica, y en los mismos términos fue constatada por R. 
Santos del Campo en la burgalesa Tierra de Lara donde recibía el nom
bre de la “quintada”.3

Esta “neolocalidad diferida” implica, simultáneamente varios proce
sos complejos. Aunque la situación es temporal “restituyéndose poste
riormente la estructura de dos generaciones por núcleo doméstico” 
(Santos del Campo, 1988.75), tal pareciera que para los padres de los 
recién desposados, en un primer momento, no se hubiera generado una 
nueva familia hasta el punto de que el trato que mantenían con sus hijos 
era el mismo que antes de la boda 4. Es decir, desde tal punto de vista, el 
matrimonio no suponía una variación de status de los recién casados. 
Tanto en el caso borgalés como en el zamorano, el nacimiento de los 
hijos de la nueva familia de procreación suponía, desde un punto de vista 
estrictamente formal, que el hogar paterno de la esposa pasase de facto 
de ser residencia de familia nuclear a residencia de familia extensa.5 Nos 
encontramos pues con la existencia de tres familias - una nuclear de



49

6 “La única fuente de beneficio propio del matrimonio nuevo son la vecindad que el marido recibe, las que 
pueda alquilar y los cerdos que está autorizado a criar”. (Argucdas, 1987.109)

orientación, otra extensa de orientación y una tercera de procreación - y 
sólo dos grupos domésticos coincidentes con las familias de orientación.

Desde una perspectiva restrictiva podría alegarse que el nuevo matri
monio, que no vivía junto, no era, en sentido estricto, una familia. Sin 
embargo, de tal idea se podría deducir que la unidad marital no genera 
necesariamente familiaridad en tanto si lo hace la cohabitación lo cual 
es, cuando menos, problemático. Pero más allá de malabarismos teóri
cos, el elemento sustancialmente definitorio tanto en el caso de Bermillo 
de Sayago como en el de la burgalesa Solarana es la percepción social 
del hecho. Como quiera que los recién casados cohabitaban con sus 
padres y no había variaciones significativas en las relaciones intrafami- 
liares, una parte considerable del fruto del trabajo iba a parar a manos del 
pater familias. La posibilidad de independencia respecto de éste y, por 
ende, de formar un nuevo hogar estribaba justamente en el hecho de que 
toda la comunidad reconocía el status de nueva familia a los casados. 
Este reconocimiento se explicitaba por la “concesión” de los derechos 
inherentes a la vecindad, especialmente importantes en lo económico 
porque garantizaban el usufructo de los terrenos comunales mediante el 
propio aprovechamiento o la cesión, vía renta, de las suertes que le 
hubieran tocado en el reparto6. Si bien es cierto que la vecindad, con el 
consecuente derecho de usufructo de los comunes, se tiene por naci
miento, no lo es menos que el uso de tal bien sólo era factible tras el 
matrimonio o la muerte de los progenitores en caso de soltería. Por tal 
motivo, de alguna forma, podría considerarse que el matrimonio actúa 
como garante de la vecindad, a grado tal que se podría asimilar vecindad 
y familia. El derecho de vecindad resuelve, por tanto, la dicotomía entre 
familia y grupo doméstico en favor del primero de los términos. En tér
minos teóricos ello supone que la consideración de familia no viene 
tanto ni de la cohabitación ni de la conyugalidad, sino de la interpreta
ción que de ellas hace la comunidad.



50

’ Al hacer esta distinción. Devillard afirma seguir la propuesta de M. Verdón (1980) de dotar al concepto 
de "residencia” de una significación que permita explicar aquéllas situaciones en que unidad doméstica y 
unidad de producción no son coincidentes.

Otra variante de la neolocalidad diferida fue puesta de manifiesto por 
C. Lisón en sus estudios sobre Galicia al mostrar la existencia de mari
dos “nocturnos” en las comarcas orensanas limítrofes con Portugal. Al 
igual que en los casos precedentes, los nuevos matrimonios forman una 
familia que, sin embargo, se mantiene residiendo en grupos domésticos 
separados. La diferencia entre ambos modelos estriba en el hecho de que 
en el caso gallego, el nuevo matrimonio ha de esperar necesariamente 
hasta el fallecimiento de los progenitores respectivos para poder iniciar 
su cohabitación. Mientras tanto, la nueva familia vivía de día como si no 
lo fuera y esperaba al “peregrinaje” nocturno del marido. También en el 
caso borgalés es la recepción de la herencia la que garantiza la indepen
dencia. No obstante, no era preciso esperar hasta el fallecimiento de los 
padres para recibirla totalmente, ya que se podía recibir un anticipo de 
ésta en forma de dote que la mujer aportaba al matrimonio -frecuente
mente una tierra o alguna cabeza de ganado- para su usufructo durante 
la quintada.

Más relajada es la dicotomía entre grupo doméstico y familia que 
pone de manifiesto M.J. Devillard en su estudio en las Arribes del 
Duero. En este caso el matrimonio nuevo habita inmediatamente en casa 
propia, gracias a que los padres les proporcionan lo necesario para vivir 
en ella. Sin embargo, Devillard diferencia entre el lugar “donde se duer
me” y aquéllos en que se trabaja o come7, debido a que, a cambio de su 
manutención y una parte de la cosecha, la nueva familia permanece tra
bajando natolocalmente hasta que el ciclo agrícola dentro del cual ha 
tenido lugar la celebración matrimonial esté concluido. Finalizado éste, 
se puede dar también por terminado el periodo postmatrimonial que 
viene acompañado, además, de la parte correspondiente del total cose
chado que ha de unirse al “respigo” recibido durante la boda. La mati- 
zación del concepto de residencia a partir de la distinción entre el lugar



51

* El subrayado es nuestro. Según Alonso Ponga, “esta situación duraba hasta que lograban un nuevo hogar, 
lo cual, en muchos, casos, era después de largo tiempo. Los hijos quedaban a cargo de la casa de la mujer” 
(Alonso Ponga, 1988.99

’ Subrayado nuestro. L.V. Elias loma la cita de Vicuña Ruiz, F.J. (1977), “Notas etnográficas de AJdcanueva 
de Ebro”, Revista Bercco, n° 92, l, 1977: 223-250. 237). Igualmente se refiere a un documento de finales 
del XIX sobre derecho consuetudinario en el que se afirma lo siguiente: “matrimonios hay que cuando 
comienzan a hacer vida en común, tienen ya tres o cuatro hijos, los cuales, claro está han vivido siempre 
hasta entonces al lado de la madre” (Elias, 1988.109)

en que se trabaja o duerme resulta relevante en este contexto. Así, Santos 
del Campo señala que en el caso de que el nuevo matrimonio lograse 
debido a sus disponibilidades económicas tener “casa propia”, ello no se 
traducía en una total independencia ya que “el hijo solía seguir traba
jando las tierras del padre (o del suegro), recibiendo a cambio un 
pequeño tanto de la cosecha”. (Santos del Campo, 1988.77) En la misma 
línea hay que situar la constatación que hace J.L. Alonso Ponga de los 
“matrimonios por visita” del sur de la provincia de León. Según Alonso 
Ponga, “el nuevo matrimonio permanecía trabajando cada uno en casa 
de sus padres, y sólo se veían por la noche cuando el marido iba a dor
mir a casa de ella.” (Alonso Ponga, 1988.99)* Igualmente se puede 
detectar tal práctica en Soria y La Rioja, según L.V. Elias. Citando un 
trabajo de F.J. Vicuña, Elias señala que en el Sistema Ibérico tras el 
matrimonio “él solía comer en casa de sus padres y ella en la de los 
suyos. Por la noche se juntaban ambos en su propia casa, si ya la tenían 
o en casa de los padres de la esposa.” (Elias, 1988.109)9

Los anteriores ejemplos introducen una relativización que permite 
dudar de cualquier universalización respecto de las funciones que la 
familia cumple al poner de manifiesto que, al menos durante un lapso de 
tiempo variable según los casos, no se cumple la de ser unidad de pro
ducción y consumo.

Por otra parte, más allá de algunas idílicas y armoniosas visiones del 
campesinado y el medio rural que una fisiocracia urbanita ha pretendido 
dar-, los casos precedentes ponen de manifiesto el conflicto entre la fami
lia de procreación -que se resiste a perder un miembro productor - y la 
nueva familia de orientación. En este sentido. M.J. Devillard indica que



52

La expresión entre corchetes es de Lisón. También las cursivas.
En este sentido, y contrariamente a lo que pudiera suponerse en un principio, el tiempo de estancia en la 
casa paterna de los desposados es mayor cuanta mayor sea la riqueza de los progenitores. Citando a una 
informante de La Muga, Arguedas señala que “a los pobres no Ies importa luchar desde los tres o cuatro 
primeros años del matrimonio juntos. Los ricos en cambio, se quedan hasta diez años, cada quien en casa 
de sus padres, para tener mucha hacienda, muchas herramientas y cortinas para formar hogar aparte”

en Mllarino de los Aires “se da poca publicidad a la transferencia de bie
nes que ocasiona la boda. Su carácter diferido se empareja con la dis
creción que acompaña cualquier donativo o contraprestación entre una 
casa y otra, hechos todos llevados con el máximo sigilo, cuando no de 
noche". íDevillard, 1985.228)

Más dramática resuena hoy la nocturnidad del intercambio matrimo
nial en las comarcas del suroeste orensano a la que se refería Lisón con 
esta frase de uno de sus informantes: “solían casarse por la noche ...[o] 
de madrugada, sin que se enterase nadie. Hasta esta última generación 
fue así. Era la ceremonia [religiosa] sin nada más, sin banquete y sin 
invitar a nadie. Lo hacían muy de madrugada para a la mañana estar tra
bajando cada uno en su finca, como si no hubiera pasado nada [la frase 
es excelente]. Nadie los veía juntos; era una vergüenza. Durante el 
noviazgo no los veía usted juntos jamás”.10 (Lisón. 1979.325) En nues
tra opinión, no se trata de una cuestión de “vergüenza”, aunque la ideo
logía imperante pueda hacer que tal aparezca y sea sentida auténtica
mente por los protagonistas, sino de una cuestión relacionada con rela
ciones de poder intrafamiliares que conducen a una determinada estrati
ficación social. Si algo asegura la natolocalidad postnupcial no es tanto 
la “lealtad" a la familia de orientación como la supremacía de ésta sobre 
la de procreación. Taxativamente lo afirmaba Arguedas cuando indicaba 
que “ningún padre acaudalado, ni sus hijos recién casados, permiten ni 
aceptan constituirse en familia independiente si no han alcanzado a acu
mular una categoría económica equivalente a la de sus 
padres”.(Arguedas, 1987.269)" Es decir, en términos coloquiales, ello 
equivaldría a aseverar que la nocturnidad y la vergüenza de que el 
noviazgo y matrimonio puedan descubrirse asegura que el padre man-



1

53

(Arguedas, 1987.269) De alguna forma, la duración de la estancia en la casa patenta del hijo casado es una 
de las pocas formas de calcular el patrimonio de una familia habida cuenta de la inexistencia de diferen
cias externas entre neos y pobres ya que “frecuentemente los ricos visten más pobremente que los menos 
acaudalados” (Ibid.)

12 Sobre este tema, señala Arguedas a propósito del caso sayagués que “fallecido el padre (...) si quedan hijos 
menores, son recogidos o se adjudican al hermano que tiene mayor número de años de casado y éste admi
nistra los bienes de los menores Cuando llegan a contraer matrimonio permanecen en el hogar del her
mano mayor, como en el del padre, pero sin la estrictez que el padre puede y debe exigir.” (Arguedas. 
1987.270)

11 “la cultura regional, el sentido y dirección global de la misma, refuerza el status quo de cada subsistema 
al someter importantes aspectos de la percepción de la realidad a rigurosa tutoría" (Lisón. 1979.373-374)

tenga permanentemente un status social superior al de sus hijos. De 
hecho, no es, ni tan siquiera la herencia o su tipología lo que desencade
na tal azoramiento en los contrayentes12 . En el caso del suroeste orensa- 
no, según el mismo Lisón. la herencia es dividida a la muerte del padre 
de forma bilateral e igualitaria. Sin embargo, se describe la misma noc
turnidad de la celebración, incluyendo la ausencia paterna a la boda, en 
otras comarcas gallegas en las que la herencia es indivisa.

Por otra parte, estos modelos reseñados nos llevan a reflexionar 
sobre la desviación existente entre lo que idealmente una ideología 
puede desear y las prácticas concretas. Si bien C. Lisón. en la obra refe
rida, afirma tajante que la “cultura regional” somete a los subsistemas 
familiares a una rigurosa vigilancia13, no puede por menos que afirmar
se que la presencia de un número potencialmente elevado de familias en 
las que “el recién casado presenta la característica y, toma las obligacio
nes de un hijo casado en la organización de una familia extensa” 
(Arguedas, 1987.269) no es indicio de que idealmente se tienda a la for
mación de tal tipología de familias en una localidad dada, cual es el caso 
de La Muga de Sayago. De la misma forma la existencia de familias 
divididas no presupone que éste sea un ideal.

Por tanto, habrá que pensar que, al menos en España, no existen 
“modelos familiares puros” fruto de una prescripción, sino prácticas 
habituales, normalizadas, que han sido legitimadas socialmente. Por lo 
mismo, los tipos de familia que presentamos son básicamente el “resul
tado de una diversidad de arreglos posibles que, independientemente de



La continuidad de la casa

54

“ El concepto de “reproducción” plantea hartos problemas debido a su utilización en contextos diversos que 
van desde ¡a critica a visiones estáticas de la realidad social (Bourdicu y Passeron, 1970) al control de los 
nacimientos. Sobre las dificultades inherentes a su utilización en el ámbito del parentesco, puede verse el 
clásico de Goody (1976). Para el caso español resultan de gran relevancia los trabajos de Bestard (1986) 
y Narotzky (1988).

La inexistencia de modelos ideales no impide que se pueda hablar de 
prácticas normales que constituyen modelos tendenciales locales o 
regionales. En este sentido, se ha hecho habitual que los análisis sobre el 
parentesco en España establezcan un sutil límite geográfico entre dos 
grandes tipos: uno basado en la “ideología de la casa”, el otro basado en 
la “familia”. Según esta división, el primero de los modelos se desarro
llaría en el norte español y Baleares, mientras el segundo hallaría su fácil 
expresión en el centro, este y sur de la península. No se trata de que en 
estas últimas regiones no haya una ideología de la “casa”, sino más bien 
que la ideología que relaciona prácticas de residencia, relaciones matri
moniales, relaciones con el medio ambiente y procesos económicos, 
reserva a la casa un lugar menos preponderante. Evidentemente, lo 
mismo podría decirse respecto de la parentela en las regiones septen
trionales. En este sentido, estamos sugiriendo una matización de con
ceptos como “ideología de la casa”, en la medida en que existen unas 
creencias más abarcantes que conceden uno u otro papel a la “casa” o a 
la familia. De esta suerte, si la casa “es el núcleo de la cultura galaica”

esa diversidad, persiguen una comunidad de objetivos: la reproducción, 
en las mejores condiciones posibles, de sus condiciones de existencia.”14 
(Contreras, 1991.359).

Esta versatilidad familiar atraviesa tanto el hecho regional como las 
prácticas concretas relativas al matrimonio, la residencia o la herencia. 
Por lo mismo, podemos hallar en una misma región pautas matrimonia
les, de residencia o herencia muy diferentes, de la misma forma en que 
es posible hallar similitudes en regiones distintas y, a veces, alejadas.



55

15 "Se concede a los miembros jóvenes de la familia de orientación lo mínimo que se puede conceder, se les 
doblega y subordina a la casa porque la ilusión, el desiderátum es la familia nuclear, la casa. La Casa se 
alza sublime, a un tiempo real y entclcquia, es fértil núcleo de la cultura galaica". (Lisón. 1979.330)

(Lisón, 1979.330)'5, en Castilla se asevera que “el casado, casa quiere”. 
Como puede deducirse fácilmente, la expresión anterior equipara in 
extenso familia o matrimonio y casa en una “afirmación por la que el 
matrimonio ocupa el centro de la unidad social que la casa representa 
materialmente.” (Bestard, 1998.194)

De hecho, la denominada “ideología de la casa” es puesta frecuente
mente en relación con procesos económicos que pretenden explicarla. 
Así, verbigracia Iszaevich, subordina la continuidad de la casa a la nece
sidad de la indivisibilidad de la tierra: “la fragmentación de la tierra y la 
pérdida de posición socioeconómica que ésta implica se compensa con 
el mantenimiento del énfasis social estructural en la continuidad y la 
indivisibilidad de una casa o grupo doméstico.” (Iszaevich. 1991.281) Es 
decir, más que una ideología primaria de defensa de la casa, esta sería un 
mecanismo generado para el mantenimiento de objetivos de orden 
económico que, a su vez. se relacionarían directamente con determina
dos aspectos ecológicos. Precisamente esta subordinación de la casa a 
las necesidades ecológico-económicas torna la elección del tipo de 
herencia en un problema formalmente menor: “el sistema de herencia 
puede ser divisible o indivisible, pero la hacienda tiene que ser gestio
nada como una unidad.” (Iszaevich, 1991.281 n)

Por otra parte, si lo importante es la indivisibilidad de la “casa”, es 
indiferente que la herencia sea patrilineal o matrilineal: lo importante es 
que haya un solo heredero. Tal vez, por tal motivo, encontramos que a lo 
largo del septentrión español aparecen familias troncales indistintamen
te matrilineales o patrilineales. Es más, en la mayor parte de las comar
cas en que la filiación patrilineal “prescribe” que la herencia va a ser 
asignada a un hijo varón, normalmente el primogénito, ésta puede pasar 
a una hija sin mayor problema en caso de que aquél falte. Prueba sufi
ciente de ello nos la da la terminología del parentesco catalán.



56

Habitualmente en las familias catalanas, posiblemente las más y mejor 
estudiadas de todo el territorio ibérico, el hijo mayor es nombrado here
dero (hereu). En el caso de que hubiese una imposibilidad material de 
que la herencia se transmitiera por vía femenina no podríamos hallar un 
término correspondiente para dicha posibilidad. Sin embargo, el término 
pubilla denota justamente a la heredera.16

No se trata sólo de que la vía matrilineal esté abierta cuando falla la 
patrilineal. En determinadas ocasiones, la existencia de una familia tron
cal matriuxorilocal viene dotada de ciertas obligaciones. Así, la mejora
da, normalmente la hija menor, no puede contraer matrimonio y se obli
ga a residir con sus padres a los que debe cuidar hasta su fallecimiento. 
En este sentido, podría pensarse que la recepción de la “casa” en heren
cia es el fruto de lo que Susana Narotzky denomina la “renta del afecto”. 
Lo habitual, tras el luctuoso suceso, es encontrarse con una mujer mayor

“ La traducción habitual de los términos del parentesco catalán a sus correspondientes términos castellanos 
implica de fació una relativa desnaturalización de su significado. La terminología usual del castellano dis
tingue, en lo que respecta a la filiación entre hijos e hijas. Esta terminología resulta de imposible trasla
ción al caso catalán por cuanto en el mismo se distingue entre hereu, cabalers y cabaleres. Ciertamente, 
el término hereu hace referencia al heredero y, por tanto, establece una relación padre- hijo. Sin embargo, 
el término cabaler, que en castellano también denotaría a otro hijo, establece la relación entre hermanos 
y no entre padre e hijos menores o no herederos. A propósito de esta cuestión, señala Contrcras que la ter
minología catalana “refleja no tanto la relación de parentesco entre los diferentes individuos como su rela
ción en términos de propiedad con el patrimonio familiar, su autoridad o dominio sobre la misma así como 
las diferentes expectativas de unos y otros al respecto (de futuro dominio en el caso del hereu, de futura 
exclusión en el caso de los cabalers y cabaleres)”. (1991.358) Algo semejante puede ocurrir respecto del 
parentesco gallego. Según Lisón (1979.174), quien recibe la mayor parte de la herencia merced a la insti
tución de la millora puede recibir, dependiendo de la comarca, el nombre de millorado, vincideiro, her- 
deiro, patrón de casa, casado en casa, amillarado, meirazo, meirazgo, mairarzo, etc. Como es obvio, mien
tras algunos de estos términos hacen referencia a las relaciones sociales dentro de la casa (patrón de casa), 
otros tienen que ver con el tipo de residencia postmarital (casado en casa) o con la distribución del patri
monio familiar. Incluso es posible distinguir en los términos vinculados a la herencia diferencias notables. 
Mientras que herdeiro establece una relación directa entre el heredero y sus progenitores, el millorado o 
amillorado supone la relación con los padres a través de los hermanos con respecto a los cuales se ha visto 
mejorado. Claudc Meillassoux (2000) ha puesto de manifiesto cómo el uso de términos de parentesco de 
nuestro vocabulario habitual para referimos a otros aparentemente homólogos supone aplicar implícita
mente nuestra conccptualización sobre aspectos que no pueden ser catcgorizados con la misma. En este 
sentido, la traducción a términos de consanguincidad, por ejemplo, de términos que no lo son -como en 
los ejemplos reseñados - conlleva un empobrecimiento de los contenidos sociales de los hechos observa
dos.



57

con una posición económica relativamente fuerte, que opta por un matri
monio morganático eligiendo a un marido joven y con capacidad para 
“sacar adelante” la casa. Cabe señalar, al respecto, que en estos desigua
les matrimonios se produce compensación para ambas partes al lograr el 
joven varón un “buen partido”. En todo caso, no en todas las comarcas 
norteñas en las que una hija se hace acreedora de la herencia de la casa 
se prescribe su carencia matrimonial hasta el deceso paterno. Por lo 
mismo, hay que señalar que, en ocasiones, la heredera puede optar por 
acudir a un pariente “ficticio”, adoptando a toda una familia o a parte de 
los trabajadores de la casa si los hubiere.

La necesidad de no generalizar en exceso obliga a efectuar otra mati- 
zación respecto de la cuestión hereditaria en las “casas”. No en todas 
ellas se da una herencia totalmente indivisa pues la llamada “ideología 
de la casa” se desarrolla tanto con herencia indivisa como con herencia 
preferencial. En la práctica, aunque la apariencia de la herencia sea indi
visa suele haber espacio suficiente para que el resto de los hijos reciba 
una pequeña porción del patrimonio. Si acudimos nuevamente al caso 
catalán, hallamos que l'hereu percibe la totalidad del patrimonio inmo
biliario de la familia y una parte considerable del capital mobiliario. El 
resto del patrimonio ha de reservarse para salvaguardar la “legítima”, 
esto es, la cantidad que ha de servir tanto para “dotar” a las hermanas 
como para proveer a los cabaléis de un contingente mínimo de recursos 
que facilitarán su inserción en otros contextos. En concreto, en el caso 
de los varones, lo habitual es que dicha cantidad fuera utilizada para 
establecer un “negocio” en el lugar al que se hubiera emigrado o bien se 
dispusiera su entrada en la iglesia.

Este hecho nos sitúa ante una nueva tesitura que debe valorarse en su 
justa medida: aunque la mayor parte de los estudios del parentesco se 
han centrado básicamente en los procedimientos de reclutamiento, tanto 
la herencia indivisa como la preferencial suponen, además de un proce
so de transmisión patrimonial, la puesta en marcha de un mecanismo de 
exclusión que aparta de la familia a parte de los que hasta un determina-



58

do momento han sido miembros de ella. Por tal motivo, es preciso incluir 
en tales análisis los procesos destinados a generar una ideología genera
dora de la aceptación de la exclusión o expulsión del grupo familiar. ‘

Resolver los conflictos con los hermanos del heredero se antoja pro
blemático. Las opciones no son muchas y, habitualmente, se reducen a 
dos: permanecer soltero dentro del grupo familiar o emigrar. En el pri
mero de los casos, los hermanos menores no salen de la vivienda de ori
gen y siguen trabajando para la casa. La salvedad es que el “beneficia
rio” ya no es el padre, sino el hermano mayor que. de facto. mantiene 
con sus hermanos la misma relación que su padre tuvo con ellos. La 
subordinación en todo al heredero provoca continuos conflictos - focali
zados con mucha frecuencia a través de los parientes afines -. Sea como 
fuere, los solteros dependen en todo del heredero, no siempre el herma
no mayor, y ello trae inmediatas consecuencias, como mostrara W. 
Douglas (1973) en sus estudios sobre el País Vasco, al considerar la 
comunidad a los no herederos como menores de edad que, con indepen
dencia de la que realmente tuvieren, carecen de autonomía social.18

La otra opción es la emigración. La misma puede venir seguida de 
una total ruptura de los vínculos familiares o, por el contrario, la exten-

17 Numerosas monografías desarrolladas en la práctica totalidad de las regiones de España muestran que las 
herencias son especial fuente de conflicto y que existen métodos variados para impedir el desmedido y 
temprano crecimiento de nuevas familias. Los mismos van desde el retraso en la edad de matrimonio hasta 
la potenciación de la soltería por caminos variados, pasando por la “invitación” a la emigración de una 
pane de los hijos. Aunque pudiera pensarse que estos “mecanismos culturales” dan adecuada solución a 
los problemas surgidos en las sucesiones patrimoniales, lo cierto es que “la unidad de la sangre" suele 
fragmentarse con excesiva facilidad cuando de cuestiones económicas se trata. Al respecto resultan reve
ladores los trabajos de Roigo (1991) sobre la comarca catalana del Priorat.

'* Douglass (1971) ha mostrado cómo existen diferencias notables en los modelos migratorios que pueden 
ser explicadas en función del modo concreto de elegir al heredero. Así, la elección en la navarra Echalar 
del heredero o heredera en función de cualidades “morales”, así como las de su cónyuge, establecía una 
cierta competencia entre los hermanos para lograr (o evitar) la herencia del caserío. Por el contrario, en la 
localidad vizcaína de Murelaga no existe ningún conflicto vinculado a la herencia pues ésta irá a parar 
indefectiblemente al varón primogénito que desde su infancia interioriza tal papel. Las diferencias entre 
uno y otro modelo se han traducido en términos migratorios en el siglo XX en un total abandono de los 
caseríos en Echalar frente a una relativa estabilidad de los de Murelaga.



59

sión del parentesco más allá de los límites comunitarios reconocidos 
como tal habitualmente. En este segundo caso, no obstante, la denomi
nada “ideología de la casa” comienza a debilitarse hasta el punto de que 
es ya la parentela la que pasa a dominar la escena de las relaciones fami
liares. Si bien el análisis que desarrollara a mediados de los setenta S. 
Brandes tuvo por objeto un pueblo abulense en el que difícilmente puede 
hablarse de tal ideología, no está demás recordar algunos de los efectos 
que posee el proceso migratorio en el mismo: “en el contexto de Becedas 
se tendría que ignorar la definición tradicional de “hogar” tal como se 
utiliza en los padrones municipales; el hogar en muchísimos casos con
siste en una sola entidad económico social, dividida en dos zonas resi
denciales, una en Madrid, la otra en Becedas.” (Brandes, 1989.239)'9

La extensión del parentesco merced a la emigración hacia espacios 
allende la propia comunidad debe invitar a reflexionar sobre la cuestión 
migratoria desde otro punto de vista. Numerosas monografías sobre 
comunidades diversas han mostrado la existencia de una cierta estabili
dad en cuanto al número de individuos que las conforman. En tal senti
do, habría que pensar que una determinada forma de concebir el paren
tesco puede propiciar tasas migratorias que permiten una cierta estabili
dad demográfica de la comunidad al impedir alteraciones bruscas. Al 
respecto, S. T Freeman (1970) ya señaló que parte de la organización 
social que permite la permanencia de las comunidades en un estado de 
aparente inmutabilidad está basada en la convicción de que las tasas 
migratorias van a mantenerse constantes. Una caída del número de emi-

19 En esta misma reflexión, Stanley Brandes indica que: “los numerosos emigrantes de Becedas que se 
habían marchado a Madrid, a pesar de su ausencia oficial en el padrón municipal, seguían contado como 
vecinos del pueblo en casi todos los sentidos. Iban y venían de Madrid continuamente, mantenían sus 
casas acondicionadas en Becedas. seguían siendo dueños de parcelas labradas, etcétera... No es que 
Becedas no constituía una comunidad, sino que la comunidad incluía a Madrid. (Brandes, 1989.239). En 
la misma línea insistía M. Kenny al aseverar que “para muchos habitantes de aldeas españolas (así como 
de otros sitios del Mediterráneo), no es nada raro que su manera de considerar a la comunidad en que 
viven, se incluya a muchos vecinos que en realidad viven en el extranjero, fuera de los límites geográfi
cos de la aldea.” (Kenny, 1978.175)



Dote y homogamia

60

En las familias troncales de herencia preferencial del norte de 
España, aparentemente los problemas de transmisión patrimonial se 
resuelven de forma más sencilla en el caso de las hijas gracias a la entre
ga de las mismas en matrimonio merced a una “dote” que puede ser ges
tionada por el padre o por el heredero. De facto, ello supone que el que 
entrega la dote decide con quien puede o con quien no debe casarse su 
hija o hermana. Es decir, la dote pone de manifiesto, en primer lugar, que 
el matrimonio no es una cuestión que pueda zanjarse por quienes van a 
contraerlo, sino que es fundamentalmente un asunto familiar. En este 
tipo de “arreglos” entre familias para concertar un matrimonio, las cues
tiones sentimentales podían quedar a un lado, ya que “se consideraba 
poco importante que no existiera el amor al principio, pues el tiempo lo 
iría creando”/1988.76)2' Evidentemente, lo anterior no quiere decir que 
el sentimiento no se encuentre presente en la conformación familiar, sino 
que éste puede llegar a subordinarse a otro tipo de intereses22. Joan

grantes habituales podría suponer un incremento demográfico que 
pondría a la totalidad de la organización social en dificultades.20

M Las dificultades para readaptar la economía de comunidades como las reseñadas a un incremento 
demográfico, así como sus consecuencias ecológicas, están expuestas en Tomé (1996.443 y ss. )

:| En palabras de un serrano abulense: “los matrimonios eran de conveniencia, por alguna tierrilla o algo 
así”. (Tomé y Fábregas, 1999.68) En la misma línea había insistido Lisón al afirmar, en palabras de un 
informante, que en Galicia las "mujeres se casan, yo creo, sin contar sus maridos con verdadero amor: no 
es que no les tengan estimación, pero en realidad las bodas son todas ellas de conveniencia y todas 
hechas".(Lisón, 1979.325). Por cierto, que Lisón pone de manifiesto que en los arreglos que, se supone 
familiares, intervienen, a veces, elementos ajenos a los acordantes: “una joven, previo arreglo de las fami
lias. fue solicitada por un muchacho; “aquí empieza la mayor y después se casan las demás; a la solicita
da el novio no le gustaba mucho, y le decía la hermana segunda a la mayor: 'bueno, si quieres te casas tú 
porque te toca a ti que eres la mayor, pero si no te casas tú me caso yo'. Pero el candidato era rico y le 
correspondía a la mayor [Y se casaron]. Los matrimonios los han arreglado los padres. En otro caso pasó 
al revés: el candidato prefería a la segunda. Fueron a la boda y el cura convenció al novio que se tenía que 
casar con la mayor, y se casó”. (Lisón. 1979.324. El subrayado nuestro.

n Un ejemplo que muestra que los padres tenían la última palabra sobre el matrimonio de la luja, pero que. 
a la vez, había una cierta disposición a escuchar a los pretendientes de ésta, se encontraba en la ya extin
ta costumbre de solicitud de aceptación de noviazgo de la Vera caccreña. Cuando uno de los mozos del



61

Bestard ha puesto de manifiesto a propósito de esta cuestión que la vin
culación entre sentimientos amorosos y matrimonio es una idea relativa
mente reciente en términos históricos: “el complejo del romance amoro
so en el matrimonio se considera como uno de los efectos de la disolu
ción de la sociedad feudal y los vínculos tradicionales de la sociedad 
campesina así como la emergencia del capitalismo de mercado, la pro
piedad individual y el individualismo.” (Bestard, 1998.92)

Más allá de consideraciones morales que pretenden juzgar desde 
patrones contemporáneos, preñados habitualmente de etnocentrismo, 
comportamientos de momentos históricos precedentes o de sociedades 
distintas, las disposiciones matrimoniales deben entenderse dentro de un 
sistema más amplio de regulaciones económicas y sociales tendentes a 
garantizar las mejores condiciones para el grupo familiar o la “casa”. 
Esta afirmación parece válida tanto para aquéllos lugares en que las cla
ses sociales aparecen nítidamente definidas, como mostró Moreno 
(1972) en su clásico sobre la Baja Andalucía23, como para aquéllos otros 
en los que existe un aparente igualitarismo. En ese sentido, conviene 
resaltar que en prácticamente toda España el ideal homogámico y, con
secuentemente la existencia de “arreglos” que lo garantizaran al margen

lugar quería “hablar” con una de las muchachas casaderas se encaminaba hacia la casa paterna de ella 
haciendo ostentación de tal acto. A tal efecto llevaba un cayado que hacía resonar al ritmo de su paso. 
Llegados ante la puerta de la vivienda y encontrándose cual se acostumbraba la hoja superior de la misma 
abierta, lanzaba su bastón al interior de la casa gritando “palo dentro”. Si transcurrido un cierto tiempo de 
incerlidumbre no se escuchaba respuesta, el vecindario daba por supuesto que el padre de la novia acep
taba que su hija “hablara” con el mozo en cuestión. Si por contra, en medio de la expectación se veía como 
la cachaba salía volando en dirección a su dueño, mientras se escuchaba al padre de la joven gritar “palo 
fuera”, todo el mundo, y el pretendiente el primero, eran conocedores de la negativa patema.

M En esta obra, Isidoro Moreno intentó vincular la división simbólica de un pueblo del Aljarafe con la estruc
tura social del mismo a partir de la adscripción de los vecinos a una u otra hermandad católica. En lo que 
respecta al parentesco, la tesis básica de la obra de Moreno hace depender la pertenencia a una de las her
mandades de una cierta “matrilinealidad”, de modo que. con independencia de la clase social cada vecino 
se adscribiría a la hermandad de procedencia materna. De este modo, las hermandades posibilitarían una 
división del pueblo en dos mitades que superan cualquier división de clase y que, sin embargo, no con
tradice una endogamia de clase social posibilitada por la propia estructura socioeconómica del lugar. Sobre 
la lucha “simbólica” y económica en relación con la estructura social en Andalucía pueden leerse los no 
menos clásicos de Luque (1974) y Gilmorc (1980). Más al oriente que el granadino pueblo en que se fijó 
Luquc se halla Níjar, objeto de estudio de Danielle Provansal y Pedro Molina (1991).



62

de los gustos de los contrayentes, ha estado presente como mecanismo 
de regulación matrimonial. En palabras de un campesino murciano a J. 
Frigolé, “otros han buscado, aunque sea la mujer fea o él feo, las penas, 
que eso es la carrera del infierno. Porque luego a luego se echan en cara: 
como no es tuyo, estás tirando lo que no es tuyo. Por eso, o que tengan 
los dos, o que no tengan ninguno de los dos. Ese es el mejor caso.” 
(Frigolé, 1995.48)24 .

La existencia de “dote” debe relacionarse justamente con este ideal 
homogámico. Es decir, la dote es un mecanismo de reequilibrio econó
mico entre los contrayentes que impide que estos lleguen al matrimonio 
en situación económica desigual. Por lo mismo, se desarrolla en situa
ciones en las que existe una cierta estructuración o jerarquización social 
que se atenúa con esta “donación”. Expresado de otro modo, habría que 
analizar la dote desde el punto de vista del ascenso de las mujeres en la 
escala social. Prueba de ello serían los numerosos “cepillos” (alcancías) 
y fundaciones existentes en templos e iglesias, como la catedral de 
Ávila, destinados a “dotar huérfanas”.

A su vez, la dote genera problemas en caso de disolución de los vín
culos. En el parentesco catalán, la dote debía ser devuelta en el caso de 
fallecimiento del cónyuge o de establecimiento de nulidad matrimonial.-

El término “las perras”, hace referencia coloquialmcntc al dinero. Sería equivalente al jalisciense “los 
morlacos”. Un análilsis exhaustivo, por otra parte, de prácticas consuetudinarias de “matrimonio por 
rapto” en Murcia, el este de Andalucía y parte de la Mancha puede verse en Frigolé (1999).

23 El hecho de que la mayor parte de los estudios de comunidad que han incluido reflexiones sobre particu
laridades locales del parentesco, las refiera a épocas pasadas, nos impide saber en qué medida pueden rela
cionarse los problemas de la devolución de la “dote” y el divorcio. La omniprcsencia eclesiástica durante 
el régimen franquista hacía prácticamente imposible -además, de ilegal - plantear si quiera la posibilidad 
de disolución de los vínculos matrimoniales. No obstante, y a pesar del control social dirigido a tal fin, en 
toda España siempre existió el “ahí te quedas". La generalización de los procesos migratorios sirvió, con 
todo, en numerosas ocasiones, para disfrazar separaciones matrimoniales de facto. Por otra parte, no falta 
quien interpreta el divorcio como la concreción psicoafectiva de una “decadencia de la familia” fruto de 
un fracaso social. Al respecto se pueden decir someramente dos cosas: en primer lugar, no existe una deca
dencia de los llamados valores de la familia, sino una sustitución de un modelo dominante de familia por 
otros adaptados a las circunstancias de las sociedades contemporáneas; en segunda instancia, como seña
la Scgalcn, pensar que el divorcio crea una situación nueva, equivale a asumir el presupuesto de la armonía 
y estabilidad de las familias antiguas, lo que de facto no ocurría aunque fuera sólo por la alta incidencia 
que sobre ellas tenía la elevada mortandad. Al respecto señala la susodicha que “la situación de antaño y



63

Sin embargo, “con frecuencia, la viuda o el viudo adoptaban los bienes 
del cónyuge difunto, negándose a su devolución y sólo en los casos de 
existencia de unos descendientes del matrimonio o en los que el padre 
viudo decidía volver a casarse, las solicitudes de devolución llegaban al 
juzgado, intentando evitar que la transmisión patrimonial perdiese su 
sentido lineal.” (Roigé, 1991.456) Los intentos de recuperar la dote en 
caso de disolución del vínculo matrimonial nos alertan sobre el hecho de 
que la misma cumple igualmente una función de “dispositivo económi
co de seguridad.” (San Román y González Echevarría, 1994. 24) Es 
decir, aunque el capital (en cualquiera de sus formas) que va de la fami
lia de la esposa hacia el nuevo núcleo familiar - incluyendo el “ajuar”26 
que, a veces se incluye en la dote- pueda ser gestionado como “bienes 
gananciales” en paridad por los esposos, la propiedad del mismo sigue 
siendo formalmente de la mujer. Con ello, la dote se convierte simultá
neamente en un instrumento que. además de propiciar la movilidad 
social, intenta consolidarla mediante la estipulación de un “fondo” par
ticular que permite cierto control económico a la esposa.

Junto a la dote aparecen otras transmisiones de capital ligadas direc
tamente al momento del matrimonio que van, sin embargo, en dirección 
inversa. Desde el marido o su familia se hacen donaciones bien a la 
comunidad de la novia, caso de ser de distinta, bien a su familia. Lo habi
tual era que las donaciones del novio a la comunidad de la novia tuvie
sen lugar al formalizarse el noviazgo. Usualmente consistía en un con
vite a todos los mozos del pueblo que recibía múltiples y variados nom
bres locales como “costumbre”, “pitanza”, “cuartilla”, etc.

La mayor parte de los estudios sobre transacciones económicas rela
cionadas con el matrimonio han prestado poca atención a este “pago” 
que ha sido entendido como “algo simbólico” debido a su escasa cuantía.

la de hoy difieren en que la primera era provocada y la segunda es voluntaria. Las consecuencias son rela
tivamente idénticas: segundas nupcias, hijos de varias esposas cuyo equilibrio psicológico, sin hablar 
incluso de intereses materiales, es difícil de proteger”. (Segalen. 1992.127)

“ Utilizamos el término “ajuar” en su usual acepción castellana que lo refiere a la vestimenta, muebles, joyas 
y todo tipo de enseres de uso cotidiano que la mujer aporta al matrimonio.



64

~ En relación con las cantidades reales que incluían tales transmisiones añadíamos que “un vecino de 
Ortigosa recordaba cómo había pagado a los de Grajos - ahora San Juan del Olmo- tres tostones y dos lie
bres para que se dieran un banquete los jóvenes del pueblo de su reciente esposa. En otros pueblos, sin 
embargo, el pago era en metálico. En Aldcalabad del Mirón nos contaba uno de sus habitantes cómo había 
ido en calidad de padrino acompañando a uno de sus connaturales hasta Arevalillo. En esta ocasión el 
novio no pagó pues allí lo hacía el padrino: treinta duros del año 57. Tampoco era raro que hubiese que 
pagar dos veces. Así, por ejemplo, este padrino pagano cuando fue hasta El Mirón a buscar su esposa tuvo 
que abonar por dos veces la “costumbre": una al pedir a la que sería su esposa, otra al llevársela del pue
blo”. (Tomé y Fábregas, 1999.50)

Nosotros mismos, en Entre mundos señalábamos que “la costumbre, que 
a regañadientes algunos pagaban, es sólo anécdota en la historia de la 
vida cotidiana de los pueblos aunque la frase “o pagas o al pilón’’ se siga 
repitiendo. La “costumbre” era el pago simbólico que el novio forastero 
hacía a la comunidad - representada en los más jóvenes- por llevarse a 
una mujer del pueblo” (Tomé y Fábregas, 1999.49).27

Este pago “simbólico”, con su concreción económica era más impor
tante cuanto más derechos consiguiera el novio con el matrimonio. Cabe 
recordar, al respecto, que el matrimonio suponía en numerosos lugares 
derecho de vecindad y, como tal, posibilidad de participar en igualdad de 
condiciones con el resto de los vecinos de las propiedades comunales. Es 
decir, la presencia de un marido foráneo reducía potencialmente el uso 
de comunes para todos los que tenían derecho de vecindad por naci
miento y debían confirmarlo por matrimonio. En ese sentido, el pago de 
la costumbre a los jóvenes del pueblo, en representación de la totalidad 
del mismo, era la manifestación de un contrato por el que el marido abo
naba un peaje por el derecho de vecindad y a cambio del mismo se pro
ducía su aceptación social como integrante de la comunidad.

Por tal motivo, no era infrecuente que existiera una específica regu
lación del acceso a la vecindad que incluyera la cuantía que el “foraste
ro” había de abonar. De hecho, Alonso Ponga (1988,91) cita una orde
nanza del pueblo de Valdevimbre (León) fechada en 1674 que relaciona 
directamente el pago de la “cuartilla” y la consecución del derecho de 
vecindad: “cualquier persona que se entrare por vecino de esta villa, 
pague de derechos dos libras de pan y dos sardinas para cada uno de los



65

■' J.L. Alonso Ponga toma la ordenanza de Valdevimbre de González Prieto, R., "Instituciones democráticas 
de un pueblo leonés”, en Tierras de León, n° 51. 30/junio/ 19S3. La fuente que cita para el documento de 
Riofrío de Órbigo es Diez González, F.A., “León: aldeas y comarcas”. Separata de En la España rural. 
León. Inst. Fray Bemardino de Sahagún-CSlC.1974. El subrayado del texto es nuestro.
De hecho, en numerosos lugares de España así se denominan las promesas que se le hacen a la Virgen o 
a los santos. Se utiliza también el término para designar las obligaciones que un testamento establece que 
ha de cumplir el heredero antes de recibir lo estipulado en el mismo. De igual modo, el refranero popular 
identifica a las personas de buena manda con la gente de palabra.

que a la sazón hubiere y una cántara de vino entre todos por su cuenta y 
a su costa por razón de vecindad”. De lo anterior, se puede colegir que 
la importancia económica de la costumbre estaría relacionada con la 
“riqueza comunal” del lugar de recepción del novio más que con la capa
cidad económica de su familia de origen o de la de su esposa. Es más, el 
mismo Alonso Ponga, da cuenta de otro documento, cuya fecha ignora
mos, referido en este caso a Riofrío de Órbigo que señala que el “foras
tero” tenía que pagar “de entrada mil maravedises en dinero, una cánta
ra de vino y una hogaza de pan de ocho libras-oja”.2s

Aunque también salen de la familia del marido, distinto carácter tie
nen otro tipo de transacciones habidas en relación con el matrimonio: las 
mandas. El término “manda” se hace coincidir habitualmente con el de 
"promesa”29. En el caso de las mandas matrimoniales el término viene 
referido a las propiedades que el padre del novio se compromete a apor
tar al nuevo matrimonio una vez que se retire o fallezca. No es infre
cuente que los recién casados comiencen a usufructuar tales propiedades 
una vez que la boda ha tenido lugar. Sin embargo, aunque así sea, la pro
piedad formal sigue siendo paterna. Lo relevante de la manda que entre
ga la familia del novio es que, aunque pasará a ser patrimonio de la 
nueva familia, se considerará como patrimonio aportado a la unión con
yugal por la novia y, de hecho, será considerada por toda la comunidad 
como parte indisoluble del patrimonio de la familia de ésta. De alguna 
forma, por tanto, podría considerarse como una atenuada forma de lo que 
se ha dado en llamar, cuando se refiere a pueblos exóticos, “precio de la 
novia” o “precio de la progenie”. En su estudio sobre Galicia ya referi
do, C. Lisón arguía que la manda -como la dote- es una cantidad moral



La parentela

66

En gran parte de España, pero especialmente en las comunidades 
más pequeñas, uno de los factores que más claramente condicionan los 
intercambios de dote y manda es la fuerte endogamia local. Como seña
la González Bueno (1988.69), en la provincia de Burgos “debido a la 
invariable división del patrimonio familiar, cada hijo recibe pocos bie-

y económica de intercambio que está destinada a equilibrar socialmente 
las familias. Desde tal punto de vista, los padres del novio aceptan des
prenderse de parte de sus propiedades a cambio de recibir un equivalen
te en el grupo familiar que sería, en este caso, la esposa del hijo (y su 
capacidad de procreación).

En opinión de Lisón, una consecuencia directa de la manda es la legi
timación de la intervención paterna en la elección de la esposa. De tal 
afirmación debiera derivarse que cualquiera que fuera el lugar donde 
aparecieran las mandas patrilineales tendría que haber estricto control 
familiar sobre las elecciones del matrimonio de los hijos. En nuestra opi
nión, sin embargo, más que controlar específicamente el destino de las 
propiedades familiares, lo que justifica la existencia de “arreglos” pater
nos es el ideal homogámico y el deseo de ascenso social más que la pre
sencia o ausencia de manda o cualquier transacción. Por ello mismo, 
aparecen mandas tanto en regiones donde la herencia es preferencia! 
indivisa, caso de algunas comarcas gallegas, como en otras donde es 
igualitaria bilateral, como en Burgos. En apoyo de tal aserción vendría 
la constatación de Santos del Campo quien afirma que uno de los puntos 
de discusión más importantes en las “conversaciones” entre los padres 
de los contrayentes solía ser, junto con la dote, la manda, “consistente en 
una tierra o dinero que la familia del novio donaba a la de la novia, espe
cialmente cuando ésta era de posición algo más elevada, y cuya efecti
vidad solía quedar reflejada en un “contrato” firmado por las dos partes.” 
(Santos del Campo, 1988.76)



67

nes y, como consecuencia, busca pareja dentro de los límites del pue
blo”. Aunque, una vez más, la herencia parece ser la condicionante del 
proceso de formación de nuevas familias, la afirmación precedente nos 
sitúa ante una nueva tesitura al hacer depender el nuevo matrimonio de 
una herencia divisible.

A pesar de las consideraciones ya reseñadas sobre la inexistencia de 
tipos ideales o puros y sobre la dificultad de establecer generalizaciones 
geográficas, parece haber un cierto consenso en la literatura antropoló
gica sobre la división geográfica de las estructuras familiares que sitúa 
la herencia indivisa en el septentrión peninsular. Al sur de esta línea ima
ginaria -que de Oeste a Este recorrería amplios territorios gallegos para 
proseguir por los montes cantábricos y siguiendo el curso del río Ebro se 
extiende por el Mediterráneo hasta incluir las Baleares - se encontraría 
la macrorregión caracterizada por la existencia de una herencia domi
nantemente bilateral y divisa30. La primera consecuencia que podría deri
varse de la división del patrimonio es la sustitución de un modelo de 
familia troncal -preponderante en el ideal del norte de España - por el de 
la familia nuclear cognaticia. La existencia misma de la división, en 
forma igualitaria y bilateral entre todos los hijos, sería motivo suficien
te para el establecimiento de nuevas familias independientes en la pro
pia localidad en que habitan los padres.

De entrada, la búsqueda de un matrimonio homogámico resulta más 
sencilla dentro de los límites de la propia comunidad, especialmente si 
ésta no es muy grande. Ahora bien, esas mismas dimensiones reducen 
potencialmente el número de personas con las que contraer matrimonio. 
La solución a esta aparente aporía radica en ampliar el número de per-

■" Esta división geográfica puede tener su origen tanto en los sistemas familiares dominantes como en los 
intereses de los investigadores. Por tal motivo, no resultará infrecuente hallar excepciones que la invali
den. Así, por ejemplo, Isidoro Moreno, en el estudio ya aludido sobre la Andalucía Occidental, mostró 
como las clases más acomodadas, los “señoritos", frecuentemente gestionan la herencia como si fuera una 
única propiedad, mientras que en la misma región los “pelantrines", pequeños propietarios, tenían por cos
tumbre repartir su herencia. Esta diferenciación debiera ser suficiente para alertar sobre la posibilidad de 
que en determinados lugares y momentos, los "intereses ideológicos” o de clase sean más relevantes en 
los procesos de fomación de familias que los “ecológicos".



68

sonas con las que contraer matrimonio mediante una eliminación de 
ciertas restricciones familiares. El matrimonio entre miembros, prefe
rentemente alejados, de la misma familia se hace así común. La endoga- 
mia local pronto se convierte en endogamia familiar y, como señala 
González Bueno a propósito de diversas comarcas burgalesas, esta ten
dencia “tiene como consecuencia que los lazos familiares se multiplican 
indefinidamente entre los habitantes de cada pueblo. Los vecinos son 
con frecuencia hermanos o primos, abarcando el parentesco a la casi 
totalidad de los habitantes del pueblo.” (González Bueno, 1988.69).

La escasa dispersión de los pueblos castellanos que tanto admiraba a 
los primeros antropólogos que desarrollaron sus trabajos de campo en el 
agro castellano, así como su solidaridad intravecinal, adquieren desde 
este punto de vista una nueva dimensión1'. La herencia divisa bilateral en 
pequeñas poblaciones, seguida de una fuerte endogamia local, logra la 
identificación de los intereses del pueblo y de los intereses familiares: el 
pueblo se define por la familia y ésta por aquél32. Esta identificación 
resulta posible por la generación de “parentelas”. Una parentela “no es 
un grupo en el sentido sociológico del término, sino más bien una cate
goría de cognados, un conjunto de personas que tienen en común la 
característica de estar todos emparentados cognaticiamente, en diferen
tes grados, con la misma persona.” (Bestard, 1998.117). Evidentemente, 
la aparición de parentelas, no siempre una en cada pueblo, significa que 
los intereses del pueblo, como los de la familia, no son los de la totali
dad sino los de aquél pariente que ocupa la posición dominante que se 
convierte en “cacique” o “padrino” de todos los demás.33

La aparición de una parentela no significa que todos los parientes 
adopten la misma posición en un hipotético sistema ideal pues los lími-

11 En palabras de Brandes (1989. 239): "Bccedas era para mi una entidad bien definida, alrededor de la cual 
había dibujado una muralla imaginativa. El alto índice de casamientos endógamos se prestaba a la imagen 
que yo tenía de pueblo amurallado. Tardé unos años en reconocer mi error.”
Por lo mismo, los conflictos intravecinales resultan más trágicos porque siempre incluyen “asuntos de 
familia”.

” Tanto uno como otro término están usados en su acepción popular y no de manera técnica.



69

tes de la familia son siempre nítidos. En todo caso, la parentela, señala 
Bestard, se difierenciaría precisamente de la familia en la labilidad de 
unos límites que generan zonas difusas de parentesco. La existencia de 
toda una pléyade de parientes lejanos -primos de primos o todos aqué
llos con los que se sabe que hay algún tipo de unión pero no se conoce 
muy bien cuál es debido a que el emparentamiento fue indirecto y en 
generación diferente - se convierte en un “lugar privilegiado para la elec
ción del cónyuge” (Bestard, 1998.118).

La aparición de parentelas plantea un nuevo problema teórico: ni se 
trata de un mecanismo de exclusión de parte de la familia, como los des
critos, ni, en sentido estricto, de reclutamiento pues los nuevos parientes 
adquiridos ya lo eran con anterioridad. En este sentido, la parentela, más 
que un mecanismo que permite reclutar nuevos parientes, lo que hace es 
modificar sustancialmente la categoría de algunos existentes, asignándo
les un lugar central en la formación de las familias al que arriban desde 
una posición alejada. En todo caso, “los matrimonios entre parientes tie
nen la característica puramente formal de reducir los ascendientes y los 
colaterales, haciendo posible desde el punto de vista social la consolida
ción de la parentela”. (Bestard, 1998.119)34

La reducción de ascendientes tiene una inmediata consecuencia: se 
produce una concentración patrimonial que atempera la fragmentación 
que opera vía herencia. Con ello, la fragmentación no deviene proceso 
ad infinitum al unificar parte del patrimonio disperso dentro de una 
misma familia de referencia. Pero, además, la reducción de colaterales 
mediante su acercamiento al centro de la pirámide familiar supone de 
hecho consolidar y fortalecer las redes de parentesco ya existentes con 
vínculos nuevos. Este acercamiento genera, además, unos límites más 
definidos para el alcance de la familia al impedir la extensión del paren
tesco hacia áreas laterales difusas.

M "Si se produce, por ejemplo, un matrimonio entre primos hermanos, en la tercera generación de la paren
tela de sus hijos sólo habrá seis ascendientes, en vez de los ocho que habría si el matrimonio se hubiera 
producido fuera de la parentela.” (Bestard, 1998.119)



70

Con todo, la existencia de la “costumbre” o “cuartilla” ya referida 
nos obliga a pensar que la parentela no se presentaba tampoco en estado 
puro en las zonas de España que practican una herencia divisa sino que 
se complementaba con la incorporación al guipo familiar de personas 
procedentes de otros núcleos de población generalmente cercanos.

La generación de parentelas, especialmente en los pueblos castella
nos, nos sitúa ante otra cuestión más de índole teórica: las estrategias 
matrimoniales no tenían necesariamente en cuenta las restricciones que 
la moral imperante pretendía mantener. De tal forma esto acontecía que 
donde la Iglesia Católica veía matrimonio incestuoso, comunidades 
había que encontraban matrimonio preferencial. El dicho “cásate en tu 
calle, mejor en tu puerta, aunque sea fea y tuerta” pone claramente de 
manifiesto que la visión de la consanguineidad que tenía la Iglesia no era 
coincidente con la que tenía la población que debía poner en práctica 
tales normas.35

” La disputa entre la generación de un determinado modelo religioso de matrimonio y parentesco que pre
tendía la Iglesia medieval y otro de carácter laico ha sido analizada profusamente en el caso francés por 
G. Duby (1999). Duby pone de manifiesto como el proceso de excomunión del rey Felipe I de Francia 
tiene en su origen una relación supuestamente incestuosa “El Papa decidió condenarle por sus costum
bres. Más exactamente por su comportamiento matrimonial (...) El escándalo no era el haberse apropiado 
de la mujer legítima del otro; no era el adulterio. Era el haberse unido a un pariente, que ni siquiera era 
prima de sangre, sino la esposa de un primo." (1999.9) Con ello, el papado está intentando definir un 
nuevo concepto de matrimonio mediante la declaración de inmoralidad de prácticas socialmente consoli
dadas. Tan es así, que a la boda del citado rey habían acudido todos los obispos franceses excepto uno. 
Para Duby, esta disputa sobre la normalización eclesiástica del matrimonio se halla vinculada básicamen
te al equilibrio social de poderes que debe regularse mediante la transmisión patrimonial- “Necesariamente 
ostensible, público, ceremonioso, rodeado de un cúmulo de gestos y de fórmulas, el matrimonio, en el seno 
del sistema de valores, se sitúa en la junción de lo material y de lo espiritual. Por el se ve regularizada la 
transmisión de las riquezas de generación en generación; sostiene por consiguiente las “infraestructuras”; 
no es disociable, y esto hace que el papel de la institución matrimonial varíe según el lugar que ocupe la 
herencia en las relaciones de producción; que tampoco es igual en todos los niveles de la jerarquía de las 
fortunas: en última instancia el matrimonio no se considera para el esclavo o el proletario quienes, al no 
tener patrimonio, se unen naturalmente pero no se casan. Sin embargo, puesto que el matrimonio ordena 
la actividad sexual -o más bien la parte procreativa de la sexualidad- deriva también del dominio miste
rioso, tenebroso de las fuerzas vitales, de las pulsiones, es decir, de lo sagrado. La codificación que lo rige, 
se deduce por consiguiente de dos órdenes, lo profano y, digamos, lo religioso.Habilualmentc, los dos sis
temas de regulación se ajustan uno a otro y se apoyan mutuamente. Pero hay momentos en que dejan de 
concordar. Esta discordancia temporal impone a las prácticas matrimoniales modificaciones, la evolución 
hacia un nuevo equilibrio”. (1999, 20)



Los nuevos retos del parentesco

71

En un conocido estudio sobre una ciudad andaluza de tipo medio, la 
malagueña Ronda, los autores (Corbin y Corbin, 1984) destacaban cómo 
todas las relaciones sociales y redes establecidas estaban condicionadas 
por el tamaño de la población. Demasiado pequeña, en comparación con 
las grandes urbes como para que alguien pasara desapercibido y escapa
ra al control social; demasiado grande, si el cotejo tenía que ver con los 
pequeños pueblos, como para pensar que todas las relaciones sociales 
pudieran desarrollarse vis á vis.

La obvia constatación de la influencia que el tamaño de la población 
tiene sobre cualquier tipo de relación que se establezca en la misma, nos 
obliga a recordar las críticas que Gilmore desarrolló al modelo de antro
pología que se había practicado en España desde la llegada de Pitt- 
Rivers. Según Gilmore, el modelo planteado por The People of the 
Sierra es totalmente inservible cuando se trata de analizar localidades de 
tamaño superior. Con independencia de que The People of the Plain 
pueda considerarse como ejemplo a seguir, pues no parece muy acepta
ble la transformación de conceptos cuantitativos (pequeño-grande). en 
cualitativos (ciudad - pueblo), y de que sus propuestas puedan ser total
mente aceptadas, no cabe duda que obliga a reflexionar sobre la perti
nencia de los modelos o teorías antropológicas que se aplican a determi
nados objetos de estudio. En relación con el caso que nos ocupa, este 
cuestionamiento podría adoptar la siguiente forma: ¿pueden seguir estu
diándose los modelos familiares y de parentesco españoles de la misma 
forma y en los mismos lugares en que se hizo hace treinta años?

Hacerlo sin más equivaldría a desconsiderar algunos cambios esen
ciales que han acontecido en las familias españolas en las últimas déca
das y que han hecho que, en numerosas ocasiones, hayan pasado de ser 
unidades de producción a unidades de consumo. A la par que los cam
bios sociales se operaban en el país, las estructuras familiares se acomo
daban a las nuevas situaciones. Nuevas formas de cohabitación y resi-



72

ciencia se unían a las tradicionales generando modelos familiares distin
tos y transformaciones semánticas en los conceptos relacionados con 
todos los aspectos vinculados a la familia: ¿se puede hablar de 'padre' o 
'madre', con el mismo sentido que hasta ahora se ha hecho, en una uni
dad doméstica compuesta sólo por personas del mismo sexo en la gene
ración precedente?.

A la vez, algunas tendencias demográficas que se detectaban en 
Europa hace no muchos años se constatan ahora de manera semejante en 
España. Si bien, en términos porcentuales el número de nacimientos 
fuera del matrimonio aún se encuentra alejado de la media europea 
(25%) (Eurostat, 1998 a), del total de las familias españolas que tenían 
en 1986 hijos a su cargo, el 8% eran monoparentales (Eurostat, 1998b).

Por otra parte, la emigración que había sido vista en algunos lugares 
como factor de estabilidad demográfica resultó al cabo de los años agen
te desestructurante. Muchas de las comunidades que los antropólogos 
estudiaron durante la época franquista se encuentran en la actualidad 
totalmente despobladas y en la mayoría, las bodas son tan escasas que 
constituyen hechos excepcionales. Si extrañas son las bodas, los naci
mientos son algo insólito. No se trata, con todo, de que la reducción de 
la natalidad y de la fecundidad haya afectado sólo al medio rural, pues 
parece ser un hecho generalizable a todo el país.36 Es más, mientras las 
estimaciones más fiables consideran que es preciso que nazcan 2'1 niños 
por mujer para garantizar el reemplazo generacional, la tasa de fecundi
dad española, la más baja de la Unión Europea, se sitúa en torno a 
1'15.(Eurostat, 1998 a)

A la ausencia de nacimientos hay que añadir el alargamiento de la 
esperanza de vida lo que se traduce tanto en términos de envejecimien
to social como de la necesidad de articular nuevos modos de transmisión

•» Según la agencia Eurostat (1999). es muy probable que en toda Europa “se asista a una nueva disminu
ción del número de nacimientos porque el elevado número de mujeres nacidas durante el "baby boom" de 
mediados de los sesenta está dejando el periodo de procreación máxima para ser reemplazadas por las 
mujeres nacidas entre 1965 y 1975, cuya población es más reducida" (Tradución nuestra) Según este 
mismo informe, España tendrá la tasa bruta de natalidad más baja de toda Europa (9'3 por lOOOHab.)



REFERENCIAS

73

patrimonial vía herencia que, en condiciones normales podría retardarse 
más allá de lo que razonablemente pudieran esperar nuevas familias de 
procreación. Las consecuencias negativas derivadas del envejecimiento 
poblacional tienen su contraparte positiva en otra profunda alteración 
familiar: cada vez es más frecuente que nuevas familias de procreación, 
en las que puede haber problemas de estabilidad laboral, incluyan entre 
sus miembros a alguno de los progenitores que, sin embargo, tiene ase
gurada una pensión de jubilación.

Ciertamente, estos cambios pueden suponer la desaparición de cier
tos aspectos relacionados con las familias reseñados en las páginas pre
cedentes o su transformación radical. Sea como fuere, será preciso que 
la antropología ofrezca análisis que expliquen como están aconteciendo 
dichos cambios en el entorno familiar, cuáles son sus causas y cómo se 
comportan las personas ante las nuevas situaciones que vayan surgien
do. Difícil será hallar sistemas tradicionales de parentesco. No así, prác
ticas normalizadas por el uso y socialmente legitimadas, que se vinculen 
a modelos de parentesco.

Albera, D. (1994), “Familles. Destins. Destinations. Entre mosaíque 
et portrait-robot”, en Le Monde alpin et rhodanien, 1994.3: Organisation 
domestique et parenté dans les Alpes italiennes: 7-26.

Alonso Ponga, J.L. (1988), “Notas para el estudio de la etnografía 
leonesa”, en DÍAZ, L. (Coord.) (1988): 87-102.

Arguedas, J. M. (1987) [1968] Las comunidades de España y Perú, 
Madrid. MAPA.

Augé, M. (1975), Les domaines de la parenté, París. Maspero.
Augustins, G. (1989), Comment se perpétuer? Devenir des lignées et 

destins des patrimoines dans les paysanneries européennes, Nanterre. 
Société d'ethnologie.



Castilla y

14-

Bestard, J. (1986), Casa y familia. Parentesco y reproducción social 
en Formentera, Palma de Mallorca. Instituí d'Estudis Baléarics

Bestard, J. (1998), Parentesco y modernidad, Barcelona. Paidós.
Bourdieu, P. y C. Passeron (1970), La reproduction. Élements pour 

una theorie du systéme d'enseignement, París. Minuit.
Brandes, S. (1984), “Nombres que enganyen: cinc problemes en la 

interpretado de dades censáis en l'Espanya rural”, en Quaderns. 5: 28- 
43.

Brandes, S. (1989), “España como “objeto” de estudio: reflexiones 
sobre el destino del antropólogo norteamericano en España”, en Cátedra, 
M. (Ed.)(1989), Los españoles vistos por los antropólogos, Madrid. 
Júcar. 231-249.

Collomp, A. (1997), “Les systémes familiaux en Europe: de l'intéret 
des modéles”, en L'Homme, 142, avril-juin 1997: 99-103.

Contreras, J. (1991), “Los grupos domésticos: estrategias de produc
ción y reproducción. Estudio Introductorio”, en Prats, J., U. Martínez, J. 
Contreras E I. Moreno (Eds.) (1991): 343- 380.

Corbin, J.R. y Corbin, M.P. (1984), Compromising Relations. Kith, 
Kind and Class in Andalusia, Londres. Gower.

Davis, J. (1977), Antropología de las sociedades mediterráneas, 
Barcelona. Anagrama.

Devillard, M.J. (1985), “El grupo doméstico: reproducción y no- 
reproducción en Macotera y Villarino de los Aires”, en Revista 
Provincial de Estudios de Salamanca, 15: 205-236.

Díaz, L. (Coord.)(1988), Aproximación antropológica a 
León, Barcelona. Anthropos.

Douglas, W.A. (1973), Muerte en Murélaga, Barcelona. Banal.
Duby, G. (1999) [1981], El caballero, la mujer y el cura. El matri

monio en la Francia feudal, Madrid. Taurus.
Elias, L.V. (1988), “Relaciones etnográficas entre el Sistema Ibérico 

y la montaña leonesa”, en Díaz, L. (Coord. 1988): 103-113.
Eurostat (1998a), “Premiers résultats de la collecte de données



75

démographiques pour 1997 en Europe”, en Statistiques en bref 
Population et conditions sociales 9/98.Strasbourg.

Eurostat (1998b), “Les familles monoparentales: un phénoméne qui 
prend de l'ampleur”, en Statistiques en bref, Population et conditions 
sociales, n° 12/98. Strasbourg.

Eurostat (1999), “Un peu moins de naissances et de décés en 
1998”, en Statistiques en bref Population et conditions sociales, n° 
1/99. Strasbourg.

Freeman, S.T. (1970), Neighbors: The Social Contract in a 
Castilian Hamlet, Chicago. Chicago University Press.

Frigolé, J. (1995), Un etnólogo en el teatro, Madrid. Muchnik.
Gilmore, D.d. (1980), The People of the Plain: Class and comni- 

nunity in Lower Andalusia, Nueva York. Columbia University Press.
González Echevarría, A., T. San Román y R. Valdés (1986), Tres 

escritos introductorios al parentesco y una bibliografía general. 
Bellatera (Barcelona). UAB

González Echevarría, A., T. San Román (1986), “El estudio del 
parentesco: una primera aproximación”, en González Echeverría, A.. 
T. San Román y R. Valdés (1986): 5-22.

Goody, J. (1976), Production and Reproduction, a Comparativo 
Study of Domestic Domain. Cambridge. Cambridge University Press.

Iszaevich, A. (1991) [1975], “Emigrantes, solterones y curas: la 
dinámica de la demografía en las sociedades campesinas españolas”, 
en Prats, J., U. Martínez, J. Contreras E I. Moreno (Eds.) (1991): 280- 
293.

Lisón, C. (1979) [1971 ], Antropología cultural de Galicia, Madrid. 
Siglo XXI.

Lisón, C. (1976), “Estructura antropológica de la familia en 
España”, en Rof Carballo (Ed.), La familia, diálogo recuperable, 
Madrid. Karpos:38-49.

Luque, E. (1974), Estudio antropológico de un pueblo del sur. 
Madrid. Tecnos.



76

Meillassoux, C. (2000), “Parler parenté”, en L'Honune, n 
(2000): 153-164.

Moreno, I. (1972), Propiedad, hermandades y clases sociales en la 
Baja Andalucía. La estructura social de un pueblo de Aljarafe, Madrid. 
Siglo XXI

Narotzky, S. (1988), Trabajar en familia. Mujeres, hogares y talleres, 
Valencia. Alfons El Magnanim.

Prats, J. U. Martínez, J. Contreras E I. Moreno (Eds.) (1991), 
Antropología de los pueblos de España. Madrid. Taurus.

Provensal, D. y O. Molina (Eds.)(1991), Etnología de Andalucía 
Oriental. I Parentesco, agricultural y pesca, Barcelona. Anthropos-lnst. 
de Estudios Almerienses.

Roigé, X. (1991), “Parientes en el juzgado. Tensiones, conflictos y 
rupturas familiares en el Priorat (siglo XIX)”, en Prats, J., U. Martínez. 
J. Contreras E I. Moreno (Eds.) (1991): 450- 463.

Santos del Campo, R. (1988), “Familia y cambio social. Notas sobre 
algunos casos burgaleses”, en Díaz, L. (Coord.)(1988): 70-86.

Segalen, M. (1992), Antropología histórica de la familia, Madrid. 
Taurus.

Verdón, M. (1980), “Shaking off the Domestic Yoke, or the 
Sociológica! Significance of Residence”, en Verdón, M. Comparative 
Studies in Society and History [1980]: 109-132.

Todd, E. (1983), La troisiéme planéte. Structures familiales et systé- 
mes idéologiques, París. Seuil.

Todd, E. (1987), The Causes of progress. Culture, Authority and 
Change, Oxford, Basil Blackwell.

Tomé, P. (1996), Antropología ecológica. Aportaciones, influencias 
e insuficiencias, Ávila. Institución Gran Duque de Alba.

Tomé, P. y Fábregas, (1999), Entre mundos. Procesos interculturales 
entre México y España, Zapopan, Jalisco (Mx). El Colegio de Jalisco- 
Institución Gran Duque de Alba

0 153



77

La literatura antropología suele distinguir entre un sistema de paren
tesco, basado en una “ideología de la casa ”, caracterizado por fami
lias troncales y herencia indivisa (que estaría al norte de la línea) y 
una “ideología de la familia” con familias nucleares cognaticias de 
herencia bilateral- divisa, (al sur).





r

EL PARENTESCO ALTEÑO

79

La base del parentesco en los Altos de Jalisco es la familia nuclear 
de descendencia patrilineal y residencia neolocal. En ocasiones, estas 
familias a través de interconexiones llegan a configurar mini linajes 
localizados, con los jefes de la parentela bien identificados y con autori
dad sobre los miembros de la misma. Cada uno de estos núcleos de 
parientes es una unidad disciplinada, fácil de movilizar usando las rela
ciones y las lealtades de parentesco. Son formas de organización social 
que suelen hallarse en territorios de frontera, como lo fue la región de 
Los Altos de Jalisco durante el régimen colonial, época de origen de lo 
que aquí llamamos el parentesco alteño. Las interconexiones entre las 
familias alteñas semejan a la zadruga croata1, forma de parentesco que 
también se localizó en las regiones de frontera, en esta caso, con los tur
cos.

En los siguientes ejemplos, cuya fuente de información es el Archivo 
Parroquial de Jalostotitlán, se ilustra la formación de las familias nucle
ares y la descendencia patrilineal.

En la genealogía 1, el número 1, Francisco Gutiérrez, nació en 1598 
en Jalostotitlán, en la parte central de Los Altos de Jalisco. En 1618. a la 
edad de 20 años, se casó con la número 2, Francisca Mendoza, en el

1 La zadruga es un tipo de familia extensa que ha estado presente durante varios siglos en Croacia. 
Habitualmentc se componía de un matrimonio, sus hijos, las esposas de éstos y los descendientes varones 
de éstos últimos. El tamaño de la zadruga, que podía extenderse por más generaciones, se hallaba en fun
ción del tamaño de la explotación agrícola que gestionara, férreamente dirigida por el patriarca. En la 
medida en que ésta pudiera crecer, también lo haría la familia, produciéndose en la práctica una identifi
cación entre familia y tierras explotadas por ésta



'•-í

/

GUADALAJARA

Lago de Chapala

30Km 40KmOKin 20 Km

Diserto gráfico: C.Leralta

80

• Lagos de 
Moreno

Los Altos de Jalisco
México

( . .. . .
x^oel Rio 

Ojuelos de —A
Jalisco 0

«Arandas . •' y

/  Jesús María’'
■'Átotonilco *

) el Alto» : L-------------■ «Ayotlán /
-------- -  V Degojlado • /

/Villa Hidalgo-^. /

1 •-------------- / Encamación'' 
— i í de Díaz <

Veocaltiche ’■ •

/-1,J San Juan;
ahual.^X’^^'^'- » l0S La9?S’'-.,

* ^UaObregoo-Jaloótotitláo./', Unión efe--.

'—' SanrMiguel \ Q /
'• Valle de • e|'Alto> SarrJulián /

r ! Guádalupe. - - > ''T-''? «^án Diego

' SanrMiguel \
Valle de •

^»oa^?, .Cuquío;.--.; —

AcatiC'^Tepatitlán



81



82

■ EGO: Crcscenciano Martín Martín. Tenía 74 años en 1981. Igualmente aparecen en esta genealogía las 
siguientes personas: Manuel Martín (2). Guadalupe Casillas (8). Juan Martín (10), Cruz Martín (11). Este 
último contraería en 1907 matrimonio con su tía paterna, Maura Martín Jiménez, razón por la que la gene
ración de Ego lleva los apellidos Martín Martín. Fuente: Archivo Parroquial de Jalostitlán. Jalisco.

poblado de Pegueros, cercano a Jalostotitlán. El hijo de este matrimonio, 
el número 3, Juan Gutiérrez de Mendoza, nació en Pegueros en 1619, un 
año después del casamiento de sus padres. Se casó en 1639. igualmente 
a los 20 años, con Ana Camacho Riquelme y Hermosillo, cuyo último 
apellido está aún presente en forma muy extendida en Jalostotitlán y San 
Miguel El Alto. Un hijo de este matrimonio, el número 5, Pedro 
Gutiérrez Hermosillo, se casó en 1679 con la número 6, Luisa de Híjar, 
cuyo apellido no hemos podido localizar en la actualidad en Los Altos 
de Jalisco. En este caso, notemos que se conserva y transmite el apelli
do paterno, Gutiérrez, y se toma como segundo el último de la madre. 
Hermosillo. Este último matrimonio casa a uno de sus hijos, el número 
8, Juan de Dios Gutiérrez Hermosillo, con Antonia Galván, de quien se 
indica es la segunda esposa, sin que se tengan datos de quién fue la pri
mera. De allí en adelante, todos los descendientes de los sucesivos matri
monios de este tronco familiar conservarán el apellido Gutiérrez, en un 
claro ejemplo de descendencia patrilineal. Los últimos miembros de esta 
genealogía que aparecen en el dibujo, nacieron en los primeros años del 
siglo XIX, formando parte de un movimiento interno de población que 
los llevó a establecerse en la actual ciudad de Tepatitlán de Morelos, en 
el sur de Los Altos de Jalisco.

En la genealogía 2: se ilustra el casamiento entre tía y sobrino que 
ocurre en Los Altos, al igual que entre tío y sobrino y entre primos. En 
el caso que comentamos, el número 1 y el número 9 son hermanos. En 
el año de 1907 contraen matrimonio un hijo de 1, el número 11, con una 
hija de 9, la número 12, teniendo una descendencia de diez hijos. El mar
cado como ego tenía once años de edad en 1926, año de inicio de la gue
rra cristera, suceso de importancia para comprender la historia posterior 
de Los Altos de Jalisco. Así mismo, notemos que todos los miembros de 
su generación portan el mismo apellido paterno y materno debido al



'C'

o oc

o

CN

1^

83

i

i 
¡ 

J

§
<p 

■Q 
co 
O

< 
cz> 
O

_J
CM 

< 
O o 
-J 
< w 
z
O

o o 
txi 

•íT” 
e-1

s 
g

u

*E
en
«

Q



84



r

_1

85

I 
i 
i 
i 
i 
¡ 
¡ 
i 
i
i 
¡ 
i

I 
i

o
G) 
en

r~
¡
L

■o
<z> 
O

< 
c/i 
O

<
O 
O

UJ z 
UJ 
O

s 
g

u

i
%
5



<5

II
oo

II

m 
ri

IF

II

II
II

ri

II
I

II r
ii

86

Jl

¡X^3

¡_ 9

i

L:
i

¡
¡

¡
L

i
LZ±

i
¡
i
i
¡

L
i 
¡

ii
<S

<u•o
cz>
O

"1
¡

-J

i

¡
i

J

§
cú

<
Cfl 
O 

un

O o 1 
< 
aj z 
UJ o

1 
>3 
U

U) 

i
i

! IH

j <9
f 
j 

¡T<T!
ii i

¡

Úrzk¿_!
ii

i

®‘ ¡

--- luj J n 
■o 
¡<Ü¡ 
i 11 i k§.¡



87

casamiento entre parientes. En la siguiente genealogía, resultado del tra
bajo de campo, se ilustran estos aspectos y su vigencia actual.

En la genealogía 3, el padre de ego se casó dos veces. Su primera 
esposa era su prima hermana, de acuerdo a la información del propio 
ego. La madre de éste, segunda esposa de su padre, nació en la hacien
da de Mazatitlán, la cuna de los De La Mora al decir de ego, municipio 
de Tepatitlán. La madre de ego es nativa de un municipio central de Los 
Altos: San Juan de los Lagos. Ego afirma que en 1685 aproximadamen
te ya existía la familia en Mazatitlán. Varios de los sobrinos de ego han 
emigrado a los Estados Unidos en donde establecieron su residencia. Es 
el caso de los hijos del número 3 en la genealogía que aparecen nume
rados del 30 al 38. La numero 31, una sobrina de ego, se casó con un 
hombre de Tepatitlán y emigró a los Estados Unidos.

En la genealogía 4 se ilustra la residencia neolocal. En efecto, ego fel 
mismo de la genealogía 3) vive junto a su esposa e hijos mientras que 
uno de estos, al casarse, establece una casa nueva, como lo indican los 
círculos en el dibujo. La genealogía 5' es otro ejemplo de la vigencia del 
principio patrilineal y la residencia neolocal:

Égo: Rafael Martín González 1- Lorenzo Martín, 2.- Senovia Jiménez, 3.- María Trinidad Jiménez, 4.- 
José Martín Jiménez, 5.- José Inés Martín Jiménez, 6.María de Jesús Martín Jiménez, 7.- José Guadalupe 
Martín Jiménez, nacido en Puerta Macías, Valle de Guadalupe; 8. Apolinar Martin Jiménez. 9. Ana María 
González, nacida en el rancho Los Ranchos, Tepatitlán de Morelos; 10. Vicente Martín González. 11. 
Felicitas Martín González, 12. Florentino Martín González. 13. Petra Martín González, 14. Maclovia 
Martín González, 15. Modesto Martín González, 16. María Guadalupe Martín González. 17 Everarda 
Martín González, 18. María en Gracia Casillas Casillas. 19. María Ángeles Martín Casillas. 20. Rubén 
Franco Torrecillas, nativo de México, Distrito Federal; 21. Nayeli Franco Marín, 22. María Izazú Franco 
Martín, y 23. Patricia Franco Martín.
El apellido Martín es uno de los más antiguos en los Altos de Jalisco. Pertenece a grupos de parientes que 
llegaron a la región desde el siglo XVI. La propia familia Martín de Tepatitlán, a través de María 
Guadalupe Martín Martín, resume con las siguientes palabras los orígenes y la distribución del apellido: 
“Que posteriormente, este apellido se fuera extendiendo por el resto de la Península, ya es otra cosa. 
Decimos esto, porque en ambas Castillas hubo también algunas casas solares Martín: una radicó en Ciudad 
Rodrigo (Salamanca), otra en la Puebla Nueva, villa del partido judicial de Talavcra de la Reina (Toledo), 
otra en la villa de Sanabria (Zamora) y otro, en la ciudad de Ávila. Pero es de suponer que todas estas 
familias tuvieron sus orígenes en aquéllas que primitivamente, ai pasar el apellido de Francia, se estable
cieron en Aragón, Navarra, Cataluña y Valencia.” (Segunda Reunión Familia Martín. Tepatitlán, Agosto 
de 1996, página 3).



88

La información anterior concuerda con la que nos proporcionó personalmente Don Rafael Martín 
González, señalado como EGO, quien usa el término "Papá" al referirse a los que en la generalogía apa
recen marcados en negro. Esta genealogía muestra solamente la descendencia de EGO y su hija.

En la genealogía 5 notamos que 1 se casó con la hermana de su pri
mera esposa al fallecer esta. Sin embargo, no se trata de un caso de soro- 
rato porque no existe este tipo de matrimonio preferente en el parentes
co alteño. Más bien, es una ilustración del matrimonio entre parientes tan 
generalizado en los Altos de Jalisco. En la genealogía que comentamos, 
el número 1, abuelo de Ego, es llamado “papá” por éste, al igual que su 
padre marcado con el número 7. Ello nos indica la vigencia del princi
pio de patrilinealidad. En el caso de Ego, sólo tuvo una hija, lo que cons
tituye una excepción en el caso alteño, en donde las familias suelen ser 
numerosas. La hija de Ego contrajo matrimonio con un hombre de la ciu
dad de México, pero radican en Tepatitlán y tienen tres hijos. El princi
pio de neolocalidad está indicado por los círculos que encierran a las 
familias nucleares de esta rama de los Martín.

En el parentesco alteño el derecho a la propiedad se transmite bilate
ralmente, aunque la pertenencia al grupo de parientes ocurra por la vía 
patrilineal. El equilibrio de estos aspectos se logra a través de los matri
monios preferenciales entre parientes. Este tipo de matrimonios resulta 
en que, además de la relación de afinidad, existe la de consanguinidad 
entre los cónyuges. Estas relaciones son sociales y conllevan el traspaso 
de la tierra y de las condiciones de trabajo que forman la base sobre las 
que se sustentan. La identidad de los alteños está ligada a estas relacio
nes, al acceso a los medios de producción y a los mecanismos que lo 
regulan junto con la transmisión de la propiedad y la obtención de la 
misma. La formación histórica de Los Altos de Jalisco incluyó estos 
usos del parentesco, mismos que son factibles de documentar en los 
archivos parroquiales de la región.

En Los Altos de Jalisco existe la tendencia a identificar la unidad de 
parentesco con la residencia. Este aspecto se manifiesta en la composi
ción de los agrupamientos que ocupan un espacio socialmente reconoci-



89

La emigración no ha roto las familias alienas. Son frecuentes las reuniones a un lado y otro de 
la frontera. Arriba, la familia Martín en Tepatitlán, Jalisco. Abajo en E.E.U.U.



90

Las reuniones familiares, como estas dos de la familia Martín, fortalecen las señas de identidad 
familiar, local y regional



91

do como el territorio particular de un grupo de parientes, mismo que se 
reserva para sí una serie de derechos y obligaciones asociados a la refe
rencia espacial concreta. Como lo muestran las genealogías, el espacio 
ocupado por un grupo extenso de parientes está dividido entre las fami
lias nucleares que a través de las líneas genealógicas se reconocen entre 
sí como pertenecientes a un mismo tronco familiar. De esta manera, es 
la pertenencia a una familia nuclear lo que constituye la base del recla
mo de derechos sobre la propiedad, incluyendo el mecanismo de heren
cia que distribuye por igual la propiedad familiar sin hacer distinción de 
sexo o edad entre los herederos. El siguiente diagrama ilustra el traspa
so de la propiedad con las reglas del parentesco alteño: (vid genealogía 
6).

Las líneas punteadas significan que hubo reparto igualitario de la 
herencia pero que operó el mecanismo de reconcentración de la propie
dad por compra, simbolizado por las flechas de línea firme. La familia 
Franco de esta genealogía, fue dueña en momentos diversos de una serie 
de pequeñas haciendas, a saber: Las Llaves, Mirandilla, El Terrero, La 
Jarilla, Ceno Gordo, Capulines, El Burral, El Ojo de Agua, La Adobera, 
Santa Bárbara y Las Cebolletas, situadas todas alrededor de los munici
pios actuales de San Miguel El Alto y Valle de Guadalupe. En esta gene
alogía se muestra a Antonio Franco (1) que además de heredar su parte, 
acaparó por compra la atomizada propiedad de la familia y se hizo dueño 
de las propiedades mencionadas arriba.

Se ha mencionado que la herencia se traspasa a los miembros de la 
familia nuclear (y cuando las circunstancias lo exigen, también a los ahi
jados), incluyendo ambos sexos y eliminando la edad como criterio para 
diferenciar. La mujer sigue teniendo derecho pleno a la herencia aun des
pués de casada. Cuando uno de los cónyuges muere se otorga la mitad 
de la propiedad a los hijos y la otra queda en poder del sobreviviente. 
Este puede disponer de su parte, aunque se la conserva será repartida 
entre sus descendientes al momento de su muerte.



92



93

Existen ciertos mecanismos que norman el traspaso igualitario de la 
propiedad incluyendo, por supuesto, los medios de producción. De esta 
manera, si una parte de la tierra que es heredada es fértil y otra es magra 
(o “flaca”, como dicen los Altenos), se asigna mayor cantidad a los que 
heredan las partes malas. Para proceder con el acuerdo de todos los 
implicados, antes de la repartición, se efectúa un avalúo y el reparto pro
cede escogiendo primero los hijos menores y ascendiéndose en la esca
la genealógica hasta llegar al o la mayor. Una vez concluido el reparto, 
es válido que alguno de los herederos compre la propiedad a otros. La 
casa habitación se asigna, en todos los casos, al más pequeño o pequeña 
de la familia y “nadie repela”.

Con el ganado se procede de la misma manera que con la tierra, 
variando solo el hecho de que los herederos que han recibido animales 
en malas condiciones, reciben dinero de quienes han heredado las mejo
res cabezas. A esta operación, los rancheros la llaman “emparejar”.

El traspaso de cualquier bien, por lo general, sólo ocurre a la muerte 
de alguno de los padres. Si es el hombre el que muere primero, y la 
mujer contrae un segundo matrimonio, pierde la parte que le correspon
de que pasa a sus hijos del primer matrimonio. Si al morir, el hombre no 
deja descendencia, la mujer conserva toda la propiedad para sí y la une 
al de un posible segundo esposo, si ese fuese el caso. De aquí, será tras
pasada a los descendientes. Los rancheros alteños, al referirse a la situa
ción anterior, suelen decir: “Si la viuda está nueva y tiene hijos con otro, 
entonces se reparte por igual el capital. Al único que no le toca es al 
esposo de la viuda.”

En una situación como la del parentesco alteño, la residencia en la 
región aparece como una exigencia para mantener las relaciones gene
alógicas socialmente reconocidas de la familia nuclear con el resto de la 
parentela, sin que ello constituya una identificación rígida entre normas 
de residencia y grupo de parientes. Más bien, esta tendencia traduce un 
mecanismo de acceso a los medios de producción en la condición con
creta del ranchero alteño como productor directo y la relación de esta



94

4 Los que aparecen encerrados en líneas de puntos en la genealogía 7, indican los matrimonios que han for
mado nuevas familias nucleares. Los que no aparecen encerrados, siguen viviendo en la casa y la propie
dad de 3 y 6, los fundadores de este grupo de parientes. En las épocas que lo requieren, los hombres de 
Jas familias nucleares se reúnen para trabajar juntos. Las flechas punteadas indican que, una vez casados, 
los hijos o las hijas, se les traspasó su herencia. Las marcados con una cruz han fallecido
Los que aparecen encerrados en líneas de puntos en la genealogía 8 poseen sus propios terrenos de culti
vo. En épocas que lo requieren, la parentela se reúne para trabajar juntos.

condición con las formas de propiedad. La combinación entre normas de 
herencia y tendencias de residencia es una construcción histórica que, en 
el caso de Los Altos de Jalisco, tiene relación con la antigua situación de 
frontera, los mecanismos de conquista y colonización del territorio, la 
renta de la tierra y el paso de pequeño propietario a mediero y jornalero. 
Por ello, en la situación actual la identificación entre grupos de parien
tes y lugar de residencia se encuentra sólo en los grupos genealógicos 
amplios, en donde los derechos que puedan esgrimirse en términos de la 
pertenencia al grupo, tienen una referencia espacial para su concreción. 
Cuando los reclamos tocan los medios básicos de producción, en este 
caso la tierra y el ganado, los miembros de la parentela tienden a vivir 
juntos. En Los Altos esta tendencia va unida a formas de organizar el tra
bajo que se asemejan a mecanismos comunales de formación de unida
des amplias de producción, ya que la renta del suelo sirve de acceso al 
medio más importante de producción.

Las genealogías 7 y 84, correspondientes a las rancherías de Santa 
Ana y de Coca, situadas en el municipio de Jalostotitlán, en la parte cen
tral de Los Altos, representan dos ejemplos de la organización del traba
jo y el espacio en los grupos amplios de parientes, resultado de las inter
conexiones entre las familias nucleares. Cada familia nuclear posee su 
parcela dentro del territorio que se considera comunal o perteneciente a 
toda la parentela. Cada familia maneja su parcela en los términos lega
les de la propiedad privada, pero esta no puede ser traspasada ni vendi
da fuera del grupo de parientes. A partir de esta situación, en donde la 
familia nuclear es la unidad primaria de producción, se establecen rela
ciones de cooperación entre toda la parentela. Uno de los momentos en



95



oo

r

L

96

i 

j

i
¡
i
i
i
i

<u
"O
co
O

2 
g

i
'§ 
¡5O

O 
O 
en

*7S

O o
< 
CXJ z 
LJ 
O

o 
S/



97

donde con mayor intensidad ocurren estas relaciones es en la cosecha del 
maíz (pizca) a través de un mecanismo que los rancheros áltenos llaman 
la peonada, mano vuelta o trabajo prestado, y que, según el decir de los 
ancianos, es costumbre muy antigua. La mano vuelta es una relación de 
cooperación entre miembros de una parentela que reconocen y viven en 
un espacio común, como es el caso de Santa Ana y de Coca. Los jefes 
de las familias nucleares que componen al grupo amplio de parientes se 
reúnen para cosechar juntos los campos de maíz que pertenecen a sus 
respectivas familias nucleares. El primer paso consiste en establecer los 
términos del trabajo cooperativo, la rotación de la mano de obra y de las 
yuntas. El cabeza de familia cuyo campo está siendo cosechado adquie
re el compromiso de ofrecer la comida para el grupo de trabajadores lla
mado la cuadrilla. Son las mujeres de la parentela quienes preparan los 
alimentos costeados por el beneficiado en turno con el trabajo de todos 
los parientes.

En Los Altos de Jalisco existe una relación entre rancheros con tie
rra y rancheros sin tierra, la de mediero, que tiende a disminuir, pero que 
hace 30 años estaba muy extendida (Fábregas, 1986). A través de dicha 
relación, el ranchero sin tierra accede a ella a cambio de ceder una parte 
de la cosecha, generalmente la mitad de la misma, al dueño del terreno. 
Esta misma relación llega a establecerse entre rancheros pequeños pro
pietarios y miembros de sus familias que no tienen tierra. Es decir, en el 
contexto de las familias rancheras de escasos recursos el trato de medie
ro tiene un contexto diferente al que está relacionado con la renta de la 
tierra en los términos establecidos por los rancheros que poseen tierras y 
aquellos que no, independientemente de si son parientes o no. Por ejem
plo, tanto en Santa Ana como en Coca, es frecuente que un jefe de fami
lia posea tierra pero no instrumentos de producción, como los aperos de 
labranza y los bueyes para tirar del arado. De manera que establece una 
relación de mediero con otro pariente que estando sin tierra, posea ins
trumentos de producción. En una relación así, el dueño del terreno apor
ta también la semilla y su propio trabajo mientras que la otra parte Ínter-



scvá'

--

i
sabel

«
5.

4ocal:i(3rla

20,

El Cuadrado ,
-

Be.én

ii

lugares como Santa Ana

98

\¡ '
Manuel Mamnez v ir<

7 56 
43?)

4jX .

"Las familias alteñas llegan a configurar mini-linajes localizados en 
de Abajo ”

■ ■■■'>

i:ár

Paso dP 
a Canoa

'Ot Acriba

¡Mirandi las^V

"i
ib- X --ZT
£\] IOS PaiOS_^^ -

■ V .

" ;,Jalostotitlán^

-'v •_;i

[fO Gurdo » • ¿¿

* ótfep Mézanle

8’"

—< Viesa
A 1 San

-{%

CJ'

>3

Q

ropilla dé Guadalupe
'-f,y \A xr\c.Tx?A.x _i

\ 'O> (¿o Guido

J
’ i^Sta 

>u¿ná xk 

' X ■

J27L \ 
fenta Ar»a de Aoafor • v n'"r'-

(L V’.‘:>a
f ■- '•.<•• \'AÓK1

'“'Santa María'del yalle

‘ ’ 1 ") 

i /I /v -r /1

- f
i®"1"/ ^^,1....-

C .. js-LsCJEI Sauz /
I, \\ V<;í ' Vgfvss 
rí A

251| Agua de Obisoyi.,^ í
¡^Desperdicio 5
- /'

XX-.X-^(Jjsl 1-

Aíos. ¿San José

• . ■ ’ d®Qlivaies?;1

E Catrizo de Abajo r.
Sania RcsaX, 

í
/

/>^n José Vj /

/de os Peyr-oso l'^5. y
,an Miguel^l Alto_____'

yx •
/•Ha'conero ?r\ c, ’■

de Amba i u ry
"x >0^

'■||A6Uirreffl

II Ra<ctto Nuevo (|

^CSeO Gaspar} jfé.Jos Reyes

I ' SAN'JUAN 
r\ DE LO^LAGOSJ 

<x 1



99

viene con los instrumentos de producción y su trabajo. Si existe la nece
sidad de usar fertilizante, los gastos se asumen por partes iguales y en 
todos los casos, la cosecha se reparte por igual.

En otras publicaciones se ha señalado la importancia de tomar en 
cuenta la formación histórica de Los Altos de Jalisco para entender la 
conformación del parentesco alteño (Fábregas, 1986; Tomé y Fábregas, 
1999). En efecto, las familias campesinas venidas de España y asentadas 
en Los Altos de Jalisco en sucesivas migraciones desde el siglo XVI, se 
enfrentaron a las condiciones de un territorio de frontera que tuvieron 
que defender de las incursiones de los pueblos nómadas, los 
Chichimecas, que constantemente amagaban los nacientes caminos. 
Pueblos y ciudades surgieron paulatinamente, uno tras otro, conforme 
las familias se aposentaban y aseguraban el territorio además de exten
derse a través de él. Esta situación facilitó el matrimonio entre parientes 
que, por otra parte, no era extraño a los campesinos castellanos. Junto 
con esta característica se reforzó la endogamia lo que resultó en la con
formación de redes amplias de parientes casados entre sí que conserva
ban la propiedad de la tierra. El movimiento de estos grupos de parien
tes hasta cubrir la región que hoy conocemos como Los Altos de Jalisco 
ya ha sido examinado (Fábregas, 1986; Tomé y Fábregas, 1999). pero 
una historia familiar que nos fue relatada en 1999 por Quico Alcalá 
Barba en su natal Tepatitlán confirma estas historias de familias y com
pleta nuestra comprensión de la importancia del parentesco como el con
texto organizacional básico de la sociedad de Los Altos de Jalisco. He 
aquí el relato:

La familia Alcalá llegó de España. Se inicia con Juan 
Alcalá que se asentó en la actual More lia. En un pueblo lla
mado Tlasasalca la familia adquirió la corregiduría. 
Finalmente, la familia Alcalá llegó a Los Altos. En Santa 
María de los Lagos, la actual ciudad de Lagos de Moreno, la 
familia llegó a la hacienda de San Antonio. De aquí se fueron 
a la hacienda de Mezcala, la hacienda de los Alcalanes, en



DIAGRAMA l(Los Altos de Jalisco)£

Diseño gráfico; C Leralta

100

' En este diagrama, se ilustra la vigencia de la descendencia patrilincal con uno de los apellidos más anti
guos de los Altos de Jalisco: Alcalá. Los nombres de los representados son los siguientes: 1. Juan Alcalá, 
2. Antonio Alcalá, 3. Antonio Toribio Alcalá, 4. Rafael Alcalá, 5. Martín Alcalá, 6. Santos Alcalá. 7. 
Cristino Alcalá, y 8. Jesús Alcalá.

donde emparentaron con los Romo de Chávez. De esta rama de 
la familia Alcalá existen descendientes en Lagos. En San 
Miguel El Alto también hay descendientes de la familia.

A Tepatitlán, la familia de los Alcalá llega por 1750, con un 
señor llamado Antonio Alcalá quien fue el padre de Antonio 
Toribio. Este Toribio es el padre de Rafael y este de Martín. 
Martín es padre de Santos y este de Cristino que a su vez es 
padre de Jesús. Los Alcalá de la hacienda de Tierra Blanca en 
Jalostotitlán se asentaron en la hacienda del Cacalote y allí 
permanece esta rama de la familia.



Diseño gráfico: C Leralía

101

Este relato ilustra la vigencia de la descendencia patrilineal y la 
movilidad de los núcleos familiares a través del territorio alteño (ver: 
Diagrama 1). Además, se evidencia el acoplamiento entre el principio de 
neolocalidad y el desplazamiento de las familias en el proceso de for
mación de Los Altos de Jalisco. En el diagrama, el número 8, Jesús 
Alcalá, contrajo nupcias con una mujer llamada María de Jesús Barba 
del Vivar, de donde procede la combinación de los apellidos Barba y 
Alcalá que porta Quico Alcalá Barba, quien en sucesivas entrevistas 
amablemente nos relataría la larga historia de su familia.

La correspondencia entre la regla de neolocalidad y la movilidad de 
los núcleos familiares áltenos continúa y se expresa en la actual emigra
ción de áltenos hacia los Estados Unidos. Un acercamiento a la genea
logía 3, en páginas anteriores, permite ilustrar este aspecto. En efecto, el 
ejemplo del matrimonio de 3 con 29 es oportuno. La siguiente genea
logía expresa la situación de la que hablamos:

GENEALOGIA 9(Los Altos de Jalisco) 

O

6 El matrimonio encerrado en líneas de puntos y marcado con el número 1 incluye al número 30 de la 
Genealogía 3, casado en Estados Unidos con una mujer del mexicano Estado de Michoacán. El cuadro de 
puntos marcado con el número II incluye al número 31 de la genealogía 3, casada con un hombre de su 
pueblo y con residencia en los Estados Unidos. El cuadro de puntos señalado con III incluye al número 35 
de la genealogía 3, casado con una mujer de su pueblo y con residencia en los Estados Unidos. El cuadro 
de puntos marcado como IV incluye al número 38 de la genealogía 3, casado con una mujer de su pueblo 
y residentes en Estados Unidos y el resto, en Los Altos de Jalisco.



jtsLC A c\ (
/f/

z/a*

Za

( ¿U <1 Of 4*-*^^ rpri'jvi*^

i)< i K - •-‘^-t lo ■ C ^^2
// c¿< /a. (meLr T 15

C*xJ<VX

Z?' á^l CAnnetr Z4<d

x

102

Página facsímil del primero de los dos volúmenes del cuaderno de campo de Pedro Tomé en la 
que se refleja parte de la entrevista con Francisco Alcalá.

L.aOCr¡

O - A ' A

■E~(L^
• CtXUtjpe).

fp ~

'/ZMSc^ «Z) .

a^í\.,'otc^ i

fe te '1

| uv »

c/rt

4

Quité Z Acc Ál\ ,

C-ocI«k~- Alcele*., 

d*- f t •'tp< ) / ¿y^'í/•*°

*7* •*? X**** L4'c/*\

(<A. ~Tm-e

^fc,
• '^««/íízTa,

1

j'eo i/ii/eiA

/

e^x

17)
li‘) I^LY^OO

1^~ e
- Z. ■ ^Z/A4_ (f*-)

í/¿ / iz^C^rt i> /iC.

> cC-^ /
//Á’*-. (c^.



t

Otro ejemplo de neolocalidad es el siguiente:

103

EGO

DiteAo gráfico: C Leralla

En este último caso, ocurre un doble matrimonio entre parientes 
debido a que los Alcalá están emparentados con los Gutiérrez y con los 
Barba. La neolocalidad queda nuevamente ilustrada como lo muestran 
los círculos que encierran a las unidades familiares nucleares.

El matrimonio entre parientes expresa la vigencia del principio de 
endogamia regional, es decir, se prefiere el matrimonio entre alteños, en 
cuya definición interviene no sólo el criterio de haber nacido en Los 
Altos de Jalisco sino además el de pertenecer a uno de los troncos fami
liares reconocidos como alteños. Existen casos en que el haberse casado 
un hombre alteño con una mujer de fuera de la región, ha sido rechaza
do por la familia de referencia del primero. Existen también casos de 
mujer alteña casada con un hombre de fuera pero con los rasgos físicos 
que le suponen características de los alteños, en cuyo caso no ha existi
do problema alguno.

’ EGO: Quico (Francisco) Alcalá Barba, quien al compartir con nosotros su profundo y extenso conocimiento 
de los Altos de Jalisco ha contribuido de manera incuestionable a nuestra comprensión de la región. 
Reproducimos aquí una pequeña parte de su genealogía con los siguientes apellidos: 1. Alcalá Barba, 2. 
De la Torre Gutiérrez, y 3. De la Tone Barba (procedente de Valle de Guadalupe).

GENEALOGÍA IO(Los Altos de Jalisco) 

!\
I \

i \

i ó
i



104

Las reglas de herencia del parentesco alteño se entienden mejor en el 
contexto del matrimonio entre parientes, como una forma de conservar 
la propiedad familiar y de facilitar el funcionamiento del principio de 
neolocalidad. Como lo hemos indicado, cuando se conforma una nueva 
familia nuclear, las propiedades de ambos cónyuges forman una sola y 
pasan a conformar el patrimonio de esa nueva familia nuclear. Al morir 
alguno de los cónyuges, quien sobrevive conserva la propiedad que 
deberá traspasar por partes iguales a todos los hijos, sin hacer distincio
nes de sexo o edad, como lo hemos mencionado. Incluso, cuando existe 
disparidad en la calidad de la tierra o de los bienes en general que se 
traspasan, los miembros de la familia establecen las equivalencias bus
cando el equilibrio. Una vez establecido qué heredará cada cual, los 
herederos pueden intercambiar los bienes o vendérselos entre ellos, pero 
no fuera del núcleo de parientes. En familias como las alteñas que sue
len ser numerosas, la atomización de la propiedad es recurrente, por lo 
que el matrimonio entre parientes congrega de nuevo los bienes (sobre 
todo, la tierra) como también sucede cuando un heredero le compra a 
otro su parte. Así, la identificación entre territorio y parentesco se pre
serva y se transmite. Ello es lo que indican frases como “la hacienda de 
Mezcala es la tierra de los Alcalanes”, como nos contara Quico Alcalá 
Barba.

En Los Altos de Jalisco se espera que las viudas, además de guardar 
luto por un tiempo largo, no se casen más. La regla se hace más rígida 
cuando el matrimonio ha tenido hijos. En este caso es cuando con mayor 
claridad aparece el compadrazgo no sólo como una forma de extender 
los lazos de parentesco o de hacer más sólida la relación entre parientes, 
sino de prever protección para los hijos. De esta manera, una viuda con 
hijos puede recurrir a los padrinos de estos, que reconoce como compa
dres, y que además suelen ser parientes. En los archivos parroquiales de 
la región, existe documentación del periodo colonial que indica, incluso, 
el cambio de apellido del ahijado que adopta el del padrino. No hemos 
encontrado tal caso en la actualidad pero si la recurrencia del compa-



105

drazgo entre parientes, lo que fortalece la integración y solidaridad de 
los núcleos familiares. De esta manera, el parentesco alteño basado en la 
familia nuclear, posee los mecanismos para insertar a ésta dentro de una 
red tan amplia de parientes, como para permitirnos señalar la existencia 
de mini linajes, como en los casos de Santa Ana de Arriba, Santa Ana de 
Abajo o Coca. La endogamia y el casamiento preferencial entre parien
tes introducen los equilibrios al reparto igualitario de la propiedad mien
tras el principio de neolocalidad admite la constante movilización de las 
familias nucleares. Además, atravesando las distancias, la ideología del 
parentesco mantiene los vínculos con los ausentes, como sucede en el 
caso de los alteños emigrados a los Estados Unidos.

Para ilustrar la importancia del parentesco alteño como núcleo de las 
relaciones sociales y matriz del aprendizaje cultural, haremos referencia 
a un período de la historia local que se relaciona con la formación del 
Estado nacional Mexicano. Nos referimos a la llamada guerra cristera 
que ocurrió entre los años de 1926 y 1929. Se trató de un suceso crucial 
en la vida de los rancheros alteños que la tienen como una referencia 
obligada para sellar su identidad regional. La guerra se produjo como 
una reacción de los rancheros contra los propósitos del Estado Nacional 
de imponer la reforma agraria, en una región de pequeños propietarios, 
que distribuye la tierra y la propiedad en general, a través de los meca
nismos que ya indicamos. (Ver, Fábregas, 1986; Tomé y Fábregas, 
1999). Hemos indicado que muchas de las familias alteñas se concentra
ron en los ranchos de pequeña propiedad como Santa Ana, San José de 
Gracia, San Gaspar, Mitic, San José de Bazarte. Señalamos así mismo 
que esta situación resultaba de una larga historia fronteriza, característi
ca a los Altos de Jalisco. En el momento de ocurrir el levantamiento 
armado cristero, son los grupos familiares los que se movilizaron. Así, 
en Tepatitlán de Morelos, fueron los Galindo acompañados de los 
Barajas, los primeros en entrar en batalla. Por los rumbos de Atotonilco, 
serían los Dueñas los iniciadores de los combates. De allá, de San 
Francisco, llegaron los Jacintos para sumarse a la rebelión. Del actual



106

municipio de Jalostotitlán, fueron combatientes pioneros los Ramírez 
junto con los Romo de los ranchos de Santa Ana de Arriba y Santa Ana 
de Abajo.

El control de la movilización de los rancheros áltenos se facilitó 
debido a las reglas de interrelación de los grupos familiares, en donde el 
padre o quien funge como cabeza de familia, es reconocido como jefe 
indiscutido. Los grupos familiares se movilizaron acatando las ordenes 
de sus jefes naturales, teniendo cada miembro de la parentela, un papel 
que cumplir en la guerra. Como dicen los mismos rancheros áltenos: 
"Aquí todos éramos cristeros. Los pacíficos también eran cristeros y 
todos ayudaban." De esta forma, los miembros más jóvenes de la paren
tela, padres, hijos, sobrinos, tíos y primos, peleaban con las armas en la 
mano en contra del ejército nacional comandado por el general Rubén 
Amaro. Por su parte, los mayores, los ancianos, junto con las mujeres y 
los niños, fueron los enlaces eficaces del ejército cristero, además de pie
zas claves en diversas tareas de la logística militar.

La unión, a través de los mismos lazos de parentesco, entre el clero 
y la población, contribuyó a facilitar la movilización de los rancheros. 
En efecto, es parte de las tradiciones sociales y culturales de los alteóos 
tener a por lo menos un miembro de la familia sirviendo en la Iglesia 
Católica. Muchos sacerdotes fungen, además, como jefes de la parente
la y en realidad, los alteños han concebido, y conciben, a los curas no 
sólo como “hombres de iglesia” sino como líderes sociales. Por ejemplo, 
dicen los Romo de Santa Ana de Abajo de su pariente, el sacerdote y 
mártir cristero Toribio Romo (cuyas reliquias están expuestas en la igle
sia del lugar), líder de la parentela durante la cristiada, que “antes no 
había estudio ni doctrina y él nos enseñó todas las cosas.”

Dos rasgos de las formas de parentesco alteño deben tomarse en 
cuenta para completar la comprensión de su importancia en la guerra 
cristera y son los matrimonios entre tío y sobrina y entre primos, más las 
reglas de herencia. Debido a las preferencias matrimoniales se aseguró 
la propiedad familiar de la tierra y se intensificaron los lazos de solida-



107

ridad entre parientes, enfatizándose el carácter localizado de los núcleos 
de parentesco. Las reglas de herencia, como lo señalamos, prescriben el 
reparto estrictamente igualitario de los bienes, incluyendo la tierra. Este 
es un rasgo básico para entender el comportamiento de los rancheros 
áltenos frente a la reforma agraria promovida por los gobiernos de la 
revolución de 1910. Esa actitud no fue entendida por el Estado Nacional. 
Los rancheros áltenos alegaban que “no puede repartirse la tierra en 
donde ya está repartida”, precisamente por las reglas de herencia del 
parentesco alteño. Este hecho resalta la importancia de entender la ope
ración de las formas de parentesco como redes de relaciones sociales, 
resultado de una historia particular y recipientes de la identidad ranche
ra. No es una casualidad que los valores más apreciados por los áltenos 
sean la familia y el trabajo. Es la conjunción de estas características, uni
das a otras que hemos señalado, lo que explica el levantamiento armado 
de los cristeros en los Altos de Jalisco, en contra del proyecto de país que 
intentaban llevar a la práctica los revolucionarios de 1910. Los ranche
ros alteños, integrados en su forma de parentesco, la familia nuclear 
inserta en relaciones amplias, emprendieron aquella guerra en contra de 
los “agraristas”, concebidos como la clientela política del Estado 
Nacional. Dicen los rancheros alteños:

“Vinieron los agraristas de Zacatecas y Aguascalientes. El 
gobierno los hacía venir. Así les fue, pues no conocían el terre
no. Muchos de ellos eran católicos y venían a pelear contra 
otros católicos”.

Uno de los patriarcas alteños nos comentaba:
“Las tropas de la Federación traían agraristas de 

Zacatecas. El agrarismo está comprometido a servirle al 
gobierno . Yo peleaba porque no me gustó que el gobierno se 
metiera y matara a los padres. Peleábamos en grupos 
pequeños, pegar y correr, siempre corriendo



108

"Los grupos familiares Altenos (arriba) se levantaron contra el gobierno y los agraristas que 
venían de Zacatecas y Aguascalientes (abajo) para defender una identidad regional asentada 
en la familia, el trabajo, la tierra y la religión "



109

Esos “grupos pequeños” son los núcleos de parientes, al mando de otro 
pariente, al que se obedeció sin chistar. De esta forma, la dirección militar 
de la rebelión cristera en los Altos de Jalisco quedó en manos de los ran
cheros y de los sacerdotes pueblerinos. Los jefes más recordados por su 
habilidad militar son Victoriano Ramírez, alias “El Catorce”. Don Nicho 
Hernández y Don José María Ramírez, todos rancheros. Del clero local 
destacaron como dirigentes militares los sacerdotes José Reyes Vega y 
Aristeo Pedroza, comandantes de sus propios parientes.

Ninguna forma de parentesco permanece sin cambios y el caso de los 
Altos de Jalisco no es la excepción. Lo primero que está rompiéndose es la 
endogamia, tanto entre los mismos grupos familiares como la que corres
ponde a la región en su conjunto. El ir y venir a los Estados Unidos, los 
cambios traídos por la creciente urbanización y las tasas demográficas, 
inciden en el parentesco alteño y, por consiguiente, en la identidad. Los 
matrimonios fuera del grupo de parientes y el exterior de la región no son 
ya infrecuentes aunque suelen ir acompañados de rupturas emocionales 
entre las generaciones. Así, no es extraño que los padres retiren el habla a 
los hijos “casados por fuera” y aún, los deshereden. Estos casos adquieren 
tintes extremos cuando además de fuereño o fuereña, el cónyuge es “more
no”, es decir, cuando el matrimonio rompe la barrera del color de la piel. 
Los grupos amplios de parientes tienden a fragmentarse en el contexto 
urbano adquiriendo preeminencia la familia nuclear. Asimismo, la alteridad 
religiosa, incipiente pero presente, es paite de esta cadena de cambios 
socioculturales que tocan la reformulación de la identidad. Con todo, los 
grupos de parientes siguen siendo la referencia fundamental para los 
áltenos. Llevar un determinado apellido localiza al individuo dentro de la 
amplia red de relaciones sociales regionales. Es más, el apellido es prime
ra referencia del municipio en donde uno nació y carta de identidad ante 
propios y extraños. Está en la conciencia de los rancheros alteños que la 
historia, su historia, de la región que formaron, “es una historia de fami
lias”. De familias venidas de varios nimbos de Castilla, como lo indican las 
similitudes entre el parentesco alteño y el parentesco de la Sierra de Avila.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.

1 10

Fábregas, A (1986). La formación histórica de una región: los Altos 
de Jalisco. México. CIESAS.

Tomé, P. y A Fábregas (1999). Entre Mundos. Procesos 
Interculturales entre México y España. Zapopan, Jalisco/Avila. El 
Colegio de Jalisco- Institución Gran Duque de Alba, 1999 (Segunda 
Edición: 2000).



111

FAMILIA Y PARENTESCO EN LA SIERRA DE 
ÁVILA

Cualquier modelo familiar, como ya hemos indicado en otro lugar, es 
fruto de una ingente variedad de mecanismos tendentes a lograr una ade
cuada reproducción de las condiciones que han de posibilitar la pervi- 
vencia de la familia. Por tal motivo, es posible encontrar en cualquier 
lugar procesos heterogéneos vinculados a las familias tanto en lo relati
vo al tamaño y forma de las mismas, como a la adquisición de parientes, 
pautas residenciales, procesos de transmisión patrimonial, etc. La Sierra 
de Ávila no es ni una excepción ni una isla. Así, podemos hallar grandes 
familias troncales al lado de otras minúsculas, residencias patrilocales o 
filiolocales, herencias indivisas o, en el mismo lugar pero en otro 
momento, divisas, etc.

En un primer acercamiento a la Sierra, a través de sus censos, podría 
deducirse la existencia de una elevada endogamia local. De los actuales 
habitantes de la Sierra de Avila, tres de cada cuatro (74’3%) viven en el 
mismo pueblo en que han nacido, cifra que supera notablemente la ten
dencia provincial cuyo porcentaje es del 58'3'.

• Un desglose por municipios nos ofrecería los siguientes porcentajes en la Sierra de Ávila: Vadillo de la 
Sierra y Gallegos de Altanaros (90). Hurtumpascual (87), San García de Ingelmos (83), Manjabálago (82). 
Solana del Río Almar (80). Arevalillo. Narrillos del Rebollar, San Miguel de Serrezuela y Diego del 
Carpió (79), Martín. El Mirón y Pascualcobo (77), Collado del Mirón (75). Martínez y Cabezas del Villar 
(74). Bularros (73), Zapardiel de la Cañada (71), Chamartín (70), Villanueva del Campillo (69), Muñico, 
Mirueña y Gallegos de Sobrinos (68). Narrillos del Álamo (67), Cillán (66), Grandes y San Martín (63). 
Valdecasa (62) y Martiherrero (54). La influencia de la cercanía a la capital de la provincia de la que dista 
escasos kilómetros puede ser la causa de la desviación lan considerable que presenta este último lugar res
pecto de las tendencias de la Sierra. De hecho, en los últimos años están apareciendo en Martiherrero



5

112

cú

>

"O
cú

<D

<Z)

C3

ccrS
enw

E

I

E

i 
,3-.—

i
vj

M

i

’C;Í. ,

I.

’l f \

s Z
5 i

)JI/ r. Z j...
?vv-: 

x.-4-'

MT

i. 
s 5:9.5 : 
= £'■> S' „ ,- 
M.,Q- ,---•?■='?•- / ^8\.¿ fo '<< 

t-41 f X

/■'b 
P'Y-' 
z71 *' s 
W '■^'* 
si/ ff

g' if .- 
'■3f o

ó a

..1?S..íi-,WT> /

\ \
'■o;

V-"ftrz
\

i! i

,-^rzzf c
i-y-s-F7? >• -.ff

o ■.

¡i IOJ ¿1^
rwe?5.* /Í2-. .1 -■ •.'.

■"ZY ’

M7f- f '1 i
. ■.<-•?’ 2/

■C
á



113

No obstante, estos datos deben ser tomados con cierta reserva debi
do a las dificultades inherentes a la interpretación cuando el número de 
hogares de un solo miembro es abundante, cual es el caso de las comar
cas serranas abulenses. Honorio Velasco lo ha mostrado certeramente al 
escrutar la composición de las unidades domésticas en la aledaña comar
ca del Valle del Corneja: "La mayoría de las unidades domésticas hoy 
están integradas por un solo miembro. Viudos supervivientes, padres o 
madres que además de haber enviudado han sido abandonados por los 
hijos, hijos (hijas) que han permanecido solteros viviendo con la madre 
(o el padre) y a la muerte de ésta han quedado solos, o bien hijos solte
ros que viven en viviendas separadas de la de sus padres.” (Velasco, 
1991.130)

Evidentemente, la proliferación de hogares con un único miembro ha 
tenido consecuencias inmediatas en todos los ámbitos de la vida cotidia
na de las familias. En el estudio referido (Velasco. 1991, 129ss) se mues
tra, por ejemplo, como en la comarca piedrahitense ha caído la tasa de 
fertilidad del 21’48 por mil en 1952 al 5’5 por mil en 1989. Lo mismo 
ha ocurrido con la de nupcialidad que ha pasado del 6’91 por mil en 
1952 para no llegar a finales de la década de los ochenta al uno por mil. 
Este panorama, con excepción de la capital provincial, es extensivo a la 
mayor parte de las comunidades sen-anas de la provincia de Avila donde 
además, se sigue profundizando en las tendencias citadas.

En todo caso, las variaciones climáticas introducen alteraciones pro
fundas en los comportamientos familiares debido a que a la llegada de 
los fríos muchos de los ancianos que viven solos se van a vivir tempo
ralmente con sus hijos emigrados. Mientras la pareja de ancianos se 
mantiene junta, el abandono del hogar, si quiera temporalmente, se les 
antoja corno quimera. La excusa de “¿quién va a cuidar el huerto?" fun-

“urbanizaciones de adosados” destinadas a habitantes de la capital. No es extraño, por tanto, que el por
centaje de actuales habitantes de Martihcrrero que ha nacido en el propio pueblo sea muy semejante al que 
existe en la ciudad de Ávila en la que el 55 de sus habitantes han nacido en la misma. Datos de 1991. últi
mo censo que incluía el lugar de origen. Agradecemos a los empleados de la delegación en Ávila del 
Instituto Nacional de Estadística las facilidades otorgadas. (Vid. Apéndices)



114

■' Tomamos estos términos de MJ.Dcvillard (1985.213n) quien indica que “Fischer introdujo esta termino
logía para designar aquellos casos en los que un individuo va a residir en casa de su hijo (filiolocal) o de 
su hija (filialocal) indicando así que los jefes del gmpo doméstico son éstos y sus cónyuges. En este sen
tido. la residencia filio/a-local se distingue de la patriuxori/viri-local en que la estructura intenta del grupo 
doméstico es invertida. Vease Fischer, "the Classification of Residente in Censuses”, American 
Ant/iropolgisl (1958) 60 pp. 508-517.”

’ La variación de comportamientos en función del lugar de referencia tiene que ver con la práctica totalidad 
de las actividades cotidianas, tanto en la familia de orientación como en la de procreación. Sirva, como 
ejemplo, lo que acontece en la asistencia a la misa dominical en aquellos matrimonios que la observan. 
Ocurre que cuando la participación en la misa tiene lugar en Ávila, es costumbre que ambos miembros del 
matrimonio se sienten juntos. Sin embargo, cuando están en el pueblo, aunque vayan juntos hasta la puer
ta, nada más entrar en la iglesia se acomoda cada uno en el lugar tradicionalmente reservado para su géne
ro (en algunas localidades la división es lateral, hombres a un Jado, habitualmentc a la izquierda, y muje
res al otro. En otras, las mujeres se sitúan en la parte delantera a ambos lados del pasillo central y los hom
bres en la parte posterior). Para el caso de sus padres, desplazados de su cotidianeidad rural, las adapta
ciones a la vida urbana no siempre resultan fáciles debido a que los procesos cognitivos habituales están 
acostumbrados a temporalidades y espacialidades muy distintas y carecen de entrenamiento adecuado para 
hacer el cambio de unas a otras, lo que si ocune en las generaciones más jóvenes que han frecuentado 
ambos tipos.

ciona mientras puede. Al deceso de uno de los dos progenitores, la 
misma se ve notablemente atemperada y los hijos fuerzan la presencia en 
sus casas del padre o la madre, al menos en invierno, “para que no esté 
sólo”.

La presencia de la filiolocalidad (o filialocalidad)2 temporal o defini
tiva, antes infrecuente se ha extendido por toda la Siena generando 
modelos de comportamientos estacionalmente diferentes y no simétricos 
como consecuencia de las variaciones en la jefatura doméstica.' Tal pare
ciera que la residencia temporal en casa de los hijos no deshace la inde
pendencia de las estructuras familiares, de forma tal que cuando los hijos 
casados están durante el verano en casa de los padres ancianos, aunque 
sea uno sólo, son éstos últimos quienes asumen el control de las activi
dades familiares. En cambio, las mismas personas, cuando durante el 
invierno habitan en las casas de los hijos, invierten significativamente 
sus papeles y quien ostentaba mando absoluto acepta sumisamente cual
quier orden o sugerencia de sus hijos.

La percepción que los familiares tienen de la convivencia conjunta 
de las tres generaciones resulta también diferente en función de cual sea



115

el hogar de referencia. Así, cuando en las épocas vacacionales los hijos 
van a casa de los ancianos se sienten en su propia casa o, a lo más, en 
calidad de invitados. Como tal, cualquier aportación económica que 
pudieran hacer es rechazada y, todo lo más, se concreta en el ocasional 
pago de alguna compra o en “algo para la casa”. Expresiones del tipo “es 
por hacerle compañía” o “para que disfrute de los nietos”, suelen se uti
lizadas frecuentemente para justificar la estancia.

Por contra, el alojamiento de cualquiera de los progenitores en casa 
de los hijos es tomado por éstos como una “obligación”. Ya no se trata 
de vacaciones y, por ende, la posibilidad de asumir la permanencia desde 
una perspectiva de disfrute está totalmente ausente. Lo más frecuente es 
que el progenitor que se ha quedado solo sea cuidado por todos sus hijos, 
sin distinción de sexo, “a meses”. En tales ocasiones se organiza un 
tumo que usualmente es de dos meses de residencia en casa de cada hijo. 
No es infrecuente que una porción indeterminada de la “paga” (pensión 
de jubilación) cuando no toda, sea entregada por el anciano a los hijos 
con los que vive temporalmente para “ayudar” a los gastos que genera 
su estadía. Con ello, la sensación de alojamiento forzoso se disuelve 
adoptando la forma de tácito contrato asumido por ambas partes. En los 
casos en que los ancianos van a residir a una vivienda en la que ambos 
miembros de la pareja de referencia “trabajan fuera de casa”, la “paga” 
es habitualmente sustituida por el cuidado de los hijos (nietos) sustan
ciado en actividades como pasearlos, llevarlos a la escuela, o, si de las 
abuelas se trata, atenderlos en casa en ocasionales salidas sociales de los 
padres.

No es ésta la única forma de filio/a-localidad que adoptan las fami
lias serranas. Los numerosos problemas que presentan los turnos - gene
ralmente derivados de las desigualdades económicas existentes entre los 
hijos que acogen a sus padres (para algunos es un costo fácilmente asu
mióle, para otros resulta oneroso en demasía), o de las relaciones no 
siempre armónicas entre todos los miembros de la familia - hacen que el 
cuidado “a meses” sea rechazado por numerosos ancianos, especialmen-



116

te varones, que prefieren irse a vivir con la hija mayor. Esta práctica ya 
fue señalada hace algunos años por M.J. Devillard en su estudio sobre 
Macotera, localidad salmantina muy próxima a las de la Sierra de Ávila. 
Devillard (1985.213) pudo constatar la predominancia de la filialocali- 
dad sobre la filiolocalidad: en dos de cada tres grupos domésticos carac
terizados por la residencia conjunta de tres generaciones en los que la 
cabecera de familia era ostentada por la intermedia, los ancianos vivían 
en casa de una hija.4

La multiplicidad de arreglos familiares da lugar a todo tipo de varian
tes sobre los modelos aludidos. Así, un vecino de Manjabálago, residen
te en la ciudad de Ávila, nos hacía notar lo siguiente respecto del cuida
do de su anciana madre: “ella no se quiere salir [del pueblo], pero ya 
cuando se pasa San Miguel allí no queda nadie. No quedan más de diez 
o doce personas en todo el pueblo. Y no la vamos a dejar sola, que aun
que está como un roble, porque está como una muchacha, pues sola no 
va a estar porque el que vive más cerca tiene su casa lo menos a tres
cientos metros. Así que, pa’ San Miguel o como mucho pa’ los Santos, 
se la lleva mi hermana la mayor, a Madrid, con ella. Y allí s’está todo el 
invierno. Eso ahora que está bien, que luego cuando ya no se valga y dé 
más guerra, que haya que cuidarla y gastarse los cuartos en medicinas, 
habrá que ponerla a meses. De momento no, pero ya cuando no quede 
otro remedio, pues... ¿qué le vas a hacer? Además, que ahora tengo yo 
en casa a mi suegra todo el invierno y así cuando venga mi madre con 
nosotros ya [mi mujer] no podrá decir nada, porque pa’ eso me estoy yo 
sacrificando ahora”.

Esta reflexión, unida al papel que desempeñan las abuelas obliga a 
introducir variaciones significativas en lo relativo al papel del género en 
la reproducción social. Como ha señalado S. Narotzky, cuando se estu
dia el papel de la mujer en la reproducción social habitualmente se ana
lizan las actividades que desempeñan dentro del ámbito familiar relacio-

* Sobre 65 grupos domésticos, los padres vivían filialocalmentc en 43 casos, mientras que la filiolocalidad 
era practicada sólo 22.



117

El envejecimiento de la población serrana ha modificado las relacines sociales y familiares. 
Vecinos de Manjábalago.

El papel de los abuelos en la crianza de los nietos está sufriendo profundas transformaciones.



118

nadas con la procreación o, en general, con los hijos, desdeñándose las 
que tienen que ver con el cuidado de los ancianos. (Narotzky, 1991.465)’

A diferencia de lo que acontece en el caso catalán estudiado por 
Narotzky en el que la herencia predominante era unigénita e indivisa, la 
costumbre consuetudinaria imperante en la Siena de Ávila de establecer 
herencias divisibles igualitaria y bilateralmente, dificulta la considera
ción del cuidado de los viejos como parte de una “estrategia” de acceso 
a los medios de producción. Tal dificultad se ve acrecentada, además, 
por la costumbre de distribuir la mayor parte de la herencia tras el falle
cimiento de uno de los padres. La decisión de proceder al reparto de la 
herencia a la muerte de uno de los padres sin esperar al fallecimiento del 
que queda, suele obedecer a la iniciativa de éste so pretexto de “evitar 
problemas después”.

En el caso de que sea la madre quien fallece, lo habitual es que el 
padre conserve la vivienda y una pequeña porción de tierra para su con
sumo, generalmente una huerta próxima a la casa y, en todo caso, no ale
jada del pueblo, distribuyendo el resto entre los hijos. En el caso de que 
sea el padre el fallecido, la madre suele retener la vivienda y repartir el 
resto de las propiedades. Este anticipo de la herencia se ejecuta en el 
sobreentendido de que en caso de necesidad el progenitor será ayudado 
por sus hijos, lo que ocurre cuando es llevado por éstos a su casa.

La distribución de la herencia es fuente cotidiana de conflictos que 
se incrementa si existen hijos que viven en el pueblo y otros que lo hacen 
más lejos. Cuando esto acontece, el padre o la madre que viven solos se 
niegan totalmente a abandonar la vivienda. La cercanía del hijo (o hija) 
da una sensación de seguridad al garantizar que los que viven en el pue
blo van a cuidar de los padres. Cuando esto ocurre, las tensiones entre

’ En su investigación en la comarca catalana de Les Garrigucs, Susana Narotzky constató el incremento de 
“mujeres sucesoras" en un contexto en el que había dominado la transmisión hereditaria al hijo mayor 
varón. Este cambio fue atribuido a “una especificidad de la eficacia del polo emotivo-afectivo frente al de 
la retención de fuerza de trabajo agrícola que reflejaba el sucesor masculino". (Narotzky, 1991.465) Como 
consecuencia de la “maniobrabilidad independiente de factores directamente ligados a la producción", 
sería la conjunción de “el trabajo en las tierras de los predecesores y el cuidado físico de éstos en su vejez, 
el trabajo del hombre y el trabajo de la mujer, los que influyen en la elección de sucesores.” (ibid ).



119

los hermanos aparecen con facilidad al considerar los que residen en el 
misino lugar que sus padres que se les “carga con un trabajo extra” que, 
sin embargo, no tiene ningún tipo de recompensa. Los hijos que viven en 
el mismo pueblo que sus padres se quejan del abandono que éstos sufren 
por parte de sus hermanos, mientras que los emigrados suelen replicar 
que los que se quedan obtienen las “mejores tierras” en el reparto de la 
herencia. La contrarréplica de éstos adopta habitualmente una expresión 
del tipo “encima de que los cuido”.

Sea como fuere, en los casos en que uno o varios de los hijos residen 
en el mismo pueblo que los padres y el resto no, se ha observado en los 
últimos años una tendencia a concentrar las tierras que la herencia divi
de. Así, si las relaciones son buenas, es frecuente que los que quedan en 
el pueblo usufructen las tierras que les han correspondido a los emigra
dos a cambio de su mantenimiento. Se da por supuesto que la explota
ción es un mecanismo de cooperación porque beneficia al que lo hace e 
impide que la “tierra se pierda” por abandono. En otros casos, acontece 
que alguno de los hijos residentes en el pueblo de origen compra a sus 
hermanos foráneos parte o todas las tierras que han recibido o, incluso, 
que se forme una sociedad en la que la parte foránea aporta el capital y 
la residente la mano de obra.

Un último aspecto relacionado con la herencia debe hacerse notar. 
Para el serrano la herencia no se reparte: se parte. Se trata de una apre
ciación que supera el matiz semántico, porque indica que en la mente del 
que propicia la herencia no hay sensación de distribución, sino de frag
mentación. No es cuestión baladí que el mismo término se utilice ahora 
también para las separaciones o divorcios. De tal forma es así que, tanto 
en el caso de la herencia como en el del divorcio, se suele escuchar a los 
vecinos decir que “han tenido que partir la casa”. La sensación de des
garramiento, de desintegración de la unidad familiar está, por tanto, pre
sente en tales actos en los que al protagonista “se le parte el corazón”.

La emigración, y la consecuente despoblación de la Sierra de Avila 
convertida en “asilo natural”, han trastocado todos los hábitos familia-



UXORILOCAL SLOLOCAL VIRILOCAL

120

res. La extensión de la filiolocalidad, bien por vía masculina o femeni
na, ha sido, en términos de parentesco el sustituto dominante de la ambi- 
localidad que seguía a los antiguos matrimonios. La formación de una 
nueva familia iba seguida siempre del establecimiento en vivienda sepa
rada bajo el principio de “el casado casa quiere”. Esta vivienda del 
nuevo matrimonio podía encontrarse tanto en la localidad en la que vivía 
la familia del marido como en la de la esposa. Claro ejemplo de ello 
puede verse en la siguiente genealogía relativa a una familia de S. Martín 
de las Cabezas (gl)

VIRILOCAL

ñ=¿
UXORILOCAL

GENEALOGÍA 1 (Sierra de Ávila)

ÉLly®

NEOLOCAL

Ducflo gráfico: C Ltrdiu

Este ejemplo permite distinguir simultáneamente pautas uxoriloca- 
les, neolocales y virilocales en una única familia serrana. El matrimonio 
formado por (1) y (2) tiene tres hijas: (3), quien nos hizo partícipes de 
parte de su vida, (4) y (5). Una de ellas (3), contrae matrimonio con un 
hombre de Vita (6). El nuevo matrimonio adopta una pauta residencial 
uxorilocal al trasladarse el marido hasta la vivienda de la esposa, lugar 
en el que habían vivido sus padres. A su vez, la hermana a la que hemos 
denominado (4) se casa con un varón del mismo pueblo, pero el matri
monio se va a residir a Ávila. La tercera de las hijas (5) contrae, al igual 
que (3) matrimonio con un varón de Vita (8). La diferencia entre el 
matrimonio 3=6 y el 5=8 estriba en el modelo de residencia: será la espo
sa quien se traslade a residir a Vita, el pueblo en el que viven los padres 
del marido.



Estudio de caso. De Muñico a Ávila

121

' El o la acompañante recibe en casi toda España el nombre de "carabina", término equivalente jalisciense de 
“chapetón”.

La razón fundamental para el llamativo entrecruzamiento de uxorilo- 
calidad y virilocalidad se encuentra en el potencial económico de las 
familias de procedencia. En el caso del matrimonio de 3=6, celebrado en 
los primeros años de la postguerra, la mujer recibiría en herencia una 
buena casa (la tercera parte de una gran casa que su padre había logrado 
comprar y que fue literalmente “partida” por su interior), mientras que el 
esposo recibiría algunas tierras en su pueblo. En este contexto, ambos 
decidieron que resultaba más ventajoso el traslado del esposo.

Justamente lo contrario ocurrió en el matrimonio 5=8, en el que el 
marido 8 poseía tierras suficientes en la familia paterna de referencia 
como para tener garantía de futuro en su propio pueblo aunque la espo
sa recibiera casa (1/3) en herencia. Por último, 7 y 4 se trasladan a Ávila, 
al contraer matrimonio avanzada la década de los cincuenta, debido a 
que 7 encuentra un buen empleo en la ciudad.

Antes de finalizar este somero comentario, debe reseñarse que los 
noviazgos de 3=6 y 5=8 se iniciaron casi simultáneamente. Las locali
dades de los contrayentes distan poco más de una hora a pie. (6) cono
ció a la que sería su esposa, (3), en un baile en las fiestas de San Martín 
de las Cabezas. Para ulteriores visitas y escarceos, la indicada se hizo 
acompañar de su hermana menor, a fin de no estar a solas con su novio6. 
Por tal motivo, éste recurrió a un vecino, a la sazón primo lejano, para 
que le acompañara y “entretuviera” a la hermana. El resultado final fue
ron los dos matrimonios.

El caso que aquí presentamos muestra la predominancia de la matriu- 
xorilocalidad en un pueblo del centro de la Sierra hasta el advenimiento 
de los cambios operados en las últimas décadas. Aunque nuevos miem-



UXORI LOCAL

23

Diserto gráfico- C.l.craha

122

bros vayan incorporándose a la familia, en su mayoría de otros lugares 
de la Sien-a de Avila, las hijas casan y residen en la localidad en que han 
nacido que coincide con la de residencia y nacimiento de la madre. Un 
claro ejemplo de ello se puede observar en la genealogía 2 (g2 a)7.

7 La genealogía (g2) se mostrará más adelante en su totalidad. (g2 a) y (g2 b) representan aspectos parcia
les de la misma.

En (g2 a) las mujeres señaladas con • han nacido y casado en 
Muñico. La genealogía muestra cómo, al menos durante tres generacio
nes, se mantiene la matriuxorilocalidad, razón por la que tanto 37, 28 
como 21 casan en su propio pueblo. Por lo mismo, el hermano de 21, 
casa fuera del pueblo y se va a vivir al de su esposa. Esta clara línea, 
representada por la diagonal, es rota tras la emigración de los años sesen
ta del siglo XX. Así, 8, quien también ha nacido en Muñico y cuya edad

GENEALOGÍA 2a(Sierra de Ávila)

y €>/'

V IR 1 LOCAL 

o = A



r

123

En la Sierra de Ávila había una tendencia a que las mujeres casaran en el pueblo en que habían 
nacido. En la foto Ana Rodríguez, 28, como su madre y su hija nacida y casada en Muñico.



2

Diseño gráfico: C.Leraha

• todos los nacidos en la Sierra de Ávila.

124

EGO^j^

se encuentra en torno a los cuarenta años, abandona el pueblo, al igual 
que Ego, y se va a vivir a la ciudad de Ávila, donde finalmente contrae 
matrimonio con un abulense. Con ello, la tendencia se invierte total
mente al sustituir la matriuxorilocalidad por la patrivirilocalidad.

Por otra parte, si ampliamos la genealogía aquí presentada, se mues
tra nítidamente (g2 b) cómo la mayor parte de las incorporaciones al 
grupo familiar matrilocal son realizadas por varones procedentes de cer
canas localidades de la propia Sierra de Ávila en un claro ejemplo de 
endogamia comarcal.

' En (g2 b) están señalados con

GENEALOGÍA 2b(Sierra de Ávila)8



125

"El lugar de origen de los miembros de la familia indicada permite constatar fácilmente la endo- 
ganiia comarcal en la Sierra de Ávila"



1

126

La endogamia comarcal es especialmente evidente en la generación 
+3 de ego en la que todos los antecesores de los que tenemos datos son 
serranos (carecemos de información acerca de 36 y 38). La bisabuela de 
Ego, doña Baldomera Rodríguez Díaz (37). nacida en Muñico, contrajo 
matrimonio con Facundo Galán (39), natural del cercano Vadillo de la 
Sierra. A su vez, la hija mayor de la mencionada, Ana Rodríguez 
Muñico (28), igualmente nacida en Muñico, contrae matrimonio con un 
serrano, mientras que su hermana ingresa como monja en un convento. 
El abuelo de Ego (27), era natural de Solana del Río Almar, localidad 
que dista de Muñico escasos tres kilómetros. Por su parte, este hombre, 
Vicente Nieto García, era hijo de Melitón Nieto(34) y María García(35), 
nacidos ambos en el mismo pueblo de Solana del Río Almar. Del casa
miento entre 27 y 28, los abuelos de Ego, nacería en Muñico María 
Asunción Nieto Rodríguez (21), su madre. Como ya hemos indicado, 
ésta casaría matriuxorilocalmente en su propio pueblo, con Félix 
Bautista González Barrios (20), nacido en Ávila, y tendrían dos hijos que 
nacerían ambos en Muñico: Juan Antonio González Nieto (Ego) y 
Dolores González Nieto. Ninguno de los dos casaría ya dentro de la 
Sierra, pues como casi todos los serranos emigrarían en los sesenta, en 
este caso a la ciudad de Ávila.

En el comentario precedente hemos utilizado términos como “abue
lo” o “bisabuela” cuyo significado es habitualmente conocido. Cabe 
decir al respecto que numerosas monografías en las que se habla del 
parentesco en España producidas por antropólogos españoles omiten la 
descripción de los términos de parentesco habituales, como ocurre con 
otros científicos sociales cuando analizan procesos habidos en su propio 
país, por considerar que son suficientemente conocidos. No obstante, 
resulta una práctica profundamente etnocéntrica dar por supuesto que la 
propia cultura es suficientemente conocida como para no describirla en 
determinados aspectos que, sin embargo, son considerados fundamenta
les cuando se habla de otras culturas. Por otra parte, al efectuar un some
ro análisis de los principales términos de parentesco utilizados por los



127

serranos se descubre que existen diferencias con respecto al de los 
áltenos en lo referido a los términos de referencia y los vocativos.’

En principio, los términos fundamentales del parentesco castellano, 
incluyendo el serrano son de carácter elemental10: padre, madre, hijo, 
hija, abuelo, abuela, hermano, hermana, sobrino, sobrina, tío, tía, primo 
y prima. En la Sierra de Ávila, aproximadamente hasta mediados de los 
años sesenta del siglo XX, las relaciones con los progenitores venían 
mediadas, desde el punto de vista lingüístico, por la utilización del usted. 
Sin embargo, en los últimos años este reverencial ha ido desapareciendo 
del vocabulario usual de los serranos más jóvenes. Se introduce así una 
variación entre el término de referencia y el de dirección en el sentido 
antes apuntado: si antes el término padre era utilizado indistintamente 
dentro y fuera del ámbito familiar, hoy se utiliza en casa el término papá 
o papa reservándose el de padre para el uso extradoméstico. Lo mismo 
se puede decir en la línea femenina.

A propósito de esta diferenciación, se podría sugerir la existencia de 
un uso clasista del término en gran parte de España. De alguna forma, 
así lo sugería el académico de la Lengua Femando Lázaro Carreter

’ La distinción entre términos de referencia y vocativos cuenta ya con una larga historia en la literatura 
antropológica pues fue introducida por McLennan en Primitive Marriage: An Inquiriy into the Origin of 
the Fonn of Capture in Marriage Ceremonies. El término de referencia, según Meillassoux (2000.157), 
“designa un status parental, sea cual sea el locutor. Se dice así ‘mi padre’ o el ‘padre’ de X. El término de 
dirección [o vocativo] es el que emplea un individuo para llamar familiarmente a uno sus parientes. Puede 
ser el mismo que el término de referencia (‘padre’) o diferente (‘papá’)”. (La traducción es nuestra. La 
cursiva de Meillassoux )

' Lo que introduce diferencias notables entre los términos utilizados en castellano en casi toda España con 
otras terminologías europeas que designan tanto a los "abuelos” como a los "nietos” con términos com
puestos derivados (i.c. “grand-pére”, “petit fils” o ‘‘grandfathcr’’, "grandson”). La diferenciación es signi
ficativa no sólo desde un punto de vista semántico: mientras que en castellano el término abuela se forma 
mediante una modificación de género de abuelo, en los casos inglés o francés la formación del término 
reseñado no implica alteración de género sino de generación, ya que los términos - "grandmother” o 
“grand-mére”- se forman a partir de la alteración del término madre. Lo mismo podría decirse para la 
generación de los nietos. Lo significativo de la distinción es que la terminología castellana no introduce 
mediación entre las generaciones 0 y +2 al utilizar términos de referencia unívocos y directos. En cambio, 
los términos franceses e ingleses, por usar términos de referencia unívocos pero recusivos. precisa de una 
mediación tal que impide que la relación nieto-abuelo pueda entenderse sin el intermedio patemo/mater- 
no.



128

“Pero eso fue más tarde.
Antes fueron los niños.
Bendito sea Dios que inventó aquellos niños, 
vestidos como príncipes o pájaros.
Con voces de cristal, “Papá”, decían a su padre. 
Bendito sea Dios por inventar una palabra 
Milagrosa, jamás oída, 
y su padre correspondía 
con vaharadas de ternura.

Maldito sea Dios, porque yo quise 
arrezagarme en la ternura 
pronunciando la mágica palabra 
entonces descubierta. “¿Papá?” “Mariconadas, 
si te la vuelvo a oír te llevas una hostia”

En este sentido, se podría aseverar que la sustitución del término 
padre por el de papá (o papa) tiene que ver con los procesos migratorios 
y las formas de integración de los migrantes en las ciudades a las que lle
gan. No se trata sólo de una costumbre importada del País Vasco, donde 
fueron a parar parte de los serranos, o de otros lugares en los que las rela
cione sociales se desarrollan en el tuteo. El retorno, si bien ocasional, al 
pueblo de origen incluye siempre un alarde o exhibición de la nueva

(2000): “en mi Instituto zaragozano, se decía ir con nú padre - los aún 
bebés decían con mi papá pero en los colegios de pago era de rigor ir 
con papá. Pertenecíamos a otra tribu más basta, que dirimía sus diferen
cias con tirachinas, y merendaba pan con pan o con chocolate”11. En la 
misma línea incidía el poeta de origen cántabro José Hierro en su 
“Oración en Columbia University”(1998):

' Las cursivas son del autor.



GENEALOGÍA 2(Sierra de Ávila)

PrinxCa I

Ó ¿¡Mujer

Hijos

129

12 En semejantes términos se expresa Claudc Meiliassoux al indicar que la sustitución en Francia de los tér
minos elementales utilizados para designar al abuelo o abuela (a'íeul o avelet) por los compuestos deriva
dos de grand-pére o grand-mére tiene que ver con “las características sociales aristocráticas que acom
pañan [a éstos últimos]’’. (Meiliassoux, 2000.160) Traducción nuestra.

condición de ciudadano que incluye la transformación del término alu
dido como una marca más de la misma. Así, el término padre, y su 
correspondiente trato intrafamiliar en tercera persona, vendría a identifi
carse con ruralidad, mientras que papá y el trato en segunda persona 
tendría carácter identificatorio de lo urbano12.

Los términos de parentesco que utilizan los serranos, coincidentes en 
su casi totalidad con los del resto de los castellanos, incluyen también 
términos compuestos formados por la alteración de los elementales. Un 
ejemplo puede verse en la genealogía g2 que presentamos a continua
ción con los términos que utiliza Ego para referirse a sus parientes.

Hermana Cuñado

I-OÓtO
Cgo

Madre

I Abuelo a

ÓtÓ ®7

¿T i
Sobrina* o

Diseño gráfico: C Leraiia

Padre ’

O=o o=ó
Medio tio/n Medio tla/o

Medio primos/a

Bisabuelo.'» Bisabuclo'a Bisa huelo'a Bisabuela

óvO 6-rO óvO -éb
I Ahucian Uá=/=ó



37

29

130

i

En este gráfico quedan sin nombrar cinco personas señaladas con los 
números 24, 29, 36, 38 y 39. Ello es debido a la inexistencia de términos 
específicos para darles nombre. Para tal fin. Ego recurre a términos des
criptivos formados a partir de la unión de varios elementales: esposa de 
mi abuelo (24), medio hermana de mi abuela (29), marido de mi bisa
buela (39), padre de mi abuela (36) y padre de la hermana de mi abuela 
(38). La inexistencia de términos más precisos para referirse a estas per
sonas nos sitúa ante lo que resulta ser uno de los hechos definitorios del 
parentesco serrano: su flexibilidad.

El decurso histórico de la comarca configurada como periferia de la 
periferia en los últimos siglos y como territorio de frontera durante 
varios cientos de años ha conformado una relaciones en torno al paren
tesco continuamente mudables en las que todas las variantes son posi
bles mientras aseguren la permanencia del grupo. De hecho, las relacio
nes habidas por la bisabuela de Ego (37) son una clara muestra de esta 
elasticidad, tal y como se aprecia en (g2 c)

GENEALOGÍA 2c(Sierra de Ávila)

Diseño gráfico. C.Lcralta

En este caso, lo que ocurre es que doña Baldomera Rodríguez Díaz 
tuvo, lo que no era infrecuente, hijos fruto de relaciones establecidas al 
margen del matrimonio reglado. De las mismas nacieron dos hijas que



131

eran hermanastras: una de nombre Emilia (29), quien ingresaría en un 
convento, otra llamada Ana Rodríguez (28), quien adoptó el apellido 
materno. Estas medio hermanas, en la terminología serrana, nacieron de 
padres diferentes. Sin embargo, no hubo matrimonio formal con ningu
no de los dos (36) y (38), sino que éste se produjo con un tercero (39) en 
un momento posterior.

Este conjunto de relaciones muestra fehacientemente que la rigidez 
de las estructuras familiares y de parentesco a la que tantas veces se ha 
hecho referencia en monografías diversas pudiera ser, al menos en este 
caso, fruto de una invención no tan antigua para justificar determinadas 
prácticas en la época de la postguerra española. Por lo mismo, parece 
claro que una de las características presentes en las relaciones de paren
tesco en el medio rural, es su capacidad de adaptación a las cambiantes 
circunstancias del entorno. Como ha mostrado M. Segalen la armonía y 
la estabilidad no fueron nunca presupuesto sobre el que se asentaran las 
estructuras familiares. Antes bien, la existencia de hijos de esposos o 
esposas diferentes o la presencia de reiteradas nupcias en una monoga
mia serial parecían ser un hecho totalmente habitual. (Segalen, 
1992.127)

De hecho, como se puede ver en g2, la existencia de segundas nup
cias no sólo se encuentra presente por el lado materno de Ego. Si aten
demos a lo que acontece en la generación +2 por la vía paterna, hallamos 
como el abuelo de Ego contrae matrimonio por dos veces. En el prime
ro, Bautista González, natural de Ávila casa con Modesta Barrios, igual
mente abulense de nacimiento. Fruto de este enlace es el nacimiento de 
Félix Bautista González, el padre de Ego. El nacimiento de éste vino 
seguido de la muerte de su madre, razón por la que Bautista González 
contrajo nuevamente matrimonio. En esta segunda ocasión, la esposa 
sería originaria de Piedrahíta (Ávila) y el matrimonio tuvo lugar en 
Muñico. Fruto del mismo nacieron dos mujeres que serían medio-tías o 
tiastras de Ego. Una visión de conjunto nos daría la siguiente genealogía 
(g2d). En la misma aparecen señalados con • los que han nacido en la



de Ávila)

132

é®=® (“l^® í”)^® ®t^|-] ®-|-|’h
l ' —* I

AI mostrar la genealogía (g2) precedente, hemos hecho referencia 
únicamente a parientes consanguíneos, no obstante lo cual también apa-

GENEALOGÍA 2d(Sierra

‘ ’XZ’

®

¿=®

; En concreto, en G2d aparecen las personas siguientes y cuyo lugar de nacimiento se indica ente parénte
sis: Ego: Juan Antonio González Nielo (Muñico); 2: Elvira Plaza Cortázar (El Arenal, Ávila); 3:Adnán 
González Plaza (Ávila); 4: Vladimir González Plaza (Ávila); 5: Virginia Moreno González (Ávila); 6: Ana 
Moreno González (Ávila); 7: Daniel Moreno González (Avila); 8. Dolores González Nieto (Muñico); 
9:Miguel Angel Moreno López (Avilar); 10: Ana Nieto Pérez (Madrid); 11: Juan Nieto Pérez (Madrid); 
12: Javier Delgado González (La Granja. Segovia); 13: Alfredo Delgado González (La Granja. Segovia); 
14: Isi González Díaz (Muñico); 15:Félix González Díaz (Muñico); 16:??; 17:Rosa González Herrero 
(Ávila); 18:??; 19: Manuela González Herrero (Gallegos de Sobrinos, Ávila); 20: Félix Bautista González 
Barrios (Avila); 21; María Asunción Nieto Rodríguez (Muñico): 22: Vicente Nieto Rodnguez 
(Villanrantilla. Madrid); 23:Juana; 24: Antonia Herrero Páramo (Picdrahita, Ávila); 25: Bautisla González

Ego

T ’

®=¡=© ®:

Sierra de Ávila, con { los que han nacido en la capital de la provincia o 
en comarcas aledañas y con -> los nacidos en lugares más alejados. Sin 
marca, aquéllos de los que no tenemos datos sobre su origen.

®

( 11(1
Diseño gráfico: C.Lcralta

IX



133

(Ávila); 26:Modesta Barrios (Ávila); 27: Vicente Nieto García (Solana del Río Aliñar); 28 Ana Rodríguez 
(Muñico); 29: Emilia [Sor Joaquina] (Muñico); 30:Amalio González (Ávila); 31: Manuela (Ávila); 32: 
Eleuterio Barrios (Villalpando, Zamora); 33: Cristina (Ávila): 34: Melitón Nieto (Solana del Río Almar); 
35:María García (Solana del Río Almar); 36: ¿??; 37:Baldomera Rodríguez Díaz (Muñico); 38:??; 39: 
Facundo Galán (Vadillo de la Sierra).

recen varios afines1'. En ese sentido, habría que indicar que una panorá
mica completa ha de incluir los siguientes términos: suegro o suegra 
(lineal, +1), yerno y nuera (lineal -1) y cuñado o cuñada (colateral 0). 
Igualmente, el término consuegro es utilizado con frecuencia en la Sierra 
de Avila para hacer referencia a los colaterales unidos por doble enlace, 
es decir, el padre de Ego se considera consuegro del padre de la esposa 
de Ego. Otros afines son designados mediante la utilización de un com
puesto derivado: tal es el caso de medio-tía o medio-primo. El primero 
de estos compuestos es siempre preferido al conocido simple, pero no 
usado, de tiastra. Algo semejante ocurre en la generación +2 con medio- 
abuela y abuelastra.

Para el caso de la generación de Ego, la preferencia por el compues
to ya no es ni tan siquiera fruto de la elección: no existe término pri- 
mastro (u otro similar). Hay que señalar, no obstante, que un medio- 
primo es siempre más cercano que un primo segundo. La cercanía con 
los primos tiene que ver con la “carnalidad”. De hecho, en contextos 
extrafamiliares suele designarse al primo como primo carnal. Bajo esta 
categoría nunca caen los primos-segundos, esto es, los primos de los pri
mos, mientras que los medio-primos, se situarían en un espacio interme
dio que, dependiendo del tipo de relación entre las familias de procrea
ción. hace que sean considerados carnales o no. Por último, un término 
muy extendido en la Sierra de Ávila es el de pariente. El mismo desig
na a todos aquéllos miembros de la parentela con los que se sabe que 
existe algún tipo de vínculo familiar que no se recuerda exactamente 
cual es. En ese sentido, es frecuente escuchar la expresión “en este pue
blo todos somos parientes” para señalar la existencia de esos vínculos 
difusos. Por lo mismo, este grado de relación familiar no es obstáculo 
para el establecimiento de nuevos matrimonios. Por otra parte, la expre-



134

Las alas de Cupido no permiten largos vuelos: Bautista González (25)- en la foto de arriba con 
sus hijos Rosa (17). Manuela (19) y F. Bautista (20)- contrajo matrimonio con Antonia Herrero 
(24). natural de Piedrahíta. La emigración ha cambiado estas pautas: Vicente Nieto (22), en la 
foto el dia de su boda, ya se casó fuera de la provincia.



Estudio de caso: endogamia local y movilidad en la Serrezuela

135

Procesos semejantes a los que hemos comentado, pueden ser descu
biertos igualmente en el occidente de la Sierra de Avila como pretende
mos mostrar a través de la genealogía 3 (g3). En este caso, las conse
cuencias de la migración (g3 a) son aún más notorias. De las veinte per
sonas que suman la generación 0 y la -1 doce viven fuera de la Sierra de 
Avila y sólo cuatro en la comarca de origen. A éstos, habría que añadir 
las cuatro que habitan en el pueblo de Horcajo Medianero que, aunque 
es provincia de Salamanca, dista escasos tres kilómetros del abulense de 
Martínez.

sión aludida tiene que ver también con las obligaciones de reciprocidad 
que permiten el mantenimiento de comunidades de escaso tamaño: “los 
grados de parentesco son también grados de obligaciones”(Velasco, 
1991.132). La existencia de estos parientes lejanos, como también se les 
denomina, permite asegurar la continuidad de un conjunto de relaciones 
de interdependencia entre grupos domésticos que, en última instancia, al 
afectar a toda la comunidad persiguen su mantenimiento.

Un último comentario se debe hacer en relación con la genealogía 
precedente. Como ya ha sido profusamente señalado, las consecuencias 
de las migraciones desarrolladas desde finales de los cincuenta han tras
tocado totalmente los hábitos de vida de los serranos. En este sentido, se 
debe señalar que ninguna de las diez personas que forman la generación 
de Ego vive en la actualidad en la Sierra de Ávila: tanto la familia for
mada por Ego, su esposa y sus hijos, como la que conforma su hermana 
(8) con su marido y sus hijos viven en la ciudad de Ávila. También en 
Avila viven el resto de los miembros de la generación que habían naci
do en Muñico. Por su parte, los primos 10 y 11 viven en Madrid y 12 y 
13 en la provincia de Segovia.



GENEALOGÍA 3a(Sicrra de Ávila)

® É”)—®

67

Diseño gráfico: C. Le ralta

136

66

®|—(g

'■ La incidencia de los matrimonios de los trashumantes fuera del pueblo sobre la demografía era conside
rablemente menor, como acertadamente hizo ver Honorio Velasco a Pedro Tomé en comunicación perso
nal, que la que tenía la elevada mortandad infantil que había en la región como consecuencia de la esca
sez de higiene y de la existencia de múltiples enfermedades que no eran curadas. Agradecemos a H. 
Velasco esta idea.

Él.1
La familia formada por 48 y 49 es un claro ejemplo de las implica

ciones del tradicional deambular del serrano tras el ganado. La práctica 
de la trashumancia implicaba, como señalamos in extenso en Entre mun
dos, una apertura de horizontes que se combina con el apego a la tierra. 
Así, 49 es una mujer nacida en Extremadura, región a la que los serra
nos llegaban todos los inviernos tras las reses. Pues bien, 48, originario 
de Martínez casa en Extremadura y se queda a vivir en tal región. Por tal 
motivo, sus hijos, 60 y 61, ya no tendrán vinculación con la Sierra de 
Ávila y nacerán y vivirán en dicha región. Las bodas que los pastores 
trashumantes celebraban fuera del pueblo, bien en alguna población del 
camino, bien en el lugar de destino invernal, fueron siempre uno de los 
instrumentos de control demográfico que impidieron el crecimiento des
mesurado de la población serrana y consecuentemente el mantenimien
to de una cierta organización social basada en la estabilidad demográfi
ca14.



137

Hay que señalar, por otra parte, que la familia nueva que se formaba 
en Extremadura no rompía totalmente los lazos afectivos con la de ori
gen. La continuación, año tras año, del proceso trashumante permitía un 
contacto que, en ocasiones, se prolongaba a lo largo de todo el invierno. 
Es más, no resultaba infrecuente, que si uno de los varones de la familia 
casaba en Extremadura o en el manchego Valle de Alcudia, recibiera en 
su casa a sus hermanos cuando llegaban tras el ganado a la localidad 
donde residía. Sin embargo, en cierto aspecto, la relación familiar si se 
quebraba al quedar el hermano “extremeño” total o parcialmente al mar
gen de los procesos ligados a la herencia

La familia formada por 50 y 51, originaria de Martínez es la única 
que, con sus hijos, sigue viviendo en la localidad de origen. Por su parte, 
52, hermana de 50, contrae matrimonio en el cercano Horcajo 
Medianero, lugar de nacimiento de su esposo (53) y establecen residen
cia patrivirilocal, viviendo en este pueblo salmantino con sus hijos 64 y 
65.

Por otra parte, las familias formadas por los hermanos 54, 56 y 58, 
con sus respectivos cónyuges e hijos, ya no viven en la Sierra de Avila 
y sólo uno de ellos mantiene contacto habitual con el pueblo. La herma
na mayor, 54, contrajo matrimonio en Francia con un ciudadano de ese 
país y se quedó a vivir en él junto a su esposo e hija. También lejos de 
la Serrezuela tuvo lugar la boda del hijo menor, 58, pues casó en 
Castellón de la Plana, en el levante español, si bien la familia formada 
vive actualmente en Madrid. Por último, Ego, el hermano intermedio, 
casó en Salamanca, donde residen sus padres, con una mujer natural de 
Béjar, en la misma provincia chana. Esta nueva familia de procreación 
muestra una de las situaciones que la sociedad contemporánea está plan
teando como reto a las estructuras tradicionales del parentesco. Aunque 
Ego, 40, vive en Salamanca, viaja varias veces por semana hasta 
Martínez debido a que gestiona en este pueblo una explotación pecuaria 
que mantiene en sociedad con otros familiares. Su esposa, 57, sin embar
go, es profesora de educación secundaria en León (poco más de 200



138

kilómetros al norte de Salamanca), por lo que solamente puede estar en 
el domicilio conyugal los fines de semana y los periodos vacacionales. 
A su vez, la hija de ambos, se ve en la necesidad de pasar periodos más 
o menos largos tanto en Salamanca como en León viviendo durante la 
semana únicamente con uno de los progenitores.

El análisis de las prácticas de residencia postnupcial de la familia 
representada por la genealogía 3, supone una nueva constatación de la 
gran plasticidad de los hábitos relacionados con el parentesco que domi
nan en la Sierra de Ávila. Como se observa en la gráfica (g3b) existe en 
las generaciones más antiguas una fuerte endogamia local (representada 
en la gráfica con el símboloíf) que se combina con prácticas patriuxori- 
locales. Así, D. José Gutiérrez Cornejo (1), natural de San Miguel de la 
Serrezuela, se casó en su mismo pueblo con doña Teodora Vicente 
Albarrán (2) quien también había nacido en San Miguel. Aquí nacería el 
primogénito del matrimonio(3), así como las dos hijas siguientes: 
Concha Gutiérrez Vicente (5) y Teresa Gutiérrez Vicente (7). Tras el 
nacimiento de ésta, José Gutiérrez emigró junto con su esposa a la cer
cana localidad de Martínez donde nacerían el resto de sus hijos. Este 
cambio de residencia del matrimonio de referencia, hace que sea posible 
descubrir cómo la endogamia local se desarrolla en dos pueblos distin
tos: mientras que el hijo mayor, cuyo nombre ignoramos, se casó con 
una mujer de San Miguel de Serrezuela, localidad en la que él mismo 
había nacido, su hermano Juan Antonio Gutiérrez Vicente (9) celebraría 
el casamiento en Martínez, donde había nacido, con una mujer de éste 
mismo pueblo. Lo mismo haría pocos años después su hermana menor 
Escolástica Gutiérrez Vicente (13), quien se desposó en su propio pue
blo, Martínez, con varón del mismo lugar.

Esta endogamia local se combina en la misma generación con mode
los diferentes de residencia. La hija mayor, Concha Gutiérrez Vicente 
(5), nacida en San Miguel de Serrezuela contrajo matrimonio sin salir 
del pueblo de sus padres. Su esposo llegaría, sin embargo, desde la 
comarca aledaña de la Tierra de Alba, en la provincia de Salamanca,



r

i

139

D.lí^ E/lfk. C L¿r~:j

pues había nacido en Pedraza de Alba. Exactamente lo mismo ocurriría 
con la menor de las hermanas: Juana Gutiérrez Vicente (15) contrajo 
matrimonio en su pueblo, Martínez, con un hombre nacido en Alba de 
Tormes.

Aunque sea sólo de pasada, resulta ineludible reseñar la existencia de 
un elemento relevante que aparece en (g3b) y que también se encontra
ba presente en la genealogía segunda. Como ya indicáramos en Entre 
mundos, la fuerte religiosidad de los serranos hacía que fuera costumbre 
reiterada en toda la comarca que cada familia “ofreciera” un hijo a la 
Iglesia. Si en el caso de la genealogía 2 descubríamos la presencia de una 
monja medio-hermana de la abuela de Ego, en el caso de la genealogía 
que ahora nos ocupa hallamos también a una hermana de la abuela de 
Ego, Teresa Gutiérrez Vicente (7), profesando en un convento.

Por otra parte, la elasticidad de las pautas relacionadas con el paren
tesco en la Sierra de Avila se muestra aún más nítidamente si hacemos 
un seguimiento lineal de la genealogía. De hecho, en la generación +3 de 
Ego, el matrimonio de su bisabuelo tuvo lugar, como ya hemos indica
do, dentro de su pueblo y con una mujer del mismo. En la siguiente 
generación, quien posteriormente sería abuela de Ego (15) se desposaría 
en su pueblo, pero con un hombre de fuera. La misma práctica se man
tiene en la generación +2 al marchar el padre de Ego (45) a Salamanca, 
lugar de origen de su esposa. El proceso se invierte ya en la generación 
de Ego, quien en la actualidad cuenta con unos 35 años. En este caso,

GENEALOGÍA 3l«s,errj de Avdal

® j® 

i rrn r
T — I I



de Ávila)

46

67

Diseño gráfico: C.Lcraha

140

El análisis de la evolución histórica de esta familia muestra igual
mente cómo el tamaño de las familias ha ido paulatinamente menguan
do. Con todo, se hace preciso tener en cuenta que el número de hijos 
habidos en un matrimonio no equivalía necesariamente al mismo núme
ro de nuevas familias de procreación. Diversos factores parecían mante
ner el tamaño de las familias dentro de unos límites “aceptables”. Deben 
mencionarse, por ejemplo, la existencia de personas que permanecen 
solteras, en este caso dos mujeres, una en la generación de los abuelos

GENEALOGÍA 3c(Sierra

I

será su esposa la que se traslade desde la localidad donde viven sus 
padres hasta Salamanca donde viven los de Ego. (Vid g3c)



de Ávila)

Diseño gráfico? C Lcraha

¿Variaciones en los modelos de herencia?

141

La migración del cabeza de familia de la genealogía 3 desde San 
Miguel de Serrezuela hasta Martínez, pueblo distante unos ocho kilóme-

de ego y otra en la de sus padres, y las que mueren prematuramente 
como uno de los hermanos de los abuelos de Ego, 20, quien muere 
durante la contienda que siguió al golpe de estado de 1936.

GENEALOGÍA 3(Sierra

¿

Ár® t±)=¿ (L> Á Áf® ÍLIIt1



142

tros del anterior, tiene consecuencias directas tanto en los nacimientos de 
sus hijos como en las nupcias que posteriormente éstos celebrarán1'.

La adquisición por parte de D. José Gutiérrez Cornejo de tierras en 
Martínez fue la razón de tal cambio de domicilio. Los propietarios de la 
dehesa principal del pueblo habían procedido en los inicios del siglo XX 
a efectuar una división de la misma con el objeto de facilitar su venta '.

” Las diversas migraciones habidas entre los miembros de la genealogía 3 hace que Ego sólo tengan un cono
cimiento aproximado de la mayor parte de sus parientes. Por tal motivo, carecemos de datos relativos a 
muchos de ellos. Transcribimos, no obstante, los datos que fue recordando en sucesivas entrevistas 1 - 
José Gutiérrez Cornejo, nacido en San Miguel de Serrezuela; 2.- Teodora Vicente Albarrán, de San Miguel 
de Serrezuela; 3.- Varón de nombre desconocido que nace en San Miguel de Serrezuela; 4 - esposa de 3. 
de nombre también desconocido e igualmente nacida en San Miguel de Serrezuela; 5 - Concha Gutiérrez 
Vicente, nacida en San Miguel de Serrezuela; 6.- esposo de 5, de nombre desconocido se sabe que nació 
en Pedraza de Alba. 7.- Teresa Gutiérrez Vicente, nacida como los anteriores en San Miguel de Serrezuela 

Profesó como religiosa. 8.- Sólo se sabe de este hombre que nació en Martínez; 9 - Juan Antonio 
Gutiérrez Vicente; 10.- esposa del anterior de la que sólo se sabe su lugar de nacimiento Martínez; II - 
Juana Gutiérrez Vicente, nacida y casada en Martínez con un hombre del mismo pueblo; 12 - esposo de la 
anterior. 13.- Escolástica Gutiérrez Vicente, como su hermana, nacida y casada en Martínez; 14.- esposo 
de la anterior natural de Martínez, 15 Esperanza Gutiérrez Vicente, nacida y casada en Martínez, 16 espo
so de la anterior originario de la villa de Alba de Tormes (Salamanca); 17-24 - son los ocho hijos de 3 y 
4 de los que se desconoce nombre y sexo. Se cree que la mayoría vive en San Miguel de la Serrezuela. 
25-27.- se trata de los tres hijos de 9 y 10 de los que no hay ningún dato. 28-35.- son los ocho hijos de 11 
y 12. Si bien se ignora su sexo y su nombre, se conoce que todos están casados y que viven en distintos 
lugares de las cercanas comarcas de Alba de Tormes y Alaraz, ambas en Salamanca. 36.- Era un varón que 
falleció durante la guerra. 37.- Hombre casado en Martínez, donde nació. 38.- esposa del anterior y pai
sana suya. 39.-Mujer nacida en Martínez; 40 - esposo del anterior originario de Pedraza de Alba; 41 - 
hombre de Martínez; 42.- esposa del anterior y también nacida en Martínez. 43.- mujer nacida en 
Martínez, si bien vive en Madrid. 44.- Esposo de la anterior, de origen cubano vive en Madnd. 45.- José 
Manuel Gómez, nacido en Martínez vive en Salamanca. 46.- Pilar Hernández, esposa del precedente naci
da en Salamanca donde vive. 47.- mujer natural de Martínez que prosigue soltera 48 - varón de Martínez 
que vive en Extremadura; 49.- esposa del anterior. Nacida en un pueblo extremeño vive con su mando en 
el pueblo en que nació. 5O.-Mujer nacida y casada en Martínez, lugar en que sigue residiendo con su espo
so (51) quien también había nacido en el mismo pueblo. 52 - Mujer nacida en Martínez pero casada en el 
pueblo de su esposo (53). Horcajo Medianero (Salamanca), donde siguen viviendo. 54.- Mujer residente 
en Francia donde se casó con su esposo (55) natural de dicho país. 56.- Ego: Alfonso Gómez Hernández, 
natural de Martínez “aunque nacido en Salamanca", donde vive. 57.- Antonia, esposa de Ego, natural de 
Béjar (Salamanca). 58.- Varón casado en Castellón de la Plana pero que actualmente vive en Madnd con 
su esposa (59). 60 y 61.- adolescentes que viven con sus padres en Extremadura; 62 y 63.- adolescentes 
que viven con sus padres en Martínez. 64 y 65.- adolescentes que viven con sus padres en Horcajo 
Medianero; 66.- niña que vive en Francia con sus padres; y, por último, 67.- niña de úes años que vive en 
Salamanca con sus padres.
Sobre los orígenes de la gran propiedad en esta comarca pueden verse Luis (1987), Monsalvo (1992) y 
Barrios (2000 a y b).



143

1 "Donde 1c caiga a uno su suerte, allí será su propiedad*’, dice Yahveh a Moisés (Nm, 33.54) para proceder 
al reparto de las tierras de Candan. No obstante el precepto bíblico que impone que la herencia sea por vía 
masculina, tanto en Los Altos como en la Sierra de Ávila ésta se transmite bilateralmente. En el Antiguo 
Testamento, la herencia a las hijas sólo se contempla ante la inexistencia de varones: "Si un hombre muere 
y no tiene ningún hijo, traspasará su herencia a su hija. Si tampoco tiene hija, daréis la herencia a los her
manos. Si tampoco tiene hermanos, daréis la herencia a los hermanos de su padre. Y si su padre no tenía 
hermanos, daréis la herencia al pariente más próximo de su clan, el cual tomará posesión de ella. Esta será 
norma de derecho para los israelitas, según lo ordenó Yaveh a Moisés". (Nm, 27.8-11). Las citas anterio
res están tomadas de la Nueva Biblia de Jenisalem, Revisada y aumentada, (Bilbao. Desclee de Brouwer. 
1975) seguida habituahnente por el clero católico de casi toda España.

Como consecuencia de esta fragmentación la gran propiedad quedó divi
dida en “cuartos”, uno de los cuales, denominado “cuarto de la Estrella”, 
debido a que en su interior se hallaba una ermita homónima, fue el que 
adquirió D. José Gutiérrez Cornejo. La entrada en el convento de su hija 
Teresa condicionaría totalmente la partición de la herencia. Aún en vida 
el padre, y siguiendo la práctica serrana de establecer la herencia ante 
mortem, éste decidió hacer dos grandes lotes. El primero de ellos estaría 
formado por las propiedades que tenía en San Miguel de Serrezuela, el 
segundo por las de Martínez. Las tierras habidas en el lugar de naci
miento pasaron íntegras al primogénito, quien, como ya hemos indicado, 
permanecería así en dicho pueblo con su familia gracias a este ligero 
mejoramiento respecto de sus hermanos. Por otra parte, la dehesa adqui
rida en Martínez, incluyendo tierras, casas, corrales y ganado fue dividi
da en seis partes totalmente equivalentes y distribuida entre los hijos. 
Con el fin de que no hubiese problemas entre los perceptores, hechos los 
seis lotes se procedió a sortearlos entre cada uno de los hijos. Con ello, 
ignoramos si deliberadamente, se dabíi cumplimiento al principio bíbli
co que durante generaciones ha guiado a serranos y áltenos en lo tocan
te al procedimiento de reparto de la herencia entre los hermanos.17 El 
reparto de la herencia no concluía con esta distribución: cada uno de los 
hermanos, incluyendo al primogénito de San Miguel de Serrezuela, fue 
obligado a calcular el importe de un sexto de lo recibido para conformar 
la dote de la religiosa. Así pues, ésta no participó de la herencia directa, 
pero si recibió en forma de dote o herencia anticipada la misma cantidad 
que sus hermanos.



r~

144

y Í>oTy¡2-á- A-O> A 1 y So Lo‘>_, ÉIX-'I bALuÜL» ¿US

St>N ‘ 1és7¿» ««4 i" r¡>in n S ¿ rt/1,4 od •

,_ 14 T~¡i X>AP) T44455;¿r' ¿r' <L ¿>,S,'¿Áizfí o/. c¿ /? TucMa

-t_. I>;v;o«_BN_.(5A?.7nA_Í¿S4-Í£ii_í=><7¿5._4^'- y. .

-,_5ñ__ kníZr&AP ,CS>4» fMn-TgS pzvA4 _c£k.£. ax?_

-~,__ pArVtó. cL_A»>._'p^í)í?fi k± Lp/>ef. JT^?_.6a_/TJ¿^ _^xí'9/?<4í4tí‘? _

-_j_ ,Q?O CtMZ'5..d<_’p>LÍcDÍ^_L£u.<a_ó/K/J.í>L/__ír£--t n-t-4

.' 'í2.AT>qfur»0sz<) ■ C-4ASrS>^' pon. f¿- ré^o_cé- /¿.'ejs/i cov

_^_&L polyn^j Sí\_

ÜE C-Ha A--• I >¿ _.<¿ _ SE ~p> i-z^nii^A .

__  /■! ’aOo 4 So ¿Aaac4'> . íj,"-/ HkZc-±> <í <^xjt Ua J¿'e*«3/)w

So h C«57^ftALftrMS ..ífu . bo jP<X~o¡> ^PU.ré.í3¿tjA 4< <4 AJ

vi\,'BLh y x<</p . 1^-/0 lí.¿l>.__Cf±_ 11Ó5>__>5<J!Í> c/^«>,q

|S-c p~>rot-«. Di~t>t. (¿i cjL oí'- ° c—<~t-e Te ' f£i~Di)_/< ¿ _

____ rAo^St^z. ¿tí 4-o}>__ . 7 ñ4$ ¿=A<.M<j____________  

^.ífjAP. —^-K^A-ZAÍÚ. £><£_ C-»zv\CÍ~&(1_^A_ A < ^AJ-£ y^i^KO

¡ 0^4 yxu.gH/» /^íS£¿U-Z744 y 3¿4A>_Z^s.

_^_ ^>L4A CAAAMftÁM.1 bTl’<4A_ S £ . HiH n «WA J j £,V

_1 ba U>> S.(¿í24x»jp>_-_.¿5hL_'t>ij2-..íít-ív>b_-.J-/^ r> L^h . úpk f i,’¿.'/xa,5 

—4—1 eUzo^¿H ACSitOv d« b<!> SoH /JulptZA^optt^A poi-

j ítpS» YAifUxu ¡pp-R^ m-fZ1 u»> c'p'>i__
J__ hoEmíiiaS pWG’írt.V' OA.C>K‘L(v\jL/- 'Sxja aTc-i-iT^ J ►-« u'UA

_.j__ e>> ÍHkS?''-------------------------------- .— —

"Impresiones recogidas por Andrés Fábregas en el segundo volumen de sus cuaderno de campo 
tras un día de caminata por la Sierra de Avila”



145

En la generación siguiente, la división ya no incluyó mejora sino que 
se desarrolló de forma totalmente igualitaria, al igual que ocurriría en la 
que vendría posteriormente. Se cumplió así el precepto que en boca de 
un serrano de Ortigosa del Río Almar debe guiar las discusiones sobre la 
herencia: “al partir no debe haber pasiones entre hermanos”.

La fragmentación de la tierra, sin embargo, no fue tan grande como 
pudiera esperarse debido a que también hubo concentraciones de lo que 
la herencia dividía, como consecuencia de compras, cesiones e incluso 
fusiones. Claro ejemplo de éstas es la explotación pecuaria que regenta 
Ego y que bajo la forma de sociedad mercantil supone la participación 
de diversos miembros de la familia tanto colaterales como lineales, con
sanguíneos y afínes.

Resultaría relativamente sencillo acudir a la existencia de causas 
ecológicas para justificar la existencia de una herencia bilateral divisa en 
la Sierra de Avila. Sin embargo, el análisis de Monsalvo (1992) ha mos
trado claramente como todo el paisaje serrano ha sufrido transformacio
nes en determinados momentos como consecuencia de elementos no 
ecológicos como la presión de la renta. Difícil será mantener que las 
estrategias adaptativas de los serranos han generado una invariabilidad 
hereditaria si es posible mostrar cambios radicales en éstas. Por otra 
parte, el devenir histórico de las tierras que adquiriera José Gutiérrez, 
antes de que éste llegara a Martínez, nos arroja un sorprendente dato: la 
gran propiedad de la que éste obtuviera un cuarto se había transmitido 
durante siglos por indiviso mayorazgo.

Una semblanza que hiciera Ramón Martín (Martín, 1994) de la figu
ra del cuarto Marqués de Castellanos, uno de los prohombres de la 
Salamanca del siglo XIX, arroja indicios suficientes para suponer que la 
tipología de herencia dominante en la Sierra tiene que ver básicamente 
con usos clasistas. Así, si bien es cierto que la micropropiedad de la 
Sierra de Avila tiene su origen en la multiplicidad de fragmentaciones de 
la tierra vía herencia, no lo es menos que se pueden rastrear grandes pro
piedades que han permanecido inalterables, cuando no han aumentado, 
a lo largo de los siglos.



146

En 1873, dos años después de la muerte del susodicho Marqués, 
quien tomara el nombre de la dehesa de Castellanos de la Cañada, a 
caballo de los términos municipales de Diego Alvaro, Martínez, 
Zapardiel de la Cañada y Tortoles, se efectuó una valoración de su patri
monio. Además de grandes propiedades mobiliarías, fincas urbanas y 
rústicas en otras comarcas y regiones, el mentado era propietario en la 
Sierra de Avila de la dehesa indicada y de otras fincas y predios de varia
ble tamaño en los municipios de Pascualcobo, Diego Alvaro, Tortoles, 
Martínez, Aldeadelabad, Arevalillo, Zapardiel de la Cañada y El Mirón”. 
(Martín, 1994.84). Hay que hacer notar que, aunque algunos de estos 
predios no eran muy grandes, los habidos sólo en los términos munici
pales de Aldealabad (del Mirón) y Arevalillo sumaban más de quinien
tas propiedades rústicas.(Martín, 1994.96) Por supuesto, el tamaño de la 
dehesa ya mencionada tampoco era desdeñable ya que superaba con cre
ces las mil hectáreas10.

La acumulación de semejante patrimonio en la Siena de Ávila había 
sido posible gracias a la indivisibilidad de los mayorazgos, que “pasaron 
de padres a hijos, pero casi por milagro” (Martín, 1994.73) debido a que 
la mayor parte de los miembros de esta familia además de tener pocos 
hijos vivieron breve tiempo20. La endogamia de clase practicada por los 
antecesores del Marqués (también por sus sucesores) siguiendo el ideal 
hnomogámico presente en todos los estratos sociales, permitió la unión

>' Algunas de estas propiedades se extendían por entre los vecinos pueblos del Valle del Corneja en el que se 
podían hallar propiedades suyas en los siguientes lugares: Piedrahíta, San Bartolomé del Corneja. Santa 
María del Berrocal. Navahermosa, Palacios de Corneja. Malpartida de Corneja, Casas de Sebastián Pérez. 
La Almohalla, Bonilla de la Sierra, Mesegar de Corneja y Hoyorredondo

'• Para percatarse de la importancia relativa de esta finca, hay que señalar que, según el Censo Agrario 19S9 
relativo a la provincia de Ávila, del total de 584 explotaciones agrarias existentes en los municipios de 
Diego del Carpió, Martínez y Zapardiel de la Cañada por los que fundamentalmente se extendía la dehe
sa mencionada. 318, es decir el 54%, no superaban las cinco hectáreas. A éstas explotaciones hay que aña
dir las 101 (17%) que tienen entre cinco y diez hectáreas. Por contra, sólo el dos por ciento (12 explota
ciones) superan las cincuenta hectáreas.

:' Aunque los mayorazgos se mantenían gracias al principio de indivisibilidad e inenajenabilidad, los dife
rentes hijos recibían en herencia la legítima. En el caso que nos ocupa, “muerta su primera mujer en 1860, 
se hizo recuento de todo el patrimonio a fin de asignar a cada hijo la legítima materna." (Martín, 1994.80)



Unidades domésticas cooperativas

147

El rastreo que hace Ramón Martín de los antecesores de José Maldonado Acebes, el IV Marqués de 
Castellanos, se inicia en 1295 con la llegada a Salamanca de Arias Pérez Maldonado. Sus descendientes 
se encuentran ya entre la oligarquía urbana iniciado el siglo XV. Siglo tras siglo, merced a la imperante 
homogamta, irán haciendo acopio de títulos y propiedades.

I

Las estrategias seguidas por labradores o ganaderos de la Sierra de 
Avila hacían necesaria, en ocasiones, la cooperación habitacional que 
acontecía cuando dos o más familias vivían en la misma residencia. Se 
trataba en todos los casos de mecanismos cooperativos que no deshacían 
la independencia familiar. Tal ocurría, por ejemplo, cuando amos y cria
dos convivían bajo un mismo techo.

Tenemos noticia de uno de estos ejemplos acontecido hace unos cua
renta años en Ortigosa de la Sierra. Se trataba, en esta ocasión, de la ocu
pación por parte de dos familias de una casa grande. La familia propie
taria ocupaba las alcobas o habitaciones del piso inferior que se hallaba 
al nivel de la calle. La familia de los criados hacía lo propio en las de la 
planta superior. A su vez, la cocina, el sobrado y el corral eran utilizados 
en común. Si bien la familia propietaria estaba compuesta siempre por 
las mismas personas, no sucedía igual con la de los asalariados, quienes, 
si bien en determinadas ocasiones podían permanecer durante lapsos de 
tiempo más largos al servicio de la misma familia, lo usual es que varia
ran estacionalmente al tener que contratai' segadores, sembradores o 
cualquier otro tipo jornaleros.

patrimonial de herederos que, gracias a la indivisibilidad de la herencia, 
mantenían en el siglo XIX los cotos redondos medievales21.

Por tanto, no son razones ecológicas las que han hecho que la tierra 
no se dividiera durante un determinado lapso de tiempo y sí en otro. Más 
bien, las razones diferenciales hay que buscarlas en las distintas estrate
gias político-económicas que han mantenido históricamente la nobleza y 
los campesinos, aunque se tratare, cual es el caso, de labradores enri
quecidos.



148

Se trata pues de algo muy diferente de lo que Douglass describiera 
para el País Vasco,” ya que en este caso la independencia familiar no se 
extingue nunca: se trata de una casa y de dos grupos domésticos, uno de 
los cuales recibe una parte de su salario en especie (la renta de la casa).

Diferente es el modelo cooperativo que durante más de veinte años 
se prolongó en Narrillos del Alamo. En este caso, la vivienda única 
servía para albergar a dos familias independientes pero con doble rela
ción de hermandad. Es decir, se trataba de dos hermanos, que habiendo 
recibido de sus padres en herencia la casa familiar, prosiguieron habi
tando en ella tras sus respectivos matrimonios. Estos dos varones, a su 
vez, casaron con dos hermanas. La unidad doméstica, compuesta por 
ambos matrimonios y sus respectivos hijos, se mantuvo hasta que éstos 
fueron creciendo y marchándose a Salamanca. El proceso migratorio 
deshizo el equilibrio interno ya que descompensaba el tamaño de los dos 
grupos. Si hasta ese momento, según nos contaba el mayor de los her
manos, no existía una jefatura nítida de la casa, sino que más bien las 
decisiones se tomaban entre los dos matrimonios en igualdad de condi
ciones, la diferencia en número de una de las dos familias hacía más difí
cil que tal proceso se mantuviera, razón por la cual decidieron partir y 
fundar dos hogares distintos. Con todo, hemos de destacar que a pesar de 
la convivencia y de los entrecruzados lazos consanguíneos (g4) de los 
que vivían en la misma casa, siempre tuvieron claro que se trataba de dos 
familias distintas que compartían domicilio. Esa percepción se extendía 
a todos los vecinos del pueblo que, como tal, los trataban. Aunque desa
pareció la unidad de domicilio, el efecto de reducción de parientes del

23 ‘Tradicionalmente, la sociedad rural vasca disponía de un cierto número de mecanismos que le permitían 
aliviar las crisis de los grupos domésticos incapacitados o bien para lograr la sucesión en el caserio de una 
pareja sin hijos. Sin grandes dificultades, el grupo doméstico podía encontrar criados adultos entre el con
junto de los desheredados deseosos de vivir y trabajar en el caserío por algo más que la propia manuten
ción. Estos criados eran tratados prácticamente como miembros del grupo doméstico y la solución solía 
durar muchos años. En ciertos casos, a los criados que se marchaban, se les hacía regalos, parecidos a una 
pequeña dote; en otros casos, se les permitía retirarse en el caserío, donde se les cuidaba hasta su muer
te." (Douglass, 1978.99)



GENEALOGÍA 4(Sierra de Ávila)

ó O

0000 0000

Diseño gráfico: C.Leralta

149

que hablara Bestard (Bestard, 1998.119) para los matrimonios dentro del 
misino grupo familiar, se mantiene.



MUNICIPIO

5’1102 -83 67 3

2’5109 -81 54 5

4’553 -79 65 0

5’8 -78 54116 7

4’4 -78 6976 3

4’5 -81 5279 6

-88 67 049 3

-74 n.d n.d175 4’6

525’9 -68 2180

6’3 -77 54 7220

48-62 10303 8

I3’5 -82 73167

-74 41 65204

150

% PÉRDIDA 
POBLACIÓN 
1950-1998

POBLACION 
1/01/98 (n" 
Absolutos)

DENSIDAD
Hab/KnP 
(1998)

-62
-76

-80
-72

-76
-66
-74
-75
-78

-70
-72
-68

153
' 87

118
216

136
119
501

119
319

254
263
203
150
172

5’4
4’6

7’8
9’3

7’9
9

36
46

45
61

2.
9
6
6

10
5

2 
3

AREVAL1LLO 
BULARROS 
CABEZAS DEL 
VILLAR_________
CILLAN_________
COLLADO DEL 
MIRÓN____
CHAMARTÍÑ 

DIEGO DEL 
CARPIO_________
GALLEGOS 
ALTAMIROS 
GALLEGOS 
SOBRINOS 
GRANDES Y 
SAN MARTÍN 
HURTUM- 
PASCUAL 
MANJABA- 
LAGO__________
MARLIN________
MART1HE- 
RRERO_________
MARTINEZ 
MIRÓN (El)_____
MIRUEÑA 
MUÑ1CO 
NARRILLOS 
DEL ÁLAMO 
NARRILLOS 
REBOLLAR 
PASCUAL 
COBO___________
SAN GARCÍA 
1NGELMOS 
SAN JUAN DEL 
OLMO _______
SAN MIGUEL 
SERREZUELA 
SOLANA del 
RIO ALMAR___
VADILLO de la 
SIERRA_________
VALDECASA 
VILLANUEVA 
del CAMPILLO 
ZAPARDIEL de 
la CAÑADA

51
208

9
3’8
4’5

14’1
8’3
6’5
11’3
5’9

10’9
17'7

-61
-81

43
48
46
51
54

50
55

11
2

POBLACIÓN 
DE MÁS DE 
60 AÑOS (%) 
(1996)_________
55___
n.d_________
45

n.d 
12

n d
32

POBLACION 
DE MENOS 
DE 15 AÑOS 
(%) (1996) 
8__
n d _______
7

-58
-69



REFERENCIAS

Bestard. J. (1998), Parentesco y modernidad. Barcelona. Paidós.

151

Luis, C. (1987), La Comunidad de Villa y Tierra de Piedrahita en el 
tránsito de la Edad Media a la Edad Moderna, Avila. Inst. Gran Duque 
de Alba

Lázaro Carreter, F.(2000), “En sede Parlamentaria’', en El País digi
tal. 3/IX/2OOO. Tomado el 3/09/00 en http://elpais.es/p/d/20000903/opi- 
nion/ carreter.htm

Devillard, M.J. (1985), “El grupo doméstico: reproducción y no- 
reproducción en Macotera y Villarino de los Aires”, en Revista 
Provincial de Estudios de Salamanca, 15: 205-236.

Barrios, A. (2000b), “Colonización y feudalización: el desarrollo de 
la organización concejil y diocesana y la consolidación de las desigual
dades sociales”, en en Barrios, A. (coord.), Historia de Ávila. II. Edad 
Media (Siglos VIII-XIII), Ávila. Inst. Gran Duque de Alba-Caja de 
Ávila: 337-410.

Barrios, A. (2000 a), “Repoblación y colonización: la dinámica de 
creación de paisajes y el crecimiento económico”, en Barrios, A. 
(coord.), Historia de Ávila. II. Edad Media (Siglos VIII-XIII), Ávila. 
Inst. Gran Duque de Alba-Caja de Ávila:271-336.

Douglass, W.A. (1978), “Muchachas de servicio y pastores: emigra
ción y continuidad en una aldea vasca”, en Douglass, W.A. y Aceves, 
J.B. (1978), Los aspectos cambiantes de la España rural. Barcelona. 
Barral.

http://elpais.es/p/d/20000903/opi-nion/


152

Hierro, J.(1998), “Oración en Columbia University”, en Cuaderno de 
Nueva York. Madrid. Hiperión.

Martín, R. (1994), “Semblanzas de la vida y hacienda de Don José 
Maldonado Acebes, IV Marqués de Castellanos”, en Revista Provincial 
de Estudios de Salamanca, 33-34: 49-108.

Segalen, M. (1992), Antropología histórica de la familia, Madrid.
Taurus

Monsalvo, J.M. (1992), “Paisaje agrario, régimen de aprovecha
mientos y cambio de propiedad en una aldea de la Tierra de Ávila duran
te el S. XV. La creación del término redondo de Zapardiel de la 
Serrezuela”, en Cuadernos Abulenses, 17 (1992): 11-110

Meillassoux, C. (2000), “Parler parenté”, en L’Homme, n° 153: 153- 
164.

Narotsky, S. (1991), “La renta del afecto: ideología y reproducción 
social en el cuidado de los viejos”, en Prats, J., U. Martínez, J. Contreras 
e I. Moreno (Eds.) (1991), Antropología de los pueblos de España, 
Madrid. Taurus.

Velasco, H. (1991), “ Horizontes de interdependencia. Rituales en el 
Valle del Corneja” en García, J.L., H.M. Velasco et al: Rituales y proce
so social. Estudio comparativo en cinco zonas españolas. Madrid. 
Ministerio de Cultura: 121-164.



153

EXCURSIÓN POR LA RECIENTE BIBLIOGRAFÍA 
SOBRE EL PARENTESCO EN EUROPA Y AMÉRICA 

LATINA

En 1996 James D. Faubion publicaba un artículo en la revista 
Comparative Studies in Society and History con el revelador título de 
“Kinship is dead. Long live Kinship”. (Faubion, 1996) Tal parece que 
haya ocurrido con los estudios de parentesco en Europa y Latinoamérica 
en los últimos veinte años: en cada ocasión en que la reflexión sobre el 
parentesco ha sido desplazada a un segundo término, ha vuelto a ocupar 
la centralidad antropológica con inusitada fuerza.

Sin embargo, esta excursión no pretende ser tan exhaustiva como 
para fatigar a quiénes aún prosigan en la lectura de esta obra. Por tal 
motivo, está acotada en tres dimensiones de dispares características. En 
primer lugar, la geográfica: nos limitamos a los casos de Europa y 
América Latina por hallarse en estos continentes España y México. En 
segunda instancia, establecemos el arbitrario límite temporal de los últi
mos veinte años. La razón del mismo estriba en la innecesariedad de 
remontarse más allá de esa fecha habida cuenta de que los Tres estudios 
introductorios al Estudio del Parentesco que publicaron en 1986 A. 
González Echevarría, T. San Román y R. Valdés vienen seguidos de una 
“Selección bibliográfica”, elaborada por las dos primeras, que contiene, 
amén de sugerencias de lecturas por temas, cerca de doscientas cincuen
ta fichas de las principales obras publicadas hasta ese momento. La últi
ma acotación es de carácter temático. Ciertamente resulta imposible



154

' Además del “Argumento” introductorio de Laurcnt Barry y del “Postfacio” de Cl. Lévi-Strauss, en el núme
ro 154/5 (2000) de la revista L’Homme se pueden encontrar estudios de M. Annaud, G. Augustins, del 
mismo L. Barry, P. Bonte, S. Caratini, Ch. Shih, Ch. Collard, E. Conte, S. D’Onofrio, I. Daillant, E. Fassin,

separar los análisis de casos de las aportaciones teóricas a la teoría sobre 
el parentesco. No obstante, el objeto que perseguimos con estas páginas 
es mostrar cómo los estudios de caso siguen produciéndose con la misma 
intensidad que en pretéritas épocas, si bien recientes, de la historia de la 
antropología. Por tal motivo, hemos decidido hacer énfasis en los mis
mos, prescindiendo en su casi totalidad de los análisis exclusivamente 
teóricos que, por lo demás, habida cuenta de la multiplicación de recur
sos on Une, son fáciles de hallar para quien se inicie en el estudio del 
parentesco. Cabe decidir, por último, que existe una natural acotación no 
buscada deliberadamente. Soberbia sería anunciar que la revisión 
bibliográfica aquí presentada es completa. Ni lo pretendíamos ni está al 
alcance de nuestras fuerzas lograrlo: la multiplicidad de revistas de apa
rición esporádica, así como los numerosos estudios publicados en otras 
de ámbito local, junto a nuestras limitaciones, convierten tal tarea en qui
mera o esfuerzo sólo recomendable para quienes se empeñen en elabo
rar una tesis doctoral sobre la cuestión, lo que no es el caso.

Por otra parte, partimos de la idea de que la proclama “el parentesco 
ha muerto, larga vida al parentesco”, no convierte a este tema en “reina 
por un día” de la antropología, sino que reconoce que a pesar de todos 
los cambios que se han operado en las últimas décadas en el seno de la 
disciplina, sigue siendo uno de sus focos centrales, como las páginas que 
siguen ponen de manifiesto.

De hecho, la transición de los siglos es saludada por la revista 
L’homme con un número monográfico dedicado a “cuestiones de paren
tesco” en el que la introducción de L. Barry (2000a) y el postfacio de 
Lévi-Strauss (2000) enmarcan distintas aportaciones relacionadas tanto 
con cuestiones generales acerca de diversas teorías de parentesco como 
con datos relativos a sistemas o estructuras de parentesco en Francia, 
Suiza, Grecia, Rusia o la italiana Sicilia'. El mismo Barry (1998), había



155

inaugurado dos años antes una sección especial del número 147 de la 
citada revista dedicada a “alianzas, ritos y mitos”, con un artículo sobre 
los matrimonios entre primos paralelos en Francia.

No ha sido éste el único número monográfico sobre parentesco que 
ha aparecido recientemente en revistas especializadas. El auténtico boom 
que viven los estudios del parentesco en el Este de Europa tiene su fiel 
reflejo en el número 25 de la revista búlgara Bulgarska etnologiia que se 
dedicaba en 1999 totalmente a este tema aportando numerosos materia
les etnográficos desconocidos hasta el momento’.

Por otra parte, tal vez convenga recordar que el Sexto Congreso de 
Antropología Española estuvo dedicado a elucidar las nuevas perspecti
vas en el estudio del parentesco. Sus actas fueron publicadas por la 
Asociación Canaria de Antropología en 1993 al cargo de X. Rolgé. Sin 
embargo, tal vez el mayor desarrollo acerca de estudios de parentesco en 
la Península Ibérica ha tenido lugar en Cataluña’. La misma Revista d'et- 
nologia de Catalunya ha dado claras muestras de este interés dedicando 
gran parte del número 8/4 a cuestiones relacionadas con el parentesco. 
Así, junto a trabajos históricos como el de Danti i Riu (1996) centrado 
en los vínculos entre propiedad y familia campesina desde el siglo XIII 
al XVIII en Puig de Llica d’Amunt o el de M. Riu (1996) sobre una 
familia pirenáica en los siglos IX y X; se pueden hallar otros dedicados

J. Galinier, E. Gessat-Anstett, B. Glowczewski . J.L. Jamare!. D Karadimas. J. Kawada, I. Leblic. F 
Madic, J.C. Muller, G. Panagiotis, C.G. Pitsakis, E. Porqueres i Gene. Pradelles de Latour. G. De Rapper, 
J. Schimtz, A. Stratem, A. Surrales,A.C. Taylor. A. Testart, Th. R. Traulmann. J. Wigaux y F. Zonabend 

En el número 25: 1/ 2 (1999) de la revista Bulgarska etnologiia se encuentran artículos de U. Brunbauer.
M. Ivanova, quien ya había adelantado una primera parte de su investigación sobre el parentesco exóga- 
mo en Bulgaria en un número precedente de la misma revista (1998), K. Keiser. P. Khristov, E. Krusteva- 
Blagoeva y A. Luleva.

' Además de las diversas aportaciones de D. Comás, J. Frigolé. J R Llobera, J. Bestard. R. Valdés, T. San 
Román, A. González Echevarría, entre otros, deben mencionarse algunos trabajos de indudable resonan
cia en los recientes estudios sobre el parentesco. Sin ánimo de exhaustividad podemos traer a la memoria 
algunos de los producidos durante la última década: Llevarse a la novia (Frigolé. 1999 [de esta fecha es la 
última edición “revisada y aumentada” del original de 1984]); Parentesco y Modernidad (Bestard. 1998), 
Wath’s in a relative? (Bestard. 1991); Familia y relaciones de parentesco: estudios desde la antropología 
(Comás y González. 1990); Las relaciones de parentesco (Sanromán y González. 1994); Teorías del 
parentesco. Nuevas aproximaciones (González, 1994).



156

‘ Este artículo es parte de una investigación más amplia acerca de las condiciones de trabajo en la citada 
comarca (García Muñoz, 1995).

a los usos de la familia moderna en Cataluña (Ferrer i Alos, 1996) o a las 
recientes transformaciones habidas en la misma familia en relación con 
el “dilema del retomo” (Domingo i Valls y Miret i Gamundi, 1996). Por 
cierto que el mismo título, El dilema del retorno, lleva una interesante 
obra de V. Espinosa (1998) dedicada a analizar la familia transnacional 
de los migrantes mexicanos a los Estados Unidos. Por otra parte, regre
sando al mencionado número de la Revista d’etnología de Catalunya es 
posible descubrir trabajos cuyo ámbito geográfico se encuentra allende 
los límites catalanes como muestra el artículo de Adelina García Muñoz 
(1996) sobre “Familia y residencia en el Campo de Calatrava”.4

Aunque excede los límites autoimpuestos para estas páginas, tal vez 
convenga traer a la memoria, si de citar monográficos sobre el parentes
co se trata, el que la revista Critique of anthropology dedicó en su núme
ro 17/2 del año 1997 a “revisitar el puzzle de la matrilinealidad en Áfri
ca sud-central”.

El análisis de los principales repertorios bibliográficos muestra, no 
obstante, que más allá de las aportaciones y correcciones teóricas que en 
ambos continentes se han efectuado permanente desde diversos puntos 
de vista, en las que no nos vamos a detener, existen divergencias pro
fundas entre la antropología europea y la latinoamericana tanto en lo que 
al número de estudios sobre el parentesco se refiere, como respecto de 
su objeto.

Si en el caso europeo, los grupos que principalmente han recibido la 
atención de los especialistas en parentesco son comunidades inmersas en 
situaciones de redefinición política en el marco de la construcción de la 
Unión Europea o de creación o fragmentación de nuevas unidades polí
ticas tras la “caída del Muro de Berlín”, en el caso latinoamericano los 
grupos indígenas siguen siendo fuentes de especial interés.



157

De alguna forma, el mantenimiento de uno de los objetos tradiciona
les de la antropología, el exotismo irradiado por el indio selvático, viene 
reforzado por el hecho de que la mayor parte de estos estudios se dedi
quen fundamentalmente a problemas relacionados con la terminología 
de parentesco. Tal ocurre con los análisis de Francoisubio Correa (1982) 
acerca de los taiwano, de David Oltrogge (1988) sobre los cakchiqueles, 
o de Mary B. Moser y Stephen Marlett (1989) sobre los seri. En la 
misma línea se encuentran los de Ch. Helberg (1993) sobre los 
Haraknibut, de A. d’Ans (1990) sobre los cashinahua, y de V. Lea 
(1992) sobre los Mebengokre también conocidos como kayapo.

Un carácter más abarcante, si bien sin abandonar la preocupación por 
las cuestiones lingüísticas de los grupos indígenas, muestra el análisis de 
Cecilia McCallum (1990) acerca de la relación entre lenguaje, parentes
co y política en el Amazonas. Vinculaciones entre el parentesco y las 
“cosmovisiones” de pueblos indios aparecen en las obras de Denise 
Amol Bush (1987) sobre los bolivianos Aymarás y de Jorge Morales 
(1997) sobre los cuna. Otros aspectos relacionados con la reseñada cues
tión desde la perspectiva indigenista están presentes en los artículos de 
A. Bant (1994), quien se plantea los problemas derivados de los intere
ses de género entre los aguaruna. En el mismo ámbito geográfico se 
sitúan el artículo de A. Pérez (1987) sobre el parentesco Sirionó, el del 
matrimonio Chaumeil (1992) sobre los yagua de la amazonia peruana y 
el del profesor de la Universidad de Granada (España) Angel Acuña 
(1999) sobre los yu’pa. En una perspectiva muy alejada se encuentra el 
artículo de Rubenalvan y Romero (1987) sobre la “familia noble indíge
na”. Este somero repaso a las vinculaciones entre parentesco e indige
nismo no puede cerrarse sin citar el trabajo del peruano Luis Millones 
(1984) sobre la familia indígena y la ideología.

Igualmente, resultan numerosos los estudios de parentesco habidos 
en los últimos veinte años en América Latina que escapan a la órbita 
indigenista. En estos casos, tal pareciera, en una primera instancia, que



158

la preocupación se ha trasladado a otro de los objetos clásicos de estudio 
de los antropólogos: el campesinado. Pueden citarse, en este sentido los 
trabajos de Agüero (1988), Malengreau (1989) y Ossío (1992) sobre los 
Andes peruanos. También a desvelar las “tramas del parentesco” en los 
Andes se refieren la mayor parte de los trabajos compilados por D.V. 
Arnold (1998).

En todo caso, la problemática rural es siempre poliédrica y presenta 
numerosos ángulos. Conviene, por tanto, no perder de vista los trabajos 
que tienen por objeto la determinación de las estructuras parentales en 
las oligarquías coloniales o en poderosas familias contemporáneas. Cabe 
citar al respecto varios trabajos: el de Isabel Ocampo (1986) sobre las 
haciendas antioqueñas durante el periodo colonial, el centrado en las 
redes familiares establecidas por las encomiendas durante la misma 
época en Charcas (Presta, 1996), o el que Roxana Boixados (1996) 
dedicó a la organización familiar en La Rioja colonial. Sobre épocas más 
recientes tratan los trabajos que realizaran Blanca Zaberio y María Bjerg 
(1999) sobre las argentinas estancias sitas al sur de Buenos Aires duran
te el primer tercio del siglo XX y el estudio de M. Williams (1994) cuyo 
título es “La familia Bañuelos: a case study of a Mata Ortiz potteryma- 
king family”.

Un tema de mayor actualidad relacionado con el mundo rural apare
ce en el trabajo de Francés A. Rothstein (1999) titulado “Declining odds: 
Kinship, women’s employment, and political economy in rural México”. 
Por su parte, María Eugenia D’aubeterre Buznego (2000) ha mostrado 
recientemente los cambios en las reglas de matrimonio que, como con
secuencia de la emigración, ha habido en el pueblo nahua de 
Cuexcomac, en la Sierra de Puebla. Sobre la relación entre trabajo feme
nino y estructuras familiares también escribió Viriginiae Guterrez 
(1986). Desde otro punto de vista, los mismos temas se conectan tam
bién en “Family, work and women: the labor supply of Hispanic inmi- 
grant wives” de Stier y Tienda (1992). Desde otro punto de vista, esta 
cuestión también ha sido analizada por Mercedes González de la Rocha



159

5 No está demás, en relación con esta cuestión, recordar el trabajo de Peña (1991) sobre las “Mujeres jefas 
de familia en la investigación antropológica’’.

6 Este trabajo se incluye en una ambiciosa obra de Norma Fuller (1999) con la que se pretende analizar la 
paternidad y las políticas de género en toda América Latina.

(1999) en su obra sobre los “hogares de jefatura femenina”’. Por cierto, 
que no es ésta la primera obra de González de la Rocha sobre temas vin
culados a la familia, como lo atestigua su obra (1986) sobre las familias 
pobres de Guadalajara, Jalisco. Este trabajo nos sitúa ante la perspectiva 
de considerar los problemas que con relación a la familia y el parentes
co tienen las mujeres que habitan en las ciudades mexicanas. De los tra
bajos dedicados a ellos, es necesario mencionar, cuando menos, “La 
madre soltera en la vida mexicana” de Guadalupe Pieza Martínez y Delia 
Selene de Dios Puente (1992), Trabajo femenino y vida familiar en 
México de Brígida García y Orlandina de Oliveira (1994) y Familias y 
mujeres en México de Soledad González Montes y Julia Tuñon (1997). 
Por cierto que las dificultades por las que pasan las mujeres que han de 
hacerse caigo de la “jefatura familiar” no sólo tienen que ver con cues
tiones laborales, tal y como muestra Agustín Vaca (1998 a) al indagar en 
Los silencios de la historia', las cristeras. De forma más específica, este 
historiador abordará la cuestión familiar durante esa época de la historia 
de México en el artículo titulado “Madres, esposas y solteras durante la 
Cristiada” (1998b).

Desde una perspectiva de género (femenino) también se ha analiza
do el papel del otro sexo en las familias contemporáneas mexicanas. Tres 
recientes trabajos se han centrado en esta cuestión desde perspectivas 
diferentes. Así, J. Alatorre y R. Luna (1999) han investigado en las 
“prácticas de paternidad”6, mientras que K. Bliss (1999) hacía lo propio 
con los aspectos relacionados con las “pruebas de paternidad” que se 
desarrollan habitualmente en los juzgados mexicanos. Por último, M. C. 
Guttmann (2000) analizaba en “desafiando al padre mexicano”, artículo 
aparecido en el último número de los Anales del español Museo 
Nacional de Antropología, la casa como contexto de conflicto de géne-



160

ro en la ciudad de México. No es pués extraño que desde México Steve 
J. Stem (1995) se interrogara qué vendrá después del patriarcado.

Por lo demás, problemas de género e ideología habían sido ya anali
zados desde la perspectiva del parentesco en “Why women take men to 
magistrate’s court: Caribbean Kinship ideology and law” de M. Lazarus- 
Black (1991). El Caribe, “frontera abierta” (Trouillot, 1992), es el centro 
de atención de K. Birth (1997) quien escribe “Most of us are family 
some of the time: interracial unions and transracial Kinship in eastem 
Trinidad”. Por otra parte, la dinámica familiar caribeña es analizada con
juntamente con la centroamericana y la mexicana en el trabajo de Marina 
Ariza y la ya mencionada Orlandina de Oliveira (1997).

Como es notorio, las clásicas temáticas y los nuevos problemas están 
presentes de una u otra forma en los trabajos relacionados con el paren
tesco en América Latina. Así, junto a estudios relacionados con cuestio
nes terminológicas, como el que Daría Deraga (1996) dedica al paren
tesco jalisciense, o el que dedican Massone y Johnson (1991) a la 
Argentina, se encuentran otros vinculados a los problemas migratorios. 
Tal es el caso del trabajo de Héctor Lahitte (1994) centrado en los des
cendientes de los emigrantes que llegaron hasta Argentina desde Cabo 
Verde o el más reciente de Jennifer E. Glick (1999) denominado 
“Economic support from and to extended kin: a comparison of Mexican 
Americans and Mexican immigrants”. Relacionado con la cuestión 
migratoria se encuentran igualmente el artículo de Stephen Fjellman y 
Hugh Gladwin (1985) sobre patrones migratorios familiares en Haití y 
dos interesantes trabajos de Goodson-Lawes (1992 y 1993). El primero 
de ellos, publicado en Estudios Jaliscienses, analiza los pormenores de 
una familia de Mezquitic, Jalisco. El segundo, se centra más en la cues
tión de la relación entre autoridad femenina y migración.

A pesar de lo anterior, México no escapa a la dinámica imperante en 
América Latina: buena parte de los estudios de parentesco que se han 
realizado en los últimos años se centran en comunidades indígenas. La 
atracción por las comunidades indias se ve, además, reforzada por la fas-



161

cinación que representan culturas ya desaparecidas. Se entienden así las 
sugestivas aportaciones de Anna Bordanova e Irina Kozhanovskaya 
(1999) intentando reconstruir el “protosistema de parentesco maya”, de 
James Fox (1985) tratando de elucidar etimologías de los mismos gru
pos para reconstruir procesos sociales o de Nicholas Hopkins (1988) 
combinando la epigrafía y la etnología para mostrar Ja patrilinealidad 
maya. Aspectos históricos de otras comunidades, en concreto la tarasca, 
son abordados en “P'urhepecha kinship terms in three works of the 161^ 
century” de Cristina Monzón (1996). Por supuesto, en los análisis del 
parentesco de los antiguos pobladores del territorio mexicano no podían 
faltar reflexiones sobre los náhuas. A tal propósito se dedican los escri
tos de McCaa (1996), quien se centra en el “matrimonio infantil cemit- 
hualtin”, y el que elaborara H.R. Harvey (1986) a partir de un estudio 
sobre el Códice de Santa María Asunción.

La atracción por las comunidades indias actuales mexicanas también 
es recurrente. Notorio ejemplo de ello ha sido la publicación de los resul
tados del trabajo de campo que realizara Marcelo Díaz de Salas (1999) 
en Venustiano Carrranza (Chiapas) a comienzos de los años sesenta. No 
muy lejos del anterior se encuentra situado “Diachronic change in a 
Tzeltalan kinship based on a universal kin notational system” de J. 
Robertson (1987). Al igual que el precedente, el estudio de trabajo de 
Jiménez del Castillo (1992) sobre “parentesco y nahualismo” se sitúa 
dentro de una comunidad tzeltal. Sin abandonar territorio chiapaneco se 
puede citar la propuesta genérica para el estudio del parentesco en la 
región que hace G. Ascencio (1994) en el Anuario 1993 del 
Departamento de Patrimonio Cultural del Instituto Chiapaneco de 
Cultura. En el mismo número resulta particularmente atractivo el traba
jo de V. Esponda (1994) sobre “sistemas omaha entre los mayas de los 
Altos de Chiapas”.

En relación con los nuevos objetos de estudio de la antropología, 
ligados a las clásicas cuestiones del parentesco, no pueden obviarse 
aquéllos que se han centrado en el mundo laboral, la urbanización de la



162

sociedad o el avance de las nuevas religiones. Si R. Miller (1984) se cen
traba en la relación entre clases y organización familiar en San Cosme 
Xalostoc, México. Debía Schumann (1985) analizaba estrategias fami
liares económicas seguidas en un ejido del mismo país. A estos trabajos, 
podríamos unir el que hicieran Ana Teruel y Raquel Gil sobre los “tex
tiles en las tierras altas de la provincia de Jujuy en el siglo XIX”.

Por otra parte, la nueva antropología urbana ha abierto vías inexplo
radas a la investigación del parentesco como mostrarían los estudios de 
P. Pelto, M. Román y N. Liriano (1982), “Family strucutres in an urban 
Puerto Rican community”; L. Watson (1983). “Conflicto e identidad en 
una familia urbana Guajira”; L. Bartolomé (1984), “La familia matrifo- 
cal en los sectores marginados”; C. Lara (1990), “La familia en una colo
nia urbana. Chuburna, Mérida”; C. Guevara (1993), “La familia urbana 
ingana”; y, T. Dauste (1992), “Sangue e amor: metáforas instituintes da 
familia em camadas medias urbanas”.

Los cambios operados en las estructuras familiares como consecuen
cia de la inserción en las mismas de religiones nuevas también han reci
bido atención de los antropólogos. Testigos de tal interés son los análi
sis de Maldonado (1993) sobre la familia latinoamericana y los grupos 
evangélicos, de Brown (1994) sobre el papel de las mujeres y los roles 
familiares en los cultos afrobautistas, y de Attias-Lagarriga acerca de los 
“niños de Dios” y la familia.

Como ya hemos sugerido, el intento de conectar remotos pasados 
con situaciones presentes es una constante en numerosas monografías, 
indigenistas o no. Las más de las veces, subyace a las mismas una preo
cupación por mostrar la continuidad entre épocas prehispánicas y las 
actuales. No es, sin embargo, exclusiva de América Latina tal inclina
ción. El mismo anhelo se halla presente en numerosos estudios europe
os. El recurso a los “indígenas”, pues con la misma propiedad o inade
cuación puede utilizarse en uno y otro continente el concepto, existentes 
con anterioridad a los diferentes procesos de homogeneización por los 
que ha pasado Europa resulta insistente. Cabe citar, a título de ejemplo.



163

los trabajos de Hettrich (1985) sobre la terminología de parentesco indo
europea; McDonald (1986), sobre los celtas; Verdón (1988), sobre los 
inicios del cristianismo; de Pina Cabial (1992), sobre las primeras uni
dades sociales del Mediterráneo y el Atlántico; de Robín Fox (1987) 
sobre la difícil elección entre parentesco y Estado en la tragedia griega 
clásica; de Sjoegren-Goran (1986), sobre la relación entre parentesco, 
trabajo y tierra durante el neolítico en el sudoeste de Suecia; o de Sellan 
(1998) sobre la continuidad en comunidades alpinas germanófonas.

Esta breve relación de estudios de carácter histórico sobre el paren
tesco nos muestra que tal recurso no es una cuestión que se manifieste 
de forma preponderante en un solo país o región del continente. De 
hecho, es posible encontrar tal tipología en los cuatro puntos cardinales 
europeos. La mirada al oriente descubre estos afanes en lugares como 
Albania, Bulgaria, Croacia o Ucrania. En el primero de estos países es 
posible señalar los trabajos de Doja (1999) quien reflexiona sobre la 
"morfología tradicional de la sociedad albanesa” o el de Dojaka (1990) 
quien se centra en la evolución histórica del parentesco en dicho país 
mediterráneo. Sin abandonar el este de europeo se puede citar, entre las 
obras dedicadas a aspectos históricos del parentesco, el que realizara 
Ivanova (1991) sobre “las relaciones entre familia y parentesco en el 
noroeste de Bulgaria desde finales del siglo XIX hasta los años cuaren
ta del siglo XX”. Este trabajo antecede a los ya reseñados de esta misma 
autora sobre las características de la exogamia en dicho país (1998 y 
1999). La “especificidad” de la familia croata es destacada por Capo 
Zmegac (1996) en su análisis acerca de la “construcción de modelos 
familiares en Europa”. Más al oriente aún, se sitúa el trabajo de Fedaka 
(1987) sobre la “relación entre los tipos de familia y residencia en los 
Cárpatos ucranianos en la última parte del siglo XIX y los comienzos del 
XX”.

Cruzando el continente hasta su poniente podemos mencionar las 
investigaciones dedicadas a las “raíces culturales de las revueltas agra
rias en los siglos XVIII y XIX en Irlanda” a partir de la tríada “tierra,



164

parentesco e identidad” (Knott, 1984), o la que realizara Lisie-Williams 
(1984) sobre “propiedad, solidaridad y parentesco” en una dinastía de 
banqueros de la City londinense entre 1850 y 1960. No es este el único 
artículo sobre oligarquías y parentesco. Prueba de ello es el trabajo de 
Bonne (1986) sobre la transición de la edad media a la moderna en una 
familia de la élite portuguesa. La elucidación sobre cuestiones históricas 
en relación con el parentesco también ha tenido desarrollo en otros luga
res del sur de Europa. Al trabajo ya clásico de Dolors Comas (1988) 
sobre las estrategias laborales y la herencia en una villa catalana duran
te los siglos XIX y XX, se pueden añadir los de Murru Corriga (1995) 
sobre la matrilinealidad en Cerdeña entre los siglos XVI y XVIII, de 
Rosa Parisi (1999) sobre familia, parentela y grupos locales en la cons
trucción de una nueva sociedad en la italiana Ponza del “settecento”, o 
el análisis desarrollado por Elena Lombardi y Edoardo Pardini (1998) 
sobre la evolución de la nupcialidad en una localidad italiana durante los 
últimos cincuenta años. Por cierto, un análisis sobre la evolución de la 
nupcialidad en España (1875-1975) se puede hallar en el trabajo de B. 
Cachinero (1982). Si a la referencia catalana anteriormente indicada se 
puede añadir el artículo de Terradas (1980) sobre los “orígenes de la ins
titución del “hereu” en el número inaugural de los Cuadernos del ICA, 
las referencias italianas pueden completarse con la alusión a los textos 
de Schiavoni (1984) sobre “la estructura familiar de la parroquia de San 
Lorenzo” en la Roma del XVIII o el colectivo de Cocchi, Crivellato, 
Dalla y Rettaroli (1996) sobre “matrimonio, familia y estructura agraria 
en Italia en la década de los ochenta del siglo XIX”.

Un eventual traslado hasta el norte del continente nos conduce hacia 
el análisis que lleva a cabo Teinonen (1990) sobre las implicaciones para 
la estructura del parentesco que surgen como consecuencia de las migra
ciones del campo a la ciudad en la Finlandia del siglo XIX. Algunas de 
las características definitorias de la familia del “país de los mil lagos”, 
Finlandia, son objeto de estudio comparativo con otras de la cercana



165

Estonia en el trabajo desarrollado por Elina Haavio Mannila y Errki 
Rannik (1987).

Este somero repaso a los artículos dedicados a desarrollar análisis 
históricos sobre el parentesco europeo estaría incompleto sin citar el tra
bajo de J. Frigolé (1998) sobre las implicaciones en cuestiones de géne
ro, así como en el matrimonio y la familia rural europea, de las nuevas 
condiciones de procreación; el interesante comentario que Anita 
Guerrean-Jalabert (1989) hace en la revista L’homme al libro de J. 
Goody (1985) Desarrollo de la familia y el matrimonio en Europa o el 
artículo de Jacquement (1984) “'Descristianización’: familia y anticleri- 
calismo en Belleville durante el siglo XIX”.

No es éste el único artículo que vincula cuestiones de parentesco y 
religiosidad dentro del ámbito francés. Así, en 1985, A. Gaines buscaba 
las conexiones entre religión, estética, identidad y organización social en 
Estrasburgo al establecer los vínculos entre “fe, moda y familia”. En ese 
mismo año, Compton, Coward y Wilson-Davis (1985) mostraban los 
lazos entre religiosidad y tamaño de la familia en Irlanda del Norte.

En general, se puede decir que en Europa, a falta de indios, los tra
bajos sobre el parentesco han sido excesivamente proclives al análisis de 
los exóticos cercanos, los campesinos. Notorios ejemplos serían los tra
bajos sobre la herencia en comunidades rurales francesas de Augustins 
(1979, 1982, 1989) o, en el mismo país, el del japonés Miura (1999). En 
la misma línea podrían considerarse los trabajos de Albera (1994) sobre 
comunidades de montaña en los Alpes italianos y el de Liljewal (1989) 
acerca de “la familia campesina sueca en tiempos de cambio”.

Con todo, se hace preciso reconocer que esa atracción descubierta 
por los románticos hacia la decadencia que agoniza - tanto tiempo lleva 
finalizando que no parece tener fin -, esos “vestigios vivientes” de épo
cas idealizadas bajo la manriqeana premisa de que “cualquiera tiempo 
pasado fue mejor” y del comunalismo campesino que morganianamente 
nos conduce al original paraíso del “estado de naturaleza” precontrac
tual, ha sido la causa de que la mayor parte de los análisis del parentes-



166

co rural hayan sido llevados a efecto en regiones o países sujetos a cam
bios profundos en los últimos años. Tal sería el caso, por ejemplo, de la 
Península Ibérica o del Este de Europa. Podemos citar así. en la primera 
de las regiones, el trabajo de Marida Hollos y Philip Leis (1985) sobre 
una comunidad del campo portugués y los procesos de toma de decisión 
en el seno familiar. Las fuertes transformaciones del agro portugués son 
puestas de manifiesto por F. Piselli (1991) en su análisis de las “estrate
gias económicas y dinámicas familiares en cuatro aldeas del concejo de 
Coimbra antes y después del 25 de abril”. El mismo país tiene por obje
to de estudio Brian O'Neil (1985) quien antes de iniciar su trabajo de 
campo en las comunidades mestizas de las ex-colonias portuguesas del 
sudeste asiático, investigó sobre problemas relacionados con los ciclos 
familiares y la herencia entre campesinos portugueses. Por último, sobre 
los problemas de transmisión de propiedades en el noroeste de Portugal 
escribió Caroline Brettel (1991) un artículo titulado “Parentesco y con
trato”.

Junto a la frontera portuguesa, pero en suelo español, estudió grupos 
domésticos M.J. Devillard (1985) quien realizó un análisis comparativo 
de los contextos de “reproducción y no reproducción” de dos pueblos 
salmantinos. Pocos años después, publicaría también un extenso artícu
lo sobre “Parentesco y estrategias de reproducción social” (Devillard. 
1987) en la revista Agricultura y sociedad. Algo más al norte que las tie
rras de Salamanca, pero también en provincia limítrofe con Portugal, se 
encuentra la villa leonesa elegida por Behar y Frye (1988) para analizar 
las conexiones entre “propiedad, progenie y emoción”. Sin salir de la 
misma región, aún es posible citar el trabajo de M. Angeles Roque 
(1988) sobre “el carácter uxorilocal del parentesco castellano” y el papel 
que en el mismo juegan hermanos y tíos, además del de Rosa Santos del 
Campo (1988) sobre las modificaciones en la familia como consecuen
cia de los cambios sociales en la provincia de Burgos. Sobre el tamaño 
de la familia rural y su relación con la reproducción extramarital ha 
escrito V. Fuster (1985). En este contexto, resulta pertinente recordar el



167

trabajo comparativo que Brugger y Gilmore (1997) han hecho de la 
familia matrifocal en España y Portugal.

Además de estos estudios sobre el poniente español, las investiga
ciones sobre el parentesco rural en la Península Ibérica se han desarro
llado igualmente en otras regiones. Cabe mencionar al respecto los tra
bajos de D. Comas (1987) sobre “crisis rural y reproducción de los sis
temas familiares” en el que se aborda el problema del celibato en los 
Pirineos aragoneses’, el de L. Palacios (1986) sobre “los matrimonios 
consanguíneos en los Pirineos orientales”* o los Provensal y Molina 
(1991) sobre Andalucía oriental y Francisco Gutiérrez (1981) sobre el 
campo sevillano. Una aproximación diferente al sur de la península se 
halla en los diversos acercamientos de Frigolé que incluyen desde análi
sis de estrategias de parentesco a través de la literatura lorquiana (1991) 
a comparaciones en la forma de matrimonio de vastos territorios anda
luces, murcianos y aún manchegos (Frigolé, 1989 y 1999). Por supuesto, 
los estudios de parentesco en el ámbito rural se extienden a otras regio
nes de la Península Ibérica como Galicia (Bermejo, 1989), el País Vasco 
(Marín, 1997) o las islas Baleares (Bestard, 1986).

Por otra parte, los estudios sobre los sistemas familiares en el ámbi
to campesino han encontrado un gran eco en el Este de Europa. Notorio 
ejemplo de esta repercusión son los trabajos de Mika (1996) sobre 
Albania, Salner (1986) y Chorvathova (1989) sobre Eslovaquia. 
Crawford (1999) sobre Hungría, Keremidarska (1992) sobre Bulgaria y 
Czapran (1985) sobre Polonia. En este marco de reconstrucción conti
nental, la movilidad de las fronteras puede verse reflejada en sendos tra-

' La cuestión del celibato como estrategia de reproducción familiar, valga la paradoja, ha sido abordada por 
diversos autores en distintas regiones: D. Iszaevich en Galicia, W. Douglass en el País Vasco. M Bobadilla. 
al igual que D.Comás, en los Pirineos Centrales. LL Fcrrer en la historia de Cataluña. J. Contreras en 
Andalucía, etc.

' En la misma línea podrían citarse algunos de los trabajos presentados al Coloquio Hispanofrancés "Los 
Pirineos: estudios de antropología social c historia”. Posiblemente, en esta dirección el trabajo más signi
ficativo fue el de A. Barrera (1986) sobre la desviación entre “norma ideal” y “práctica actual" en la 
Cataluña “Vclla”. El mismo Barrera (1990) publicó unos años después un interesante trabajo sobre Casa 
y familia en la Cataluña rural.



168

bajos de Sona Svecova (1989 y 1991). Su indagación primera sobre “dos 
tipos de familia tradicional campesina en Checoslovaquia”, introduce 
posteriormente una modificación que supera el matiz: “La familia cam
pesina Checa y Eslovaca”.

La confusa situación que desde mediados de los ochenta han vivido 
los países de la Europa oriental ha generado una multiplicidad de estu
dios ligados a cuestiones vinculadas a la “identidad étnica”, término que 
utiliza expresamente R. Dan Smarandache (1999) en su trabajo sobre la 
familia rumana. Esto ha supuesto que los ensayos acerca del parentesco 
eligieran focos nítidamente delimitados. Así, aparecen, por una parte, 
exhaustivos análisis sobre los grupos que debieron, voluntaria o forza
damente, abandonar sus países pero que han mantenido una cierta conti
nuidad en la vinculación con el de origen. Tal es el caso de los trabajos 
de Shavashov (1995) sobre los búlgaros en Ucrania, tema del que ya 
había escrito un año antes conjuntamente con Shavashova (1994). 
También sobre clanes búlgaros, pero en Hungría, escribe Changova 
(1997). Por su parte, desde este último país, Hungría, escribió Dobrossy 
(1998) analizando la conexión entre familia y relaciones económicas de 
grupos de mercaderes griegos en los Cárpatos. Curiosamente de Grecia 
parten también, pero en un contexto muy diferente, los estudiantes y sus 
familias que llegan a Lyon (Francia) sobre los que ha publicado un artí
culo Vemier (1994).

En segundo lugar, es posible citar un nutrido grupo de trabajos rela
cionados con las nuevas condiciones en que se han de desarrollar las 
estructuras parentales, incluyendo algunos relevantes trabajos sobre el 
parentesco ficticio y el papel de la biología y lo “cultural” en la confor
mación de los sistemas de parentesco. De hecho, varios artículos publi
cados en el número treinta y ocho de la revista Makedonski folklor, 
venían a insistir en esta cuestión: “El bautismo peregrino como una 
forma de parentesco ficticio” (Barna.1986), “Sobre una modalidad de 
parentesco artificial” (Fabijanic. 1986) y “Parentesco no consanguíneo 
en bodas eslavas” (Medjesi. 1986). En el mismo volumen, pero escrito



169

en macedonio y no en serbo-croata como los precedentes, completa 
“Parentesco no consanguíneo entre los eslavos del oeste y el sur (un 
accidente histórico)” (Brencz. 1986). No muy lejos de esta región había 
escrito unos años antes Julietoulay Du (1984) sobre la cuestión de la 
“sangre” y las “relaciones simbólicas entre descendencia, matrimonio, 
prohibición del incesto y parentesco espiritual en Grecia”. Algunos años 
después, Eleftherios Alexakis (1998) trabajaría sobre las relaciones entre 
parentesco natural y espiritual entre los arvanitas de Grecia.

En este contexto abierto se suceden trabajos sobre costumbres fami
liares y la forma en que éstas inciden en los sistemas de parentesco. Tal 
vez, los trabajos más representativos en esta línea sean los de 
Makaveeva (1986, 1990 y 1991) en Bulgaria, de Kwasniewicz (1980) en 
Polonia, Shlygina (1986) en la Rusia Soviética, Ratica (1990) en 
Eslovaquia, Mika (1996) en Albania, y Drljaca (1984) y Jovanovic 
(1984) en tierras de lo que todavía era Yugoslavia. Por lo mismo, los tra
bajos sobre cuestiones relativas a las terminologías de parentesco tam
bién mantienen una nítida presencia. Barjatarovic (1986) escribe sobre 
la “nomenclatura del parentesco en Yugoslavia y su origen”, Vince 
(1986) hace lo propio sobre los cambios y continuidades en términos 
vocativos del parentesco entre campesinos húngaros, mientras 
Dzhavakhadze (1988) analiza diversos aspectos “etno-regionales” rela
tivos a terminología del parentesco. Por su parte, Karaciejus (1986) se 
centra en el origen y el uso de la expresión “tomar una esposa” en 
Lituania.

Evidentemente, estas temáticas no son exclusivas del Este de Europa. 
Si las consecuencias de la emigración en aspectos como la fertilidad y el 
número de nacimientos son estudiadas por Sachs (1986) entre mujeres 
turcas en Suecia, el tipo de familia que está surgiendo en Inglaterra como 
consecuencia de los matrimonios entre "blancos y minorías étnicas” es 
analizado por Berrington (1994); cuestiones regionales están presentes 
en los estudios de Reinhard (1997) sobre el Finisterre francés o, en el



170

• Tres años antes, el mismo Llobera había sido uno de los editores de una obra sobre las identidades y las 
fronteras en conflicto en Europa (vid. Goddard ct al. 1994). Esta obra recibió un interesante comeiuano 
de Petcr Wade (1996) en Anthropological notebooks titulado “European identities: nationalism, violence. 
kinship and popular culture”.

mismo país, de Lem (1991) en sus consideraciones sobre “clase y 
región” en una familia de vinateros del Languedoc. Por otra parte, en 
relación con procesos identitarios de naciones inmersas en Estados más 
amplios es posible destacar dos trabajos diferentes sobre Cataluña. Por 
una parte, el de Joan Bestard (1996), posiblemente uno de los autores 
que más certeramente han reflexionado acerca de las relaciones entre 
parentesco y modernidad, en el que explica la formación de la idea de la 
familia catalana a partir de la tríada “parentesco, nación y modernidad”; 
por otra, el de J.R. Llobera (1997), quien hace de ciertos “aspectos del 
parentesco catalán” en relación con la identidad y el nacionalismo el 
núcleo de su trabajo". Sin abandonar el marco mediterráneo, si bien en 
su zona más oriental, escribe Sutton (1997) a propósito de los vínculos 
existentes en una de las islas de Grecia entre “herencia familiar” y 
“herencia nacional”.

Esta síntesis no exhaustiva de los principales artículos que sobre la 
cuestión del parentesco se han escrito en los últimos veinte años en el 
continente europeo puede cerrarse con una miscelánea que viene a mos
trar la ingente variedad de enfoques y objetivos posibles que los antropó
logos recientes han hallado en el ámbito referido.

Podemos, por tanto, citar artículos que se sitúan en temas clásicos 
como el de Georg Pfeffer (1985) sobre "prescripciones simétricas en la 
terminología del parentesco alemán”, junto a otros, como el de Andree 
Roberge (1985) sobre la situación del “parentesco informal” en las nue
vas condiciones de trabajo o el de Edwards et al (1993) acerca del paren
tesco en la “edad de la concepción asistida”. Los “parientes en el juzga
do” que presenta Roigé (1991) podrían contraponerse al análisis que O. 
Loefgren (1984) hace del “hogar, dulce hogar”. Si trabajos como éste



171

aparecen en la Suecia de 1984, en el mismo país y año es posible hallar 
otros dedicados a las tipologías de parentesco en las minorías tradicio
nalmente excluidas en Europa, cual es el caso de los gitanos, como el 
que elaborara T. Janush (1984). Entre los artículos dedicados a diversos 
aspectos relativos al parentesco entre los gitanos pueden mencionarse, 
además, los trabajos de Marusiakov (1986), Bilkova (1988) y Dubayova 
(1994).

Varias son las reflexiones sobre cuestiones relacionadas con las estra
tegias económicas desempeñadas por las estructuras familiares para 
lograr sobrevivir a las condiciones cambiantes de los entornos sociales. 
Podemos reseñar, en este contexto, los trabajos de Butinov (1984) en la 
Rusia Soviética; Magati y Mingiones (1994) en Italia; y los de Simonis 
(1994), Smith (1996) y Wateau (1989), en Francia, siendo este último 
uno de los pocos trabajos centrados en una “cultura acuática”. En una 
perspectiva más próxima a los problemas de género se encuentran los 
trabajos de Narotzky (1988) sobre el trabajo familiar en el oriente 
español, de Berkowitz (1984) sobre el sur de Italia y, en el mismo país, 
de Bianco (1988).

De tendencia claramente aproximada a la antropología urbana son 
los estudios de K. Jakubikova (1985) sobre costumbres familiares en 
comunidades del extrarradio de Brastislava o el de A. Holme (1985) 
sobre el Este de Londres, mientras que se situarían en un terreno más tra
dicional el de Pavkovic (1988) sobre los “sistemas de parentesco entre 
los eslavos del sur de Polonia” o el de Pantelic (1984) sobre la vida 
social de una familia en tierras de la ex -Yugoslavia.

El ámbito de las relaciones intrafamiliares, más allá de las disputas y 
estrategias vinculadas a la transmisión patrimonial, también ha recibido 
atención por parte de los antropólogos. Basten como muestra los traba
jos de Greveranova (1996) acerca de las relaciones entre la “prometida” 
y el que será su suegro, de Puentes (1985) sobre “abuelos y nietos” en la 
Granada actual, o el de Hoggart (1985) sobre las dificultades por las que



172

Alexakis, E. (1998). “La sangre y el aceite: pariente natural y parien
te espiritual entre los arvanitas (Grecia)”, en Etudes et documents balka- 
niques et mediterranéens. 21:3-14.

Alatorre, J. y R. Luna (1999). “Significados y prácticas de la pater
nidad en la ciudad de México”, en Fuller, N. (ed.). Paternidad y políti
cas de género en América Latina. Lima. PUCE.

Agüero,S.E. (1988). “Parentesco ceremonial en una comunidad de la 
sierra central: Sacsa-Junin”, en Boletín de Lima. 10/56: 53-60.

pasa en la familia británica el triángulo “madre/hijo/esposa del hijo”. 
Quisiéramos cenar esta sinopsis acerca de los trabajos recientes sobre el 
parentesco acudiendo al título de uno de los trabajos de Julie Burchill 
(1985). Si bien su estudio sobre la familia británica se enuncia en forma 
descriptiva, permítasenos trasladarlo aquí entre interrogantes: la familia, 
¿la última vaca sagrada?

Acuña, A. (1999). “Estructura del parentesco en la sociedad yu’pa: el 
caso de Yurmutu y Kiriponsa”, en Anales Museo de América. 7: 189- 
203.

REFERENCIAS»

Annaud, M. (2000). “De los intestinos a los testículos: sustancias, 
humores y alianzas matrimoniales Tikar (Camerún central)”, en 
L’Homme. 154/5: 357-372.

' La traducción de los títulos al castellano es nuestra.

Albera, D. (1994), “Familias. Destinos. Destinaciones. Entre mosai
co y retrato-robot”, en Le Monde alpin et rhodanien, 1994.3: 
Organisation domestique et parenté dans les Alpes italiennes'. 7-26.



173

Arnold, D.V. (Comp)(1998). Gente de carne y hueso. Las tramas del 
parentesco en los Andes. La Paz (Bolivia). ILCA-CIASE.

Augustins, G. (1979). “División igualitaria de patrimonios e institu
ción del heredero”, en Archives européenes de sociologie, XX: 127-141.

Augustins, G. (1989). ¿Cómo perpetuarse? Devenir de líneas y des
tinos de patrimonio en los campesinos europeos. Nanterre. Societé 
d’ethnologie.

Augustins, G. (2000). “¿Para qué sirven las terminologías de paren
tesco?”, en L'Homme. 154/5: 573-98.

Attias-Lagarriga, I. (1998). “Los niños de Dios y la familia. Del hip- 
pismo a la comunidad religiosa”, en Antropológicas. 14: 52-59.

Ariza, M. y O. Oliveira (1997). “Formación y dinámica familiar en 
México, Centroamérica y el Caribe”, en Ibero-Amerikanisches Archiv 
(Nene Folge). 23/1 y 2: 27-44.

Augustins, G. (1982). “Esquema de una comparación de sistemas de 
perpetuación de grupos domésticos en las sociedades campesinas euro
peas”, en Archives européenes de sociologie, Archives européenes de 
sociologie, XXIII: 39-69.

Ascencio, G. (1994). “El parentesco en Chiapas: una propuesta de 
estudio”, en Anuario 1993 del Departamento de Patrimonio Cultural del 
Instituto Chiapaneco de Cultura: 50-56.

Bant, A. (1994). “Parentesco, matrimonio e intereses de género en 
una sociedad amazónica: el caso aguaruna”, en Amazonia Peruana. 
12/24: 77-103.



174

Bartolomé, L.J. (1984). “La familia matrifocal en los sectores margi
nados: desarrollo y estrategias adaptativas”, en Runa. 14: 23-49.

Bama, G. (198). “El bautismo peregrino como una forma de paren
tesco ficticio”, en Makendonski folklor. 38: 221-223.

Barry, L. (1998). “Modelos de composición de afinidad: matrimo
nios con primo paralelo patrilateral”, en L’homme. 147: 17-50.

Barrera, A. (1990) Casa y familia en la Cataluña rural. Madrid. 
Alianza Editorial.

Berkowitz. S.G. (1984). “Familismo, parentesco y roles sexuales en 
el sur de Italia: ideales contradictorios y contradiciones reales”, en 
Anthropological Quarterly. 57:83-92.

Behar, R. y D. Frye (1988). “Propiedad, progenie y emoción: histo
ria de familia en una villa leonesa”, en Journal of Family History. 13/1: 
13-32.

Barry, L. (2000a). “Ha pasado medio siglo...”, en L’Homme. 154/5: 
9-20.

Barry, L. (2000b). “Matrimonio endógamo en Africa y Madagascar”, 
en L’Homme. 154/5: 66-100.

Barrera, A. (1986). “Primogenitura y herencia en la ‘Catalunya 
Vella’. Norma ideal y práctica actual”, en Los Pirineos. Estudios de 
Antropología social e Historia. Madrid. Universidad Complutense.

Barjatarovic, M.(1986). “Sobre la terminología del parentesco en 
Yugoslavia y su origen”, en Bulletin of the Etnographic Museum in 
Beograd. 50: 159-171.



Bestard, J.(1998). Parentesco y modernidad. Barcelona. Paidós.

175

Bilkova, H. (1988). “Primeros resultados de una investigación sobre 
costumbres familiares de los gitanos romanos en la región turiaca”, en 
Solvensky narodopis. 36: 183-191.

Birth, K.( 1997). “Uniones interraciales y parentesco transracial en el 
este de Trinidad”, en American Ethnologist. 24/3: 585-601.

Bianco, C. (1988). “La familia mezzadria: un estudio de los roles del 
parentesco en el ciclo de vida”, en Etimología europaea. 18: 135-148.

Berrington, A. (1994). “Matrimonio y formación de la familia entre 
blancos y minorías étnicas en Gran Bretaña”, en Ethnic and racial stu- 
dies. 17/3: 517-546.

Bermejo, J.C. (Coord.) (1989). Parentesco, familia y matrimonio en 
la historia de Galicia. A Coruña. Tórculo.

Bestard. J.( 1996). “Parentesco, nación y modernidad: la formación 
de la idea de la familia catalana”, en Revista d’etnologia de Catalunya. 
8/4: 40-47.

Bliss, K. (1999). “Test de paternidad: la paternidad en los juicios en 
México. Una revolución de la familia”, en Journal of Family History, 24 
/3: 330-350.

Bestard, J. (1986). Casa y familia. La evolución del parentesco en 
Formentera. Madrid. CSIC.

Bestard, J.(1991). ¿Que' hay en un pariente? Casa y familia en 
Formentera. Oxford. Berg.



176

Brugger, J. y D. Gilmore (1997). “La familia matrifocal en Iberia: 
España y Portugal comparadas”, en Etnology. 36/1:13-30.

Brettell, C. (1991). “Parentesco y contrato: transmisión de la propie
dad y relaciones familiares en el noroeste de Portugal”, en Comparative 
studies in society and historiy. 33: 443-465.

Bordanova, A. e I. Kozhanovskaya (1999). “El protosistema de 
parentesco maya: tentativa de reconstrucción”, en Estudios de cultura 
maya. 20: 332-364.

Boixados, R. (1996). “Organización familiar y parentesco en La 
Rioja colonial: un estudio de caso”, en Memoria americana: cuadernos 
de etnohistoria. 5: 53-70

Bodrogi, T. (1990). “¿Matriarcado húngaro? Hechos y problemas”, 
en Acta etnográfica. 36/1: 3 -40

Bonte, P. (2000). “¿Es el intercambio universal?”, en L’Homme. 
154/5: 39-65.

Brencz, A. (1986). “Parentesco no consanguíneo entre los eslavos 
del oeste y el sur (un accidente histórico)”, en Makendonski folklor. 38: 
105-108.

Brunbauer, U. (1999) “Familias musulmanas y Cristinas en los 
Ródope desde la segunda mitad del siglo XIX hasta la mitad del XX”, 
en Bulgarska etnologiia. 25/ 1 y 2: 44-69.

Brown, A.L. (1994). “Mujeres de iglesias afro-bautistas y roles fami
liares: la transmisión de valores culturales afrocéntricos”, en 
Anthropological quaterly. 67/4: 173-186.



177

Cocchi, D., D. Crivellato, G. Dalla Zuanna y R. Rettaroli (1996). 
“Matrimonio, familia y estructura agraria en Italia en los años ochenta 
del siglo XIX”, en Genus. 52/1:125-129.

Caratini. S. (2000). “Sistema de parentesco en el Sahara Occidental: 
el impacto de la revolución”, en L’Homme. 154/5:431-56.

Butinov, N.A. (1984). “Comida, parentesco e incesto”, en Sbonik 
Muzeya Antropologii y Etnografii. 39: 112 y ss.

Bush, D.A. (1987). “Parentesco y cosmología: las patatas como des
cendientes entre los Aymará del altiplano de Bolivia”, en CanadianJour
nal ofnative studies: 323-337

Burchill, J. (1985). “La última vaca sagrada”, en New Society. 74: 
517 ss.

Comás, D. (1980). “Sistema de herencia y estratificación social: las 
estrategias hereditarias en el Pirineo aragonés”, en Quaderns de 1’ ICA. 
2: 25-55.

Collard, Ch. (2000a). “Mujeres intercambiadas, mujeres cambiado
ras; comentarios a la teoría de la alianza de Levi-Strauss”, en L’Homme. 
154/5: 101-115.

Capo-Zmegac, J. (1996). “La construcción de modelos de familia en 
Europa e historia de la familia en Croacia”, en Narodna umjetnost. 33/2: 
179-196.

Cachinero, B. (1982). “La evolución de la nupcialidad en España 
(1875-1975), en Revista Española de Investigaciones Sociológicas. 20: 
81-99.

Collard, Ch (2000b). “‘Los estudios de parentesco’ en el cambio de 
siglo”, en L’Homme. 154/5: 635-658.



178

Conte, E. (2000). “Matrimonios árabes: El elemento femenino’’, en 
L’Homme. 154/5: 279-307.

Comas. D. y A. González Echevarría (1990). Familia y relaciones de 
parentesco: estudios desde la antropología. Valencia. Generalidad de 
Valencia.

Compton, P.A., J. Coward y K. Wilson-Davis (1985). “El tamaño de 
la familia y la dominación religiosa en Irlanda del Norte”, en Journal of 
biosocial Science. 17: 137-145.

Czapran, W. (1985). “El problema del significado del parentesco y 
las relaciones afines en los estudios de comunidades rurales de Baja 
Silesia”, en Etnografía polska. 29: 53-58.

Crawford, M.H., T. Koertvelyessy, M. Pap, K. Szilagyi y R. 
Duggirala (1999) “Los efectos de la nueva política de fronteras en los 
modelos migratorios y pronósticos sobre el parentesco en una población 
agrícola subdivida en Hungría”, en Homo. 50/3:201-210.

Correa, F. (1982): “Descendencia y alianza: clasificación social en la 
terminología de parentesco de los Taiwano del Vaupes, Amazonas”, en 
Revista Colombiana de Antropología. 24: 5-42.

Comás, D. (1988). “Casa, familia y estratificación social: herencia y 
estrategias laborales en una villa catalana (siglos XIX y XX)”, en 
Journal of Family History. 13/1: 143-163.

Comás. D. (1987). “La crisis rural y los sistemas de reproducción de 
la familia. El celibato como problema en los Pirineos Aragoneses”, en 
Sociología Ruralis. 27/4: 263-277.



179

D’Aubeterre, M.E. (2000). El pago de la novia. Zamora/Puebla. El 
Colegio de Michoacán, Benemérita Universidad de Puebla.

Dan Smarandache, R. (1999). “Estructura familiar e identida étnica”, 
en Datini. 30/1: 51-52.

Chaumeil, B. y J.P. Chaumeil (1992). “El tío y el sobrino entre los 
yagua” en Journal de la Societé des Americanistes. 78/2: 25-37.

Changova, P. (1997). “Clanes búlgaros y parentesco en Hungría”, en 
Bulgarski folklor. 22/ 5-6: 101-107.

Deraga, D.(1996). “Términos del parentesco en Jalisco”, en Estudios 
del Hombre. 4: 113-126.

Danti i Riu, J. (1996). “La familia campesina y la propiedad (siglos 
XIII-XVIII). El Puig de Llica d’munt” en Revista d’etnologia de 
Catalunya. 8/4: 20-25.

Dauster, T. (1992). “Sangre y amor: metáforas instituyentes de la 
familia en clases medias urbanas”, en Antropología Social de Rio. 1: 99- 
107.

Chorvathova, L. (1989). “Los paralelos en las costumbres de culto en 
familias lineales en dos villas de Kysuce”, en Solvensky narodopis. 37/1- 
2: 41-50.

Daillant, 1. (2000). “La alianza singular dravídica”, en L’Homme. 
154/5: 159-182.

D'Ans. A. (1990). “Nombre y parentesco. Semántica de las denomo- 
nimaciones interpersonales entre los Cashinaua”, en Ethnographie. 86: 
55-87.



I

f

180

Drljaca, D. (1984). “Transformaciones familiares y conyugales en 
los alrededores de Pirot”, en Zbornik radova. 14-16: 415-424.

Doja, A.(1999). “Morfología tradicional de la sociedad albanesa”, en 
Social anthropology. 7/1: 37-55.

Dojaka, A. (1990). “La familia albanesa y su desarrollo histórico”, en 
Kultura popidlore'. 113-127.

Domingo i Valls, A. y P. Miret i Gamundi (1996). “El dilema del 
retorno: la reciente transformación de la familia en Cataluña”, en Revista 
d’etnología de Catalunya. 8/4: 54-61.

Devillard, M.J.(1989). "Parentesco y estrategias de reproducción 
social”, en Agricultura y Sociedad. 52: 143-205.

Dobrossy, I. (1988). “Familia y relaciones económicas entre merca
deres griegos de Miskolc en los Cárpatos”, en Muveltseg es hagyomany. 
23-24: 205-213.

Devillard, M.J.(1985). “El grupo doméstico: reproducción y no- 
reproducción en Macotera y Villarino de los Aires”, en Revista 
Provincial de Estudios. 15: 205-236.

Díaz de Salas, M. (1999). “La familia y el grupo doméstico en 
Venustiano Carranza (San Bartolomé de los Llanos), Chiapas”, en 
Anuario 1998 del Centro de Estudios Superiores de México y 
Centroamérica'. 264-282.

D’Onofrio, S. (2000). “Identidad y parentesco en Sicilia”, en 
L’Honune. 154/5: 225-240.



181

Dubayova, M. (1994). “La familia gitana 
Solvensky narodopis. 42/2: 129-138.

Fassin, E. (2000). “Usos de la ciencia y ciencia de los usos: sobre las 
familias homoparentales”, en L’Homme. 154/5: 391-407.

Espinosa, V. (1998). El dilema del retorno. Migración, género y per
tenencia en un contexto transnacional. Zamora, Mich. El Colegio de 
Michoacán.

Dzhavakhadze, N.V. (1988). “Aspectos etnoregionales del sistema de 
términos de parentesco de los Pankisis Kists”, en Kavkaz etnoer Sborn 
Tblisi: 42-54.

Faubion, J.D. (1996): “El parentesco ha muerto. Larga vida al paren
tesco”, en Coniparative Studies in Society and History 38: 1: 67-91.

Esponda, V. (1994). “Los sistemas omaha entre los Mayas de los 
Altos de Chiapas y una consideración sobre los Choles”, en Anuario 
1993 del Departamento de Patrimonio Cultural del Instituto 
Chiapaneco de Cultura: 57-68.

Du, J. (1984). “Relaciones simbólicas entre descendientes, matrimo
nio, prohibiciones incestuosas y parentesco espiritual en Grecia”, en 
Man. 19: 533-556.

Edwards, J„ J. Franklin, E. Hirsch, F. Price y M. Strathem (1993). 
Tecnologías de procreación. Parentesco en la edad de la concepción 
asistida. Manchester. Manchester University Press.

Fabijanic, R. (1986). Un acercamiento al parentesco artificial” en 
Makendonski folklor. 38:125-129.

en Eslovaquia”, en



1

182

Frigolé, J. (1991). “Federico García Lorca y la etnografía de las 
estrategias matrimoniales”, en Cátedra, M.(Ed.) (1991). Los españoles 
vistos por los antropólogos. Madrid. Júcar: 161-185.

Fjellman, S.M. y H.Gladwin (1985).”La familia hatiana y los patro
nes de emigración al sur de Florida”, en Human organizaron. 44: 301 - 
312.

Frigolé, J. (1999). Llevarse a la novia. Estudio comparativo de 
matrimonios consuetudinarios en Murcia y Andalucía. Barcelona. UAB. 
3a ed.

Fox, R. (1987/1988). “La virgen y el padrino: parentesco o Estado en 
la tragedia griega y después”, en Journal of the StewardAnthropolgical 
Socierty. 17/1-2: 141-192.

Ferrer i Alosn, LL. (1996). “Los usos de la familia en la moderna 
Cataluña”, en Revista d’etnologia de Catalunya. 8/4: 26-33.

Fedaka, P.M (1987). "Relación entre tipos familiares y viviendas 
populares en los Cárpatos ucranianos durante la última parte del 
sigloXIX y los comienzos del XX”, en Narodna tvorchist'ta etnohrafiya: 
18-24.

Fox, J.A. (1985): “Terminología de parentesco y procesos sociales: 
dos etimologías mayas”, en International journal of American 
Linguistics. 51: 405-407.

Frigolé, J. (1989). “Noviazgo y matrimonio en el sur peninsular: 
aproximación a una concepción cultural”, en Gestae (Familia y 
Sociedad). 1: 23-30.



suyo.

183

García Muñoz, A. (1996). “Familia y residencia en Campo de 
Calatrava”, en Revista d’etnologia de Catalunya. 8/4: 34-39.

Gessat-Anstett, E. (2000). “Historia de mutaciones: terminologías de 
parentesco rusas”, en L’Homme. 154/5: 613-634.

Glowczewski, B. (2000). “En el nombre del padre y de la tierra. 
Aborígenes asiéndose al pasado”, en L’Homme. 154/5: 409-430.

Fuller, N. (ed.)( 1999). Paternidad y políticas de género en América 
Latina. Lima. PUCE.

Fuster, V. (1985). “Reproducción extramarital y tamaño de la familia 
en una comunidad rural española”, en Dyn: 80-126.

Galinier, J. (2000). “Dos sexos, diez géneros. Ina Rosing y la tenta
ción del nominalismo”, en L’Homme. 154/5: 749-754.

Gaines, A.D. “Confianza, moda y familia: religión, estética, identi
dad y organización social en Estrasburgo”, en Anthropological quaterly. 
58: 47-62.

Glick, J.E. (1999). “Del soporte económico al parentesco extendido: 
una comparación entre mexicano-americanos y mexicanos inmigrantes”, 
en International migration review. 33/3: 745-765.

García, B.y O. de Oliveira (1994). Trabajo femenino y vida familiar 
en México. México. El Colegio de México.

García Muñoz, A. (1995). Los que no pueden vivir de lo 
Trabajo y cultura en el Campo de Calatrava. Madrid. MAPA.



184

Grebenarova, S. (1996). “La novia y el suegro”, en Bulgarska etno- 
logiia. 22/3: 90-105.

González Echevarría, A. (1994). Teorías del parentesco. Nuevas 
aproximaciones. Madrid. Eudema.

Goddard, V., J. Llobera y C. Shore (eds.) (1994). La antropología de 
Europa: identidades y límites en conflicto. Oxford. Berg.

Goodson-Lawe, J. (1992). “La decisión de ir o regresar: una familia 
migrante de Mezquitic”, en Estudios Jaliscienses. 31: 40-53.

Goodson-Lawes, J. (1993). “Autoridad femenina y migración: el 
caso de una familia de México”, en Urban anthropology. 22/ 3-4: 277- 
297.

González de la Rocha, M. (ed.) (1999). Divergencias del modelo tra
dicional. Hogares de jefatura femenina en América Latina. Guadalajara. 
CIESAS-FLACSO-CONAPO

González de la Rocha, M. (1986). Los recursos de la pobreza: 
Familias de bajos ingresos de Guadalajara. Guadalajara. El Colegio de 
Jalisco-ClESAS-SPP.

González Echevarría. A, T. San Román y R. Valdés (1986). Tres 
Escritos Introductorios al Parentesco y una Bibliografía General. 
Barcelona. UAB.

González Montes, S. y J. Tunón (1997). Familias y mujeres en 
México. México. El Colegio de México.

Goody, J.(1983). Desarrollo de la familia y el matrimonio en 
Europa. París. Colín.



185

Hollos, M. y Ph. Leis (1985). “La mano que mece la cuna dirige el 
mundo: interacción familiar y toma de decisiones en una comunidad 
niral portuguesa”, en Ethos. 13: 340-347.

Guerrean - Jalabert, A. (1989). “Parentesco en la Europa medieval y 
moderna: sobre una síntesis reciente”, en L’homme. 29: 69-93

Guterrez, V. P.( 1986). “Trabajo femenino y familia”, en Boletín del 
Museo del Oro de Bogotá. 16:31 -39.

Gutiérrez. Francisco (1981). Tierra y parentesco 
llano. Madrid. MAPA.

Guevara, C.R. (1993). “La familia urbana ingana. Estudio etnográfi
co de identidad cultural”, en Montalbán. 25: 129-37.

Haavio Mannila, E y E. Rannik (1987). “Algunos rasgos caracterís
ticos de la vida familiar en Estonia y Finlandia. Un estudio comparati
vo”, en Eesti NSV Tead Akad Toan. 37/1: 18-29.

Hoggart, S. (1985). “Como lo hace mi madre..”, en New Societv 74-453-480. • ’ /4’

Hettrich, H. (1985). “La terminología del parentesco indo-europeo 
en lingüística y antropología”, en Anthropological linguistics. 27: 453- 
480.

en el campo sevi-

Harvey, H.R. (1986). “Casa y estructura familiar en el inicio colonial 
de Tepetlaoztoc: un análisis del Códice Santa María Asunción”, en 
Estudios de cultura náhuatl. 18: 275-294.

Helber, Ch. (1993). “Terminología de parentesco Harakmbut”, en 
Amazonia Peruana. 12/23: 107-140.



186

Janush, R.T. (1984). “El cuidado de la familia por partes”, en El 
Correo de la UNESCO. 37/10: 18-20.

Ivanova, M. (1991). “Familia y relaciones de parentesco en el noro
este de Bulgaria desde el final del siglo XIX hasta la década de los 40 
del siglo XX”, en Bidgarska etnologiia. 2/5: 15-23.

Jacquemet, G. (1984). “ ‘Descristianización’, familia y anticlerica
lismo en Belleville durante el siglo XIX”, en Archives de Sciences socia
les de religions. 57: 69-82.

Hopkins, N.A. (1988). “Sistemas clásicos de parentesco maya: evi
dencia epigráfica y etnográfica de la patrilinealidad”, en Estudios de 
Cultura Maya. 17: 87-121.

Jamard, J.L. (2000). “La pasión por el parentesco. ¿Últimos ecos o 
retorno de la llama?”, en L’Homme. 154/5: 733-748.

Ivanova, M. (1998). “El círculo del parentesco exógamo entre los 
búlgaros I. Registros de parentesco directo”, en Bidgarska etnologiia. 
24/3-4: 5-20.

Ivanova, M. (1999). “El círculo del parentesco exógamo entre los 
búlgaros II. Registros de parentesco colateral”, en Bidgarska etnologiia. 
25/ 1 y 2: 130-140.

Jakubikova, K. (1985). “Costumbres de familia en Devinska Nova 
Ves, comunidad suburbana de Bratislava”, en Solvensky narodopis. 33: 
33-56.

Jiménez del Castillo, M. (1992). “Parentesco y nahualismo en una 
comunidad tzeltal del sureste de México”, en Antropología 
Mesoamericana. Homenaje a Alfonso Villa Rojas: 73-90.



187

Karaciejus, J. (1986). “Sobre el origen y el uso del término “tomar 
una esposa” en la terminología del parentesco lituano”, en Lietuvos TSR 
Mokslu Akademijos darbai A Se rija. 95:113-117.

Kawada, J. (2000). “¿Un estructuralismo a la búsqueda de una eti
queta interespecífica?”, en L’Homme. 154/5: 755-758.

Keiser, K. (1999). “Familia y parentesco en Bulgaria. Aspectos 
históricos y antropológicos”, en Bidgarska etnologiia. 25/ 1-2: 7-26.

Keremidarska, E. y G. Hokhadzhieva (1992). “Socialización de los 
niños en la familia tradicional campesina según los materiales de la 
región de Kjustendil”, en Bidgarsky folklor. 18/1: 81-85.

Jovanovic, M. (1984). “Transformaciones familiares y conyugales en 
los alrededores de Leskovac”, en Zbornik radova. 14/16: 303-317.

Kwasniewicz, K. (1980). “Costumbres tradicionales familiares en 
Polonia”, en Etnografía Polska: 79-94.

Khristov, P. (1999b). “El ‘santo’, fiesta de clan o día sagrado”, en 
Bidgarska etnologiia. 25/ 1-2:117-129.

Khristov, P.( 1999a). “Materiales etnográficos: familia y parentesco 
en Nasalevtsi, en la región de Trun”, en Bidgarska etnologiia. 25/ 1-2: 
141-144

Knott, J.W. (1984). “Tierra, parentesco e identidad: las raíces cultu
rales de la agitación agraria durante los siglos XV11I y XIX en Irlanda”, 
en Journal of peasant sudies. 12: 93-108.

Karadimas, D. (2000). “Parentesco Mirana y afinidad”, en 
L'Honinie. 154/5: 599-612.



188

Leblic, 1.(2000). “Dualismo matrimonial en cuestión (Ponerihouen, 
New Caledonia)”, en L’Homme. 154/5: 183-203.

Lem, W. (1991). “Clase y región: identidad social entre familias de 
vineteros del Languedoc”, en Ethnologie franqaise. 21: 13-27.

Lara, M.C. (1990).“La familia en una colonia urbana. Chubuma. 
Mérida”, en Boletín de la Escuela de Ciencias antropológicas de la 
Universidad de Yucatán. 101: 35-70.

Krusteva- Blagoeva, E. (1999b): “Aspectos actuales sobre los nom
bres en el noroeste”, en Bulgarska etnologiia. 25/ 1-2:102-116.

Levi-Strauss. C. (2000). “Postfacio: Tras la riqueza y la diversidad de 
artículos....”, en L’Homme. 154/5: 713-732.

Lea, V. (1992). “Onomásticas Mebengokre (kayapo): un aspecto de 
la casa como hecho social total en Brasil Central”, en Man. 27/1:129- 
153.

Krusteva-Blagoeva, E. (1999a): “Materiales etnográficos: familia 
parentesco en Zverino, en la región de Vratsa”, en Bulgarska etnologiia. 
25/ 1-2: 145-149.

Lahitte, H.B. (1994). “Parentesco, consanguineidad y cognición en 
grupos de descendientes de Caboverdeanos en Argentina”, en Pinaco. 
Investigación sobre antropología cognitiva. 1: 25-45.

Lazarus-Black, M.(1991). “¿Por qué las mujeres toman esposo en el 
juzgado? Ley e ideología sobre el parentesco en el caribe”, en 
Ethnology. 30: 1-33.



189

Lisle-Williams (1984). Dinastías de banqueros en la estructura de 
clases inglesa: posesión, solidaridad y parentesco en la City de Londres, 
1850-1960”, en British Journal of sociology. 35: 332-362.

Loefgren, O. (1984). “La dulzura del hogar: clase, cultura y vida 
familia en Suecia”, en Etimología europaea. 14: 44-64.

Lombaidi, E.C. y E. Pardini (1998). “La nupcialidad en Seano di 
Carmignano en 1943 y 1944”, en Archivio per l 'antropología e la etno
logía. 128:157-171.

Luleva, A.( 1999b). “Dimensiones del parentesco en la cultura coti
diana de los pueblos de montaña del oeste de Bulgaria”, en Bulgarska 
etnologiia. 25/ 1-2: 85-101.

Madic. F. (2000). “De la igualdad problemática a los matrimonios 
útiles. Parentesco y afinidad en una sociedad basada en la parentela 
(Mase, Alpes suizos)”, en L’Homme. 154/5: 467-479.

Magatti, M. y E. Mingione (1994). “Estrategias familiares y desarro
llo económico: dos casos italianos”, en Ethnographie. 90/1: 51-72.

Llobera, J.R. (1997). “ Aspectos del parentesco catalán, identidad y 
nacionalismo”, en Journal of Anthropological Society of Oxford. 28/3: 
297-309.

“Una famil¡a Campesina e" * cambio",
en /vzg. /z. j /-j /

Luleva, A.( 1999a). “Materiales etnográficos: familia y parentesco en 
Govedarsti, en la región de Sofía”, en Bulgarska etnologiia. 25/ 1-2: 
150-155.



190

Matthew, C.G. (2000). “Desafiando al padre mexicano: el hogar 
como zona de frontera en la ciudad de México”, en Anales del Museo 
Nacional de Antropología (Madrid), VI (1999). Págs.83-103.

McCaa, R. (1996). “Matrimono infantil cemithualtin (familias com
plejas) y el antiguo pueblo nahua”, en Historia mexicana. 46/1: 3-70.

Maldonado, J.E. (1993). “El evangelismo y la familia en América 
Latina” en Internationa review ofmission. 82: 189-202.

Makaveeva, L (1986). “Familia contemporánea y celebraciones de 
parentesco”, en Bulgarska etnografiya. 11: 57-67.

Makaveeva, L. (1990). “La familia búlgara moderna desde el prisma 
de la etnografía”, en Bulgarska etnografiya. 1: 57-67.

Massone, M.I. y R.E. Johnson (1991). “Términos del parentesco y 
signos lingüísticos en Argentina”, en Sign language studies. 73: 347- 
360.

Marusiakov, J. (1986). “Vida familiar de los gitanos de Valaquia en 
Eslovaquia y su tendencia al desarrollo”, en Solvensky narodopis. 34: 
609-634.

Malengreau, J. (1989). “‘Barrio’ y ‘campo’. Divisiones y reagrupa- 
mientos de parentesco en el norte de los Andes peruanos”, en 
Ethonographie. 85:. 7-8, 89-112.

Marín, J.A. (1997). Semejante pariente mayor, parentesco, solar, 
comunidad y linaje en la institución de una pariente mayor en 
Guipúzcoa. Deusto. Universidad de Deusto.



r

191

McCallum, C. (1990). “Lenguaje, parentesco y política en la 
Amazonia”, en Man. 25: 412-133.

McDonald. M. (1986). “Parentesco étnico celta y el problema del 
origen del inglés”, en Current Anthropology. 27: 333-347.

Medjesi, L. (1986). “Parentesco no consanguíneo en las bodas esla
vas”, en Makendonski folklor. 38:131-136.

Miller, R.W. (1984). “Clase, política y organización familiar en San 
Cosme Xalostoc. México”, en Ethnology. 23: 289-300.

Miura, A.(1989). “Parentesco en la sociedad rural francesa”, en 
Japanese journal of ethnology. 54: 8-208.

Millones, L. (1984). “Familia indígena y ideología: aproximaciones 
históricas”, en Boletín de antropología americana. 10: 59-67.

Monzón, C. (1996). “Términos del parentesco P'urhepecha en tres 
palabras del siglo XVI”, en Amerindia. 21. 101-114.

Morales Gómez, J. (1997). “Oro, control al incesto y cultura entre los 
cuna”, en Boletín del Museo del Oro de Bogotá. 43: 38-47.

Moser, M.B. y S.A. Marlett (1989). “Terminología de parentesco 
seri”, en Anales de Antropología. 26: 367-388

Murru-Corriga, G. (1995). “Tendencia matrilineal en la parentela en 
Cerdeña (siglos XVI-XVIII). Antropología contemporánea. 18 /3-4: 47- 
66.

Mika, A. (1996). “La gran familia campesina y la vivienda” en 
Kultura popullore. 1-2: 33-52.



192

Ossio Acuna, J. (1992). Parentesco, reciprocidad y jerarquía en los 
Andes. Lima. PUCE.

Palacios, L. (1986/1987). “Estructura de parentesco en matrimonios 
consanguíneos en los Pirineos Aragoneses Orientales”, en Antropología 
portuguesa. 4-5: 81-90

Ocampo. G.L (1986/1988). “Hacienda, parentesco y mentalidad: la 
colonización antioqueña en el Sinn”, en Revista colombiana de antropo
logía. 26: 5-42.

O'Neil, B. (1985). “Ciclos de familia y herencia en la Portugal 
rural”, en Peasent studies, 12: 9-213.

Pantelic, N.P. (1984). “Vida social y familiar en Pozega”, en Bulletin 
of the Etnographic Museum in Beograd. 48: 3-208.

Pavkovic, N.F. (1988). “Sistemas de parentesco entre lo eslavos del 
sur”, en Prace i material seria: etnograficzna. 28: 131-139.

Narotzky, S. (1988), Trabajar en familia. Mujeres, hogares y talleres, 
Valencia. Alfons El Magnánim.

Oltrogge, D. (1988). “Términos de parentesco y la hipótesis cakchi- 
quel”, en Winak-, 93-102.

Parisi, R. (1999). “Construyendo una nueva sociedad: familia, 
parentela y grupos locales en Ponza durante el settecento”, en 
Etnosistemi. 6: 135-147.

Panagiotis, G. (2000). “‘Consanguíneos’ y ‘affines’ de combate: 
reflexiones sobre los corresponsales de guerra , 1918-1923”, en 
L’Honime. 154/5:481-488.



193

Porqueres i Gene, E. (2000). “Cognatismo y vínculos de sangre: cre
atividad del matrimonio canónico”, en L’Homme. 154/5: 335-356.

Piselli, F. (1991/1992). “Estrategias económicas y dinámicas fami
liares en cuatro aldeas del Concejo de Coimbra antes y después del 25 
de abril”, en Antropología Portuguesa. 9-10: 125-146.

Pieza Martínez, G. y D.S. de Dios Puente (1992). “La madre soltera 
en la vida mexicana”, en Galeana. P. (ed.) La condición de la mujer 
mexicana. México. UNAM: 63-70.

Pérez, A. (1987). “Nuevos datos sobre el parentesco siriono”, en 
Scripta Ethnol. 11: 95-102, 157-162.

Pfeffer, G. (1985). “Prescripciones simétricas en la terminología de 
parentesco germano”, en Sociologus. 35: 53-73.

Pelto, P.J., M. Román y N. Liriano (1982). “Estructuras familiares en 
una comunidad urbana de Puerto Rico”, en Urban anthropology. 11: 39- 
58.

Pitsakis, C.G. (2000). “Legislación y estrategias familiares: paren
tesco y restricciones matrimoniales en el derecho bizantino”, en 
L’Homme. 154/5: 677-696.

Pina Cabral, J. (1992). “Las unidades sociales primarias en el 
Mediterráneo y la Europa atlántica”, en Journal of Mediterranean 
Studies. 2/1:25-41.

Peña, F. (1991). “Mujeres jefas de familia en la investigación antro
pológica” en Antropología (México). 34: 66-77.



194

Roberge, A. (1985). “Redes de intercamico y parentesco informal”, 
en Antropologie et societés: 5-31.

Riu, M. (1996). “La familia en los Pirineos entre los siglos IX y X”, 
en Revista d’etnología de Catalunya. 8/4: 14-19.

Puentes, M.A. (1985): “Abuelos y nietos en la Granada de 1984”, en 
Gaceta de Antropología. 4 [en línea] Universidad de Granada [citado el 
25/VIII/2000] <Disponible en: http//www.ugr.es/

~pwlac/G04_l l_Manuel_Angel_Puentes.html>

Pradelles de Latour, Ch.H. (2000). “Otra aproximación a las alianzas 
matrimoniales en África”, en L’Homme. 154/5: 145-158.

Provensal, D. y P. Molina (Eds.) (1991). Etnología de Andalucía 
Oriental. I Parentesco, agricultura! y pesca. Barcelona. Anthropos-Inst. 
de Estudios Almerienses.

Presta, A.M.(1996). “Encomienda, familia y redes en Charcas colo
nial: los Almedras”, en Memoria americana: cuadernos de etnohistoria. 
5: 9-31.

Ratica, D. (1990). “El papel de los ancianos en el nombre familiar 
como garantía de excelencia social”, en Sovensky narodopis. 38/ 1 -2: 39- 
44.

Reinhard, J. (1997).“Padrinazgo y residencia: Cohesión y conexión 
regional en el Finisterre francés”, en Anthropos (St. Augustin). 92/1: 59- 
67.

Rapper, G. (2000). “Entre masculino y femenino. El juramento de 
virginidad, la heredera y el yerno en casa”, en L’Homme. 154/5. Págs. 
457-466.

http//www.ugr.es/


195

Rothstein, E (1999). “Disminución de extraños: parentesco, empleo 
femenino y politica económica en el campo mexicano”, en American 
Anthropologist. 101/3: 579-593.

San Román, T. y A. González Echevarría (1994). Las relaciones de 
parentesco. Barcelona. UAB.

Santos del Campo, R. (1988). “Familia y cambio social. Notas sobre 
algunos casos burgaleses”, en Díaz, L. (Coord.). Aproximación antro
pológica a Castilla y León. Barcelona. Anthropos: 70-86.

Robertson, J.S.(1987), “Cambios diacrónicos en el parentesco 
Tzeltal a partir de un sistema notacional universal de parientes”, en 
Anthropological linguistics. 29: 389-408.

Roigé X. (1991), “Parientes en el juzgado. Tensiones, conflictos y 
rupturas familiares en el Priorat (siglo XIX)”, en Prats, J., U. Martínez, 
J. Contreras e I. Moreno (Eds.). Antropología de los pueblos de España, 
Madrid. Taurus. 450- 463.

Rubenalvan, J. y J.Romero (1987). “La familia noble indígena y la 
conservación de un poder disminuido”, en Históricas. 21: 3-11.

Sachs, L. (1986). “Fertilidad y nacimientos en nuevos entornos: el 
caso de las turcas migrantes a Suecia”, en Ethnos. 51/3-4: 223-245.

Salner, P. (1986). “Estructura y tipos de la familia rural eslovaca”, en 
Solvensky narodopis. 34: 517-542.

Roque, M.A. (1988). “Hermanos y tíos o el carácter uxorilocal del 
parentesco castellano”, en Revista de dialectología y tradiciones popu
lares. 43: 525-537.



196

Sjoegren-Goran, K.G. (1986). “Parentesco, trabajo y tierra durante el 
neolítico en el sudoeste de Suecia: aspectos sociales de los cementerios 
megalíticos”, en Journal of anthropological archaeology: 'Z'29-'265.

Shlygina, N.V. (1986). “El fin de la familia actual”, en Sovetskaya 
etnografiya'. 34-45

Shabashov, A.V. (1995). “Estudio comparativo de los sistemas de 
parentesco de Bulgaria y Gagauz (materiales del sur de Ucrania)”, en 
Etnograficheskoe obozrenie 3: 84-92.

Sellan. G. (1998). “Continuidad de la parentela y memoria del terri
torio en dos comunidades alpinas germanófonas”, en Annali di San 
Michele. 11: 259-272.

Schmitz, J. (2000). “El aliento del parentesco: matrimonio y trans
misión de la ‘baraka” entre clérigos musulmanes del Valle de Senegal”, 
en L’Homme. 154/5: 241-278.

Schumann. D.A. (1985). “Fuentes de trabajo familiar y estrategias 
económicas de la casa en un ejido mexicano” en Research in economic 
anthropology: 277-287.

Shih, Ch. (2000). “Tisese y su significado antropológico. Ejemplos 
acerca del Sistema de Visitas Sexuales entre los Moso”, en L’Homme. 
154/5: 697-712

Shabashov, A.V. e l.U.O. Shabashova (1994). “Los sistemas de 
parentesco de Bulgaria y el sur de Ucrania”, en Bulgasrki folklor. 20/3: 
71-78.

Schiavoni, C. (1984). “La estructura familiar de la parroquia de San 
Lorenzo en la Roma del siglo XVIII”, en Gemís. 40/3-4: 147-171.



197

Simonis, Y. (1994). “Sucesión antes de la herencia: apuestas y para
dojas en empresas familiares”, en Anthropologie et societés. 18/1: 29-47.

Stern, S.J. (1995). “¿Qué viene después del patriarcado? Reflexiones 
desde México”, en Radical History Review, 71: 54-62.

Sutton, D.E. (1997). “Nombres locales, reclamaciones extranjeras. 
Herencia familiar y patrimonio nacional en las islas griegas”, en 
American Etnhnologist. 24 Z2: 415-437.

Taylor, A.C. (2000). “El género de la presa. Conceptualizaciones 
jívaras de las relaciones de parentesco”, en L’Homme. 154/5: 309-333.

Strathem, A. y P.J. Steward (2000). “Parentesco y mercantilización: 
transformaciones históricas”, en L’Homme. 154/5: 373-390.

Surrales, A. (2000). “La pasión generatriz: Predación, intercambio y 
redoblamiento de matrimonios candoshi”, en L’Homme. 154/5: 123-144.

Svecova, S. (1991). “La familia campesina checa y eslovaca”, en 
Ethnographia. 102/1-2: 89-119.

Stier, H. y M. Tienda (1992). “Familia, mujer y trabajo: el trabajo 
facilitado a las esposas de los inmigrantes hispanos”, en International 
migration review. 26/4:1291-1313.

Smith, R. (1996). “Patrón, familia y empresa: Bouchayer y Viallet, 
en Grenoble (1841-1871)”, en Le monde alpin et rhodanien. 24/ 2-4: 
149-167, 342.

Svecova, S. (1989). “Dos tipos de familia tradicional en 
Checoslovaquia”, en Cesky Lid. 76: 95-100.



198

Vemier, B. (1994). “Reseña de la familia y de los sistemas familia
res: de los pueblos griegos a estudiantes en Lyon”, en Ethnologie 
franqaise. 24/1: 36-44.

Vince, L. (1986/1988). “Continuidad y cambio del parentesco y los 
términos vocativos en un pueblo campesino húngaro”, en Acta etno- 
graphica Budapest. 34/1-4: 346-356.

Verdón, M. (1988). “Vírgenes y viudas: parentesco europeo en los 
inicios de la Cristiandad”, en Man. 23: 488-505.

Vaca, A. (1998b). “Madres, esposas y solteras durante la Cristiada”, 
en Estudios Jalicienses. 31: 40-53.

Vaca, A. (1998 a). Los silencios de la historia: las cristeras. 
Zapopan, Jal. El Colegio de Jalisco.

Trouillot, M.R. (1992). “La región Caribe: una frontera abierta a la 
teoría antropológica”, en Annual Review of anthropology. 21: 19-42.

Trautmann, Th.R. (2000). “India y el estudio de las terminologías de 
parentesco”, en L’Homme. 154/5: 559-572.

Wade, P.(1996). “Identidades europeas: nacionalismo, violencia, 
parentesco y cultura popular”, en Anthropological notebooks. 2/1: 142- 
146.

Testan, A. (2000). “Consideraciones sobre el tiempo en el parentes
co y el matrimonio entre primos cruzados”, en L’Homme. 154/5: 547- 
558.

Teinonen, A.C. (2000). “Redes sociales y elección de padrinos en 
familias migrantes del campo a la ciudad. Un ejemplo de mediados del 
siglo XIX en Finlandia”, en Etimología fennica. 18: 29-38.



199

Wateau, F. (1989). “La gente del agua: estructuras familiares en 
pequeña escala entre transportistas por agua en el norte de Francia”, en 
Ethnologie franqaise'. 350-361.

Watson, L.C. (1983). “Conflicto e identidad en una familia Guajira”, 
en Montalbán. 14: 9-18

Wigaux, J. (2000). “Entre incesto e intercambio: sobre el modelo ate
niense de matrimonio”, en L’Homme. 154/5: 659-676.

Williams, M.A. (1994). “La familia Bañuelos: un estudio de caso de 
una familia de artesanos en Mata Ortiz”, en Kiva. 60/1: 119-129.

Zaberio, B. y M. Bjerg (1999). “Tierra, familia y etnicidad en las 
estancias del sur de la provincia de Buenos Aires (Argentina) 1900- 
1930)”, en Boletín americanista. 49: 279-294.

Zonabend, F. (2000). “Guardianas del parentesco: una mujer con 
memoria en Baja Normadla”, en L’Homme. 154/5: 505-523.





CONCLUSIONES

201

Las reflexiones que aquí concluyen nos han llevado a mostrar, 
siquiera de forma somera, algunos de los principios fundamentales sobre 
los que la teoría antropológica centrada en el parentesco ha discutido 
desde sus albores hasta nuestros días. No se encuentra en nuestro ánimo 
repetirlos. Sin embargo, esta obra estaría incompleta si no incluyera 
algunas de las conclusiones que se derivan de forma más nítida del aná
lisis del parentesco de los Altos de Jalisco y de la Sierra de Avila.

En los Altos de Jalisco, la familia nuclear inscrita en lazos extensos 
de parentesco continúa siendo el núcleo organizador de la vida social, en 
un contexto en donde la demografía es aún densa. Precisamente la situa
ción demográfica de la Sierra de Ávila, en contraste, ha condicionado 
cambios importantes en la familia nuclear y en la forma del parentesco 
en general. La presencia tanto de la filiolocalidad como de la filialocali- 
dad es un resultado elocuente de las transformaciones habidas en las for
mas de parentesco abulenses empujadas por la baja tasa demográfica. 
Así mismo, en ambas regiones, está evidenciada la autoridad paterna y 
la tendencia general a la patrilinealidad como principio regente de la 
familia nuclear. No obstante, el carácter fronterizo de las tierras de que 
hablamos hace de la flexibilidad y la capacidad de adaptación a las muta
ciones del entorno social y ambiental, uno de los principios organizado
res de las relaciones sociales. Así, en el caso abulense, la patrilinealidad, 
garantizada por la continuidad del apellido paterno, más que una norma 
es lo que normalmente se hace dentro de unos parámetros de escasa rigi
dez. De hecho, las genealogías que hemos presentado muestran como



r

Cada rancho alteño, como el de la foto, se identifica con la historia familiar.

202

Los cambio climáticos en la Sierra de Ávila modifican las relaciones familiares. En la foto, pre
parándose para la llegada del invierno.

■

....



203

existen en una misma familia cambios relacionados con los patrones de 
residencia que hacen que, tanto en la misma generación como en gene
raciones sucesivas, se puedan llevar a la práctica múltiples posiblidades.

Esta ductilidad nos ha llevado a constatar en la Sierra de Ávila un 
hecho que está ausente en los Altos de Jalisco: el cambio de autoridad 
cuando los padres se trasladan, durante el invierno a las casas de sus 
hijos, situadas en las ciudades. En esta situación, será el hijo dueño de la 
casa y cabeza de familia, el que concentra la autoridad. Lo que se repite 
aquí es un principio abierto de familia nuclear patrilineal, vigente igual
mente en el caso de Los Altos de Jalisco. Pero cuando se trata, en ésta 
última región, de reconocer una autoridad en el contexto de un núcleo 
amplio de parientes, el mayor entre los hombres es el mayor entre los 
parientes. Este principio opera también en la Sierra de Ávila y se expre
sa cuando los hijos, cabezas de familias nucleares, reconocen a sus 
padres como sus mayores y cuidan de ellos. Cuando lo hacen sin impor
tar el sexo, los serranos aplican sólo una parte del principio: el o la 
mayor entre los parientes es quien toma la autoridad. En este caso, la 
fdiolocalidad o la filialocalidad es un mecanismo que consolida la fami
lia nuclear. A través de estos principios se mantiene la solidaridad bási
ca de los parientes, preservándose y continuándose las relaciones nucle
ares de parentesco.

Otro rasgo compartido por las formas de parentesco en ambas regio
nes es el traspaso igualitario de la herencia. En Los Altos de Jalisco fue 
este un factor fundamental para normar el acceso al medio principal de 
producción: la tierra. Es tan importante este principio como regla de 
relación social, que los áltenos lo esgrimieron como un argumento 
sobresaliente para contrarrestar la reforma agraria impulsada por el 
Estado Nacional Mexicano y legitimar la guerra cristera. Los serranos lo 
esgrimen como argumento para la continuación de la integración social 
e impedimento para el surgimiento de tensiones y conflictos.

En la Sierra de Ávila, nuevamente notamos la influencia de los cam
bios demográficos para explicarnos las alteraciones a la regla de repar-



204

to estrictamente igualitario de la propiedad. Los emigrados, como hemos 
puesto de manifiesto en páginas precedentes, tienden a ser desplazados 
de la propiedad heredada mediante la aplicación de diversos mecanis
mos. Entre los alteóos, la desmembración de la propiedad se evita por la 
vía de los arreglos entre parientes, generalmente la compra de las heren
cias por parte de uno de los herederos. En ambos casos, la migración 
juega un papel importante con relación a la herencia. En la Sierra de 
Ávila, es fuente de tensión entre ausentes y presentes. En los Altos, en 
un contexto demográfico diferente, la migración alivia la presión sobre 
la tierra y genera distensión entre los herederos. Al observar ambos 
casos, es posible notar los acomodos de reglas y principios que final
mente tienen la tendencia de preservar el fundamento de las formas de 
parentesco en las dos regiones: la familia nuclear. Es notorio, como coin
cide en ambos casos la visión de que la herencia no distribuye sino que 
fragmenta la propiedad. Por ello, en ambas sociedades existen mecanis
mos, en contextos sociales e históricos diferentes, para reunificarla. Es 
una manera de conciliar la operación de las reglas de herencia con las 
realidades cambiantes a las que ambas sociedades se enfrentan.

La metáfora tantas veces repetida en los estudios del parentesco 
según la cual “las alas de Cupido no están preparadas para vuelos largos” 
es fácilmente constatable en la fuerte endogamia territorial existente 
tanto en los Altos de Jalisco como en la Sierra de Ávila. Éste es un fac
tor de primera importancia en la constitución de los matrimonios: exis
te, en ambos casos, una clara preferencia matrimonial por quienes “son 
de la comarca” (Ávila) o por quienes “son del municipio”(Los Altos). 
Este rasgo de las formas de parentesco incide notablemente en la con
cepción que serranos y alteños tienen de los límites de sus respectivos 
territorios. Indica, además, en dónde está fincada la identidad, la impor
tancia que para la formación de ésta, tienen el territorio y la propiedad.

Al examinar la terminología de parentesco en ambos casos, encon
tramos las similitudes derivadas de la influencia histórica castellana 
sobre los primeros pobladores de Los Altos de Jalisco. Ambas formas de



■

205

1

La religión forma parte de la identidad regional y familiar. Arriba: pintada de una “asociación 
de defensa de la familia ’’ en Tepatitldn, Jalisco; abajo símbolos religiosos en una vivienda en 
San Martín de las Cabezas (Ávila).

No cambies' tu FE por doctrinas" 
fáciles y novedosas 
Católico defiende tu FE



206

parentesco comparten un gran número de términos. Así, a diferencia de 
lo que ocurre en otras partes de México, por ejemplo el Estado de 
Chiapas, en los Altos de Jalisco no es costumbre utilizar el término 
“papá”, sino que, como en Castilla, más bien se utiliza el término 
“padre”. No obstante, los diferentes contextos históricos y sociales de 
ambas regiones también han introducido diferencias en este terreno. Así, 
el referido término “padre” es, con frecuencia, aplicado en los Altos de 
Jalisco, pero no en la Sierra de Avila, tanto al propio como al abuelo y, 
si vive, al bisabuelo; en el caso abulense, es frecuente referirse a éstos, 
especialmente ante terceros, como “padre de mi padre” y “padre de mi 
abuelo”. Por otra parte, si bien términos como “tío político” y “tía polí
tica”, para referirse a los cónyuges de los tíos, son conocidos en ambas 
regiones, su uso está extendido y normalizado en los Altos de Jalisco 
mientras que en la Sierra de Ávila habitualmente se les denomina 
perifrásticamente “como tío (o tía) de mi mujer” o “tío (o tía) de mi 
marido”. Por último existen términos presentes en una región descono
cidos en la otra. Tal sería el caso, por ejemplo, de “chozno” utilizado en 
los Altos para denominar al padre del tatarabuelo y cuyo uso es desco
nocido en la Sierra de Ávila.

Nuevamente queda demostrada la flexibilidad adaptativa de ambas 
formas de parentesco, originadas en situaciones de frontera, que exigió 
capacidad de movilidad. Como ya hemos apuntado, ambos casos mues
tran la importancia de los contextos históricos y sociales para explicar
nos las formas concretas que adopta el parentesco. Este no consiste, por 
lo menos no en los casos que hemos analizado, en reglas inflexibles y 
eternas. Como sucede con lo humano, el parentesco tiene una naturale
za histórica. De aquí su capacidad de transformación, tal y como evi
dencian los casos Serrano y Alteño, que también muestran como ello ha 
permitido a la familia nuclear conservar su preeminencia en las dos 
sociedades.

Tanto en los Altos de Jalisco como en la Sierra de Ávila hemos nota
do los usos clasistas del parentesco. En los Altos, el mecanismo de “des-



1 (Bellaterra: Publicacions d Antropología Cultural, Universitat Autónoma de Barcelona. 1990).

207

conocer” parientes en determinada profundidad genealógica o el mismo 
casamiento entre parientes, como mecanismos para mantener indivisa la 
gran propiedad, nos sirven de ejemplos. En la Sierra de Ávila, el ejem
plo es el caso del Marqués de Castellanos que usó, precisamente, la 
herencia, para acumular y preservar una gran propiedad.

En nuestras revisiones bibliográficas y teóricas señalamos la perti
nencia del parentesco como un aspecto de la organización social en el 
que los antropólogos y los etnólogos fijaron su atención. Los orígenes de 
las disciplinas antropológicas indican que se concibieron como ejerci
cios especializados en el análisis de las sociedades no occidentales. De 
hecho, tanto evolucionistas como marxistas, y con ellos otros antropólo
gos que no eran ni lo uno ni lo otro, sostuvieron reiteradamente que la 
ideología del parentesco sellaba la naturaleza igualitaria y comunitaria 
de una supuesta sociedad “primitiva” caracterizada en el horizonte pre
clasista de la historia. Si el parentesco, de este modo, se incluía en las 
discursiones acerca de la igualdad y su evolución histórica, con el adve
nimiento de las crisis de las citadas orientaciones teóricas, como con sin
gular destreza muestra Aurora González Echeverría al tratar el compa- 
rativismo antropológico en Etnografía y comparación', declinó como 
terna central de la antropología.

Sin embargo, fue el derrumbe del mundo colonial el que inflingió al 
parentesco su derrota como tema crucial de los antropólogos. El “mundo 
primitivo” desaparecía ante nuestros ojos mientras se transformaba en 
nuevos Estados Nacionales, complejos políticamente, y en sociedades de 
ciudades e industrias. El parentesco dejó de ser el gran tema antropoló
gico, el eje sobre el que giraban los debates. Pero el ejercicio que hemos 
hecho nos muestra no sólo la vigencia del parentesco como contexto 
para las relaciones sociales, sino su pertinencia como principio organi
zativo en las sociedades complejas actuales. La antropología tiene ante 
sí un vasto campo para el análisis y la reflexión que incluye la revisión



208

de sus compromisos metodológicos y sus escuelas teóricas. No se trata 
de asumir el examen de las formas de parentesco acríticamente, sino con 
la retina histórica y la convicción analítica que deben caracterizar a las 
ciencias sociales contemporáneas. Hoy, el análisis del parentesco irrum
pe en los estudios de género, en el examen de las grandes corporaciones 
y organizaciones, en la discusión de las formas que toman los Estados, 
en la formación de las llamadas “comunidades transnacionales” y en el 
estudio de las corrientes migratorias en general. El parentesco ha regre
sado como uno de los temas centrales de la antropología. En ello, tanto 
en México como en España, los análisis son prolíficos y también fecun
dos. A caminar estos senderos con el estudio concreto y la reivindicación 
del trabajo de campo comparativo, hemos querido contribuir con este 
libro. No menos importante es también señalar otro propósito: acercar a 
las antropologías de México y España para establecer un diálogo que 
anime a las disciplinas sociales y contribuya a la mejor comprensión de 
nuestras historias.



F



I

t

'•

Diputación Provincial de Ávila 
Institución Gran Duque de Alba

Inst. Gr
392.

I

EL COLEGIO DE
A L I S )

i

'L

. - £

ada nos es más desconocido que aquello que pasa ante 
nuestros ojos a diario. Esta reflexión no surge de la contem
plación de entes abstractos, sino de abordar con detenimien
to estas páginas. Cómo atreverse siquiera a pensar que algo 
tan propio como la familia nos resulta desconocido. Tal es la 
cavilación que nos asalta al comprobar que existen procesos 
no explícitos, relacionados con una amplia y variada gama de 
factores, que han dado lugar a las formas familiares presen
tes en Los Altos de Jalisco y en la Sierra de Ávila.

La mirada que Tomé y Fábregas han deslizado sobre estas 
tierras no ha sido la de aquél que se cree sólo en el mundo.

Las diferencias y similitudes habidas en los procesos de 
formación de las familias de las que aquí se habla nos mues
tran sus especificidades pero, a la vez, se insertan en amplios 
contextos que incluyen toda Europa y América Latina. Estas 
páginas invitan a descubrir, desde una perspectiva antro
pológica, cómo la familia sigue siendo el núcleo fundamental 
de la identidad local, comarcal y regional y cómo ésta opera 
en un contexto de globalización.


