
HAGIOGRAFÍA V PAISAJE: LA INVENCIÓN DE 
LOS SANTOS MÁRTIRES VICENTE, SABINA V 
CRISTETA EN LA SIERRA DE SAN VICENTE 

(TOLEDO) 

PACHECO JIMÉNEZ, César 
Arqueólogo e historiador 

La relación entre el paisaje y los referentes mentales del universo humano 
son bien conocidos, y a nadie se le escapa la evidente solvencia que existe a 
la hora de interpretar los procesos de asentamiento de cultos y devociones reli-
giosas en el territorio. Veremos cómo se produce esto en el caso de la Sierra 
de San Vicente. 

Pero hay determinados fenómenos directamente relacionados con la hagio-
grafía que generan un reflejo en el paisaje, tras un proceso de asimilación y 
fermentación espiritual por parte de una comunidad. Y no sólo nos referimos 
a la asignación de hagiotopónimos, sino a la re-creación intencionada de un 
panorama físico y ambiental que viene a servir como escenario ficticio, pero 
hegemónico, de episodios emanados de la vida de un santo o su presunta hue-
lla en el territorio. La hagiología toma entonces un cariz diferente al investigar 
el rastro más espiritual e ideológico que histórico del santo. 

El caso de los hermanos mártires Vicente, Sabina y Cristeta1
, por encontrarse 

a caballo entre dos centros de especial significación urbana, como son Á vi la 

' Lógicamente, obviamos aquí la polémica existente entre diferentes tendencias hagiográficas 
que sostienen o niegan la historicidad de estos santos que según la passio del siglo VIl d. C. fueron 
martirizados en las persecuciones de Diocleciano, hacia el 304 d. C. A nosotros nos interesa la 
herencia que los santos y su leyenda han dejado el imaginario colectivo y la cultura hagiográfica popu-
lar de la zona. Sobre el culto a estos santos hay recientes trabajos de interés para Ávila: FERRER GAR-
CÍA, Félix A. Rupturas y continuidades históricas: el ejemplo de la Basilica de San Vicente de Á vi/a, 

135 



y Talavera, generaron en su momento un rastro sobre el paisaje serrano, un 
área que jugaba un especial papel fronterizo y de demarcación territorial entre 
el siglo XI y el XIII. El hecho de encontrarse la Sierra de San Vicente en una eta-
pa intermedia entre los dos núcleos, fue un motivo para la apropiación por par-
te de los lugareños de los topos que figuran en el relato pasional de estos 
santos, y la invención de ciertos parajes como teatro de operaciones de sus 
andanzas en la huida de los hermanos elborenses hasta Á vil a, destino y lugar 
de su martirio. 

La franja noroccidental de la diócesis toledana coincide con la Sierra de 
Vicente2 y las estribaciones del valle del Tiétar y Campo de Arañuelo, entonces 
pertenecientes a la iglesia y concejo abulenses. La documentación disponible 
más antigua donde aparece el hagiotopónimo San Vicente coincide con el pri-
vilegio o carta de Alfonso VIl de 1152 fijando los límites entre los concejos de Tala-
vera y Áviléf. Un topónimo que debía de estar marcado con anterioridad, al 
menos desde finales del siglo XI. Lo que desconocemos es qué motivó a las 
comunidades bien mozárabes o bien norteñas castellanas a denominar estos 
parajes y el cerro prominente con el nombre de San Vicente. La tradición acer-
ca de la cueva situada en el pico o cerro de este nombre debemos entenderla 
como una inventio ya de época moderna, sobre todo a partir de finales del siglo 
XVI, pues con anterioridad ningún hagiógrafo ni cronista local o general que 
trata de los mártires elborenses o abulenses cita este paso por la Sierra de San 
Vicente, el pasaje de su estancia forzada en la citada cueva por la persecución 
de los esbirros de Daciano, camino de Á vi la. 

Muchos sospechamos que en estos montes y sierra se dio un proceso de 
sincretismo religioso entre la antigüedad y la Baja Edad Media\ en el que se 
superpusieron formas y estilos de experiencias religiosas y cultuales que 
pudieron tomar como expresión más clara la figura del santo Vicente, pero qui-
zá no el santo abulense sino el zaragozano, como luego explicaremos. De 

siglos XII-XVII. Ávila: Institución Gran Duque de Alba, 2009. Y para el caso de Talavera: PACHECO JIMÉ-
NEZ, César. Santos, reliquias y ciudad. El culto a /os santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Tala-
vera (ss. XVI-XX). Talavera: Ayuntamiento, 201 O. 

• MARTÍN CARDOSO, G. «Bosquejo geográfi<»geológico de la sierra de San Vicente, Toledo». Bole-
tín de la Real Sociedad Española de Historia Natural, 18 (1918), pp. 516-523. JIMÉNEZ DE GREGORIO, 
F. «Geografía de la comarca de la Sierra de San Vicente». Boletín de la Sociedad de Amigos de la Sie-
rra de San Vicente, 1 (1989), pp. 9-26. 

3 Inserta y transcrita de una copia del siglo XV por GÓMEZ-MENOR, J. La antigua tierra de Talavera. 
Bosquejo histórico y documental. Toledo: [s. n.] , 1965, doc. 1. Archivo Municipal de Talavera, Privilegios 
leg. 1, n.• 1, pp. 53-54. 

• Tal y como se explica y desarrolla en nuestro artículo «Aportaciones a la historia medieval de la 
Sierra de San Vicente». Boletín de Amigos de la Sierra de San Vicente, 4 (2003), pp. 15-38. 

136 



todas formas un lugar tan interesante situado entre dos ámbitos geohistóricos 
de gran peso, como eran el valle del Tajo, adscrito a la urbe de Talavera, y el 
valle del Tiétar y estribaciones meridionales del Sistema Central que formaban 
parte de los feudos del concejo y la Iglesia abulenses, tuvo una trayectoria como 
/ocum sacrum de influencia para la posterior fijación de referentes religiosos 
en su entorno. Veamos por encima este devenir. 

La Sierra de San Vicente, y concretamente su parte más elevada, adquie-
re una significación extraordinaria5

: la vinculación entre lugar retirado de 
altura y su sacralización. La relación entre el célebre Monte de Venus con esta 
prominencia orográfica se estableció hace tiempo, atendiendo a las coinci-
dentes condiciones entre ambos a partir de las fuentes escritas. El carácter 
religioso que como se ve ha tenido el cerro de San Vicente como lugar 
sagrado de la comarca con el que la población vincula una serie de creen-
cias se puede remontar a época romana, cuando este lugar era conocido 
como «Monte de Venus», según aparece en el texto de Apiano. Este autor dice 
que Viriato después de haber vencido a Gayo Plaucio «cruzó el río Tajo y 
acampó en un monte cubierto de olivos, llamado monte de Venus••. Así pues 
por una parte el cerro de San Vicente, el Mons Veneris de las fuentes, es 
considerado como lugar de teofanía, es decir donde se manifiesta la divini-
dad (Venus) y por tanto donde se le da culto; y por otro lado ello no contradice 
una práctica frecuente en Hispania, el culto en montes. Tanto entre los hispanos, 
en la Celtiberia con el Mons Caius, como en los germanos los montes más ele-
vados eran considerados sagrados y lugares de culto. Lógicamente la diosa 
Venus no podía ser la venerada en época prerromana ya que era sagrado 
durante las campañas de Viriato cuando esta área todavía no dependía de 
Roma. Por lo tanto hay una lectura romana de un culto indígena previo, un caso 
de sincretismo religioso en época romana6

• 

• La bibliografía fundamental sobre la sierra y su significación religiosa es: Francisco DE BARRIA· 
LES y ÚCAR. Descripción del santuario de la Sierra del Piélago en la cueva de /os Santos Mártyres San 
Vicente, Santa Sabina y Santa Cristeta. Pamplona: Imprenta Gregorio de Zabala, 1679; Matías GÓMEZ 
DE MORALES. Historia de la descripción del santuario de la Sierra de San Vicente del Piélago, cueva 
de los Santos hermanos Mártires San Vicente, Santa Sabina y Santa Cristeta, milagros, señas y aparición 
de N.a S.8 de /os Ángeles ... Copia del Mss. Original de 1773; M. GÓMEZ MATfAS «Apuntes históricos 
del Estado de Sayuela: El Santo Desierto del Piélago. La sierra de San Vicente». Almanaque Parro-
quial, año XXIII (1937 -1938); Conde DE CEDILLO, «Una excursión a la Sierra del Piélago ... Boletín de la 
Sociedad Española de Excursiones , tomo XIII (1905); V. LEBLIC. «La ermita de San Vicente y la cueva 
de los Santos Mártires. Un eremitorio del siglo XVII». Toletum, 20 (Toledo, 1986); <<Una visita a las rui-
nas del monasterio de Santa María de los Ángeles en la Sierra del Piélago ... Toletum, 22 (1988); ÍDEM 
«La vida monacal en la Sierra de San Vicente». Boletín de la Sociedad de Amigos de la Sierra de San 
Vicente, 2 (diciembre, 1990), pp. 65-72. 

• SEGUIDO ALIAGA, María. «El culto a Venus en el Cerro de San Vicente (Toledo)». Memorias de 
Historia Antigua, vol. X (1989), p. 143-145. 

137 



El ara votiva romana, posiblemente encontrada en las inmediaciones de la 
antigua ermita de Ntra. Sra. del Espino, identificada y descrita en primer lugar 
por el padre Juan de Mariana7

: TOGOTI 1 L.VIBIUS 1 PRISCUS 1 EX VOTO se 
interpreta a la luz de los nuevos conocimientos sobre religiones indígenas 
hispanas; la profesora Seguido8 asegura que Togo puede ser considerado 
como dios protector de un conjunto de comunidades, la zona de la Sierra de 
San Vicente estaba dentro de la demarcación del pueblo vettón9

• Así Toga-
Toga podría ser bien una divinidad protectora en su sentido más amplio, 
es decir, podría proteger tanto al ganado, las cosechas, el artesanado 
como las guerras; como dioses con carácter general de protectores se pue-
de entender que en época romana se asimile a Venus -diosa que en la mito-
logía itálica era protectora de los campos, jardines y huertos- . 

Como ya se dijo la inscripción de Togoti fue encontrada en el cerro; sin 
duda había una vinculación entre el dios y dicho monte, con lo cual este lugar 
aparece de nuevo como lugar de teofanía de una divinidad. No hay que olvi-
dar la vinculación existente entre el territorio sacralizado y el individuo, aspec-
to que toma relieve en esta cima o «desierto» que tan apropiado ha parecido 
a lo largo del tiempo para iniciativas eremíticas. 

Con esta tradición como telón de fondo , no es difícil rastrear las consi-
guientes manifestaciones de religiosidad en las ásperas cumbres de la sierra. 
En una época de gran trascendencia en la cristianización de antiguos lugares 
de culto, el papel de los eremitas fue fundamental como agentes para la arti-
culación de un proceso de propaganda y consolidación del mensaje cristia-
no, y una forma determinada de vivirlo: el ascetismo. El protagonismo que 
adquiere entonces el retirado es sumamente importante. Mircea Eliade con-
sidera que el eremita santifica con su presencia el lugar de retiro10

, o, dicho de 
mejor manera, que lo que hace es refrendar el carácter sagrado del mismo. Inva-
riablemente los eremitas se instalaban en zonas que ya eran sagradas, per-
petuando así la memoria ancestraP 1

• Esa búsqueda del conocimiento interior 
a la que los eremitas se entregaban, constituía, para ellos, la razón de su reti-
ro en el seno - la cueva- de la Madre Tierra. La santidad del lugar se revela, 
entonces como una cualidad de carácter intemporal, anterior a la arribada 

' MARIANA, Juan de. De Rege et Regis {1595), libro 1, prólogo. 
• SEGUIDO ALIAGA, María. «El culto a Venus .. ·"• op. cit.», p. 145. 
• GONZÁLEZ-CONDE, Pilar. «Elementos para una delimitación entre vettones y carpetanos en la 

provincia de Toledo». Lucetum, 5 {1986), pp. 87-93. 
•• ELIADE, Mircea. Tratado de Historia de /as Religiones. Morfología y dinámica de lo sagrado. 

Madrid: Ed. Cristiandad, 1981 , pp. 372-373. 
" GRANDE DEL BRfO, Ramón. Eremitorios altomedievales en las provincias de Salamanca y Zamo-

ra. Salamanca: Ubrería Cervantes, 1997, p. 17. 

138 



del solitario, prueba de ello la sacralidad de los diversos enclaves preceda la 
llegada de los eremitas. Lo que hacen pues es asentarse en los centros de más 
remota tradición religiosa tratando de reconocerse a sí mismos; la celda venía 
a representar en algún modo, la cavidad primigenia. 

El retiro para que sea fructífero ha de producirse en ciertas condiciones 
de oscuridad, de ahí la predilección por las grutas y cavidades rupestres, tan-
to las naturales como las realizadas por la acción humana. El eremita, nos 
aclara acertadamente Grande del Brío, <<buscaba sus propias raíces en lo 
ancestral mientras que la institución eclesiástica tendía a situar al hombre en 
un sistema doctrinal establecido en un momento histórico. Se comprende 
que el eremitismo puro fuera conceptuado por la iglesia como una deriva-
ción peligrosa[ ... ]>>. 

Otro recinto religioso de interés en el Piélago por su especial proyección 
devocional en la comarca, era la citada ermita de Nuestra Señora del Espino, 
conocida después como Nuestra Señora del Piélago y Nuestra Señora de los 
Ángeles, advocación esta última que tomará el convento carmelitano creado 
a finales del siglo XVII. El origen de esta ermita está cargado, como el de todo 
santuario mariano de componentes legendarios y mistéricos. El relato nos lo 
aporta el escribano de Hinojosa de San Vicente, don Matías Gómez Morales 
en su manuscrito sobre la sierra y sus ermitas: 

[ ... ) en el año de mil cuatrocientos y cincuenta tuvieron noticia (los vecinos de Castillo de 

Sayuela) que en el sitio del Piélago, territorio de su jurisdicción, había una cristalina fuente que 

salía del pie de un espino, la cual echaba entre sus arenas hermosísimas partículas de perlas y oro 

y habiendo enviado a un cristiano de avanzada edad de los que se habían retirado a dicho Casti-

llo [ ... ] este anciano cristiano determinó subir a este sitio del Piélago para poder informar a sus con-

vecinos de lo que había en la fuente de este desierto, y, habiendo subido este precipitado cerro, en 

su frondoso repecho encontró con la cristalina fuente que a su sed y cansancio brindaba en sus 

arenas, detúvose algún tanto y bastante tiempo para gozar de este beneficio y, habiendo saciado 

su necesidad, levantó los ojos a lo alto del espino, de cuyo pie nació esta hermosa fuente, que era 

bastante eminente, y en su precipitada altura vio una hermosísima señora llena de grande mages-

tad y habiendo quedado absorto el buen anciano por lo extraño del suceso, le dijo con dulcísi-

mas palabras: «no temas buen anciano, soy la Virgen María, que por la divina gracia, concebí en 

mi vientre al Hijo de Dios vivo. Vuelve a tu pueblo del Valle de Olá y di a a tus vecinos de parte mía 

vengan luego a este sitio y en el mismo hallarán una imagen mía, en donde la harán una ermita, aun-

que sea pequeña, que dando vueltas el tiempo se hará fábrica suntuosa, en donde se dará el cul-

to debido, a donde vendrán gentes de diferentes tierras a ofrecerla adoraciones atraídas de los 

muchos milagros que obrará por ella a ruegos míos el Todopoderoso; habrá aquí mucho cuidado 

de los peregrinos, se harán ejercicios espirituales, se darán continuas limosnas, siendo yo la que 

lo provea todo». Dichas estas palabras se ocultó la visión santa y vuelto en sí el buen anciano de 

139 



la grande abstracción de sus sentidos que ocasionó en su alma la virginal presencia volviese a su 

pueblo del Castillo del Valle de Olá y, refiriendo todo el caso a sus vecinos, al principio no querían 

darle crédito algunos, y otros que tenían experimentada la candidez de este anciano cristiano, se 

persuadieron sería cierto lo que contaba [ ... ] y para asegurarse más bien y poder hacer lo que 

decía, dispusieron ir muchos de los cristianos que allí estaban a este sitio, llevando en su compa-

ñía a el cristiano anciano embajador de esta nueva para ver si era cierto lo que les había dicho de 

parte de la Santísima Virgen y [ ... ]luego que llegaron a lo alto de este precipitado cerro y bajado al 

sitio donde estaba y está dicha fuente y espino, hallaron ser cierta la embajada que su compañero 

les había dado, pues el oro y perlas que salían entre las arenas de aquella cristalina fuente eran 

despojos de la verdadera perla de inestimable precio de María Santísima de los Ángeles [ ... ]. Hallo-

se estar esta Soberana Reina en el mismo espino que dominaba esta fuente, como si en aquel mis-

mo día la hubiesen acabado de hacer[ ... ]. Pidiéronla devotos su patrocinio prendados de las 

caricias de su semblantes que aunque lleno de magestad, sabe bien disimular su amor: llenó a 

todos los circunstantes de un indecible gozo[ ... ]. 

Intentaron llevársela consigo aquellos comisarios, deseosos de que gozase su patria los bené-

volos influjos de tan celestial aurora mas, acordándoles el Todopoderoso era su voluntad no la 

mudasen de este sitio, sacrificaron obedientes sus deseos al maravilloso oráculo, y dado que fue 

cuenta en dicho Castillo su pueblo en donde se apareció esta sagrada imagen se la levantase e hicie-

se una capilla o ermita poniéndola por retablo y pies de su altar el mismo espino, dejando bajo de 

él la fuente que a su pie tenía y tiene y poniéndolo en ejecución hicieron la ermita de piedras y 

maderas de robles y espinos que les ofrecía liberal con grande abundancia este sitio y en medio 

un altar de piedras toscas[ ... ]. Colocaron en él la Santa Ymagen poniendo un poco del espino por 

peana para que no faltase la memoria de este árbol de donde tomó y dieron el nombre de Nues-

tra Señora del Espino,. . 

Semejante relato legendario de la aparición de la virgen del Espino se con-
vierte en un hecho maravilloso sometido al asombro de los devotos locales y 
comarcales de la Sierra de San Vicente. Existe una relación simbiótica entre 
leyenda y aparición, pues estas últimas tomaban cosas de las leyendas y con 
el paso del tiempo se convertían ellas mismas en leyendaS13

• De hecho la 
intención fundamental del relator será poner de relieve lo extraordinario del 
fenómeno que da lugar a la fundación de la citada ermita o santuario maria-
no. Aunque ahora no es momento de anal izar el relato de la aparición, sí 
observamos que tiene muchos componentes narrativos que se aprecian en 

•• GÓMEZ DE MORALES, Historia de la descripción ... , cap. 2.•. Acerca del interesante discurso narra-
tivo de las apariciones y las imágenes halladas véase: VELASCO, Honorio M. «Las leyendas de hallaz-
gos y de apariciones de imágenes. Un replanteamiento de la religiosidad popular como religiosidad local». 
En: La Religiosidad Popular. Tomo 11: Vida y muerte. La imaginación religiosa. Barcelona: Anthropos, 1989, 
pp. 401-410. 

•• CHRISTIAN, W. A. Jr. Apariciones en Castilla y Cataluña (siglos XIV-XVI). Madrid: Nerea, 1990. 

140 



descripciones documentadas de apariciones marianas o de santos de finales 
de la Edad Media; algunos de estos elementos son especialmente significat ivos 
por el carácter de ascendencia sagrada que tienen, como la fuente, que, junto con 
la cueva, son puntos de contacto con el mundo subterráneo. Y son innumerables 
los casos de asociación entre corriente de agua, manantiales o fuentes con pre-
sencia de imágenes sagradas, o epifanías divinas. Otro tanto cabría decir acer-
ca de la negativa insistente de la imagen de la Virgen a ser trasladada a otro 
lugar que no fuera el de la aparición. Fenómeno este que, como queda bien 
demostrado por el análisis de los relatos de apariciones marianas, es una cons-
tante frecuente por la que se crean nuevos espacios de culto vinculados a 1 uga-
res que hasta entonces no habían sido regulados, como sucede con las iglesias 
o ermitas de los pueblos14

• De ahí la importancia del origen de los centros devo-
cionales y de culto en el ámbito rural alejado de los núcleos de población. 

Pero es el espino el principal elemento del relato que más nos interesa por 
las connotaciones religiosas que tiene. De hecho no es fortuito que este árbol, 
y concretamente la especie espino albar (Crataegus monogyna), al margen que 
pueda ser un árbol relativamente frecuente en la sierra, sobre todo en zonas 
húmedas y de umbría, puede tener un significado revalorizado por la influen-
cia cultural de la comunidad monástica de la abadía de la Sierra de San Vicen-
te. El simbolismo del espino15

, como árbol que florece más temprano, como 
zarza ardiente, en el que se establece el paralelo con el relato bíblico de Moi-
sés en el Monte Sinaí, era utilizado en las leyendas medievales de apariciones 
de María y fue bastante común en Francia; valga por ejemplo la iglesia góti-
ca de Nótre Dame de I'Épine, a las afueras de Chfilons-sur-Marne, que es uno 
de los santuarios más importantes del país galo. Este templo fue erigido por 
los canónigos regulares de San Agustín de la abadía de San Víctor, pues allí 
se ratificó la fundación de su orden16

• Algunos de sus más eminentes miem-
bros con Hugo de San Víctor, Ricardo de San Víctor o Adam de San Víctor 
dedicaron gran atención al simbolismo del espino con relación a María; para 
Hugo ella era la flor que brotaba entre las espinas de la raza judía; además en 
una formulación posterior, la zarza que arde pero no se consume representa 
la virginidad perpetua de María. Existe pues en la cultura bajomedieval una atri-
bución evidente entre la imagen bíblica de la zarza ardiente del ciclo de Moi-
sés, con las virtudes marianas, tema que empieza a ser tratado por los teólogos 
a partir del siglo XIII. 

" VEL.ASCO, Honorio M. «Las leyendas ... ••, op. cit., p. 404. 
" Sobre el simbolismo del Espino y de la advocación de Nuestra Señora del Espino, véase ABE-

LLÁN, Ignacio. La magia de los árboles. Madrid: ABA, 1997. 
•• MISSET, E. Une eglise de victorins en Champagne: Nótre Dame de I'Épine pres de Chálons-sur-

Mame; la legend, l'histoire, son pelerinage. París: [s. n.]1902, pp. 28-41. Citado por W. CHRISTIAN. Apa-
riciones ... , op. cit., p. 48. 

141 



Resaltamos, para nuestro análisis, el hecho de que una comunidad de 
canónigos regulares promocionan esa identificación entre la Virgen María y el 
espino. Un culto y una simbiosis religiosa que pudo haberse realizado de 
igual manera en la Sierra de San Vicente. Nos remitimos para esto a la fundación 
del monasterio, y luego abadía fundada posiblemente por canónigos regula-
res de San Rufo17

; este centro de monacato plenomedieval, al igual que con 
la orden de San Hugo, debió de influir en la prefiguración de ciertos cultos a 
nivel local, estableciendo paralelos simbólicos entre elementos naturales y 
referentes de la cultura cristiana. ¿Acaso fueron los canónigos de San Vicen-
te los introductores de esa simbiosis entre el espino y María que sirvió de base 
para el relato legendario de la aparición de la Virgen al anciano de Sayuela? Es 
razonable la hipótesis de esa herencia a pesar de las etapas de desaparición 
monacal que se vive en la sierra. Las gentes de las aldeas de su entorno bien 
pudieron recoger esa tradición oral. 

Los vecinos de Sayuela en 1491 celebraron una rogativa por la sequía e 
hicieron voto para celebrar todos los años la fiesta a la virgen del Espino el lunes 
antes de la Ascensión. Esa devoción y culto mariano parece que fueron fomen-
tados además, en el primer tercio del siglo XVII, por Diego de San José cuan-
do construyó en las proximidades de la ermita unos pozos de nieve; además 
algunos censos los vinculó a una obra pía en este templo18

• 

Pero como ya ha se analizado en trabajos como el de Christian, las aparicio-
nes de santos y de la Virgen en las tierras castellanas o catalanas durante la Baja 
Edad Media responden a un intento de marcar términos para fijar ámbitos con-
cejiles de control del territorio, no sólo físico o geográfico, sino espiritual y devo-
cional. Las ermitas se convierten así en centros nodales de referencia comarcal 
para los vecinos que identifican en sus santos o vírgenes las expresiones más ele-
vadas de la religiosidad colectiva. De ahí las peregrinaciones y romerías que 
empezarán a ser frecuentes desde finales del siglo XV. No olvidemos que el 
Estado de Sayuela estaba en la primera mitad del siglo XV en plena fase de con-
solidación como villa. Su privifegio de villazgo otorgado en 1393 por Enrique llf19 

ensalzaba al lugar a un status que requería de señas identitarias en lo religioso 
al igual que ocurría con otros concejos y señoríos circundantes. 

" RIVERA RECIO, J. F. «Cabildos regulares de la provincia eclesiástica de Toledo, durante el siglo 
XII». En: Atti del/a Settimana di studio «Vita comune del clero nei secoli XI e XX». Milano-Amendola: (s. 
n.]. 1959, 1, pp.220-233. Sobre esta congregación, vid. GARCiA-LOBO, V. «La Congregación de San Rufo 
en el Reino de León». Hispania Sacra, XXX (1977), pp. 111·142; SASTRE SANTOS, E. «Notas bibliográficas 
sobre los canónigos regulares ... Hispania Sacra, XXXV, 71 (1983), pp. 251-314. 

•• SÁNCHEZ GIL, Julio. El marquesado de Navamorcuende en los siglos XVI y XVII. Madrid: Ayun-
tamiento de Navamorcuende, 2008, p. 242. 

" DEZA AGÜERO, Ángel. El Castillo de Bayuela y su Real Carta de Villazgo. Toledo: [s. n.). 2003. 

142 



El paraje se encontraba a finales del siglo XVI en una situación de mínima con-
servación con un entorno de gran frondosidad; el pequeño santuario debía de ser 
una construcción sencilla a juzgar por lo que nos cuenta Mariana: «No hay en 
ella ni una pequeña capilla, falta que ignoramos a que deba atribuirse, si ya no es 
a que hacia el septentrión debajo de aquel mismo templo hay una muy tosca y ruda-
mente fabricada en una llanura circuida por todas partes de collados y plantada 
de añosas y robustísimas encinas. Es esta humilde capilla, a pesar de lo pobre, 
muy venerada de todos los pueblos del contorno, y más que todo notable por un 
jardín adjunto, donde brillan las aguas de una fuente inagotable bajo la sombra de 
castaños y nogales, ciruelos, morales y otros árboles de que abundan aquel lugar 
y sus alrededores»20

• La ermita del Piélago atrajo no sólo a peregrinos y devotos 
de los pueblos circundantes; determinados miembros del clero diocesano tuvie-
ron puesto sus ojos en el santo desierto. Gómez de Morales asegura en su manus-
crito2' que el canónigo de la catedral toledana, el doctor Juan Calderón, subió al 
Piélago hacia 159022 y visitó la ermita de Nuestra Señora y después: 

( ... ]la engrandó alguna cosa e hizo una deliciosísima quinta., con algunas habitaciones y subien-

do a la eminencia del cerro de San Vicente, hizo en igual forma un jardín para su diversión, que aún hoy 

permanecen, así en el sitio del Piélago, como en lo más alto del cerro y sus murallas con algunos árbo-

les [ ... ] de lo que disfrutó poco tiempo a causa de su fallecimiento[ ... )". 

"' MARIANA, Juan de. De Rege ... , lib. 1, prólogo. 
•• Cap. 4.•. 
aa Más bien pudo ser hacia 1589; es Mariana quien nos lo cuenta: 

Pasó un verano a vivir en aquel monte mi amigo Calderón, uno de nuestros primeros y más nota-
bles teólogos, canónigo, por su mucho saber y erudición, de la iglesia de Toledo, el cual sintiendo 
quebrantada su salud por el trabajo y deseando hallar un lugar a propósito contra los ardores de la esta-
ción, no sé si por casualidad o aconsejado, lo eligió como el que más podía contribuir a reparar sus fuer-
zas. Con la confianza que siempre me trata me invitó, estando yo en Toledo, a que pasase a vivir con él 
para que se le hiciese más agradable aquella soledad, donde después de haber invertido el tiempo 
necesario en el rezo, la misa y la lectura, nos entregábamos a eruditas y amistosas conversaciones, 
que nos servían de gran placer y esparcimiento . 
., BARRIALES Y ÚCAR, Francisco de. Descripción del santuario .. . , fol. 11, escribe que en 1590 el doc-

tíslmo padre Juan de Mariana estuvo en la sierra «huésped del doctor don Juan Calderón, canónigo de la 
Santa Iglesia Primada de Toledo, varón ejemplar i honor de Seria su patria, que en aquel paraje tenía una 
deliciosa i magnífica quinta, que agora es ruina del tiempo». Esta quinta, sin embargo, se edificó después 
de la visita de Mariana, pues el mismo asegura que .. reuniendo tantas y tan buenas dotes estén aun aque-
llos lugares faltos de quintas, ni hayan merecido ser durante los rigores de agosto moradas de recreo y de 
placer para los ricos ... La estancia temporal la hicieron ambos en un incómoda vivienda hasta se prestó «un 
propietario de una aldea vecina ( ... ] edificando para el próximo verano a su costa y sobre el plan que le dimos 
una casa que, aunque de modesta estructura, había de ser para nosotros luego de concluida comparable 
con el más soberbio palacio de reyes» (MARIANA, Juan de. De Regís, lib. 1, prólogo). Quizá sea esta la 
quinta que mencionaba luego Gómez de Morales. 

.. Juan Calderón era canónigo penitenciario desde 1579 con grado de doctor. Era oriundo de Soria, a 
uno de cuyos linajes pertenecía. Falleció el 2 de abril de 1591 y fue enterrado en la capilla del Sagrario de 
la catedral primada. Archivo de la Catedral de Toledo, Fondo de Expedientes de Umpieza de Sangre n.• 44. 
Vid. FERNÁNDEZ COLLADO, Ángel. La Catedral de Toledo en el siglo XVI. Vida, 81te y personas. Toledo: Dipu-
tación Provincial, 1999, p. 67. 

143 



Luego hay que considerar que el lugar del Pico San Vicente reúne un 
carácter sagrado y sacralizado desde época antigua que aprovecharon los 
presuntos eremitas que allí pudieron establecerse en época altomedieval. 
Los argumentos que aportamos para intuir la presencia de eremitas en épo-
ca temprana son diversos. Pero es evidente que habría que analizar los 
datos que se derivan de las fuentes hagiográficas y martiriológicas para 
descubrir algún rastro del culto a los tres hermanos elborenses. 

Los firmes paralelos existentes entre la passio de los hermanos y la de la 
mártir toledana santa Leocadia se han puesto de relieve en otras ocasio-
nes25. De las fuentes históricas y pasionales que mencionan a los tres her-
manos, cabe destacar lapassio de santa Leocadia, con lo que su memoria 
se remontaría a época visigoda, tal vez sig lo Vll26

• Pero sería un culto exclu-
sivamente local. Y ello podría explicar parte de la difusión de su culto y la 
influencia que la recuperación de su memoria martirial tuvo en la misma Ávi-
la27, en los territorios del reino de Toledo y zona castellana en el siglo XII, a 
raíz del traslado de los restos y reliquias de los hermanos santos al monas-
terio de San Pedro de Arlanza en 1062 o 106528. García Rodríguez asegura 
que este hecho, que tiene lugar en el reinado de Fernando 1, favoreció el 
desarrollo del culto, y su distribución a otros lugares, con lo cual pasó de ser 
un culto más o menos localizado, a una etapa de difusión en el período 
mozárabe, por reconocer que el Antifonario de León incluye su fiesta. 

Estamos pues ante una recuperación de una antigua devoción martirial 
que se recupera en la zona norte en torno al siglo IX, y que presumimos fue 
propagada por los elementos culturales leoneses a medida que el proce-
so reconquistador fue avanzando hacia el Sur. En pleno auge del reino de 
Castilla y León, el sector toledano está a punto de experimentar un proceso 
de crisis importante sobre todo a partir de finales del siglo XI. 

•• VALLEJO GIRVÉS, Margarita. «Eibora, antiguo nombre de Talavera de la Reina (Toledo)••. Ana-
les Toledanos, XXVIII (1991 ); GARCÍA RODRÍGUEZ, Carmen. El culto de /os santos en la España roma-
na y visigoda. Madrid: CSIC, 1966, pp. 281-283. 

28 Se recoge en algunos himnarios de Toledo y Silos, y en el códice Silense. Vid. GARCÍA RODRÍ-
GUEZ, Carmen. El culto ... , op. cit. p. 283. 

77 RODRÍGUEZ ALMEIDA, Emilio. •la primitiva memoria martirial de los santos Vicente, Sabina y Crísteta». 
En Actas del VI Congreso lntemazionale di Archeologia Cristiana. Ravenna: (s. n.) 1962, pp. 780-795. 

28 Según algunos autores fue en el 1061, otros apuntan 1062, como García Rodríguez. Los cierto 
es que el propio Gonzalo DE BERCEO, en su obra Vida de Santo Domingo de Silos, (versos 263 y ss.) 
relata la traslación de los restos de los santos mártires. 

144 



Explicaríamos entonces la presunta permanencia de efectivos religiosos 
eremíticos en la Sierra de San Vicente: un lugar de amplia y profunda tradi-
ción cultual y sacralizado en los estadios culturales precristianos, al igual 
que sucedió con ellocum martyrium de la basílica de los mártires en Ávila29

• 

Un referente que, al margen del contenido popular que pueda tener, nos 
referimos a la cueva y su vinculación al episodio biográfico de la huida de 
Vicente, Sabina y Cristeta de Talavera, es evidente que su memoria martirial 
está latente en los siglos altomedievales, como ya dijimos más arriba, desde 
la desestructuración del estado visigodo. Con estos ingredientes, el fenó-
meno eremítico en el cerro de San Vicente hipotéticamente podría haber 
tenido una primera experiencia en la etapa visigoda de carácter muy local, aus-
piciada por la devoción a los mártires y a su rastro geográfico en un territo-
rio intermedio entre Elbora (Talavera) y Abe/a (Ávila). De hecho la presencia 
visigoda está constatada arqueológicamente en el entorno de la sierra30

• La 
probable vinculación a algún monasterio cercano3 1 es hipotética, dado que 
el panorama del poblamiento visigodo o de centros monásticos regulares 
en la zona de Talavera está aún por investigar. 

LA INVENCIÓN DE LA CUEVA DE LOS SANTOS 

Como hemos tenido ocasión de comprobar la vinculación de los santos con 
la famosa cueva del cerro de San Vicente no puede explicarse desde los textos 
litúrgicos ni martiriológicos. Una referencia tan local ha sido producto del proceso 

.. FERRER GARCÍA, Félix A. «Las funciones perdidas de los mártires. El culto a los santos 
Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila». En: ESPINA BARRIO, Á. B. (Dir.), Antropología en Castilla y León 
e lberoamérica: aspectos generales y religiosidades populares. Valladolid: Dirección General de 
Universidades e Investigación, 1999, p. 440. 

30 Entre los asentamientos romanos y visigodos en la zona destacan los situados en térmi-
no de Castillo de Sayuela, con vi//ae, testares de T. S. H. y una necrópolis visigoda. Igualmente 
hemos podido tener noticia de algunos hallazgos romanos en el propio cerro de San Vicente 
(monedas y cerámica) todos ellos inéditos. Vid. CABALLERO, L. y SÁNCHEZ-PALENCIA, F. J. 
«Presas romanas y poblamiento romano y medieval en la provincia de Toledo. (Zona de Castil lo 
de Sayuela)••. Noticiario Arqueológico Hispánico, 14 (1982), pp. 381-390. REYES; F.; MENÉN-
DEZ, M. L. y GIL, J. 1. «El testar de TSH de los Prados (Castillo de Sayuela)». Carpetania: Revis-
ta del Museo de Santa Cruz, 1 (1987), pp. 253-260. Vid. También sobre la romanización de la 
zona el trabajo de URSINA MARTÍNEZ, Dionisio. «Introducción al poblamiento romano en el valle 
bajo del río Alberche, Toledo ... Studia Historia. Historia Antigua, 17 (1999), pp. 371-394; GUTIÉRREZ 
PULIDO, David. «Vestigios romanos en la Sierra de San Vicente». Boletín de la Sociedad de Ami-
gos de la Sierra de San Vicente, 6 (2006), pp. 57-79; PACHECO, C. «La etapa romana y tardoan-
tigua en Sayuela y Balsamaña». En: Balsamaña. El legado de un pueblo. Castillo de Sayuela, 
Asociación Balsamaña 2008. 

•• LEBLIC, V , «La vida monacal ..... , op. cit. 

145 



de construcción devocional de las comunidades comarcanas, posiblemente 
auspiciadas desde el centro ciudadano más interesado. Pero ¿de dónde 
surge esa atribución? Una vez admitido que contamos con el hagiotopó-
nimo Sancti Vincenti desde al menos el siglo XII, lo normal es que las 
aldeas y lugares surgidos con la repoblación de abulenses y castellanos 
hubieran mantenido y transmitido un culto vicentino. Pero no está tan cla-
ro cuál es el momento en el que se le da un protagonismo, como parte 
actuante en el discurso de la leyenda de los mártires, a ese antiguo loca 
sacra que era el cerro y su entorno para asignarle un papel y un topos en 
la narración. 

La antigua ermita de Nuestra Señora del Espino tuvo que acoger en el 
siglo XVI ese papel cuando acoge la famosa piedra de las plantas de san 
Vicente, si bien algún autor ha deducido que la reliquia podría proceder 
de la cueva de los hermanos mártires. Cuando desaparece la piedra por 
sustracción de Diego Barrasa bajo las indicaciones de la villa de Talave-
ra en 1604, existía una mínima tradición que relacionaba el paraje con 
los santos, la localización geográfica con una «rel iquia» excepcional, que 
como ya veremos, tenía otros ejemplares competentes en la misma Tala-
vera y Évora. 

A partir de la revisión de los textos hagiográficos podemos concluir que 
se produce una verdadera invención de la cueva como espacio habitado 
circunstancialmente por Vicente y sus hermanas. La cueva o la cavidad 
ancestral objeto de antiguos cultos, toma ahora una significación en la 
vida de los mártires, y con ello se le dota de una sacralidad de raíz cristiana 
y martirial. Examinemos el proceso: Mariana a finales del siglo XVI ya acep-
ta y acoge la idea de las propiedades santas de la cueva y las relaciona con 
el trío de mártires: 

Tiene (el cerro) en la cumbre, allá en la parte del Norte, que es la más fragosa, una cueva 

estrecha y trabajosa entrada, noble asilo de San Vicente y de sus hermanas cuando para evi· 

tar la cólera de Daciano tuvieron que dejar los muros de Elbora. 

Los autores del siglo XVI de historia eclesiástica o de los santorales 
tampoco mencionan a esta cueva ni esa trad ición, sin duda porque no 
estaba difundida en los circuitos generales de divulgación hagiográfica. 

Desde la óptica cronística de Talavera, en el sig lo XVI, no se aporta alu-
sión alguna a la cueva. Ni García Fernández (1560) ni Torrejón (1596) reco-
gen esa tradición. Cabe la posibilidad de que Mariana se hubiera hecho eco 
de una versión local, que hubiera surgido entre los vecinos y devotos de 

146 



la vil la y las aldeas serranas la necesidad de reivindicar un protagonismo 
en el elenco de local izaciones geográficas conectadas con la passio de los 
mártires: Ávi la, Talavera o Évora. Esta pretensión se vería reforzada tras la 
discusión entre Resende y Quevedo, tras la que parece que los intereses 
talaveranos y de las comarcas salían reforzados32

• Según la lógica aportada 
desde los hagiógrafos ahora era fácil deducir que la trayectoria seguida por 
los santos al huir desde Talavera en dirección a Á vil a, atravesaba la sierra 
vicentina; allí harían un alto durante varios días refugiados en la citada 
cueva donde por la prodigiosa intervención divina se produciría la impre-
sión de sus cuerpos en la roca33

• 

Otros argumentos han puesto de manifiesto que la huella dejada por esa 
construcción topográfica del iter martyribus se dirige en dirección norte en bus-
ca de los pasos naturales de la Sierra de Gredas. La noticia la recoge años 
más tarde el cronista talaverano Álvaro de Carvajal (1656): '' [ ... ] en el río 
Tiétar ay un vado el qual es antigua tradición tomó el nombre de San Vigen-
te por aver pasado por allí los hermanos quando huieron a la ciudad de Áui-
la [ ... ]»34

• Para entonces ya estaba el discurso martirial reforzado y con los 
diferentes escenarios prefijados. De otro modo no se hubiera explicado el 
empeño del ermitaño Francisco García de Raudona o de san Vicente por 
establecer y construir la pequeña ermita en aquel lugar. 

Concluyendo, puede argumentarse que, a pesar de una tradición forjada 
en el espacio serrano y por ende, también talaverano, la cual tan sólo 
Mariana plasma a raíz de su visita al Piélago en torno a 1590, la célebre cue-
va de los mártires del cerro de San Vicente se erigió como espacio hagio-
gráfico en un momento en el que el peso de la reivindicación de los mártires 
por parte de la villa de Talavera estaba emergiendo; construida la ermita con 
su advocación en los primeros años del XVII y con la «piedra de san Vicen-
te>> procedente del Piélago ya en su poder, la promoción seguirá con la 
declaración del patronazgo de los mártires en 1646 y la definitiva adquisición 
de parte de sus reliquias en 1660. A partir de estas primeras décadas del 
seiscientos, los hagiógrafos que se ocupan de los mártires elborenses ya 

., O al menos se iniciaba toda una campaña de promoción en la identificación de Elbora con Talavera, 
como se puede ver en la historiografía local de los siglos XVII-XIX. 

"' Una vez más asistimos, dentro del ciclo martirial de Vicente, Sabina y Cristeta, a otro caso de impre-
sión milagrosa sobre piedra, al igual que como se describe en el pasaje de Vicente ante el altar de Júpiter, 
Y en el lugar donde fueron arrojados los cuerpos una vez muertos, conocido como vestigia. 

" CARVAJAL, Á. de. Historia de la noble e insigne villa de Talavera. Talavera: [s. n.], 1656, B. N. sig. 
1.720fols.11 y12. 

147 



incluyen un nuevo hito topológico: la cueva con su fenómeno de impresión de 
las huellas santas. Valga la descripción que aporta Gaspar de Lozano en una 
de sus más importantes obras: 

[ ... ]Los vestigios que se hallan de una piedra donde san Vicente dexó impresas las plan-

tas; la misma impresión que se halla de los cuerpos de los tres mártyres en una cueba del 

cerro de San Vicente, quatro leguas de Talavera, que tomó por el santo mártyr el nombre[ ... ]. 

La cueba que llaman del Piélago en los montes de Á vi la, que está quatro leguas sobre Talavera, 

junto la qual está otro templo de San Vicente, muy antiguo; el camino que llevó Daciano, 

según san Braulio, obispo de Zaragoza, desde Alcalá a Toledo, y desde Toledo a Ébora; y lue-

go Á vi la, el haver alcanzado a estos mártyres en Á vi la, en fuga, todas son razones que convencen 

ser Talavera, o Ébora de la Carpetania la pattria dichosa de tan nobles hijos " . 

35 LOZANO MONTESINOS, Gaspar. «San Vicente, Savina y Christeta, mártyres de Talavera huyen 
de Daciano y alcanzan en Ávila la corona del martyrio» y «Oración panegyrica en alabanza de los 
martyres de Talavera, San Vicente, Sabina y Christeta, sobre sus reliquias". En: Tercera parte del Gran 
Hijo de David (c. 1673-76). Madrid: Edición de Pedro Peralta, 1732, pp. 131-166. 

148 


	CA 39_001
	CA 39_002
	CA 39_003
	CA 39_004
	CA 39_005
	CA 39_006
	CA 39_007
	CA 39_008
	CA 39_009
	CA 39_010
	CA 39_011
	CA 39_012
	CA 39_013
	CA 39_014
	CA 39_015
	CA 39_016
	CA 39_017
	CA 39_018
	CA 39_019
	CA 39_020
	CA 39_021
	CA 39_022
	CA 39_023
	CA 39_024
	CA 39_025
	CA 39_026
	CA 39_027
	CA 39_028
	CA 39_029
	CA 39_030
	CA 39_031
	CA 39_032
	CA 39_033
	CA 39_034
	CA 39_035
	CA 39_036
	CA 39_037
	CA 39_038
	CA 39_039
	CA 39_040
	CA 39_041
	CA 39_042
	CA 39_043
	CA 39_044
	CA 39_045
	CA 39_046
	CA 39_047
	CA 39_048
	CA 39_049
	CA 39_050
	CA 39_051
	CA 39_052
	CA 39_053
	CA 39_054
	CA 39_055
	CA 39_056
	CA 39_057
	CA 39_058
	CA 39_059
	CA 39_060
	CA 39_061
	CA 39_062
	CA 39_063
	CA 39_064
	CA 39_065
	CA 39_066
	CA 39_067
	CA 39_068
	CA 39_069
	CA 39_070
	CA 39_071
	CA 39_072
	CA 39_073
	CA 39_074
	CA 39_075
	CA 39_076
	CA 39_077
	CA 39_078
	CA 39_079
	CA 39_080
	CA 39_081
	CA 39_082
	CA 39_083
	CA 39_084
	CA 39_085
	CA 39_086
	CA 39_087
	CA 39_088
	CA 39_089
	CA 39_090
	CA 39_091
	CA 39_092
	CA 39_093
	CA 39_094
	CA 39_095
	CA 39_096
	CA 39_097
	CA 39_098
	CA 39_099
	CA 39_100
	CA 39_101
	CA 39_102
	CA 39_103
	CA 39_104
	CA 39_105
	CA 39_106
	CA 39_107
	CA 39_108
	CA 39_109
	CA 39_110
	CA 39_111
	CA 39_112
	CA 39_113
	CA 39_114
	CA 39_115
	CA 39_116
	CA 39_117
	CA 39_118
	CA 39_119
	CA 39_120
	CA 39_121
	CA 39_122
	CA 39_123
	CA 39_124
	CA 39_125
	CA 39_126
	CA 39_127
	CA 39_128
	CA 39_129
	CA 39_130
	CA 39_131
	CA 39_132
	CA 39_133
	CA 39_134
	CA 39_135
	CA 39_136
	CA 39_137
	CA 39_138
	CA 39_139
	CA 39_140
	CA 39_141
	CA 39_142
	CA 39_143
	CA 39_144
	CA 39_145
	CA 39_146
	CA 39_147
	CA 39_148
	CA 39_149
	CA 39_150
	CA 39_151
	CA 39_152
	CA 39_153
	CA 39_154
	CA 39_155
	CA 39_156
	CA 39_157
	CA 39_158
	CA 39_159
	CA 39_160
	CA 39_161
	CA 39_162
	CA 39_163
	CA 39_164
	CA 39_165
	CA 39_166
	CA 39_167
	CA 39_168
	CA 39_169
	CA 39_170
	CA 39_171
	CA 39_172
	CA 39_173
	CA 39_174
	CA 39_175
	CA 39_176
	CA 39_177
	CA 39_178
	CA 39_179
	CA 39_180
	CA 39_181
	CA 39_182
	CA 39_183
	CA 39_184
	CA 39_185
	CA 39_186
	CA 39_187
	CA 39_188
	CA 39_189
	CA 39_190
	CA 39_191
	CA 39_192
	CA 39_193
	CA 39_194
	CA 39_195
	CA 39_196

