
1. INTRODUCCIÓN

165

Ya no hay hebreos en Burgohondo, pero su legado permanece cinco 
siglos después. El barrio de la Esperanza o de los Judíos, todavía hoy, aco
ge entre sus ensortijadas callejuelas de líneas medievales la ermita de la 
Santa Vera Cruz (fig. 1), aquella más que rudimentaria construcción que se 
conoce en el vulgo como la de los Judíos porque probablemente fueran los 
hijos del pueblo de Israel de este lugar los autores que un día la levantaran 
como su espacio principal de culto sinagoga!.

LA PINTURAS MURALES DE LA ERMITA 
DE LA VERA CRUZ O DE LOS JUDÍOS, 

DE BURGOHONDO (1577)

CALVO GÓMEZ, José Antonio 
Universidad de Salamanca

La descomposición de la comunidad judía de Burgohondo debió de inser
tarse en el mismo proceso de expulsión que en 1492 destruyó una de las 
sociedades hebreas más importantes del mundo, al tiempo que marca el 
surgimiento de un nuevo núcleo de vida espiritual en esta encajonada pobla
ción de la sierra de Gredos. De acuerdo a esta hipótesis de trabajo, a finales 
del siglo XV, la abadía de Santa María se habría hecho cargo del vetusto edi
ficio. Juan Gutiérrez de Arroyo, abad del monasterio al menos desde 1474, 
pudo haber entregado este espacio a la cofradía de la Vera Cruz, atenta a la 
piadosa costumbre de dar sepultura a los muertos, para que hiciera de ella 
su sede, conforme al mismo itinerario que siguieron muchas de las viejas 
sinagogas medievales castellanas.



2. UNA ANTIGUA SINAGOGA JUDÍA

166

En este contexto, se inserta la ejecución de las llamativas pinturas murales a 
las que se refiere este artículo, que ha dejado al descubierto la última restauración. 
El espacio se transforma y redecora de manera que lo que pudo haber sido 
un centro espiritual judío se esfuerza por marcar los elementos diferenciado- 
res de la nueva dimensión cristiana. La cruz es la ruptura más importante que 
materializa el rechazo de la comunidad hebrea a la salvación obrada en Cris
to y ahora se convierte en el medio para manifestar el cambio de escenario en 
Burgohondo.

La cofradía de la Vera Cruz encarga la elaboración de un ciclo iconográfico 
completo de la pasión del Señor de acuerdo ai relato evangélico, que se recrea 
en nueve estampas ciertamente vistosas, aunque de factura rápida, similar a 
la que encontramos en las antiguas sargas de la semana santa castellana.

A mediados del siglo XVIII, se recompone el lugar por tercera vez y se 
esboza una nueva decoración, desechada en la reciente restauración. Se 
replantea el espacio iconográfico y reinterpretan algunas de las escenas del 
mural del siglo XVI, como la oración en el Huerto de los Olivos, el Prendi
miento y la imagen de Cristo atado a la columna. También se añaden otras 
estampas, como la Verónica, mientras que se mantienen iconográficamente 
similares los santos evangelistas Mateo, Marcos, Lucas y Juan, que ocupan 
el único altar de la vieja ermita de los Judíos.

Todavía hoy resulta complicado afirmar algo con seguridad en relación 
con la presencia de judíos en Burgohondo. Lo cierto es que, hasta ahora, 
sólo ha podido ser demostrable la presencia de la centenaria ermita de la 
Santa Vera Cruz o de los Judíos, anotada en los inventarios que realizara en 
1846 el político y militar Pascual Madoz, así como la secular tradición en tor
no al barrio de los Judíos, hoy de la Esperanza.

No se apunta ningún pago procedente de la aljama burgondeña en los 
repartos que las demás comunidades judías del reino hacen como colaboración 
a las largas guerras que mantienen los reyes en el siglo XV, especialmente la 
de Granada, ni hemos sido capaces de localizar el nombre propio de ningún 
hebreo que dijera ser de este concejo del Burgo. Lo cierto es que, sin apenas 
otras referencias que la misma especulación, no parece disparatado llegar a 
la conclusión de que la citada ermita de la Vera Cruz fue, hasta la expulsión de 
los judíos en 1492, la sinagoga y el lugar de oración de la comunidad hebrea 
de Burgohondo.



167

Hasta ese momento, la tolerancia de que disfrutan los seguidores de 
Moisés hace que los datos sobre sus actividades sean difíciles de especifi
car. Muchos de ellos se dedicaban a la agricultura y a la ganadería, como los 
cristianos con los que convivían, y sólo algunos judíos pudientes de la ciu
dad de Ávila se afirmaban como prestamistas y banqueros. No debe des
cartarse la posibilidad de que los supuestos judíos de Burgohondo no se 
vieran obligados a realizar los pagos que tuvieron que hacer otros de este 
entorno, como los de Mombeltrán o La Adrada, en atención a condiciones 
especiales de la abadía de Santa María, bajo la que se encontraban, y que 
fuera a esta colegiata, y no al rey, donde llegaran las rentas de la aljama 
burgondeña.

La historia de sus moradores está todavía por determinar. Cuando las cor
tes de Toledo de 1480 decretan la obligación de que los judíos habitasen una 
serie de calles agrupadas, en lo que se ha dado en llamar la Ley de juderías 
separadas, pudieron haber provocado el surgimiento de una aljama en Bur
gohondo tal y como las conocemos mejor documentadas para los casos de 
Ávila, San Martín de Valdeiglesias y Las Navas del Marqués.

El culto sinagogal hebreo es ciertamente profundo, incluso intimista, aun
que vistoso y alegre en sus rasgos comunitarios. En el centro de la sinago
ga se sitúa el arca o tabernáculo, en que colocar los libros de la Torah, los 
cinco rollos de la Ley de Moisés escritos en hebreo, muchas veces sobre per
gamino. Junto a él, están el nertamid (la llama perpetua), una luz encendi
da siempre ante la Ley; y el bimah, una plataforma elevada desde donde 
se proclama y se comenta la Palabra de Dios. El mobiliario se completa con 
un sencillo atril para animar la celebración, un candelabro de siete brazos o 
menorah y los bancos para la comunidad.

Las trazas de la vieja construcción del barrio de la Esperanza hablan de remi
niscencias hebreas y del culto sinagogal en conexión con otros edificios judíos 
de Toledo, Segovia y, sobre todo, de Córdoba, cuya sinagoga recuerda, inclu
so en las medidas, la del concejo del Burgo. Allí la orientación es diversa, 
pero el cuadrilátero de 6,37 x 5,96 m ciertamente dista poco de los 7 x 6 m de 
la sinagoga burgondeña.

Con toda seguridad, la puerta que hoy aparece tapiada en Burgohondo, 
hacia el Poniente (fig. 2), fue la primitiva entrada al recinto sagrado; y el que 
luego sirviera como altar de la renombrada ermita cristiana haría las veces de 
arca o de tabernáculo en que colocar los rollos de la Torah, centro de la litur
gia y del culto sinagogal hebreo. La ausencia de atrio y de otros edificios ane
xos, como la casa del Midrás o del estudio de la Ley, nada indica sino la más



3. LA NUEVA ERMITA DE LA VERA CRUZ

168

Probablemente, afínales del siglo XV, o principios del XVI, según las 
explicaciones cronológicas de otros espacios de culto judío, la sinagoga 
de Burgohondo, en manos de la abadía de Santa María, pasaría a conver
tirse en ermita de la Vera Cruz, si bien conservó este epíteto «de los Judíos» 
hasta el día de hoy. Los bienes que los hebreos no pudieron malvender a toda 
prisa tras el edicto o llevarse consigo a sus patrias de acogida, se repartie
ron entre los cristianos que vieron cómo muchas de sus deudas quedaban 
saldadas por merced del rey y cómo sus posesiones se agrandaban mien
tras que muchos judíos, marcados por el dolor de la partida, llevaban con
sigo las llaves de sus casas en un gesto simbólico de apropiación que llega 
hasta nuestros días entre los sefardíes del Líbano o de Turquía.

La expulsión de 1492 supone para Castilla la descomposición de una gran 
comunidad hebrea. No es fácil redactar una valoración en unas pocas líne
as, sólo podemos anotar que muchos hombres y mujeres, fieles a la religión 
que recibieron de sus padres, optaron por el destierro. Frente a ellos, otros 
prefirieron convertirse a una religión extraña pero que les permitía mante
ner sus casas y haciendas a cambio de renunciar a la tradición de sus 
mayores que habían llegado a las costas de Hispania tras la caída de Jeru- 
salén el año 70 de la era cristiana.

que probable humildad de la judería del valle del Alberche, compuesta, como 
decimos, por agricultores y ganaderos.

En 1756, el visitador del obispo de Ávila llega a Burgohondo y redacta 
un informe de la visita de ciertos lugares. Entre ellos, escribe sobre las 
cuentas de la cofradía de la Vera Cruz y en relación con la ermita homóni
ma, en la que pide hacer algunas reformas.

Lo cierto es que la presencia de la ermita de la Santa Vera Cruz se ajus
ta en buena medida con lo que cabría esperar de una vieja sinagoga recon
vertida. Cuando en 1492 pasan a manos eclesiásticas, muchas de las 
sinagogas castellanas adquieren este mismo nombre. A partir de este 
momento, la cofradía de la Vera Cruz, que se encarga de acompañar a los 
familiares y de pedir por el alma del cofrade difunto, empieza a celebrar 
en ella los cabildos de la hermandad, hasta que en 1928 el ayuntamiento 
decidiera inventariar como propio este inmueble en atención a que se guar
daba en él el carro de los muertos, que hoy se custodia bajo un tejadillo en 
el nuevo cementerio.



4. LAS PINTURAS MURALES Y LA RECREACIÓN DE LOS ESPACIOS

169

Aquel primitivo mural no ha llegado a nuestro siglo, como tampoco el posi
ble cuadro resultante de esta visita. Sólo quedan lo que parecen ser cuatro hor
nacinas, ocupadas por ángeles, o por la imagen de la Virgen y san Juan, más 
probable (fig. 16). No podemos descartar que en algún momento de su muchas 
veces centenaria historia se ubicara en este espacio la escultura de un Cris
to crucificado que pudiera salir en procesión por las calles del pueblo en la fies
ta de la Cruz, el 3 de mayo, primero, y luego el 14 de septiembre, y el viernes 
de la Semana Santa. Dice así el texto del visitador:

Un universo mental renovado, en gran medida distante de nuestra socie
dad de la ciencia y la tecnología, surge ante nuestros ojos al contemplar las 
pinturas hoy recuperadas en Burgohondo. La fecha de su factura nos la ofre
ce una inscripción (fig. 3) conservada casi intacta a la izquierda de la vieja 
puerta del Poniente, hoy tapiada: «(E)sta obra (m)andaron (p)intar los cofr(a)des 
de la + siendo oficiales Fran(cisco) y Graviel Vázq(u)e(z). (A)cabose (de) 
(h)aze(r) (a) 2(—) de abril de 1577 años».

Estamos hablando de los últimos días de abril, justo antes de la fiesta de 
la Cruz, el 3 de mayo, del último cuarto del siglo XVI, en el que se imponen los 
primeros compases del estilo manierista, austero pero profundo, en ocasiones 
dolorista, marcadamente antiprotestante, tamizado por los decretos del Conci
lio de Trento (1545- 1563). El estilo que manifiestan estas pinturas resulta, sin

No son muy elocuentes los textos que se conservan sobre esta sencilla 
construcción. Interesa destacar la ubicación, todavía en esta fecha, de la cofra
día de la Vera Cruz; el blanqueo que pide hacer en sus muros, que pudo haber 
ocultado estas pinturas que ahora reaparecen; y el cuadro del Cristo crucificado 
que manda poner en el altar del templo, tal vez por ser el lugar más noble y por 
el deterioro en el que se encontraba ya el mural de este espacio.

Cofradía de la S(an)ta Vera Cruz. Hallé tomadas las q(uen)tas hasta tres de malo del 
a(ñ)o pasado de (17)55, en que fue may(ordo)mo Roque García, quien compusieron de 
los alcanzes de sus antecesores, resulttó alcanzado en seiscientos setenta y cinco r(eal)es 
y veintitrés m(aravedíe)s. No tiene más r(en)ta esta cofradía q(u)e una t(ier)ra q(u)e a(l) 
segundo a(ñ)o suele valer cuarenta rr(eale)s. Aprobé d(ic)has q(uen)tas por no contener repa
ro, y di com(isi)ón al cura vicario p(a)ra hazer liquidaz(ió)n del dicho alcanze y proceder al 
pago. Y mandé se continuase con laformaiidad q(u)e hasta aquí, poniendo las q(uen)tas con 
expresión, y guardando los recados de ellas p(a)ra su reconozim(ien)to en visitta. Y man
dé q(u)e de el caudal de d(ic)ha cof(radí)a se retejase y blanquease la hermita de la Vera Cruz 
(y) se pusiese en el altar un cuadro de Christo crucificado.



170

En principio, el culto judío, como el cristiano, orienta su cabecera hacia 
Jerusalén, al Este. La entrada de aquel primer templo se situaría entonces 
al Poniente, como parece sugerir una puerta tapiada en este lugar y la ins
cripción de 1577 (fig. 3). Allí debería estar el altar, como también el arca de 
la Ley de Moisés, pero entonces no se entendería la presencia de las pin
turas de los cuatro evangelistas (fig. 17, 18,19 y 20) y la incipiente imagen 
de un Calvario en el muro septentrional, abierto de tal forma que recuer
da el tabernáculo de la Ley del culto hebreo.

Puede que ya entonces existiera el espacio que hoy ocupa la puerta 
del Mediodía. Apoyan esta ¡dea las pinturas, que se prolongan sobre las 
maderas del dintel de la puerta, y el que no llegue a interrumpirse el ciclo 
iconográfico del relato evangélico según san Mateo, que obliga al sumo 
sacerdote Caifás a quedarse a un lado mientras que Cristo y las turbas 
judías permanecen en el otro con la pregunta de Caifás: «¿Eres tú el Hijo 
de Dios?».

En 1746, se anota una nueva reforma, en la puerta del Mediodía (fig. 1 
y 21), lo que no completa la interpretación de los espacios. Probablemente 
corresponda con las nuevas pinturas que, sobre las de 1577, llegaron a eje
cutarse y hoy se han perdido.

embargo, fundamentalmente ecléctico. Los temas, como la composición figu
rativa, están marcados por el gótico, pero su factura recurre a procedimientos 
propios de los primeros años del siglo XVI y las nuevas trazas del arte rena
centista. El tenebrismo de algunas escenas, singularmente la de la muerte 
(fig. 6) y la de Judas (fig. 15), atormentado por los demonios, recuerdan pie
zas del primer barroco que llevarán a su plenitud autores como Valdés Leal, 
entre otros.

Sin embargo, las pinturas de las maderas resultan más modernas, por 
lo que pueden corresponder con la reforma de 1746 y, además, creemos 
que la imagen del personaje que queda a la derecha, al entrar, corres
ponde a la del rey Herodes, como parece sugerir la corona que porta en 
la mano y la silla, ricamente adornada (fig. 10). En ese caso, habría que pen
sar en dos escenas diferentes, la de la casa de Caifás (fig. 9) y la del rey 
Herodes (fig. 10), destruidas parcialmente al horadar esta nueva puerta, al 
Mediodía, con motivo de la reforma de mediados del siglo XVIII. Diez años 
después, en la visita del vicario del obispo de Ávila, se pide una nueva 
actuación en la fábrica, que podría mostrar, con su deterioro, el paso fatal 
del tiempo.



5. UNA EXPLICACIÓN ICONOGRÁFICA

5.1. La muerte

171

La inauguración de la puerta del Mediodía en 1746 destruiría parte del ciclo 
iconográfico que, aunque inspirado en sus líneas fundamentales en el evan
gelio según san Mateo, ha incorporado aquí la presencia de Cristo ante el rey 
Herodes (fig. 10), sólo citada por san Lucas. Con esta apertura, se lograría que 
la entrada se situara a los pies del templo, y no en un lateral, como estaba 
cuando se pintaron los muros en 1577, según la inscripción de una de las jam
bas. Pero se mantendría la irregularidad en la orientación, probablemente ori
ginal, que ha llegado hasta la actualidad.

Corresponde ahora que nos detengamos un poco más en cada una de 
estas imágenes principales, como en las demás pinturas murales que, secun
darias, completan el diseño interior de la ermita de los Judíos.

En definitiva, las escenas principales que se pueden contemplar actual
mente en las paredes de la ermita de los Judíos representan el ciclo de la 
pasión y la muerte de Jesucristo de acuerdo al relato del evangelista san 
Mateo. Además de la incorporación de la presencia de Cristo ante el rey 
Herodes, sólo se modifica el orden del texto mateano para hacer coincidir la 
muerte de Judas, en el lado de la epístola, con el escalofriante esqueleto del 
lado del evangelio.

Por la razón que sea, todo parece indicar que estamos ante una anomalía 
arquitectónica que sitúa el altar, tanto el cristiano como, presumiblemente, el 
judío en el lado septentrional del templo. Allí se guardarían los rollos de la Ley 
y, en este lugar, se consagraría el nuevo altar cristiano, bellamente decorado 
con las pinturas de los evangelistas. Según este itinerario, la representación 
de los cuatro autores bíblicos flanquearía una imagen de Cristo crucificado ya 
en 1577, hoy desaparecida.

En el lado del evangelio, a la derecha desde el altar, se sitúa una de las esce
nas más impresionantes del conjunto de la ermita (fig. 6). Se trata de la ima
gen de un esqueleto de espaldas que porta en su mano derecha un arco, que 
en otros lugares era una guadaña, al tiempo que sonríe y levanta su izquier
da con una flecha en señal de amenaza. Memento m(or)i, dice su cartela, 
«recuerda que has de morir». Igual que encontramos en algunas sargas de 
la zona de Ayllón, en Segovia, entre otras muchas representaciones de un tema 
históricamente recurrente, a sus pies se sitúan laicos, nobles y eclesiásti
cos, incluido, tal vez, el abad del monasterio de Santa María, entonces llamado



5.2. La oración en el Huerto de los Olivos

172

Pedro Vázquez, muerto el 3 de junio de 1578. A ellos les recuerda que el 
tiempo pasa y que no deben vivir en pecado, porque todos morirán, antes o 
después. Los que hayan hecho el bien, resucitarán con Cristo; los que hayan 
hecho el mal, penarán durante toda la eternidad, igual que Judas sufre a 
manos de los demonios.

Esta expresión de la muerte conecta con algunas de las antiguas imáge
nes góticas del ángel exterminador y en general con las danzas de la muerte 
medievales al tiempo que se inserta en la tradición de autores como Pieter 
Brueghel el Viejo y su obra El triunfo de la muerte (1562), estilo que llevarán a 
su plenitud, en el siglo XVII, entre otros, el sevillano ya citado Valdés Leal en 
obras como In ictu oculi (1672) o Finís gloriae mundi (1672). En el trabajo de 
Hans Baldung Griem, Las edades de la vida también conocida como Las eda
des de la muerte, de 1539, se representa de nuevo el tema del memento mor!, 
presente en las manifestaciones artísticas desde el Medievo y el Renacimiento, 
como reflexión sobre las tensiones fundamentales del ser humano, la bús
queda de la sensualidad y su pérdida con la muerte.

En esta representación, se marca la tragedia, la conciencia de lo efímero 
de los placeres mundanos o vanitas. La extinción de la sensualidad y la pre
sencia del mundo sobrenatural, son argumentos enlazados y cardinales en esta 
producción pictórica, común en otros autores defínales del siglo XVI. El dra
matismo del gesto se acentúa con la creación de una ficción estética que 
juega con el claro-oscuro de la imagen y su tenebrismo. La muerte, en 
blanco, destaca todavía más el sentido de lo macabro sin renunciar a un 
vivo movimiento y a la intensidad del rojo presente en el arco y la flecha que 
blande en consonancia con el rojo de los demonios que, en simetría, ator
mentan a un Judas estrangulado.

Después de la Última Cena, Cristo se ha retirado al Huerto de Getsemaní 
(fig. 7), donde reza al Padre: tristis es(t) anima mea usque ad mortem, «mi 
alma está triste hasta el punto de morir», dice la cartela de la ermita, según la 
versión de san Mateo (Mt. 26,38). Un ángel le conforta en medio de un peque
ño bosque, sólo apuntado, en la noche más angustiosa del Señor (Le. 22,43). Los 
discípulos duermen: Pedro, a la izquierda, con la espada; Santiago, arriba; y Juan, 
más joven, todavía sin barba, sentado a los pies de Santiago. Los tres, al igual que 
Cristo, están ataviados con túnicas y algunos también con capa, como el caso 
de Santiago. Apenas se indican unos pies descalzos, tal vez calzados con 
sandalias nada evidentes. En esta composición llega el reproche del Maestro: 
«¿No habéis podido velar una hora conmigo?».



5.3. El beso de la traición

173

Todavía estaba hablando cuando llegó al lugar una turba numerosa, con 
espadas y bastones, que habían mandado los sumos sacerdotes y los 
ancianos (fig.8). Los lidera uno de los discípulos. Judas se dirige al Señor: 
Ave (Fl}abb¡, es decir, «salve Maestro», también de acuerdo al evangelio de 
san Mateo (Mt. 26, 49). De la misma manera, Marcos (Me. 14, 43-46), Lucas 
(Le. 22, 47- 53) y Juan (Jn. 18,1-12) recogen el hecho, muchas veces repre
sentado en el arte, desde la antigüedad.

El artista de la Vera Cruz ha recogido el momento del beso de Judas, 
quien con su mano izquierda sujeta la bolsa de las treinta monedas que 
ha recibido en pago de la alevosía. Cristo domina la situación y le da ins
trucciones al traidor para que realice su propósito: «Amigo, ¡a lo que has veni
do!» (Mt. 26, 50).

El autor de estas pinturas ha vestido a los personajes según el gusto del 
Renacimiento, que se muestra en la coraza del criado del sumo sacerdote, entre 
otros. Sólo Judas, san Pedro y el Señor mantienen como vestido las túnicas 
del siglo I. En la abadía de Santa María, desde el siglo XIII, se conserva un fres
co similar con esta escena. Pedro saca su espada y le corta la oreja a Mal
eo (Mt. 26, 51-56; Me. 14, 47; Le. 22, 49-51), aunque sólo el evangelista san 
Juan recoge el nombre de los dos (Jn. 18, 10-11). La traición está en mar
cha. Judas va a representar su papel. No sólo ha abandonado el camino del 
seguimiento, sino que se ha convertido en el que lo entregó. No ha sido

De nuevo la llamada para el cristiano que se acerca a la ermita de la 
Vera Cruz. El hombre duerme cuando debe velar. El mal acecha y debemos 
espabilar. El mismo Cristo nos recuerda la necesidad de estar atentos: 
«Velad y orad para no caer en la tentación. El espíritu es fuerte, pero la car
ne es débil» (Mt. 26, 41).

Mateo presenta a Jesús orando solamente en dos ocasiones a lo largo del 
Evangelio; aquí y en Mt. 14, 23. En los dos casos, la oración precede un 
momento de prueba para los discípulos. Ahora la angustia se apodera también 
del Maestro. Se acerca el momento en que debe ratificar la nueva alianza, la 
entrega redentora, anticipada en la Cena. Aunque Jesús conoce todo lo que 
va a suceder (Mt. 26, 2) y se muestra decidido y valiente para aceptarlo, el 
relato se presenta angustioso, dramático: «si es posible, pase de mí este 
cáliz». El artista ha querido hacerse eco de esta emoción al resaltar la figu
ra de Cristo en la noche, la oscuridad, donde sus manos se alzan al Padre, 
suplicantes, mientras los apóstoles duermen, ajenos, absortos, estupefactos.



5.4. El proceso judío: Jesús ante Caifás

174

Esta escena que se sitúa a la izquierda, al entrar por la puerta de los pies, 
la única que hoy permanece abierta, al Mediodía (fig. 9). Solamente se con
serva una cartela, procedente del evangelio según san Mateo, donde encuen
tra su inspiración iconográfica: Fi(li)us Dei, parte de la pregunta que Caifás le 
dirige al Señor: adiuro te per Deum vivum ut dicas nobis si tu es Christus Filius 
Dei. Es decir: «te conjuro por el Dios vivo que nos digas si tú eres el Mesías, 
el Hijo de Dios». «Tú lo has dicho», le contesta el Señor, que sirve para su 
condena: «es reo de muerte» (Mt. 26, 57-66). El texto encuentra otras varian
tes en los evangelistas Marcos (14, 53-65), Lucas (22, 54-71) y Juan (18, 13- 
24), siempre en el contexto de la pasión del Señor.

La escena se desarrolla por la noche, en la casa de Caifás, contemplada 
por un buen grupo de espectadores, a un lado, algunos de los cuales portan 
espadas, escudos y palos, según el relato evangélico, aunque ataviados de 
acuerdo a los gustos modernos, con medias calzas, jubón largo, cinturón y cas
co en la cabeza. El suelo delata un cambio de contexto respecto a la anterior, pero 
también respecto a la imagen siguiente, según veremos. También el relato lo 
muestra con la expresión: «lo llevaron a Caifás». Por desgracia, se ha perdido una 
buena parte del mural, por lo que desaparecen con él otros posibles deta
lles.

Se trata de la representación de parte del proceso judío, aquella en la que 
es presentado ante los jefes de los sacerdotes, los maestros de la Ley y el 
Consejo de ancianos. Sólo los maestros de la Ley permanecen en un lugar 
secundario, cuando ocupan el centro de la acusación tanto los sacerdotes 
como los ancianos. Se van desgranando los títulos de Jesús, aquellos que la 
comunidad confiesa con mayor claridad: siervo, Mesías, Hijo del hombre, Hijo 
de Dios. Jesús manifiesta su verdadera identidad precisamente cuando es 
condenado: «¿Eres tú el Hijo de Dios? Tú lo has dicho, pero a partir de aho
ra veréis al Hijo del hombre sentado a la diestra del Poder venir sobre las 
nubes del cielo» (Mt. 26, 63- 64). El cristiano observa la escena, acompaña a 
Cristo en su Pasión, penetrando en el dramatismo de una escena que se tor
na violenta por el color del suelo, unas losas que parecieran recordar la san
gre del Maestro, derramada por la salvación de su pueblo.

capaz de reconocer en Jesús al Señor, y por eso lo saluda con un título 
que revela su incomprensión: Ave Rabbi, Maestro. El mensaje es claro. El 
hombre ha traicionado a su Dios. Nosotros hemos ayudado con nuestros 
pecados. Sólo cabe el arrepentimiento y la piedad ante la Cruz.



5.5. Jesús ante Heredes

175

En la Vera Cruz, delata su condición regia la corona que porta en sus 
manos, en un gesto complejo de quitársela de la cabeza precisamente cuan
do está ante el «rey de los Judíos», probablemente simbólico, como si el artis
ta se hubiera tomado una cierta licencia histórica. Completan su ajuar algunas

Anotada esta dificultad, debemos apuntar que, sin lugar a duda, estamos 
ante una nueva escena, diferente de la que narra la presencia de Cristo en el 
palacio del sumo sacerdote Caifás (fig.9). El autor se ha esforzado por delimitar 
los espacios mediante columnas, pero singularmente con el cambio de sue
lo, que transforma las losetas, tal vez de piedra, regulares, perfectamente ali
neadas en el palacio de Caifás, por unas piezas aparentemente de mármol, más 
irregulares, de la casa que ocupa el rey Herodes, que también estaba en Jeru- 
salén aquellos días, según el relato del evangelista san Lucas (Le. 23, 7). Si no 
cabe duda de que la escena anterior (5.4) corresponde al palacio del sumo 
sacerdote, tampoco esta encuentra problemas para adscribirla a la presencia 
de Cristo ante Herodes.

Se indica un nuevo tránsito en el relato, pero no queda claro el final (fig. 10). 
La escena aparece fragmentada tras la apertura de la entrada del Sur, proba
blemente en 1746, en que se fecha, de acuerdo al dato que ofrece una incisión 
en la madera (fig. 21). En aquel momento, se recompone la decoración y 
pareciera querer forzarse la interpretación para que la imagen que explica
mos en el apartado anterior, en que Cristo comparece ante Caifás (fig. 9), ten
ga su contrapartida en este otro lado del portón. En este caso, el personaje que 
aparece se trataría del sumo sacerdote Caifás, con lo que se mantendría mejor 
el relato evangélico de Mateo, que no menciona la presencia de Herodes en 
la pasión de Cristo. Pero esta solución no aclara otras dificultades. Tampoco 
ofrece luz sobre esta glosa la pérdida de la cartela explicativa que recorre 
toda la parte superior de las escenas anteriores.

El personaje que encontramos en esta escena -entendido que la imagen 
de Cristo se habría perdido en 1746- corresponde, entonces, con el rey Hero
des Antipas, también llamado Herodes el Tetrarca. Había nacido hacia el año 
20 a. C. en Judea, hijo de Herodes el Grande y de la samaritana Malthace. A 
la muerte de su padre, Augusto lo había nombrado tetrarca de Galilea y 
Perea; pero, poco después del momento que relata esta imagen, las envidias 
le llevaron a enfrentarse con su sobrino Agripa, nombrado rey de los judíos 
por Calígula, lo que le valió la indignación del emperador y el destierro a la 
ciudad romana de Lugdunum (Lyón), en Francia, donde murió hacia el año 
39 d. C.



5.6. El proceso romano: Jesús ante Poncio Pilato

176

joyas, mientras que ocupa un rico trono de líneas griegas en el que se ha 
añadido un cojín con sus borlas para recoger la mano derecha. Todo recuer
da aquella imagen de rey de dudosa reputación, amigo de lujos y dispen
dios, como el espacio palaciego que ocupa, decorado con suelos de mármol 
y nobles columnas, alguna ricamente pintada.

Como apuntamos, se rompe aquí el discurso de san Mateo, pues en este 
caso el artista cuenta con una sola fuente evangélica en la que inspirar su 
obra. Se trata de un relato que recoge san Lucas (Le. 23, 7-12), inserto en 
el discurso mateano del interrogatorio ante Pilatos, que aquí se divide en 
dos (Le. 23, 1-6 y 23, 13-25). No es una escena muy frecuente en la His
toria del Arte. Como paralelos, la encontramos en el retablo mayor del 
monasterio de Sijena, efectuado hacia 1519, entre otras, escasas.

Al interés de Herodes por ver a Jesús (Le. 9,9) y a su prolongado inte
rrogatorio (Le. 23,9), el Siervo de Yahvéh responde con el silencio, de 
acuerdo a la profecía de Isaías (Is. 53,7). El rey se ensoberbece en su 
vanidad mientras hace mofa de Cristo al vestirle con blancos trajes de rey, 
que evocan su acusación de Mesías-Rey (Le. 23, 2). Lucas no recoge el rela
to de Mateo en el que los soldados romanos se burlan de Jesús, sino que 
libera al poder romano de esta acusación histórica al hacer responsable 
de ella al poder judío y a sus tropas.

Al amanecer, Cristo es llevado ante el gobernador (fig. 11 y 12). Se tra
ta de una escena profunda, dramática; un diálogo entre alguien que rega
la la vida eterna y un hombre desesperado, que busca la verdad, aunque 
no ponga los medios para encontrarla. Se ha cambiado de nuevo el esce
nario. De la casa de Caifás (o de Herodes, según los evangelistas), Cristo es 
trasladado (de nuevo) a la residencia del procurador romano (Mt. 27, 1-2). 
Lo recogen todos los evangelistas (Me. 15, 1; Le. 23, 1 y Jn. 18, 28). Si allí 
fue condenado a muerte por blasfemo, aquí será acusado de sedición.

Sólo se conserva un fragmento de la cartela, pero es suficiente para 
entender: (innocens e)go sum a sanguina iustus-, «soy ¡nocente de la sangre 
de este justo»; al tiempo que se lava las manos con la mirada perdida, des
esperada; la mirada de la cobardía. Los sayones se llevan a Cristo, medio 
desnudo (fig. 12). La condena es contundente: después de azotarle, se lo 
entregó para que lo crucificaran (Mt. 27, 26).



5.7. La flagelación

5.8. Camino del Calvario

177

La inspiración iconográfica vuelve a ser el evangelio de san Mateo (Mt. 27, 
31 - 32); pero lo recogen los otros tres (Me. 15, 20- 21; Le. 23, 26- 32 y Jn. 19, 
16b-17a). Una vez más, la indicación: «lo llevaron», del último versículo del pasa
je anterior (Mt. 27, 31) anuncia el comienzo de un nuevo cuadro en el relato 
de la pasión. El escenario de los acontecimientos se traslada ahora desde el 
Pretorio hasta el Gólgota (Mt. 27,33), una cantera abandonada, situada en las

La decoración del espacio se vuelve más profunda, más intensa, incluso mani
fiesta mayor riqueza tanto en las telas como en los suelos. Pilatos viste al esti
lo de los nobles castellanos del siglo XVI. También el siervo que soporta la 
jofaina se adecúa a los gustos renacentistas. Los soldados repiten la misma indu
mentaria que hemos visto antes, mientras que Cristo, casi desnudo, apenas se 
cubre con un paño y cierta sombra en la cabeza que podría hacerse eco de la 
coronación de espinas que se cita a continuación (Mt. 27, 27-30).

El evangelista Mateo no se recrea en esta escena (Mt. 27, 27- 30), que tie
ne como protagonistas a dos sayones, vestidos al gusto de la época moderna, 
que golpean con furia a un Cristo atado a una columna (fig. 13). Precisamente 
es la escena que el fiel se encuentra de frente al entrar en la ermita, aquella en 
la que Cristo le contempla y le exhorta a la piedad. Todavía se conserva la 
columna alta. El manierismo ha ¡do calando en el arte, pero no se insiste en 
las formas más curvas que nos dejarán los maestros del barroco, especialmente 
en escultura, Gregorio Fernández, entre otros. Apenas hay sangre, aunque no 
por ello se renuncia a un cierto dramatismo.

Cuando se hubieron mofado de él, le volvieron a vestir y le llevaron a crucificar 
(fig. 14). Continúan los golpes a un Cristo exhausto, obligado a llevar su propia cruz, 
mientras atrás queda la ciudad de Jerusalén. Salen nolite flere. Sólo una mano 
amiga, la de un cierto Simón de Cirene, alivia la prueba del Hijo de Dios. Simón 
parece mirar al espectador, mientras Cristo cae por tierra, una y otra vez.

Al contemplar estos gestos brutales, el fiel entra más de lleno en el misterio 
de la incomprensión y el rechazo de Jesucristo. Precisamente ahora, en el 
momento de la más profunda humillación, se manifiesta con más claridad el 
misterio de Jesús, que ha venido a derramar su sangre por todos (Mt. 26, 
28). El escenario recuerda la imagen del crucificado. Allí, en la suprema entre
ga y despojo, un centurión clama: verdaderamente este era el Hijo de Dios 
(Mt. 27, 54).



5.9. Muerte de Judas

5.10. Otras imágenes menores

178

El relato de Mateo (Mt. 27,3-10) sitúa esta escena al tiempo que Cristo está 
en la casa de Pilatos (fig. 15). Sin embargo, la versión lucanadel acontecimiento, 
recogida en el libro de los Hechos de los Apóstoles (Hch. 1, 18-19), difiere 
un tanto de esta. Ambas visiones parecen proceder de una antigua tradición 
que vincula la muerte del traidor, por ahorcamiento o por descalabro, con un 
lugar cercano a Jerusalén. Mateo ha colocado este cambio de actitud de 
Judas entre la decisión de matar a Jesús y el proceso romano, con lo que 
manifiesta gráficamente la iniquidad del proceso y la inocencia del reo, cuya 
muerte se inserta en la suerte de los justos muertos a manos de su pueblo 
(Mt. 23,35). Al evangelista no le interesa el rigor histórico, cuanto el significado 
y el valor representativo del arrepentimiento y la desesperación; además de 
la constatación de que todo esto sucedió para que se cumpliesen las escrituras, 
de acuerdo al plan previsto por Dios antes de la creación del mundo.

En nuestro itinerario gráfico, observamos que el artista ha querido romper 
el orden del relato evangélico. Parece que busca que el altar quede flan
queado por la muerte y por esta escena, viva, intensa. La cartela lo indica: 
(—)cado, Ivdas se ahorcó. Los demonios lo atormentan, casi lo devoran, en 
una prueba visual de las consecuencias del pecado. Cristiano -parece suge
rir la imagen-, tú que contemplas esta escena, acuérdate de agradar a Dios, 
renuncia a la traición, a la iniquidad de tu vida, para que en el momento de tu 
muerte venga para llevarte a la salvación, por la sangre de su Hijo, por la San
ta Vera Cruz.

Armonizado con el discurso de la Pasión, el templo se convierte en una 
catequesis ciertamente vistosa. Se ha perdido la escena central, la del altar 
mayor, probablemente a lo largo del siglo XVII o en las primeras décadas del 
XVIII, como sugiere el texto de la visita de 1756; pero no cabe duda de que se 
trataría de un Crucificado, el Cristo de la Vera Cruz, tal vez pintado, como el res
to, o incluso -en algún momento- de bulto redondo, para poder procesionar 
por las callejuelas del pueblo en los días de fiesta y en Semana Santa. Junto 
a él, otros restos pictóricos podrían estar haciendo alusión a la presencia de 
algunos ángeles, de la Virgen María y del apóstol san Juan, en una clásica esce
nografía de la crucifixión del Señor (fig. 16). En los laterales, esta escena prin
cipal aparece rodeada por los cuatro evangelistas, que lucen grandes cartelas

afueras de la ciudad, muy cerca de la puerta del Agua, donde solían ajusticiar 
a los condenados a muerte.



179

San Mateo (fig. 17), arriba, a la izquierda, se acompaña de un hombre con 
alas, que algunos artistas se esfuerzan por identificar con un ángel. Está en casa, 
como los otros tres, sentado en un sillón, escribiendo el evangelio, recibido del 
mismo Señor. Debajo encontramos a san Marcos (fig. 18), de similar factura, 
vestido con una túnica acordonada a la cintura, que apoya sus pies en un 
león, su signo iconográfico, aquella voz-rugido que clama en el desierto, como 
inicia su relato. A la derecha del altar, arriba, se recoge la figura de san Lucas 
(fig. 19), el médico, discípulo de san Pablo, Identificado por el toro, en el que 
apoya también sus pies descalzos, al tiempo que escribe en un pergamino con 
pluma de ave. Finalmente, san Juan (fig. 20), el discípulo amado, parcial
mente perdido en su factura, se vuelve hacia la escena principal, la del Cris
to crucificado, en la que aparece.

Las imágenes de la ermita se completan con grandes flores (fig. 11), símbolo 
de la caducidad de la vida y de toda belleza terrestre, que sólo puede tener dura
ción en los jardines del cielo, de la gloria (Sal. 103, 15-16). Aunque la flor, que 
nace en primavera, en la Pascua, se utiliza también, en el lenguaje bíblico, para mani
festar el agrado de Dios, que se complace en su siervo, Jesucristo, y acompaña 
toda su obra de redención del género humano.

Un segundo motivo, probablemente simbólico, pero ciertamente decorativo, 
es el de los semicírculos entrelazados, conformados alrededor de las escenas 
y del tabernáculo cristiano o sagrario, ubicado bajo el ahorcamiento de 
Judas (fig. 22). El círculo aparece frecuentemente en las tumbas. En forma 
de ondas, o de olas, representa aquella imagen del agua en la que se sumerge 
el hombre, como en la muerte, al tiempo que apunta al resurgir de ellas, en una 
compleja doctrina de muerte y resurrección.

En la representación de san Juan, apóstol y evangelista, se entremezclan dos 
imágenes medievales: aquella que lo relaciona con los cuatro evangelistas, según 
venimos exponiendo, y la otra, común en los calvarios medievales, que lo coloca 
simétricamente a la Virgen, de pie, a un lado de la cruz, normalmente con la meji
lla apoyada en la mano, como en este caso. Su representación imberbe, a pesar 
de que, según una antigua tradición murió de edad ciertamente avanzada, es 
común entre las iglesias occidentales, a diferencia de las orientales que suelen repre
sentarle como un anciano.

Hemos hablado ya de las columnas de capitel corintio de separación de los 
espacios y de las escenas. A ellas, finalmente, se añade el escudo de la cofradía

con su nombre, como si los signos tetramorfos no fueran suficientemente elo
cuentes.



6. CONCLUSIÓN

180

En definitiva, el pueblo cristiano, concreto ahora en los oficiales de la cofra
día de la Cruz, plasma en un mural el centro de su fe, el misterio de la pasión 
y la muerte redentora de Cristo Salvador. El artista, popular, no excesivamen
te cultivado, ni en líneas ni en colores, más próximo a los autores de sargas 
de semana santa que a los grandes pintores del barroco castellano, reproduce, 
sin embargo, algunas de las estampas más veneradas de la tradición cristia
na occidental. La adoración de la cruz, símbolo de muerte, al tiempo que 
manifestación suprema del amor de Dios, ordena inexorablemente la vida del 
hombre de fe. Al reproducir, en este mural, algunas de las estaciones del via 
crucis de Jesucristo, no pretende otra cosa que llegar a acompasar a él, por 
la devoción y la penitencia, su vida de pecador, llamado a la redención por este 
mismo camino de muerte y resurrección.

(fig. 5), de factura similar a los que encontramos en la abadía de Santa María, con 
estrías muy finas y con los tres clavos de la cruz, en medio de una arquitectura simu
lada que remata la puerta del Poniente en un frontón de líneas renacentistas.



APÉNDICE FOTOGRÁFICO

181

Fig. 1. Portada meridional de la ermita de la Vera Cruz o de los Judíos.



Fig. 2. Portada occidental de la ermita, tapiada hacia 1746.

182



07 7

183

tiaais’áíislaJSi ' ■ -• ioco- _iiA¡s -. <£0x0-.. --_ií£Ka»< ¿tí:.-- '.4£M

Fig. 3. Inscripción de la jamba izquierda de la antigua puerta del 
Poniente.

M í

- :W.i 7
■‘••'^W-£'! £1

J F H
■ ' -

■fino
/ M i

I

"ZI r^d 
íÍw*í? I 

.-'¡■<. «.asso-'; ?

i/t / ilílAO W H
í Vf 

<■

ifíON
®SFMA:
KM M

í;

OOSLA.
I "’ ' Barae''i s >/A

i



Fig. 4. Interior de la puerta occidental.

184



Fig. 5. Detalle de la puerta occidental. Escudo de la cofradía de la Vera Cruz.

185



Fig. 6. Primera escena. La muerte.

186



Fig. 7. Segunda escena. La oración en el Huerto de los Olivos.

187



Fig. 8. Tercera escena. El beso de la traición.

188



Fig. 9. Cuarta escena. El proceso judío. Jesús ante Caifás.

189



Fig. 10. Quinta escena. Jesús ante Herodes.

190



Fig. 11. Sexta escena. El proceso romano. Pilato se lava las manos.

191



Fig. 12. Sexta escena. Jesús es llevado a crucificar.

192



Fig. 13. Séptima escena. La flagelación.

193



Fig. 14. Octava escena. Camino del Calvario.

194



Fig. 75. Novena escena. La muerte de Judas.

195



Fig. 16. Restos pictóricos del altar de la ermita de los Judíos.

196



197

Fig. 17. San Mateo. Pared septentrional, arriba, lado del 
evangelio.



Fig. 18. San Marcos. Pared septentrional, abajo, lado del evangelio.

198



Fig. 19. San Lucas. Pared septentrional, arriba, lado de la epístola.

199



Fig. 20. San Juan. Pared septentrional, abajo, lado de la epístola.

200



Fig. 21. Inscripción con la fecha de la puerta meridional (año 1746).

Fig. 22. Sagrario de la ermita.

201


