
RESUMEN

Palabras clave: imagen, poupée, ferias, comercio, perspectiva, modelos.

135

EL ECO DE LOS ANTIGUOS PAÍSES BAJOS 
EN EL S. XV ABULENSE

Los antiguos Países Bajos fueron el más importante referente artístico de la 
Península Ibérica desde mediados del S. XV hasta entrado ya el S. XVI. Pero la 
presencia de pinturas y esculturas con esa procedencia en nuestros museos, 
iglesias o colecciones particulares, no explica únicamente el extraordinario 
desarrollo del comercio, que sin duda se dio, sino que constituyen objetos 
parlantes de una sociedad con unos determinados gustos y creencias que vio 
en la adquisición de lo que hoy consideramos obras de arte una necesidad que 
respondía a los intereses de una clase pero también a motivos de índole religio
sa, social o política. Sólo el hecho de encontrarnos ante obras importadas de

El intercambio artístico entre la Península Ibérica y el norte de Europa es 
uno de los fenómenos que más enriquecieron el desarrollo del arte hispano 
a todos los niveles. No sólo se importaron obras, sino también modelos y 
artistas que llevaron consigo nuevas fórmulas que, unidas a las autóctonas, 
integraron uno de los periodos más deslumbrantes del arte español. En este 
artículo se analizan algunas obras del panorama artístico abulense que pre
sentan un posible origen nórdico, así como las vías por las que penetraron 
y los promotores que hicieron posible su llegada.

CABALLERO ESCAMILLA, Sonia
Universidad de Salamanca



136

Las piezas de las que vamos a dar cuenta son tratadas hoy como mani
festaciones artísticas sujetas a todo tipo de análisis sobre su forma, conteni
do, cronología o estilo pero su interés va más allá de la información catalográfica 
aportada. Es su esencia, la función y el lugar ocupado en la escala de valores 
de una época -en este caso el S. XV-, lo que define todo lo demás.

Hablar de pinturas y esculturas implica tratar de imágenes, un vocablo 
cuya significación ha variado de unos siglos a otros. El concepto, tal y como 
lo entendemos en la actualidad, remite tanto a una visión material como espi
ritual, pero también lo identificamos con el arte escultórico y pictórico. No fue 
así en la Alta Edad Media cuando la literatura patrística utilizaba el término en 
su acepción psicológica; así trataban sobre las imágenes impresas en el alma 
humana o del Hombre hecho a imagen y semejanza de Dios1. Esa faceta espi
ritual no está ausente cuando hablamos hoy de imagen, sobre todo entre los 
creyentes. Podemos referirnos a una escultura de la Virgen con el Niño como 
una imagen de la Madre con su Hijo, pero el verdadero alcance de la misma 
reside en su función de intermediaria con la divinidad. Aparte del incuestionable 
valor estético que le infundimos, otro -y más importante- se suma, es la mate
rialización de la esencia divina, el canal a través del cual hacemos llegar nues
tros ruegos y veneración al Más Allá, pero también la vía utilizada por los 
personajes sagrados para comunicarse con sus devotos. Una realidad que for
ma parte del conjunto de creencias colectivas desde los primeros tiempos, 
como da cuenta la abundante literatura sobre milagros o leyendas de esculturas 
y pinturas que adquieren vida propia.

El carácter móvil de estas piezas ha provocado la desaparición de muchas 
de ellas, mientras otras han sido arrancadas de su espacio para ser expues
tas en la vitrina de un museo o colección particular. Nada más lejos de su pro
pósito inicial, por cuanto fueron sujetos activos en la devoción pública o 
privada y tratadas, a su vez, como seres vivos receptores de afecto, venera
ción, admiración e incluso odio.

unos centros de producción foráneos y en la cima del prestigio artístico en 
ese momento, nos está dibujando el perfil de quienes fueron sus poseedores, 
lo que equivale a decir que son huellas sesgadas del conjunto de una socie
dad.

’ RINGBOM, S. «Images de dévotion et dévotions imaginatives. Notes sur le role de l’Art dans la 
piété du Moyen Age» en Les Images de dévotion X/^-XV6 siécle. París: Gérard Monfort Éditeur, 1995, 
p. 9-40.



137

Las tallas de Malinas tuvieron un gran éxito entre las distintas clases socia
les. Al abaratamiento de su producción se unía la facilidad de transporte, dado 
su reducido tamaño y, por tanto, la simplicidad en el proceso de adquisición. 
Talladas en serie, sin necesidad de encargo previo, eran destinadas a las 
ferias, convirtiéndose en uno de los productos estrella. Este debió de ser el ori
gen tanto de los ejemplares conservados como de los desaparecidos en Ávi
la4. La proximidad de las ferias de Medina del Campo5, las más importantes de 
la Península Ibérica y con cierta entidad a nivel internacional, facilitó la difusión

Comenzaremos el recorrido por un tipo de imágenes que estuvieron al alcan
ce de una facción más amplia de la sociedad. Su bajo coste y su producción en 
serie las convirtieron en piezas más accesibles a todo tipo de público, no sólo 
a la élite. Me estoy refiriendo a las conocidas como Vírgenes o poupées de Mali
nas. En realidad no sólo se fabricaron imágenes de la Virgen, también existían 
tallas del Niño Jesús o de distintos santos que respondían a las numerosas 
devociones de la época. Es la evolución del sistema de creencias la que mar
ca las directrices de la producción artística. De las grandes celebraciones 
públicas y colectivas se tenderá a una piedad más íntima y recogida, vivida de 
forma individual en el interior de capillas u oratorios privados, mediante la lec
tura silenciosa y el apoyo visual de las imágenes2. Esta misma situación nos 
pone en antecedentes de la tipología de las obras, pero también de sus des
tinatarios. Podríamos decir que el S. XV se vuelca no en la monumentalidad, 
sino en el detalle y el preciosismo, ofreciendo obras de pequeño tamaño pero 
de grandes efectos a todos los niveles. Solamente las clases pudientes de la 
sociedad podían disponer de espacios propios para la práctica religiosa y, 
por este motivo, a ellos debemos vincular la adquisición de estas piezas, des
tinadas en su mayor parte al amueblamiento de los espacios reservados para 
la oración y la meditación. Es precisamente el carácter familiar de las mismas 
lo que ha llevado a calificarlas como imaginería doméstica3.

2 IBÍDEM.
3 HERNÁNDEZ REDONDO, J. I. «El comercio del arte en las Ferias de Medina del Campo duran

te el reinado de los Reyes Católicos» en el catálogo de la exposición Comercio, Mercado y Economía 
en tiempos de la Reina Isabel. Medina del Campo: Museo de las Ferias, 2004, p. 97.

4 La producción malinesa está extendida por gran parte de la geografía española. Por citar un 
ejemplo, véase la colección de estatuas de Malinas conservadas en Álava. LÓPEZ DE SABANDO, J. E. 
«Imágenes de Malinas en Álava». Cultura, 5,1985, p. 24-32. LAHOZ GUTIÉRREZ, L. «El pasado en sus 
sombras proyectadas». En el catálogo de la exposición Museo de Álava. Madrid: Banco Santander 
Central Hispano, 2001, p. 22.

5 El hidalgo castellano Pero Tafur, gran conocedor de Europa por sus múltiples viajes entre los años 
1436 y 1439, llegó a comparar estas Ferias con las de Amberes. Citado por VALDEÓN BARUQUE, J. 
«Medina del Campo y sus Ferias» en Comercio, Mercado..., op. cit., p. 47-49.



138

Pero no sólo eso sino que en 1474 se entregó a dos personas la cantidad 
de 160.000 mrs con el fin de viajar a Flandes para comprar tapices7, lo que nos 
da ¡dea de la activa relación que se mantenía con el norte de Europa como 
exportador de productos artísticos.

El auge que experimentaron las ferias de Medina a finales del S. XV coin
cide con una mayor presencia de productos procedentes de Brabante y Lyon. 
La llegada de artículos hasta entonces inéditos a los ojos de Castilla, provocó 
una gran demanda al ser tomados como un elemento de distinción. Debemos, 
pues, considerar la villa de Medina del Campo como el foco difusor de gran 
parte de las obras de origen nórdico en la provincia de Ávila, máxime tenien
do en cuenta que en 1491 los Reyes Católicos decidieron que los mercade
res de la ciudad abulense acudieran a estas Ferias -entre otras-, que gozaban 
ya de la categoría de ferias generales del reino3.

Entre las obras a las que se va a hacer mención destaca una Virgen pro
cedente de Espinosa de los Caballeros y conservada hoy en el museo de la 
Catedral (Fig. 1). Sigue la tipología típicamente malinesa. La imagen de Espi
nosa se toca con una especie de turbante, dejando caer una larga melena 
ondulada sobre los hombros. La cara tiene facciones redondeadas con una 
amplia frente despejada y, como es habitual en las imágenes de la Virgen, 
con la mirada ausente y melancólica. Sostiene al Niño Jesús con su brazo

de obras de procedencia foránea entre la clientela hispana. La situación de Ávi
la al margen de las grandes vías comerciales provocó el desplazamiento de 
los compradores a las ferias o bien su adquisición directa en el lugar de origen 
como consecuencia de un viaje. Así, sabemos que estaban llegando productos 
de Flandes a una zona muy puntual de la provincia de Ávila: Piedrahíta, lugar 
de residencia de los señores de Valdecorneja. Tenemos constancia de que los 
distintos titulares del Señorío enviaban mercaderes de su confianza a latería de 
Medina del Campo con el fin de que adquirieran objetos de todo tipo: «El dho día 
truxo RQ Flores de Medina ciertas cosas a la cama del duque my señor q le dio 
el alcayde Francisco Girón, las quales son estas que se siguen: una espa
da...»6.

6 Archivo del Palacio de Liria. Libro Maestro. F. 205.
7 Archivo del Palacio de Liria. Libro Maestro F. 144. En 1475 consta que Alfonso de Cabrera, cria

do de su señoría -el duque, se sobreentiende-, «por su mandado fue a comprar a Flandes qierta tapi
cería». Libro Maestro. F. 317. «El XX de noviembre de setenta y pinco, Alfonso de Cabrera, criado del 
duque my señor, por mandamiento de su señoría, entregó al dicho mayordomo e secretario, los dies 
panos de ras que él ovo traído de Flandes, que son los siguientes: quatro panos de cama con la sobre
cama; quatro panos de sala; el dosel rico; otro dosel de ras». Libro Maestro. F. 344.

8 VALDEÓN BARUQUE, J. «Medina del Campo...», op. cit., p. 48.



139

derecho, mientras la mano izquierda desaparecida pudo haber presentado una 
fruta o una flor, como viene siendo habitual. El Niño se halla en disposición de 
leer. En un libro abierto señala con su índice un pasaje concreto de la hoja. Se 
trata de un modelo muy difundido entre las imágenes de Malinas, como lo 
demuestran los ejemplares pertenecientes a la colección de Timoteo Pérez en 
España9. Es como si pretendiera llamar la atención de su Madre sobre un tex
to específico de la Biblia. El gesto de la Virgen denota tristeza por lo que debe
mos pensar en un episodio alusivo a los acontecimientos venideros de la 
pasión de Cristo. No sabemos en realidad cómo pudo llegar la Virgen a la igle
sia parroquial de Espinosa de los Caballeros, donde la vio Gómez-Moreno, pero 
existe la probabilidad de que fuera adquirida en las cercanas ferias de Medi
na del Campo por algún particular para su capilla privada. El mismo erudito gra
nadino daba noticia de la existencia de una Virgen con Niño conservada en el 
convento de la Encarnación de Ávila. Las dimensiones que señala, 0,305, así 
como la comparación que establece con un ejemplar que situaba en una 
colección particular en Rivilla de Barajas nos permite asegurar que se trataba 
de una Virgen de Malinas. De la primera no se conserva resto alguno y de la segun
da, el único vestigio del que disponemos es el dibujo que incluyó Gómez- More
no en su Catálogo Monumental (Fig. 2). Se trataba de una Virgen ofreciendo una 
manzana al Niño, mientras este apunta con su dedo índice un libro abierto. Exac
tamente la misma disposición que la Virgen procedente de Espinosa. Además 
especificaba que se encontraba en el interior de una «una caja pintada de azul, 
con estrellas y lises de oro, cuyas portezuelas tenían atributos de la Pasión»10. 
El atributo de la Virgen y la representación de los instrumentos de la Pasión per
mite afirmar que el Niño señala un episodio alusivo a su futura Pasión. Se trataba 
sin duda de una poupée malinoise inserta en una especie de pequeño retablo 
doméstico propio de la producción artística de la ciudad de Malinas a comien
zos del S. XVI. Las estrellas y las lises habría que considerarlas bien como 
símbolos marianos o como una alusión al donante de esta pieza. Teniendo en 
cuenta que Gómez-Moreno sitúa el origen de la misma en el convento mas
culino y carmelitano de Duruelo pudo ser donado por algún beneficiario del 
mismo. Escudos de lises y estrellas encontramos en la decoración heráldica 
de la capilla mayor del convento de las Úrsulas de Salamanca, espacio des
tinado a albergar la tumba del obispo Alonso de Fonseca II y decorado con los 
emblemas desús apellidos (Acevedo, Fonseca, Ulloay Maldonado)11. Varios

9 Catálogo de la exposición Comercio, Mercado y Economía... op. cit. En concreto p. 206 y 210.
GÓMEZ-MORENO, M. Catálogo Monumental de la provincia de Ávila. Ávila: Institución Gran 

Duque de Alba, 2002, p. 448.
" MARTÍNEZ FRÍAS, J. MA «Convento de la Anunciación (“Las Úrsulas”)» en J. M.a Martínez Frías; 

M. Pérez Hernández; L. Lahoz, El Arte Gótico en Salamanca. Salamanca: La Gaceta, 2005, p. 86-98.



140

El museo de la catedral de Ávila expone una pequeña escultura de la Virgen 
sentada en un trono con el Niño sobre sus rodillas (Fig. 3). En 1901 Gómez-More- 
no la situaba en los relicarios de la capilla de los Velada -hoy del Sagrado Cora
zón- de la catedral de Ávila junto a un Santiago de azabache, también en el Museo 
Diocesano actualmente12. Se trata de una capilla de carácter autónomo, adosada 
a la giróla de la catedral en su lado norte. Comenzó a construirse en el S. XVII a 
expensas de D. Gómez Dávila, miembro de uno de los linajes más importantes de 
la ciudad. Durante la Edad Media algunos de sus miembros habían ocupado 
altos cargos en la esfera eclesiástica y política, llegando a ser personas de con
fianza de los monarcas, como es el caso del obispo Sancho Blázquez Dávila en 
el S. XIV o Sancho Dávila en el S. XV. Dispusieron su capilla funeraria en el interior 
de la catedral bajo la advocación de San Blas y allí se hallan en la actualidad dos 
importantes sepulcros de la serie de los que componen la catedral: el sepulcro del 
obispo de Sigüenza D. Blasco Dávila y el correspondiente al caballero D. San
cho Dávila. Ambos disponen de estatua yacente y son los únicos vestigios de lo 
que debió constituir un espacio repleto de monumentos funerarios, entre los que 
se hallaban el del fundador de la capilla, el obispo D. Sancho Blázquez Dávila13. 
Estuvo cubierta además de pinturas murales de las que hemos conservado úni
camente varias escenas correspondientes a la vida de san Blas en el lugar don
de se situaba el altar. La información aportada por Gómez-Moreno nos indica el 
probable origen de la pieza que analizamos. Su cronología cercana al S. XVI y el 
hecho de que se encontrara en una capilla del S. XVII presupone un origen dis
tinto en cuanto a espacio, pero el hecho de que se ubicara en la capilla de la fami
lia Velada puede indicar que se trata de una obra del entorno de los Dávila 
conservada como parte integrante del patrimonio familiar. Se trata de una peque
ña talla, muy cuidada tanto en lo que se refiere a la fase de ejecución como a la 
policromía. María aparece sedente sobre un trono gótico flanqueado por dos 
leones en referencia al Trono de Salomón. Así se describe en el Libro de los 
Reyes-, «dos brazos, uno a cada lado del asiento, y junto a los brazos dos leo
nes. ..»(! Reyes, 10-19)14. Las referencias a María como Trono de la Sabiduría 
son constantes en la tradición artística del S. XV. Lo vemos en pintura, como es

miembros de esta familia ocuparon la sede episcopal abulense en distintos 
momentos históricos y quizá haya que pensar en uno de sus parientes como 
donante de la pieza para uso devocional de la comunidad. Tal vez incluso el 
hipotético donante formó parte de la misma.

12 GÓMEZ-MORENO, M. Catálogo..., op. cit. p. 100.
13 CABALLERO ESCAMILLA, S. La escultura gótica funeraria de la catedral de Ávila. Ávila: Institu

ción Gran Duque de Alba, 2006.
14 ARA GIL, C. J. Ficha «Escultura de la Virgen Sedente con el Niño», Catálogo Testigos, Las Eda

des del Hombre, catedral de Ávila, mayo a noviembre de 2004, p. 265.



141

El destino nos ha privado de un grupo escultórico de gran interés, un 
Descendimiento conservado en su momento en el convento de Carmelitas

el caso de algunos cuadros de Robert Campin, la Virgen de la Humildad, en el que 
los escaños de madera sobre los que se sienta la Madre se apoyan o se adornan 
con leones. Es una referencia a la condición de la Virgen como Iglesia, trono del 
nuevo Salomón que ha dejado su escaño celeste para ocupar uno terrestre. La vin
culación de los leones con la Iglesia se hace especialmente elocuente en el hecho 
de que los tronos episcopales también se apoyaran sobre leones15. Como es 
habitual, la Virgen sostiene a su Hijo sobre una de sus rodillas. Viste una túnica ceñi
da bajo el pecho, siguiendo la moda habitual del S. XV. El manto la cubre por 
completo, cayendo a un lado y otro de forma simétrica. Tanto la Madre como el 
Niño mantienen la típica expresión melancólica, un detalle que remite a la reflexión 
sobre los acontecimientos de la Pasión, aunque no estén presentes. Por otro 
lado, la actitud del Niño inclinado y dirigiendo su mirada hacia un lateral nos infor
ma de que junto a la Madre y el Hijo pudo existir otra u otras figuras conforman
do una escena como la Epifanía. Teniendo en cuenta sus dimensiones y tipología 
no sería extraño pensar en la posibilidad de que se trate de un fragmento aislado 
de lo que pudo ser un pequeño retablo devocional procedente de la zona de 
Anvers, donde este tipo de obras eran frecuentes16. La tipología de Virgen seden
te no es propia de las series malinesas, compuestas por Vírgenes de pie, un indi
cio más que puede indicar la pertenencia de la talla a un conjunto más amplio, tal 
vez un retablo devocional procedente de la capilla funeraria fundada por el obis
po D. Sancho Blázquez Dávila en el crucero sur de la catedral o bien de un ora
torio particular. Hemos hablado de la proximidad de algunos de sus miembros a 
los monarcas reinantes. El caballero D. Sancho Dávila fue capitán de los Reyes Cató
licos y murió a su servicio en defensa de la fe cristiana frente al infiel. No hay que 
olvidar que, en un momento dado, Gonzalo Dávila tuvo el deseo de ser enterrado 
en el presbiterio de la catedral. Un pleito con el Cabildo debido a la altura de su monu
mento cambiaría el desarrollo de los hechos. El sepulcro se llegó a hacer aunque 
no hemos conservado resto alguno. Y todo parece indicar que el lugar al que fue 
trasladado corresponde, como es lógico, a la capilla de San Blas. No se puede ase
gurar el origen de la pieza pero, presumiblemente, deber ser puesta en relación con 
alguno de estos miembros, enterrados en la catedral y de cierta categoría social. 
Tal vez pudieron adquirirlo en las cercanas ferias de Medina del Campo, donde lle
gaban productos similares que satisfacían una demanda creciente.

15 PURTLE, C. J. The Manan paintings of Jan van Eyck. New Yersey: Princeton University Press, 
1982, p. 113.

16 La tipología de Virgen entronizada, inusual en la producción malinesa, ha llevado a pensar a 
Julia Ara Gil en la posibilidad de que otra ciudad distinta a Malinas, como puede ser Amberes, sea el 
foco de procedencia de esta escultura. Ficha «Escultura de la Virgen Sedente...», op. cit., p. 266.



142

Calzadas de Fontiveros que desapareció en el incendio de 1961, conocido 
gracias a la información aportada por Gómez-Moreno en su Catálogo Monu
mental de Ávila, del que únicamente se conserva la fotografía en blanco y 
negro legada por este último (Fig. 4). Cuando Gómez-Moreno visitó el convento 
el conjunto se conservaba aislado, sin embargo teniendo en cuenta los referentes 
nórdicos conservados probablemente formó parte de un retablo tallado dedicado 
a los temas de la pasión de Cristo. Las características estilísticas coinciden en 
lo sustancial con lo realizado en la zona de Anvers a finales del S. XV. Por ello, 
pensamos que se trata de un fragmento de un conjunto más amplio, compra
do por alguna de las familias que tenían representación en el convento o bien 
por uno de sus intermediarios en alguna de las numerosas ferias celebradas en 
las ciudades españolas y de los antiguos Países Bajos. Este tipo de retablos des
tinados a la devoción particular tuvieron un gran demanda, por lo que los talle
res creaban series que después se vendían libremente en el mercado.

El grupo en cuestión estaba formado por siete personajes representando la esce
na del Descendimiento de Cristo. En el tono general de la composición se descubre 
la huella de Van der Weyden. Fue un gran creador de formas y fórmulas y su Des
cendimiento conservado en el museo del Prado supuso un punto de referencia para 
las representaciones del mismo tema ya fuera en pintura o escultura. A veces se 
hicieron réplicas exactas y otras, como es nuestro caso, la composición del genial 
pintor está en la base de las creaciones posteriores. En el Instituto de Arte de 
Detroit se conserva una escena de retablo esculpido con el tema del Descendi
miento. La pose de San Juan sosteniendo a la Virgen es muy similar a la que pre
sentan las obras de Weyden y sus seguidores. Pero el grupo esculpido más 
cercano al abulense correspondió a un retablo de la Pasión y se conserva en la 
iglesia de Sainte Dymphe en Gheel. Es indudable la impronta de Weyden en 
todas las técnicas artísticas, aunque algunas veces no sea captada a primera vis
ta. La fórmula creada en el Descendimiento de la Cruz pintado para los alabarderos 
de Lovaina marcaría un antes y un después en la historia de este tema iconográ
fico puesto que, bien la composición, las actitudes o los gestos, serían tomados 
como principal referente en multitud de obras. Al círculo de Van der Weyden per
tenece un Descendimiento conservado en la Pinacoteca de Munich en el que 
Nicodemo, subido en la escalera, sostiene los brazos de Cristo y José de Arima- 
tea las piernas17, tal y como lo vemos en el grupo escultórico abulense.

17 FRIEDLÁNDER, M. J. Dieric Bouts and Joos van Gent, comments and notes by Nicole Veronée- 
Verhaegen. Bruselas, MCMLXVIII, vol. III, lám. 111.

Obras de este tipo dejarían su impronta en las creaciones de carácter local. 
En el antiguo hospital de Madrigal de las Altas Torres, Gómez-Moreno situaba un



143

conjunto de esculturas al que titulaba Lamentaciones sobre el cuerpo de Cristo 
muerto (Fig. 5). A diferencia del caso anterior, no sólo disponemos de la corres
pondiente fotografía en blanco y negro sino que el grupo se conserva actual
mente en la iglesia de San Nicolás de Barí. Su estudio nos ha permitido confirmar 
una calidad artística notablemente inferior al grupo fontivereño. El carácter arcai
co de la composición, las posiciones forzadas y rígidas, así como el tono popu
lar de los rostros nos informan de una autoría local siguiendo un modelo foráneo. 
Desconocemos igualmente el origen del mismo. En los antiguos Países Bajos era 
muy frecuente su pertenencia a retablos de escultura, pero teniendo en cuenta 
que se trata de una creación local, tal vez debamos pensar en una ejecución de 
carácter autónomo. Sabemos de la importancia de estos conjuntos en el marco 
de las celebraciones litúrgicas y paralitúrgicas de los fieles, en las que se utiliza
ban obras de este tipo como depositarías de una devoción colectiva, cumplien
do el papel de actores eventuales en las ceremonias religiosas en el interior de 
los templos pero también en la exposición pública por las calles de la ciudad.

Pero la muestra más importante conservada aún en el convento de las agusti- 
nas de Madrigal es sin duda una Piedad situada hoy en la hornacina central de un 
retablo barroco del S. XVIII (Fig. 6). Constituye un ejemplo de una serie más amplia 
formada por esculturas de características muy similares. Aunque no se conserva 
documentación al respecto que asegure su origen, la peana ofrece una inscripción 
con una leyendatópicay típica común a otras esculturas similares: «fue recuperada 
del mar por el capitán de un barco quien la regaló al rey Fernando el Católico, que 
a su vez la cedería al monasterio en el que habían profesado sus dos hijas naturales 
doña María y doña Esperanza de Aragón» (ingresaron en 1499). Es obvio que la 
inscripción es ajena a la creación de la talla, datando de una época posterior, como 
así lo manifiesta el tipo de letra utilizado. El material de la propia obra-madera- y 
la existencia de otros casos similares demuestran el carácter fabulístico. Pero a 
veces la leyenda supera a la crónica y su huella se acusa de forma más rotunda en 
el arte. De este modo, la talla es conocida popularmente como Santa María del Mar. 
Probablemente existía una intencionalidad bien fundada: el hecho de poseer una 
talla de origen real, recuperada del mar en circunstancias milagrosas, no hacía 
sino ahondar en el prestigio del monasterio y su repercusión social. Un relato para
lelo cabe mencionar en relación con los almirantes de Castilla. Protectores del 
convento de Santa Clara de Falencia, eran vinculados a una famosa talla de Cris
to muerto, al parecer salvada de las aguas por el primer almirante Alfonso Enríquez18. 
Se trata pues de un topos con ciertos tintes milagrosos creado con el fin de otor
gar cierto prestigio social a una determinada fundación.

18 YARZA LUACES, J. La nobleza ante el rey. Los grandes linajes castellanos y el arte del S. X. 
Madrid: Ediciones El Viso, Fundación Iberdrola, 2003, p. 170.



144

Lo que no ofrece dudas es el carácter real del convento. Allí se ubicó el 
palacio de Juan II, fue la cuna de Isabel la Católica y el lugar donde pro
fesaron dos hijas naturales de Fernando el Católico. Incluso queda cons
tancia documental de varias visitas reales al monasterio en el último cuarto 
del S. XV. Fue fundado en 1438 bajo la advocación de Nuestra Señora de 
la Piedad. Siendo priora María de Aragón solicitó de su sobrino Carlos I el 
permiso para que la comunidad pasara a ocupar el palacio de Juan II en 
donde había nacido Isabel la Católica en 1451. Petición atendida por una 
real cédula en 152519.

Nos encontramos ante el tema de mayor relevancia en el S. XV. La Quin
ta Angustia ocupó el lugar central de retablos, tímpanos, trípticos o altares 
privados. La propia advocación del convento, dedicado a Nuestra Seño
ra de la Piedad, incide en este hecho. Sin otros elementos más que los pre
senten como parte de una narración, la Madre y el Hijo se convierten en 
¡conos ante los ojos del fiel. Imágenes para la veneración, pero también para 
la meditación. Depositarías de una devoción religiosa, pero creadoras a su 
vez de imágenes espirituales sobre la pasión del Salvador.

Respondiendo a la advocación del convento bajo la titularidad de Nues
tra Señora de la Piedad, se trata de un tema de especial veneración por los 
Reyes Católicos. Sabemos que la Reina donó una talla semejante, aunque 
sin relación estilística con la presente, a la Cartuja de Miraflores20. Forma
ba parte de una práctica común a reyes o prelados, como lo demuestra el 
grupo conservado en la actualidad en el Museo Nacional de Escultura de 
Valladolid, donada por el rey D. Juan II a petición del arzobispo D. Sancho 
de Rojas al monasterio de San Benito el Real de Valladolid. También la 
catedral de Toledo posee un ejemplar muy cercano al grupo de Valladolid, 
tanto en estilo como en cronología, cuyo origen quizás debamos vincularlo 
a la llegada de D. Sancho de Rojas a la sede toledana en 141521. A diferencia 
de los citados, realizados en piedra policromada, la Piedad de Madrigal 
está hecha en madera policromada, al igual que la mayor parte de las con
servadas en el área nórdica. Fue tal el éxito de estos grupos, que encontramos

19 Catálogo de la exposición El arte en la época del Tratado de Tordesillas, Monasterio de Prado, Valla
dolid, 20 de abril-30 de junio de 1994, p. 154.

20 De un estilo más rígido, se ha considerado como una obra procedente de los Países Bajos Meri
dionales a diferencia del grupo de Madrigal, de un líneas y facciones más suaves más acorde con los mode
los centroeuropeos de la zona de Bohemia o Austria. Ficha de la Piedad de la Cartuja burgalesa realizada 
por José Hernández Redondo. Catálogo de la exposición Isabel la Católica..., op. cit., p. 282.

21 En la iglesia de Villanueva de Duero, y procedente del convento de Aniago, se conserva otro gru
po similar, vid. ARA GIL, C. J. Escultura gótica en Valladolid y su provincia, Valladolid, 1977, p. 184- 
188; son grupos propios de fundaciones monásticas, como consecuencia de las donaciones de



145

Sus yertos brazos no pude doblarlos para que descansaran sobre el pecho sino 
sobre el vientre. Las rodillas tampoco pudieron extenderse, sino que quedaron dobladas 
como habían estado en la cruz22.

Finalmente, quisiéramos cerrar este apartado con la obra más relevante 
de cuantas proceden de la provincia abulense. Me refiero a la Virgen con el 
Niño conservada en el Museo del Prado y catalogada como un original de 
Petrus Chñstus procedente de Piedrahíta (Fig. 7).

ejemplares por gran parte de la geografía europea. Se ha atribuido el ori
gen de esta iconografía a los sucesores de Peter Parler en la zona de Bohe
mia, desde donde se extendería después a otras áreas. En los antiguos 
Países Bajos podríamos citar la Piedad de Santa Catalina de Diest o el gru
po de la iglesia de San Pietersbanden de Beringen. Compositivamente no 
existe apenas diferencia entre unos y otros, salvo la colocación de los bra
zos de Cristo estirados a lo largo del cuerpo o apoyados sobre el vientre, o 
las manos de la Virgen cogiendo la mano de su Hijo o el brazo, pero todos 
son un fiel reflejo de la literatura coetánea. El sufrimiento contenido de la 
Madre y la excesiva rigidez del Hijo habían sido expresados por místicos y 
visionarios, como Santa Brígida en sus Revelaciones'.

personajes de cierta relevancia social vinculados a los monasterios por diversas circunstancias. Se 
puede citar también el ejemplar dei convento de Santo Domingo el Real de Toledo. FRANCO MATA, A. 
ficha Grupo de la Piedad, catálogo de la exposición Ysabel la Reina Católica, una mirada desde la Cate
dral Primada, catedral de Toledo, 2005, p. 483.

22 PORRAS GIL, M.s C. ficha Piedad (Santa María del Mar), catálogo de la exposición Isabel la Cató
lica. La magnificencia de un reinado, Junta de Castilla y León, 2004, p. 470.

23 POST, Ch. A history of spanish painting, Massachusetts, 1933, p. 25.
24 TELLO MARTÍNEZ, J. Cathálogo sagrado de los obispos... de Ávila (1788), Félix Ferrer (Ed.). Ávi

la: Institución Gran Duque de Alba, 2001, p. 51. También Martín Carramolino lo incluye en una lista de 
monasterios que pertenecieron al obispado de Ávila, citándolo entre los adscritos a la regla de San Agus
tín, como el convento del Risco-Villatoro. MARTÍN CARRAMOLINO, J. Historia de Ávila, su provincia y 
obispado, Madrid, Tomo 1,1872 (cuenta con edición facsímil), p. 385.

Post señalaba su origen en el convento del Risco de Piedrahíta23. Los 
únicos datos que tenemos al respecto, se centran en un fundación monás
tica bajo el patronazgo de los Dávila, conocida como El Risco y pertene
ciente al señorío de Villatoro muy próximo a la villa de Piedrahíta. En su 
catálogo de obispos, José Tello lo citaba entre los monasterios de la Orden 
de San Agustín, vinculándolo al término de Villatoro24, una villa lindante con 
la Tierra de Piedrahíta, cuyo origen se remonta al S. XIV, cuando el obispo 
D. Sancho Blázquez Dávila la compró, acrecentando «el estado de su casa 
comprando la villa de Villatoro, que según dice el cronista de Ávila le costó



146

Se trata de una pintura de gran calidad que representa a la Virgen con el 
Niño en un interior abierto en su parte trasera por un pórtico de tres arcadas. El 
mismo esquema arquitectual es utilizado por el Maestro de los Retratos Baron- 
celli en el conocido como Panel Lee, donde aparece el mismo edificio lateral o 
el muro con merlones de la parte posterior. De hecho, Didier Martens ha consi
derado la posibilidad de que dicho autor fuera un discípulo o colaborador de 
Christus que pudo haber conocido la obra28. La composición es de una senci
llez extrema. Se ha prescindido al máximo de todo aquello que pudiera sacra- 
lizar la imagen, restando únicamente la corona que sujeta el ángel y que se 
dispone a colocar sobre la cabeza de la Virgen. No se sienta sobre un trono, ni 
tiene paño de honor tras de sí, ni lujo en sus vestimentas. El estilo permite atri
buirlo al pintor de formación brujense Petrus Christus, como veremos.

Por el tamaño del cuadro (0,59 cm x 0,34 cm) se trata de una obra con 
carácter devocional. La Virgen es presentada como Madre y Reina del Cielo. 
Sobre sus rodillas se sitúa el Niño de pie bendiciendo con una de sus manos 
y con la otra sosteniendo una bola de cristal rematada en cruz, detalle que se 
repite en la mayor parte de sus obras con esta temática29. Es una manera de

nueve mil maravedís»25. Perteneció, pues, a la poderosa familia de los Dávi- 
la hasta que, tras un largo pleito, pasó a formar parte de la Casa de los Vela
da en el S. XVII26. Sin embargo, según el inventario de obras recogidas por D. 
Antonio Zabaleta, miembro de la Comisión de la Real Academia de Bellas Artes 
de San Fernando, encargado de recoger las obras de los conventos suprimidos 
tras la desamortización, el convento del Risco pertenece a Piedrahíta, del que 
se cita una «tabla de 11^x 7» con el tema de la Virgen con el Niño27. Aunque los 
datos son parcos puesto que no informan de autor ni existe una descripción 
de su contenido, seguramente se refiere a esta obra. La ubicación del monas
terio en un lugar indefinido entre las actuales localidades de Villatoro, Amavi- 
da y Piedrahíta ha llevado a tal ambigüedad, aunque hoy estamos en 
condiciones de decir que los Dávila, señores de Villatoro, ejercían su patronazgo 
sobre el monasterio al que cedieron multitud de privilegios y donaciones.

25 Catálogo de los obispos de Ávila y antigüedad de la dicha ciudad con noticias del obispado, 
Biblioteca Nacional. Sección de Manuscritos, n.s 18.343. Hoja 25 v.

26 MORENO NÚÑEZ, J. I. «Mayorazgos arcaicos en Castilla». En La España Medieval, IV,(1984), 
p. 698-700.

27 Archivo de la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando. Conventos suprimidos. Ávila. 
35-13/1. Convento del Risco. Piedrahíta. F. 7.

28 MARTENS, D. «Le Maitre des portraits Baroncelli: un éléve de Petrus Christus?». Gentse bijdra- 
gen tot de kunstgeschiedenis en Oudheidkunde, 30 (1995), p. 102.

29 Según la tradición, Dios construyó una especie de bola de cristal alrededor del universo para 
mantener la humedad en beneficio del campo. Flavio Josefo. Antigüedades de los judíos, Tarrasa, 1988.



147

Esta mujer fue hallada muy digna y libre de toda culpa, por lo tanto recibió la corona de la vida.
Esta mujer tuvo mucha fe en la Pasión de Cristo...
Esta mujer perseveró, conquistando todo, por lo tanto, se le ha otorgado una corona30.

indicar la soberanía de su palabra. Un ángel situado en la parte superior se dis
pone a colocar una corona sobre la cabeza de la Virgen, detalle muy repeti
do en la obra de distintos representantes de la pintura flamenca, como es el 
caso de Roger van der Weyden, en su Madona del Museo del Prado o en los 
trípticos conservados entre Berlín y la Capilla Real de Granada y el Metropo
litan de Nueva York (tríptico de Miraflores), en los que la figura del ángel se sitúa 
en la clave de los arcos que enmarcan las escenas. El origen artístico de este 
modelo procede sin duda de la prestigiosa Virgen del Canciller Rolin del Museo 
del Louvre, obra de Van Eyck, pero la fuente iconográfica se sitúa en las Sagra
das Escrituras; en diversos pasajes se le otorgan coronas a la Virgen por dis
tintas razones:

Las tres frases bíblicas se encuentran transcritas en pergaminos sobre las 
escenas de la Adoración del Niño, la Lamentación y \a Aparición de Cristo a su 
Madre del tríptico de Miraflores citado anteriormente. Pero estas tres esce
nas se pueden resumir en una única: la Virgen con el Niño, una imagen apa
rentemente amable de una Madre con su Hijo que guarda un simbolismo más 
profundo alusivo a episodios de la infancia pero también de la Pasión, como 
se anuncia en el propio rostro melancólico de la Virgen y en el color rojo de 
su manto. Un ejemplo, por tanto, de la sistematización en diferentes niveles sim
bólicos tan presente en la producción medieval.

Las influencias no sólo son eyckianas sino también de Dirc Bouts. El ejem
plo más claro lo tenemos en esta Madona y la conservada en la Capilla Real de 
Granada, de Dirc Bouts, con la que presenta un gran paralelismo, no sólo en tama
ño sino en temática y composición, aunque Petrus Christus la ha simplificado 
aún más. Pero, probablemente, el modelo de uno y otro se hallaría en un ori
ginal de Van der Weyden, hoy perdido, que mostraba a la Virgen sentada en 
un pórtico con el Niño sobre sus rodillas31. Tuvo tanta popularidad que fueron 
muchas las versiones realizadas a partir de esta obra. Petrus Christus aglutina
rá en su producción todos los grandes avances de los principales maestros pero, 
al mismo tiempo, tendrá una personalidad propia. A la vez, hay que atribuirle el

Citado por YARZA LUACES, J. «Algunas reflexiones sobre iconografía en Pedro Berruguete y su épo
ca», Actas del Simposium Internacional Pedro Berruguete y su entorno, (Falencia, 24, 25 y 26 de abril), 
Diputación de Falencia, 2004, p. 282.

30 Recogido por PANOFSKY, E. Los Primitivos Flamencos, Madrid, 1998, p. 257.
31 SCHABACKER. Petrus Christus, Utrecht, 1974, p. 121.



148

mérito de ser el primer pintor del Norte que unifica en un único punto la pro
yección perspectiva, de tal modo que todas las líneas de la composición con
vergen en un mismo lugar. Hasta este momento artistas como Van Eyck habían 
ensayado fórmulas para lograr una adecuada integración de sus figuras en el 
espacio, pero ninguno lo había hecho de un modo tan exacto. ¿Conocía la base 
teórica y matemática para la conquista de la perspectiva geométrica? Algunos 
especialistas en la obra de este pintor creen que llegó más bien de una mane
ra experimental, lo que no impide que con el tiempo lo perfeccionara a través 
del conocimiento de las obras italianas32. Otros, sin embargo, presuponen un 
posible viaje de Christus a Italia donde conocería directamente las leyes de la 
perspectiva, aduciendo para ello el silencio documental de los archivos de Bru
jas entre los años 1454 y 1462, cuya razón podría estar en un viaje del pintor al 
extranjero33. Habiendo o no viajado a Italia, lo que está claro es su capacidad para 
lograr la completa integración de todos los elementos en el espacio y, por tan
to, el dominio absoluto de la perspectiva geométrica.

Desde luego estamos ante una obra que ¡lustra, como pocas, la maestría 
del artista en la representación del espacio. La Virgen está situada delante 
de un pórtico abierto a través de tres arcadas, como en la Virgen del Canciller 
Rolin, detalle muy frecuente en la pintura flamenca, que se ha interpretado 
como una alusión velada a la Santísima Trinidad. Pero, a diferencia de sus 
modelos, Christus ha prescindido de las figuras humanas que normalmente 
aparecen al fondo, bien de espaldas apoyadas en el muro, realizando activi
dades campestres o en barcos navegando en los ríos. La falta de acción con
tribuye a crear una sensación de quietud eterna y la interiorización que se 
desprende de la figura de la Virgen le da un toque de ¡conicidad simbólica; de 
hecho, no estamos ante la representación convencional de un acontecimiento 
religioso narrativo sino ante un icono propiamente dicho dispuesto para la 
devoción y adoración. El protagonismo de la arquitectura es total y se ve cla
ramente cómo su interés está centrado en los ejercicios perspectivísticos, 
simplificando al máximo sus composiciones. Sin embargo, llama la atención 
un aparente error al situar la fachada delantera de un edificio visible por el arco 
central que no muestra su parte posterior, como sería lógico, a través del arco late
ral. ¿Es un detalle conscientemente buscado o bien se trata de un descuido?

32 UPTON JOEL, M. Petrus Christus (Monographic study of an fifteenth-century flemish painter with 
critical catalogue), 1972, p. 88.

33 PAUWELS, H. «L’espace et la perspective». Les primitifs flamands et leur temps, sous la direction 
de Brigitte de Patoul et Roger van Schoute. Tournai: La Renaissance du livre, 2000, p. 250. Otros, como 
Germain Bazin, han señalado influencias del pintor de Brujas en las obras de Colantonio y Antonello. 
BAZIN, G. «Petrus Christus et les rapports entre l’ltalie et la Flandre au milieu du XVe siécle». La Revue 
desArts, 2.a année, 1952, p. 202.



149

Del mismo tipo que la Madona del Prado sería la Virgen con el Niño en un 
interior en Kansas City o la Virgen con Niño del Museo de Budapest. Debió de 
ser un modelo que tuvo mucho éxito como objeto devocional, puesto que se 
señalan varias copias del último caso en San Petersburgo y en Londres, cuya 
localización actual es desconocida37. El éxito de este tipo está demostrado 
en el caso que nos ocupa, la Virgen procedente de El Risco, de la que nos cons
ta que existieron, al menos, otras dos copias, una de ellas en la colección 
Ruiz Raimondi de Madrid vendida en 1968 y otra segunda comprada por 
Knoedler en Nueva York en 193138. Todas tienen unas mismas medidas muy 
similares (colección privada de Madrid 51 x 33,5. Nueva York 50 x 32 cm).

Nos hemos referido anteriormente a la síntesis que realiza de los grandes 
pintores. En esta obra vemos la referencia eyckiana en la figura de la Virgen 
y en el tipo de plegado que realiza. El ángel portador de corona y la organización 
del espacio a través de una triple arcada también remitiría al gran maestro34. La 
relación con Bouts está presente en la Virgen con Niño y ángeles conservada en 
la Capilla Real de Granada (Fig. 8). No sabemos cuál de las dos sirvió de mode
lo. Según Martens las Vírgenes de Bouts tuvieron una gran recepción en la 
Península y ejercieron una gran influencia en la pintura castellana, como es 
ejemplo el retablo de los Luna de la Catedral de Toledo35.

En otras ocasiones Christus acusó la huella de Bouts en sus obras, como 
es el caso del Entierro y Descendimiento de la Capilla Real de Granada y la 
Lamentación de Christus conservada en Bruselas36. El préstamo de varios 
pintores visible en la obra general de Christus permite pensar en un modelo 
de Bouts como punto de partida, como ocurrió en otras ocasiones.

No sería la única ni la primera vez que Christus realizaría varias versiones de 
un modelo prestigioso. En 1454 el Conde de Etampes le encargó hacer tres 
copias de la Madonna de Cambra!, una obra toscana del S. XIV que reproduce

34 Peter Schabacker destacó una obra de Roger van der Weyden que representaba a la Virgen 
con el Niño en un pórtico abierto únicamente conocida por las copias de sus seguidores, sugiriendo 
la posibilidad de que sirviera de modelo a Christus. Citado en AINSWORTH, M. W. with contributions 
by MAXIMILIAAN R J. MARTENS. Petrus Christus. Renaissance Master of Bruges, Metropolitan Museum 
of Art, New York, 1994, p. 142.

35 Ficha de la Virgen rodeada de ángeles de Dierick Bouts. Capilla Real de Granada. Catálogo 
de la exposición Le Monde Méditerranéen et les primitifs flamands, Ludion, Gand-Amsterdam, 2002, 
p. 229.

36 UPTON JOEL, M. Petrus..., op.cit, p. 113. Nota 7.
37 IBÍDEM, p. 297.
38 LAVALLEYE : «Les primitifs flammands II. Repertoire des peintures flamandes des quinziéme et 

seiziéme siécles. Collections d’Espagne» 1. De Sikkel-Anvers, 1953. Ficha 34.



150

El perfecto dominio del espacio demostrado por el pintor en esta obra ha 
llevado a Upton Joel a señalar la década de los 60 como fecha de realización 
de la misma40. Pero ¿cómo llegó hasta el señorío de Villatoro una pintura de 
tal calibre artístico?

Petrus Christus fue un pintor activo en Brujas a partir del año 1444 cuya pin
tura era del gusto de muchos comitentes españoles de la época. Existen 
varias copias originales de algunas de sus obras conservadas en iglesias 
españolas, es el caso de la Lamentación del Metropolitan Museum, de la que 
se conserva una copia en la iglesia de San Esteban de Burgos o una Natividad 
actualmente conservada en la National Gallery de Washington, pero original
mente perteneciente a la colección del príncipe Manuel Yturbe en Madrid41. 
Para el monasterio del Parral en Segovia pintó un tríptico del que se conservan 
sus alas hoy en Berlín42. Finalmente señalaremos que en el Museo de Cleveland 
se conserva un San Juan Bautista, posiblemente encargado por un cliente 
meridional y que tiene ecos en el San Juan de Bermejo en Sevilla, un ejemplo 
más del éxito de la pintura del maestro entre los artistas españoles de ese 
siglo43.

¿Quiénes hicieron posible la llegada de estas obras a nuestro país? Si 
tenemos en cuenta que el principal lugar de trabajo de Christus fue Brujas, rápi
damente pensamos en la cantidad de hombres de negocios, comerciantes, 
que estaban instalados allí y que pudieron ejercer de intermediarios. En esa 
ciudad hubo siempre representación hispana desde el S. XIV. De hecho, cata
lanes y castellanos tenían allí mostradores propios llegando a obtener, en el 
caso de los últimos, privilegios comerciales en 134844.

un modelo bizantino. Sobre esta imagen existía una leyenda que la presentaba 
como el verdadero retrato de la Virgen ejecutado por San Lucas y este sería 
el motivo de que se prodigaran copias suyas por doquier39.

39

40

41

42

UPTON JOEL, M. Petrus..., op. cit., p. 34.
IBÍDEM, p. 322.
IBÍDEM, p. 373.
MAXIMILIAAN R J. MARTENS: «La diéntele du peintre». Les prímitifs flamands et leurtemps, op. 

cit., p. 178.
43 Catálogo de la exposición El Renacimiento mediterráneo. Viajes de artistas e itinerarios de obras 

entre Italia, Francia y España enelS. XV, Madrid, Museo Thyssen (del 31-1-2001 al 6-5-2001). Valencia: 
Museo de Bellas Artes (del 18-5-2001 al 2-9-2001), p. 286.

44 CASSAGNES, S. D’Art et d’Argent: les artistes et leurs clients dans l’Europe du Nord (XI^'XV6 sié- 
cle), Presses Universitaires de Rennes, 2001, p. 51.



151

El monasterio de Nuestra Señora del Risco, situado en el término de Ama- 
vida, pertenecía al señorío de Villatoro y se encontraba bajo el patronato de los 
Dávila, al menos desde 1328 tal y como está documentado. Al parecer este 
señorío ya existía antes de que el obispo D. Sancho lo comprara a un particular, 
Velasco Velásquez, engrosando de este modo su rico patrimonio y convirtiéndose 
en su I Señor45. El derecho de patronato sobre un edificio se traducía a menudo 
en la donación de obras pictóricas, escultóricas y piezas de carácter litúrgico 
que no sólo facilitaban el desarrollo del culto sino que constituían un elemento 
de prestigio de sus donantes. Así, la obra que nos ocupa debió de ser una dona
ción efectuada por un miembro de la familia a la fundación. La elección del 
modelo nórdico en materia artística se pone de manifiesto en otras obras rela
cionadas con el linaje desafortunadamente desaparecidas en su mayor par
te, como hacen suponer las noticias referentes al sepulcro de Gonzalo Dávila 
que llegó a ejecutar Juan Guas, destinado a ocupar un lugar relevante en el 
presbiterio de la catedral de Ávila. También es posible rastrear el gusto por la 
pintura flamenca gracias a una obra conservada en el Museo Nacional del 
Prado atribuida a Van Orley en la que se representa como donante a Hernán 
Gómez Dávila entre la Virgen con el Niño y San Francisco (Fig. 9). Procede de 
la capilla funeraria de los Dávila en el convento de San Francisco, dedicada a 
San Antonio y construida junto a la capilla mayor en el lado norte. Hernán 
Gómez Dávila era hijo de Gonzalo Dávila y sustituyó a su padre como IX Señor 
de Villatoro. Aumentó considerablemente las propiedades del señorío ade
más de otorgar importantes disposiciones legales a la Villa y Tierra de Villatoro, 
confirmadas todas ellas en un ordenamiento del año 1503. Su inclinación 
hacia la pintura flamenca en los años iniciales del S. XVI nos hablan de un 
gusto quizá formado en el entorno de su padre Gonzalo Dávila. Se trata de una 
pintura de encargo que nos indica sus orientaciones en materia artística y su 
status, suficientemente reconocido como para permitirse la posibilidad de 
encargar, probablemente a partir de intermediarios, una pintura de semejan
te calidad. Lo mismo cabe apuntar en el caso de Gonzalo Dávila a cuya iniciativa 
atribuimos la donación de la Virgen con el Niño al monasterio del Risco.

La cronología que hemos fijado para la misma, década de los 60 del S. XV, 
y su cargo como maestresala de los Reyes Católicos quienes compensa
ron sus servicios con la concesión del Maestrazgo de Calatrava y, poco 
antes de morir, el nombramiento de ayo del príncipe D. Juan, le permitieron 
compartir con los monarcas artistas como Juan Guas y la afición por la

45 Sobre la historia del Señorío de Villatoro, vid. BARRANCO MORENO, D. Una aproximación his
tórica a dos Comunidades de Villa y Tierra abulenses (la episcopal Bonilla y la señorial Villatoro). Ávila: 
Marcam, 1997; LUIS LÓPEZ, C. «Señoríos Eclesiásticos», Historia de Ávila, III. Edad Media (siglos XIV- 
XV). Ávila: Institución Gran Duque de Alba, 2006, p. 215-274.



152

pintura flamenca. Su hijo Hernán Gómez Dávila, representado en la tabla que 
se conserva hoy en el Museo del Prado, pero originaria del convento San 
Francisco, e identificado por lo símbolos heráldicos que, de manera original, 
se disponen como elementos decorativos de la vestimenta que cubre su arma
dura -los seis róeles por parte de su padre y las bandas de los Valderrábano por 
parte de su madre- heredó el gusto por la pintura flamenca, encargando a Van 
Orley una pintura de carácter religioso en la que aparecería su retrato junto al titu
lar del templo, San Francisco.

Otras obras enriquecen el patrimonio abulense, como el famoso tríptico 
del Museo Provincial de Ávila procedente de la Diputación o el pequeño y 
exquisito tríptico de la Virgen con el Niño del museo parroquial de la iglesia de 
El Barco de Ávila, sin embargo, su avanzada cronología, ya inserta en el S. XVI, 
y el alcance de las mismas, aconseja analizarlas en un estudio aparte.

Como se ha documentado en el caso de los Álvarez de Toledo46, es posi
ble que Gonzalo Dávila adquiriera la Virgen con el Niño del monasterio del 
Risco en las ferias de Medina del Campo o bien la comprara directamente en 
Flandes a través de mercaderes que actuaron como intermediarios.

En resumen, estas piezas de origen foráneo suponen un instrumento de 
prestigio en manos de las poderosas familias que hacen posible su llegada, 
pero no sólo eso, sino que los cambios surgidos en la manera de trabajar van 
a dar lugar a obras realizadas de una forma seriada destinadas al comercio 
libre sin obedecer a encargos previos, como es el caso de las Vírgenes de Mali
nas. Esta circunstancia trae aparejado un descenso del nivel de calidad pero tam
bién una mayor democratización de la facultad adquisitiva puesto que el mismo 
sistema de producción en serie tiene como consecuencia un abaratamiento 
del coste final y, por tanto, una ampliación de la clientela a distintos niveles. La 
omnipresencia de este tipo de obras, fruto de la iniciativa privada o de una com
pra eventual en las ferias, ejercerá un gran atractivo no sólo para los poten
ciales clientes sino también para los artífices hispanos que introducirán en 
su producción notas discordantes con la tradición local, dando lugar a obras 
nuevas y originales. No obstante, el carácter móvil de estas piezas nos ha 
privado en la mayoría de los casos del conocimiento exacto de su lugar de 
origen, desdibujándose, en gran medida, su cometido y significado. Pero los

46 En el Archivo del Palacio de Liria en Madrid se conserva un pormenorizado inventario en el que 
se enumeran los bienes de distinta naturaleza del duque D. Fadrique. Caja 23, n.9 29.1531. Entre el núme
ro abrumador de obras se encuentran algunos productos de esta procedencia, como un «cofre peque
ño de Flandes» y multitud de retablos y trípticos que, dada su descripción, bien podrían tener un origen 
similar.



153

restos conservados testimonian el dinámico intercambio de obras entre zonas 
alejadas en el espacio y su función como modelos y vehículos de transmisión 
de ¡deas, creencias y valores así como el gusto de la sociedad hispana en 
materia artística. Son, en definitiva, ecos de un pasado y manifestaciones 
vivas de una mentalidad.





APÉNDICE FOTOGRÁFICO

155

Fig. 1. Virgen con el Niño. Talla de Malinas. Finales 
del S. XV. Procedente de Espinosa de los Caballeros 
(Ávila). Museo Diocesano de Ávila (Foto Manuel 
Gómez-Moreno).



156

Fig. 2. Virgen con el Niño. Dibujo de Manuel 
Gómez-Moreno. Talla de Malinas. Procedente de 
Rivilla de Barajas (Ávila). En paradero descono
cido.

i1 >
R*•1J aj 1 

■ B t: /



Fig. 3. Virgen con el Niño. Zona de Amberes. Finales del S. XV. Museo Diocesano de Ávila.

157



158

Fig. 4. Descendimiento. Zona de Amberes. Finales del S. XV. Procedente del con
vento de Carmelitas Calzadas de Fontiveros (Ávila). Destruido en un incendio (Foto 
de Manuel Gómez-Moreno).



159

Fig. 5. Lamentaciones sobre el cuerpo de Cristo muerto. Obra local. Finales del S. XV. Pro
cedente del hospital de la Concepción, hoy en la iglesia de San Nicolás de Bari. Madrigal 
de las Altas Torres (Ávila).



160

Fig. 6. Piedad. Centroeuropa. Finales del S. XV. Convento de Nuestra Señora de 
la Piedad. Madrigal de las Altas Torres (Ávila).



161

■íí: á®S“S.'

Fig. 7. Virgen con el Niño. 2.s mitad del S. XV. 
Petrus Christus. Museo del Prado (Madrid).



162

Fig. 8. Virgen con el Niño y ángeles. 2.§ mitad del S. XV. Dirck Bouts. Capilla Real de Gra
nada.



163

Fig. 9. Hernán Gómez Dávila entre la Virgen con el Niño y San Francisco. 1.a mitad del S. XVI. 
Museo del Prado (Madrid).


