AGUA QUE NO HAS DE BEBER...
ANTROPOLOGIA, GENERO Y PATRIMONIO
SIMBOLICO DEL AGUA

VALENCIA GARCIA, M. Angeles’

In memoriam Brixie Boehm,
que me ensend a mirar el agua desde dentro.

1. INTRODUCCION

Desde los inicios de la antropologia social en el ultimo tercio del siglo XIX
el andlisis directo o indirecto de las préacticas sociales en torno al agua y de
las creencias que en ellas se asentaban ha sido una constante. E .B. Tylor, en
una de las obras fundacionales de la disciplina —Cultura Primitiva— analiza el
culto al aguay a los espiritus de pozos, corrientes, lagos, etc., como uno de
los grandes elementos de la “religion de la humanidad™. Pocos anos después,
alla por 1890, James Frazer se fijaba en su utilizacién en hechizos o en ritos

' Aunque los materiales que aparecen en este trabajo proceden de distintas épocas, la redaccion
final ha sido posible gracias a una estancia de un mes en la Universidad Intercultural de Chiapas.
Agradezco a Andrés Fabregas, rector de dicha universidad, y a Jestis Morales Bermtdez, rector de
la Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, todo el apoyo y facilidades que me han dado para escri-
bir este trabajo y otros que en estos momentos se encuentran en curso.

* “Lo que la etnografia tiene que ensenar de ese gran elemento de la religion de la humanidad —el
culto al manantial y al lago, al arroyo y al rio- es, sencillamente, esto: que lo que para nosotros es poe-
sia era filosofia para el hombre primitivo; que, para su mentalidad, el agua actuaba, no en virtud de unas
leyes inexorables, sino de un modo vivo y segin su voluntad; que los espiritus del agua de la mitolo-
gia primitiva son como almas creadoras del enfurecimiento y de la quietud del agua, de su dulzura y
de su crueldad; que, finaimente, el hombre encuentra, en los seres que con tal poder son capaces de
causarle bienandanzas y dolores, divinidades que tienen una gran influencia sobre su vida, divinidades
gue deben ser temidas y amadas, a las que se debe rezar y alabar y mantener propicias mediante
ofertas de sacrificios.” (Tylor 1981, Il 276).

309



propiciatorios y, recorriendo el mundo con su vision evolucionista, ora subra-
yaba la irrupcién de tal elemento en relatos cosmogoénicos en los que “el ser
sobrenatural con el que se casan a las mujeres es muchas veces un dios o un
espiritu de las aguas” (2003,182), ora advertia sobre los peligros simbdlicos
y materiales del mismo.

Pero, mas alla de su aparicion en relatos de todas las sociedades —recuér-
dese el diluvio- es con la aparicion en 1954 de la obra de K. Wittfogel Oriental
Society and Oriental Despotism, y la consecuente discusion sobre las “socie-
dades orientales”, cuando el agua, y particularmente la utilizacion de las infraes-
tructuras hidraulicas, se convierte en un elemento central de la disciplina. Esa
nueva mirada antropolégica hacia las sociedades agrohidraulicas, presto aten-
cion fundamentalmente a la relacion entre la base hidraulica agraria y las con-
diciones de surgimiento de una burocracia creadora del despotismo en el seno
de civilizaciones histéricamente cerradas, esto es, al uso de las infraestructuras
hidraulicas como instrumento de control politico y social. (Palerm 1990, 34)°.

Aunque dichos analisis suponen un adecuado punto de partida para com-
prender como diversas culturas han organizado sus recursos a partir de las rele-
ciones sociales establecidas en funcion del control, distribucion y seleccién de
las aguas, el objeto de la reflexion que aqui se inicia es mucho menos ambi-
cioso y se centra, no tanto en el analisis de los aspectos ecoldgicos o eco-
némicos, sino algunos aspectos de la dimension simbdlica presente en esa
organizacién en nuestra sociedad. No obstante, prestar atencién a aspectos
vinculados a la consideracion del agua como simbolo, en tiempos de sequia
y de disputas 0 acuerdos en torno a su control, no significa olvidar los procesos
sociopoliticos y econémicos que la tienen por centro. Méas bien, lo que pretendo,
aun con alguna digresién como se vera, es vislumbrar como ha sido utilizado

3

Las investigaciones acerca de las ‘sociedades orientales’ y las subsiguientes discusiones y polé-
micas acerca de las mismas, en las que aqui no voy a entrar, tuvieron como principales protagonistas
a K. Wittfogel, V. Gordon Childe, J. Steward, P. Armillas, A. Palerm, E. Wolf y W. T. Sanders. Posterior-
mente discipulas de Palerm como Teresa Rojas o Brixie Boehm las han retomado en el &mbito de la eco-
logfa cultural.

“ Aungue continuamente se alude al agua como fuente de conflicto, no esta de mas recordar las
palabras que, en calidad de director de la UNESCO, pronunciara Federico Mayor Zaragoza en el Foro
Mundial del agua que tuvo lugar en Marraquesh en 1997: “A lo largo de la historia, los hombres han sido
capaces de aunar esfuerzos y compartir recursos por el interés de mayor seguridad. De modo particular,
el agua ha sido uno de los aspectos en la historia que ha contribuido a construir una sociedad comu-
nitaria. Por ello, es del mayor interés que veamos el agua no como una fuente de conflictos, sino de acuer-
dos o convenios que pueden servir como paradigma de una constructiva participacién de conocimientos
y de recursos que es esencial para la transicion de una cultura de guerra a una cultura de paz.” (cit. En
Liamas 2001, 75).

310



un cierto saber para generar un tipo de practica social que, finalmente, pue-
de haberse transformado en ideologia. En ese sentido, constatar, por ejemplo,
que uno de cada cinco hallazgos de una imagen de la Virgen ha tenido lugar
en una fuente o en un pozo (Christian 1990, 31) o que ciertas fuentes han
sido sacralmente investidas nos informa mas que de efectos terapéuticos,
por mucho que estén presentes, de fines e intereses diversos que se manifiestan
en su centralidad social.

Desde esta perspectiva, la antropologia social mediante el anélisis de
hidromitos, de leyendas y aun de la paremiologia pone de manifiesto como las
practicas sociales vinculadas al agua tienen como objetivo propiciar un ima-
ginario popular que, en determinadas ocasiones, puede relacionarse con inte-
reses no explicitos de parte de la sociedad. En ese sentido, la atribucién de
ciertas caracteristicas a determinadas fuentes o la creencia en la existencia de
seres magicos a ellas ligados puede relacionarse con el control de esas aguas
y sus usos posibles. Ciertamente, una mentalidad estrictamente positivista
tendera a pensar que la utilidad terapéutica del agua, por ejemplo, radica en
las caracteristicas propias del liquido elemento. Sin embargo, desde una
visibn mas amplia, el tipo de uso que se les dé a las aguas, asi como las cre-
encias que a las mismas le atribuya quien las utiliza, sera determinante para
la consecucion de los objetivos que se busquen, entre los que no se descar-
tan los sanadores.

En ese marco, la antropologia social puede contribuir a los estudios acer-
ca de las fuentes, manaderos y conductos de aguas al mostrar qué usos
sociales se le han atribuido, ya que el anélisis de elementos simbdlicos aso-
ciados a su manejo nos informa, sobre todo, de cémo son las sociedades
que los emplean. Entre otras cosas, por ejemplo, ese andlisis nos muestra
que en gran parte del medio rural castellano, por supuesto incluido el abulense,
existia una concepcion del agua como “activo ecosocial” (Arrojo 2001, 65)
mucho antes de que esta nocién fuera utilizada por los defensores del para-
digma de la nueva cultura del agua. O sea, nos muestra que, aunque hoy dia
exista un consumo desmedido del agua utilizada para el riego en la agricul-
tura de mercado, las gentes del campo abulense valoraban el agua tanto por
sus potencialidades productivas como por sus valores sociales y, en un sen-
tido amplio, ambientales.

2. LA LAGUNA GRANDE DE GREDOS Y LA LUCHA COGNITIVA
Contaban viejas leyendas que en las inescrutables profundidades de la

Laguna Grande que descansa a la sombra del circo central de |a Sierra de Gre-
dos habitaba un monstruoso ser al que cabreros y otros pastores veian en

311



sus desvelos emergiendo ocasionalmente de la oscuridad de las abisales
aguas. No faltara quien crea que este legendario ser es s6lo una fantasia para
entretener las largas e invernales veladas que junto al fuego que calentaba la
cocina pasaban los moradores de estas tierras antes de la llegada de la tele-
vision y el internet. Pero, una leyenda es algo mas que una quimera vana por
mas que espiritualistas, materialistas, escépticos, idealistas o dogmaticos de
variada indole, hayan encontrado motivo para sus burlas y escarnios. Qué
decir de quienes ven en ellas rémoras supersticiosas que dificultan el acceso
a una verdad revelada.

Por definicién, una leyenda es aquello que debe ser leido. Pero para ello
hacen falta los cédigos indispensables que permiten traducir a nuestro coti-
diano hablar los significados latentes en los relatos legendarios. El mons-
truoso ser que reina en la oscuridad de las aguas de Gredos nos exige, por
tanto, algo mas que una diseccion teratoldgica. Cuando franqueamos ese
umbral descubrimos, no sin cierta sorpresa, que, tal vez, esa anormalidad
natural nos esta hablando de una de las dicotomias a las que la antropologia
social ha dedicado mas péaginas: la relacién entre naturaleza y cultura. Es
decir, la isomorfia supuesta entre el orden natural y el social revela justamen-
te que si la naturaleza muestra sus imperfecciones, la sociedad genera mons-
truos que habitan en el limite mismo de la sociabilidad pero con los que hay
que convivir. No obstante, la isomorfia entre naturaleza y sociedad, concebi-
da como dos mundos paralelos mutuamente reflejados es, como he dicho,
meramente supuesta. Aunque so6lo sea porque “los procesos sociales gene-
ran la naturaleza mediante la extension de mecanismos culturales de tal cali-
bre que la convierten en parte de la cultura.”(Tomé 2004,59) Esta afirmacion,
gue nos permite recordar que “las concepciones de la naturaleza son cons-
truidas socialmente y varian de acuerdo con determinaciones culturales e his-
téricas” (Descola 2001,101), me lleva a plantear que de lo que se trata es,
como ya he indicado en otro lugar (Valencia 2003, 208), de una “economia cog-
nitiva” asentada sobre el principio de que las categorizaciones que hacemos
de la vida animal son incorporadas en las categorias sociales humanas “por
una simple extension a ellos de los principios con que se ordenan las relaciones
humanas.” (Douglas, 1998:151).

Desde estos presupuestos es posible considerar que la consideracion
de ese leviatan rudimentario esta relacionada directamente con el tipo de
categorizacion que tenemos sobre los propios seres humanos®. O dicho de otra

8

No estéa de mas recordar que fue la propia Mary Douglas (1991), al analizar las “abominacio-
nes del Levitico”, quien sugirié que las anomalias tenian que ver fundamentalmente con los esquemas

312



manera, un exhaustivo conocimiento del legendario ser, algo que va més alla
del objeto de esta reflexion, nos permitiria conocer de forma mas eficiente
cuéles son los principios que, segun los habitantes de Gredos que narraban
la leyenda, ordenan la convivencia social. A su vez, como ha mostrado Luis Diaz
Viana en su analisis de las leyendas de la globalizacién, en la medida en que
las fieras peligrosas -reales o supuestas— atentan contra nuestro orden domés-
tico, nos situan ante “el dilema entre naturaleza y cultura, entre salvajismo y
civilizacién, de nuevo [ante] el temor a los barbaros: la educacion, la cultura...”
(Diaz 2003, 173). Es decir, la leyenda de la Laguna de Gredos nos habla tam-
bién de ese atavico temor a que lo exdtico nos cambie, de las resistencias a
todo aquello que se sale del orden social establecido, de aquello que, de
algiin modo, pone en riesgo ese orden. Seamos pues, sugiere la leyenda,
como los Hermanitos de Gredos. Permanezcamos impertérritos observando
sin temor la laguna en que se refleja su estilizada silueta, pues mientras ese
ser permanezca en las profundidades en que habita, en lo mas oculto, no
habra amenaza alguna para, nuestra sociedad y, por tanto, podremos seguir
siendo, como los enhiestos roquedales, “lo que somos”.

Esta primera aproximacién vendria a confirmar la necesidad de conside-
rar los simbolos como parte de un sistema cognitivo (Sperber 1998, 119) y no
semiolégico. Por dicha razén, me parece correcto asumir que los simbolos, més
que significar algo en si mismos, pueden ser una forma de conocimiento. O
si se prefiere, los simbolos pueden transgredir el procedimiento cognitivo
habitual para traer a la conciencia elementos sobre los que puede operar
algun tipo de censura o dificultad de acceso.

La aproximacién precedente advierte también que quien se enfrenta a
los relatos legendarios atribuyéndoles exclusivamente el caracter de fabula-
ciones sin sentido, de absurdos I6gicos que vulneran las leyes de larazén, se
encuentra en la misma posicion que aquel caminante perdido en las tinieblas
de la noche serrana por las riberas del rio Corneja. Tan perdido estaba que, vien-
do a lo lejos una construccion, decidi6 apartarse del agua para allegarse a la
puerta del ya desaparecido monasterio de Bonilla de la Sierra. Hay quien
cuenta que el aturdido peregrino, asustado por la tenebrosa oscuridad que

taxonémicos mas que con las caracteristicas propias de lo clasificado. Pareciera que asi lo habia intui-
do Borges al narrar en un magnifico cuento —“El idioma analitico de John Wilkins"- que, segin “cier-
ta enciclopedia china”, los animales se dividian “en (a) pertenecientes al Emperador, (b) embalsamados,
(c) amaestrados, (d) lechones, (e) sirenas, (f) fabulosos, (g) perros sueltos, (h) incluidos en esta clasi-
ficacién, (i) que se agitan como locos, (j) innumerables, (k) dibujados con un pincel finisimo de pelo de
camello, (1) etcétera, (m) que acaban de romper el jarron, (n) que de lejos parecen mosca.”. Por cier-
to, que no sé bien si nuestro monstruo gredense cabria en alguna de las categorias borgianas o habria
gue hacer una extension de su sistema taxonomico.

313



cubre todas las noches legendarias, cansado por los avatares que en su debi-
lidad sembraban las inclemencias meteoroldgicas, pidié ante la puerta del
susodicho convento un amparo que amorosamente le fue dispensado por el
hermano portero. Aungue la vida conventual estaba regida por la austeridad, para
el caminante era un puro lujo palaciego que convertia la dura estera en mullida
lana. Tal era la paz y el sosiego que el trotamundos hallé entro los monacales
muros que no hubo ni cantos ni llamada que fueran capaces de despertarlo
hasta bien entrada la manana. Y, aunque repuesto del cansancio, quiso agradecer
al portero el trato recibido, no le fue posible pues nadie conocia ni en el convento,
ni adn en la orden, hermano que se asemejara a aquel que el peregrino describia
con todo lujo de detalles. Si bien atribuyeron el yerro al cansancio del cami-
nante, la reiteracion del suceso en diversas ocasiones, hizo que la noticia de un
misterioso y espectral portero que otorgaba auxilio a los errantes que se perdi-
an por el valle del rio Corneja, para luego desaparecer, se transmitiera de boca
en boca entre los habitantes de los contornos.

No seria particularmente laborioso efectuar una imaginativa identificacién
entre el caminar del protagonista de la historia y la vida de todos los que la escu-
chan si adoptaramos una perspectiva proxima a la que desarrolla B. Bettelheim
(1999) en su analisis sobre los usos de los encantamientos. Desde tal punto
de vista habria que detenerse, en primer lugar, en la escasez de datos que tene-
mos acerca del peregrino: ni conocemos su origen, ni sabemos cual es su des-
tino, ni tan siquiera por qué viaja. Podria ser cualquier persona. Incluso el que
escucha el relato. Lo Unico que sabemos es que en la oscuridad de la noche,
de la vida, se encuentra solo y perdido, como les ocurre a todos los seres
humanos. El camino del andante es el mismo que recorremos todos los
seres humanos en el proceso de autorrealizacién en que, a decir de los psi-
célogos humanistas de la motivacion, convertimos nuestra vida. Mas el pro-
yecto autopoiético no es senda facil. Las tinieblas, es decir, el miedo al futuro
y, sobre todo, a las consecuencias de una mala decision propia, no permiten
distinguir con claridad cuél es la vereda que hay que tomar en cada bifurca-
cion. Y, sin embargo, en cada instante, como dijera Sartre, hay que elegirse pues
cada quien es protagonista y responsable de su propia vida. El problema de
la eleccion es que es arriesgada. No obstante, el peregrino, como aquél que
aspira a convertirse en si mismo, no ignora que debe afrontar los riesgos inhe-
rentes a todo caminar. De no hacerlo, jamas llegaria a ese final anhelado.
Final del que, por cierto, tampoco nada sabemos porque, como mostrara Uli-
ses y recordara Kavafis, lo importante no es llegar a itaca, sino superar los
cantos de sirena que a lo largo de nuestra vida nos atraen poderosamente. Aho-
ra bien, en nuestro transito vital no estamos solos. El portero que en plena
noche acoge al desorientado, inserta un hélito de esperanza en la oscuridad.
La confianza de que al final del camino estara uno mismo, renace cuando la

314



razén-cultura se impone sobre lo instintivo-natural. La adecuada integracion
de ambos aspectos de nuestra vida, lo emocional y lo racional, el deambular
y la morada de la que se parte, generaran un equilibrio que se traduce en una
personalidad propia ajena a lo patolégico. En suma, la leyenda del monije fan-
tasma plantea un problema existencial recurriendo a mecanismos simbdlicos
que sin caer en el irracionalismo desborda los mecanismos cognitivo con-
ceptuales que utilizamos cotidianamente.

Ahora bien, conviene no confundir entre el uso y el significado. Esta dis-
tincion es importante porque el significado de los simbolos es, de algiin modo,
posicional. Es decir, los simbolos no tienen significado en si mismos pues éste
varia en funcion de la posicion relativa que ocupan dentro de la totalidad del sis-
tema simbdlico-social que expresan y conforman. Por dicha razén, no es posi-
ble defender la existencia de un universo Unico de interpretacion, sino de
multiples conjuntos de cédigos diferentes. La matizacion es relevante porque
si el simbolo fuera un significado, entonces no mostraria cambio alguno en
funcion de la cultura en que apareciera. Y, sin embargo, como han mostrado
los antropdlogos cognitivistas, mas alla de las metéaforas existe una realidad que
es percibida de forma muy diferente por cada individuo en funcién del lugar que
ocupa en la sociedad y de la cultura en la que se encuentra. Por consiguien-
te, en la medida en que el simbolismo posibilita un modo de conocimiento,
ciertos relatos populares reflejan la disparidad social y cultural y, de algin
modo, contribuyen a ordenarla. De hecho, Pierre Bourdieu (1985) ha puesto de
manifiesto como en determinadas condiciones las practicas lingtisticas cons-
tituyen un fabuloso capital simboélico que puede ser traducido en capital eco-
némico o social. En ese sentido, algunas leyendas destinadas basicamente a
justificar ciertas practicas sociales, pretenden, sobre todo, conseguir una inte-
riorizacion de determinados valores que contribuyen de manera decidida a
presentar el orden social como orden natural. Pero si, como estoy indicando,
los relatos no son nunca neutrales, resultan ser un abonado campo para lo
que el mismo Bourdieu (2000) denomina “lucha cognitiva”.

3. LEYENDAS, HISTORIA Y CAPITAL: AL DIABLO, CON AGUA BENDITA

Tal vez por ese motivo no todas las ayudas que se presentan a los pro-
tagonistas de los relatos legendarios son tan “positivas” como las del freire
de Valdecorneja. Es mas, a veces, las ayudas esconden justamente lo con-
trario de lo que parecen. Como ocurrié en la construccién de una de las
canales de agua mas conocidas de Espana: el acueducto de Segovia.

Turistas hay que pasean por el azoguejo admirandose de aquellos hombres
que construyeron tan magnifico acueducto. Leen y releen folletos turisticos

315



en los que se ensalza la habilidad que los romanos tenian para las obras
pliblicas. Mientras, los segovianos sonrien y callan. Ellos saben bien guién
levantd las piedras que enmarcan sus ciento setenta ojos. Cuenta la leyen-
da que una moza segoviana que trabajaba como aguadora en una noble casa
de la parte alta de la ciudad, harta de acarrear cantaros de loma a loma,
ofireci6 su alma a quien la librase de tan penoso esfuerzo llevando el agua
desde la fuente hasia su puerta. No habia terminado de proferir su lastimo-
sa exclamacion, cuando el diablo, siempre atento a las debilidades huma-
nas, se ofrecid para acabar con sus formentos. Tras excusas y negociaciones,
¢l pacto fue cerrado: si antes de que el madrugador gallo cantase, el malé-
fico era capaz de hacer liegar el agua desde su natural manadero hasta la
vivienda en que laboraba la moza, ésta le entregaria su alma. Toda la noche
se oyeron fruenos. Pero el ruido seguia por mas que algunos temerosos
imploraban a Santa Barbara. Porque en Castilla se acude a Santa Barbara
para pedir proteccion contra los dafos de las tormentas recordando una

plegaria que dice:

Samia Barbara bendita
que en €l cielo esias escrila
con pepel y agua bendita.

Rogad por nos,
que 2cudimos a Vos.

O mas o menos, porque las variantes locales de la misma son del tama-
o del olvido al que sometemos a la Santa cuando escampa. Que bien dicho
esta: “de Santa Barbara sélo se acuerda uno cuando truena”. Pero, sin mas
comentario sobre el "agua bendita” que ha de refrenar la que cayendo del
ciclo atemoriza, tornemos a esos segovianos que esperan el amanecer.

Antes de que el sol despuntara, el gallo cantd y se hizo el silencio. Ama-
necio y alli estaba la hermosa “puente seca” que traia las aguas desde el leja-
no arroyo de La Acebeda. Una sola piedra le faltaba; la misma cuyo hueco
ocupa hoy una imagen de la Virgen. Cuando los segovianos tuvieron noti-
cia de lo acontecido, se aprestaron a orar y bendecir, sin escatimar el agua
bendita, tan estimable construccion. Aunque el efecto fue positivo, la moza
fue reprendida duramente por el atrevimiento y, obligada como estaba, fue
a agradecer a Dios que les hubiera permitido superar tan delicado trance.

Mzs aia de los aspecios alegoricos del relato precedente, podemaos descubrir
en el seno del mismo una serie de secuencias narrativas que, de alguna forma,
mussiran una gran semejanza con las que segun Vladimir Propp, se encuen-
fran presentes en los cuentos populares y a las que me referi sobradamente

316



cuando quise saber si eran las barbas de Santa Paula algo mas que una
estructura légico-matematica. (Valencia, 2004b).

Los analisis morfolégicos que Propp llevé a cabo sugieren que en todos
los cuentos populares se mantiene un orden formal que se atiene a la siguien-
te secuencia:

! SURGIMIENTO DE
SITUACION ENTRE LOS
DE CARENCIA |l NECESITADOS DE UN
HEROE
RESTAURACION DEL
EQUILIBRIO INICIAL
MEDIANTE LA
ELIMINACION DE LA
\, SITLACION BUSQUEDA DE
- AREN LOS ELEMENTOS
QUE ELIMINAN
LA CARENCIA

| | ENFRENTAMIENTO

ENCUENTRO EN EL
CAMING CON UN
"AYUDANTE” QUE
&E PONE A PRUEBA

317



Como es notorio, esta estructura no difiere en exceso de la que muestra
la narracién del relato acerca del acueducto segoviano®. Si lo descomponemos
en los diversos sintagmas narrativos en que se distribuye nos encontramos con
la siguiente secuencia:

Carencia de aguas == aparece la aguadora == |a joven piensa como
librarse del trabajo que le supone acarrear diariamente el agua=saparicion
del diablo ofreciendo solucionar los males que la aquejan si supera una prue-
ba = el mal es vencido al superarse la prueba ==restablecimiento del “orden
ideal” una vez que la ciudad es convenientemente surtida de agua por el
acueducto.

El recurso al andlisis formal de este relato no pretende mostrar cual es la
estructura Ultima en la que, segin algunos, descansarian todos los mitos,
sino mas bien generar una serie de reflexiones relevantes para la comprension
del significado no expreso del mismo. Asi, la descomposicion sintagmatica pre-
via nos muestra como el relato se encuentra internamente equilibrado gra-
cias a la existencia de un conjunto de opaosiciones que explican el significado
de cada uno de los elementos del relato, pues como consignara Leach
(1989,75), “un signo o simbolo sélo adquiere significacion cuando se le dife-
rencia de algun otro signo o simbolo como miembros de un conjunto”. Es
decir, el significado de cada uno de los sintagmas en particular s6lo puede
entenderse en funcion de su posicion relativa de oposicién a otro: la cons-
truccion del acueducto y la carencia de aguas; la protagonista individual (la
aguadora) y el protagonista colectivo (los segovianos); o, en definitiva, el bien
y el mal.

En el caso que nos ocupa, podemos dividir el relato en dos partes para
facilitar la comprension de la dualidad interna’. En la primera de ellas, halla-
mos una situacién negativa, la carencia de agua, seguida de la aparicion,
positiva, de la protagonista y de una nueva situacién negativa cuando ésta pre-
tende no cumplir con su trabajo. La segunda parte del relato se inicia con una
situacién negativa en la que un bien enmascara un mal. No obstante, la prue-
ba es superada gracias a la intervencion —no consciente— de la comunidad que

¢ Aungue las diferencias entre mitos, leyendas y cuentos populares son notorias, los continuos tras-
vases que de manera recurrente tienen lugar entre las fres categorias, hacen que no las tenga presentes
en este articulo a tenor de los objetivos que con él persigo.

" Aunqgue Leach (1989,78) sugiere la similitud, en algunos aspectos y circunstancias, entre productos
de la accion expresiva entre los que se encontrarian ciertos textos mitoldgicos vy la estructura binaria

SI/NO de los mensajes digitales, la validez de esta afirmacién ha sido matizada y criticada por Tomé (1996,
211 y ss.).

318



colectivamente ora. Por Ultimo, el relato concluye cuando la situacién inicial de
carencia ha sido solventada. Es decir, podriamos sintetizar el relato en una
estructura equilibrada de situaciones negativas y positivas, cuyo orden pue-
de variar en funcién de quien narre el relato.

A su vez, se hace preciso resefar que en el relato se solapan varios pla-
nos de significacion debido a que en su seno se produce una situacion de inver-
sion que explica el equilibrio de las oposiciones. Dicha inversién se encuentra
presente en la aceptacion por parte de la joven de la prueba que debe supe-
rar. Aunque se presenta como beneficiosa para todos, ella sabe que, en rea-
lidad, es un engano. Sin embargo, se decide a aceptarla porque, en ultima
instancia, es conocedora de que su fracaso es individual mientras que su
triunfo es colectivo. Es decir, el diablo que ofrece un bien que esconde el mal,
al ser derrotado, produce el bien —lo que resulta totalmente contradictorio con
la personalidad que se le atribuye, pues nada hay mas paradéjico que el
demonio haciendo el bien-. La aguadora, en lugar de ser la Pandora que
extiende todos los males, deviene Prometeo que acerca a los hombres a su
divino origen. Claro que, para ello, ha sido preciso que el protagonista fuera
colectivo: lo que a la protagonista acontezca a todos beneficia o perjudica. Por
tal motivo, no es ella sola la que implora a Dios, sino todo el pueblo, En suma,
el emblematico monumento se convierte legendariamente en simbolo, en fac-
tor de identidad, gracias a esa representacion de la colectividad que hace el
bien (reza). Mientras el pueblo segoviano siga comportandose como lo hizo
el dia en que el acueducto se construyo6, estaré a salvo de todos lo males.

Poco importa que existan documentos histéricos que revelen que los
constructores no fueron diablos, sino romanos. Igual nos da también quién
construyera el conocido Puente del Diablo de Tarragona o tantos otros que a
él se refieren en toda la geografia peninsular. Ni tan siquiera que Luzbel sea
sustituido por un “arquitecto arabe” en la leyenda que cuenta c6mo un acue-
ducto surtia de agua a la ciudad de Cédiz trayéndola por un acueducto que,
sobreponiéndose a los embates del mar y los vientos del Estrecho de Gibral-
tar, unia las cumbres nevadas de las montanas marroquies con dicha ciudad,
Lo relevante es que la historia que cuenta el mito acontece en un tiempo meta-
histérico que presupone y fundamenta el de nuestras acciones, Un tiempo, por
lo demas, que intentan controlar, mediante el calendario por ejemplo, guienes
han potenciado la leyenda. Es decir, la solucién de una necesidad, |a caren-
cia de agua, ha sido simbdlicamente narrada por quienes querian controlar ade-
mas de las aguas, la ciudad en su conjunto. Es ahi donde, precisamente, se
observa que los simbolos deben ser comprendidos como complejos entra-
mados y no de manera aislada. Cuando asi se hace, queda palente que cier-
tas identidades pueden haber sido inducidas para dar satisfaccién a

319



determinados intereses. O dicho de otro modo, que el capital simbdlico del que
hablaba Bourdieu, finalmente se ha traducido en capital politico. La poten-
ciacién de una cierta identidad, construida como oposicion al otro —el arqui-
tecto 4rabe de Cadiz, el no catdlico de Segovia— nunca es neutral, pues, como
estamos viendo, los relatos responden siempre a intereses mas 0 menos
implicitos de una parte de la poblacion que utiliza el dominio de los simbolos
como instrumento de dominacion real.

4. EL PELIGRO DE LAS FUENTES: MUJERES Y ANIMALES

Sea como fuere, si se pretende analizar las creencias en torno a las fuen-
tes y veneros, la dualidad equilibrada a la que nos hemos referido debe ser
tomada en consideracion por dos motivos diferentes. En primer lugar, por su
potencia explicativa en relacion con los aspectos formales. Desde una pers-
pectiva que atienda a la hermenéutica semantica, en segundo lugar, no se
puede eludir la profunda ambigliedad que caracteriza al agua observada
como simbolo. De hecho, el agua endereza las cuerdas torcidas del cuerpo,
como en Salamanca se denominaban las distensiones musculares o los
esguinces. A tal efecto, era suficiente con lavar el torcimiento con agua en
ebullicién, previamente vertida en un plato dispuesto sobre un peine y unas
tijeras abiertas formando una cruz, para que la practica de nitidas connotaciones
religiosas concluyera con la curacion o “enderezamiento de la cuerda”. Pero
esa misma agua que sana, provoca una ernriaera en la imprudente mujer que
se moja los pies®.

Esto es, en las representaciones simbdlicas a propésito del agua, ésta
aparece como germen del bien y del mal. El agua que da vida puede quitar-
la porque, como ensenan multiples mitos de todo el mundo, la vida que nace
de las aguas en ella perece con diluvios e inundaciones. Por tal motivo, las figu-
raciones simbolicas que se atribuyen a las fuentes y manaderos estan prenadas
de connotaciones tanto negativas como positivas.

Este valor ambivalente podemos descubrirlo ya en la historia de las danai-
des gue cuenta la mitologia griega, condenadas por los dioses a permanecer
eternamente llenando con agua un tonel sin fondo, en castigo por el colecti-
vo asesinato de sus esposos’. Pues bien, de esta gran cuba o tonel, sita en lo

8

“Se dice que una muijer esta ‘enrid’ o que tiene una enriaera, cuando se le suprime el periodo a
consecuencia de una mojadura” (Carril 1995, 32).

¢ Lamisma situacion de carencia de aguas con que se inician los relatos de los acueductos de Sego-
via'y Cadiz esta presente en la historia de Argos que desencadena el asesinato de las Danaides. El mismo

320



mas profundo de los infiernos y antecedente directo de las ‘calderas de Pedro
Botero’, brota el agua caliente que aflora en multiples lugares, que por toda la
Peninsula Ibérica la toponimia nos recuerda denominandolos Caldas, a los que
acudimos en busqueda de remedio para multiples males. Por esta razén, no
conviene adentrarse en tales lugares sin la guia de quien conozca tales aguas
que, siendo malignas por su origen, pueden ser invertidas por el experto en
las mismas para sacar del mal bien.

Pero, por la misma razén, resulta peligroso asomarse a pozos y fuentes
que no se conocen, ya que no se sabe quien mora en ellos. Asi, para alejar a
los nifos de los pozos, dicen en Sequeros (Salamanca), que no conviene
arrimarse a ellos pues el “tio garabato” se esconde en lo méas hondo de los mis-
mos. Su acechanza es tan danina que puede agarrar por el cuello al curioso
con su enorme gancho en forma de garfio y arrastrarlo hasta las profundida-
des. También las fuentes desconocidas pueden esconder peligros. Cuentan
en Villar del Ciervo, pueblo salmantino préximo a la frontera portuguesa, que
la fuente que cura las verrugas es la misma que puede producirlas en los
curiosos. En este lugar, el ritual de curacion tradicional consiste en colocar en
un panuelo tantos granos de sal como verrugas se tengan repartidas por el cuer-
po. Dicho panuelo, convenientemente cerrado y envuelto, se ha de lanzar a
una fuente sin que nadie tenga conocimiento de ello. Si, con el tiempo, algin
curioso que se acercara a la fuente tuviera la ocurrencia de extraer de la mis-
ma el panuelo, los clavos, nombre con el que normalmente se conocen dichas
excreciones cuténeas, “se le pegarian”, esto es, aflorarian en su piel en tanta
cantidad como tuviera el que las ofrendé a la fuente de cuyo cuerpo al instante
desaparecerian. En otras ocasiones, sin embargo, es casi necesario mirar a
las aguas para curarse. Asi decian algunos de los romeros que llegaban a la
ermita de Valdejimena, sita en el medianero salmantino-abulense que la tni-
ca forma de averiguar si una persona tiene la rabia cuando es mordido por un

personaje simbalico que en los relatos anteriores sera quien desencadene la accion positiva. Si en los
narrados el protagonismo recaia sobre una aguadora ‘prometida’ al diablo o la hija de un rey prome-
tida en desposorio cual trofeo a un forastero, el arquitecto arabe, en esta ocasién son las cincuenta hijas
de Danao quienes contraeran matrimonio. Sufria Argos escasez de agua y Danao para solucionar el pro-
blema ordend a sus hijas que partieran en todas direcciones en busca del preciado liquido. Amimone,
una de las que habia tenido con Europa, se quedo dormida en el campo tras larga jornada de marcha.
Aprovechando su sopor, un satiro quiso violarla. La presta llegada de Poseidén en defensa de la joven
hizo que no se consumara tal fechoria. En la batalla entre el satiro, vale decir el diablo en el relato
segoviano o el rabe en el gaditano, y Poseidon el tridente del marino golped en unaroca de la que bro-
taron al instante tres cristalinos chorros de agua que regaron todo el pais. Esta creacion positiva, se ve
mitigada por lo acontecido durante la noche de bodas las danaides, excepto Hipermnestra que habia
sido respetada por su esposo, concluyeron con el matrimonio forzado con los hijos de Egipto de for-
ma tan rapida como abrupta: con la daga que Danao les habia regalado, degollaron a sus esposos y
luego enterraron sus cabezas en la Fuente de Lerna.

321



perro es mirar las aguas que, naciendo en el municipio abulense de Marti-
nez, pasan por las proximidades del santuario. Si en las mismas se observa-
ba el reflejo del perro, entonces no hay ninguna duda acerca del contagio. Es
mas, J. F. Blanco (1987, 57), asevera, tras mencionar practicas de una dece-
na de pueblos salmantinos que vinculan la imagen sita en el medianero inter-
provincial con la curacién de la rabia, que la creencia de gque la Virgen de
Valdejimena sana la hidrofobia esta muy extendida por las provincias de Avi-
lay Salamanca.

Ocasiones hay en que los moradores de las aguas oscuras en lugar de uti-
lizar tan expeditivos métodos como los del “tio garabato” atraen a los incau-
tos mediante enganos. Claro ejemplo de ello es lo que acontecié con una de
las “Cien doncellas”, tributo que legendariamente los reyes cristianos se obli-
garon a pagar a los musulmanes a cambio de que éstos frenasen sus aco-
metidas cuando ya los primeros se habian refugiado en las montanas astures.
Parece ser que una de estas doncellas invitd a la guardia que las debia llevar
hasta la moreria a que la acompanaran a despedirse de su madre en lo mas
intrincado de los Picos de Europa. Al llegar junto a la Fuente de la llusion la joven
introdujo sus manos en el agua llamando a su madre. De las aguas surgi
una anciana que, al instante, convirtié a los moros en corderos. Como ocurre,
por cierto, a todos aquellos incautos que quieren llevarse a las mozas sin per-
miso de sus madres, siempre prestas a salir en defensa de sus hijas.

Cuando, pasado el tiempo, un general musulman se adentré en aque-
llos parajes en busca de sus soldados se encontré con la joven que le refirié
lo ocurrido. Ambos sellaron un trato: si se eliminaba el tributo de las doncellas,
gue aun hoy se paga simbdlicamente en algunas fiestas de distintos lugares
de Espana’, la misma fuente volveria a los soldados a su condicién natural.
Hechas las promesas, ella cumplié y él no. Por tal causa, la fuente reclamé su
parte convirtiendo a la joven incauta en la xana de la Fuente de la llusion y
recordd a cualquier otra joven que la candidez no puede estar presente ante
desconocidos ya que, en ultima instancia, aunque lo pretendan, las madres

' En San Pedro Manrique (Soria) tres "mdéndidas” desfilan con cestos profusamente adornados sobre
sus cabezas para recordarlas. Unos cestillos algo més pequenos son portados de igual forma por el
indeterminado numero de “panbenditeras” solteras que procesiona en Escatrén (Zaragoza). Unas
cuarenta “clavariesas” hacen lo propio en Torremanzanas (Alicante) soportando el peso de unas hoga-
zas de pan de cerca de diez kilos que, en la misa de San Gregorio, sera repartido junto al agua del san-
to para que proteja durante todo el afio a sus fieles. Posiblemente el Ginico desfile procesional que en
memoria de las aludidas doncellas alcance la centena real de mujeres participantes, sea el que llevan
a cabo “las virgenes” del riojano pueblo de Solorzano cuando portando ramos de flores y vestidas de
blanco acompanan a la Virgen de Hermedana hasta su ermita.

322



no siempre pueden estar presentes. Y, alli sigue viviendo la joven, acudiendo
a los enganos para atraer a algun ingenuo que pueda liberarla. Por eso, en
muchas ocasiones, las fuentes aparecen llenas de tesoros que atraen a los codi-
ciosos. Los mismos tesoros que todos contribuimos a acrecentar cada vez que
lanzamos una moneda a una fuente o pozo esperando ver como llega a tér-
mino el cumplimiento de un deseo anhelado. Mientras, ignoramos que con tal
material trenzan sus cabellos dorados las hadas de las fuentes.

Asi lo atestigua una mujer que, yendo de manana a misa en el portugués
pueblo de Barroso, vio como la Fuente de Salgueiro reflejaba los dorados
rayos del sol que despuntaba en el horizonte. Cuando se acercé hasta el
manantial, pudo percatarse de que el fulgor no era reflejo igneo, sino un lar-
go hilo de oro que recubria toda la fuente. Quiso sacarlo todo, pero viendo que
no concluia, lo corté pensando que era suficiente con lo que ya habia saca-
do para hacerse rica. Al instante se oyeron maldiciones del fondo del pozo del
hada que alli debi6 seguir presa por mas tiempo.

Como vemos, al igual que ocurre con las xanas, las lamias vascas, las
catalanas dones d’aigua o las propias ninfas, el hilo de oro es el propio cabe-
llo de los habitantes de las aguas''. Pocos hombres son los que han logrado
verlas pues habitan en lo profundo de las cuevas de las que brota el agua
mas cristalina. Algln atrevido, alin a riesgo de quedar por siempre sujeto a sus
encantos, ha debido madrugar en la manana de San Juan, Unico dia del aho
en que abandonan las grutas para hacer la colada de sus ropas. Asi ocurre,
por ejemplo, en lo mas intrincado de las Quilamas (Sierra de Francia, Sala-
manca). Dicen los serranos que existe en este monte una cueva de la que
brotan todos los rios y fuentes de la sierra en la que vive una guapisima mora.
Tan bella es que quien la mira directamente queda prendado y prendido de sus
ojos. Pues bien, se sabe de la existencia de tan misteriosa mujer porque todos
los anos, en la madrugada de San Juan, se ve en lo alto del monte como reful-
ge la alba blancura de las ropas que tiende al sol. Esta encantada y “hermo-
sisima doncella de cabellos de oro”, que guarda otras muchas fuentes en los
mas reconditos parajes de Espana, es tan gracil y esbelta como peligrosa: si
uno se acerca hasta su morada y bebe de su fuente descubrira con horror
que la cueva ha quedado sin entrada y no puede abandonarse por mucho que
se desee. Asi pues, mas vale no acercarse a sus dominios. En ese sentido, no
parece que sea una mera casualidad el que esta antigua leyenda se reaviva-
se en los anos 40 del siglo pasado, justamente cuando la zona fue elegida por

" Sobre las multiples significaciones del cabello, particularmente el femenino, puede verse mi
libro sobre la Santa Barbada, (Valencia, 2004a).

323



numerosos “maquis” para ocultarse y cualquier visitante inesperado podia
ser molesto.

En cualquier caso, con estos precedentes, no es extrano que en lugares
como Horcajuelo (Avila) llamen ‘infiernos’ o ‘infiernillos’ a esas intrincadas
cuevas de las que brota agua pero cuyo fondo permanece en el mas absolu-
to de los misterios, excepto para los magicos seres que se hacen acompanar
de faunas poco convencionales. Es mas, a veces, son algunos animales los
que pueden con su presencia o ausencia, mostrarnos qué fuentes estan pro-
tegidas por nimenes generosos y cuales son trampas que esconden peli-
gros ignotos.

En ocasiones, el animal que se adentra en las aguas de |a fuente es el
desencadenante de todo tipo de desgracias. Asi se muestra en el mito fun-
dacional de Navalosa y Hoyocasero del que se ha ocupado Tomé (1996,
425). Cuenta la tradicién oral de ambos lugares que hace muchos anos
hubo una boda en ‘Navalvao’. Por motivos diversos, no fueron invitadas a
la misma dos familias del pueblo. Junto a la fuente se preparé el convite. En
un despiste de quienes cuidaban de la comida, una salamanquesa cayo6 en
la cazuela en que se guisaba la comida nupcial. Como consecuencia de la
aparicion del animal, la fiesta devino en luctuoso suceso pues todos los comen-
sales resultaron envenenados. Sélo las dos familias no invitadas a tan funebres
esponsales sobrevivieron al suceso. No obstante, tras el mismo optaron por
abandonar el pueblo. Con sumarcha, una al este, otra al oeste, dieron origen
a los cercanos pueblos de Hoyocasero y Navalosa. Evidentemente esta leyen-
da fundacional muestra claramente la relacién que en el universo mitolégico
se establece entre la historia que muestra la I6gica de los acontecimientos
vividos y la metahistoria que los presupone, pues cualquier analisis riguroso
de la historia puede mostrar como los tres lugares coexistieron durante un
cierto tiempo historico.

Sea como fuere, hoy dia, la fuente sigue siendo elemento central de la fies-
ta patronal de Navalosa. Ahora bien, tal vez para conjurar algtin ignoto peligro,
los habitantes de lugar decidieron con buen criterio que, con motivo de la
fiesta, de los canos de la misma habria de manar vino y no agua. Por tal moti-
vo, la festividad de Santiago y San Felipe que se celebra en dicha ermita el pri-
mero de mayo, se conoce en los contornos con el sobrenombre del “santo del

** Navalvado es un despoblado de la provincia de Avila que se halla hoy dia en el término municipal
de Navalosa. De lo que debid ser la antigua poblacion que aparece citada en documentos medievales hoy
sélo queda la pila bautismal sita en la remozada ermita y la fuente que esta en sus proximidades.

324



vino” o del “santo borrachin”. Tal festejo, que las més de las veces concluye
con parte del mocerio bafiado a su pesar en las aguas del Alberche, desata
en nuestra imaginacion recuerdos de los embriagadores manantiales de vino
del mitico pais de Cucafia o del mito que sittia el Paraiso junto a un melifluo
manantial del que brota leche y miel. (Delpech, 1995, 77).

Esta historia que, por otra parte, salvando tamanos y caracteristicas mor-
folbégicas, podemos emparentar con la del monstruo de la Laguna de Gre-
dos, se repite en otros lugares. Asi, en las sorianas faldas del Puerto de
Pigueras en la Sierra de la Demanda, el relato fundacional incluye la desapa-
ricién del pueblo de San Andrés. No era, por tanto, infrecuente oir a las gen-
tes de Almarza repetir entre labios, casi como una oracién, que;

“por una salamanguesa se despoblé San Andrés,
que no pase lo mismo en Gallinero y Almarza otra vez”.

5. FUENTES Y PENSAMIENTO METAFORICO

No todos los animales convierten el agua pura en veneno. Los hay que
guian a los hombres hasta las fuentes en que ellos sanan. Otros, como el caba-
llo, indican a los esforzados jinetes donde han de hacer su descanso. Eso le ocu-
rrié, por ejemplo, al mitico Roldan que andando el tiempo descubriria la Virgen
de la Pena de Francia (Salamanca). Encaminado como estaba en direccion ala
Sierray agotado por el esfuerzo y la poca comida, se empeno su caballo en dete-
nerse junto a una fuente pestilente cuyas aguas practicamente le hicieron revi-
vir. Alli sigue la fuente' y su olor a huevo podrido, como dicen en Tamames.
Por cierto, que bien saben los vecinos de este serrano enclave las bondades de
esta agua que si, en general, entona el cuerpo, hace auténticas maravillas cuan-
do de curar herpes se trata. Sus virtudes son tales que, sin abandonar el terre-
no de lo portentoso, junto al cano, la marca de la herradura que dejo el noble bruto
de Roldan sigue estando presente para reforzar la creencia. Misma marca, por
cierto, que dejaron los caballos junto a la fuente de la que bebieron los Siete Infan-
tes de Lara en pinariegas tierras burgalesas.

Més fructifera parece ser la fuente de Valdelaguna, también en la provin-

cia de Burgos. En este caso, la fuente del pueblo aparece nitidamente asociada
a un ritual de fertilidad pues, apuntan los vecinos de este enclave serrano,

2 Laubicacion de la fuente ha sido ligeramente modificada por mor de los arreglos que precisan
las modernas vias de comunicacion.

325



los vasos de la misma que bebieren las recién casadas al salir del desposo-
rio, se convertiran con el discurrir del tiempo y el matrimonio en igual name-
ro de hijos (Roque, 1986, 115). Cabe decir al respecto de este rito que cuando
los varones del pueblo casan fuera, se cuidan mucho de, una vez contraido
matrimonio, traer a sus recién desposadas hasta la fuente del pueblo para
que beban de sus milagrosas aguas. Como es notorio, la interiorizacion ritual
no es una cuestion que afecte exclusivamente a las mujeres del pueblo. Las
‘forasteras’, habiendo bebido de las mismas aguas que las del pueblo, se con-
vierten de facto en mujeres del lugar en un ritual que cumple tres funciones dife-
rentes. Por una parte, el ritual de fertilidad se convierte en ritual de pasaje al
propiciar la adopcion de la nueva condicion por parte de las recién llegadas.
Pero, por otra, si el foco de nuestro interés deja de iluminar a las protagonistas
directas para centrarse en la silenciosa y atenta participacion de los varones que
han casado fuera, la libacion simbdlica debe vincularse a la expiacién que han
de cumplir para que el ‘orden natural’ se restaure tras el desproposito que
supone gue, habiendo solteras en el pueblo, busquen sus esposas en otras tie-
rras. Las aguas que manan a través del tronco hueco de un roble en esta fuen-
te son bebidas por mujeres en calidad de intermediarias de la comunidad. Es
la totalidad del pueblo la que se ve concernida por el rito porque la realizacion
precisa del mismo es el garante de la continuidad simbdlica del pueblo.

Con todo, la potencia fertilizante de estas aguas no alcanza la que tienen
las famosas que vierte el manantial de Santa Casilda en las proximidades de
Briviesca (Burgos). Segun indican las que hasta este manantial llegan, bebien-
do sus aguas todos los males exclusivos de la mujer sanan. Esta creencia
tiene su anclaje en la historia de la vida de Santa Casilda. Cuenta la devocion
popular que Santa Casilda era una de las hijas de un toledano rey moro que
se vio aquejada por la enfermedad del flujo continuo’. Con objeto de solucionar
su desarreglo, la mujer inici6 una peregrinacién por diversos lugares. Un calu-
roso dia veraniego, sofocada como estaba por el calor, Casilda se adentré
en las aguas del Lago San Vicente. Tras mas de tres anos de peregrinaje,
observo sorprendida que al instante y de manera milagrosa su dolencia habia
quedado erradicada. Como era de esperar, Casilda se qued6 a vivir en las
proximidades de las aguas construyendo una ermita en cuyo trabajo fue ayu-
dada por los mismos angeles'.

La historia de esta mujer, como la de otras muchas santas locales, responde
a un claro patron en el que se interrelacionan la pertenencia a la comunidad

14

Una interpretacion acerca de la historia de Santa Casilda puede verse en M.A Roque (1986), O.
Calavia (1988) y Tomé (1996).

326



y la santidad. Como hemos visto, Casilda no era originaria de la localidad en
la que finalmente se qued6 a vivir. Era de fuera. El mensaje de la historia, diri-
gido a las mujeres de la comarca de |la Bureba, aparece asi nitido: si quieres
ser considerada de dentro, de aqui, esto es, si quieres tener buena ‘fama’
entre los vecinos y ser, por tanto, respetada, debes inexcusablemente obser-
var los mismos comportamientos que tuvo Casilda cuando se hizo de aqui. O
dicho de otra forma, si no adoptas una vida de santidad sera lo concupiscible,
lo corporal, lo que domine en ti y, por consiguiente, no seras considerada
vecina del lugar. Esto es, en la vida de Santa Casilda podemos encontrarnos
con un conjunto de oposiciones duales que se sintetizarian en las dos siguien-
tes: dentro (ser de aqui) :: fuera (no ser de aqui), y arriba (espiritual) :: abajo
(corporal). Obviamente ambas desarrollan otras, pues la oposicion espiri-
tual/corporal nos muestra cémo el cuerpo de la santa se convierte en una
representacion topografico espiritual. Mientras en Casilda domina lo corporal
no es santa. Por tal motivo, sus acciones tienen lugar ‘abajo’, en el lago. Pero,
una vez que pasa a ser de aqui, de la comunidad, entonces ya puede ser teni-
da por santa pues en ella domina lo de ‘arriba’.

Antes de seguir adelante, convendria recordar que Lakoff y Johnson en su
obra Metaphors We live by, traducida como Metaforas de la vida cotidiana (1986)
han llevado la dualidad ‘arriba-abajo’ mucho més alla, mostrando que es una
“metéafora de espacializacion” que orienta gran parte de la vida cotidiana de las
personas identificando el término ‘arriba’ con la felicidad (subir la moral, estar en
las nubes), lo consciente (levantarse), la salud (estar en la cima), la fuerza (estar
en la cumbre), lo mas (crecer), el status elevado (subir en la escala social), o bue-
no (alta calidad), lo virtuoso (tener pensamientos elevados) y lo racional (el con-
trol sobre..). Por contra, €l concepto ‘abajo’ nos remite a la tristeza y la depresion
(estar hundido, por los suelos), lo inconsciente (hundirse en un profundo sue-
no), la enfermedad (caer enfermo), la debilidad (estar por debajo), lo menos
(disminuir), el status bajo (clases sociales bajas), lo malo (estar en el punto mas
bajo), el vicio (golpes bajos, rebajarse) y lo emocional (no se sobrepuso...). Es
decir, estos autores ponen de manifiesto coémo parte de la estructura categorial
con la que nos enfrentamos a nuestro cotidiano vivir es expresada metaférica-
mente porque, justamente asi pasa desapercibida dicha estructuracion en la
que un complejo sistema de conceptos se organiza. Si las metaforas orienta-
cionales dentro de las que se expresa la dualidad arriba-abajo sirven basicamente
para organizar un sistema de conceptos en relacion con otro sistema concep-
tual diferente, por ejemplo el moral, el dominio de lo espiritual aparecera en el
relato de Santa Casilda que sustenta la practica mencionada reflejado, por una
parte, en el retraimiento del flujo y, por otra, en la construccion de la ermita en
el lugar mas elevado de la comarca. Con ello se ratifica lo que he dicho mas arri-
ba respecto del simbolismo como sistema cognitivo y que, por cierto, no se

327



aleja en exceso de la idea del mismo Lakoff (1987) quien insistio en que las
metaforas, mas que figuras literarias, como indica todo filélogo que se precie,
son un modo de pensamiento.

Pues bien, en esta narracion, como es notorio destinada a perpetuar la
dominacién masculina merced a los procesos de mimesis que pretende gene-
rar en las mujeres que la escuchan, el agua de los lagos de Santa Casilda y
San Vicente es el elemento central. Es decir, si es posible establecer las per-
mutaciones de oposiciones que posibilitan la asignacién de significados a
cada uno de los sintagmas narrativos es porque existe un elemento, el agua,
que permite una doble inversion desde un punto de vista formal. La mujer de
fuera pasa a ser de dentro tras banase en el lago. La mujer se convierte en san-
ta en contacto con el agua con lo que se cumple lo que en otro lugar escribi,
tras analizar los martirios de diferentes santas de los inicios del cristianismo,
que “los términos santidad y femineidad son antitéticos: no se puede ser
muijer y santo simultdneamente”. (Valencia 1998, 358).

En este caso, junto al reforzamiento de la identidad local, la narracién
busca la sancién simbdlica que se pretende dar al dominio masculino. Por
dicharazon, las aguas de Santa Casilda se destinan fundamentalmente a las
muijeres que ignoran que al tomarlas perpettan su posicién subordinada. Tal
subordinacion social se acenttia alin mas cuando observamos que el milagro
que hoy dia sigue haciendo el manantial de la santa es convertir en madres a
las estériles. Con ello, se refuerza el mensaje que pretende hacer los términos
de ‘madre’ y ‘mujer’ sinénimos para, mas alla de la semantica, propiciar una
situacion en la que éstas sélo puedan aspirar a la maternidad. El ritual por el
cual se solicitan a la santa los hijos refuerza aun mas esta creencia. Si las
mujeres desean tener una hija, deberan lanzar a las aguas un fragmento de
una teja. Asi, la nina cuando nazca ya sabra que su lugar es la casa, bajo las
tejas, pues lateja es simbolo del hogar. Otro es el destino del varén. Para que
nazca un nino también hay que lanzar al agua una piedra. Pero, en esta oca-
sién, no una teja, sino un canto como los que hay en cualquier rio 0 camino.
Porque ese es el destino del nino, andar los caminos. El ritual, aparentemen-
te neutro, como la leyenda en que se basa, se muestra asi como instrumen-
to de dominacién mas real que simbdlico al contribuir de manera decidida al
mantenimiento de las desigualdades de género.

6. PRADOS, FUENTES Y CONFLICTOS EN LAS SERRANIAS ABULENSES
En suma, los moradores de las aguas, hados, demonios, santos o cua-

lesquiera otros atributos imaginables, que hallan en manantiales lugar propi-
cio para vivir no pueden contemplarse etnocéntricamente como fruto de la

328



imaginacion ‘primitiva’ de las gentes que a ellos se acercan. En la mayor par-
te de las ocasiones, nos ofrecen informacion precisa de coémo es la sociedad
en la que se generan. Al respecto, resulta irrelevante que sean las mismas
aguas divinas o simplemente su manifestacion'® porque este tipo de anélisis,
nos ofrece una perspectiva diferente para comprender las sociedades a par-
tir de la divinidad de las aguas.

Puede resultar asi menos llamativo que existan pozos en el interior de
algunas iglesias, como ocurre en la ermita de la Virgen de la Vega de Piedra-
hita, fuentes en las proximidades de tantas otras o que, incluso, una de ellas
se llame Nuestra Senora de las Fuentes.

La musicay el baile presiden la romeria que se hace a la ermita de Nues-
tra Senora de las Fuentes que se encuentra en el abulense término municipal
de San Juan del Olmo. Cuando la Virgen sale de su templo, a casi mil quinientos
metros de altura, dos hileras de danzantes, ataviados con los consabidos tra-
jes regionales la acompanan al ritmo de sus castanuelas por el entorno del mis-
mo y hasta arribar a la carretera. Desde la misma, el gentio que se arremolina
con tan fausta ocasién aprovechando los calores del estio adquiere propor-
ciones de gigantesco hormiguero humano. Los prados que habitualmente
son utilizados por el ganado se encuentran repletos de gentes. Hombres y muje-
res venidos de las dos laderas de la Sierra. Por un lado, Nuestra Senora de las
Fuentes se convierte en patrona de todos los pueblos del Valle Amblés, espe-
cialmente de Munana. Por otra, desde San Juan del Olmo hasta Munico, Cha-
martin o Solana, desde Ortigosa a Gallegos de Sobrinos, Hurtumpascual y
Manjabalago, no queda serrano sin asistir a la romeria.

El verde de la praderia contrasta con los rojos y amarillos de los danzantes.
En medio de la abigarrada muchedumbre se observan dos espacios vanos en los
gue destacan sendas imagenes berroquenas de la Inmaculada Concepcion. Se
trata de dos fuentes casi gemelas que dan nombre a la ermita y a laimagen que
en ella mora. Cada una con sus dos canos bajo el nivel del terreno circundante.
Los pasos de las escaleras que descienden hasta los pilares en que el agua se deja
caer se llenan de gentes que acuden a estas aguas a las que se atribuyen todo tipo
de bienes. Casi un metro y medio mas arriba, laimagen de la virgen permanece
hieratica desde hace mas de doscientos cincuenta afnos como lo recuerdan las
inscripciones que en cada manantial estan labradas a los pies de la misma.

s César Moran interpretaba la expresion Aquis eltésibus existente en una lapida romana que halla
en los Banos de Retortillo como ‘a las aguas del Yeltes’ indicando asi el nombre de “la divinidad a
guien se consagra el ara en accion de gracias, en cumplimiento de un votum = voto”.

329



Y, sin embargo, este placido ambiente de cuando en vez escucha una
voz més alta que otra. Cuando la tarde avanza y los fluidos etilicos comienzan
a dejar sentir su presencia en los romeros, siempre hay alguno que recuerde
viejas rencillas. La propia multitud acalla las voces. Pero no siempre fue asi.
Todavia hace cuarenta anos, ocasiones hubo en que la fuerza publica debi6
separar a grupos de mozos. Una caracteristica dominaba estos conflictos
gue ya no afloran pero siguen latentes: un grupo de los pendencieros era de
Munana, el otro de Grajos. La rivalidad entre estas dos localidades se remon-
ta a varios siglos. Muhana pasa por ser uno de los pueblos mas ricos del Valle
Amblés que tiene a los de Grajos, hoy San Juan del Olmo, por pueblo de
serranos no muy ricos. Y, sin embargo, como era comun a todos los pueblos
de la Sierra, la complementariedad de agricultura y ganaderia permitia una
vida austera en condiciones duras pero asumibles. Por contra, la fértil llanura
del Valle Amblés por cuyo fondo corre el Adaja siempre se dedicé a la labor.
En los anos de buenas cosechas, el resultado econémico era ciertamente
envidiable. Sin embargo, las sequias prolongadas, las pestilencias cotidia-
nas hasta bien entrado el XVIIl hacian que, en ocasiones, las malas cosechas
se tradujeran en hambrunas. La inexistencia de pastos impedia contar con
el complemento derivado de la ganaderia. Por tal motivo, los vecinos de
Munana, como los de otros lugares del Valle Amblés, siempre quisieron
tener jurisdiccion sobre los montes de la Sierra. Asi, los pastos que circun-
dan la ermita de Nuestra Sefora de las Fuentes en los que el afloramiento
de aguas permite un perpetuo verdor incluso en las épocas de mayor estia-
je, fueron motivo de continuo conflicto. De los mismos da cuenta una ins-
cripcion que se encuentran en el dintel de la puerta principal del ayuntamiento
de Munana y que dice:

Entre Munana y Grajos ubo plei
to sobre pastos comunes. Y legno
Mvnana. Se trajoexecutoria.

Ano de 1726.

Fue precisamente en dicho ano cuando se fijaron definitivamente los
limites entre las dos localidades. Gran parte de la cuerda de la Sierra, inclu-
yendo la dehesa que se prolonga desde el Castrejon hasta la Sierra de Bal-
barda pasando por el Puerto de las Fuentes, fue a parar a la jurisdiccién
municipal de Munana. Pero la ermita y el cuidado de la Virgen con las dos
fuentes que dan origen al rio Aimar, quedaron en manos de los de San Juan
del Olmo. Es decir, como en muchas otras ocasiones, los pleitos por la Vir-
gen de la Fuentes sirvieron basicamente para focalizar otros que de haber-
se expresado directamente hubieran tenido consecuencias mucho més
negativas.

330



Durante el duro invierno cuyas nieves a menudo obligaban a cortar la
carretera que transcurre por el puerto de Nuestra Senora de las Fuentes, el tem-
plo permanece cerrado y las visitas al mismo escasean. Sin embargo, los pri-
meros rayos del sol que surgen del oriente y se proyectan hasta la ermita
siempre encuentran flores en el pequeno ventanuco cerrado con forja férrea
gue sirve de morada a una pequena imagen de madera de la Virgen. El tran-
sito se torna dificultoso por una carretera en la que el hielo no desaparece de
alguna de las curvas durante todo el invierno. Pero, todo aquél que traspase
el cerro podra observar como la mirada atenta de esta imagen exterior de la
ermita parece extender su manto protector por encima de los hielos y las nie-
ves pacificando la lucha entre dos pueblos por el control de los pastos.

Esta legendaria historia nos conduce, una vez mas, a una focalizacién sim-
badlica de conflictos mundanos, como los deslindes surgidos en los pueblos a
consecuencia del amojonamiento. Si notoria es en el caso de la Virgen de las
Fuentes, no menos lo era en el de la desaparecida ermita de San Martin en la
Serrota, la que se contaba en su dia del escarpado Risco de la Ermita, de la
que solo el topdnimo queda, sito entre Encinares y La Horcajada, localidades
de la comarca de Barco de Avila, la de la Virgen del Cubillo, que define limites
interprovinciales, la de Chilla, en Candeleda, en la que entran en disputa tres actua-
les comunidades autbnomas diferentes (Castilla y Le6n, Extremadura y Casti-
lla La Mancha) o con escasas variantes, repartida por todas las areas montanosas
de la provincia de Avila. En tales ocasiones, la providencial aparicién de una
imagen, generalmente de la virgen, sanciona simbdlicamente los acuerdos
administrativos a los que, previamente, los hombres han llegado.

Si alafuente de la Virgen de Chilla 0 a la del pozo de la de Vega de Piedrahita
se atribuyen todo tipo de bondades, con independencia de la composicion
quimica de las aguas, la vinculacién de las fuentes con la Virgen o algunos
santos, nos muestra que el valor que los habitantes de sus proximidades sobre-
pasa con creces el meramente productivo. Su insercion en mundos simbdlicos
complejos obliga a ir siempre mas allay no permanecer en la superficie de un
conjunto de creencias que, las mas de las veces, tienen que ver tanto con
aspectos directamente productivos como con otros relacionados con la orga-
nizacion social. Es decir, las practicas religiosas relacionadas con las fuentes
consideradas milagrosas propician un modo de pensamiento, y no, como fre-
cuentemente se indica, al revés. Justamente por ese motivo hay que ver las fuen-
tes milagrosas desde una perspectiva mucho mas amplia que incluya elementos
propios del entorno cognitivo y, simultdneamente, del operativo™.

*  Tomo la distincion entre entorno cognitivo y entorno operativo de Roy A. Rappaport (1979 y 1987).

331



Cuando tal empeno se acomete, se observa que los canales no soélo lle-
van agua, sino conflictos mas mundanos. Y no s6lo del medio rural. Recuér-
dese, por ejemplo, lo que acontece con dos virgenes rur-urbanas asociadas,
de algiin modo, al agua como son la de Sonsoles en Avilay la de La Salud en
Salamanca. En el caso abulense, la asociacién, no siempre arménica entre el
campo Yy la ciudad —sobre la que no voy a explayarme pues ha sido perfecta-
mente analizada en su complejidad por Maria Catedra (2001), a la que remi-
to para todo cuanto aqui no enuncio— se mantenia desde hace varios siglos
a través de la competencia simbdlica entre la Virgen de la Soterrana, la ciu-
dadana, y la de Sonsoles, la campesina. Esta competencia se mueve por cami-
nos muy variados para probar cual es mas. Uno de ellos tiene que ver con el
alargamiento temporal del culto para remontarlo hasta los origenes de la cris-
tiandad, o mas alin si se puede. Como ya he indicado en otro lugar (Valencia 2004
a) la demostracion de la continuidad histérica de un determinado culto, espe-
cialmente en aquellos en que ha habido algun tipo de duda respecto de su legi-
timidad ortodoxa, ha sido exhibida en numerosas ocasiones tanto para dotarle
de mayor prestigio como para garantizar la validez canénica de éste. Parecie-
ra que la antigiiedad quisiera ser tomada como sinénimo de veracidad y tras-
cendencia, asi como de importancia. Sin embargo, aunque pudieran deducirse
ciertas secuencias histoéricas relativas a la habitabilidad en determinados espa-
cios, lo cierto es que, hasta el momento, las investigaciones de caracter arqueo-
I6gico no han podido demostrar mas que la antigiiedad del culto es forzada
por determinados intereses muy posteriores al inicio del mismo.

En cualquier caso, poco es lo que se conoce a ciencia cierta acerca del ori-
gen del culto a esta virgen morena y las leyendas fundacionales se superponen
envolviéndola en numerosos relatos legendarios que, en no pocas ocasiones, la
relacionan con un manantial tan portentoso que, supuestamente, fue venerado
en pagano culto antes de transformarse en Fuente del Sol (Fons Solis), etimologia
tan popular como imaginativa y que bebe, en parte, del aspecto “culto” que
algunos historiadores modernos quisieron dar a la historia para hacerla més cre-
ible. No obstante, esta sacralizacion del culto a la fuente del sol contrasta con
otros relatos igualmente legendarios que se retroalimentan de dia en dia".

" Entre las mas conocidas se encuentra la que pretende remontar la ereccién de la ermita al siglo
Xl en época de miticos combates con los musulmanes —a los que otros reyes pagaron cien doncellas-,
En dicha época, debido a los ataques esperados, en particular en areas de frontera, hubo un trafico
intenso de reliquias —-no mayor por cierto del que hubo en plena modernidad- que eran trasladadas
hacia més seguros lugares. Asi, parece que cristianos cordobeses decidieron llevar los restos de San
Zoilo que custodiaban en la ciudad califal hacia las nortenas tierras palentinas. Una providencial esca-
la en las proximidades de Avila hizo que el lugar donde pararon pasara a llamarse como el santo que alli
descansd: San Zoilo. La ermita que posteriormente se levantaria en el lugar llevaria su nombre que,

332



De cualquier forma, tradiciones y leyendas que hoy siguen acrecentando de
dia en dia, se entremezclan con reposados datos de investigadores generando
unos relatos que hacen imposible no acudir a un pasado de carécter mitico
para explicar el culto.

Dicho caréacter se acrecienta cuando observamos que, en parte, el mismo
se ha desarrollado por oposicion a otras figuras relevantes como la Virgen de
la Soterrana o Santa Teresa. No entraré a hablar de la relacién entre la Santa y
la Virgen de Sonsoles porque poco puede anadirse a lo ya dicho por Maria
Catedra (2001), pero si pueden destacarse, en relacién con el propdsito que guia
este articulo algunos de los contrastes que aparecen en relacion con la plena-
mente ciudadana Soterrana cuyo culto se halla en la Gnica iglesia de la ciudad
que le disputa la primacia a la Catedral. La oposicién entre ambas puede pre-
sentarse de forma sintética en el siguiente cuadro:

Nombre Virgen de la Soterrana Virgen de Sonsoles

En qué espacio aparece ciudad campo

Dénde aparece basilica junto a la muralla arbustos en una
alameda

A quién se aparece nobles pastores

De qué color es la imagen blanca morena

Este conjunto de dualidades explica, parcialmente, por qué el culto y la
devocion a Nuestra Sefnora de Sonsoles se extendié rapidamente y atin hoy
continua. La lucha cotidiana entre el pueblo llano y la nobleza, entre los menos
favorecidos y los mas de la ciudad, hallé pronta continuidad simbdlica. Siglos
después, muchas son las cosas que han cambiado, pero la disputa permanece
latente. Ciertamente, la mayoria de los fieles de |la Basilica de San Vicente lo
son también de Sonsoles. Sin embargo, aquélla sigue siendo la parroquia
mas poderosa de la ciudad, en tanto que la multitud de peregrinos que a dia-
rio y, especialmente en los festivos, acude a ésta pertenece a los barrios que

con el tiempo, mudaria en San Zoles (o Sant Coles) antes de convertirse definitivamente en Sonsoles.
Claro que pudo ser de otra forma, porque, como alguien me contoé a la puerta de la ermita, ésta lleva el
nombre de un ermitafio de nombre Zoilo (o Zoles) que, viviendo en el dicho lugar, nunca fue reconoci-
do por la jerarquia eclesiastica como santo aunque como tal era tenido por sus convecinos.

333



en su dia fueron arrabales de la ciudad o bien directamente a alguno de los
pueblos sobre los que la Virgen extiende su manto protector. Es mas, las
ofrendas que se hacen a lo largo del mes de octubre —tanto la “grande” como
la “chica” ponen de manifiesto esta vinculacion de Nuestra Senora de Son-
soles con el ambito de la ruralidad que defiende la Cofradia de la Sierpecilla,
que ampara a catorce pueblos, o la del Valle Amblés, que retne a otros tan-
tos. Sélo dos islas aparecen en esta imperfecta circunferencia de 28 pobla-
ciones: La Colilla, que tiene cofradia propia a pesar de estar en el Valle Amblés,
y Avila que, no obstante, acude en masa hasta la ermita en el mes de julio
para celebrar la fiesta de la Visitacion de Nuestra Sefora. Con tal ocasion,
pareciera que la ciudad sale de si y vuelve al campo recorriendo la legua que
separa la ermita de las murallas.

La ceremonia religiosa y la visita al santuario, sefiala Maria Catedra (2001,
119) tienen un tanto de vuelta al campo del que se ha emigrado: “los cam-
pesinos llevan anos emigrando a la ciudad, algunos por trabajo, otros para
pasar lo mas dificil de los crudos inviernos en las mas confortables viviendas
ciudadanas. Al mismo tiempo los ciudadanos han recorrido el camino inver-
so al habilitar viejas construcciones rurales para sus viviendas permanentes
o de fin de semana. La Virgen de Sonsoles ejemplifica a tantas madres rura-
les que han visto tener que abandonar la tierra pero que vuelven finalmente a
ella”. Por ello son los representantes de los barrios que fueron receptores de
campesinos, como Las Vacas o San Nicolas, los que llevan la voz cantante. Los
“mozos de las Vacas” adquieren un especial protagonismo cuando Nuestra
Senora de Sonsoles debe ir a la ciudad. La bailan por el camino hasta Avila,
la pasean, si es preciso, por las distintas iglesias y barrios extramuros abulenses.
La izan, la hacen girar, al ritmo de la musica de la gaita y el tambor. El campo
urbanizado, el campesino emigrado, vuelve a pisar la tierra labrada camino de
Sonsoles. Cuando la Virgen, patrona de Avila y su tierra, entra en la catedral,
el campo ha tomado la ciudad, los barrios se han aduefado simbélicamente
del centro religioso que, por antonomasia, representa a la iglesia oficial. La dis-
puta entre las ciudades de dentro y fuera de la muralla prosigue en el tiempo.
Y eso ocurre cuando el campesino necesita agua. Cuando la sequia amena-
za de tal modo que el agua perentoria sélo puede ser traida por la Virgen.
Entonces, paradéjicamente (Catedra 2001,88), los campesinos se llevan la
Virgen rural a la ciudad. Por mucho que el Patronato lo desee o que alguno de
los cofrades crea su conveniencia, sin la peticion campesina no ha lugar a la
procesion pues es ésta la que pone en marcha un dispositivo simbdlico en el
que aparecen continuas marcas que deben ser refrendadas en los momentos
adecuados. Una vez que la demanda esta formulada deben dar su consenti-
miento las cofradias de la Sierrecilla, del Valle Amblés, de La Colillay el pro-
pio Patronato de la Virgen.

334



Cuando tras superar todas esas marcas, incluida la ya olvidada Fuente del
Soplo, la Virgen, acompanada del pueblo, franquea las puertas de la ciudad
amurallada, la lucha simbdlica, contrapunto de la cognitiva, se inclina a favor
de los menos poderosos. Cuatro simbdlicas barreras concéntricas, de las
que la muralla es soélo la Gltima, cuatro puertas traspasadas por los labrado-
res y la gente de los arrabales, son las pruebas que se han de superar para ser
de la ciudad, para ser de “dentro”. Para llegar “arriba” conforme el conjunto
de metéaforas orientacionales a las que antes me referi; ese “alto” lugar don-
de, en paradoja nominal, esta siempre la nobiliaria Soterrana. Con ello, se lle-
ga a la simbiosis rur-urbana completa que supone la paradoja de que “un
simbolo tan de dentro esta fuera” (Catedra 2001, 116).

Queda, no obstante, una Ultima cuestion que solventar en relacion con este
traslado a la ciudad en busca del agua para el campo. Existen dos imagenes
diferentes de la Virgen. Una, llamada la “primitiva” (o la “auténtica”), que no
sale de la ermita. Otra mas nueva que es la que se procesiona y cuyo nombre
es, precisamente, la Virgen de las Aguas. La primera no sale porque, como en
tantas otras imagenes que tienen que ver con forjas identitarias, se niega a pasar
mas alla de un determinado punto, en este caso el rio. La otra mas nueva, lle-
va el nombre de las Aguas no sélo porque se saque para tal menester, si no
porque evoca a otra ermita que con tal nombre recibia a quienes a pie llega-
ban a la ciudad. De esta ermita hoy quedan unas exiguas ruinas en una roton-
da en construccion en medio de los nuevos desarrollos urbanos de la ciudad.
Pero es recuerdo de que el limite simbdlico de la misma estaba ya marcado
por una imagen virginal dedicada a las Aguas antes de que la de Sonsoles tuvie-
ra nuevos usos que trascienden con mucho lo religioso™.

El caso salmantino, en el que no voy a entrar por razones de espacio, no es
muy diferente. La disputa entre el campo y la ciudad se canaliza aqui a través de
la competencia entre la Virgen de la Vega, ciudadana, y la campesina de la Salud.
Hoy dia, la romeria de La Salud, nombre con el que se la conoce, sigue amplian-
do el nimero de sus devotos haciendo necesario que los dias de la fiesta se
incrementen. Pero hubo un tiempo en que La Salud sélo era fuente. Escondida
tras las paredes del cementerio salmantino, muchos eran los que aprovecha-
ban el mismo camino que después utilizaria el ferrocarril para hacer acopio de estas
aguas ferruginosas que manaban de entre flacas y enrojecidas tierras.

" Entre los que no son menores el deportivo-saludable que ha hecho que no pocas personas
hablen de la "Cofradia del colesterol” lo que supone, seglin Catedra (2001, 119) recuperar la protec-
cion de la Salud como una de las funciones primordiales que tenia asignada la imagen, o, simple-
mente, disfrutar de un dia de campo aprovechando las instalaciones de la cafeteria y restaurante
abiertos en el recinto.

335



Si arcana es la ‘fuente del sol’ que, dicen, da nombre a Sonsoles, no lo es
menos la salutifera salmantina. Cuenta la leyenda que por estos campos ahora lle-
nos de viviendas recién construidas habité antano una ninfa de nombre Salus
contra la que no pudieron los que cristianaron el lugar™. Aunque no se olviden a
los protectores nimenes primigenios, parece, asi lo cuenta la mitologia popular,
que de ninfa pas6 a Virgen y de Salus a Salud. Pronto los enfermos que acudian
a estas fuentes que dejan caer lentamente el agua hacia el Tormes hicieron que
la Virgen tuviera su correspondiente ermita. Con el paso del tiempo aquella primitiva
ermita fue abandonandose hasta que de la misma quedé sélo el recuerdo. La
imagen que en ella se veneraba se trasladé al otro lado del rio, y hoy sigue en Teja-
res compitiendo y superando, a decir de muchos, a la patrona capitalina.

No menos milagrosa es, volviendo al medio rural abulense, la fuente de El
Parral, en la transicion de La Morana a la Sierra abulense. Protegido por la
Ermita de Nuestra Senora de El Parral de la que parece brotar el agua, tiene este
pueblo un venero que mira hacia el rio Zapardiel. Los mas le atribuyen a estas
aguas santificadas por la Virgen el poder de curar herpes y todo tipo de heri-
das de la piel. La fuerza con la que el agua brota es tal que parece que los dos
anchos canos que tiene hubiesen entrado en conflicto por ver cual otorga mas
bien. La mayoria de los modernos peregrinos se agacha y aparta una canale-
ta metalica que convenientemente dispuesta hace que las aguas no se pierdan
y se encaucen hasta las proximas huertas que, por lo demas, no son ni mejo-
res ni peores que otras del pueblo. Rellenos los depésitos mdviles, mucho
plastico de por medio, el canalén vuelve a su ubicacion y el sonido vuelve a cam-
biar: el golpe del agua contra la piedra deja de sonar seco para convertirse en
repique contra el latén. Tal vez fuera esta fuente la que inspiré una cancionci-
lla que Marazuela recogié por estos pagos y que se principia diciendo:

Con el agua de la pena
se cria la resalada;
vente, vente morenita,
ala pena a beber agua.

No muy lejos de este lugar, por cierto, se encuentra la conocida en la
comarca como “Fuente de los Frailes” en la que tenia por costumbre parar a

'" Se trata posiblemente de la misma divinidad vetona que aparece nombrada como Salus, diosa
de la fortaleza y la salud corporal, en diversa epigrafia en los Bafios de Montemayor (Céceres) y otros
lugares de la misma provincia como Robledillo de Trujillo y Santa Ana de Trujillo. Se tiene también
referencia de una Salus Bidiensis en Montanchez (Caceres) que aparentemente cumplia con las mis-
mas funciones. Sobre el rol que jugaba esta diosa dentro del pantedn vetén puede verse Sanchez
Moreno (1997).

3386



almorzar San Juan de la Cruz. Quién sabe si fue su inspiracion la que le hizo
escribir:

Que bien sé yo la fonte

que manay corre,

aunque es de noche.

Aquella eterna fonte esta escondida
que bien sé yo do tiene su manida,
aungue es de noche.

En suma, mas alla de las referencias amniéticas y bautismales, a las que
se refieren autores como Mircea Eliade (1983), este somero recorrido que
hemos efectuado por los habitantes de las fuentes, nos muestra, en primer lugar,
que las mismas no son consideradas objetos neutros de la naturaleza. Por otra
parte, se hace preciso reiterar que tales creencias no son fruto de una men-
talidad “primitiva” o “infantil” sino que responden a un determinado ordena-
miento simbolico que esta vinculado a unas practicas sociales que, a su vez,
se ligan a intereses no siempre explicitos. En este sentido, mi punto de parti-
daincluye parcialmente una consideracion de los relatos legendarios y otros
textos de tradicién oral, como mapas cognitivos del entorno social (Tomé,
1998, 279). Desde esta perspectiva, hay que reconocer que las fuentes, pozos
y otras construcciones asociadas al agua, suponen hitos de especial rele-
vancia en dichos mapas. Estos, a su vez, se comportan como esquemas cul-
turales susceptibles de ser traducidos en funcion de la experiencia individual.
El recurso a lo simbélico se genera por cuanto la representacion conceptual
del objeto no ha podido ser construida correctamente debido a la ausencia de
conocimientos precisos que permitieran interpretar el hecho con el que nos
enfrentamos. Esto es, nos hallamos en un contexto en el que opera un dis-
positivo simbdlico que “tiene por input el output defectuoso del dispositivo
conceptual” (Sperber 1988,172). En suma, la explicacion de la significacion de
los simbolos ligados al agua no puede atender a significados invariantes fru-
to de un cédigo inconsciente o religioso, como algunas veces se ha postula-
do desde teorias afines a supuestos préoximos al psicoanalisis o a otras que
vinculan lo mitico exclusivamente a lo religioso, pues la misma esta sujeta a
multiples variaciones surgidas tanto de determinadas orientaciones culturales
como de situaciones particulares. En ese sentido, mas que interpretar simbolos
a partir de contextos determinados, su andlisis puede y debe reorientarse
para que el conjunto de los simbolos nos informen acerca de los contextos en
que se producen.

337



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARROJO, Pedro. 2001. “Problematica de la gestion del agua en regiones se-
miéaridas”, en Pulido, Antonio, José M. Calaforra y Pablo A. Pulido (Eds.) Pro-
blemética de la gestion del agua en regiones semiaridas. Almeria: Instituto
de Estudios Almerienses. Pags.63-72.

BLANCO, Juan Francisco. 1987. Medicina y veterinaria populares en la provincia
de Salamanca. Salamanca: Centro de Cultura Tradicional. 22 ed.

BETTELHEIM, Bruno. 1999 [orig. 1975]. Psicoanalisis de los cuentos de hadas.
Barcelona: Critica.

BOURDIEU, Pierre.1985. Qué significa hablar. Economia de los intercambios
lingtiisticos. Madrid: Akal.

BOURDIEU, Pierre. 2000. La dominacion masculina. Barcelona: Anagrama.

CALAVIA, Oscar. 1988. “Sobre la mujer simbélica. Imagenes y santuarios”, en
DIAZ VIANA, Luis. (Coord.). Aproximacion antropolégica a Castilla y Le6n,
Barcelona: Anthropos. Pags. 219-258.

CARRIL, Angel. 1995. Hojas folcléricas del Centro de Estudios Salmantinos. Sa-
lamanca: Centro de Cultura Tradicional.

CATEDRA, Maria. 2001. “La ciudad y su tierra. La Virgen de Sonsoles”, en
Revista de Antropologia Social, 10. Pags. 71-21.

CHRISTIAN, William A. Jr. 1990. Apariciones en Castilla y Catalunia (Siglos XIV-
XVI), Madrid: Nerea.

DELPECH, Frangois. 1995. “Mujeres, canales y acueductos: contribucién pa-
ra una mitologia hidraulica”, en Gonzalez Alcantud, José A. y Antonio Mal-
pica Cuello, (Coords.): El agua. Mitos, ritos y realidades, Barcelona:
Anthropos. Pags. 61-86.

DESCOLA, Philippe. 2001. “Construyendo naturalezas. Ecologia simbélica y
préactica social”, en Descola, Philippe y Gisli Palsson (coords.). Naturaleza
y sociedad. Perspectivas antropol6gicas. México: Siglo XXI.

DIAZ, Luis. 2003. E regreso de los lobos. La respuesta de las culturas popu-
lares a la era de la globalizacion. Madrid: CSIC.

338



DOUGLAS, Mary. 1991 [orig. 1966]. Pureza y peligro. Un anélisis de los con-
ceptos de contaminacién y tabu. Madrid: Siglo XXI. 22 ed.

DOUGLAS, Mary. 1998. Estilos de pensar. Barcelona: Gedisa.
ELIADE, Mircea. 1983. Lo sagrado y lo profano, Barcelona: 52 ed.

LAKOFF, George. 1987. Women, Fire and Dangerous Things. What Catego-
ries Reveal About the Mind. Chicago: Chicago University Press.

LAKOFF, George y Mark JOHNSON. 1986. Metaforas de la vida cotidiana, Ma-
drid: Cétedra.

FRAZER, James G. 20083 [orig. 1890]. La rama dorada. Madrid: FC.E. 122
reimp.

LEACH, Edmund. 1989. Cultura y comunicacion. La légica de los simbolos.
Madrid: Siglo XXI.

LLAMAS, Manuel R. 2001. “El agua como elemento de cohesion social”, en
Pulido, Antonio, José M. Calaforra y Pablo A. Pulido (Eds.). Problemati-
ca de la gestion del agua en regiones semiaridas. Almeria: Instituto de Es-
tudios Almerienses. Pags. 73-88.

MORAN, César. 1990. [Orig. 1926]. “Los banos de Retortillo”, en MORAN, Cé-
sar. Obra etnografica. Salamanca: Centro de Cultura Tradicional. Tomo |.
Pags. 101-150.

PALERM, Angel. 1990 [orig. 1957]. “Oriente y occidente, o sobre la hetero-
geneidad de la historia”, en Palerm, Angel. México prehispanico. Ensayos
sobre evolucion y ecologia, México: CONALCULTA. Pags. 19-36.

RAPPAPORT, Roy A. 1979. Ecology, Meaning and Religion. Richmond, Cal.:
North Atlantic Books.

RAPPAPORT, Roy A. 1987 [Orig. 1968)]. Cerdos para los antepasados. El ri-
tual en la ecologia de un pueblo de Nueva Guinea. Madrid: Siglo XXI.

ROQUE, M. Angels. 1986. “El vino y el agua. Ritos de pasaje en la Sierra de
la Demanda burgalesa”, en DIAZ VIANA, Luis. (Coord.) Etnologia y fol-
klore en Castilla y Ledn, Salamanca: Junta de Castillay Ledn. P4gs. 109-
120.

339



SANCHEZ MORENO, E. 1997. “Aproximacién a la religién de los vetones: Dio-
ses, ritos y santuarios”, en Studia Zamorensia, 22 Etapa, IV. Pags. 115-148.

SPERBER, Dan. 1988. E/ simbolismo en general. Barcelona: Anthropos.

TOME, Pedro. 1996. Antropofogfa ecoldgica. Procesos culturales de adapta-
cién en el Sistema Central. Avila: Institucion Gran Duque de Alba.

TOME, Pedro. 1998. “Dioses, hombres, animales y plantas en la etnoecologia ame-
rindia: encuentros en una sociabilidad sutil”, en Espina Barrio, Angel. Antro-
pologia en Castilla y Leén e Iberoamérica. Aspectos generales y religiosidades
populares. Salamanca: Junta de Castillay Le6n. Pags. 267-282.

TOME, Pedro. 2004. “Ecologia cultural y procesos econémicos en la confor-
macion de las regiones culturales”, en Primer Foro Regiones Culturales, Cul-
turas regionales. México: CONALCULTA. Pags. 51-66.

TYLOR, Edward B. 1891 [1871]. Cultura primitiva. Madrid: Ayuso. 2 vols.

VALENCIA, M. Angeles. 1998. “Santa Paula Barbada o el precio de la eman-
cipacién”, en Espina Barrio, Angel. Antropologia en Castilla y Leén e Ibe-
roamérica. Aspectos generales y religiosidades populares. Salamanca:
Junta de Castillay Ledn. Pags. 347- 364.

VALENCIA, M. Angeles. 2003. “Mas all4 de lo legendario. Una aproximacién
alas leyendas”, en Logo. Revista de Retérica y Teoria de la Comunicacion
n? 4. Pags. 207-215.

VALENCIA, M. Angeles. 2004 a. Simbdlica femenina y produccion de contex-
tos culturales. El caso de la Santa Barbada. Avila: Institucién Gran Duque
de Alba.

VALENCIA, M. Angeles. 2004b. “;Son las barbas de Santa Paula una estruc-
tura l6gico-matematica?”, en Cuadernos Abulenses, n® 33: 123-152.

WITTFOGEL, Karl. 1966. El despotismo oriental, Madrid: Guadarrama.

340



	CA 35 Cuadernos abulenses_001
	CA 35 Cuadernos abulenses_002
	CA 35 Cuadernos abulenses_003
	CA 35 Cuadernos abulenses_004
	CA 35 Cuadernos abulenses_005
	CA 35 Cuadernos abulenses_006
	CA 35 Cuadernos abulenses_007
	CA 35 Cuadernos abulenses_008
	CA 35 Cuadernos abulenses_009
	CA 35 Cuadernos abulenses_010
	CA 35 Cuadernos abulenses_011
	CA 35 Cuadernos abulenses_012
	CA 35 Cuadernos abulenses_013
	CA 35 Cuadernos abulenses_014
	CA 35 Cuadernos abulenses_015
	CA 35 Cuadernos abulenses_016
	CA 35 Cuadernos abulenses_017
	CA 35 Cuadernos abulenses_018
	CA 35 Cuadernos abulenses_019
	CA 35 Cuadernos abulenses_020
	CA 35 Cuadernos abulenses_021
	CA 35 Cuadernos abulenses_022
	CA 35 Cuadernos abulenses_023
	CA 35 Cuadernos abulenses_024
	CA 35 Cuadernos abulenses_025
	CA 35 Cuadernos abulenses_026
	CA 35 Cuadernos abulenses_027
	CA 35 Cuadernos abulenses_028
	CA 35 Cuadernos abulenses_029
	CA 35 Cuadernos abulenses_030
	CA 35 Cuadernos abulenses_031
	CA 35 Cuadernos abulenses_032
	CA 35 Cuadernos abulenses_033
	CA 35 Cuadernos abulenses_034
	CA 35 Cuadernos abulenses_035
	CA 35 Cuadernos abulenses_036
	CA 35 Cuadernos abulenses_037
	CA 35 Cuadernos abulenses_038
	CA 35 Cuadernos abulenses_039
	CA 35 Cuadernos abulenses_040
	CA 35 Cuadernos abulenses_041
	CA 35 Cuadernos abulenses_042
	CA 35 Cuadernos abulenses_043
	CA 35 Cuadernos abulenses_044
	CA 35 Cuadernos abulenses_045
	CA 35 Cuadernos abulenses_046
	CA 35 Cuadernos abulenses_047
	CA 35 Cuadernos abulenses_048
	CA 35 Cuadernos abulenses_049
	CA 35 Cuadernos abulenses_050
	CA 35 Cuadernos abulenses_051
	CA 35 Cuadernos abulenses_052
	CA 35 Cuadernos abulenses_053
	CA 35 Cuadernos abulenses_054
	CA 35 Cuadernos abulenses_055
	CA 35 Cuadernos abulenses_056
	CA 35 Cuadernos abulenses_057
	CA 35 Cuadernos abulenses_058
	CA 35 Cuadernos abulenses_059
	CA 35 Cuadernos abulenses_060
	CA 35 Cuadernos abulenses_061
	CA 35 Cuadernos abulenses_062
	CA 35 Cuadernos abulenses_063
	CA 35 Cuadernos abulenses_064
	CA 35 Cuadernos abulenses_065
	CA 35 Cuadernos abulenses_066
	CA 35 Cuadernos abulenses_067
	CA 35 Cuadernos abulenses_068
	CA 35 Cuadernos abulenses_069
	CA 35 Cuadernos abulenses_070
	CA 35 Cuadernos abulenses_071
	CA 35 Cuadernos abulenses_072
	CA 35 Cuadernos abulenses_073
	CA 35 Cuadernos abulenses_074
	CA 35 Cuadernos abulenses_075
	CA 35 Cuadernos abulenses_076
	CA 35 Cuadernos abulenses_077
	CA 35 Cuadernos abulenses_078
	CA 35 Cuadernos abulenses_079
	CA 35 Cuadernos abulenses_080
	CA 35 Cuadernos abulenses_081
	CA 35 Cuadernos abulenses_082
	CA 35 Cuadernos abulenses_083
	CA 35 Cuadernos abulenses_084
	CA 35 Cuadernos abulenses_085
	CA 35 Cuadernos abulenses_086
	CA 35 Cuadernos abulenses_087
	CA 35 Cuadernos abulenses_088
	CA 35 Cuadernos abulenses_089
	CA 35 Cuadernos abulenses_090
	CA 35 Cuadernos abulenses_091
	CA 35 Cuadernos abulenses_092
	CA 35 Cuadernos abulenses_093
	CA 35 Cuadernos abulenses_094
	CA 35 Cuadernos abulenses_095
	CA 35 Cuadernos abulenses_096
	CA 35 Cuadernos abulenses_097
	CA 35 Cuadernos abulenses_098
	CA 35 Cuadernos abulenses_099
	CA 35 Cuadernos abulenses_100
	CA 35 Cuadernos abulenses_101
	CA 35 Cuadernos abulenses_102
	CA 35 Cuadernos abulenses_103
	CA 35 Cuadernos abulenses_104
	CA 35 Cuadernos abulenses_105
	CA 35 Cuadernos abulenses_106
	CA 35 Cuadernos abulenses_107
	CA 35 Cuadernos abulenses_108
	CA 35 Cuadernos abulenses_109
	CA 35 Cuadernos abulenses_110
	CA 35 Cuadernos abulenses_111
	CA 35 Cuadernos abulenses_112
	CA 35 Cuadernos abulenses_113
	CA 35 Cuadernos abulenses_114
	CA 35 Cuadernos abulenses_115
	CA 35 Cuadernos abulenses_116
	CA 35 Cuadernos abulenses_117
	CA 35 Cuadernos abulenses_118
	CA 35 Cuadernos abulenses_119
	CA 35 Cuadernos abulenses_120
	CA 35 Cuadernos abulenses_121
	CA 35 Cuadernos abulenses_122
	CA 35 Cuadernos abulenses_123
	CA 35 Cuadernos abulenses_124
	CA 35 Cuadernos abulenses_125
	CA 35 Cuadernos abulenses_126
	CA 35 Cuadernos abulenses_127
	CA 35 Cuadernos abulenses_128
	CA 35 Cuadernos abulenses_129
	CA 35 Cuadernos abulenses_130
	CA 35 Cuadernos abulenses_131
	CA 35 Cuadernos abulenses_132
	CA 35 Cuadernos abulenses_133
	CA 35 Cuadernos abulenses_134
	CA 35 Cuadernos abulenses_135
	CA 35 Cuadernos abulenses_136
	CA 35 Cuadernos abulenses_137
	CA 35 Cuadernos abulenses_138
	CA 35 Cuadernos abulenses_139
	CA 35 Cuadernos abulenses_140
	CA 35 Cuadernos abulenses_141
	CA 35 Cuadernos abulenses_142
	CA 35 Cuadernos abulenses_143
	CA 35 Cuadernos abulenses_144
	CA 35 Cuadernos abulenses_145
	CA 35 Cuadernos abulenses_146
	CA 35 Cuadernos abulenses_147
	CA 35 Cuadernos abulenses_148
	CA 35 Cuadernos abulenses_149
	CA 35 Cuadernos abulenses_150
	CA 35 Cuadernos abulenses_151
	CA 35 Cuadernos abulenses_152
	CA 35 Cuadernos abulenses_153
	CA 35 Cuadernos abulenses_154
	CA 35 Cuadernos abulenses_155
	CA 35 Cuadernos abulenses_156
	CA 35 Cuadernos abulenses_157
	CA 35 Cuadernos abulenses_158
	CA 35 Cuadernos abulenses_159
	CA 35 Cuadernos abulenses_160
	CA 35 Cuadernos abulenses_161
	CA 35 Cuadernos abulenses_162
	CA 35 Cuadernos abulenses_163
	CA 35 Cuadernos abulenses_164
	CA 35 Cuadernos abulenses_165
	CA 35 Cuadernos abulenses_166
	CA 35 Cuadernos abulenses_167
	CA 35 Cuadernos abulenses_168
	CA 35 Cuadernos abulenses_169
	CA 35 Cuadernos abulenses_170
	CA 35 Cuadernos abulenses_171
	CA 35 Cuadernos abulenses_172
	CA 35 Cuadernos abulenses_173
	CA 35 Cuadernos abulenses_174
	CA 35 Cuadernos abulenses_175
	CA 35 Cuadernos abulenses_176
	CA 35 Cuadernos abulenses_177
	CA 35 Cuadernos abulenses_178
	CA 35 Cuadernos abulenses_179
	CA 35 Cuadernos abulenses_180
	CA 35 Cuadernos abulenses_181
	CA 35 Cuadernos abulenses_182
	CA 35 Cuadernos abulenses_183
	CA 35 Cuadernos abulenses_184
	CA 35 Cuadernos abulenses_185
	CA 35 Cuadernos abulenses_186
	CA 35 Cuadernos abulenses_187
	CA 35 Cuadernos abulenses_188
	CA 35 Cuadernos abulenses_189
	CA 35 Cuadernos abulenses_190
	CA 35 Cuadernos abulenses_191
	CA 35 Cuadernos abulenses_192
	CA 35 Cuadernos abulenses_193
	CA 35 Cuadernos abulenses_194
	CA 35 Cuadernos abulenses_195
	CA 35 Cuadernos abulenses_196
	CA 35 Cuadernos abulenses_197
	CA 35 Cuadernos abulenses_198
	CA 35 Cuadernos abulenses_199
	CA 35 Cuadernos abulenses_200
	CA 35 Cuadernos abulenses_201
	CA 35 Cuadernos abulenses_202
	CA 35 Cuadernos abulenses_203
	CA 35 Cuadernos abulenses_204
	CA 35 Cuadernos abulenses_205
	CA 35 Cuadernos abulenses_206
	CA 35 Cuadernos abulenses_207
	CA 35 Cuadernos abulenses_208
	CA 35 Cuadernos abulenses_209
	CA 35 Cuadernos abulenses_210
	CA 35 Cuadernos abulenses_211
	CA 35 Cuadernos abulenses_212
	CA 35 Cuadernos abulenses_213
	CA 35 Cuadernos abulenses_214
	CA 35 Cuadernos abulenses_215
	CA 35 Cuadernos abulenses_216
	CA 35 Cuadernos abulenses_217
	CA 35 Cuadernos abulenses_218
	CA 35 Cuadernos abulenses_219
	CA 35 Cuadernos abulenses_220
	CA 35 Cuadernos abulenses_221
	CA 35 Cuadernos abulenses_222
	CA 35 Cuadernos abulenses_223
	CA 35 Cuadernos abulenses_224
	CA 35 Cuadernos abulenses_225
	CA 35 Cuadernos abulenses_226
	CA 35 Cuadernos abulenses_227
	CA 35 Cuadernos abulenses_228
	CA 35 Cuadernos abulenses_229
	CA 35 Cuadernos abulenses_230
	CA 35 Cuadernos abulenses_231
	CA 35 Cuadernos abulenses_232
	CA 35 Cuadernos abulenses_233
	CA 35 Cuadernos abulenses_234
	CA 35 Cuadernos abulenses_235
	CA 35 Cuadernos abulenses_236
	CA 35 Cuadernos abulenses_237
	CA 35 Cuadernos abulenses_238
	CA 35 Cuadernos abulenses_239
	CA 35 Cuadernos abulenses_240
	CA 35 Cuadernos abulenses_241
	CA 35 Cuadernos abulenses_242
	CA 35 Cuadernos abulenses_243
	CA 35 Cuadernos abulenses_244
	CA 35 Cuadernos abulenses_245
	CA 35 Cuadernos abulenses_246
	CA 35 Cuadernos abulenses_247
	CA 35 Cuadernos abulenses_248
	CA 35 Cuadernos abulenses_249
	CA 35 Cuadernos abulenses_250
	CA 35 Cuadernos abulenses_251
	CA 35 Cuadernos abulenses_252
	CA 35 Cuadernos abulenses_253
	CA 35 Cuadernos abulenses_254
	CA 35 Cuadernos abulenses_255
	CA 35 Cuadernos abulenses_256
	CA 35 Cuadernos abulenses_257
	CA 35 Cuadernos abulenses_258
	CA 35 Cuadernos abulenses_259
	CA 35 Cuadernos abulenses_260
	CA 35 Cuadernos abulenses_261
	CA 35 Cuadernos abulenses_262
	CA 35 Cuadernos abulenses_263
	CA 35 Cuadernos abulenses_264
	CA 35 Cuadernos abulenses_265
	CA 35 Cuadernos abulenses_266
	CA 35 Cuadernos abulenses_267
	CA 35 Cuadernos abulenses_268
	CA 35 Cuadernos abulenses_269
	CA 35 Cuadernos abulenses_270
	CA 35 Cuadernos abulenses_271
	CA 35 Cuadernos abulenses_272
	CA 35 Cuadernos abulenses_273
	CA 35 Cuadernos abulenses_274
	CA 35 Cuadernos abulenses_275
	CA 35 Cuadernos abulenses_276
	CA 35 Cuadernos abulenses_277
	CA 35 Cuadernos abulenses_278
	CA 35 Cuadernos abulenses_279
	CA 35 Cuadernos abulenses_280
	CA 35 Cuadernos abulenses_281
	CA 35 Cuadernos abulenses_282
	CA 35 Cuadernos abulenses_283
	CA 35 Cuadernos abulenses_284
	CA 35 Cuadernos abulenses_285
	CA 35 Cuadernos abulenses_286
	CA 35 Cuadernos abulenses_287
	CA 35 Cuadernos abulenses_288
	CA 35 Cuadernos abulenses_289
	CA 35 Cuadernos abulenses_290
	CA 35 Cuadernos abulenses_291
	CA 35 Cuadernos abulenses_292
	CA 35 Cuadernos abulenses_293
	CA 35 Cuadernos abulenses_294
	CA 35 Cuadernos abulenses_295
	CA 35 Cuadernos abulenses_296
	CA 35 Cuadernos abulenses_297
	CA 35 Cuadernos abulenses_298
	CA 35 Cuadernos abulenses_299
	CA 35 Cuadernos abulenses_300
	CA 35 Cuadernos abulenses_301
	CA 35 Cuadernos abulenses_302
	CA 35 Cuadernos abulenses_303
	CA 35 Cuadernos abulenses_304
	CA 35 Cuadernos abulenses_305
	CA 35 Cuadernos abulenses_306
	CA 35 Cuadernos abulenses_307
	CA 35 Cuadernos abulenses_308
	CA 35 Cuadernos abulenses_309
	CA 35 Cuadernos abulenses_310
	CA 35 Cuadernos abulenses_311
	CA 35 Cuadernos abulenses_312
	CA 35 Cuadernos abulenses_313
	CA 35 Cuadernos abulenses_314
	CA 35 Cuadernos abulenses_315
	CA 35 Cuadernos abulenses_316
	CA 35 Cuadernos abulenses_317
	CA 35 Cuadernos abulenses_318
	CA 35 Cuadernos abulenses_319
	CA 35 Cuadernos abulenses_320
	CA 35 Cuadernos abulenses_321
	CA 35 Cuadernos abulenses_322
	CA 35 Cuadernos abulenses_323
	CA 35 Cuadernos abulenses_324
	CA 35 Cuadernos abulenses_325
	CA 35 Cuadernos abulenses_326
	CA 35 Cuadernos abulenses_327
	CA 35 Cuadernos abulenses_328
	CA 35 Cuadernos abulenses_329
	CA 35 Cuadernos abulenses_330
	CA 35 Cuadernos abulenses_331
	CA 35 Cuadernos abulenses_332
	CA 35 Cuadernos abulenses_333
	CA 35 Cuadernos abulenses_334
	CA 35 Cuadernos abulenses_335
	CA 35 Cuadernos abulenses_336
	CA 35 Cuadernos abulenses_337
	CA 35 Cuadernos abulenses_338
	CA 35 Cuadernos abulenses_339
	CA 35 Cuadernos abulenses_340
	CA 35 Cuadernos abulenses_341
	CA 35 Cuadernos abulenses_342
	CA 35 Cuadernos abulenses_343
	CA 35 Cuadernos abulenses_344
	CA 35 Cuadernos abulenses_345
	CA 35 Cuadernos abulenses_346
	CA 35 Cuadernos abulenses_347
	CA 35 Cuadernos abulenses_348

