
AGUA QUE NO HAS DE BEBER ... 
ANTROPOLOGÍA, GÉNERO Y PATRIMONIO 

SIMBÓLICO DEL AGUA 

1. INTRODUCCIÓN 

VALENCIA GARCÍA, M. Ángeles1 

In memoriam Brixie Boehm, 
que me enseñó. a mirar el agua desde dentro. 

Desde los inicios de la antropología social en el último tercio del siglo XIX 
el análisis directo o indirecto de las prácticas sociales en torno al agua y de 
las creencias que en ellas se asentaban ha sido una constante. E .B. Tylor, en 
una de las obras fundacionales de la disciplina -Cultura Primitiva- analiza el 
culto al agua y a los espíritus de pozos, corrientes, lagos, etc., como uno de 
los grandes elementos de la "religión de la humanidad"2

• Pocos años después, 
allá por 1890, James Frazer se fijaba en su utilización en hechizos o en ritos 

' Aunque los materiales que aparecen en este trabajo proceden de distintas épocas, la redacción 
final ha sido posible gracias a una estancia de un mes en la Universidad lntercultural de Chiapas. 
Agradezco a Andrés Fábregas, rector de dicha universidad, y a Jesús Morales Bermúdez, rector de 
la Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, todo el apoyo y facilidades que me han dado para escri­
bir este trabajo y otros que en estos momentos se encuentran en curso. 

2 "Lo que la etnografía tiene que enseñar de ese gran elemento de la religión de la humanidad -el 
culto al manantial y al lago, al arroyo y al río- es, sencillamente, esto: que lo que para nosotros es poe­
sía era filosofía para el hombre primitivo; que, para su mentalidad, el agua actuaba, no en virtud de unas 
leyes inexorables, sino de un modo vivo y según su voluntad; que los espíritus del agua de la mitolo­
gía primitiva son como almas creadoras del enfurecimiento y de la quietud del agua, de su dulzura y 
de su crueldad; que, finalmente, el hombre encuentra, en los seres que con tal poder son capaces de 
causarle bienandanzas y dolores, divinidades que tienen una gran influencia sobre su vida, divinidades 
que deben ser temidas y amadas, a las que se debe rezar y alabar y mantener propicias mediante 
ofertas de sacrificios." (Tylor 1981, 11 276). 

309 



propiciatorios y, recorriendo el mundo con su visión evolucionista, ora subra­
yaba la irrupción de tal elemento en relatos cosmogónicos en los que "el ser 
sobrenatural con el que se casan a las mujeres es muchas veces un dios o un 
espíritu de las aguas" (2003, 182), ora advertía sobre los peligros simbólicos 
y materiales del mismo. 

Pero, más allá de su aparición en relatos de todas las sociedades -recuér­
dese el diluvio- es con la aparición en 1954 de la obra de K. Wittfogel Oriental 
Society and Oriental Despotism, y la consecuente discusión sobre las "socie­
dades orientales", cuando el agua, y particularmente la utilización de las infraes­
tructuras hidráulicas, se convierte en un elemento central de la disciplina. Esa 
nueva mirada antropológica hacia las sociedades agrohidráulicas, prestó aten­
ción fundamentalmente a la relación entre la base hidráulica agraria y las con­
diciones de surgimiento de una burocracia creadora del despotismo en el seno 
de civilizaciones históricamente cerradas, esto es, al uso de las infraestructuras 
hidráulicas como instrumento de control político y social. (Palerm 1990, 34)3

• 

Aunque dichos análisis suponen un adecuado punto de partida para com­
prender cómo diversas culturas han organizado sus recursos a partir de las rela­
ciones sociales establecidas en función del control, distribución y selección de 
las aguas, el objeto de la reflexión que aquí se inicia es mucho menos ambi­
cioso y se centra, no tanto en el análisis de los aspectos ecológicos o eco­
nómicos, sino algunos aspectos de la dimensión simbólica presente en esa 
organización en nuestra sociedad. No obstante, prestar atención a aspectos 
vinculados a la consideración del agua como símbolo, en tiempos de sequía 
y de disputas o acuerdos en torno a su control\ no significa olvidar los procesos 
sociopolíticos y económicos que la tienen por centro. Más bien, lo que pretendo, 
aún con alguna digresión como se verá, es vislumbrar cómo ha sido utilizado 

3 Las investigaciones acerca de las 'sociedades orientales' y las subsiguientes discusiones y polé­
micas acerca de las mismas, en las que aquí no voy a entrar, tuvieron como principales protagonistas 
a K. Wittfogel, V. Gordon Childe, J. Steward, P. Armillas, A. Palerm, E. Wolf y W. T. Sanders. Posterior­
mente discípulas de Palerm como Teresa Rojas o Brixie Boehm las han retomado en el ámbito de la eco­
logía cultural. 

• Aunque continuamente se alude al agua como fuente de conflicto, no está de más recordar las 
palabras que, en calidad de director de la UNESCO, pronunciara Federico Mayor Zaragoza en el Foro 
Mundial del agua que tuvo lugar en Marraquesh en 1997: "A lo largo de la historia, los hombres han sido 
capaces de aunar esfuerzos y compartir recursos por el interés de mayor seguridad. De modo particular, 
el agua ha sido uno de los aspectos en la historia que ha contribuido a construir una sociedad comu­
nitaria. Por ello, es del mayor interés que veamos el agua no como una fuente de conflictos, sino de acuer­
dos o convenios que pueden servir como paradigma de una constructiva participación de conocimientos 
y de recursos que es esencial para la transición de una cultura de guerra a una cultura de paz." (cit. En 
llamas 2001, 75). 

310 



un cierto saber para generar un tipo de práctica social que, finalmente, pue­
de haberse transformado en ideología. En ese sentido, constatar, por ejemplo, 
que uno de cada cinco hallazgos de una imagen de la Virgen ha tenido lugar 
en una fuente o en un pozo (Christian 1990, 31 ) o que ciertas fuentes han 
sido sacralmente investidas nos informa más que de efectos terapéuticos, 
por mucho que estén presentes, de fines e intereses diversos que se manifiestan 
en su centralidad social. 

Desde esta perspectiva, la antropología social mediante el análisis de 
hidromitos, de leyendas y aún de la paremiología pone de manifiesto cómo las 
prácticas sociales vinculadas al agua tienen como objetivo propiciar un ima­
ginario popular que, en determinadas ocasiones, puede relacionarse con inte­
reses no explícitos de parte de la sociedad. En ese sentido, la atribución de 
ciertas características a determinadas fuentes o la creencia en la existencia de 
seres mágicos a ellas ligados puede relacionarse con el control de esas aguas 
y sus usos posibles. Ciertamente, una mentalidad estrictamente positivista 
tenderá a pensar que la utilidad terapéutica del agua, por ejemplo, radica en 
las características propias del líquido elemento. Sin embargo, desde una 
visión más amplia, el tipo de uso que se les dé a las aguas, así como las cre­
encias que a las mismas le atribuya quien las utiliza, será determinante para 
la consecución de los objetivos que se busquen, entre los que no se descar­
tan los sanadores. 

En ese marco, la antropología social puede contribuir a los estudios acer­
ca de las fuentes, manaderos y conductos de aguas al mostrar qué usos 
sociales se le han atribuido, ya que el análisis de elementos simbólicos aso­
ciados a su manejo nos informa, sobre todo, de cómo son las sociedades 
que los emplean. Entre otras cosas, por ejemplo, ese análisis nos muestra 
que en gran parte del medio rural castellano, por supuesto incluido el abulense, 
existía una concepción del agua como "activo ecosocial" (Arrojo 2001, 65) 
mucho antes de que esta noción fuera utilizada por los defensores del para­
digma de la nueva cultura del agua. O sea, nos muestra que, aunque hoy día 
exista un consumo desmedido del agua utilizada para el riego en la agricul­
tura de mercado, las gentes del campo abulense valoraban el agua tanto por 
sus potencialidades productivas como por sus valores sociales y, en un sen­
tido amplio, ambientales. 

2. LA LAGUNA GRANDE DE GREDOS Y LA LUCHA COGNITIVA 

Contaban viejas leyendas que en las inescrutables profundidades de la 
Laguna Grande que descansa a la sombra del circo central de la Sierra de Gre­
dos habitaba un monstruoso ser al que cabreros y otros pastores veían en 

311 



sus desvelos emergiendo ocasionalmente de la oscuridad de las abisales 
aguas. No faltará quien crea que este legendario ser es sólo una fantasía para 
entretener las largas e invernales veladas que junto al fuego que calentaba la 
cocina pasaban los moradores de estas tierras antes de la llegada de la tele­
visión y el internet. Pero, una leyenda es algo más que una quimera vana por 
más que espiritualistas, materialistas, escépticos, idealistas o dogmáticos de 
variada índole, hayan encontrado motivo para sus burlas y escarnios. Qué 
decir de quienes ven en ellas rémoras supersticiosas que dificultan el acceso 
a una verdad revelada. 

Por definición, una leyenda es aquello que debe ser leído. Pero para ello 
hacen falta los códigos indispensables que permiten traducir a nuestro coti­
diano hablar los significados latentes en los relatos legendarios. El mons­
truoso ser que reina en la oscuridad de las aguas de Gredos nos exige, por 
tanto, algo más que una disección teratológica. Cuando franqueamos ese 
umbral descubrimos, no sin cierta sorpresa, que, tal vez, esa anormalidad 
natural nos está hablando de una de las dicotomías a las que la antropología 
social ha dedicado más páginas: la relación entre naturaleza y cultura. Es 
decir, la isomorfía supuesta entre el orden natural y el social revela justamen­
te que si la naturaleza muestra sus imperfecciones, la sociedad genera mons­
truos que habitan en el límite mismo de la sociabilidad pero con los que hay 
que convivir. No obstante, la isomorfía entre naturaleza y sociedad, concebi­
da como dos mundos paralelos mutuamente reflejados es, como he dicho, 
meramente Aunque sólo sea porque "los procesos sociales gene­
ran la naturaleza mediante la extensión de mecanismos culturales de tal cali­
bre que la convierten en parte de la cultura." (Tomé 2004,59) Esta afirmación, 
que nos permite recordar que "las concepciones de la naturaleza son cons­
truidas socialmente y varían de acuerdo con determinaciones culturales e his­
tóricas" (Descola 2001,101), me lleva a plantear que de lo que se trata es, 
como ya he indicado en otro lugar (Valencia 2003, 208), de una "economía cog­
nitiva" asentada sobre el principio de que las categorizaciones que hacemos 
de la vida animal son incorporadas en las categorías sociales humanas "por 
una simple extensión a ellos de los principios con que se ordenan las relaciones 
humanas." (Douglas, 1998:151 ). 

Desde estos presupuestos es posible considerar que la consideración 
de ese leviatán rudimentario está relacionada directamente con el tipo de 
categorización que tenemos sobre los propios seres humanos5

• O dicho de otra 

• No está de más recordar que fue la propia Mary Douglas {1991 ), al analizar las "abominacio­
nes del Levítico", quien sugirió que las anomalías tenían que ver fundamentalmente con los esquemas 

312 



manera, un exhaustivo conocimiento del legendario ser, algo que va más allá 
del objeto de esta reflexión, nos permitiría conocer de forma más eficiente 
cuáles son los principios que, según los habitantes de Gredos que narraban 
la leyenda, ordenan la convivencia social. A su vez, como ha mostrado Luis Díaz 
Viana en su análisis de las leyendas de la globalización, en la medida en que 
las fieras peligrosas - reales o supuestas- atentan contra nuestro orden domés­
tico, nos sitúan ante "el dilema entre naturaleza y cultura, entre salvajismo y 
civilización, de nuevo [ante] el temor a los bárbaros: la educación, la cultura .. . " 
(Díaz 2003, 173). Es decir, la leyenda de la Laguna de Gredos nos habla tam­
bién de ese atávico temor a que lo exótico nos cambie, de las resistencias a 
todo aquello que se sale del orden social establecido, de aquello que, de 
algún modo, pone en riesgo ese orden. Seamos pues, sugiere la leyenda, 
como los Hermanitos de Gredos. Permanezcamos impertérritos observando 
sin temor la laguna en que se refleja su estilizada silueta, pues mientras ese 
ser permanezca en las profundidades en que habita, en lo más oculto, no 
habrá amenaza alguna para, nuestra sociedad y, por tanto, podremos seguir 
siendo, como los enhiestos roquedales, "lo que somos". 

Esta primera aproximación vendría a confirmar la necesidad de conside­
rar los símbolos como parte de un sistema cognitivo (Sperber 1998, 119) y no 
semiológico. Por dicha razón, me parece correcto asumir que los símbolos, más 
que significar algo en sí mismos, pueden ser una forma de conocimiento. O 
si se prefiere, los símbolos pueden transgredir el procedimiento cognitivo 
habitual para traer a la conciencia elementos sobre los que puede operar 
algún tipo de censura o dificultad de acceso. 

La aproximación precedente advierte también que quien se enfrenta a 
los relatos legendarios atribuyéndoles exclusivamente el carácter de fabula­
ciones sin sentido, de absurdos lógicos que vulneran las leyes de la razón, se 
encuentra en la misma posición que aquel caminante perdido en las tinieblas 
de la noche serrana por las riberas del río Corneja. Tan perdido estaba que, vien­
do a lo lejos una construcción, decidió apartarse del agua para allegarse a la 
puerta del ya desaparecido monasterio de Bonilla de la Sierra. Hay quien 
cuenta que el aturdido peregrino, asustado por la tenebrosa oscuridad que 

taxonómicos más que con las características propias de lo clasificado. Pareciera que así lo había intui­
do Borges al narrar en un magnífico cuento -"El idioma analítico de John Wilkins"- que, según "cier­
ta enciclopedia china", los animales se dividían "en (a) pertenecientes al Emperador, (b) embalsamados, 
(e) amaestrados, (d) lechones, (e) sirenas, (f) fabulosos, (g) perros sueltos, (h) incluidos en esta clasi­
ficación, (i) que se agitan como locos, 0) innumerables, (k) dibujados con un pincel finísimo de pelo de 
camello, (1) etcétera, (m) que acaban de romper el jarrón, (n) que de lejos parecen mosca.". Por cier­
to, que no sé bien si nuestro monstruo gredense cabría en alguna de las categorías borgianas o habría 
que hacer una extensión de su sistema taxonómico. 

313 



cubre todas las noches legendarias, cansado por los avatares que en su debi­
lidad sembraban las inclemencias meteorológicas, pidió ante la puerta del 
susodicho convento un amparo que amorosamente le fue dispensado por el 
hermano portero. Aunque la vida conventual estaba regida por la austeridad, para 
el caminante era un puro lujo palaciego que convertía la dura estera en mullida 
lana. Tal era la paz y el sosiego que el trotamundos halló entro los monacales 
muros que no hubo ni cantos ni llamada que fueran capaces de despertarlo 
hasta bien entrada la mañana. Y, aunque repuesto del cansancio, quiso agradecer 
al portero el trato recibido, no le fue posible pues nadie conocía ni en el convento, 
ni aún en la orden, hermano que se asemejara a aquel que el peregrino describía 
con todo lujo de detalles. Si bien atribuyeron el yerro al cansancio del cami­
nante, la reiteración del suceso en diversas ocasiones, hizo que la noticia de un 
misterioso y espectral portero que otorgaba auxilio a los errantes que se perdí­
an por el valle del río Corneja, para luego desaparecer, se transmitiera de boca 
en boca entre los habitantes de los contornos. 

No sería particularmente laborioso efectuar una imaginativa identificación 
entre el caminar del protagonista de la historia y la vida de todos los que la escu­
chan si adoptáramos una perspectiva próxima a la que desarrolla B. Bettelheim 
(1999) en su análisis sobre los usos de los encantamientos. Desde tal punto 
de vista habría que detenerse, en primer lugar, en la escasez de datos que tene­
mos acerca del peregrino: ni conocemos su origen, ni sabemos cuál es su des­
tino, ni tan siquiera por qué viaja. Podría ser cualquier persona. Incluso el que 
escucha el relato. Lo único que sabemos es que en la oscuridad de la noche, 
de la vida, se encuentra solo y perdido, como les ocurre a todos los seres 
humanos. El camino del andante es el mismo que recorremos todos los 
seres humanos en el proceso de autorrealización en que, a decir de los psi­
cólogos humanistas de la motivación, convertimos nuestra vida. Mas el pro­
yecto autopoiético no es senda fácil. Las tinieblas, es decir, el miedo al futuro 
y, sobre todo, a las consecuencias de una mala decisión propia, no permiten 
distinguir con claridad cuál es la vereda que hay que tomar en cada bifurca­
ción. Y, sin embargo, en cada instante, como dijera Sartre, hay que elegirse pues 
cada quien es protagonista y responsable de su propia vida. El problema de 
la elección es que es arriesgada. No obstante, el peregrino, como aquél que 
aspira a convertirse en sí mismo, no ignora que debe afrontar los riesgos inhe­
rentes a todo caminar. De no hacerlo, jamás llegaría a ese final anhelado. 
Final del que, por cierto, tampoco nada sabemos porque, como mostrara Uli­
ses y recordara Kavafis, lo importante no es llegar a Ítaca, sino superar los 
cantos de sirena que a lo largo de nuestra vida nos atraen poderosamente. Aho­
ra bien, en nuestro tránsito vital no estamos solos. El portero que en plena 
noche acoge al desorientado, inserta un hálito de esperanza en la oscuridad. 
La confianza de que al final del camino estará uno mismo, renace cuando la 

314 



razón-cultura se impone sobre lo instintivo-natural. La adecuada integración 
de ambos aspectos de nuestra vida, lo emocional y lo racional, el deambular 
y la morada de la que se parte, generarán un equilibrio que se traduce en una 
personalidad propia ajena a lo patológico. En suma, la leyenda del monje fan­
tasma plantea un problema existencial recurriendo a mecanismos simbólicos 
que sin caer en el irracionalismo desborda los mecanismos cognitivo con­
ceptuales que utilizamos cotidianamente. 

Ahora bien, conviene no confundir entre el uso y el significado. Esta dis­
tinción es importante porque el significado de los símbolos es, de algún modo, 
posicional. Es decir, los símbolos no tienen significado en sí mismos pues éste 
varía en función de la posición relativa que ocupan dentro de la totalidad del sis­
tema simbólico-social que expresan y conforman. Por dicha razón, no es posi­
ble defender la existencia de un universo único de interpretación, sino de 
múltiples conjuntos de códigos diferentes. La matización es relevante porque 
si el símbolo fuera un significado, entonces no mostraría cambio alguno en 
función de la cultura en que apareciera. Y, sin embargo, como han mostrado 
los antropólogos cognitivistas, más allá de las metáforas existe una realidad que 
es percibida de forma muy diferente por cada individuo en función del lugar que 
ocupa en la sociedad y de la cultura en la que se encuentra. Por consiguien­
te, en la medida en que el simbolismo posibilita un modo de conocimiento, 
ciertos relatos populares reflejan la disparidad social y cultural y, de algún 
modo, contribuyen a ordenarla. De hecho, Pierre Bourdieu (1985) ha puesto de 
manifiesto cómo en determinadas condiciones las prácticas lingüísticas cons­
tituyen un fabuloso capital simbólico que puede ser traducido en capital eco­
nómico o social. En ese sentido, algunas leyendas destinadas básicamente a 
justificar ciertas prácticas sociales, pretenden, sobre todo, conseguir una inte­
riorización de determinados valores que contribuyen de manera decidida a 
presentar el orden social como orden natural. Pero si, como estoy indicando, 
los relatos no son nunca neutrales, resultan ser un abonado campo para lo 
que el mismo Bourdieu (2000) denomina "lucha cognitiva". 

3. LEYENDAS, HISTORIA Y CAPITAL: AL DIABLO, CON AGUA BENDITA 

Tal vez por ese motivo no todas las ayudas que se presentan a los pro­
tagonistas de los relatos legendarios son tan "positivas" como las del freire 
de Valdecorneja. Es más, a veces, las ayudas esconden justamente lo con­
trario de lo que parecen. Como ocurrió en la construcción de una de las 
canales de agua más conocidas de España: el acueducto de Segovia. 

Turistas hay que pasean por el azoguejo admirándose de aquellos hombres 
que construyeron tan magnífico acueducto. Leen y releen folletos turísticos 

315 



en Dos qus se ensalza la habilidad que los romanos tenían para fas obras 
ienlras. los segovianos sonríen y callan. Ellos saben bien quién 

tar"cllk> las piedras que enmarcan sus ciento setenta ojos. Cuenta la leyen­
da que lJif1a moza segoviana que trabajaba como aguadora en una noble casa 
ca la oaste atta de la ciudad, harta de acarrear cántaros de loma a loma, 
ofuecio su alma a quien la librase de tan penoso esfuerzo llevando el agua 
desde la ruante hasta su puerta No había terminado de proferir su lastimo­
sa exda.JnaCión. cuando el diablo, siempre atento a las debílídades huma­
l!l'aiS, se dreció pa¡a acabar con sus tormentos. Tras excusas y negociaciones, 
a oocto fue cerrado: si antes de que el madrugador gallo cantase, el malé­
fico era capaz de hacer llegar el agua desde su natural manadero hasta la 
Wlienda en que laboraba la moza, ésta le entregaría su aJma Toda la noche 
se oyeron üue'lOS. Pero el ruido seguía por más que algunos temerosos 
nploraban a Santa Bárbara. Porque en Castilla se acude a Santa Bárbara 
prm ped":r protección contra los daños de las tormentas recordando una 
p!sga.na que a ice: 

Sarl:a IBábam benórta 

C1lle en e. estás escrita 

ooo agua benárta. 

Rogad por nos. 
c¡¡ue acu:t:mos a vos. 

O más o menos .. porque las variantes locales de la misma son del tama­
ño dsl' divido al que sometemos a la Santa cuando escampa. Que bien dicho 
está: "'de Santa Bárbara sólo se acuerda uno cuando truena". Pero, sin más 
comentario sobre el bendita" que ha de refrenar la que cayendo del 
cielo atemoriza, tomemos a esos segovianos que esperan el amanecer. 

Ar-..es <!e oue el sol despuntara, el gallo cantó y se hizo el silencio. Ama­
neció y a.!í estaba la hennosa "puente seca" que traía las aguas desde el leja­
no ar010 de la Acebeda Una sola piedra le faltaba; la misma cuyo hueco 
ocupa hoy una imagen de la Virgen. Cuando los segovianos tuvieron noti­
cia de lo acontecido, se aprestaron a orar y bendecir, sin escatimar el agua 
bendita. tan estimable construcción. Aunque el efecto fue positivo, la moza 
fue reprend'ica duramente por el atrevimiento y, obligada como estaba, fue 
a ag¡adecer a Dios que les hubiera permitido superar tan delicado trance . 

• tis a!lá oe los aspectos alegóricos del relato precedente, podemos descubrir 
m eJ seno del mismo una serie de secuencias narrativas que, de alguna fonna, 
1111resba."l una gran semejanza con las que según Vladimir Propp, se encuen­
üan presentes en los cuentos populares y a las que me referf sobradamente 

316 



cuando quise saber si eran las barbas de Santa Paula algo más que una 
estructura lógico-matemática. (Valencia, 2004b). 

Los análisis morfológicos que Propp llevó a cabo sugieren que en todos 
los cuentos populares se mantiene un orden formal que se atiene a la siguien­
te secuencia: 

RESTAURACIÓN DEL 
EOUJUBRJO INICIAL 

MEDIANTE LA 
BJMINACJÓN DE LA 

SJJUACJÓN DE 
CARENCIA 

SURGIMIENTO DE 
ENTRE LOS 

NECESITADOS DE UN 
HÉROE 

ENCUENTRO EN EL 
CAMINO CON UN 

QUE 
LE PONE A PRUEBA 

BÚSQUEDA DE 
LOS ELEMENTOS 
QUE ELIMINAN 
LA CARENCIA 

317 



Como es notorio, esta estructura no difiere en exceso de la que muestra 
la narración del relato acerca del acueducto segoviano6

• Si lo descomponemos 
en los diversos sintagmas narrativos en que se distribuye nos encontramos con 
la siguiente secuencia: 

Carencia de aguas ....,.. aparece la aguadora ....,.. la joven piensa como 
librarse del trabajo que le supone acarrear diariamente el 
del diablo ofreciendo solucionar los males que la aquejan si supera una prue­
ba mal es vencido al superarse la prueba del "orden 
ideal" una vez que la ciudad es convenientemente surtida de agua por el 
acueducto. 

El recurso al análisis formal de este relato no pretende mostrar cuál es la 
estructura última en la que, según algunos, descansarían todos los mitos, 
sino más bien generar una serie de reflexiones relevantes para la comprensión 
del significado no expreso del mismo. Así, la descomposición sintagmática pre­
via nos muestra cómo el relato se encuentra internamente equilibrado gra­
cias a la existencia de un conjunto de oposiciones que explican el significado 
de cada uno de los elementos del relato, pues como consignara Leach 
(1989,75), "un signo o símbolo sólo adquiere significación cuando se le dife­
rencia de algún otro signo o símbolo como miembros de un conjunto". Es 
decir, el significado de cada uno de los sintagmas en particular sólo puede 
entenderse en función de su posición relativa de oposición a otro: la cons­
trucción del y la carencia de aguas; la protagonista individual (la 
aguadora) y el protagonista colectivo (los segovianos); o, en definitiva, el bien 
y el mal. 

En el caso que nos ocupa, podemos dividir el relato en dos partes para 
facilitar la comprensión de la dualidad interna7

• En la primera de ellas, halla­
mos una situación negativa, la carencia de agua, seguida de la aparición, 
positiva, de la protagonista y de una nueva situación negativa cuando ésta pre­
tende no cumplir con su trabajo. La segunda parte del relato se inicia con una 
situación negativa en la que un bien enmascara un mal. No obstante, la prue­
ba es superada gracias a la intervención -no consciente- de la comunidad que 

• Aunque las diferencias entre mitos, leyendas y cuentos populares son notorias, los continuos tras­
vases que de manera recurrente tienen lugar entre las tres categorías, hacen que no las tenga presentes 
en este artículo a tenor de los objetivos que con él persigo. 

' Aunque Leach (1989, 78) sugiere la similitud, en algunos aspectos y circunstancias, entre productos 
de la acción expresiva entre los que se encontrarían ciertos textos mitológicos y la estructura binaria 
SI/NO de los mensajes digitales, la validez de esta afirmación ha sido matizada y criticada por Tomé (1996. 
211 y SS.). 

318 



colectivamente ora. Por último, el relato concluye cuando la situación inicial de 
carencia ha sido solventada. Es decir, podríamos sintetizar el relato en una 
estructura equilibrada de situaciones negativas y positivas, cuyo orden pue· 
de variar en función de quien narre el relato. 

A su vez, se hace preciso reseñar que en el relato se solapan varios pla­
nos de significación debido a que en su seno se produce una situación de inver­
sión que explica el equilibrio de las oposiciones. Dicha inversión se encuentra 
presente en la aceptación por parte de la joven de la prueba que debe supe· 
rar. Aunque se presenta como beneficiosa para todos, ella sabe que, en rea­
lidad, es un engaño. Sin embargo, se decide a aceptarla porque, en última 
instancia, es conocedora de que su fracaso es individual mientras que su 
triunfo es colectivo. Es decir, el diablo que ofrece un bien que esconde el mal, 
al ser derrotado, produce el bien - lo que resulta totalmente contradictorio con 
la personalidad que se le atribuye, pues nada hay más paradójico que el 
demonio haciendo el bien-. La aguadora, en lugar de ser la Pandora que 
extiende todos los males, deviene Prometeo que acerca a los hombres a su 
divino origen. Claro que, para ello, ha sido preciso que el protagonista fuera 
colectivo: lo que a la protagonista acontezca a todos beneficia o perjudica. Por 
tal motivo, no es ella sola la que implora a Dios, sino todo el pueblo. En suma, 
el emblemático monumento se convierte legendariamente en sfmbolo, en fac­
tor de identidad, gracias a esa representación de la colectividad que hace el 
bien (reza). Mientras el pueblo segoviano siga comportándose como lo hizo 
el día en que el acueducto se construyó, estará a salvo de todos lo malee. 

Poco importa que existan documentos históricos que revelen que los 
constructores no fueron diablos, sino romanos. Igual nos da también quién 
construyera el conocido Puente del Diablo de Tarragona o tantos otros qua a 
él se refieren en toda la geografía peninsular. Ni tan siquiera qua Luzbel aoa 
sustituido por un "arquitecto áraben en la leyenda que cuenta cómo un acuo. 
dueto surtía de agua a la ciudad de Cádiz trayéndola por un acueducto que, 
sobreponiéndose a los embates del mar y los vientos del Estrecho de Glbral 
tar, unía las cumbres nevadas de las montañas marroquíes con dicha ciudad. 
Lo relevante es que la historia que cuenta el míto acontece en un tiempo meta­
histórico que presupone y fundamenta el de nuestras accfones. Un tiempo, por 
lo demás, que intentan controlar, mediante el calendafto por ejemplo, qulenoo 
han potenciado la leyenda Es decir, la solución de una necesidad, la carcn 
cía de agua, ha sido simbólicamente nasrada por quienes controlar 00!? 
más de las aguas, la ciudad en su conjunto. Es ahí donde, prooieamenro, 00 
observa que los símbolos deben ser comprendidos como Mtra­
mados y no de manera aislada Cuando asi se hace, queda patente que ciM· 
tas identidades pueden haber sido inducidas para dar a 



determinados intereses. O dicho de otro modo, que el capital simbólico del que 
hablaba Bourdieu, finalmente se ha traducido en capital político. La poten­
ciación de una cierta identidad, construida como oposición al otro - el arqui­
tecto árabe de Cádiz, el no católico de Segovia- nunca es neutral, pues, como 
estamos viendo, los relatos responden siempre a intereses más o menos 
implícitos de una parte de la población que utiliza el dominio de los símbolos 
como instrumento de dominación real. 

4. EL PELIGRO DE LAS FUENTES: MUJERES Y ANIMALES 

Sea como fuere, si se pretende analizar las creencias en torno a las fuen­
tes y veneros, la dualidad equilibrada a la que nos hemos referido debe ser 
tomada en consideración por dos motivos diferentes. En primer lugar, por su 
potencia explicativa en relación con los aspectos formales. Desde una pers­
pectiva que atienda a la hermenéutica semántica, en segundo lugar, no se 
puede eludir la profunda ambigüedad que caracteriza al agua observada 
como símbolo. De hecho, el agua endereza las cuerdas torcidas del cuerpo, 
como en Salamanca se denominaban las distensiones musculares o los 
esguinces. A tal efecto, era suficiente con lavar el torcimiento con agua en 
ebullición, previamente vertida en un plato dispuesto sobre un peine y unas 
tijeras abiertas formando una cruz, para que la práctica de nítidas connotaciones 
religiosas concluyera con la curación o "enderezamiento de la cuerda". Pero 
esa misma agua que sana, provoca una enria era en la imprudente mujer que 
se moja los pies8

• 

Esto es, en las representaciones simbólicas a propósito del agua, ésta 
aparece como germen del bien y del mal. El agua que da vida puede quitar­
la porque, como enseñan múltiples mitos de todo el mundo, la vida que nace 
de las aguas en ella perece con diluvios e inundaciones. Por tal motivo, las figu­
raciones simbólicas que se atribuyen a las fuentes y manaderos están preñadas 
de connotaciones tanto negativas como positivas. 

Este valor ambivalente podemos descubrirlo ya en la historia de las danai­
des que cuenta la mitología griega, condenadas por los dioses a permanecer 
eternamente llenando con agua un tonel sin fondo, en castigo por el colecti­
vo asesinato de sus esposos9

• Pues bien, de esta gran cuba o tonel , sita en lo 

• "Se dice que una mujer está 'enriá' o que tiene una enríaera, cuando se le suprime el periodo a 
consecuencia de una mojadura" (Carril 1995, 32). 

• La misma situación de carencia de aguas con que se inician los relatos de los acueductos de Sego­
via y Cádiz está presente en la historia de Argos que desencadena el asesinato de las Danaides. El mismo 

320 



más profundo de los infiernos y antecedente directo de las 'calderas de Pedro 
Botero', brota el agua caliente que aflora en múltiples lugares, que por toda la 
Península Ibérica la toponimia nos recuerda denominándolos Caldas, a los que 
acudimos en búsqueda de remedio para múltiples males. Por esta razón, no 
conviene adentrarse en tales lugares sin la guía de quien conozca tales aguas 
que, siendo malignas por su origen, pueden ser invertidas por el experto en 
las mismas para sacar del mal bien. 

Pero, por la misma razón, resulta peligroso asomarse a pozos y fuentes 
que no se conocen, ya que no se sabe quien mora en ellos. Así, para alejar a 
los niños de los pozos, dicen en Sequeros (Salamanca), que no conviene 
arrimarse a ellos pues el "tío garabato" se esconde en lo más hondo de los mis­
mos. Su acechanza es tan dañina que puede agarrar por el cuello al curioso 
con su enorme gancho en forma de garfio y arrastrarlo hasta las profundida­
des. También las fuentes desconocidas pueden esconder peligros. Cuentan 
en Villar del Ciervo, pueblo salmantino próximo a la frontera portuguesa, que 
la fuente que cura las verrugas es la misma que puede producirlas en los 
curiosos. En este lugar, el ritual de curación tradicional consiste en colocar en 
un pañuelo tantos granos de sal como verrugas se tengan repartidas por el cuer­
po. Dicho pañuelo, convenientemente cerrado y envuelto, se ha de lanzar a 
una fuente sin que nadie tenga conocimiento de ello. Si , con el tiempo, algún 
curioso que se acercara a la fuente tuviera la ocurrencia de extraer de la mis­
ma el pañuelo, los clavos, nombre con el que normalmente se conocen dichas 
excreciones cutáneas, "se le pegarían", esto es, aflorarían en su piel en tanta 
cantidad como tuviera el que las ofrendó a la fuente de cuyo cuerpo al instante 
desaparecerían. En otras ocasiones, sin embargo, es casi necesario mirar a 
las aguas para curarse. Así decían algunos de los romeros que llegaban a la 
ermita de Valdejimena, sita en el medianero salmantino-abulense que la úni­
ca forma de averiguar si una persona tiene la rabia cuando es mordido por un 

personaje simbólico que en los relatos anteriores será quien desencadene la acción positiva. Si en los 
narrados el protagonismo recaía sobre una aguadora 'prometida' al diablo o la hija de un rey prome­
tida en desposorio cual trofeo a un forastero, el arquitecto árabe, en esta ocasión son las cincuenta hijas 
de Dánao quienes contraerán matrimonio. Sufría Argos escasez de agua y Dánao para solucionar el pro­
blema ordenó a sus hijas que partieran en todas direcciones en busca del preciado líquido. Amimone, 
una de las que había tenido con Europa, se quedó dormida en el campo tras larga jornada de marcha. 
Aprovechando su sopor, un sátiro quiso violarla. La presta llegada de Poseidón en defensa de la joven 
hizo que no se consumara tal fechoría. En la batalla entre el sátiro, vale decir el diablo en el relato 
segoviano o el árabe en el gaditano, y Poseidón el tridente del marino golpeó en una roca de la que bro­
taron al instante tres cristalinos chorros de agua que regaron todo el país. Esta creación positiva, se ve 
mitigada por lo acontecido durante la noche de bodas las danaides, excepto Hipermnestra que había 
sido respetada por su esposo, concluyeron con el matrimonio forzado con los hijos de Egipto de for­
ma tan rápida como abrupta: con la daga que Dánao les había regalado, degollaron a sus esposos y 
luego enterraron sus cabezas en la Fuente de Lerna. 

321 



perro es mirar las aguas que, naciendo en el municipio abulense de Martí­
nez, pasan por las proximidades del santuario. Si en las mismas se observa­
ba el reflejo del perro, entonces no hay ninguna duda acerca del contagio. Es 
más, J. F. Blanco (1987, 57), asevera, tras mencionar prácticas de una dece­
na de pueblos salmantinos que vinculan la imagen sita en el medianero inter­
provincial con la curación de la rabia, que la creencia de que la Virgen, de 
Valdejimena sana la hidrofobia está muy extendida por las provincias de A vi­
la y Salamanca. 

Ocasiones hay en que los moradores de las aguas oscuras en lugar de uti­
lizar tan expeditivos métodos como los del "tío garabato" atraen a los incau­
tos mediante engaños. Claro ejemplo de ello es lo que aconteció con una de 
las "Cien doncellas", tributo que legendariamente los reyes cristianos se obli­
garon a pagar a los musulmanes a cambio de que éstos frenasen sus aco­
metidas cuando ya los primeros se habían refugiado en las montañas astures. 
Parece ser que una de estas doncellas invitó a la guardia que las debía llevar 
hasta la morería a que la acompañaran a despedirse de su madre en lo más 
intrincado de los Picos de Europa. Al llegar junto a la Fuente de la Ilusión la joven 
introdujo sus manos en el agua llamando a su madre. De las aguas surgió 
una anciana que, al instante, convirtió a los moros en corderos. Como ocurre, 
por cierto, a todos aquellos incautos que quieren llevarse a las mozas sin per­
miso de sus madres, siempre prestas a salir en defensa de sus hijas. 

Cuando, pasado. el tiempo, un general musulmán se adentró en aque­
llos parajes en busca de sus soldados se encontró con la joven que le refirió 
lo ocurrido. Ambos sellaron un trato: si se eliminaba el tributo de las doncellas, 
que aún hoy se paga simbólicamente en algunas fiestas de distintos lugares 
de España'0, la misma fuente volvería a los soldados a su condición natural. 
Hechas las promesas, ella cumplió y él no. Por tal causa, la fuente reclamó su 
parte convirtiendo a la joven incauta en la xana de la Fuente de la Ilusión y 
recordó a cualquier otra joven que la candidez no puede estar presente ante 
desconocidos ya que, en última instancia, aunque lo pretendan, las madres 

•• En San Pedro Manrique (Seria) tres "móndidas" desfilan con cestos profusamente adornados sobre 
sus cabezas para recordarlas. Unos castillos algo más pequeños son portados de igual forma por el 
indeterminado número de "panbenditeras" solteras que procesiona en Escatrón (Zaragoza). Unas 
cuarenta "clavariesas" hacen lo propio en Torremanzanas (Alicante) soportando el peso de unas hoga­
zas de pan de cerca de diez kilos que, en la misa de San Gregario, será repartido junto al agua del san­
to para que proteja durante todo el año a sus fieles. Posiblemente el único desfile procesional que en 
memoria de las aludidas doncellas alcance la centena real de mujeres participantes, sea el que llevan 
a cabo "las vírgenes" del riojano pueblo de Solorzano cuando portando ramos de flores y vestidas de 
blanco acompañan a la Virgen de Hermedaña hasta su ermita. 

322 



no siempre pueden estar presentes. Y, allí sigue viviendo la joven, acudiendo 
a los engaños para atraer a algún ingenuo que pueda liberarla. Por eso, en 
muchas ocasiones, las fuentes aparecen llenas de tesoros que atraen a los codi­
ciosos. Los mismos tesoros que todos contribuimos a acrecentar cada vez que 
lanzamos una moneda a una fuente o pozo esperando ver como llega a tér­
mino el cumplimiento de un deseo anhelado. Mientras, ignoramos que con tal 
material trenzan sus cabellos dorados las hadas de las fuentes. 

Así lo atestigua una mujer que, yendo de mañana a misa en el portugués 
pueblo de Barroso, vio como la Fuente de Salgueiro reflejaba los dorados 
rayos del sol que despuntaba en el horizonte. Cuando se acercó hasta el 
manantial , pudo percatarse de que el fulgor no era reflejo ígneo, sino un lar­
go hilo de oro que recubría toda la fuente. Quiso sacarlo todo, pero viendo que 
no concluía, lo cortó pensando que era suficiente con lo que ya había saca­
do para hacerse rica. Al instante se oyeron maldiciones del fondo del pozo del 
hada que allí debió seguir presa por más tiempo. 

Como vemos, al igual que ocurre con las xanas, las lamias vascas, las 
catalanas dones d'aigua o las propias ninfas, el hilo de oro es el propio cabe­
llo de los habitantes de las aguas11

• Pocos hombres son los que han logrado 
verlas pues habitan en lo profundo de las cuevas de las que brota el agua 
más cristalina. Algún atrevido, aún a riesgo de quedar por siempre sujeto a sus 
encantos, ha debido madrugar en la mañana de San Juan, único día del año 
en que abandonan las grutas para hacer la colada de sus ropas. Así ocurre, 
por ejemplo, en lo más intrincado de las Quilamas (Sierra de Francia, Sala­
manca). Dicen los serranos que existe en este monte una cueva de la que 
brotan todos los ríos y fuentes de la sierra en la que vive una guapísima mora. 
Tan bella es que quien la mira directamente queda prendado y prendido de sus 
ojos. Pues bien, se sabe de la existencia de tan misteriosa mujer porque todos 
los años, en la madrugada de San Juan, se ve en lo alto del monte cómo reful­
ge la alba blancura de las ropas que tiende al sol. Esta encantada y "hermo­
sísima doncella de cabellos de oro", que guarda otras muchas fuentes en los 
más recónditos parajes de España, es tan grácil y esbelta como peligrosa: si 
uno se acerca hasta su morada y bebe de su fuente descubrirá con horror 
que la cueva ha quedado sin entrada y no puede abandonarse por mucho que 
se desee. Así pues, más vale no acercarse a sus dominios. En ese sentido, no 
parece que sea una mera casualidad el que esta antigua leyenda se reaviva­
se en los años 40 del siglo pasado, justamente cuando la zona fue elegida por 

" Sobre las múltíples significaciones del cabello, particularmente el femenino, puede verse mi 
libro sobre la Santa Barbada, (Valencia, 2004a) . 

323 



numerosos "maquis" para ocultarse y cualquier visitante inesperado podía 
ser molesto. 

En cualquier caso, con estos precedentes, no es extraño que en lugares 
como Horcajuelo (Ávila) llamen 'infiernos' o 'infiernillos' a esas intrincadas 
cuevas de las que brota agua pero cuyo fondo permanece en el más absolu­
to de los misterios, excepto para los mágicos seres que se hacen acompañar 
de faunas poco convencionales. Es más, a veces, son algunos animales los 
que pueden con su presencia o ausencia, mostrarnos qué fuentes están pro­
tegidas por númenes generosos y cuáles son trampas que esconden peli­
gros ignotos. 

En ocasiones, el animal que se adentra en las aguas de la fuente es el 
desencadenante de todo tipo de desgracias. Así se muestra en el mito fun­
dacional de Navalosa y Hoyocasero del que se ha ocupado Tomé (1996, 
425). Cuenta la tradición oral de ambos lugares que hace muchos años 
hubo una boda en 'Navalvao'12

• Por motivos diversos, no fueron invitadas a 
la misma dos familias del pueblo. Junto a la fuente se preparó el convite. En 
un despiste de quienes cuidaban de la comida, una salamanquesa cayó en 
la cazuela en que se guisaba la comida nupcial. Como consecuencia de la 
aparición del animal, la fiesta devino en luctuoso suceso pues todos los comen­
sales resultaron envenenados. Sólo las dos familias no invitadas a tan fúnebres 
esponsales sobrevivieron al suceso. No obstante, tras el mismo optaron por 
abandonar el pueblo. su marcha, una al este, otra al oeste, dieron origen 
a los cercanos pueblos de Hoyocasero y Navalosa. Evidentemente esta leyen­
da fundacional muestra claramente la relación que en el universo mitológico 
se establece entre la historia que muestra la lógica de los acontecimientos 
vividos y la metahistoria que los presupone, pues cualquier análisis riguroso 
de la historia puede mostrar como los tres lugares coexistieron durante un 
cierto tiempo histórico. 

Sea como fuere, hoy día, la fuente sigue siendo elemento central de la fies­
ta patronal de Navalosa. Ahora bien, tal vez para conjurar algún ignoto peligro, 
los habitantes de lugar decidieron con buen criterio que, con motivo de la 
fiesta, de los caños de la misma habría de manar vino y no agua. Por tal moti­
vo, la festividad de Santiago y San Felipe que se celebra en dicha ermita el pri­
mero de mayo, se conoce en los contornos con el sobrenombre del "santo del 

•• Navalvado es un despoblado de la provincia de Ávila que se halla hoy día en el término municipal 
de Naval osa. De lo que debió ser la antigua población que aparece citada en documentos medievales hoy 
sólo queda la pila bautismal sita en la remozada ermita y la fuente que está en sus proximidades. 

324 



vino" o del "santo borrachín". Tal festejo, que las más de las veces concluye 
con parte del mocerío bañado a su pesar en las aguas del Alberche, desata 
en nuestra imaginación recuerdos de los embriagadores manantiales de vino 
del mítico país de Cucaña o del mito que sitúa el Paraíso junto a un melifluo 
manantial del que brota leche y miel. (Delpech, 1995, 77). 

Esta historia que, por otra parte, salvando tamaños y características mor­
fológicas, podemos emparentar con la del monstruo de la Laguna de Gre­
das, se repite en otros lugares. Así, en las sorianas faldas del Puerto de 
Piqueras en la Sierra de la Demanda, el relato fundacional incluye la desapa­
rición del pueblo de San Andrés. No era, por tanto, infrecuente oír a las gen­
tes de Almarza repetir entre labios, casi como una oración, que: 

"por una salamanquesa se despobló San Andrés, 

que no pase lo m ismo en Gallinero y Almarza otra vez". 

5. FUENTES Y PENSAMIENTO METAFÓRICO 

No todos los animales convierten el agua pura en veneno. Los hay que 
guían a los hombres hasta las fuentes en que ellos sanan. Otros, como el caba­
llo, indican a los esforzados jinetes donde han de hacer su descanso. Eso le ocu­
rrió, por ejemplo, al mítico Roldán que andando el tiempo descubriría la Virgen 
de la Peña de Francia (Salamanca). Encaminado como estaba en dirección a la 
Sierra y agotado por el esfuerzo y la poca comida, se empeñó su caballo en dete­
nerse junto a una fuente pestilente cuyas aguas prácticamente le hicieron revi­
vir. Allí sigue la fuente13 y su olor a huevo podrido, como dicen en Tamames. 
Por cierto, que bien saben los vecinos de este serrano enclave las bondades de 
esta agua que si, en general, entona el cuerpo, hace auténticas maravillas cuan­
do de curar herpes se trata. Sus virtudes son tales que, sin abandonar el terre­
no de lo portentoso, junto al caño, la marca de la herradura que dejó el noble bruto 
de Roldán sigue estando presente para reforzar la creencia. Misma marca, por 
cierto, que dejaron los caballos junto a la fuente de la que bebieron los Siete Infan­
tes de Lara en pinariegas tierras burgalesas. 

Más fructífera parece ser la fuente de Valdelaguna, también en la provin­
cia de Burgos. En este caso, la fuente del pueblo aparece nítidamente asociada 
a un ritual de fertilidad pues, apuntan los vecinos de este enclave serrano, 

13 La ubicación de la fuente ha sido ligeramente modificada por mor de los arreglos que precisan 
las modernas vlas de comunicación. 

325 



los vasos de la misma que bebieren las recién casadas al salir del desposo­
rio, se convertirán con el discurrir del tiempo y el matrimonio en igual núme­
ro de hijos (Roque, 1986, 115). Cabe decir al respecto de este rito que cuando 
los varones del pueblo casan fuera, se cuidan mucho de, una vez contraído 
matrimonio, traer a sus recién desposadas hasta la fuente del pueblo para 
que beban de sus milagrosas aguas. Como es notorio, la interiorización ritual 
no es una cuestión que afecte exclusivamente a las mujeres del pueblo. Las 
'forasteras', habiendo bebido de las mismas aguas que las del pueblo, se con­
vierten de tacto en mujeres del lugar en un ritual que cumple tres funciones dife­
rentes. Por una parte, el ritual de fertilidad se convierte en ritual de pasaje al 
propiciar la adopción de la nueva condición por parte de las recién llegadas. 
Pero, por otra, si el foco de nuestro interés deja de iluminar a las protagonistas 
directas para centrarse en la silenciosa y atenta participación de los varones que 
han casado fuera, la libación simbólica debe vincularse a la expiación que han 
de cumplir para que el 'orden natural' se restaure tras el despropósito que 
supone que, habiendo solteras en el pueblo, busquen sus esposas en otras tie­
rras. Las aguas que manan a través del tronco hueco de un roble en esta fuen­
te son bebidas por mujeres en calidad de intermediarias de la comunidad. Es 
la totalidad del pueblo la que se ve concernida por el rito porque la realización 
precisa del mismo es el garante de la continuidad simbólica del pueblo. 

Con todo, la potencia fertilizante de estas aguas no alcanza la que tienen 
las famosas que vierte el manantial de Santa Casi Ida en las proximidades de 
Briviesca (Burgos). indican las que hasta este manantial llegan, bebien­
do sus aguas todos los males exclusivos de la mujer sanan. Esta creencia 
tiene su anclaje en la historia de la vida de Santa Casilda. Cuenta la devoción 
popular que Santa Casilda era una de las hijas de un toledano rey moro que 
se vio aquejada por la enfermedad del 'flujo continuo'. Con objeto de solucionar 
su desarreglo, la mujer inició una peregrinación por diversos lugares. Un calu­
roso día veraniego, sofocada como estaba por el calor, Casilda se adentró 
en las aguas del Lago San Vicente. Tras más de tres años de peregrinaje, 
observó sorprendida que al instante y de manera milagrosa su dolencia había 
quedado erradicada. Como era de esperar, Casilda se quedó a vivir en las 
proximidades de las aguas construyendo una ermita en cuyo trabajo fue ayu­
dada por los mismos ángeles1

•. 

La historia de esta mujer, como la de otras muchas santas locales, responde 
a un claro patrón en el que se interrelacionan la pertenencia a la comunidad 

" Una interpretación acerca de la historia de Santa Casilda puede verse en M.A Roque (1986), O. 
Calavia (1988) y Tomé (1996). 

326 



y la santidad. Como hemos visto, Casílda no era originaría de la localidad en 
la que finalmente se quedó a vivir. Era de fuera. El mensaje de la historia, diri­
gido a las mujeres de la comarca de la Bureba, aparece así nítido: sí quieres 
ser considerada de dentro, de aquí, esto es, si quieres tener buena 'fama' 
entre los vecinos y ser, por tanto, respetada, debes inexcusablemente obser­
var los mismos comportamientos que tuvo Casilda cuando se hizo de aquí. O 
dicho de otra forma, si no adoptas una vida de santidad será lo concupiscible, 
lo corporal, lo que domine en ti y, por consiguiente, no serás considerada 
vecina del lugar. Esto es, en la vida de Santa Casilda podemos encontrarnos 
con un conjunto de oposiciones duales que se sintetizarían en las dos siguien­
tes : dentro (ser de aquQ :: fuera (no ser de aquQ, y arriba (espiritual):: abajo 
(corporal). Obviamente ambas desarrollan otras, pues la oposición espiri­
tual/corporal nos muestra cómo el cuerpo de la santa se convierte en una 
representación topográfico espiritual. Mientras en Casilda domina lo corporal 
no es santa. Por tal motivo, sus acciones tienen lugar 'abajo', en el lago. Pero, 
una vez que pasa a ser de aquí, de la comunidad, entonces ya puede ser teni­
da por santa pues en ella domina lo de 'arriba'. 

Antes de seguir adelante, convendría recordar que Lakoff y Johnson en su 
obra Metaphors We /ive by, traducida como Metáforas de la vida cotidiana (1986) 
han llevado la dualidad 'arriba-abajo' mucho más allá, mostrando que es una 
"metáfora de espacialización" que orienta gran parte de la vida cotidiana de las 
personas identificando el término 'arriba' con la felicidad (subir la moral, estar en 
las nubes), lo consciente (levantarse), la salud (estar en la cima), la fuerza (estar 
en la cumbre), lo más (crecer) , el status elevado (subir en la escala social), lo bue­
no (alta calidad) , lo virtuoso (tener pensamientos elevados) y lo racional (el con­
trol sobre .. ). Por contra, el concepto 'abajo' nos remite a la tristeza y la depresión 
(estar hundido, por los suelos), lo inconsciente (hundirse en un profundo sue­
ño), la enfermedad (caer enfermo), la debilidad (estar por debajo), lo menos 
(disminuir) , el status bajo (clases sociales bajas), lo malo (estar en el punto más 
bajo) , el vicio (golpes bajos, rebajarse) y lo emocional (no se sobrepuso ... ). Es 
decir, estos autores ponen de manifiesto cómo parte de la estructura categorial 
con la que nos enfrentamos a nuestro cotidiano vivir es expresada metafórica­
mente porque, justamente así pasa desapercibida dicha estructuración en la 
que un complejo sistema de conceptos se organiza. Si las metáforas orienta­
cionales dentro de las que se expresa la dualidad arriba-abajo sirven básicamente 
para organizar un sistema de conceptos en relación con otro sistema concep­
tual diferente, por ejemplo el moral , el dominio de lo espiritual aparecerá en el 
relato de Santa Casi Ida que sustenta la práctica mencionada reflejado, por una 
parte, en el retraimiento del flujo y, por otra, en la construcción de la ermita en 
el lugar más elevado de la comarca. Con ello se ratifica lo que he dicho más arri­
ba respecto del simbolismo como sistema cognitivo y que, por cierto, no se 

327 



aleja en exceso de la idea del mismo Lakoff (1987) quien insistió en que las 
metáforas, más que figuras literarias, como indica todo filólogo que se precie, 
son un modo de pensamiento. 

Pues bien, en esta narración, como es notorio destinada a perpetuar la 
dominación masculina merced a los procesos de mimesis que pretende gene­
rar en las mujeres que la escuchan, el agua de los lagos de Santa Casilda y 
San Vicente es el elemento central. Es decir, si es posible establecer las per­
mutaciones de oposiciones que posibilitan la asignación de significados a 
cada uno de los sintagmas narrativos es porque existe un elemento, el agua, 
que permite una doble inversión desde un punto de vista formal. La mujer de 
fuera pasa a ser de dentro tras bañase en el lago. La mujer se convierte en san­
ta en contacto con el agua con lo que se cumple lo que en otro lugar escribí, 
tras analizar los martirios de diferentes santas de los inicios del cristianismo, 
que "los términos santidad y femineidad son antitéticos: no se puede ser 
mujer y santo simultáneamente". (Valencia 1998, 358). 

En este caso, junto al reforzamiento de la identidad local, la narración 
busca la sanción simbólica que se pretende dar al dominio masculino. Por 
dicha razón, las aguas de Santa Casilda se destinan fundamentalmente a las 
mujeres que ignoran que al tomarlas perpetúan su posición subordinada. Tal 
subordinación social se acentúa aún más cuando observamos que el milagro 
que hoy día sigue haciendo el manantial de la santa es convertir en madres a 
las estériles. Con ello. se refuerza el mensaje que pretende hacer los términos 
de 'madre' y 'mujer' sinónimos para, más allá de la semántica, propiciar una 
situación en la que éstas sólo puedan aspirar a la maternidad. El ritual por el 
cual se solicitan a la santa los hijos refuerza aún más esta creencia. Si las 
mujeres desean tener una hija, deberán lanzar a las aguas un fragmento de 
una teja. Así, la niña cuando nazca ya sabrá que su lugar es la casa, bajo las 
tejas, pues la teja es símbolo del hogar. Otro es el destino del varón. Para que 
nazca un niño también hay que lanzar al agua una piedra. Pero, en esta oca­
sión, no una teja, sino un canto como los que hay en cualquier río o camino. 
Porque ese es el destino del niño, andar los caminos. El ritual, aparentemen­
te neutro, como la leyenda en que se basa, se muestra así como instrumen­
to de dominación más real que simbólico al contribuir de manera decidida al 
mantenimiento de las desigualdades de género. 

6. PRADOS, FUENTES Y CONFLICTOS EN LAS SERRANÍAS ABULENSES 

En suma, los moradores de las aguas, hados, demonios, santos o cua­
lesquiera otros atributos imaginables, que hallan en manantiales lugar propi­
cio para vivir no pueden contemplarse etnocéntricamente como fruto de la 

328 



imaginación 'primitiva' de las gentes que a ellos se acercan. En la mayor par­
te de las ocasiones, nos ofrecen información precisa de cómo es la sociedad 
en la que se generan. Al respecto, resulta irrelevante que sean las mismas 
aguas divinas o simplemente su manifestación'5 porque este tipo de análisis, 
nos ofrece una perspectiva diferente para comprender las sociedades a par­
tir de la divinidad de las aguas. 

Puede resultar así menos llamativo que existan pozos en el interior de 
algunas iglesias, como ocurre en la ermita de la Virgen de la Vega de Piedra­
híta, fuentes en las proximidades de tantas otras o que, incluso, una de ellas 
se llame Nuestra Señora de las Fuentes. 

La música y el baile presiden la romería que se hace a la ermita de Nues­
tra Señora de las Fuentes que se encuentra en el abulense término municipal 
de San Juan del Olmo. Cuando la Virgen sale de su templo, a casi mil quinientos 
metros de altura, dos hileras de danzantes, ataviados con los consabidos tra­
jes regionales la acompañan al ritmo de sus castañuelas por el entorno del mis­
mo y hasta arribar a la carretera. Desde la misma, el gentío que se arremolina 
con tan fausta ocasión aprovechando los calores del estío adquiere propor­
ciones de gigantesco hormiguero humano. Los prados que habitualmente 
son utilizados por el ganado se encuentran repletos de gentes. Hombres y muje­
res venidos de las dos laderas de la Sierra. Por un lado, Nuestra Señora de las 
Fuentes se convierte en patrona de todos los pueblos del Valle Amblés, espe­
cialmente de Muñana. Por otra, desde San Juan del Olmo hasta Muñico, Cha­
martín o Solana, desde Ortigosa a Gallegos de Sobrinos, Hurtumpascual y 
Manjabálago, no queda serrano sin asistir a la romería. 

El verde de la pradería contrasta con los rojos y amarillos de los danzantes. 
En medio de la abigarrada muchedumbre se observan dos espacios vanos en los 
que destacan sendas imágenes berroqueñas de la Inmaculada Concepción. Se 
trata de dos fuentes casi gemelas que dan nombre a la ermita y a la imagen que 
en ella mora. Cada una con sus dos caños bajo el nivel del terreno circundante. 
Los pasos de las escaleras que descienden hasta los pilares en que el agua se deja 
caer se llenan de gentes que acuden a estas aguas a las que se atribuyen todo tipo 
de bienes. Casi un metro y medio más arriba, la imagen de la virgen permanece 
hierática desde hace más de doscientos cincuenta años como lo recuerdan las 
inscripciones que en cada manantial están labradas a los pies de la misma. 

'5 César Morán interpretaba la expresión Aquis eltésibus existente en una lápida romana que halla 
en los Baños de Retortillo como 'a las aguas del Yeltes' indicando así el nombre de "la divinidad a 
quien se consagra el ara en acción de gracias, en cumplimiento de un votum = voto". 

329 



Y, sin embargo, este plácido ambiente de cuando en vez escucha una 
voz más alta que otra. Cuando la tarde avanza y los fluidos etílicos comienzan 
a dejar sentir su presencia en los romeros, siempre hay alguno que recuerde 
viejas rencillas. La propia multitud acalla las voces. Pero no siempre fue así. 
Todavía hace cuarenta años, ocasiones hubo en que la fuerza pública debió 
separar a grupos de mozos. Una característica dominaba estos conflictos 
que ya no afloran pero siguen latentes: un grupo de los pendencieros era de 
Muñana, el otro de Grajos. La rivalidad entre estas dos localidades se remon­
ta a varios siglos. Muñana pasa por ser uno de los pueblos más ricos del Valle 
Amblés que tiene a los de Grajos, hoy San Juan del Olmo, por pueblo de 
serranos no muy ricos. Y, sin embargo, como era común a todos los pueblos 
de la Sierra, la complementariedad de agricultura y ganadería permitía una 
vida austera en condiciones duras pero asumibles. Por contra, la fértil llanura 
del Valle Amblés por cuyo fondo corre el Adaja siempre se dedicó a la labor. 
En los años de buenas cosechas, el resultado económico era ciertamente 
envidiable. Sin embargo, las sequías prolongadas, las pestilencias cotidia­
nas hasta bien entrado el XVIII hacían que, en ocasiones, las malas cosechas 
se tradujeran en hambrunas. La inexistencia de pastos impedía contar con 
el complemento derivado de la ganadería. Por tal motivo, los vecinos de 
Muñana, como los de otros lugares del Valle Amblés, siempre quisieron 
tener jurisdicción sobre los montes de la Sierra. Así, los pastos que circun­
dan la ermita de Nuestra Señora de las Fuentes en los que el afloramiento 
de aguas permite un perpetuo verdor incluso en las épocas de mayor estia­
je, fueron motivo de continuo conflicto. De los mismos da cuenta una ins­
cripción que se encuentran en el dintel de la puerta principal del ayuntamiento 
de Muñana y que dice: 

Entre Muñana y Grajos ubo plei 

to sobre pastos comunes. Y legno 

Mvñana. Se trajoexecutoria. 

Año de 1726. 

Fue precisamente en dicho año cuando se fijaron definitivamente los 
límites entre las dos localidades. Gran parte de la cuerda de la Sierra, inclu­
yendo la dehesa que se prolonga desde el Castrejón hasta la Sierra de Sal­
barda pasando por el Puerto de las Fuentes, fue a parar a la jurisdicción 
municipal de Muñana. Pero la ermita y el cuidado de la Virgen con las dos 
fuentes que dan origen al río Almar, quedaron en manos de los de San Juan 
del Olmo. Es decir, como en muchas otras ocasiones, los pleitos por la Vir­
gen de la Fuentes sirvieron básicamente para focal izar otros que de haber­
se expresado directamente hubieran tenido consecuencias mucho más 
negativas. 

330 



Durante el duro invierno cuyas nieves a menudo obligaban a cortar la 
carretera que transcurre por el puerto de Nuestra Señora de las Fuentes, el tem­
plo permanece cerrado y las visitas al mismo escasean. Sin embargo, los pri­
meros rayos del sol que surgen del oriente y se proyectan hasta la ermita 
siempre encuentran flores en el pequeño ventanuco cerrado con forja férrea 
que sirve de morada a una pequeña imagen de madera de la Virgen. El trán­
sito se torna dificultoso por una carretera en la que el hielo no desaparece de 
alguna de las curvas durante todo el invierno. Pero, todo aquél que traspase 
el cerro podrá observar como la mirada atenta de esta imagen exterior de la 
ermita parece extender su manto protector por encima de los hielos y las nie­
ves pacificando la lucha entre dos pueblos por el control de los pastos. 

Esta legendaria historia nos conduce, una vez más, a una focalización sim­
bólica de conflictos mundanos, como los deslindes surgidos en los pueblos a 
consecuencia del amojonamiento. Si notoria es en el caso de la Virgen de las 
Fuentes, no menos lo era en el de la desaparecida ermita de San Martín en la 
Serrota, la que se contaba en su día del escarpado Risco de la Ermita, de la 
que sólo el topónimo queda, sito entre Encinares y La Horcajada, localidades 
de la comarca de Barco de Á vi la, la de la Virgen del Cubillo, que define límites 
interprovinciales, la de Chilla, en Candeleda, en la que entran en disputa tres actua­
les comunidades autónomas diferentes (Castilla y León, Extremadura y Casti­
lla La Mancha) o con escasas variantes, repartida por todas las áreas montañosas 
de la provincia de Ávila. En tales ocasiones, la providencial aparición de una 
imagen, generalmente de la virgen, sanciona simbólicamente los acuerdos 
administrativos a los que, previamente, los hombres han llegado. 

Si a la fuente de la Virgen de Chilla o a la del pozo de la de Vega de Piedrahíta 
se atribuyen todo tipo de bondades, con independencia de la composición 
química de las aguas, la vinculación de las fuentes con la Virgen o algunos 
santos, nos muestra que el valor que los habitantes de sus proximidades sobre­
pasa con creces el meramente productivo. Su inserción en mundos simbólicos 
complejos obliga a ir siempre más allá y no permanecer en la superficie de un 
conjunto de creencias que, las más de las veces, tienen que ver tanto con 
aspectos directamente productivos como con otros relacionados con la orga­
nización social. Es decir, las prácticas religiosas relacionadas con las fuentes 
consideradas milagrosas propician un modo de pensamiento, y no, como fre­
cuentemente se indica, al revés. Justamente por ese motivo hay que ver las fuen­
tes milagrosas desde una perspectiva mucho más amplia que incluya elementos 
propios del entorno cognitivo y, simultáneamente, del operativ016

• 

' 8 Tomo la distinción entre entorno cognitivo y entorno operativo de RoyA. Rappaport (1979 y 1987). 

331 



Cuando tal empeño se acomete, se observa que los canales no sólo lle­
van agua, sino conflictos más mundanos. Y no sólo del medio rural. Recuér­
dese, por ejemplo, lo que acontece con dos vírgenes rur-urbanas asociadas, 
de algún modo, al agua como son la de Sonsoles en Á vil a y la de La Salud en 
Salamanca. En el caso abulense, la asociación, no siempre armónica entre el 
campo y la ciudad -sobre la que no voy a explayarme pues ha sido perfecta­
mente analizada en su complejidad por María Cátedra (2001), a la que remi­
to para todo cuanto aquí no enuncio- se mantenía desde hace varios siglos 
a través de la competencia simbólica entre la Virgen de la Soterraña, la ciu­
dadana, y la de Sonsoles, la campesina. Esta competencia se mueve por cami­
nos muy variados para probar cuál es más. Uno de ellos tiene que ver con el 
alargamiento temporal del culto para remontarlo hasta los orígenes de la cris­
tiandad, o más aún si se puede. Como ya he indicado en otro lugar (Valencia 2004 
a) la demostración de la continuidad histórica de un determinado culto, espe­
cialmente en aquellos en que ha habido algún tipo de duda respecto de su legi­
timidad ortodoxa, ha sido exhibida en numerosas ocasiones tanto para dotarle 
de mayor prestigio como para garantizar la validez canónica de éste. Parecie­
ra que la antigüedad quisiera ser tomada como sinónimo de veracidad y tras­
cendencia, así como de importancia. Sin embargo, aunque pudieran deducirse 
ciertas secuencias históricas relativas a la habitabilidad en determinados espa­
cios, lo cierto es que, hasta el momento, las investigaciones de carácter arqueo­
lógico no han podido demostrar más que la antigüedad del culto es forzada 
por determinados intereses muy posteriores al inicio del mismo. 

En cualquier caso: poco es lo que se conoce a ciencia cierta acerca del ori­
gen del culto a esta virgen morena y las leyendas fundacionales se superponen 
envolviéndola en numerosos relatos legendarios que, en no pocas ocasiones, la 
relacionan con un manantial tan portentoso que, supuestamente, fue venerado 
en pagano culto antes de transformarse en Fuente del Sol (Fons Solis), etimología 
tan popular como imaginativa y que bebe, en parte, del aspecto "culto" que 
algunos historiadores modernos quisieron dar a la historia para hacerla más cre­
íble. No obstante, esta sacralización del culto a la fuente del sol contrasta con 
otros relatos igualmente legendarios que se retroalimentan de día en día17

• 

" Entre las más conocidas se encuentra la que pretende remontar la erección de la ermita al siglo 
XI en época de míticos combates con los musulmanes -a los que otros reyes pagaron cíen doncellas- . 
En dicha época, debido a los ataques esperados, en particular en áreas de frontera, hubo un tráfico 
intenso de reliquias -no mayor por cierto del que hubo en plena modernidad- que eran trasladadas 
hacía más seguros lugares. Así, parece que cristianos cordobeses decidieron llevar los restos de San 
Zoilo que custodiaban en la ciudad califal hacia las norteñas tierras palentinas. Una providencial esca­
la en las proximidades de Ávíla hizo que el lugar donde pararon pasara a llamarse como el santo que allf 
descansó: San Zoilo. La ermita que posteriormente se levantaría en el lugar llevaría su nombre que, 

332 



De cualquier forma, tradiciones y leyendas que hoy siguen acrecentando de 
día en día, se entremezclan con reposados datos de investigadores generando 
unos relatos que hacen imposible no acudir a un pasado de carácter mítico 
para explicar el culto. 

Dicho carácter se acrecienta cuando observamos que, en parte, el mismo 
se ha desarrollado por oposición a otras figuras relevantes como la Virgen de 
la Soterraña o Santa Teresa. No entraré a hablar de la relación entre la Santa y 
la Virgen de Sonsoles porque poco puede añadirse a lo ya dicho por María 
Cátedra {2001}, pero sí pueden destacarse, en relación con el propósito que guía 
este artículo algunos de los contrastes que aparecen en relación con la plena­
mente ciudadana Soterraña cuyo culto se halla en la única iglesia de la ciudad 
que le disputa la primacía a la Catedral. La oposición entre ambas puede pre­
sentarse de forma sintética en el siguiente cuadro: 

Nombre Virgen de la Soterraña Virgen de Sonsoles 

En qué espacio aparece ciudad campo 

Dónde aparece basllica junto a la muralla arbustos en una 
alameda 

A quién se aparece nobles pastores 

De qué color es la imagen blanca morena 

Este conjunto de dualidades explica, parcialmente, por qué el culto y la 
devoción a Nuestra Señora de Sonsoles se extendió rápidamente y aún hoy 
continua. La lucha cotidiana entre el pueblo llano y la nobleza, entre los menos 
favorecidos y los más de la ciudad, halló pronta continuidad simbólica. Siglos 
después, muchas son las cosas que han cambiado, pero la disputa permanece 
latente. Ciertamente, la mayoría de los fieles de la Basílica de San Vicente lo 
son también de Sonsoles. Sin embargo, aquélla sigue siendo la parroquia 
más poderosa de la ciudad, en tanto que la multitud de peregrinos que a dia­
rio y, especialmente en los festivos, acude a ésta pertenece a los barrios que 

con el tiempo, mudaría en San Zoles (o Sant <;oles) antes de convertirse definitivamente en Sonsoles. 
Claro que pudo ser de otra forma, porque, como alguien me contó a la puerta de la ermita, ésta lleva el 
nombre de un ermitaño de nombre Zoilo (o Zoles) que, viviendo en el dicho lugar, nunca fue reconocí­
do por la jerarquía eclesiástica como santo aunque como tal era tenido por sus convecinos. 

333 



en su día fueron arrabales de la ciudad o bien directamente a alguno de los 
pueblos sobre los que la Virgen extiende su manto protector. Es más, las 
ofrendas que se hacen a lo largo del mes de octubre - tanto la "grande" como 
la "chica"- ponen de manifiesto esta vinculación de Nuestra Señora de Son­
soles con el ámbito de la ruralidad que defiende la Cofradía de la Sierpecilla, 
que ampara a catorce pueblos, o la del Valle Amblés, que reúne a otros tan­
tos. Sólo dos islas aparecen en esta imperfecta circunferencia de 28 pobla­
ciones: La Colilla, que tiene cofradía propia a pesar de estar en el Valle Amblés, 
y Ávila que, no obstante, acude en masa hasta la ermita en el mes de julio 
para celebrar la fiesta de la Visitación de Nuestra Señora. Con tal ocasión, 
pareciera que la ciudad sale de sí y vuelve al campo recorriendo la legua que 
separa la ermita de las murallas. 

La ceremonia religiosa y la visita al santuario, señala María Cátedra (2001 , 
119) tienen un tanto de vuelta al campo del que se ha emigrado: "los cam­
pesinos llevan años emigrando a la ciudad, algunos por trabajo, otros para 
pasar lo más difícil de los crudos inviernos en las más confortables viviendas 
ciudadanas. Al mismo tiempo los ciudadanos han recorrido el camino inver­
so al habilitar viejas construcciones rurales para sus viviendas permanentes 
o de fin de semana. La Virgen de Sonsoles ejemplifica a tantas madres rura­
les que han visto tener que abandonar la tierra pero que vuelven finalmente a 
ella". Por ello son los representantes de los barrios que fueron receptores de 
campesinos, como Las Vacas o San Nicolás, los que llevan la voz cantante. Los 
"mozos de las Vacas" adquieren un especial protagonismo cuando Nuestra 
Señora de Sonsoles debe ir a la ciudad. La bailan por el camino hasta Á vi la, 
la pasean, si es preciso, por las distintas iglesias y barrios extramuros abulenses. 
La izan, la hacen girar, al ritmo de la música de la gaita y el tambor. El campo 
urbanizado, el campesino emigrado, vuelve a pisar la tierra labrada camino de 
Sonsoles. Cuando la Virgen, patrona de Ávila y su tierra, entra en la catedral, 
el campo ha tomado la ciudad, los barrios se han adueñado simbólicamente 
del centro religioso que, por antonomasia, representa a la iglesia oficial. La dis­
puta entre las ciudades de dentro y fuera de la muralla prosigue en el tiempo. 
Y eso ocurre cuando el campesino necesita agua. Cuando la sequía amena­
za de tal modo que el agua perentoria sólo puede ser traída por la Virgen. 
Entonces, paradójicamente (Cátedra 2001 ,88) , los campesinos se llevan la 
Virgen rural a la ciudad. Por mucho que el Patronato lo desee o que alguno de 
los cofrades crea su conveniencia, sin la petición campesina no ha lugar a la 
procesión pues es ésta la que pone en marcha un dispositivo simbólico en el 
que aparecen continuas marcas que deben ser refrendadas en los momentos 
adecuados. Una vez que la demanda está formulada deben dar su consenti­
miento las cofradías de la Sierrecilla, del Valle Amblés, de La Colilla y el pro­
pio Patronato de la Virgen. 

334 



Cuando tras superar todas esas marcas, incluida la ya olvidada Fuente del 
Soplo, la Virgen, acompañada del pueblo, franquea las puertas de la ciudad 
amurallada, la lucha simbólica, contrapunto de la cognitiva, se inclina a favor 
de los menos poderosos. Cuatro simbólicas barreras concéntricas, de las 
que la muralla es sólo la última, cuatro puertas traspasadas por los labrado­
res y la gente de los arrabales, son las pruebas que se han de superar para ser 
de la ciudad, para ser de "dentro". Para llegar "arriba" conforme el conjunto 
de metáforas orientacionales a las que antes me referí; ese "alto" lugar don­
de, en paradoja nominal , está siempre la nobiliaria Soterraña. Con ello, se lle­
ga a la simbiosis rur-urbana completa que supone la paradoja de que "un 
símbolo tan de dentro está fuera" (Cátedra 2001 , 116). 

Queda, no obstante, una última cuestión que solventar en relación con este 
traslado a la ciudad en busca del agua para el campo. Existen dos imágenes 
diferentes de la Virgen. Una, llamada la "primitiva" (o la "auténtica"), que no 
sale de la ermita. Otra más nueva que es la que se procesiona y cuyo nombre 
es, precisamente, la Virgen de las Aguas. primera no sale porque, como en 
tantas otras imágenes que tienen que ver con forjas identitarias, se niega a pasar 
más allá de un determinado punto, en este caso el río. La otra más nueva, lle­
va el nombre de las Aguas no sólo porque se saque para tal menester, si no 
porque evoca a otra ermita que con tal nombre recibía a quienes a pie llega­
ban a la ciudad. De esta ermita hoy quedan unas exiguas ruinas en una roton­
da en construcción en medio de los nuevos desarrollos urbanos de la ciudad. 
Pero es recuerdo de que el límite simbólico de la misma estaba ya marcado 
por una imagen virginal dedicada a las Aguas antes de que la de Sonsoles tuvie­
ra nuevos usos que trascienden con mucho lo religioS018

• 

El caso salmantino, en el que no voy a entrar por razones de espacio, no es 
muy diferente. La disputa entre el campo y la ciudad se canaliza aquí a través de 
la competencia entre la Virgen de la Vega, ciudadana, y la campesina de la Salud. 
Hoy día, la romería de La Salud, nombre con el que se la conoce, sigue amplian­
do el número de sus devotos haciendo necesario que los días de la fiesta se 
incrementen. Pero hubo un tiempo en que La Salud sólo era fuente. Escondida 
tras las paredes del cementerio salmantino, muchos eran los que aprovecha­
ban el mismo camino que después utilizaría el ferrocarril para hacer acopio de estas 
aguas ferruginosas que manaban de entre flacas y enrojecidas tierras. 

11 Entre los que no son menores el deportivo-saludable que ha hecho que no pocas personas 
hablen de la "Cofradía del colesterol" lo que supone, según Cátedra (2001, 119) recuperar la protec­
ción de la Salud como una de las funciones primordiales que tenía asignada la imagen, o, simple­
mente, disfrutar de un día de campo aprovechando las instalaciones de la cafetería y restaurante 
abiertos en el recinto. 

335 



Si arcana es la 'fuente del sol' que, dicen, da nombre a Sonsoles, no lo es 
menos la salutífera salmantina. Cuenta la leyenda que por estos campos ahora lle­
nos de viviendas recién construidas habitó antaño una ninfa de nombre Salus 
contra la que no pudieron los que cristianaron ellugar'8 . Aunque no se olviden a 
los protectores númenes primigenios, parece, así lo cuenta la mitología popular, 
que de ninfa pasó a Virgen y de Salus a Salud. Pronto los enfermos que acudían 
a estas fuentes que dejan caer lentamente el agua hacia el Tormes hicieron que 
la Virgen tuviera su correspondiente ermita. Con el paso del tiempo aquella primitiva 
ermita fue abandonándose hasta que de la misma quedó sólo el recuerdo. La 
imagen que en ella se veneraba se trasladó al otro lado del río, y hoy sigue en Teja­
res compitiendo y superando, a decir de muchos, a la patrona capitalina. 

No menos milagrosa es, volviendo al medio rural abulense, la fuente de El 
Parral, en la transición de La Moraña a la Sierra abulense. Protegido por la 
Ermita de Nuestra Señora de El Parral de la que parece brotar el agua, tiene este 
pueblo un venero que mira hacia el río Zapardiel. Los más le atribuyen a estas 
aguas santificadas por la Virgen el poder de curar herpes y todo tipo de heri­
das de la piel. La fuerza con la que el agua brota es tal que parece que los dos 
anchos caños que tiene hubiesen entrado en conflicto por ver cual otorga más 
bien. La mayoría de los modernos peregrinos se agacha y aparta una canale­
ta metálica que convenientemente dispuesta hace que las aguas no se pierdan 
y se encaucen hasta las próximas huertas que, por lo demás, no son ni mejo­
res ni peores que otras del pueblo. Rellenos los depósitos móviles, mucho 
plástico de por medio, el canalón vuelve a su ubicación y el sonido vuelve a cam­
biar: el golpe del agua contra la piedra deja de sonar seco para convertirse en 
repique contra el latón. Tal vez fuera esta fuente la que inspiró una cancionci­
lla que Marazuela recogió por estos pagos y que se principia diciendo: 

Con el agua de la peña 

se cría la resalada; 

vente, vente morenita, 

a la peña a beber agua. 

No muy lejos de este lugar, por cierto, se encuentra la conocida en la 
comarca como "Fuente de los Frailes" en la que tenía por costumbre parar a 

11 Se trata posiblemente de la misma divinidad vetona que aparece nombrada como Salus, diosa 
de la fortaleza y la salud corporal, en diversa epigrafía en tos Baños de Montemayor (Cáceres) y otros 
lugares de la misma provincia como Robledillo de Trujillo y Santa Ana de Trujillo. Se tiene también 
referencia de una Sa/us Bidiensis en Montánchez (Cáceres) que aparentemente cumplía con las mis­
mas funciones. Sobre el rol que jugaba esta diosa dentro del panteón vetón puede verse Sánchez 
Moreno (1997). 

336 



almorzar San Juan de la Cruz. Quién sabe si fue su inspiración la que le hizo 
escribir: 

Que bien sé yo la fonte 

que mana y corre, 

aunque es de noche. 

Aquella eterna fonte está escondida 

que bien sé yo do tiene su manida, 

aunque es de noche. 

En suma, más allá de las referencias amnióticas y bautismales, a las que 
se refieren autores como Mircea Eliade (1983), este somero recorrido que 
hemos efectuado por los habitantes de las fuentes, nos muestra, en primer lugar, 
que las mismas no son consideradas objetos neutros de la naturaleza. Por otra 
parte, se hace preciso reiterar que tales creencias no son fruto de una men­
talidad "primitiva" o "infantil" sino que responden a un determinado ordena­
miento simbólico que está vinculado a unas prácticas sociales que, a su vez, 
se ligan a intereses no siempre explícitos. En este sentido, mi punto de parti­
da incluye parcialmente una consideración de los relatos legendarios y otros 
textos de tradición oral, como mapas cognitivos del entorno social (Tomé, 
1998, 279). Desde esta perspectiva, hay que reconocer que las fuentes, pozos 
y otras construcciones asociadas al agua, suponen hitos de especial rele­
vancia en dichos mapas. Éstos, a su vez, se comportan como esquemas cul­
turales susceptibles de ser traducidos en función de la experiencia individual. 
El recurso a lo simbólico se genera por cuanto la representación conceptual 
del objeto no ha podido ser construida correctamente debido a la ausencia de 
conocimientos precisos que permitieran interpretar el hecho con el que nos 
enfrentamos. Esto es, nos hallamos en un contexto en el que opera un dis­
positivo simbólico que "tiene por input el output defectuoso del dispositivo 
conceptual" (Sperber 1988, 172). En suma, la explicación de la significación de 
los símbolos ligados al agua no puede atender a significados invariantes fru­
to de un código inconsciente o religioso, como algunas veces se ha postula­
do desde teorías afines a supuestos próximos al psicoanálisis o a otras que 
vinculan lo mítico exclusivamente a lo religioso, pues la misma está sujeta a 
múltiples variaciones surgidas tanto de determinadas orientaciones culturales 
como de situaciones particulares. En ese sentido, más que interpretar símbolos 
a partir de contextos determinados, su análisis puede y debe reorientarse 
para que el conjunto de los símbolos nos informen acerca de los contextos en 
que se producen. 

337 



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARROJO, Pedro. 2001. "Problemática de la gestión del agua en regiones se­
miáridas", en Pulido, Antonio, José M. Calaforra y Pablo A. Pulido (Eds.) Pro­
blemática de la gestión del agua en regiones semiáridas. Almería: Instituto 
de Estudios Almerienses. Págs.63-72. 

BLA.NCO, Juan Francisco. 1987. Medicina y veterinaria populares en la provincia 
de Salamanca. Salamanca: Centro de Cultura Tradicional. 2ª ed. 

BETTELHEIM, Bruno. 1999 [orig. 1975). Psicoanálisis de los cuentos de hadas. 
Barcelona: Crítica. 

BOURDIEU, Pierre.1985. Qué significa hablar. Economía de Jos intercambios 
lingüísticos. Madrid: Akal. 

BOURDIEU, Pierre. 2000. La dominación masculina. Barcelona: Anagrama. 

CALA.VIA, Óscar. 1988. "Sobre la mujer simbólica. Imágenes y santuarios", en 
DÍAZ VIANA, Luis. (Coord.). Aproximación antropológica a Castilla y León, 
Barcelona: Anthropos. Págs. 219-258. 

CARRIL, Ángel. 1995. Hojas folclóricas del Centro de Estudios Salmantinos. Sa­
lamanca: Centro de Cultura Tradicional. 

CÁTEDRA, María. 2001. "La ciudad y su tierra. La Virgen de Sonsoles", en 
Revista de Antropología Social, 1 O. Págs. 71-21. 

CHRISTIAN, William A. Jr. 1990. Apariciones en Castilla y Cataluña (Siglos XIV­
XVI) , Madrid: Nerea. 

DELPECH, Franctois. 1995. "Mujeres, canales y acueductos: contribución pa­
ra una mitología hidráulica", en González Alcantud, José A. y Antonio Mal­
pica Cuello, (Coords.): El agua. Mitos, ritos y realidades, Barcelona: 
Anthropos. Págs. 61-86. 

DESCOLA., Philippe. 2001. "Construyendo naturalezas. Ecología simbólica y 
práctica social", en Descola, Philippe y GísH Pálsson (coords.). Naturaleza 
y sociedad. Perspectivas antropológicas. México: Siglo XXI. 

DÍAZ, Luis. 2003. El regreso de los lobos. La respuesta de las culturas popu­
lares a la era de la globalización . Madrid: CSIC. 

338 



DOUGLAS, Mary. 1991 [orig. 1966]. Pureza y peligro. Un análisis de /os con­
ceptos de contaminación y tabú. Madrid: Siglo XXI. 2ª ed. 

DOUGLAS, Mary. 1998. Estilos de pensar. Barcelona: Gedisa. 

ELIADE, Mircea. 1983. Lo sagrado y lo profano, Barcelona: 5ª ed. 

LAKOFF, George. 1987. Women, Fire and Dangerous Things. What Catego­
ries Reveal About the Mind. Chicago: Chicago University Press. 

LAKOFF, George y Mark JOHNSON. 1986. Metáforas de la vida cotidiana, Ma­
drid: Cátedra. 

FRAZER, James G. 2003 [orig. 1890]. La rama dorada. Madrid: F.C.E. 12ª 
reimp. 

LEACH, Edmund. 1989. Cultura y comunicación. La lógica de /os símbolos. 
Madrid: Siglo XXI. 

LLAMAS, Manuel R. 2001. "El agua como elemento de cohesión social", en 
Pulido, Antonio, José M. Calaforra y Pablo A. Pulido (Eds.). Problemáti­
ca de la gestión del agua en regiones semiáridas. Almería: Instituto de Es­
tudios Almerienses. Págs. 73-88. 

MORÁN, César. 1990. [Orig. 1926]. "Los baños de Retortillo", en MORÁN, Cé­
sar. Obra etnográfica. Salamanca: Centro de Cultura Tradicional. Tomo l. 
Págs. 101-150. 

PALERM, Ángel. 1990 [orig. 1957]. "Oriente y occidente, o sobre la hetero­
geneidad de la historia", en Palerm, Ángel. México prehispánico. Ensayos 
sobre evolución y ecología, México: CONALCULTA. Págs. 19-36. 

RAPPAPORT, Ro y A. 1979. Eco/ogy, Meaning and Religión. Richmond, Cal.: 
North Atlantic Books. 

RAPPAPORT, RoyA. 1987 [Orig. 1968)]. Cerdos para /os antepasados. El ri­
tual en la ecología de un pueblo de Nueva Guinea. Madrid: Siglo XXI. 

ROQUE, M. Ángels. 1986. "El vino y el agua. Ritos de pasaje en la Sierra de 
la Demanda burgalesa", en DÍAZ VIANA, Luis. (Coord.) Etnología y fol­
klore en Castilla y León, Salamanca: Junta de Castilla y León. Págs. 1 09-
120. 

339 



SÁNCHEZ MORENO, E. 1997. "Aproximación a la religión de los vetones: Dio­
ses, ritos y santuarios", en Studia Zamorensia, 2ª Etapa, IV. Págs. 115-148. 

SPERBER, Dan. 1988. El simbolismo en general. Barcelona: Anthropos. 

TOMÉ, Pedro. 1996. Antropolor¡ía ecológica. Procesos culturales de adapta­
ción en el Sistema Central. Avila: Institución Gran Duque de Alba. 

TOMÉ, Pedro. 1998. "Dioses, hombres, animales y plantas en la etnoecología ame­
rindia: encuentros en una sociabilidad sutil", en Espina Barrio, Ángel. Antro­
pología en Castilla y León e lberoaméríca. Aspectos generales y religiosidades 
populares. Salamanca: Junta de Castilla y León. Págs. 267-282. 

TOMÉ, Pedro. 2004. "Ecología cultural y procesos económicos en la confor­
mación de las regiones culturales", en Primer Foro Regiones Culturales, Cul­
turas regionales. México: CONALCULTA. Págs. 51-66. 

TYLOR, Edward B. 1891 [1871). Cultura primitiva. Madrid: Ayuso. 2 vols. 

VALENCIA, M. Ángeles. 1998. "Santa Paula Barbada o el precio de la eman­
cipación", en Espina Barrio, Ángel. Antropología en Castilla y León e lbe­
roamérica. Aspectos generales y religiosidades populares. Salamanca: 
Junta de Castilla y León. Págs. 347-364. 

VALENCIA, M. Ángeles. 2003. "Más allá de lo legendario. Una aproximación 
a las leyendas", en Logo. Revista de Retórica y Teoría de la Comunicación 
nº 4. Págs. 207-215. 

VALENCIA, M. Ángeles. 2004 a. Simbólica femenina y producción de contex­
tos culturales. El caso de la Santa Barbada. Ávila: Institución Gran Duque 
de Alba. 

VALENCIA, M. Ángeles. 2004b. "¿son las barbas de Santa Paula una estruc­
tura lógico-matemática?", en Cuadernos Abulenses, nº 33: 123-152. 

WITIFOGEL, Karl. 1966. El despotismo oriental, Madrid: Guadarrama. 

340 


	CA 35 Cuadernos abulenses_001
	CA 35 Cuadernos abulenses_002
	CA 35 Cuadernos abulenses_003
	CA 35 Cuadernos abulenses_004
	CA 35 Cuadernos abulenses_005
	CA 35 Cuadernos abulenses_006
	CA 35 Cuadernos abulenses_007
	CA 35 Cuadernos abulenses_008
	CA 35 Cuadernos abulenses_009
	CA 35 Cuadernos abulenses_010
	CA 35 Cuadernos abulenses_011
	CA 35 Cuadernos abulenses_012
	CA 35 Cuadernos abulenses_013
	CA 35 Cuadernos abulenses_014
	CA 35 Cuadernos abulenses_015
	CA 35 Cuadernos abulenses_016
	CA 35 Cuadernos abulenses_017
	CA 35 Cuadernos abulenses_018
	CA 35 Cuadernos abulenses_019
	CA 35 Cuadernos abulenses_020
	CA 35 Cuadernos abulenses_021
	CA 35 Cuadernos abulenses_022
	CA 35 Cuadernos abulenses_023
	CA 35 Cuadernos abulenses_024
	CA 35 Cuadernos abulenses_025
	CA 35 Cuadernos abulenses_026
	CA 35 Cuadernos abulenses_027
	CA 35 Cuadernos abulenses_028
	CA 35 Cuadernos abulenses_029
	CA 35 Cuadernos abulenses_030
	CA 35 Cuadernos abulenses_031
	CA 35 Cuadernos abulenses_032
	CA 35 Cuadernos abulenses_033
	CA 35 Cuadernos abulenses_034
	CA 35 Cuadernos abulenses_035
	CA 35 Cuadernos abulenses_036
	CA 35 Cuadernos abulenses_037
	CA 35 Cuadernos abulenses_038
	CA 35 Cuadernos abulenses_039
	CA 35 Cuadernos abulenses_040
	CA 35 Cuadernos abulenses_041
	CA 35 Cuadernos abulenses_042
	CA 35 Cuadernos abulenses_043
	CA 35 Cuadernos abulenses_044
	CA 35 Cuadernos abulenses_045
	CA 35 Cuadernos abulenses_046
	CA 35 Cuadernos abulenses_047
	CA 35 Cuadernos abulenses_048
	CA 35 Cuadernos abulenses_049
	CA 35 Cuadernos abulenses_050
	CA 35 Cuadernos abulenses_051
	CA 35 Cuadernos abulenses_052
	CA 35 Cuadernos abulenses_053
	CA 35 Cuadernos abulenses_054
	CA 35 Cuadernos abulenses_055
	CA 35 Cuadernos abulenses_056
	CA 35 Cuadernos abulenses_057
	CA 35 Cuadernos abulenses_058
	CA 35 Cuadernos abulenses_059
	CA 35 Cuadernos abulenses_060
	CA 35 Cuadernos abulenses_061
	CA 35 Cuadernos abulenses_062
	CA 35 Cuadernos abulenses_063
	CA 35 Cuadernos abulenses_064
	CA 35 Cuadernos abulenses_065
	CA 35 Cuadernos abulenses_066
	CA 35 Cuadernos abulenses_067
	CA 35 Cuadernos abulenses_068
	CA 35 Cuadernos abulenses_069
	CA 35 Cuadernos abulenses_070
	CA 35 Cuadernos abulenses_071
	CA 35 Cuadernos abulenses_072
	CA 35 Cuadernos abulenses_073
	CA 35 Cuadernos abulenses_074
	CA 35 Cuadernos abulenses_075
	CA 35 Cuadernos abulenses_076
	CA 35 Cuadernos abulenses_077
	CA 35 Cuadernos abulenses_078
	CA 35 Cuadernos abulenses_079
	CA 35 Cuadernos abulenses_080
	CA 35 Cuadernos abulenses_081
	CA 35 Cuadernos abulenses_082
	CA 35 Cuadernos abulenses_083
	CA 35 Cuadernos abulenses_084
	CA 35 Cuadernos abulenses_085
	CA 35 Cuadernos abulenses_086
	CA 35 Cuadernos abulenses_087
	CA 35 Cuadernos abulenses_088
	CA 35 Cuadernos abulenses_089
	CA 35 Cuadernos abulenses_090
	CA 35 Cuadernos abulenses_091
	CA 35 Cuadernos abulenses_092
	CA 35 Cuadernos abulenses_093
	CA 35 Cuadernos abulenses_094
	CA 35 Cuadernos abulenses_095
	CA 35 Cuadernos abulenses_096
	CA 35 Cuadernos abulenses_097
	CA 35 Cuadernos abulenses_098
	CA 35 Cuadernos abulenses_099
	CA 35 Cuadernos abulenses_100
	CA 35 Cuadernos abulenses_101
	CA 35 Cuadernos abulenses_102
	CA 35 Cuadernos abulenses_103
	CA 35 Cuadernos abulenses_104
	CA 35 Cuadernos abulenses_105
	CA 35 Cuadernos abulenses_106
	CA 35 Cuadernos abulenses_107
	CA 35 Cuadernos abulenses_108
	CA 35 Cuadernos abulenses_109
	CA 35 Cuadernos abulenses_110
	CA 35 Cuadernos abulenses_111
	CA 35 Cuadernos abulenses_112
	CA 35 Cuadernos abulenses_113
	CA 35 Cuadernos abulenses_114
	CA 35 Cuadernos abulenses_115
	CA 35 Cuadernos abulenses_116
	CA 35 Cuadernos abulenses_117
	CA 35 Cuadernos abulenses_118
	CA 35 Cuadernos abulenses_119
	CA 35 Cuadernos abulenses_120
	CA 35 Cuadernos abulenses_121
	CA 35 Cuadernos abulenses_122
	CA 35 Cuadernos abulenses_123
	CA 35 Cuadernos abulenses_124
	CA 35 Cuadernos abulenses_125
	CA 35 Cuadernos abulenses_126
	CA 35 Cuadernos abulenses_127
	CA 35 Cuadernos abulenses_128
	CA 35 Cuadernos abulenses_129
	CA 35 Cuadernos abulenses_130
	CA 35 Cuadernos abulenses_131
	CA 35 Cuadernos abulenses_132
	CA 35 Cuadernos abulenses_133
	CA 35 Cuadernos abulenses_134
	CA 35 Cuadernos abulenses_135
	CA 35 Cuadernos abulenses_136
	CA 35 Cuadernos abulenses_137
	CA 35 Cuadernos abulenses_138
	CA 35 Cuadernos abulenses_139
	CA 35 Cuadernos abulenses_140
	CA 35 Cuadernos abulenses_141
	CA 35 Cuadernos abulenses_142
	CA 35 Cuadernos abulenses_143
	CA 35 Cuadernos abulenses_144
	CA 35 Cuadernos abulenses_145
	CA 35 Cuadernos abulenses_146
	CA 35 Cuadernos abulenses_147
	CA 35 Cuadernos abulenses_148
	CA 35 Cuadernos abulenses_149
	CA 35 Cuadernos abulenses_150
	CA 35 Cuadernos abulenses_151
	CA 35 Cuadernos abulenses_152
	CA 35 Cuadernos abulenses_153
	CA 35 Cuadernos abulenses_154
	CA 35 Cuadernos abulenses_155
	CA 35 Cuadernos abulenses_156
	CA 35 Cuadernos abulenses_157
	CA 35 Cuadernos abulenses_158
	CA 35 Cuadernos abulenses_159
	CA 35 Cuadernos abulenses_160
	CA 35 Cuadernos abulenses_161
	CA 35 Cuadernos abulenses_162
	CA 35 Cuadernos abulenses_163
	CA 35 Cuadernos abulenses_164
	CA 35 Cuadernos abulenses_165
	CA 35 Cuadernos abulenses_166
	CA 35 Cuadernos abulenses_167
	CA 35 Cuadernos abulenses_168
	CA 35 Cuadernos abulenses_169
	CA 35 Cuadernos abulenses_170
	CA 35 Cuadernos abulenses_171
	CA 35 Cuadernos abulenses_172
	CA 35 Cuadernos abulenses_173
	CA 35 Cuadernos abulenses_174
	CA 35 Cuadernos abulenses_175
	CA 35 Cuadernos abulenses_176
	CA 35 Cuadernos abulenses_177
	CA 35 Cuadernos abulenses_178
	CA 35 Cuadernos abulenses_179
	CA 35 Cuadernos abulenses_180
	CA 35 Cuadernos abulenses_181
	CA 35 Cuadernos abulenses_182
	CA 35 Cuadernos abulenses_183
	CA 35 Cuadernos abulenses_184
	CA 35 Cuadernos abulenses_185
	CA 35 Cuadernos abulenses_186
	CA 35 Cuadernos abulenses_187
	CA 35 Cuadernos abulenses_188
	CA 35 Cuadernos abulenses_189
	CA 35 Cuadernos abulenses_190
	CA 35 Cuadernos abulenses_191
	CA 35 Cuadernos abulenses_192
	CA 35 Cuadernos abulenses_193
	CA 35 Cuadernos abulenses_194
	CA 35 Cuadernos abulenses_195
	CA 35 Cuadernos abulenses_196
	CA 35 Cuadernos abulenses_197
	CA 35 Cuadernos abulenses_198
	CA 35 Cuadernos abulenses_199
	CA 35 Cuadernos abulenses_200
	CA 35 Cuadernos abulenses_201
	CA 35 Cuadernos abulenses_202
	CA 35 Cuadernos abulenses_203
	CA 35 Cuadernos abulenses_204
	CA 35 Cuadernos abulenses_205
	CA 35 Cuadernos abulenses_206
	CA 35 Cuadernos abulenses_207
	CA 35 Cuadernos abulenses_208
	CA 35 Cuadernos abulenses_209
	CA 35 Cuadernos abulenses_210
	CA 35 Cuadernos abulenses_211
	CA 35 Cuadernos abulenses_212
	CA 35 Cuadernos abulenses_213
	CA 35 Cuadernos abulenses_214
	CA 35 Cuadernos abulenses_215
	CA 35 Cuadernos abulenses_216
	CA 35 Cuadernos abulenses_217
	CA 35 Cuadernos abulenses_218
	CA 35 Cuadernos abulenses_219
	CA 35 Cuadernos abulenses_220
	CA 35 Cuadernos abulenses_221
	CA 35 Cuadernos abulenses_222
	CA 35 Cuadernos abulenses_223
	CA 35 Cuadernos abulenses_224
	CA 35 Cuadernos abulenses_225
	CA 35 Cuadernos abulenses_226
	CA 35 Cuadernos abulenses_227
	CA 35 Cuadernos abulenses_228
	CA 35 Cuadernos abulenses_229
	CA 35 Cuadernos abulenses_230
	CA 35 Cuadernos abulenses_231
	CA 35 Cuadernos abulenses_232
	CA 35 Cuadernos abulenses_233
	CA 35 Cuadernos abulenses_234
	CA 35 Cuadernos abulenses_235
	CA 35 Cuadernos abulenses_236
	CA 35 Cuadernos abulenses_237
	CA 35 Cuadernos abulenses_238
	CA 35 Cuadernos abulenses_239
	CA 35 Cuadernos abulenses_240
	CA 35 Cuadernos abulenses_241
	CA 35 Cuadernos abulenses_242
	CA 35 Cuadernos abulenses_243
	CA 35 Cuadernos abulenses_244
	CA 35 Cuadernos abulenses_245
	CA 35 Cuadernos abulenses_246
	CA 35 Cuadernos abulenses_247
	CA 35 Cuadernos abulenses_248
	CA 35 Cuadernos abulenses_249
	CA 35 Cuadernos abulenses_250
	CA 35 Cuadernos abulenses_251
	CA 35 Cuadernos abulenses_252
	CA 35 Cuadernos abulenses_253
	CA 35 Cuadernos abulenses_254
	CA 35 Cuadernos abulenses_255
	CA 35 Cuadernos abulenses_256
	CA 35 Cuadernos abulenses_257
	CA 35 Cuadernos abulenses_258
	CA 35 Cuadernos abulenses_259
	CA 35 Cuadernos abulenses_260
	CA 35 Cuadernos abulenses_261
	CA 35 Cuadernos abulenses_262
	CA 35 Cuadernos abulenses_263
	CA 35 Cuadernos abulenses_264
	CA 35 Cuadernos abulenses_265
	CA 35 Cuadernos abulenses_266
	CA 35 Cuadernos abulenses_267
	CA 35 Cuadernos abulenses_268
	CA 35 Cuadernos abulenses_269
	CA 35 Cuadernos abulenses_270
	CA 35 Cuadernos abulenses_271
	CA 35 Cuadernos abulenses_272
	CA 35 Cuadernos abulenses_273
	CA 35 Cuadernos abulenses_274
	CA 35 Cuadernos abulenses_275
	CA 35 Cuadernos abulenses_276
	CA 35 Cuadernos abulenses_277
	CA 35 Cuadernos abulenses_278
	CA 35 Cuadernos abulenses_279
	CA 35 Cuadernos abulenses_280
	CA 35 Cuadernos abulenses_281
	CA 35 Cuadernos abulenses_282
	CA 35 Cuadernos abulenses_283
	CA 35 Cuadernos abulenses_284
	CA 35 Cuadernos abulenses_285
	CA 35 Cuadernos abulenses_286
	CA 35 Cuadernos abulenses_287
	CA 35 Cuadernos abulenses_288
	CA 35 Cuadernos abulenses_289
	CA 35 Cuadernos abulenses_290
	CA 35 Cuadernos abulenses_291
	CA 35 Cuadernos abulenses_292
	CA 35 Cuadernos abulenses_293
	CA 35 Cuadernos abulenses_294
	CA 35 Cuadernos abulenses_295
	CA 35 Cuadernos abulenses_296
	CA 35 Cuadernos abulenses_297
	CA 35 Cuadernos abulenses_298
	CA 35 Cuadernos abulenses_299
	CA 35 Cuadernos abulenses_300
	CA 35 Cuadernos abulenses_301
	CA 35 Cuadernos abulenses_302
	CA 35 Cuadernos abulenses_303
	CA 35 Cuadernos abulenses_304
	CA 35 Cuadernos abulenses_305
	CA 35 Cuadernos abulenses_306
	CA 35 Cuadernos abulenses_307
	CA 35 Cuadernos abulenses_308
	CA 35 Cuadernos abulenses_309
	CA 35 Cuadernos abulenses_310
	CA 35 Cuadernos abulenses_311
	CA 35 Cuadernos abulenses_312
	CA 35 Cuadernos abulenses_313
	CA 35 Cuadernos abulenses_314
	CA 35 Cuadernos abulenses_315
	CA 35 Cuadernos abulenses_316
	CA 35 Cuadernos abulenses_317
	CA 35 Cuadernos abulenses_318
	CA 35 Cuadernos abulenses_319
	CA 35 Cuadernos abulenses_320
	CA 35 Cuadernos abulenses_321
	CA 35 Cuadernos abulenses_322
	CA 35 Cuadernos abulenses_323
	CA 35 Cuadernos abulenses_324
	CA 35 Cuadernos abulenses_325
	CA 35 Cuadernos abulenses_326
	CA 35 Cuadernos abulenses_327
	CA 35 Cuadernos abulenses_328
	CA 35 Cuadernos abulenses_329
	CA 35 Cuadernos abulenses_330
	CA 35 Cuadernos abulenses_331
	CA 35 Cuadernos abulenses_332
	CA 35 Cuadernos abulenses_333
	CA 35 Cuadernos abulenses_334
	CA 35 Cuadernos abulenses_335
	CA 35 Cuadernos abulenses_336
	CA 35 Cuadernos abulenses_337
	CA 35 Cuadernos abulenses_338
	CA 35 Cuadernos abulenses_339
	CA 35 Cuadernos abulenses_340
	CA 35 Cuadernos abulenses_341
	CA 35 Cuadernos abulenses_342
	CA 35 Cuadernos abulenses_343
	CA 35 Cuadernos abulenses_344
	CA 35 Cuadernos abulenses_345
	CA 35 Cuadernos abulenses_346
	CA 35 Cuadernos abulenses_347
	CA 35 Cuadernos abulenses_348

