EL SANTOY LA SERPIENTE: LEYENDA'Y
REALIDAD EN EL CENOTAFIO DE LOS
MARTIRES VICENTE, SABINA Y CRISTETA
DE AVILA

FERRER GARCIA, Félix A.

l.- La muerte y las tumbas de la ciudad

Para salvar su alma, Esteban Domingo, alcalde del rey, doné al Cabil-
do catedralicio variados bienes materiales, desde solares y casas hasta
maravedis y yuntas de bueyes. La reciprocidad entre el difunto y los cape-
llanes se acomodaba al intercambio de monedas por unas ceremonias re-
lacionadas con el transito al mas alla, pues la preocupacion del caballero
abulense se centraba en el “salvamiento de mi alma, por mucha ondra e
gracia muy grande e por mucho bien que recebi en mi vida”".

La muerte de Esteban Domingo, en los anos sesenta del siglo XIII, se
reflejo algo mas tarde en la construccién de un monumento funerario en la
Capilla de San Miguel, una tumba que senala el inicio de la transicion de
las sepulturas artisticas de tradicién romanica a la nueva iconografia géti-
ca. El cambio de modelo esta relacionado con unas nuevas actitudes ante
la muerte, también con unos comportamientos diferentes en el mundo de
las liturgias y las concepciones del hombre y la vida. Importa la muerte co-
mo memoria individual, como elemento artistico que marca la fama del di-
funto. Antes, el 6bito senalaba un fin en una visién de la muerte subordi-
nada. Sin embargo, Esteban Domingo sigue siendo, tras el fallecimiento,

! Documento 87: 1261, mayo, 7. Testamento de Esteban Domingo de Avila, alcalde del rey,
realizado con consentimiento de su familia. A. Barrios Garcia, Documentacion medieval de la
Catedral de Avila, Avila, 1981, pag. 75.

11



un hombre del romanico: la sepultura individualizada se rodea de una ico-
nografia que aun no logra desprenderse de los elementos relacionados
con “la muerte domada” que senala Philippe Ariés® La calidad del perso-
naje se refleja en la espada y el guante sobre el cuerpo yacente, un atis-
bo de la futura fama que encontraremos a partir de finales del siglo Xlll en
el arte y la literatura. Los relieves del monumento presentan un ambito no
tan individualizado, més cercano al mundo caballeresco y clerical de la ciu-
dad castellana: se repiten los rituales de la muerte, el difunto con la fami-
lia, el traslado del alma al cielo, la aparicién del clero al lado del finado, el
duelo de los caballeros. Un calvario bajo el arco domina la tierra, estable-
ciendo una evidente jerarquizacion: Cristo en la cruz, la representacién del
Cabildo catedralicio con el Obispo en el centro, el difunto yacente; por ulti-
mo, los elementos de la mencionada “muerte domada” (familia, clero re-
gular y caballeros). En la arquivolta la representacion del cielo, los angeles
en distintas actitudes.

La consideracion con que comienza el Eclesiastés, “Vanidad de vani-
dades; todo es vanidad”, el biblico Ubi sunt qui ante nos in hoc mundo fue-
re?, y toda la tradicién medieval sobre la muerte dan como resultado la
construccion de numerosos sepulcros en los siglos XIV y XV, aunque al-
gunos aspectos estan cambiando en la centuria anterior. Pues si la tumba
de Esteban Domingo refleja ante todo la familiaridad y resignacion ante la
muerte de los siglos Xl, Xll y parte del XIll, a partir de la centuria siguien-
te, la muerte, descubierta por el hombre en el speculum mortis, se con-
vertira en un sentimiento plenamente individualizado. El hombre toma con-
ciencia de su fin proximo, la descomposicion corporal y la salvacién o con-
dena de su alma. Pero esto Ultimo, en relaciéon ya con las valoraciones de
la fama y la pervivencia, se planteara en otros sepulcros abulenses.

De momento, la muerte del alcalde del rey, el serrano Esteban Domin-
go, esta atenuada por unas circunstancias artisticas: su poder se refleja en
la sepultura levantada en una capilla funeraria, a un lado del nartex de la
Catedral. La muerte de este héroe no es sélo un lamento en la piedra. Es
también la tipificacion de una manera de dejar este mundo, o dejar de ser,
pues el caballero sigue presente en la sociedad, exaltado y mantenido por
una tradicion colectiva vinculada a los serranos abulenses. Tanto el caba-
llero como otros héroes medievales parece que interrogan a la muerte,
bien en la literatura, bien en el arte funerario: el duelo de Gonzalo Gustios
en el Cantar de los Infantes de Lara (vv. 226-330 y 97-100), las referencias
a la muerte en el Poema de Mio Cid (vv. 358-361 y 1704-1709), o la ora-
cion de suplica en el Poema de Fernan Gonzélez (vv. 105-113).

2 El hombre ante la muerte, Madrid, 1983, pags. 13-20.

12



Mejor fuera la mi muerte
que ver tan triste jornada.
Al duelo que el viejo hace
toda Cordoba lloraba.
(Romance del duelo de Gonzalo Gustios ante las cabezas de sus hi-
jos, wv. 97-100).

El desvelamiento de la muerte coloca al hombre en una situacion de
incertidumbre que le lleva a plantearse interrogaciones “no interrogantes™,
es decir, que no esperan respuestas concretas, pues estan ante un miste-
rio claro pero demasiado temido. Los vivos preguntan. Los fallecidos, ob-
viamente, no responden. En realidad, las preguntas que hace el especta-
dor ante la tumba o el lector de los poemas no van dirigidas tanto al muer-
to como a la muerte, pues el primero ‘nada sabe y ya no espera recom-
pensa, habiéndose perdido ya su memoria” (Eccl. 9, 5).

Hace unos anos, Eduardo Ruiz-Ayucar* tuvo el acierto de describir, en
una pequena obra, los principales monumentos funerarios de la ciudad de
Avila. Iniciando el relato con una obra tardia, el cenotafio de San Segun-
do de Juan de Juni, el que fue cronista oficial de la ciudad, pasa revista a
muy variados monumentos, relacionandolos con los templos y las bio-
grafias de los personajes enterrados. En casi todos ellos, de los siglos
XIV, XV y XVI, se refleja un cambio cualitativo del arte funerario, con la
aparicién de elementos que insisten en la pervivencia y en la idea de la
fama. En unos sepulcros se acentta el caracter religioso del fallecido; en
otros, distintos ideales de vida, ligados casi siempre al mundo caballe-
resco. Son multiples los enterramientos de los grupos sociales privilegia-
dos, localizados en las capillas funerarias de la Catedral y otras iglesias.
A lo largo de estos siglos se construyen grandes tumbas en capillas, luci-
llos en los muros y numerosas lapidas sepulcrales en el interior y en las
cercanias de los edificios religiosos. Las iglesias, en particular la Catedral
y San Vicente, se convierten en grandes cementerios.

Los motivos iconograficos son variados. Los elementos heraldicos
aparecen en las tumbas de Blasco Munoz, Ruy Gonzalez Davila, Alonso
de Valderrabano, Sancho Davila y otros personajes. Las representaciones
evangélicas en el sepulcro del Obispo Blasco Davila, y con rituales fune-
rarios en el del Obispo D. Hernando. Tumbas renacentistas son las de San
Segundo, de Juan de Juni, el Principe D. Juan, de Fancelli, y otras rela-
cionadas directa o indirectamente con el taller de Vasco de la Zarza: Alon-
so de Madrigal “El Tostado”, D. Juan Davila y Dofia Juana Velazquez de la

* E.Camacho Guizado, La eleg/a funeral en la poesia espafiola, Madrid, 1969, pag. 61.
+  Sepulcros artisticos de Avila. (Pequefa historia local), Avila, 1964 y 1985.

13



Torre, Hernan Nunez de Arnalte, Dofia Maria Davila y el sepulcro de D.
Andrés Blazquez Davila y Dona Maria Herrera.

Un monumento peculiar es el sepulcro de D. Pedro de Valderrabano,
un caballero de la corte de Juan Il que muere en 1465. Es obra, segun
Ruiz-Ayducar, de Juan Guas, destacando el gran acabado del noble yacen-
te, con armadura y espada. Un paje-escudero se situa a los pies, mientras
que en el frente de la tumba se desarrolla, junto al escudo familiar, la sor-
prendente huida de la mujer negra perseguida por un mono, ambos rodea-
dos de una estilizada decoracién de acanto. La interpretacion es dificil. Un
marcado individualismo se aprecia en el sepulcro: la actitud del gesto
inmovil del noble delatan un afan de pervivencia, un deseo de gloria ca-
racteristico de los anos finales del siglo XV. Al mismo tiempo se compren-
de la fugacidad de la vida, la brutalidad de la muerte. Lo que se ha ido en
vida se representa en el cuerpo yacente de D. Pedro. Lo que se ha evita-
do, el submundo, para alcanzar la Gloria, en los relieves de la pizarra. Des-
de un punto de vista simbdlico®, el mono y la mujer negra se identifican con
la fuerza inferior, la actividad inconsciente, la parte inferior humana en el
caso de la mujer, una vuelta a las tinieblas que contrasta con la luz alcan-
zada tras la muerte por el noble abulense. Hay que recordar, ademas, que
el mono en el Bestiario medieval es simbolo de lujuria, de la vanidad y las
bajas pasiones: su rostro se identificaba con el de Satanas.

Evidentemente el sentido de la muerte ha cambiado desde los tiem-
pos de Esteban Domingo. En la época de Juan |l se registra no sélo un au-
ge de lo macabro, sino también un concepto mas elaborado de la propia
muerte, la individualizada. Tanto Jorge Manrique como Juan de Mena nos
indican una escala de valores, una alegoria del fin de la vida, salpicada de
constantes bajas apetencias humanas. La muerte, en realidad, no esta
presente. “Esta sobreentendida: es el trillador o el segador, o quiza el pe-
sado buey que tan pronto cortara o aplastara ciegamente esta vida. Jorge
Manrique evita las comparaciones mecanicas y prefiere ahora sugerir la
muerte como posibilidad no realizada de una imagen. La muerte... es la
causa no expresada de una destruccion no expresada, la tacita condicion
de nuestra nueva y agudizada consciencia de lo transitorio. Podemos per-
cibirla, pero no la vemos™.

* J. E. Cirlot, Diccionario de simbolos, Madrid, 1997, pags. 314 y 329.
¢ 8. Gilman, “Tres retratos de la muerte en las Coplas de Jorge Manrique”, Nueva Revista de
Filologia Hispdnica, Xlll (1959), pag. 313.

14



No tardes, Muerte, que muero
ven, porque viva contigo;
quiéreme, pues que te quiero,
gue con tu venida espero

no tener guerra conmigo.
(Cancion, vv. 1-5)

En Juan de Mena se llega al topico de la muerte en una obra, Labe-
rinto de Fortuna, que se expresa a base de dicotomias: Fortuna/Providen-
cia, pasado/presente, ética/realidades practicas, sustituyéndose el orden
providencial por el desorden de la fortuna’. De Mena se interesa sobre to-
do por el caracter universal de la muerte, su poder igualatorio y el pecado
como causa de los males, que acarrea el morir.

Muerte que a todos convida
dime qué son tus manjares.
Son tristezas y pesares,
llantos, voces doloridas;

en posadas mal guaridas
entran sordos, ciegos, mudos,
donde olvidan los sesudos
fueros, leyes e partidas...
(Laberinto de Fortuna)

.- La leyenda de los martires Vicente, Sabina y Cristeta de Avila

Esteban Domingo, cabeza visible de la cuadrilla de San Vicente, co-
nocio y probablemente jur6 en el cenotafio de los martires Vicente, Sabina
y Cristeta, una de las obras fundamentales del romanico tardio en el mun-
do occidental. De autores anénimos, aunque relacionados con el ciclo final
de la estatuaria romanica, pretendieron mostrar en una excelente sucesion
de imagenes la vida y el martirio del santo y sus hermanas. Los hechos se
remontan a principios del siglo IV, en el marco de las persecuciones ge-
nerales iniciadas por el emperador Diocleciano por medio de los edictos de
los afnos 303 y 304. El antagonismo entre cristianos e Imperio provoca la
inundacién de martires sobre el territorio de Hispania, Muchos cristianos
aceptaron los sacrificios oficiales, recibiendo a cambio un “libelo”; otros
apostataron. No fue el caso de los martires abulenses, marcados en su
comportamiento por los propios edictos del emperador. La destruccion de
iglesias (remotas, disimuladas, pues estamos antes del Edicto de Milan),

" Ph.O. Gericke, “The narrative structure of the Laberinto de Fortuna”, Romance Philology, XXI
(1967-8), pag. 517.

15



la entrega de textos sagrados y la realizacion de sacrificios senalan las ac-
titudes de gran parte de los martires hispanicos, narraciones recogidas en
diversas fuentes. Vicente se encuentra en una iglesia, ¢quiza un cargo
eclesiastico? Encarcelado, el futuro martir se niega repetidamente a reali-
zar libaciones y sacrificios a los dioses y a la imagen imperial. El milagro
precede a la carcel y a la huida. Antes se contrasta la figura del pretor Da-
ciano con la del santo, iniciandose la conversion de los presentes, asom-
brados por la realizacién del milagro en vida, que no es mas que el inicio
de un sacrificio, una muerte anunciada. Persecuciones y tormentos termi-
nan con la vida de los tres hermanos que, dirigidos por la mano divina, lle-
gan al Cielo. En un berrocal quedaron los tres cadaveres, el momento de
un nuevo milagro: tras la exposicion de los cuerpos para calmar la voraci-
dad de las rapaces (se prohibia el enterramiento de algunos cristianos), la
serpiente evita que la “vana curiosidad” del judio culmine el martirio. El per-
sonaje, identificado en uno de los relieves del cenotafio, es, como dice
Martin Carramolino, “el obstinado hebreo que despreciaba incrédulo la
nueva ley de gracia”. Este ultimo milagro esta al servicio de la institucién
eclesiastica, puesto que la finalidad de lo milagroso es el enterramiento y
la construccion de un monumento funerario. Es la funcién compensatoria
gue existe en todo acontecimiento extraordinario.

¢Como llega hasta los constructores y promotores de la tumba bajo-
medieval la tradicion sobre los martires? En primer lugar hay que conside-
rar el relato hagiografico en torno a Vicente, Sabina y Cristeta no como un
hecho aislado, sino dentro de un ciclo amplio, que hunde sus raices en el
Bajo Imperio y se consolida, se modifica o reinterpreta en la Alta Edad Me-
dia, en el marco de la liturgia mozarabe. Todo texto hagiografico se con-
vierte en un testimonio de ideas, creencias y actitudes religiosas y menta-
les, también politicas, de una sociedad determinada. Es cierto que las vi-
das de los santos constituyen fuentes de mediocre calidad: la vida del san-
to se oculta, la veracidad de sus acciones se esconde al lector o
espectador, pero, aun asi, existen elementos concretos como el deseo de
la sociedad, o al menos de una parte de ésta, de recopilar los méritos san-
tos, sus sacrificios y martirios, sus traslados y penas en la tierra, su firme-
za ante la muerte, las reliquias, los objetos dejados a esa sociedad que los
convertira en el medio de comunicacion entre el mundo de los vivos vy el
de los muertos.

La hagiografia de los martires abulenses no es particular ni exclusiva.
Al contrario, se inscribe en un género literario que presenta numerosos
problemas de redaccién, adaptacién y difusion. Se recurre a un modelo o
estereotipo de santo, constante en las compilaciones medievales realiza-
das por categorias (santos, martires, jévenes virgenes, etc.), aquellas que

16



estan destinadas a reunir una determinada categoria de acontecimientos
extraordinarios. Hay que establecer los méritos, los valores, las formas de
vida de un santo, el reparto de las reliquias, los milagros realizados en vi-
da y tras la muerte. Existe una coherencia interna en todo relato hagiogra-
fico y martiriolégico, explicada a partir de un modelo comun de la Antigtie-
dad tardia. Por todas estas circunstancias, las vidas (transmitidas) de los
martires de Avila no ofrecen sorpresas.

La leyenda de San Vicente y sus hermanas esta llena de coincidencias
con las de otros martires. Es, pues, una idealizacion de un modelo ha-
giografico difundido desde el siglo IV, entrando de lleno en los limites del
estereotipo martiral. San Vicente de Zaragoza, con un culto arraigado des-
de esa centuria, se convierte en modelo de otras vidas literarias. Hijo de
Eutricio y Enola (o Eutino y Euola), Vicente de Zaragoza procede de una
buena familia, estudiando bajo la direccion de Valero, obispo de la Caesa-
raugusta romana. La historia es recogida por Aurelio Prudencio en el Pe-
ristephanon, en el Himno V (“Passio Sancti Vincenti martyris”)®. Al igual que
otros martires, Vicente sera un instrumento de la divinidad; su cuerpo, ob-
jeto de veneracion. Es interesante recordar el relato de Prudencio, pues las
analogias con otros martires son evidentes. En efecto, Vicente es someti-
do a interrogatorios y tormentos:

Tormenta, carcer, ungulae
stridensque flammis lamina
atque ipsa poenarum ultima,
mors, christianis ludus est.
(vv. 611-64)

Las torturas son variadas, crueles: el potro, los garfios de hierro, el
suelo incandescente y, por ultimo, la mazmorra, el infierno en la vida del
futuro santo:

Est intus imo ergastulo

locus tenebris nigrior,

quem saxa mersi fornicis
angusta clausum strangulant.
Aeterna nos illic latet

expers ddiurni sideris,

hic carcer horrendus suos
habere fertur inferos.

(vv. 241-248)

® Prudencio, Himnos a los mértires, edicién de M.J. Bayo, Madrid, 1946, pags. 96-123.

17



Un milagro se produce en la carcel. Luego, Vicente muere devota-
mente acompanado (en San Vicente de Avila la muerte no esta tan “do-
mada”). El cuerpo sera expuesto a las aves de rapina:

Sic frendit et corpus sacrum
profanus -a dirum nefas!-
nudum negato tegminee
exponit inter carices.

Sed nulla dirarum famis

aut bestiarum aut alitum
audet tropeum gloriae
foedare tactu squalido.

(vv. 393-400)

Los martires abulenses cuentan con escasos testimonios anteriores al
siglo IX. A partir de esta centuria su culto se reanima mediante Pasiona-
rios y Legendarios, coincidiendo, ademas, con la incorporacion al mundo
religioso abulense (fragmentado y abandonado institucionalmente) de un
nuevo culto: la imagen de la Soterrafa, roménica, soterrada ante el avan-
ce musulman, poseedora a partir del siglo Xll de una cripta en la Basilica
que hasta ese momento, como espacio sagrado, habia estado vinculada a
los martires. Los cultos, como se ve, se superponen constantemente en un
mismo lugar sacro. Se considera la talla de la Virgen como una “imagen
apostélica” que algunos autores la trasladan, por sus formas y facciones,
a la civilizacion romana’, o bien una theotocos, trabajada en madera de no-
gal, del siglo VI". Es, sin embargo, una imagen romanica, aunque con mul-
tiples intervenciones posteriores.

Los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta tras el martirio y muerte pa-
recen caer en cierto olvido. A pesar de la construccion de un monumento
funerario paleocristiano, su culto se reduce a un ambito marcadamente lo-
cal. La construccién de la primitiva iglesia de Avila, o del monumento fu-
nerario que documenta Emilio Rodriguez Almeida", responde a unas exi-
gencias de culto, a la institucionalizacion de una religion emergente. A par-
tir de la sepultura se pretende establecer una relacién con el mas alla en
un marco urbano que, progresivamente, va perdiendo sus funciones pro-
pias. Se quiere también sacralizar un espacio central, referente constante
en la historia de la ciudad. Sin embargo, las practicas paganas perdurarian
todavia. Conviene considerar que en los primeros tiempos del cristianismo

2

J. Martin Carramolino, Historia de Avila, su provincia y obispado, Madrid, T. I, pag. 493.
_'® E de las Heras Hernandez, La Iglesia de San Vicente. Memorias de un templo cristiano,
Avila, 1972, pag. 36.

" Avila romana, Avila, 1981, pag. 53.

18



se resuelve una institucionalizacion paulatina de cultos y liturgias, centra-
das sobre todo en los rituales funerarios, que implican un incremento de la
solidaridad de los habitantes a partir de la propia practica funeraria. Con el
paso del tiempo, el recuerdo de los martires concretos ira desapareciendo,
es decir, hay una pérdida del significado originario del monumento funera-
rio, adquiriendo un tono popular mediante una tradicién oral y, luego, un
caracter oficial a través de su incorporacién a los Pasionarios o libros littr-
gicos. Asi pues, el culto funerario vicentino, perdido ya en su recuerdo
exacto, se modifica, permitiendo mantener la continuidad religiosa del gru-
po semiurbano, semicampesino. La recuperacion, mas tarde, del culto a Vi-
cente, Sabina y Cristeta es el intento de organizar, en un marco incipien-
temente urbano (finales del siglo XI), unas antiguas tradiciones funerarias.
De un culto relativamente popular que sobrevive a la despoblacion parcial
de Avila por la comunicacion agrafa, se pasara en el periodo de Alfonso VI
a una religiosidad dirigida en el medio ciudadano, en el marco parroquial
destinado a los nuevos pobladores.

Ahora bien, Ia transmision de la leyenda y su oficializacién en los tex-
tos es un proceso lento. Un relato parcial sobre los martires abulenses fue
transmitido mediante una Passio de communi realizada a finales del siglo
VI o principios del siguiente™. Algunos aspectos del relato'martiriolégico se
incorporan posteriormente a una nueva versién. En principio, la narracion
sobre Vicente y sus hermanas se reduce, como ocurre con otros martires,
al enfrentamiento con Daciano, el pretor, y la sucesion de milagros y tor-
turas. La muerte final de los santos en un berrocal del oppidum abulense
sirve para introducir un nuevo personaje, el judio, figura que ha de relacio-
narse no con un posible asentamiento judio en la ciudad del siglo IV, sino
con el discurso antisemita elaborado por la monarquia visigoda en el siglo
VII. Asi pues, la apariciéon del judio pretende sefalar, como acontecera a
partir del siglo XlI, un nuevo enemigo, con un acentuado discurso ideol6-
gico que se inicia en varios Concilios de Toledo y culmina, como sefiala A.
Féabrega, en las Leyes contra los judios del rey Ervigio, en el afio 681. Los
judios, considerados como sacrilegos, se someten a un estricto control, a
una dura legislaciéon antisemita que es alentada y dirigida por la nobleza
laica y eclesiastica™. La elaboracién de un relato detallado, preciso, sobre
la vida martiral de Vicente, Sabina y Cristeta ha de relacionarse también,
como apunta Fabrega, con la coincidencia de los tres hermanos con la fi-
gura de la Trinidad, en un contexto histérico en el que contrasta la conso-

'z A. Fabrega Grau, Pasionario Hispdnico, Madrid-Barcelona, 1954, pag. 166, La Pasio se
redactaria a fines del siglo VII, segin Z. Garcia-Villada, Historia eclesidstica de Espana, Madrid,
1929, T. |, pag. 290.

* E. A. Thompsson, Los godos en Espana, Madrid, 1979, pags. 267-276.

19




lidacién del cristianismo oficial con los posibles restos del arrianismo visi-
godo.

El Passionarium constituye un texto moévil, capaz de ir asimilando vie-
jas tradiciones y nuevos relatos surgidos en la etapa altomedieval. Sin em-
bargo, las Actas de San Vicente de Zaragoza intervienen decisivamente en
la formacién e institucionalizacion de otros relatos. La similitud de la vida,
tormentos, agonia y muerte de algunos santos hispanos, como Félix de
Gerona, Cucufate y Eulalia de Barcelona, Justo y Pastor de Alcala de He-
nares, Leocadia de Toledo y Vicente, Sabina y Cristeta de Avila, hacen
pensar en un tronco comun, un modelo hagiografico hegemonico en los
inicios del cristianismo peninsular. Los santos abulenses se incorporan a
las compilaciones visigéticas, constituyendo ain muestras de cierta pie-
dad popular. Una vez elaborada la Pasion de los martires, ésta se multipli-
ca, se recrea, sirve como modelo a otras narraciones literarias. En este
sentido, Manuel C. Diaz y Diaz'" afirma que la narracion abulense fue uti-
lizada en el Bierzo por Valerio y en Braga por el autor de la Vita Fructuosi.
Por otra parte, la Passio Vicentii, Sabinae et Christetae suponia la de otros
santos, como Cucufate de Barcelona, Félix de Gerona o Justo y Pastor de
Alcala.

En definitiva, la invasion de los martires en la literatura de la Alta Edad
Media es una compensacion ante la pérdida de ritos, creencias y liturgias
procedentes de las religiones indigenas. En la inseguridad de la Edad Me-
dia, los relatos hagiograficos, postulando lo milagroso y maravilloso, per-
miten a los individuos cierta supervivencia en el terreno espiritual.

li.- La construccién del cenotafio en la Basilica de Avila

La historia de los martires es, en realidad, la historia de la ciudad dis-
continua, fragmentada desde la Antigiedad tardia. La presencia musul-
mana en la peninsula afecta a los cronistas y escritores de la Edad Media.
Un espacio desolado en sus testimonios, una cuenca del Duero desorga-
nizada, fragil, sin poblacion, pues “tal es la mudanca de las cosas, sin aver
seguridad en nada, quando las armas con la guerra manda” '* que todo
resto de vida ha desaparecido. ;Cémo pudo entonces pervivir una tradi-
cion, un lugar de culto? ;Cémo se explica la pronta recuperacion sagrada
de un espacio abandonado?

14 “Passionaires, légendiers et compilations hagiographiques dans le haut Moyen Age espag-
nol", Actes du Collogue organisé a Nanterre et a Paris (2-5 mai, 1979). Centre de Recherches sur
I" Antiquité tardive el le haut Moyen Age, Paris, 1981, pag. 58.

' G. Gonzalez Davila, Teatro eclesidstico de la S. Iglesia Apostdlica de Avila y Vidas de sus
hombres ilustres, edicion facsimil de E. Ruiz-Aytcar, Avila, 1981, pag. 235, 59.

20



La etapa repobladora deja una profunda huella en la ciudad, percepti-
ble aln en nuestros dias. La polémica en torno a la despoblacion total de
la cuenca meridional del Duero parece superada. Las noticias, breves y
ambiguas, atestiguan un escaso poblamiento en la zona de Avila antes de
la llegada del Conde D. Ramén. Estas pequefas poblaciones, de caracter
eminentemente rural y establecidas luego, como afirma al-Idrisi, en un
conjunto de aldeas, permitieron la pervivencia de un lugar de culto es-
pecifico en torno a San Vicente, en el lugar conocido, seglin Fernandez Va-
lencia, como las Pissadas. Con toda seguridad, los campesinos de este
valle abulense transmitieron toda una tradicion oral mucho mas amplia y
profunda, pues es dificil explicar la construccién de mas de quince parro-
quias durante la repoblacion concejil. EI mantenimiento de lugares de cul-
to, de procedencia indigena, prerromana, a lo largo de la Alta Edad Media
provoca una fiebre constructora y una aculturaciéon de primitivos elemen-
tos sagrados (manantiales, rocas, espacios relacionados con la fecundi-
dad, etc.). La repoblacion supone no sélo, como dice la Crénica de la Po-
blacién de Avila, la llegada de nuevas gentes, sino la organizacion total de
un espacio, transformandose en un ambito urbano. Es en este momento
cuando los repobladores, diferenciados en serranos y ruanos, establecen
distintas solidaridades, varios cultos, claros espacios intraurbanos, segre-
gaciones y relaciones entre los arrabales de la ciudad del siglo XII. Los
santos y martires, con sus correspondientes cultos, ayudan a formar la
conciencia ciudadana.

Cuando se inicia la fase constructora en la ciudad, “/os veinte y dos
maestros de piedra tallar y doce de jometria” que acompanan al Conde D.
Ramaén encontraron restos dispersos sobre el antiguo solar romano. En el
caso de San Vicente, un descompueste monumento funerario, paleocris-
tiano, que servird para ubicar la futura Basilica. Hay que observar que los
maestros romanicos consideraran toda una tradicion topolégica para la
construcciéon del templo romanico. El martirio de los santos tuvo lugar,
efectivamente, en una zona escarpada, en un berrocal de gran desnivel en
el extremo nororiental de la cerca romana. Avila era un oppidum en el Im-
perio romano, cuya necropolis principal se situaba en un terreno que, pre-
visiblemente, habia sido utilizado por los vettones con alguna finalidad re-
ligiosa. La presencia de rocas y agua se relaciona con los cultos prerro-
manos, con la religiéon indigena que sobrevive en los primeros tiempos del
cristianismo. Hay que anotar, ademas, que la anomalia del perimetro mu-
rado de la Edad Media existia también en el mundo abulense de la roma-
nizacion. La tradicion religiosa (funeraria) de un espacio se mantuvo en la
Antigliedad tardia.

21




Los vettones, pueblo asentado en el centro peninsular, elaboraron una
cultura propia denominada de los verracos, identificada arqueolégicamen-
te como Cogotas I, con unas formas religiosas atomizadas, variables de
unos poblados a otros, circunscritas a los limites de una comarca o de un
castro. Aparecen, sin embargo, algunos rasgos comunes: la ausencia de
santuarios, el culto a las rocas, el sol, las fuentes, a animales como el to-
ro, la presencia de necrépolis propias y definidas, la progresiva romaniza-
cién (o latinizacion) de los vettones, la identificacion de las divinidades
indigenas con las romanas. Varios elementos anteriormente citados cons-
tituyen una constante en el mundo abulense. Asi, cuando Vicente, Sabina
y Cristeta mueren tras los tormentos, sus cadaveres son expuestos sobre
el roquedal nororiental de la ciudad, un recuerdo de antiguas préacticas
indigenas de rituales funerarios. De la incineracion de cadaveres se pasa,
en algunos casos, a la exposicion al aire libre para que los cuerpos sean
devorados por las aves de rapina, intermediarias entre la tierra y las altu-
ras. La costumbre, mencionada por Silio Itdlico’™ y Claudio Eliano, se refie-
re a los celtiberos, extendiéndose a los vacceos y, posiblemente, a los vet-
tones, pueblo pastoril al igual que el de Numancia. La narracién vicentina
parece recuperar, por tanto, una antigua tradicién indigena en periodos
mas tardios. También los cultos astrales y el culto al toro se identifican en
los castros abulenses de la Edad de Hierro con una continuidad histérica.
En la Edad Media, el coso de San Vicente era escenario de festividades
taurinas, celebraciones iniciaticas que, en principio, apuntan a un ritual re-
lacionado con la fecundidad".

Hay, por consiguiente, una posible tradicion funeraria, un simbolismo
de ultratumba sobre el lugar en que seran martirizados, a principios del si-
glo 1V, los santos abulenses. En este momento la difusion del cristianismo
es muy lenta. Las practicas paganas perduran todavia, pero, poco a poco,
surgen los primeros intentos cristianizadores. E. Rodriguez Almeida™ do-
cumenta la construccion de un monumento funerario, una memoria paleo-
cristiana, en el lugar de los martires. La tumba, situada en la cripta de la

18 “His pugna cecidisse decus, corpusque cremari/ tale nefas. Caelo credunt superisque refe-
rri/ impastus carpat si membra iacentia culttur” (Silio Italico Ill, 341-343). Vid. J. M? Blazquez,
Diccionario de las religiones prerromanas en Hispania, Madrid, 1975; M. Salinas de Frias, La orga-
nizacion tribal de los vettones, Salamanca, 1982; J. Mangas, “Religiones de Hispania durante el
Imperio”, AA.VV., Historia de Espana, Barcelona, 1983, pags. 402-432; “Religiones indigenas en
Hispania”, AA.VV., Historia de Espana Antigua. Il. Hispania romana, Madrid, 1978, pags. 579-612.

" Sefiala J. M? Blazquez, op. cit., pag. 71, que lasinoticias mas remotas sobre corridas de toros
se remontan al ano 1080, cuando en Avila se celebro la boda y el posterior festejo taurino entre el
infante Sancho de Estrada y Urraca Flores.

18 “| 3 primitiva memoria martirial de los santos Vicente, Sabina y Cristeta (Avila, Espafia), Atti
del VI Congresso Internazionale di Archeologia Cristiana, Ravenna, 1962, pags. 781-797; Avila
romana, pag. 53; A. Molinero Pérez, “En torno a la tumba o tumbas de los martires Vicente, Sabina
y Cristeta”, El Diario de Avila, 9, 13 y 18 de septiembre de 1982.

22



Soterrana, oculta en el tiempo, muestra una simple estructura regular, rea-
lizada en parte en marmol y asociada a un manantial. En 1962, el mismo
arquedlogo descubri6 una katarakta, un elemento relacionado con las lau-
des martiriales y heredero de ciertas practicas paganas. La katarakta, con
su correspondiente orificio, servia para que los fieles o allegados al difun-
to introdujeran algun objeto en el monumento. La sacralizaciéon del objeto
se conseguia en un mundo en el que los martires ocupaban una posicién
privilegiada en la escala religiosa. Sostiene Rodriguez Almeida que ese ri-
tual quedara asociado al posterior cenotafio medieval por medio del agu-
jero de las juras, un pequeno rosetén bajo el Pantocrator sobre el que los
abulenses realizaban los juramentos hasta el reinado de los Reyes Catéli-
cos, cuando dichas practicas quedaron suprimidas en la Ley 67 de las Cor-
tes de Toro por los graves inconvenientes que implicaban, pues en las for-
mulas se tentaba a Dios para que hiciera milagros:

Ningun juramento, aunque el luez lo mande hazer, o la parte lo pida,
no se haga en San Vicente de Avila, ni en el herrojo de Santa Gadea, ni
sobre altar, ni cuerpo santo, ni en otra Iglesia juradera, sopena de diez mil
maravedises para la nuestra camara, y fisco al que lo jurare, y al luez que
lo mandare, y al que lo pidiere o0 demandare.

El levantamiento del martyrium se inscribe en la tradicién paleocristia-
na, cuando se hacia necesario tener unas referencias espirituales mas alla
de las puramente teolégicas. Era costumbre enterrar a los martires en el
mismo lugar en que habian fallecido, aunque se diferenciaban funeraria-
mente hombres y mujeres. Por este motivo Vicente es enterrado en la tum-
ba identificada por Rodriguez Almeida, mientras que sus hermanas se alo-
jarian en una tumba secundaria, en el abside meridional de la cripta, bajo
un arcosolio. Mas tarde, en la repoblacion medieval, se construye otra tum-
ba, situada sobre la segunda, con caracter antropoide.

La continuidad entre el mundo paleocristiano-visigético y el de la re-
poblacién parece evidente. El culto a los martires, si bien limitado al &mbi-
to local, es precoz, continuado en la historia local probablemente por me-
dio de una tradicién oral durante el periodo altomedieval, lo que indicaria
la pervivencia de gentes en el entorno de la desarticulada ciudad de Avi-
la. El culto funerario expresa una continuidad de pobladores, pero también
unas modificaciones significativas, pues hay una pérdida paulatina del sig-
nificado original hasta la incorporacién de la leyenda a la liturgia eclesias-
tica a partir del siglo VIl y, sobre todo, del XI. La veneracion de los prime-
ros cristianos por los muertos se convierte en el eje central de la piedad
popular. Numerosos rituales se relacionan con los sepulcros, expresiones
de dolor y testimonios de solidaridad entre los habitantes. Las celebracio-

23



nes, en ocasiones, se desvirtian respecto a su sentido primario: el refri-
gerium se difumina, adquiere un tinte pagano; la feralia o parentalia, ritual
festivo con danzas, cantos y banquetes, contrastaba con el lugar funerario.
Las ceremonias flnebres se transforman con tal nitidez que las propias
instituciones eclesiasticas intervienen para iniciar su oficializacion. Los ca-
nones del Concilio de Elvira, celebrado a principios del siglo 1V, insisten en
la prohibicién de celebrar velatorios en las necropolis:

Ne cerei in ciminteriis incendantur. Cereus per diem placuit in ciminte-
rio non incendi, inquietandi enim sanctorum spiritus non sunt. Qui haec non
observaverint aarceantur ab ecclesiae comunione.

Canon XXXIV™.

Todo el caracter folklérico de las conmemoraciones funerarias era po-
co a poco aislado por la Iglesia, hasta que a fines del siglo X, coincidien-
do con la redaccion de Pasionarios y Legendarios, la participacion oficial
en los ritos funebres esta practicamente institucionalizada. El rito funerario
de raiz popular perduraria, no obstante, durante toda la Edad Media, a pe-
sar de las numerosas disposiciones oficiales:

Despesas fazen los omnes de muchas guisas en soterrar los muertos,
ca fdzenlas en comprar los monumentos e aun en fazerlos e otrossi en
leuarlos a soterrar e mayormiente quando mueren fuera de sus logares e
los han alla a leuar e por guardarlos de noche o de dia quando no pueden
soterrarlos tan ayna e en las candelas e en mortaias e en todas las otras
despesas que fazen por razon del cuerpo ante que sea soterrado.

Primera Partida. T. XllI, Ley XV2.

Cuando a finales del siglo Xl los maestros constructores inician la obra
de la Basilica encuentran un deterioro urbano, unas ruinas en el roquedal
nororiental. El estado de abandono de la tumba (o de las tumbas) debia
ser evidente, dada la ausencia de una organizacion eclesiastica en los mo-
mentos previos a la repoblacién: el “vigjo ciminterio” del que habla Berceo
indica efectivamente un desorden, un abandono institucional, no la ausen-
cia de un lugar de culto. Esta situacion habia provocado el traslado de las
reliquias por el rey Fernando | el Magno, iniciandose un confuso peregri-
naje hacia varios lugares: San Pedro de Arlanza, vinculado hasta la desa-
mortizacion del siglo XIX con los martires abulenses, Camara Santa de
Oviedo y Colegiata de San Isidoro en Leoén. En el traslado participan, jun-
to al monarca, los abades de Silos y Arlanza. Las noticias son contradic-
torias. Parece seguro la permanencia de los restos en San Pedro de Ar-

' J.Vives, Concilios visigoticos e hispanorromanos, Barcelona-Madrid, 1963, pag. 7.

24



lanza. En San Isidoro de Ledn se refleja la presencia de San Vicente en
una lapida con epigrafia latina situada en el muro oriental del Pante6n
Real: “En el afio 1065 a 10 de mayo, trasladaron aqui de la ciudad de Avi-
la el cuerpo de San Vicente, hermano de Sabina y Cristeta” (“...adduxerunt
ibi de urbe Avila corpus sci Vincenti Fr. Savine Xpetis”).

El peligro musulman vacia al valle Amblés de sus reliquias mas pre-
ciadas, unos afos antes de la repoblaciéon acometida por Alfonso VI. Las
fechas del traslado bailan de unos autores a otros. Luis G. de Valdeavella-
no insiste en el afio 1062. Otros historiadores en 1065. J. Belmonte Diaz
indica® 10683.

Postes cum ciuitas Abulensis longis temporibus diruta remansisser.
Rex Fernandus ad ea corpore sanctorum martyrum Vicentii, Sabinae et
Christiae dicitur transtulisset. (Jiménez de Rada, De Rebus Hispaniae, Lib.
1V, cap. XIII, pag. 100).

En el traslado de las reliquias participa también Domingo Manso,
segun el relato que aparece en la Vida de Santo Domingo de Silos, de
Gonzalo de Berceo.

Condensaron los cuerpos otro dia manana:
Vicencio e Sabina e Cristeta su hermana,
metiéronlos en tumba firme e adiana,

acié grand alegria essa gent castellana.

En essa traslacion de estos tres ermanos,

fueron muchos enfermos de los dolores sanos,

los unos de los piedes, los otros de las manos,

ond rendién a Dios gracias christianas e christianos.
(estr. 263-264)

El poeta riojano se basa en un relato en latin de Grimaldo®', discipulo
de Santo Domingo. Berceo establece un recorrido desde Avila, cuando pa-
rece ser que la traslacion de los restos fue desde Palencia. Hay que tener
en cuenta que la narracién de Berceo es marginal, puesto que la figura cen-
tral de la obra es Santo Domingo de Silos. En cuanto a las estrofas de Ber-
ceo en las que relata el traslado de los cuerpos de los martires desde Avi-
la hasta otros puntos de Castilla (estr. 262-268), el erudito del siglo XVIII

® | a ciudad de Avila. Estudio histérico, Avila, 1987, pag. 57.

' Esta obra est4 incluida en el volumen sobre Domingo de Silos de Fray Sebastian de Vergara,
Vida y milagros del thaumaturgo espafiol Moyses Segundo Redemptor de cautivos, abogado de
felices partos, Santo Domingo Manso, abad benedictino, reparador del Real Monasterio de Silos,
Madrid, 1736, pags. 309-452.

25



José Tello y Martinez? ofrece un texto anénimo (posiblemente una traduc-
cién de Grimaldo) que relata todo el acontecimiento que recoge también el
poeta riojano:

En tiempo de Fernando, Rey de Espana, glorioso y valeroso, era abad
del monasterio de Arlanza Fray Garcfa, varon de vida venerable, y digno
de memoria por su feliz perseverancia, a quien por una vision le fue reve-
lado milagrosamente que trasladase de una ciudad de Espana, que se lla-
ma Avila, los cuerpos de los santos mdrtires Vicente, Sabina y Cristeia,
sus hermanas, puestos alli sin respeto ni veneracion. Lo cual se hizo pre-
cediendo la gracia del Senor, y sirviendo a ello el trabajo e industria del so-
bredicho abad. A esta traslacion de los gloriosos maértires se hallaron los
venerables y dignos de Dios, obispos, abades y clérigos de todos ordenes,
y grandes hombres y plebeyos, y pueblos de personas de uno y otro sexo.

Gran parte de los historiadores abulenses defienden enconadamente
gue “los cuerpos de los santos martires Vicente, Sabina y Cristeta, no se
han trasladado de su primer templo y sepultura; pero es probable haberse
repartido algunas reliquias a otras iglesias™. El propio Tello aduce una se-
rie de pruebas que apoyarian esta afirmacion:

1. Durante la época de los visigodos permanecen los restos en Avila,
como afirma San Braulion de Zaragoza en las Adiciones a Mdximo,
num. 5.

2. Privilegios de los monarcas castellanos Fernando Il (1252) y Alfon-
so X (1280).

3. Para conocer si alguno habia faltado a la verdad y fidelidad, se lle-
vaba al sepulcro a aquel hombre de cuya fidelidad se dudaba, el cual,
tocando con las manos el sepulcro hacia juramento de haber sido fiel
y haber guardado justicia; pero si afirmaba la mentira con el juramen-
to, desde entonces empezaba a experimentar castigos visibles del cie-
lo, como era secarse poco a poco la mano y el brazo.

4. Milagro ocurrido durante el obispado de Martin de Vilches.
5. Donacién a la Iglesia de Domingo Juéarez, ano 1270.

6. Bula papal de Bonifacio VIII, afio 1290.

7. Fiesta celebrada el 27 de octubre.

8. Procesion que se celebra los sabados desde la sacristia del templo
hasta el sepulcro.

# Vid. Apendice IV de J. Martin Carramolino, op. cit., T. Il, pag. 475.
2 |bid., T. Il, pag. 460.

26



Félix de las Heras* sefala que en el afo 1139 se procedié a cambiar
de relicario, en Arlanza, los cuerpos de los santos; el 16 de Abril de 1660
se trasladan tres huesos de los santos a Talavera de la Reina. Por Ultimo,
desaparecido el Monasterio de Arlanza, las reliquias de los tres hermanos
fueron llevadas a la Catedral de Burgos.

La construccion de la Basilica, y luego del cenotafio, se iniciara a fines
del siglo XI en un ambiente marcado por la organizacion concejil y el pre-
dominio cultural y socioeconémico del clero urbano. Durante cerca de vein-
te anos, hasta 1109, se desarrolla la primera campana constructiva, afec-
tando a la cripta, cabecera, transepto y los cuatro primeros tramos de las
naves, hasta los triforios. En la cripta, relacionada ahora mas con la ima-
gen de la Soterrana que con los martires, se respeta tanto la tumba paleo-
cristiana como el segundo enterramiento bajo arcosolio. Es probable que
el sepulcro antropoide se mantuviera como memoria o recuerdo de San Vi-
cente en los iniciales momentos repobladores. Asi pues, la existencia de
un lugar de culto y la materialidad de lo funerario, en relacién con los mar-
tires, determinan la ubicacion y construccion de la Basilica a partir de la al-
tima década del siglo XI. Tras una paralizacién de las obras, se inicia, an-
tes del 1150, una segunda campana, levantandose las cubiertas de la na-
ve central, el triforium y las puertas del templo. Es en esta fase cuando se
emprende la construccion del cenotafio, seguramente en el ultimo tercio
del siglo. La ausencia de documentacion dificulta establecer una crono-
logia precisa.

El trabajo iconografico en San Vicente es amplio y variado, todo un re-
pertorio de temas que se atribuyen al Maestro de San Vicente, identifica-
do por algunos historiadores con el Maestro Fruchel, que trabaja en la Ca-
tedral y muere en 1192. La amplia iconografia se refiere a temas figurados
(historiados, figuras humanas, figuras zoomoérficas reales y fantasticas) te-
mas vegetales (fundamentalmente rosetas y hojas de inspiracién corintia)
y motivos geométricos. Las portadas occidental y meridional constituyen
un espléndido inventario del romanico tardio, obras analizadas por diver-
sos autores®, estableciéndose cierta relacion indefinida, puramente es-
tilistica, entre el pértico de los pies, la puerta sur y el cenotafio. Pita An-

* QOp. cit., pags. 76-77.

= Vjd. V. Lamperez y Romea, “La Basilica de San Vicente en Avila®, Boletin de la Sociedad
Espariola de Excursiones, IX (1901) nam. 95, pags. 1-5; M. Gomez Moreno, Catdlogo monumental
de la provincia de Avila, Avila, 1983, pags. 132-147; E. M® Repullés y Vargas, La Basflica de los
santos mértires Vicente, Sabina y Cristeta en Avila, Madrid, 1894 (edicién facsimil, Avila, 1997),
péags. 49 ss.; W. Goldschmidt, “El Pértico de San Vicente en Avila®, Archivo Espariol de Arte y
Arqueologfa, Xl (1935), nim 35, pags. 259-273; J. M. Pita Andrade, Escuitura roménica en Castilla:
los maestros de Oviedo y Avila, Madrid, 1955; J. L. Gutiérrez Robledo, Las iglesias roménicas de
la ciudad de Avila, Avila, 1982.

27



drade plantea dudas acerca de la intervencion del borgoniéon Fruchel, mien-
tras que insiste en otros aspectos: la relaciéon del Maestro Mateo con el de
Avila, la vinculacién de la Basilica con el arte de la cuenca baja del Duero
en las ultimas décadas del siglo Xll y el permanente recuerdo de Francia.

Comienzan las obras del cenotafio probablemente en la ultima déca-
da del siglo XII (recordemos que se mantienen los anteriores sepulcros y
las reliquias han sido trasladadas), pretendiendo levantar una gran crea-
cién funeraria que, inspirada en el mundo romanico, plantea unas formas,
unas actitudes y composiciones que avanzan ciertas tendencias del rea-
lismo gético. Es una obra que aspira a ser, en palabras de Erwin Pa-
nofsky®, una “tumba de gran ceremonia”, todavia diferenciada de los mo-
numentos individualizados del gético, pero que introduce un multiple pro-
grama iconografico. No sélo estamos ante un monumento en memoria de
unos martires, sino ante toda una concepcion arquitecténica que quiere
subrayar una leyenda y, sobre todo, una liturgia, es decir, una determina-
da forma de acercarse a un mundo de imagenes y simbolos religiosos. El
cenotafio abulense se relaciona con el sepulcro de Saint-Denis y sus com-
paneros?, levantado (actualmente desaparecido) en la Abadia francesa di-
rigida por el abad Suger.

Edificado sobre cuatro lados (cuatro son los Evangelios esenciales pa-
ra el cristianismo) sobre una pequena plataforma rectangular, el cenotafio
de los martires se convierte en un sorprendente edificio, similar a una basi-
lica o iglesia medieval. Doce conjuntos sustentantes soportan los muros y
la cubierta de la obra, grupos diversos (columnas pareadas, haces heli-
coidales, distinta decoracion, siempre sobre basa atica) que pudieran re-
lacionarse con el apostolado de los Evangelios. La carga simbdlica es evi-
dente: obliga al espectador a recorrer todo el conjunto desde oriente has-
ta la conclusion del ciclo iconografico, describiendo un perimetro cargado
de mensajes, a veces de dificil interpretacién para el hombre medieval. Ba-
jo el frontal occidental, un atlante parece sostener una escena decisiva, el
Pantocrator. Tradicionalmente, el atlante, mediante sus brazos en escua-
dra, ha de soportar la béveda celestial. El esquema arquitecténico de la
obra se configura con tres naves de inspiracién roménica, con una bovedi-
lla apuntada protogética. La decoracién no es muy abundante en el primer
cuerpo, con las veintiuna columnas y el atlante. Torrecillas angulares y ar-
cos lobulados entre los elementos sustentantes imponen un dinamico rit-
mo en el cenotafio. La ornamentacion es fundamentalmente de inspiracion
corintia, hojas derivadas del acanto, un motivo que en la Antigiiedad clasi-

* Tomb Sculpture. lts changing aspects from Ancient Egypt to Bernini, London, 1964.
“ J. M. Pita Andrade, op. cit., pags. 25, 28 y 38.

28



ca se relaciona con la inmortalidad y en la iconografia medieval, segun Cir-
lot, con la vida, la conciencia, por un lado, y las espinas, el dolor del pe-
cado. Posiblemente es un puro elemento decorativo. La palma, simbolo del
triunfo y del martirio en la tradicion cristiana, aparece en los laterales. En
sentido ascendente, unos relieves estdn enmarcados en planos situados
entre los arcos lobulados. La diversidad de las figuras es sorprendente:
apostoles y monjes en varias actitudes, identificados por Félix de las He-
ras® con imagenes de la Iglesia militante: trabajo, conservacion de la cul-
tura, ensenanza, la Iglesia sufriente, la que ora y la que canta las grande-
zas de Dios.

La cubierta a dos aguas estd decorada con grandes escamas, rela-
cionadas con la ornamentacion exterior de los cimborrios de la cuenca del
Duero (Toro, Zamora, Salamanca). E| planteamiento arquitecténico hace
posible que, en lo que serian los muros de la nave central, se inscriban una
serie de grupos escultéricos, figurativos, dentro de unas placas sefaladas
por unas torrecillas. Los relieves de los lienzos norte y sur ofrecen, como
se vera luego, una unidad tematica muy coherente (el martirio de los san-
tos), mientras que la cabecera y los pies del sepulcro contienen otras ima-
genes, la Epifania y el Pantocrator, sin romper con la narracién original y
unitaria de la obra.

El cenotafio, con esa forma de edificio de tres naves de las que la cen-
tral aparece como un sarcofago, esta relacionado formalmente con el
apostolado de las jambas del pértico. Intervienen en la ejecucion del mo-
numento funerario varios maestros: posiblemente uno ejecuta los relieves
del sarcéfago, relacionados con el Pasionario de los martires, mientras que
otro trabaja en las figuras de monjes y apostoles, tal vez relacionado di-
rectamente con el primitivo coro del maestro Mateo en la Catedral de San-
tiago. El Pantocrator, restaurado o modificado en el siglo XV, puede ser
obra del primer taller, mientras que el frontal oriental, con la imagen cen-
tral de la Virgen, es obra tardia, afiadida al conjunto antes de la conclusion
del primer tercio del siglo XlIl, dentro ya de una espiritualidad puramente
gética. Werner Goldschmidt® identifica todo el conjunto escultérico dentro
del romanico tardio, con tres autores, uno de ellos (relieves de los aposto-
les) probablemente fue el Maestro del Pértico. Un estudio méas detallado
podria adelantar las filiaciones y relaciones del conjunto funerario con
otras obras de la Basilica. Baste recordar que gran parte de la coleccién
de imagenes de San Vicente no es nada mas que la conclusion de la ico-
nografia romanica peninsular, en algunos casos con una estrecha relacion

* QOp. cit,, pag. 61.
» W, Goldschmidt, “El Sepulcro de San Vicente en Avila” en AEAA, XI| (1936), paginas 161-
170.

29



con la iconografia francesa (Autun, Moissac, D"Avalon, tal vez Chartres,
etc.). En esos anos, ultimo tercio del siglo XII. Se inician y concluyen obras
relacionadas directa e indirectamente con el Maestro de San Vicente: la fa-
chada de la Iglesia de Santiago, en Carrién de los Condes; el relieve de la
Anunciacion, del Claustro de Silos; las imagenes de la capilla superior de
la Camara Santa de Oviedo; el Pértico de la Gloria en Santiago de Com-
postela, del Maestro Mateo.

El monumento abulense modifica su apariencia en el siglo XV, tras el
milagroso acontecimiento protagonizado por el polémico Obispo Don
Martin de Vilches: una reja interior y un baldaquino orientalizante, goético
flamigero, atribuido al pintor Sansén Florentino® encierran la obra del
romanico tardio.

IV.- Las imagenes de Dios: el sufrimiento medieval

A finales del siglo Xll, la ciudad esta organizada y estratificada. Nu-
merosas parroquias (también sinagogas y mezquitas) se han levantado al-
rededor de la cerca romanica. Son escasos los edificios religiosos intra-
muros (San Juan, San Esteban, Santo Domingo...). Todas las colaciones
cumplen unas funciones definidas, aunque dos, San Vicente y San Juan,
destacan sobre las demas. La primera esta todavia en pleno proceso crea-
dor. Ha concluido la segunda campana constructiva. Es hora de iniciar la
decoracion, con un sentido cambiante, pues aparentemente, llegan al in-
terior de Castilla nuevas formas espirituales y piadosas.

Hasta ese momento, la construccién roménica con elementos del gé-
tico inicial (b6vedas de la nave central, por ejemplo) habia considerado
tres circunstancias: la tradicion topoldgica del lugar, la permanencia de tra-
diciones sobre el espacio y los martires, clave para comprender la no des-
poblacién de la comarca y, en tercer lugar, la tradicion roméanica avanzada
en la que se va a inscribir la génesis del sepulcro y, asimismo, la hagio-
graffa castellana.

Las imagenes del cenotafio delatan un universo muy distinto al origi-
nal, es decir, se reinterpretan las tradiciones martiriolégicas, se cambian
los significados de la “Era de las persecuciones”, para iniciar un discurso
de imagenes coherentes con la realidad del feudalismo. La narracién ideo-
I6gica es amplia y profunda, todo un mundo de simbolos y gestos: el ciclo
evangélico centrado en la Epifania y el Maiestas Domini, las funciones
eclesiasticas, el mundo del pacto feudo-vasallatico, el universo de las apa-
riencias fisicas, la aparicion del judio y, por Gltimo, la muerte.

* M. Gémez Moreno.: op. cit., T |, pagina 146.

30



El espectador (si es que podia ser simple espectador) iniciaba el re-
corrido por el lienzo oriental del cenotafio, observando tres grupos de re-
lieves. Primero, el central, con seis figuras en una escena identificable con
la Epifania (Mateo 2, 1-12), con Baltasar, Gaspar y Melchor y sus respec-
tivos presentes; la Virgen como trono del Nifo y, finalmente, José en acti-
tud pasiva. El grupo de la izquierda representa la llegada de los Magos a
caballo al centro de adoracion, mientras que el de la derecha representa
el sueno de los magos en el mismo lecho, al tiempo que el angel les so-
brevuela, anunciandoles que “no volvieran donde estaba Herodes”, pues
la matanza iba a comenzar.

Todas las figuras tienen un acusado realismo, acomodandose a la es-
tructura del cenotafio, en parte, mediante un panel en el que se desarrolla
la escena principal. Conviene recordar que es posiblemente una imagen
posterior a las otras de la tumba. Ademads, no se aprecia la rigida adecua-
cién al marco apreciable en el primer romanico. Los pliegues de la Virgen
y sus propias facciones apuntan hacia unas formas mas géticas que roma-
nicas. Aun se puede apreciar en todo este conjunto rastros de policromia
medieval: fondos azules y capas y vestidos de tonos rojos.

El hombre medieval se encontraba ante el ciclo del nacimiento de Cris-
to. Se trataba de representar la aceptacion y el reconocimiento de Dios-Hi-
jo por los Reyes Magos, desde su marcha hacia Belén hasta el suefio pre-
monitorio. El ciclo de la Epifania era conocido en Castilla con cierta acep-
tacion, tanto por su significado evangélico como por las circunstancias que
rodean al tema central. Los Magos son considerados como astrélogos en
un tiempo en el que esta ciencia esta en alza gracias a las traducciones
arabes. En el frontal no es posible identificar los presentes de los Magos,
aunque se puede observar como el Nifio, con la Madre, acepta uno de los
presentes. En torno a esta donacion se creia, o por lo menos asi aparece
en la Representacion de los Reyes Magos, mediados del siglo XlI, que el
verdadero Mesias debia aceptar el incienso como presente, antes que el
oro y la mirra:

“; Coémo probar podremos si es un hombre mortal,
o si es el rey de la tierra, o si lo es celestial?

¢ Desedis bien saber como esto lo sabremos?
Oro, mirra e incienso a él ofreceremos.

Si fuere de la tierra rey, el oro querra;

si fuere hombre mortal, la mirra tomara;

y si rey celestial, de esto se dejara:

elegira el incienso, que digno de él serd”.

(vv. 65 - 72)

31



Mientras los magos duermen, un angel les sobrevuela. Lo fundamen-
tal de este relieve es el sueno, por todo lo que este fenémeno implicaba
para los individuos medievales®, interpretandose como revelacion o insti-
gacion. En el caso del relieve, el suenio aparece como conocimiento y pro-
teccion. Sin embargo, en el mundo medieval se confundia frecuentemente
el suefio con la vision, el desvelo con la aparicién fantasmagérica.

“l se echava mio Cid despues que fo de noch,
un suenol priso dulce, tan bien se adurmio.
El angel Gabriel, a €l vino en vision:
“Cavalgad, Cid, el buen Campeador,

ca nunca en tan buen punto cavalgé varon;
mientra que visquiéredes bien se fara lo to”.
Quando desperto el Cid la cara se santigo”.
(Poema de Mio Cid, vv. 405-410)

A los pies de lo que el feligrés medieval consideraba un sepulcro, apa-
rece un frontal con figuras aisladas pero que guardan una estrecha rela-
cion. Enmarcado por un par de torres, el relieve de un Pantocrator centra
la atencion de un espectador. Dios como soberano envuelto en la man-
dorla y dispuesto a impartir la bendicion, en un “halo parecido a la esme-
ralda (que) rodeaba el trono” (Ap. 4, 3). Con la mano izquierda sostiene el
libro. A sus lados dos animales le contemplan, simbolo de los evangelistas
(no dos grifos): el ledn es San Marcos, el toro es Lucas. Del Tetramorfos
faltan dos figuras, seguramente desaparecidas tras alguna intervencion de
fechas posteriores. “Cada uno de los cuatro seres vivientes tenia seis alas,
y estaban llenos de ojos por fuera y por dentro” (Ap. 4, 8). La tradicion
romanica se mantiene en San Vicente. Un pequeno rosetén situado bajo el
Maiestas Domini servia para prestar juramento, poniendo la mano ante
Dios y los Evangelios. Dominus Dei convertido en juez y senor de la tierra,
esperando la fidelidad de los caballeros, pero su proteccion se extiende a
los vasallos: “Amigos e vasallos de Dios omnipotent”, dice Berceo en el pri-
mer verso de los Milagros de Nuesira Senora.

En el lateral septentrional del cenotafio se inicia la narracion del mar-
tirio de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta. El autor se inspira en una
leyenda procedente de la Antigliedad tardia, con decisivas y variadas mo-
dificaciones de la época visigotica. El relato, en su redaccion definitiva, se
habia establecido y difundido en la liturgia por medio del Pasionario ela-

¥ Vid. J. Le GoffL.: “l sogni nella cultura e nella psicologia collettiva dell’Occidente medievale”
en Tempo della Chiesa e tempo del mercante. Torino, 1977.

32



borado en el siglo X. El escultor se limita a plasmar en imagenes el Marty-
rum Gesta, presentado por el clero abulense a finales del siglo Xll: “Passio
sanctorum martyrum Vicentii, Sabine et Christete, qui passi sunt in urbe
Abula sub Datiano preside; die V kalendas novembres. Deo gratias (1-3)"*.

El lateral del sarcéfago esta ocupado por una serie de relieves enmar-
cados en siete cuadros que no rompen la unidad de la secuencia, en dis-
tintos planos espaciales y temporales. Los cuadros estan subrayados por
formas arquitectonicas independientes del propio cenotafio. Las figuras
son muy realistas, inscribiéndose en un romanico avanzado cercano al gé-
tico. Los personajes estan vestidos con ropajes medievales. Es una indu-
mentaria sencilla, pero que varia con la posicion social del personaje re-
presentado: las camisas y los sayos suelen cubrir el cuerpo hasta las ro-
dillas, con un manto sobre los hombros; se calzan con zapatones, o bien
permanecen descalzos. Las mujeres estan con el pelo suelto, significando
la virginidad o la doncellez, como es habitual en las obras artisticas, en las
literarias y en la propia vida cotidiana de la Baja Edad Media: la “manceba
en cabello” de los Fueros municipales (Fuero de Salamanca, T. 278; Fue-
ro de Coria, L. |, T. 67) senala una determinada posicion social y vital. Una
de las hermanas tiene el cabello bajo un manto o velo. En el mencionado
lateral del monumento se desarrolla el relato original de los santos abu-
lenses: la presentacion de Vicente ante Daciano, el interrogatorio, el mila-
gro del santo sobre la roca, la huida en los caballos y la posterior perse-
cucion una vez que los hermanos escapan de la prision. En el lado opues-
to continda el discurso. Las caracteristicas formales son idénticas, si bien
habria que destacar la expresividad y naturalidad de las escenas repre-
sentadas. Las del martirio tal vez sean Unicas en la iconografia medieval
de la peninsula, al menos en la anterior al siglo XIV. Las profundidades, las
composiciones simétricas, la busqueda de perspectiva, el juego de volu-
menes, se van sucediendo en los cuadros del sarcofago. En la primera es-
cena, los hermanos fugados son alcanzados por sus perseguidores, des-
nudados totalmente y, luego, sometidos a torturas en los potros, desco-
yuntados sus cuerpos ante una tension forzada de los guerreros. A conti-
nuacion se presenta la composicion mas compleja, dividida en tres niveles.
Los hermanos siguen siendo torturados, sus cabezas aplastadas, los cuer-
pos hundidos en la tierra. Un judio colabora con los torturadores de Da-
ciano, mientras que en un alarde de expresividad escatol6gica se repre-
senta la Gloria, con los angeles, la mano de Dios y las almas, los cuerpos
desprovistos de materia, quedando bien marcada la separacion entre la
tierra y el mas alld, entre la vida y la muerte-resurreccion. En otro cuadro

*# Monumenta Hispaniae Sacra. V Pasionario Hispdnico, edicion de Fabrega Grau, Barcelona,
1965. Paginas 358-363.

33



posterior, los cuerpos de los mértires yacen sin vida, surge una serpiente
que arrastra al verdugo hebreo a suplicar la piedad de Dios. Como resul-
tado construye, bajo un templo, los sepulcros de los martires.

Segun la leyenda, el primitivo sepulcro fue construido por el judio que
martirizé a los hermanos y que esta enterrado en la nave meridional del
crucero. Una sencilla losa indica el lugar donde esta enterrado el cons-
tructor, mientras que en el muro de esta nave aparece una inscripcion de
caracteres goticos:

En esta sepultura del suelo esta enterrado
el judio que por melagro de Dios se torno xpiano
e hizo esta iglesia de Sant Vicente de Avila.
Afio CCCVII

Desde el primer momento aparece en el discurso artistico una repre-
sentacion oposicional, una evidente atemporalidad. Aunque la tradicion se
remonta al siglo 1V, los signos artisticos son tipicamente medievales, los
vestidos, el marco arquitectonico, la desfiguracion de los rostros que pre-
tende calificar una cualidad, las actitudes, las costumbres escondidas en
las imagenes. La presentacion de Vicente al pretor es forzada, al tiempo
que Daciano inicia el interrogatorio:

Datianus vero Vincentio dixit: Cuius secte est? Vincentius, cuius iam
spiritus celo herebat, respondens, dixit: Christum colo ex cuius nomine
christianus vocor. Datianus preses dixit: lllum Christum colis, quem pro
facinoribus suis iudei crucifixerunt? Sanctus autem Vincentius dixit: Ob-
mutesce,diabole, et noli exprobare gqguem colere debueras, si demens
non esses. (10-16).

La actitud de Vicente es resignada, mientras que Daciano aparece con
un gesto de autoridad. Es el pretor, pero al mismo tiempo es el rey. Una
primera diferencia se marca en los relieves, pues mientras que Daciano y
un segundo personaje estan calzados, el santo se muestra con los pies
desnudos. Una primera connotacion practica del esquema visual medieval.
Al lado del cristiano, un esbirro del pretor le sujeta. Otros elementos de las
imagenes no alcanzan los significados de otras obras. Las barbas, por
ejemplo, caracterizan la fisonomia de varios personajes. No hay una equi-
valencia entre la barba y el héroe, como ocurre continuamente en el Poe-
ma de Mio Cid, donde la barba supone un refuerzo de la autoridad sobre
los vasallos, un signo de la calidad del personaje.

Et velut inpressio cuius libet figure metalli in cera, ita sigillum pedis la-
pis ille demostravit; quod prodigium usque hodie sic habetur. Territi tanto

34

el e



miraculo milites, inquiunt: Nicil tale facere deorum cultores nostrorum; illum
verum Deum esse, quem colit Vincentius, cuius imperio vint suam lapides
amittunt. (7, 3-8).

Antes de ser encarcelado Vicente realiza un milagro ante sus capto-
res. Es un proceso que se repite en la vida de los martires hispanicos. La
pisada del santo queda en la roca, los asombrados seguidores del paga-
nismo reflexionan, siendo conscientes de estar ante una obra realizada por
una divinidad ajena a las suyas. El milagro, como suele ser habitual, pre-
cede al sacrificio y a la muerte. Una vez en el mas alla, los santos seguiran
intercediendo, maniobrando desde las alturas para justificar una muerte en
la tierra.

El milagro en cuanto que es obra directa de Dios realizada por los me-
dios del santo, en cuanto que es un poder que contradice a la naturaleza
y se realiza en un momento especial y en funcién de la propia santidad,
es, ademas, una manifestacion ‘pora confirmamiento de la fé. Ca si por
otra cosa lo fiziesse alguno, no seria miraglo, assi cuemo fazen los omes
por maestria de una cosa otra, con entemcion de ganar algo”. (Primera
Partida, T. IV, Ley LXVI®). El milagro es, pues, una prueba de santidad y
una sancion de los justos: su cumplimiento es el deseo de la divinidad.

Tras este acontecimiento extraordinario, Vicente es conducido a la car-
cel o a su casa. Las imagenes del cenotafio muestran tres figuras, formal-
mente similares a las anteriores, bajo un marco arquitectonico que sirve
para encuadrar espacial y temporalmente la composicion. Las caracteris-
ticas estilisticas siguen siendo las mismas. Se observa claramente cémo
los dos personajes que se agarran al santo van vestidos con ropas carac-
teristicas de los hombres del pueblo de la Baja Edad Media, es decir, un
sayo y una camisa. En los pies unas abarcas. Artisticamente es una com-
posicion forzada por el movimiento que se intenta otorgar a las figuras. Los
hombres de la escolta muestran una actitud de sometimiento a la figura del
martir; uno de ellos parece que se dispone a besarle la mano en un gesto
de sumision o de nueva fidelidad.

En el tercer cuadro de este lateral, Vicente esta con sus hermanas Sa-
bina y Cristeta, que le imploran que huya con ellas. Nuevamente son tres
personajes que muestran cierta resignacion a los designios divinos. Mien-
tras que las martires suplican al hermano, éste parece impartir una bendi-
cién con la mano derecha, a la vez que con la otra sostiene un libro.

En la cuarta composicién uno de los guardianes comunica a Daciano
la fuga de Vicente y las hermanas. El pretor medita sobre la situacion crea-
da al mismo tiempo que tiende la mano hacia un sayén, un hombre per-

35



fectamente caracterizado como un milites: tinica corta, coraza o armadu-
ra, yelmo y espada ancha. Mientras tanto, otros milites a caballo lo espe-
ran. El pretor Daciano sufre una evidente desproporcion respecto a las fi-
guras que lo rodean. Se subraya asi la superioridad del rey sobre el vasa-
llo, pues estamos ante la representacion iconografica de un rito de vasa-
liaje. El rito del beso en la mano (osculatio manuum) era frecuente en la
Castilla medieval. El sefior se muestra superior a un vasallo, tiende indo-
lentemente su mano hacia otro que se esfuerza en el gesto de la fidelidad.
Es un vasallaje en imagenes, con un contenido simbolico y real, reflejado
tanto en la vida cotidiana como en la literatura medieval. El vasallaje mas
significativo viene dado por Rodrigo Diaz de Vivar cuando hombres y mu-
jeres exclaman: “Dios, que buen vasallo si oviesse buen senore!”.

Tras esta representacion gestual, el sepulcro ofrece la huida de los fu-
turos martires bajo unas arcadas lobuladas. La composiciéon se auna en
los dos marcos de este lateral norte. Los rasgos formales siguen siendo los
mismos.

Ya en el flanco meridional del monumento funerario, en la representa-
cion del sarcofago, se desarrollan las composiciones mas expresivas de
esta obra. Las escenas del martirio son las de inspiracion mas natural, las
imagenes de mayor tension, y, seguramente, las de mayor creatividad, da-
da la carencia de precedentes iconograficos medievales en la escultura
castellana. Aparentemente es un tema audaz y nuevo en la iconografia an-
terior al siglo XIV.

Mientras que durante los siglos XIV, XV y XVI el tema martiriol6gico se
da con frecuencia, en el caso abulense el sepulcro se muestra como una
verdadera muestra didactica y hagiografica bajomedieval. En la primera
escena vuelven a surgir los soldados perseguidores despojando a los her-
manos de sus vestiduras. La composicién tiene cierto ritmo, una preocu-
pacion por los detalles, una estilizacion de los cuerpos desnudos, un con-
tenido simbdlico que va mas alla de las puras apariencias fisicas. El des-
nudo, poco habitual en el arte romanico, se justifica por el posterior marti-
rio. Hay una finalidad escatologica, profundamente religiosa, en la
concepcion del cuerpo, superando asi las consideraciones eclesiasticas
de la Edad Media en torno al cuerpo humano. El cuerpo humano, sobre to-
do el de la mujer, era mal considerado por los clérigos medievales, por la
vision eclesiastica dominante. No era un objeto estético de placer en las
obras de escultura, tampoco un cuerpo individualizado que goza de auto-
nomia. Por el contrario, el arte oficial le concedia al cuerpo un significado
metafisico, creando un conjunto de preceptos sin relacion con la evidencia
cotidiana. El hombre era un “terrén de tierra”, una forzosa conjuncién de al-

36



ma y cuerpo en donde la materia se subordinaba al espiritu inmortal. Hay
una constante ambivalencia en el mundo medieval®. Un cuerpo creado por
la divinidad es también albergue del pecado. Sobre todo, en la literatura
anterior al siglo XIV, se mantiene la maldicién hacia el cuerpo, en cuanto
que posee todos los medios para la concupiscencia, perjudicando al alma
en su busqueda de una buena muerte. La corrupcién del cuerpo humano
es frecuente en la literatura medieval:

Cuerpo maldicto, lixoso, enconado,
por el gran fedor, de tu fedentina
metiéronle en foya, cobriéronte aina,
dexaronte dentro a mal de tu grado.
Tu piensas por tanto que has ya librado;
conmigo has de ser aun a derecho;
habras galardon de todo tu fecho:
n el infierno por siempre serds condenado.
(Anonimo, Reuelacion de un ermitanio o Disputa del cuerpo e del
danima, vv. 30-38).

Bajo estas consideraciones se puede enfocar |a escena de los cuer-
pos desnudos en el sepulcro de Avila. Es caracteristico del arte medieval
su tendencia a no mostrar cuerpos desnudos, salvo cuando el tema, el
guion, lo exija especificamente. En el caso de los martires, los desnudos
estan justificados por la expresién animica que pretende recalcar, otor-
gando a los hermanos un sentido dinamico que altera conscientemente las
proporciones naturales de los miembros, especialmente el rostro, tal y co-
mo aparecen en las figuras de Vicente y una de las hermanas. El desnu-
do, desde la concepcion cristiana, esta justificado en cuanto que, sin du-
da, acerca a Dios al santo que sufre.

El cuerpo en si es el mal, simétricamente al alma, que es el bien, ori-
ginandose dos secuencias paralelas que vienen a establecer dos ritmos:
cuerpo-mal-vida y alma-bien-muerte-resurreccion. El desnudo aparece,
ademas, como simbolo de la morbosidad, revelando un temor a la desor-
ganizacion social: la falta de moralidad se castiga pecuniariamente como
ocurre, frecuentemente, en los titulos y leyes de fueros municipales de la
Edad Media.

En el relieve del cenotafio abulense aparece claramente un simplismo
dualista, con la oposicién entre la violencia del Mal de los guerreros y las
virtudes, el Bien, de los futuros martires, expresadas por medio de unos
cuerpos intocables y animicos que hasta los propios esbirros evitan con-

* Vid. V. Fumagalli, Solitudo Carnis. El cuerpo en la Edad Media, Madrid, 1990.

37



templar, lo que va en contra, como senalé algun escritor, de cualquier ac-
to de tortura: el placer que experimenta el juez ante el sufrimiento del tor-
turado. La importancia de la agresion a Vicente, Sabina y Cristeta y el de-
seo de mostrar artisticamente el martirio justificaban de forma plena los
desnudos corporales. Otra cosa es saber si este relieve obedece a la sub-
jetividad del artista 0 a una imposicién de los patrocinadores de la obra. Lo
mismo se puede decir de su aceptacion o rechazo por parte del especta-
dor. Hasta qué punto la leyenda (y el culto) a los martires estaba extendi-
da por el pueblo (o limitada a un grupo social) y, por tanto, el relieve era
contemplado en una determinada secuencia narrativa, o por el contrario el
marco de las figuras desnudas se observaba de una forma aislada, sin te-
ner en cuenta valores inmanentes que justificasen un acto trascendental,
son dos cuestiones que tan sélo podremos saber estudiando los mecanis-
mo mentales y culturales de la sociedad medieval.

Victus tandem fletibus germanarum, Vincentius sanctus cessit; pariter-
que fugam arripientes, alacri profectu cornipedum evectatione, Abela con-
fugium. Statimque eso, indicio cuiusdam, sacrilego promisso velociori equi-
tatu, cruentissimi persequtores adsequuntur; quos in memoratam urbem
reppetos, spoliantes, crudeliter vinxerunt; et extra portam educentes in lo-
cum, qui nunc Vestigia vocatur, singillatim, sursum ac deorsum in eculeo
extensis, divaricatis membrorum conpagibus, diversis eso dissipaverunt
verberibus. Confitentes Deum Patrem et Filium simulque Spiritum Sanc-
tum, et colla lapidivus superposita, fuste desuper cerebro in liso, tali marty-
rio consummati, Vincentius, Sabina et Christete pariter Domino animas tra-
diderunt. (9, 1-12).

El martirio comienza cuando los sayores colocan a los hermanos en
los potros para descoyuntar sus miembros. Los perseguidores, enviados
por el pretor-rey, presionan sobre las aspas del instrumento de la tortura
de Vicente, que aparece, como sus hermanas, con un gesto hasta cierto
punto inexpresivo, aunque se refleja el dolor, la rigidez, la perfecta simetria
en la aceptacion del sufrimiento. La finalidad vasallatica retorna a la obra,
pues los milites no hacen mas que obedecer la orden de Daciano. La su-
misién se encarna en la persecucién de los cristianos. Cémo se com-
prenderia, en la sociedad de los caballeros abulenses, este mensaje, esta
traicion de los milites, con el rex a la cabeza, a los fieles servidores de
Cristo? Los mensajes se distorsionan; tal vez no interesen las secuencias,
sino los planos cortos, aquellos que permiten incidir en una realidad cer-
cana. Para el espectador vuelve a quedar marcada esa oposicion tan vio-
lenta entre la vision guerrera de la sociedad laica y el simplismo del bien,
que consiste, en realidad, en unas virtudes religiosas que llevan a los her-
manos a aceptar el martirio con resignacion. Todo esto es posible, obvia-

38



mente, por la gran expresividad de las figuras, en una composicién carga-
da de simetria, destacando el esfuerzo de los soldados por romper, literal-
mente, el cuerpo de Vicente. Lo mas sobresaliente del sepulcro es sin du-
da el interés del autor por subrayar el sufrimiento, unas torturas. No obs-
tante, hay que considerar que los artistas de la Edad Media (luego en el
Barroco), particularmente en la peninsula, se complacen en representar
las torturas infligidas a los martires en un ciclo de sufrimientos a los que
resisten sucesivamente para sucumbir al final. En realidad no se trata si no
de una transposicién a la hagiografia de las torturas de las justicias me-
dievales, o de las violencias de una sociedad un tanto primitiva. También
habria que considerar toda la tradicion transmitida por Actas, Pasionarios,
Legendarios, calendarios mozarabes y otras obras literarias sobre las tor-
turas sufridas por los primeros martires del cristianismo. Los tormentos, en
la tumba de San Vicente, se aplican también sobre los cadaveres de Vi-
cente, Sabina y Cristeta cuando los dos sayones y un tercer personaje
aplastan con unas piedras las cabezas de los hermanos. Es ya un acto sa-
dico que resalta la voluntad de sufrimiento de unos cuerpos inanimados.
Igualmente un calificativo degradante para el tltimo personaje. En el fondo
todo estd dentro del esquema medieval del sufrimiento: mientras que el
sadismo es castigado como cualquier otra forma de pecado, el sufrimien-
to, categoria mental hegeménica en el mundo hagiografico y ¢real? me-
dieval, es recompensado con la Gloria. “El hombre del romanico es, en pri-
mer lugar, un hombre de la angustia”.

Cualquier acto de devocién y sufrimiento caia dentro de los actos
simbélicos del mundo feudal. El reconocimiento por parte del santo, vasa-
llo del Senor, de la fidelitas implicaba la contradonacion divina. A cambio
del reconocimiento a Dios, éste se comprometia a salvar al santo. La fide-
lidad a Dios, a la Virgen o a un santo, imitada de la del vasallo al senor feu-
dal, podia culminar con la feliz entrada del cristiano en la corte divina, en
el castillo celeste. Incluso el pobre, si reparte su pobreza con los demas y
codicia la compafia de la Virgen, puede alcanzar el reino del Hijo.

El premio, en el caso de los martires de Avila, es, ademas visual, pues
el espectador es educado en el camino hacia Dios: los angeles, también
vasallos del Sefor, trasladan las almas de los martires al paraiso. La ma-
no de Dios que sale del cielo es reconocida como la mano del Padre, su-
poniendo un signo de mando y una senal parlante: ordena a los angeles
su deseo y a los santos les indica la morada eterna. La mano, en efecto,
tiene cierto protagonismo. No sélo es un elemento corporal, sino un signo.
Las manos romanicas hablan, gesticulan, indican actitudes, obediencias y

* J. Le Goff, La civilizacién del occidente medieval, Barcelona, 1967, pag. 160.

39



emociones. Al igual que las manos de El Greco muestran un universo de
gestos en sus cuadros, las manos de los personajes romanicos son mas
que elementos plasticos en las esculturas. A lo largo de los diversos relie-
ves del cenotafio, las manos juegan una funcién destacada: Cristo levanta
la mano derecha para impartir la bendicion, uno de los Magos inicia un sa-
ludo con la mano, Daciano ordena asimismo con la mano, San José acu-
sa su somnolencia y Vicente bendice a sus hermanas. El pretor-rey deja
su mano al vasallo-esbirro en el momento de la osculatio manuum, una de
las hermanas saluda o bendice con la derecha, la mano de Dios Padre sur-
ge en el mismo instante de la muerte de los martires. En la mayoria de los
casos, la mano es el poder (temporal, espiritual), al igual que poderosa era
la mano del paterfamilias. En el Derecho romano, la manus era el origen
del mando.

Toda esta imbricacién de lo concreto (muerte, violencia, sufrimiento,
etc.) y de lo ideal (angeles, mano de Dios, cuerpos de los hermanos en
representacion de |las almas) constituye el fundamento propio de la men-
talidad de la Edad Media. La necesidad de encontrar una solucion plasti-
ca real a un problema abstracto (muerte-resurreccion en términos teolo-
gicos) mueve al anonimo artista a representar toda la composicién bajo
una triple estructura. Se trataba en definitiva de mostrar a los fieles la abs-
traccion de la resurreccion gracias a una realidad fisica y concreta. Lo re-
ligioso, idealizado por si mismo, era engafioso, y, ademas, incomprensi-
ble para el pueblo. La sociedad de la apariencia que trataban de comuni-
car los eclesiasticos tenia que adquirir una forma perceptible para los
sentidos y actitudes de los hombres y mujeres medievales. El desconoci-
miento por parte de las clases populares de la doctrina eclesiastica obli-
ga a la principal institucion del cristianismo a la utilizacion de los medios
audiovisuales mas convincentes, el arte y la repeticion de ciertos trabajos
literarios, como catecismos y obras hagiogréficas y marianas. La obra de
arte ofrecia el recurso de lo concreto, lo mas cercano. Las obras literarias
planteaban el problema de su difusién y comprensién, pero podian ser un
metodo seguro para que el pueblo se acostumbrara a ciertos cultos.

La composicion del monumento funerario abulense plantea el problema
existente entre una muerte martirial y una resurreccién. La muerte, aunque
es una realidad estrictamente humana, representa en el cenotafio la poten-
cia y el triunfo de lo sobrenatural, de Dios y la resurreccién. De alguna for-
ma habia que plasmar esa nueva vida tras la muerte, puesto que una de las
ideas tradicionales era el fin del cuerpo considerado como materia. Por otra
parte, la muerte de los santos se fija en tres elementos: los cadéveres de
los hermanos, Dios y sus mensajeros, los angeles, y, finalmente, los hom-
bres representantes de la violencia, del martirio, de la ruptura del home-

40



naje y de la fidelidad hacia Dios, los milites y el judio. La muerte del santo
se plantea de esta manera no como dolor fisico o descomposicién del
cuerpo o pérdida de la belleza, sino en la llegada del alma a Dios: nuevo
homenaje y entrada en el vasallaje bajo el espacio sagrado.

ludeum quendam, itinere comeantem , nartyrum corpora invisenda in-
pulit; ilico serpenss ille, scamea colla sublimans, facto impetu, volubiliter
circumdaatum vinculis corporis sui adsstringens vertici hominis, tantum ca-
put supra eminebat eius: stetitque unius fere hore spatio inmobilis. Et Deo
inspirante, oculos sursum erigens, hec verba produxit: Christe, tuorum de-
fensor servorum, libera me ab hac maligna bestia; tu in te credens, signa-
culum accipiam tuum, et corpora dominorum meorum, amicorum tuorum,
honorifice sepeliam, ac baselicam nomini eorum sumtu meo efficiam. Hee,
ut dixit, paulatim ille serpens tortuosa vincula solvit, rapidissimo ictu effu-
giens, subito nusqquam conparuit; stetit autem hebes ille et gelidus. (11,
11-12).

El nuevo diablo es el judio. Los milites al menos cumplian y prestaban
el auxilium debido a su sefior. El judio no. Este no sélo fue acusado de dei-
cidio, sino que ahora martiriza a aquellos que han reconocido y propaga-
do al Dios verdadero. La tradicion senala la figura de un judio rico que, go-
zando del sufrimiento de los tres hermanos, se acerco a colaborar en los
suplicios. Luego sale la serpiente de las rocas, encargada de custodiar los
expuestos cadaveres de los santos:

Subito, nutu Dei, ex cavernis terre serpentina egressa est belua, que
viventes conssueverat deglutire. Cepit sinuoso sui corporis flexu, capite su-
blimato, Christi martyres mortuos custodire (10, 8-11).

La serpiente libera a los martires y al judio. A los primeros de un pro-
longado martirio en los caddveres abandonados. Al segundo de su impie-
dad. Tradicionalmente, la serpiente, simbolo multiple en numerosas cultu-
ras, se asocia al mal, a las profundidades, aunque también, como apare-
ce en los Evangelios, a la astucia y a la prudencia. En el caso del cenota-
fio, la serpiente es enviada de la divinidad, un instrumento de salvacion y
compensacion. Gracias al ofidio los martires son enterrados y el judio le-
vanta la primitiva iglesia. A un lado de la narracién hagiografica (recorde-
mos que bastante tardia en algunos aspectos), ¢ por qué el nuevo perso-
naje puede ser identificado como un judio? Los datos parecen mas bien
escasos. Estilisticamente, el relieve del judio se mueve dentro de las ca-
racteristicas senaladas para todo el conjunto monumental. El tépico fisico
de las narices corvas de los hebreos es de escaso valor. En la tradicion an-
tisemita se senalaba la diferencia fisica y la ingrata apariencia de los judios
respecto a los cristianos. Sin embargo, la desproporcion del rostro de este

41



personaje puede inducir a caracterizarlo como judio, pues era habitual re-
presentar a este tipo con la cara ancha, tal y como aparece en las tres es-
cenas finales del cenotafio. Lo mismo puede decirse de otros rasgos fisi-
cos, como los ojos almendrados y la prominente mandibula. La indumen-
taria del judio no se puede identificar exclusivamente como hebraica: go-
rro en la cabeza, cabello suelto, tinica roja (restos de policromia).

La incorporacién del judio al relato hagiografico, a la Passio, a partir
del siglo VII, indica el remoto origen de la tradicién antijudia medieval. Tam-
bién, en el mundo del siglo XII, el intento de relanzar un discurso ideologi-
co apreciable fundamentalmente en varias obras literarias. Independiente-
mente de la caracterizacion y connotaciones del judio en el sepulcro de la
Basilica de los martires, el tema es bastante general en la literatura me-
dieval peninsular. Desde la presentacién de los judios de Burgos, Raquel
y Vidas, como tipos preocupados por el dinero, usureros, prestamistas, el
judio se le hace al cristiano odioso y necesario.

Nos huebos avemos en todo de ganar algo.

Bien lo sabemos que el algo a ganado,

quando a tierra de moros entro, que grant aver a sacado;
non duerme sin sospecha qui aver trae monedado;
Eslas arcas, prendamoslas amos,

En lograr las metamos que non sea ventado

(Poema del Cid, vv. 123 - 128)

Del anénimo autor cidiano hasta las invocaciones de Juan Ruiz sobre
los judios se establece toda una tradicion antisemita:

los jodios, pueblo de perdigion.

Con grand ira e sana Sadl, que fue (el) rey
primero que los jodios ovieron en su ley,

€l mesmo se mato con su espada; pues vey
si devo fiar en ti; a la fe no, ansi lo crey.

El Senor de Paraiso,

Cristos, tanto que nos quiso

que por nos la muerte priso:

mataronlo los jodios.

(Libro de Buen Amor, estr. 12, 309, 1657)

Las acusaciones a los judios se introducian ademas en un tipo de re-
laciones urbanas, alimentado todo este odio por los clérigos que intenta-
ban de nuevo recordar el deicidio del pueblo hebreo. De esta forma, la tra-
dicion del continente propagaba leyendas, relatos estereotipados, marcan-

42



do un determinado tipo de judio. En “El milagro de Tedfilo”, integrado en los
Milagros de Nuestra Sefiora, de Gonzalo de Berceo, el protagonista esta
caracterizado como ‘truhdn, falso, lleno de malos vicios/ savie encanta-
mientos e otros artificios/ facie en malo cercos e otros artificios,/ Belzabud
lo guiava en todos sus oficios”. El deicidio, por otra parte, sigue siendo co-
metido en la Edad Media por medio de la magia negra, como se ve en “Los
judios de Toledo” de la misma obra:

Fallaron enna casa del ravi mds onrrado

un grand cuerpo de cera como omne formado,
como don Christo sovo, sedie crucifigado,

con grandes clavos preso, grand plaga al costado.

El vocablo judio se asociaba a la muerte de Dios, al dinero y al propio
concepto de honra, o mejor, deshonra, es decir, la inverecundia de la Edad
Media, relacionada con la morbosidad sexual y el desdén hacia las leyes.
Desde este punto de vista, la honra del cristiano abarcaba todo un abani-
co de expresiones y contraexpresiones que lo calificaban como individuo
en el seno de la comunidad, palabras que podian situarlo en la infamia y
muerte civil y moral. Llamar a un vecino “judio” supone una falta de respe-
to, una deshonra para el agredido y una pena econémica para el deslen-
guado: “gui dixier a otro cornudo, o fododinculo, o gafo, o judio, o traidor, e
a la muger puta, o engeguladera, o gafa pechelle ¢inco maravedis...” (Fue-
ro de Coria, L. lll, T. 183).

Se puede decir que mentalmente se habia establecido una relacién de
analogia entre la concepcion cristiana del judio y la propia historia, tierra y
costumbres de los hebreos. El cristiano tenia prohibido, por ejemplo, co-
mer con los israelitas:

Nullus etiam christianus cum judaéis in una domo maneat, nec cum eis
cibut sumat. Si quis autem hanc nostran constitutionem fregerit, per sep-
tem dies poenitentiam agat; quod si poenitere noluerit, si maior persona
fuerit, per annum integrum communione careat; si inferior persona fuerit
centum flagella accipiat *.

El judio por excelencia parecia ser Judas, su geografia maldita Sodo-
ma y Gomorra:

Si quis tamen quod fieri non credo, et hunc factum meum infringere vo-
luerit, sic excomunicatus et maledictus, et a parte Christi separatus, et non

% Titulo IV del Concilio de Coyanza, afio 1050, en T. Mufioz Romero, Coleccidn de Fueros
Municipales y Cartas Pueblas de los Reinos de Castilla, Ledn, Corona de Aragon y Navarra,
Madrid, 1847 (edicion de 1970), pag. 211.

43



videat que bona sunt in Jherusalem, nec pax in Israhel, sed cum Datan et
Abiron pateat penas in eterna dampnatione™.

... vel frangere voluerit, in primis iram atque maledictionem Dei incu-
rrat, et sanctae Dei genitricis Virginis Mariae intercessione atque omnium
sanctorum Dei... ... ... ... demergatur in infernum, et fluat super eso pistis,
ignis, sicut pluit super Sodoma et Gomoram, et ita diversus sit, sicut illi di-
versi fuerint qui habitatores erant Sodomae et Gomorae, et cum Juda tra-
ditore lugeant poenas in inferno inferiori”.

Cualquier acepcion del vocablo judio parecia ser la negativa del buen
cristiano.

Aunque los acontecimientos de los martires Vicente, Sabina y Criste-
ta se desarrollan a principios del siglo 1V, antes del Edicto de Milan, la fi-
gura del judio se incorpora a la narracién tres siglos después. La existen-
cia de judios en Avila, en el Bajo Imperio, no esta demostrada, por lo que
la leyenda y el relato artistico vicentino se encuadran en la tradicion me-
dieval. La ciudad castellana parecia contar con una comunidad judia flore-
ciente, con sinagogas reconocidas y una buena posicion econémica. La
importancia del ghetto abulense quedé comprobada con la visita que rea-
iz6 a la ciudad el filésofo y exégeta David Qimhi (1160-1235) para atraer
partidarios a la causa de Maimonides®. Pocos afios mas tarde, Moisés ben
Sem Tob de Leén , judio afincado en Avila, escribe el Sefer ha Zohar, el Li-
bro del Esplendor, base de la Céabala para los judios y célculo supersticio-
S0 para los cristianos.

* Hacia fines del siglo XIII los judios abulenses aparecen, como los mu-
sulmanes, dedicados a la agricultura (también a otras profesiones) y
negandose a pagar los diezmos:

... judios e moros de su obispado an pieg¢a de heredamientos e vinnas
e ganados que an conprado de los christianos. Et commo de luengo tiem-
po a aca la su eglesia fue uagada e non ouo y quien gelo afincase, que
non diezman ninguna cosa dello®.

En la misma época, el desarrollo econémico de los judios se expresa-
ba, cara a los cristianos, por los oficios desempefados: recaudadores,
prestamistas, propietarios y vendedores de casas, etc., y oficios artesana-

= Ibid., p4g. 223. Fuero de Santa Cristina otorgado por Fernando |, afio 1062.

¥ Fueros y privilegios de las villas sujetas a la ciudad de Burgos concedidos por Alfonso VI,
ano 1073, /bid., pag. 258.

® P Le6n Tello, Judios de Avila, Avila, 1963, pag. 7.

# Documento | (Valladolid, 11293, mayo, 22). Ibid., pag 35.

44



les, como plateros, aljofareros, sastres, jubeteros, tundidores, perailes y al-
gunos cirujanos, es decir, profesiones en las que para el cristiano el taba
del dinero jugaba un papel importante en el marco de una economia na-
tural, opuesta a la invasiéon de la economia monetaria®. En definitiva, los
judios eran profesionalmente despreciados, admirados y sostenidos por la
poblacién cristiana. El odio hacia los negotiatores no impedia que algunos
judios trabajasen para la Catedral y otras iglesias abulenses. En cuanto a
la localizacion de estos judios en la ciudad, parece ser que en el siglo XIlI
vivian mas judios que moros, ya que habfa mas de cincuenta familias he-
breas diseminadas en las calles situadas alrededor de la Catedral y San
Vicente, adentrandose algunas en San Juan y, fuera de las murallas, en la
plazuela de Santo Tomé, en el barrio de Cesteros, alrededores de San Gil
y en la calle Estrada. El barrio tipicamente judio era el Yudero. Los moros,
por otra parte, estaban asentados en los alrededores del barrio de Ajates
y en la zona meridional de la ciudad. Las sinagogas judias conocidas,
segun Pilar Leén Tello, en el siglo XV eran varias: una en el Yuradero, otra
en Caldeandrin, muy cerca a ésta la sinagoga de Mogon; otra era la de
Ben Forad o Bilforado, en el barrio de la Covaleda, y otra, finalmente, en la
actual calle del Pocillo, sinagoga que hizo don Symuel.

La situacion del judio en Avila era bastante estable, floreciente inclu-
so. La figura del hebreo en el sepulcro de la Basilica ha de explicarse en
este contexto de prosperidad, pues el torturador de Vicente y sus herma-
nas destacaba, segun la tradicién, por su buena posicién econémica. Pe-
ro esta conjetura se presenta con cierta insuficiencia: el dinero no podia
comprometerse con la salvacién, con el pacto que se establece con Dios
a cambio de la construccion del sepulcro para los martires. El judio que se
arrepiente implorando la bendicién de Dios es un tema conocido en la lite-
ratura medieval castellana. Supone un verdadero reconocimiento de la re-
ligién revelada, la cristiana, una salida del ghetto material y religioso en el
que se encontraba el israelita, junto con el nuevo sometimiento a la fe
aceptada en un momento de coaccion. Una definicion acertada de esta
concepcioén sobre el judio aparece en el milagro de “El nifio judio” de Gon-
zalo de Berceo.

Gonzalo de Berceo, Milagros de Nuestra Senora, “El nifio judio” (Ver
apendice 1)

La estructura del milagro se plantea en tres niveles. El primero es el
trascendente, el escatolégico, donde aparecen Dios como “Rei omnipo-
tent” y la Virgen, localizados en el Cielo, que viene a ser el altar en la tie-

“ J. Le Goff, “Mestieri leciti e mestieri illecito nell'Occidente medievale”, Tempo della Chiesa e
tempo del mercante, Torino, 1977, pags. 54-55.

45



rra cristiana. Dios es el Corpus Domini que se convierte en la hostia sa-
grada, el “cordero sin lana”, estableciéndose un pacto entre aquellos que
reconocen y aceptan a Dios y el propio Senor que, con la Virgen, conce-
deré gloria, trigo, mercedes y gracias a cambio de los servicios, el honory
la fidelidad de los cristianos:

Tan es Sancta Maria que es de gracia plena:
por servicio da gloria, por deservicio pena:

A los bonos da trigo, a los malos avena.

Los unos van en gloria, los otros en cadena.
Qui servicio li faze, es de buena ventura,
Quil fizo deservicio, nacio en ora dura:

Los unos ganan gracia, e los otros rencura,
A bonos e a malos so fecho los mestura.

Este contrato feudo-vasallatico se concreta en un espacio sagrado, la
Iglesia, el altar, en un tiempo sacro, la misa en una “grand mannana”, el
domingo de Pascua. El objeto simbdlico de este reconocimiento hacia Dios
es la hostia sagrada. El acto, la comunion.

La Virgen, mientras tanto, interviene como mediadora y testigo del ce-
remonial. “Sancta Maria” con su hijo, “genta creatura”, es el simbolo atrac-
tivo del homenaje, es una garantia de espacio sagrado e intérprete de las
protecciones absolutas que Dios concede a sus vasallos. Maria es la “be-
lla figura”, “fermosa duenna”, gloriosa y de gracia plena. Los intermediarios
entre el plano trascendente y el plano real son los clérigos, ayudados por
unos medios que van desde los sermones apoyados en la Biblia hasta las
reliquias y el culto a los santos. El clérigo es considerado como “omne bien
verdadero” que ejerce dos funciones, orar y ensefar. Orar porque es su mi-
sion en la sociedad tripartita de los oratores, bellatores y laboratores. El rol
de la ensefanza es mas problematico en cuanto que la escuela “de can-
tar e leer” es para los “fijos de bonos omes”. La finalidad es el “mas valer”,
un instinto relacionado con la idea de la honra.

Entre estas dos esferas, la trascendente y la inmanente, se establece
un nivel intermedio provocado por el plano mas oscuro de todos. El nifio
judio se relaciona con los demas por medio del juego y, luego, gracias a
la comunién. El “iudezno” abandona la casa familiar y se dirige al mundo
real de la religién verdadera. Hace un pacto con la Virgen y Dios por la co-
munion. El submundo del que procede este nifio es el judaico o, méas
exactamente, la casa del judio, el “forno” que es “grand”, “fiero”, con “grant
calor®, que produce “gran pavor’... La casa (la sinagoga) es representada
como oscura (ciega) y asociada con la muerte, con el diablo (el padre del

46



“iudezno”). Este Ultimo abarca un campo semantico bastante amplio: “mal
aventurado”, “diablado” con “grand ira”, “demoniado” que hace figuras ma-
las, traidor, falso desleal, “locco peccador”, “falso descreido”... que ame-
naza al recién convertido condenandole al horno. Sin embargo, gracias a
una buena “hazanna” el nino se salva “sin lision” y con paz, solaz y bendi-
cién de Dios.

En el mundo romano de las persecuciones contra los cristianos, los
martires se convierten en los intermediarios entre los hombres y la divini-
dad. Martires convertidos en santos y santos propiamente dichos forman
en la Edad Media uno de los pilares de la devocion popular impulsada, en
algunos casos, por la autoridad eclesiastica. Esa devocion a los santos era
casi universalmente aceptada, y el culto a las reliquias de martires y san-
tos formaba parte del desarrollo de la vida humana.

La “santidad” entra dentro del ciclo religioso y cultural medieval a
través del personaje que desarrolla durante su vida una fidelidad extrema
al Rex de los cielos y actla, en vida o tras la muerte, de una manera mi-
lagrosa. El milagro es el signo de un ser extraordinario, el santo. La creen-
cia popular y la doctrina de la Iglesia, dice Jacques Le Goff *, coinciden en
este punto. Cuando a finales del siglo Xlll el Papado comienza a reservar-
se la canonizacion de los santos, hasta entonces designados vox populi,
incluye los milagros en el numero de las condiciones obligatorias que de-
be llevar el candidato a la canonizacién.

Generalmente el santo se presenta como un héroe. Vicente de Avila
tiene un papel que cumplir. Su enfrentamiento con Daciano marca el ca-
mino de un comportamiento ejemplar, reafirmado mediante un milagro en
vida (la pisada en la roca) y otro tras la muerte. Fisicamente esta caracte-
rizado como un noble, Daciano como un rey (con la corona), los milites co-
mo bellatores (coraza, espada), otros personajes con vestidos cortos, has-
ta las rodillas. Vicente cubre todo su cuerpo, sélo la cabeza y los pies des-
pejados. Ademas, en algunos relieves de la tumba, aparece a caballo con
sus hermanas, un signo de distincion, de poder econémico o de prestigio
social en el mundo castellano de los siglos X1 y Xll. En otros contextos cul-
turales, el caballo significaria la inmortalidad, mientras que aqui denota
una superioridad social y espiritual en contraste con el significado militar
de los guerreros del pretor.

Ahora bien, la figura de San Vicente de Avila se aleja, en cierta medi-
da, del modelo de santo caracteristico de la Edad Media. Un breve anali-
sis de la figura de Domingo Manso puede conducir a unas conclusiones

“ La civilizacion..., pags. 439-440.

47



mas o menos validas para la hagiografia medieval, considerando la tradi-
cion del mester de clerecia y la finalidad material de la Vida de Santo Do-
mingo de Silos de Gonzalo de Berceo. El santo es un héroe épico, similar
al Cid Campeador, sus milagros se equiparan a las victorias militares del
burgalés. Tanto fisiolégica como animicamente, Domingo Manso esta ca-
racterizado por unos rasgos sobresalientes. Lo mismo se puede decir de
sus valores religiosos y morales. Santo Domingo, confesor nato, era “non
de bassa natura”, “muy derecho”, “sin nula depresura”... Procede de un
buen linaje, pues el padre, Johanes, de la familia de Mans, es “ondrado”,
“‘ome senalado... amador de derecho”, de “seso acabado”. Padre y madre
son buenos y “amigos del Criador”. Todos los vecinos reconocen la “sim-
plicidad” de Domingo, pues desprecia las vanidades, risas y juegos. La vi-
da de Domingo esta marcada por la devocion, reza el Pater Noster, el Cre-
dum in Deum y otras oraciones, por su buena razén, la “racionalidad” que
guia la divinidad. Su vida culmina con la profecia de su propia muerte, si-
tuada en la composicién poética tras el traslado de los cuerpos de Vicen-
te, Sabina y Cristeta de Avila y después de la polémica surgida en torno al
reparto de las reliquias de los santos abulenses.

Es asi como en el caso de Domingo Manso, la muerte esta en funcién
de tres elementos: la profecia, las reliquias y el cuerpo del santo. Un cuer-
po que ha obrado milagros y hazafas diversas, pues el santo apenas ha-
bla, sino que muestra su poder por los gestos corporales. Es el caso de
San Vicente. La palabra se reduce al silencio y el cuerpo es el ejecutor de
la vida-muerte-santidad.

Si vos a Dios leales quisiéredes seer,

e los sus mandamientos quisiéredes tener,

él vos dara reliquias que avredes plazer,

Yo sé que non podredes en esto fallecer.

Si no nos lo tollieren nuestros graves pecados,
cuerpo santo avredes que seredes pagados,
seredes de reliquias ricos e abondados,

de algunos vecinos seredes embidiados.
Senor Santo Domingo, que esto les dizié,
profetava la cosa que avenir avié;

maguer lo profetava, él no lo entendié,

que esta profecia en él mismo cayeé.
Algunos de sus monges que esto lo oyén,
esta adevinanga por nada la tenién,

los otros mds maduros, que mds seso avién
tenién que estos dichos balleros non serién.
De mientre que él visco todo lo propusieron,

1

48



mas de que fue passado, los miraglos vidieron,
membroles deste dicho, estonz lo entendieron,
que las adevinangas verdaderas ixieron.
En esto lo devemos, senores, entender,
lo que ante dixiemos podédeslo creer,
que fue vero profeta, didle Dios grand poder,
a grand espiramiento en dezir e en fer.
(estr. 282-287)

La muerte que concede al pueblo y a los fieles unas reliquias es una
constante en la hagiografia medieval y moderna, de San Vicente a Santa
Teresa de Jesus. Reliquias, milagros y santos contribuian al incremento de
las practicas religiosas, en ocasiones tefnidas de caracteres paganizantes,
supersticiosos o carnavalescos. Las reliquias constituyen un objeto de ve-
neracion y salvacion. Compradas, fabricadas, vendidas, robadas y trasla-
dadas, las reliquias entran en el mundo de la reciprocidad entre el plano
real y el de la divinidad, sefnalan un prestigio social y religioso de la insti-
tucion poseedora, expresan una determinada antropologia. ¢Es preciso
ver, se pregunta P. J. Geary®, en estas interacciones la coercion de los fie-
les hacia los santos, y viceversa, o se trata mas bien de una forma de ma-
gia que atraviesa toda la Edad Media sin una oposicion seria, al lado de
aspectos propios del cristianismo, y en la que la condena no comienza gra-
dualmente mas que a partir del siglo Xlll para conducir a una lenta elimi-
nacion durante los dos siglos siguientes y la Reforma?

Un intercambio de reliquias que se da con frecuencia en la Castilla
medieval. Baste recordar el problematico y disputado traslado de las reli-
quias abulenses en tiempos de Fernando I. “Se recogian y honraban sobre
toda ponderacion los cuerpos de los martires y varones piadosos que la
devocion popular santificaba. A veces, cuando se firmaba una tregua con
los moros, como preciado botin de paz traian a la sede regia los restos de
algunos santos sepuitados de antiguo en ciudades todavia islamitas. Y si
una poblacion cristiana se hallaba amenazada de caer en manos enemi-
gas, sus moradores procuraban salvar ante todo las reliquias de sus pa-
tronos venerados™. Reliquias inverosimiles, manipuladas alrededor de un
intercambio forzoso o de ese prestigio social; pero también como simbolos
de una religiosidad. Cualquier veneracion a una reliquia ofrece una con-
trapartida: la inmortalidad se puede expresar en las reliquias, la resurrec-
cién de la carne en su dependencia con Dios. El deseo de sobrevivir a la
muerte, el deseo de asociarse con los muertos, con las almas de los di-

“ “La coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale”, |V Collogue de [institut
d'Etudes Médiévales de I'Université de Montréal, Montréal, 1979 pag. 158.
* C. Sanchez-Albornoz, Esparia, un enigma histéricoT. |, pag. 325.

49




funtos, se refleja en el culto a las reliquias. Se venia a establecer por me-
dio de éstas una forma de religiosidad que aproximaba el mas alla al mas
aca, los santos a los hombres, una relacion con las potencias sobrenatu-
rales a través del santo, pues muerto éste “facié Dios por él tanto que non
serié asmado, / vinién tantos enfermos que farién gran fonssado, / non
podriemos los medios de nos meter en dictado” (Vida de Santo Domingo
de Silos, estr. 537b-c-d).

El miedo a los muertos era asumido por las reliquias, que simbolizan
en cierta manera una buena muerte, una muerte aceptada. Los discursos
eclesiasticos y literarios relanzan las reliquias a su papel de recreadoras
de vida, el poder de los santos, pero subrayando también el drama de la
vida corporal: la muerte cristiana es ante todo una muerte subordinada a
un fin. El culto a las reliquias impulsado por la Iglesia en gran medida era
un mercado propicio para las falsificaciones. Los viejos libros de historia de
Avila (Ariz, Cianca, Fernandez Valencia, hasta Martin Carramolino y algu-
no mas) senalan la proliferacion de reliquias en la Edad Media. El obispo
de Oviedo, Pelayo, después de bendecir las puertas de las murallas obtu-
vo de los repobladores varias reliquias que traslad6é a San Salvador de
Oviedo. El rey Pedro | doné a la cripta de la Soterrana un relicario que con-
tenia una camisa de la Virgen y una ampollita con leche de sus pechos.
Deseoso de mostrar y verificar las reliquias de los martires abulenses, el
obispo D. Martin de Vilches introdujo sus mantos en la tumba de la Basili-
ca, sacandolas impregnadas de sangre. Las reliquias existian.

Pero lo que interesa es saber que tras la muerte, cuando los difuntos
surgen como poderosos soberanos del “sieglo mayor” (Libro de Alexandre,
vv. 2067d), las reliquias adquieren forma de divinidad, puesto que fomen-
tando su culto, la Iglesia y el pueblo experimentaban el apaciguamiento del
temor a la muerte y a los difuntos. No obstante, las reliquias, dada su di-
versidad y abundancia, marcaban también algunos aspectos de unas ca-
tegorias degradadas®.

Fo cerrando los ojos el santo confessor,

apreto6 bien sus labros, non vidieste mejor,

algé ambas las manos a Dios nuestro sefior,
rendio a El la alma a muy grand su sabor.
Prisiéronla los dngeles que estavan redor,
llevaronia a los cielos a mdiy grande onor,
dieronle tres coronas de muy gran resplandor,
desuso un fablamos de la su gran lavor.

(Vida de Santo Domingo de Silos, estr. 521-522)

* M. Baijtin, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de Frangois
Rabelais Barcelona, 1974.

50



La muerte de Domingo Manso es perfecta. La de los martires Vicente,
Sabina y Cristeta también. Aunque violenta, los santos abulenses han
cumplido su papel final, la llegada del alma al cielo. En el ciclo martiriol6-
gico la muerte esta unida a las tensiones, persecuciones y tormentos de
los romanos. Unicamente San Vicente de Zaragoza, tras sufrir numerosos
martirios, tiene una muerte domada y familiar, pues fallece en la mazmo-
rra rodeado de los nuevos creyentes. El 6bito de Santo Domingo es ejem-
plar en la Edad Media. Cronolégicamente se adapta a la tradicion de la li-
turgia mozarabe, pues fallece en visperas de la Anunciacion, una de las
principales fiestas dedicadas a la Virgen. En cuanto al cuerpo, la muerte
del santo cumple toda una reglamentacion. Aprieta los labios, el alma pa-
sa al cielo, el cuerpo queda en tierra, los monjes hacen la mortaja, al san-
to “diéronle sepultura” (estr. 5312).

Los santos tienen consciencia de su propio fin, reciben con alegria la
muerte, la desean y reflexionan. La soledad de los santos se rompe con
los monjes o con los violentos en el caso de los martires. La divinidad apa-
rece tras la propia muerte. Cuando Dios se muestra lo hace tan solo como
vision, sin contacto directo con el moribundo:

quando acabé su oragion,

vio huna buena vision:

“Buenos mandaderos veyo yo aquj.

Mi cuerpo e my alma acomjendolo a fi.”

(Vida de Santa Maria Egipciaca, vv. 1322-1325)

Reposar en la tierra, cerrar los ojos, la boca, envolver los cabellos, las
manos sobre el pecho: el alma sale del cuerpo. Los angeles le reciben y el
diablo no la puede atrapar. Es el gran paso de la vida, la gloria eterna, la
salvacién del alma. El infierno queda lejos para los santos, pues la santi-
dad del personaje calma todas las inquietudes.

E roguemos a esta Marja
cada noche cada dia,

que ella ruegue al Criador,
con quien ella ouo grant amor,
quel podamos fer tal serujcio,
que al dia del lujcio

nos nos falle en mal vigio.

El nos de grant partida

en la perdurable vjda.

(vv. 1442-1450)

51



Muerte y alma tienen entre si una relacion que suele aparecer nor-
malmente en la literatura a través de didlogos, disputas o enfrentamientos.
El mas alla esta asi mismo reflejado en las obras artisticas y literarias del
Medievo. El hombre esta destinado a traspasar el umbral de la muerte, sus
puertas. La mansion de los muertos es inmediata al peligro de morir: “Qui
exalta me de portis, / Tu annuntien omnes laudationes tuas in / portis filiae
Sion” (Ps, 9, 15). Las reflexiones sobre el trasmundo se suceden desde la
Alta Edad Media. Luego, en el mester de clerecia, el otro mundo es repre-
sentado como un lugar a orillas de un rio, “oriella de un flumen tan fiero co-
mo el mar” (estr. 229b), dice Berceo en su relato sobre Santo Domingo.
Son dos rios los que atraviesa el hombre, uno rojo, otro blanco. El paraiso
es el triunfo que con la ayuda indispensable de Dios se alcanza.

Por este sieglo pobre, que poco durara,

non perdamos el otro que nunca finard,
mesquindad por riqueza, ¢qui no la cambiard?
Qui buscarla quisiere rehez la trobara

(estr. 246)

En el Libro de Alexandre el otro mundo esta presente. También en el
Libro de miseria de omne se desarrolla una amplia descripcion de las tor-
turas infernales. Mas tarde, don Juan Manuel concibe el otro mundo como
una isla: al hombre “desnuyabanle e echévanle en una isla solo, que no fin-
caba con él omne del mundo” (E/ Conde Lucanor, Exemplo XLIX). El valle
es otro motivo expresivo del trasmundo:

En vn balle fondo, escuro, apartado,
espeso de xaras sonné que andaua
buscando salida e non la fallaua
(Anénimo, Reuelagion de un hermitanno)

El mas alla, en definitiva, es un tema que en la literatura medieval pre-
senta dos situaciones: el paraiso o la montafia, rio, puente, jardin; el in-
fierno o el valle profundo y oscuro, la comarca pantanosa. El infierno, dice
el Arcipreste de Hita, es la habitacién de la muerte:

Tu morada por siempre es infierno profundo,

tu eres el mal primero e él es el sequndo,
pueblas mala morada e despueblas el mundo,
dizes a cada uno: “Yo sola a todo hundo”.
Muerte, por ti es fecho el lugar infernal,

ca, beviendo omne siempre en mundo terrenal,
non avrié de ti miedo nin de tu mal hostal,

52



non temerié tu venida la carne umanal.
(Libro de Buen Amor, estr. 1552-1553)

La esencia primaria de la muerte en el mundo medieval es la separa-
cion del alma y cuerpo y, en ocasiones, la conversaciéon que mantienen
tras la llegada de la muerte. El cuerpo queda desamparado, pues tras vi-
vir sometido al alma, ésta le abandona, surgiendo las disputas. En la Dis-
puta del alma y el cuerpo (vv. 1-37) el alma estéa fuera del cuerpo, “desnu-
da ca non uestida”. Representacién del mal, el alma acusa al cuerpo de su
desgracia, pues ni hizo bien ni fue al altar, ni siquiera ofrendas queria dar,
“ni diezmo ni primicia ni buena penitencia; ni fecist oracion nunca de cora-
zon”, a “apostol ni martir quisist seruir’. La fugacidad de la vida, la vanidad
de los bienes surge en la disputa cuando el alma acusa: “o son ... las co-
pas d'oro fino con que beuies to uino? / do son tos bestimentos? ;o los tos
guarnimentos?”.

Numerosas implicaciones presenta la muerte. Siempre se deduce el
sentimiento del hombre medieval ante la muerte y su condicion inexorable:

Ninguno non se puede escusar de la muerte,

por mana nin por arte, nin por ninguna suerte;

non prestan melezinas, nin otra cosa fuerte,

nin trapos a los pies, nin bizmas a la fruente.
(Proverbios en rimo del sabio Salomén, rey de Israel,
vv. 23-27)

Devemos estar ciertos, non seguros, de muerte,
ca musetre enemiga es natural e fuerte;

non podemos, amigos, d'ella fiir por suerte,

por ende cada uno de nos sus armas puerte.
(Libro de Buen Amor, estr. 1580)

Toda tumba, cenotafio o sepulcro es un monumento al mas alla. Se
inscribe en una tradiciéon escatologica, marcando los umbrales de la muer-
te. La tumba es la mansion de los muertos, preparada ya cuando acecha
el peligro de morir, Representa una dualidad, un dialogo entre el mas alla
y el mas aca. Un complejo mundo de acontecimientos, ritos y presiones se
esconde en el monumento de la Basilica de los martires Vicente, Sabina y
Cristeta. La tumba de los santos, compleja en su carga icénica, se inscri-
be en un cambio de religiosidad. No es aun la espiritualidad gética de la
Iglesia triunfante, sino, mas bien, el reciclaje de un culto en el marco cleri-
cal y concejil de la ciudad abulense. En efecto, la aparicién de parroquias
en la ciudad pretende crear espacios litlrgicos y eclesiasticos, pero tam-

53



bién organizar el complejo edificio de las diferencias estamentales y pro-
fesionales. El ambito urbano esta caracterizado por la segregacion, y los
cultos eclesiasticos mantendran esta linea. Las parroquias de los esta-
mentos superiores y de las profesiones especializadas se ubican en la
“acrépolis”, en la ciudad alta, desde el antiguo foro romano hasta los arra-
bales orientales limitados por la Iglesia de San Gil. Asi, se levantan San
Juan, intramuros de la ciudad y centro de los serranos, y San Vicente, San
Pedro, Santo Tomé el Viejo y San Gil. Es posible que la parroquia de San
Pedro, con paralelismos artisticos con la de San Vicente, obedeciera en su
construccion al intento de cristianizar un antiguo lugar de culto, levantan-
dose a escasos metros del Monasterio de Nuestra Senora de la Antigua.

En las calles y plazuelas de las parroquias citadas viven los represen-
tantes eclesiasticos y civiles de la ciudad, los oficios mas especializados y
una poblacién judia aparentemente consolidada en el sentido econémico.
Es el centro urbano, funcional por excelencia de la ciudad, claramente di-
ferenciado de los arrabales que rodean la “acrépolis”. Las colaciones cum-
plen su papel primordial: estratifican, cohesionan internamente al grupo vy,
al mismo tiempo, establecen diferencias de unos barrios a otros. Los veci-
nos de la parroquia de San Sebastian y Santa Lucia, luego en el siglo XVI
San Segundo, no gozan del mismo prestigio que los pobladores de San
Juan y San Vicente, organizados en cuadrillas que reparten el poder con-
cejil en la Baja Edad Media.

La espiritualidad se centra en la parroquia, pero también lo profano, lo
mundano. La parroquia organiza la vida del hombre medieval. San Vicen-
te ha pasado de ser un lugar de culto perdido, rural, a convertirse en el
centro de la religiosidad caballeresca, desempefando unas funciones cla-
ras en la formacion de la conciencia urbana. La parroquia era el elemento
aglutinador de la cuadrilla de Esteban Domingo.

Como conclusién se puede afirmar que el cenotafio de San Vicente es
un monumento levantado para rendir un homenaje, mas que a unos per-
sonajes concretos, a toda una tradicion que arranca de la “era de los mar-
tires”, una hagiografia que muestra rasgos de vulgarizacion a partir de otro
modelo. El elemento patrocinador de esta obra es el clero urbano de Avi-
la, que apoya el monumento, primero, por las propias caracteristicas cul-
turales y mentales de la sociedad de finales del siglo XllI, y, segundo, por
un deseo de enlazar con una tradicion hagiografica que era sumamente
importante en la época. El hecho de dar sentido a unos martires del siglo
IV, gracias a la construccién del monumento funerario, suponia un punto
mas para el asentamiento de un culto y de una doctrina interesantes para
atarse organicamente con los primeros tiempos del cristianismo peninsu-

54



lar. Baste recordar también los intereses de la Iglesia medieval por fundar
o fundamentar una diécesis a partir de los inicios del cristianismo, bien con
las figuras de los apostoles (Santiago de Compostela), apariciones de la
Virgen (Zaragoza), “Varones Apostolicos” (Avila, con San Segundo en el
siglo XVI), o bien con martires de los siglos Ill y IV (Avila, Barcelona, Al-
cala, Sevilla, Toledo, etc.).

La tradicién en torno a los martires Vicente, Sabina y Cristeta parecio
pervivir en el mundo rural abulense anterior a la repoblacion de Alfonso VI.
El resurgimiento del discurso martiriolégico, a partir del siglo XlI, en un
mundo ya institucionalizado, entraba dentro del interés de la Iglesia por
asumir las tradiciones y creencias campesinas, precristianas o no, que se
situaban en cierto modo al margen de la propia oficialidad de la institucion
eclesiastica. Durante las tres centurias siguientes los martires desem-
penaron su papel como referentes religiosos de los caballeros abulenses,
al lado de la Virgen de la Soterrana. Pasada la euforia martirial y cumplida
la funcién sagrada de los tres hermanos, la aparicién de nuevos cultos ha-
ce caer en cierto olvido la tradicion de Vicente, Sabina y Cristeta. Desam-
parados hasta tal punto, los tres hermanos son abandonados por un culto
reciclado, relacionado con los primeros instantes del cristianismo, a partir
del descubrimiento de San Segundo. También Santa Lucia, asociada con
San Sebastian en la iglesia del arrabal del Puente, es sustituida por una
nueva figura femenina, Santa Paula Barbada. La recuperacion de la leyen-
da de los martires Vicente, Sabina y Cristeta en época barroca coincide
con el papel estelar que el clero y los escasos ciudadanos abulenses del
siglo XVII conceden a Santa Teresa. Desde ese momento, la imagen de la
Santa abulense dominara casi totalmente todo el escenario religioso de la
ciudad.

55



APENDICE 1

Gonzalo de Berceo, Milagros de Nuestra Senora, “El nino judio”.

Plano trascendente

DIOS = Rei omnipotent

Sancta Maria

Servicios
honor
fidelidad

Y A

pacto vasallatico

.- acto: comulgar

.- Objeto: hostia sagrada
.- espacio: misa / altar

Plano inmanente

clérigos <—— |glesia <>
.- orar

.- ensenar

forno =

—»>“yent cristiana”

sinagoga =

judios —(?) —conversién

infierno




APENDICE 2

B Vicente: “Calla malvado, no digas blasfemias contra el que debes
adorar: si el demonio no te tuviese ciego el entendimiento”.

H Daciano: “Yo perdono a tu mocedad, pues por no tener perfecta pru-
dencia, no es mucho que yerres. Mas sera justo que me oigas, que como
padre, quiero advertirte. Sacrifica a los dioses y no moriras”.

B Vicente: “Ellos carecen verdaderamente de prudencia y juicio, que
dejando a Dios vivo, verdadero Criador de todas las cosas, adoran las pie-
dras, los maderos, los metales”.

57



- Judio: “Jesucristo, guardador de tus siervos, librame de esta ser-
piente, que yo te prometo creer en Ti, recibir tu fe y enterrar los cuerpos de
tus amigos honradamente”.

Textos: Luis Ariz, Historia de las grandezas de la ciudad de Avila, Al-
cala de Henares, 1607 (edicion facsimil de T. Sobrino Chomén, Avila 1978).

58




	CA 29 Cuadernos abulenses_001
	CA 29 Cuadernos abulenses_002
	CA 29 Cuadernos abulenses_003
	CA 29 Cuadernos abulenses_004
	CA 29 Cuadernos abulenses_005
	CA 29 Cuadernos abulenses_006
	CA 29 Cuadernos abulenses_007
	CA 29 Cuadernos abulenses_008
	CA 29 Cuadernos abulenses_009
	CA 29 Cuadernos abulenses_010
	CA 29 Cuadernos abulenses_011
	CA 29 Cuadernos abulenses_012
	CA 29 Cuadernos abulenses_013
	CA 29 Cuadernos abulenses_014
	CA 29 Cuadernos abulenses_015
	CA 29 Cuadernos abulenses_016
	CA 29 Cuadernos abulenses_017
	CA 29 Cuadernos abulenses_018
	CA 29 Cuadernos abulenses_019
	CA 29 Cuadernos abulenses_020
	CA 29 Cuadernos abulenses_021
	CA 29 Cuadernos abulenses_022
	CA 29 Cuadernos abulenses_023
	CA 29 Cuadernos abulenses_024
	CA 29 Cuadernos abulenses_025
	CA 29 Cuadernos abulenses_026
	CA 29 Cuadernos abulenses_027
	CA 29 Cuadernos abulenses_028
	CA 29 Cuadernos abulenses_029
	CA 29 Cuadernos abulenses_030
	CA 29 Cuadernos abulenses_031
	CA 29 Cuadernos abulenses_032
	CA 29 Cuadernos abulenses_033
	CA 29 Cuadernos abulenses_034
	CA 29 Cuadernos abulenses_035
	CA 29 Cuadernos abulenses_036
	CA 29 Cuadernos abulenses_037
	CA 29 Cuadernos abulenses_038
	CA 29 Cuadernos abulenses_039
	CA 29 Cuadernos abulenses_040
	CA 29 Cuadernos abulenses_041
	CA 29 Cuadernos abulenses_042
	CA 29 Cuadernos abulenses_043
	CA 29 Cuadernos abulenses_044
	CA 29 Cuadernos abulenses_045
	CA 29 Cuadernos abulenses_046
	CA 29 Cuadernos abulenses_047
	CA 29 Cuadernos abulenses_048
	CA 29 Cuadernos abulenses_049
	CA 29 Cuadernos abulenses_050
	CA 29 Cuadernos abulenses_051
	CA 29 Cuadernos abulenses_052
	CA 29 Cuadernos abulenses_053
	CA 29 Cuadernos abulenses_054
	CA 29 Cuadernos abulenses_055
	CA 29 Cuadernos abulenses_056
	CA 29 Cuadernos abulenses_057
	CA 29 Cuadernos abulenses_058
	CA 29 Cuadernos abulenses_059
	CA 29 Cuadernos abulenses_060
	CA 29 Cuadernos abulenses_061
	CA 29 Cuadernos abulenses_062
	CA 29 Cuadernos abulenses_063
	CA 29 Cuadernos abulenses_064
	CA 29 Cuadernos abulenses_065
	CA 29 Cuadernos abulenses_066
	CA 29 Cuadernos abulenses_067
	CA 29 Cuadernos abulenses_068
	CA 29 Cuadernos abulenses_069
	CA 29 Cuadernos abulenses_070
	CA 29 Cuadernos abulenses_071
	CA 29 Cuadernos abulenses_072
	CA 29 Cuadernos abulenses_073
	CA 29 Cuadernos abulenses_074
	CA 29 Cuadernos abulenses_075
	CA 29 Cuadernos abulenses_076
	CA 29 Cuadernos abulenses_077
	CA 29 Cuadernos abulenses_078
	CA 29 Cuadernos abulenses_079
	CA 29 Cuadernos abulenses_080
	CA 29 Cuadernos abulenses_081
	CA 29 Cuadernos abulenses_082
	CA 29 Cuadernos abulenses_083
	CA 29 Cuadernos abulenses_084
	CA 29 Cuadernos abulenses_085
	CA 29 Cuadernos abulenses_086
	CA 29 Cuadernos abulenses_087
	CA 29 Cuadernos abulenses_088
	CA 29 Cuadernos abulenses_089
	CA 29 Cuadernos abulenses_090
	CA 29 Cuadernos abulenses_091
	CA 29 Cuadernos abulenses_092
	CA 29 Cuadernos abulenses_093
	CA 29 Cuadernos abulenses_094
	CA 29 Cuadernos abulenses_095
	CA 29 Cuadernos abulenses_096
	CA 29 Cuadernos abulenses_097
	CA 29 Cuadernos abulenses_098
	CA 29 Cuadernos abulenses_099
	CA 29 Cuadernos abulenses_100
	CA 29 Cuadernos abulenses_101
	CA 29 Cuadernos abulenses_102
	CA 29 Cuadernos abulenses_103
	CA 29 Cuadernos abulenses_104
	CA 29 Cuadernos abulenses_105
	CA 29 Cuadernos abulenses_106
	CA 29 Cuadernos abulenses_107
	CA 29 Cuadernos abulenses_108
	CA 29 Cuadernos abulenses_109
	CA 29 Cuadernos abulenses_110
	CA 29 Cuadernos abulenses_111
	CA 29 Cuadernos abulenses_112
	CA 29 Cuadernos abulenses_113
	CA 29 Cuadernos abulenses_114
	CA 29 Cuadernos abulenses_115
	CA 29 Cuadernos abulenses_116
	CA 29 Cuadernos abulenses_117
	CA 29 Cuadernos abulenses_118
	CA 29 Cuadernos abulenses_119
	CA 29 Cuadernos abulenses_120
	CA 29 Cuadernos abulenses_121
	CA 29 Cuadernos abulenses_122
	CA 29 Cuadernos abulenses_123
	CA 29 Cuadernos abulenses_124
	CA 29 Cuadernos abulenses_125
	CA 29 Cuadernos abulenses_126
	CA 29 Cuadernos abulenses_127
	CA 29 Cuadernos abulenses_128
	CA 29 Cuadernos abulenses_129
	CA 29 Cuadernos abulenses_130
	CA 29 Cuadernos abulenses_131
	CA 29 Cuadernos abulenses_132
	CA 29 Cuadernos abulenses_133
	CA 29 Cuadernos abulenses_134
	CA 29 Cuadernos abulenses_135
	CA 29 Cuadernos abulenses_136
	CA 29 Cuadernos abulenses_137
	CA 29 Cuadernos abulenses_138
	CA 29 Cuadernos abulenses_139
	CA 29 Cuadernos abulenses_140
	CA 29 Cuadernos abulenses_141
	CA 29 Cuadernos abulenses_142
	CA 29 Cuadernos abulenses_143
	CA 29 Cuadernos abulenses_144
	CA 29 Cuadernos abulenses_145
	CA 29 Cuadernos abulenses_146
	CA 29 Cuadernos abulenses_147
	CA 29 Cuadernos abulenses_148
	CA 29 Cuadernos abulenses_149
	CA 29 Cuadernos abulenses_150
	CA 29 Cuadernos abulenses_151
	CA 29 Cuadernos abulenses_152
	CA 29 Cuadernos abulenses_153
	CA 29 Cuadernos abulenses_154
	CA 29 Cuadernos abulenses_155
	CA 29 Cuadernos abulenses_156
	CA 29 Cuadernos abulenses_157
	CA 29 Cuadernos abulenses_158
	CA 29 Cuadernos abulenses_159
	CA 29 Cuadernos abulenses_160
	CA 29 Cuadernos abulenses_161
	CA 29 Cuadernos abulenses_162
	CA 29 Cuadernos abulenses_163
	CA 29 Cuadernos abulenses_164
	CA 29 Cuadernos abulenses_165
	CA 29 Cuadernos abulenses_166
	CA 29 Cuadernos abulenses_167
	CA 29 Cuadernos abulenses_168
	CA 29 Cuadernos abulenses_169
	CA 29 Cuadernos abulenses_170
	CA 29 Cuadernos abulenses_171
	CA 29 Cuadernos abulenses_172
	CA 29 Cuadernos abulenses_173
	CA 29 Cuadernos abulenses_174
	CA 29 Cuadernos abulenses_175
	CA 29 Cuadernos abulenses_176
	CA 29 Cuadernos abulenses_177
	CA 29 Cuadernos abulenses_178
	CA 29 Cuadernos abulenses_179
	CA 29 Cuadernos abulenses_180
	CA 29 Cuadernos abulenses_181
	CA 29 Cuadernos abulenses_182
	CA 29 Cuadernos abulenses_183
	CA 29 Cuadernos abulenses_184
	CA 29 Cuadernos abulenses_185
	CA 29 Cuadernos abulenses_186
	CA 29 Cuadernos abulenses_187
	CA 29 Cuadernos abulenses_188
	CA 29 Cuadernos abulenses_189
	CA 29 Cuadernos abulenses_190
	CA 29 Cuadernos abulenses_191
	CA 29 Cuadernos abulenses_192

