
EL SANTO Y LA SERPIENTE: LEYENDA V 
REALIDAD EN EL CENOTAFIO DE LOS 

MÁRTIRES VICENTE, SABINA Y CRISTETA 
DE ÁVILA 

FERRER GARCÍA Félix A. 

1.· La muerte y las tumbas de la ciudad 

Para salvar su alma, Esteban Domingo, alcalde del rey, donó al Cabil-
do catedralicio variados bienes materiales, desde solares y casas hasta 
maravedís y yuntas de bueyes. La reciprocidad entre el difunto y los cape-
llanes se acomodaba al intercambio de monedas por unas cerkmonias re-
lacionadas con el tránsito al más allá, pues la preocupación del caballero 
abulense se centraba en el "salvamiento de mi alma, por mucha ondra e 
gracia muy grande e por mucho bien que recebí en mi vida" 1

• 

La muerte de Esteban Domingo, en los años sesenta del siglo XIII , se 
reflejó algo más tarde en la construcción de un monumento funerario en la 
Capilla de San Miguel, una tumba que señala el inicio de la transición de 
las sepulturas artísticas de tradición románica a la nueva iconografía góti-
ca. El cambio de modelo está relacionado con unas nuevas actitudes ante 
la muerte, también con unos comportamientos diferentes en el mundo de 
las liturgias y las concepciones del hombre y la vida. Importa la muerte co-
mo memoria individual, como elemento artístico que marca la fama del di-
funto. Antes, el óbito señalaba un fin en una visión de la muerte subordi-
nada. Sin embargo, Esteban Domingo sigue siendo, tras el fallecimiento, 

' Documento 87: 1261 , mayo, 7. Testamento de Esteban Domingo de Ávila, alcalde del rey, 
realizado con consentimiento de su familia. A. Barrios Garcfa, Documentación medieval de la 
CatedraldeÁvila, Ávlla, 1981, pág. 75. 

11 



un hombre del románico: la sepultura individualizada se rodea de una ico-
nografía que aún no logra desprenderse de los elementos relacionados 
con "la muerte domada" que señala Philippe Ariés2

• La calidad del perso-
naje se refleja en la espada y el guante sobre el cuerpo yacente, un atis-
bo de la futura fama que encontraremos a partir de finales del siglo XIII en 
el arte y la literatura. Los relieves del monumento presentan un ámbito no 
tan individualizado, más cercano al mundo caballeresco y clerical de la ciu-
dad castellana: se repiten los rituales de la muerte, el difunto con la fami-
lia, el traslado del alma al cielo, la aparición del clero al lado del finado, el 
duelo de los caballeros. Un calvario bajo el arco domina la tierra, estable-
ciendo una evidente jerarquización: Cristo en la cruz, la representación del 
Cabildo catedralicio con el Obispo en el centro, el difunto yacente; por últi-
mo, los elementos de la mencionada "muerte domada" (familia, clero re-
gular y caballeros) . En la arquivolta la representación del cielo, los ángeles 
en distintas actitudes. 

La consideración con que comienza el Eclesiastés, "Vanidad de vani-
dades; todo es vanidad", el bíblico Ubi sunt qui ante nos in hoc mundo fue-
re?, y toda la tradición medieval sobre la muerte dan como resultado la 
construcción de numerosos sepulcros en los siglos XIV y XV, aunque al-
gunos aspectos están cambiando en la centuria anterior. Pues si la tumba 
de Esteban Domingo refleja ante todo la familiaridad y resignación ante la 
muerte de los siglos XI, XII y parte del XIII, a partir de la centuria siguien-

. te, l.p muerte, descubierta por el hombre en el speculum mortis, se con-
vertirá en un sentimiento plenamente individualizado. El hombre toma con-
ciencia de su fin próximo, la descomposición corporal y la salvación o con-
dena de su alma. Pero esto último, en relación ya con las valoraciones de 
la fama y la pervivencia, se planteará en otros sepulcros abulenses. 

De momento, la muerte del alcalde del rey, el serrano Esteban Domin-
go, está atenuada por unas circunstancias artísticas: su poder se refleja en 
la sepultura levantada en una capilla funeraria, a un lado del nártex de la 
Catedral. La muerte de este héroe no es sólo un lamento en la piedra. Es 
tampién la tipificación de una manera de dejar este mundo, o dejar de ser, 
pues el caballero sigue presente en la sociedad, exaltado y mantenido por 
una, tradición colectiva vincúlada a los serranos abulenses. Tanto el caba-
llero como otros héroes medievales parece que interrogan a la muerte, 

en la literatura, bien en el arte funerario: el duelo de Gonzalo Gustios 
en el Cantar de los Infantes de Lara (w. 226-330 y 97-100), las referencias 
a la muerte en el Poema de Mio Cid (w. 358-361 y 1704-1709), o la ora-
ción de súplica en el Poema de Fernán González (w. 1 05-113). 

2 El hombre ante la muerte, Madrid, 1983, págs. 13-20. 

12 



Mejor fuera la mi muerte 
que ver tan triste jornada. 
Al duelo que el viejo hace 
toda Córdoba lloraba. 

(Romance del duelo de Gonzalo Gustios ante las cabezas de sus hi-
jos, w. 97-100). 

El desvelamiento de la muerte coloca al hombre en una situación de 
incertidumbre que le lleva a plantearse interrogaciones "no interrogantes''3 , 

es decir, que no esperan respuestas concretas, pues están ante un miste-
rio claro pero demasiado temido. Los vivos preguntan. Los fallecidos, ob-
viamente, no responden. En realidad, las preguntas que hace el especta-
dor ante la tumba o el lector de los poemas no van dirigidas tanto al muer-
to como a la muerte, pues el primero "nada sabe y ya no espera recom-
pensa, habiéndose perdido ya su memoria" (Eccl. 9, 5). 

Hace unos años, Eduardo Ruiz-Ayúcar" tuvo el acierto de describir, en 
una pequeña obra, los principales monumentos funerarios de la ciudad de 
Ávila. Iniciando el relato con una obra tardía, el cenotafio de San Segun-
do de Juan de Juni, el que fue cronista oficial de ta ciudad, pasa revista a 
muy variados monumentos, relacionándolos con los templos y las bio-
grafías de los personajes enterrados. En casi todos ellos, de los siglos 
XIV, XV y XVI, se refleja un cambio cualitativo del arte funerario, con la 
aparición de elementos que insisten en la pervivencia y en la idea de la 
fama. En unos sepulcros se acentúa el carácter religioso del fallecido; en 
otros, distintos ideales de vida, ligados casi siempre al mundo caballe-
resco. Son múltiples los enterramientos de los grupos sociales privilegia-
dos, localizados en las capillas funerarias de la Catedral y otras iglesias. 
A lo largo de estos siglos se construyen grandes tumbas en capillas, luci-
llos en los muros y numerosas lápidas sepulcrales en el interior y en las 
cercanías de los edificios religiosos. Las iglesias, en particular la Catedral 
y San Vicente, se convierten en grandes cementerios. 

Los motivos iconográficos son variados. Los elementos heráldicos 
aparecen en las tumbas de Blasco Muñoz, Ruy González Dávila, Alonso 
de Valderrábano, Sancho Dávila y otros personajes. Las representaciones 
evangélicas en el sepulcro del Obispo Blasco Dávila, y con rituales fune-
rarios en el del Obispo D. Hernando. Tumbas renacentistas son las de San 
Segundo, de Juan de Juni, el Príncipe D. Juan, de Fancelli , y otras rela-
cionadas directa o indirectamente con el taller de Vasco de la Zarza: Alon-
so de Madrigal "El Tostado", D. Juan Dávila y Doña Juana Velázquez de la 

• E. Camacho Guizado, La elegfa funeral en la poesía española, Madrid, 1969, pág. 61. 
Sepulcros artfsllcos de Ávila. (Pequeña historia local), Ávila, 1964 y 1985. 

13 



Torre, Hernán Núñez de Arnalte, Doña María Dávila y el sepulcro de D. 
Andrés Blázquez Dávila y Doña María Herrera. 

Un monumento peculiar es el sepulcro de D. Pedro de Valderrábano, 
un caballero de la corte de Juan 11 que muere en 1465. Es obra, según 
Ruiz-Ayúcar, de Juan Guas, destacando el gran acabado del noble yacen-
te, con armadura y espada. Un paje-escudero se sitúa a los pies, mientras 
que en el frente de la tumba se desarrolla, junto al escudo familiar, la sor-
prendente huida de la mujer negra perseguida por un mono, ambos rodea-
dos de una estilizada decoración de acanto. La interpretación es difícil. Un 
marcado individualismo se aprecia en el sepulcro: la actitud del gesto 
inmóvil del noble delatan un afán de pervivencia, un deseo de gloria ca-
racterístico de los años finales del siglo XV. Al mismo tiempo se compren-
de la fugacidad de la vida, la brutalidad de la muerte. Lo que se ha ido en 
vida se representa en el cuerpo yacente de D. Pedro. Lo que se ha evita-
do, el submundo, para alcanzar la Gloria, en los relieves de la pizarra. Des-
de un punto de vista simbólico5

, el mono y la mujer negra se identifican con 
la fuerza inferior, la actividad inconsciente, la parte inferior humana en el 
caso de la mujer, una vuelta a las tinieblas que contrasta con la luz alcan-
zada tras la muerte por el noble abulense. Hay que recordar, además, que 
el mono en el Bestiario medieval es símbolo de lujuria, de la vanidad y las 
bajas pasiones: su rostro se identificaba con el de Satanás. 

Evidentemente el sentido de la muerte ha cambiado desde los tiem-
pos de Esteban Domingo. En la época de Juan 11 se registra no sólo un au-
ge de lo macabro, sino también un concepto más elaborado de la propia 
muerte, la individualizada. Tanto Jorge Manrique como Juan de Mena nos 
indican una escala de valores, una alegoría del fin de la vida, salpicada de 
constantes bajas apetencias humanas. La muerte, en realidad, no está 
presente. "Está sobreentendida: es el trillador o el segador, o quizá el pe-
sado buey que tan pronto cortará o aplastará ciegamente esta vida. Jorge 
Manrique evita las comparaciones mecánicas y prefiere ahora sugerir la 
muerte como posibilidad no realizada de una imagen. La muerte . .. es la 
causa no expresada de una destrucción no expresada, la tácita condición 
de nuestra nueva y agudizada consciencia de lo transitorio. Podemos per-
cibirla, pero no la vemos"8. 

• J. E. Cirlot, Diccionario de sfmbolos, Madrid, 1997, págs. 314 y 329. 
• S. Gilman, "Tres retratos de la muerte en las Coplas de Jorge Manrique", Nueva Revista de 

Fílologfa Hispánica, XIII (1959), pág. 313. 

14 



No tardes, Muerte, que muero 
ven, porque viva contigo; 
quiéreme, pues que te quiero, 
que con tu venida espero 
no tener guerra conmigo. 
(Canción, vv. 1-5) 

En Juan de Mena se llega al tópico de la muerte en una obra, Labe-
rinto de Fortuna, que se expresa a base de dicotomías: Fortuna/Providen-
cia, pasado/presente, ética/realidades prácticas, sustituyéndose el orden 
providencial por el desorden de la fortuna7

• De Mena se interesa sobre to-
do por el carácter universal de la muerte, su poder igualatorio y el pecado 
como causa de los males, que acarrea el morir. 

Muerte que a todos convida 
dime qué son tus manjares. 
Son tristezas y pesares, 
llantos, voces doloridas; 
en posadas mal guaridas 
entran sordos, ciegos, mudos, 
donde olvidartlos sesudos 
fueros, leyes e partidas ... 
(Laberinto de Fortuna) 

11.- La leyenda de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila 

Esteban Domingo, cabeza visible de la cuadrilla de San Vicente, co-
noció y probablemente juró en el cenotafio de los mártires Vicente, Sabina 
y Cristeta, una de las obras fundamentales del románico tardío en el mun-
do occidental. De autores anónimos, aunque relacionados con el ciclo final 
de la estatuaria románica, pretendieron mostrar en una excelente sucesión 
de imágenes la vida y el martirio del santo y sus hermanas. Los hechos se 
remontan a principios del siglo IV, en el marco de las persecuciones ge-
nerales iniciadas por el emperador Diocleciano por medio de los edictos de 
los años 303 y 304. El antagonismo entre cristianos e Imperio provoca la 
inundación de mártires sobre el territorio de Hispania. Muchos cristianos 
aceptaron los sacrificios oficiales, recibiendo a cambio un "libelo"; otros 
apostataron. No fue el caso de los mártires abulenses, marcados en su 
comportamiento por los propios edictos del emperador. La destrucción de 
iglesias (remotas, disimuladas, pues estamos antes del Edicto de Milán), 

7 Ph. O. Gericke, "The narrativa structure of the Laberinto de Fortunan, P?omance Philology, XXI 
(1967·8), pág. 517. 

15 



la entrega de textos sagrados y la realización de sacrificios señalan las ac-
titudes de gran parte de los mártires hispánicos, narraciones recogidas en 
diversas fuentes. Vicente se encuentra en una iglesia, ¿quizá un cargo 
eclesiástico? Encarcelado, el futuro mártir se niega repetidamente a reali-
zar libaciones y sacrificios a los dioses y a la imagen imperial. El milagro 
precede a la cárcel y a la huida. Antes se contrasta la figura del pretor Da-
ciano con la del santo, iniciándose la conversión de los presentes, asom-
brados por la realización del milagro en vida, que no es más que el inicio 
de un sacrificio, una muerte anunciada. Persecuciones y tormentos termi-
nan con la vida de los tres hermanos que, dirigidos por la mano divina, lle-
gan al Cielo. En un berrocal quedaron los tres cadáveres, el momento de 
un nuevo milagro: tras la exposición de los cuerpos para calmar la voraci-
dad de las rapaces (se prohibía el enterramiento de algunos cristianos), la 
serpiente evita que la "vana curiosidad" del judío culmine el martirio. El per-
sonaje, identificado en uno de los relieves del cenotafio, es, como dice 
Martín Carramolino, "el obstinado hebreo que despreciaba incrédulo la 
nueva ley de gracia". Este último milagro está al servicio de la institución 
eclesiástica, puesto que la finalidad de lo milagroso es el enterramiento y 
la construcción de un monumento funerario. Es la función compensatoria 
que existe en todo acontecimiento extraordinario. 

¿Cómo llega hasta los constructores y promotores de la tumba bajo-
medieval la tradición sobre los mártires? En primer lugar hay que conside-
rar el relato hagiográfico en torno a Vicente, Sabina y Cristeta no como un 
hecho aislado, sino dentro de un ciclo amplio, que hunde sus raíces en el 
Bajo Imperio y se conso·lida, se modifica o re interpreta en la Alta Edad Me-
dia, en el marco de la liturgia mozárabe. Todo texto hagiográfico se con-
vierte en un testimonio de ideas, creencias y actitudes religiosas y menta-
les, también políticas, de una sociedad determinada. Es cierto que las vi-
das de los santos constituyen fuentes de mediocre calidad: la vida del san-
to se oculta, la veracidad de sus acciones se esconde al lector o 
espectador, pero, aún así, existen elementos concretos como el deseo de 
la sociedad, o al menos de una parte de ésta, de recopilar los méritos san-
tos, sus sacrificios y martirios, sus traslados y penas en la tierra, su firme-
za ante la muerte, las reliquias, los objetos dejados a esa sociedad que los 
convertirá en el medio de comunicación entre el mundo de los vivos y el 
de los muertos. 

La hagiografía de los mártires abulenses no es particular ni exclusiva. 
Al contrario, se inscribe en un género literario que presenta numerosos 
problemas de redacción, adaptación y difusión. Se recurre a un modelo o 
estereotipo de santo, constante en las compilaciones medievales realiza-
das por categorías (santos, mártires, jóvenes vírgenes, etc.), aquellas que 

16 



están destinadas a reunir una determinada categoría de acontecimientos 
extraordinarios. Hay que establecer los méritos, los valores, las formas de 
vida de un santo, el reparto de las reliquias, los milagros realizados en vi-
da y tras la muerte. Existe una coherencia interna en todo relato hagiográ-
fico y martiriológico, explicada a partir de un modelo común de la Antigüe-
dad tardía. Por todas estas circunstancias, las vidas (transmitidas) de los 
mártires de Ávila no ofrecen sorpresas. 

La leyenda de San Vicente y sus hermanas está llena de coincidencias 
con las de otros mártires. Es, pues, una idealización de un modelo ha-
giográfico difundido desde el siglo IV, entrando de lleno en los límites del 
estereotipo martiral. San Vicente de Zaragoza, con un culto arraigado des-
de esa centuria, se convierte en modelo de otras vidas literarias. Hijo de 
Eutricio y Enola (o Eutino y Euola), Vicente de Zaragoza procede de una 
buena familia, estudiando bajo la dirección de Valero, obispo de la Caesa-
raugusta romana. La historia es recogida por Aurelio Prudencio en el Pe-
ristephanon, en el Himno V ("Passio Sancti Vincenti martyris")8 • igual que 
otros mártires, Vicente será un instrumento de la divinidad; su cuerpo, ob-
jeto de veneración. Es interesante recordar el relato de Prudencio, pues las 
analogías con otros mártires son evidentes. En efecto, Vicente es someti-
do a interrogatorios y tormentos: 

Tormenta, carcer, ungulae 
stridensque flammis lamina 
atque ipsa poenarum ultima, 
mors, christianis ludus est. 
(w. 611-64) 

Las torturas son variadas, crueles: el potro, los garfios de hierro, el 
suelo incandescente y, por último, la mazmorra, el infierno en la vida del 
futuro santo: 

Est intus imo ergastulo 
locus tenebris nigrior, 
quem saxa mersi fornicis 
angusta clausum strangulant. 
Aeterna nos illic latet 
expers ddiurni sideris, 
hic carcer horrendus suos 
habere fertur inferos. 
(w. 241-248) 

• Prudencio, Himnos a los mártires, edición de M.J. Bayo, Madrid, 1946, págs. 96-123. 

17 



Un milagro se produce en la cárcel. Luego, Vicente muere devota-
mente acompañado (en San Vicente de Ávila la muerte no está tan "do-
mada"). El cuerpo será expuesto a las aves de rapiña: 

Sic frendit et corpus sacrum 
profanus -a dirum nefas!-
nudum negato tegminee 
exponit ínter carices. 
Sed nulla dirarum famis 
aut bestiarum aut alitum 
audet tropeum gloriae 
foedare tactu squalido. 
(w. 393-400) 

Los mártires abulenses cuentan con escasos testimonios anteriores al 
siglo IX. A partir de esta centuria su culto se reanima mediante Pasiona-
rios y Legendarios, coincidiendo, además, con la incorporación al mundo 
religioso abulense (fragmentado y abandonado institucionalmente) de un 
nuevo culto: la imagen de la Soterraña, románica, soterrada ante el avan-
ce musulmán, poseedora a partir del siglo XII de una cripta en la Basílica 
que hasta ese momento, como espacio sagrado, había estado vinculada a 
los mártires. Los cultos, como se ve, se superponen constantemente en un 
mismo lugar sacro. Se considera la talla de la Virgen como una "imagen 
apostólica" que algunos autores la trasladan, por sus formas y facciones, 
a la civilización romana9, o bien una theotocos, trabajada en madera de no-
gal, del. siglo Vl 10

• Es, sin embargo, una imagen románica, aunque con múl-
tiples intervenciones posteriores. 

Los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta tras el martirio y muerte pa-
recen caer en cierto olvido. A pesar de la construcción de un monumento 
funerario paleocristiano, su culto se reduce a un ámbito marcadamente lo-
cal. La construcción de la primitiva iglesia de Ávila, o del monumento fu-
nerario que documenta Emilio Rodríguez Almeida1

\ responde a unas exi-
gencias de culto, a la institucionalización de una religión emergente. A par-
tir de la sepultura se pretende establecer una relación con el más allá en 
un marco urbano que, progresivamente, va perdiendo sus funciones pro-
pias. Se quiere también sacralizar un espacio central, referente constante 
en la historia de la ciudad. Sin embargo, las prácticas paganas perdurarían 
todavía. Conviene considerar que en los primeros tiempos del cristianismo 

• J. Martín Carramolino, Historia de Á vi/a, su provincia y obispado, Madrid, T. 1, pág. 493. 
•• F. de las Heras Hernández, La Iglesia de San Vicente. Memorias de un templo cristiano, 

Ávila, 1972, pág. 36. 
" Ávila romana, Ávila, 1981, pág. 53. 

18 



se resuelve una institucionalización paulatina de cultos y liturgias, centra-
das sobre todo en los rituales funerarios, que implican un incremento de la 
solidaridad de los habitantes a partir de la propia práctica funeraria. Con el 
paso del tiempo, el recuerdo de los mártires concretos irá desapareciendo, 
es decir, hay una pérdida del significado originario del monumento funera-
rio, adquiriendo un tono popular mediante una tradición oral y, luego, un 
carácter oficial a través de su incorporación a los Pasionarios o libros litúr-
gicos. Así pues, el culto funerario vicentino, perdido ya en su recuerdo 
exacto, se modifica, permitiendo mantener la continuidad religiosa del gru-
po semiurbano, semicampesino. La recuperación, más tarde, del culto a Vi-
cente, Sabina y Cristeta es el intento de organizar, en un marco incipien-
temente urbano (finales del siglo XI), unas antiguas tradiciones funerarias. 
De un culto relativamente popular que sobrevive a la despoblación parcial 
de Ávila por la comunicación ágrafa, se pasará en el período de Alfonso VI 
a una religiosidad dirigida en el medio ciudadano, en el marco parroquial 
destinado a los nuevos pobladores. 

Ahora bien, la transmisión de la leyenda y su oficialización en los tex-
tos es un proceso lento. Un relato parcial sobre los mártires abulenses fue 
transmitido mediante una Passio de communi realizada a finales del siglo 
VI o principios del siguiente'2 • Algunos aspectos del relatomartiriológico se 
incorporan posteriormente a una nueva versión. En principio, la narración 
sobre Vicente y sus hermanas se reduce, como ocurre con otros mártires, 
al enfrentamiento con Daciano, el pretor, y la sucesión de milagros y tor-
turas. La muerte final de los santos en un berrocal del oppidum abulense 
sirve para introducir un nuevo personaje, el judío, figura que ha de relacio-
narse no con un posible asentamiento judío en la ciudad del siglo IV, sino 
con el discurso antisemita elaborado por la monarquía visigoda en el siglo 
VIl. Así pues, la aparición del judío pretende señalar, como acontecerá a 
partir del siglo XII, un nuevo enemigo, con un acentuado discurso ideoló-
gico que se inicia en varios Concilios de Toledo y culmina, como señala A. 
Fábrega, en las Leyes contra los judíos del rey Ervigio, en el año 681. Los 
judíos, considerados como sacrílegos, se someten a un estricto control, a 
una dura legislación antisemita que es alentada y dirigida por la nobleza 
laica y eclesiástica'3• La elaboración de un relato detallado, preciso, sobre 
la vida martiral de Vicente, Sabina y Cristeta ha de relacionarse también, 
como apunta Fábrega, con la coincidencia de los tres hermanos con la fi-
gura de la Trinidad, en un contexto histórico en el que contrasta la conso-

,. A. Fábrega Grau, Pasionario Hispánico, Madrid-Barcelona, 1954, pág. 166. La Pasio se 
redactaría a fines del siglo VIl, según Z. Garcla-Villada, Historia eclesiástica de España, Madrid, 
1929, T.l, pág. 290. 

" E. A. Thompsson, Los godos en España, Madrid, 1979, págs. 267-276. 

19 



lidación del cristianismo oficial con los posibles restos del arrianismo visi-
godo. 

El Passionaríum constituye un texto móvil, capaz de ir asimilando vie-
jas tradiciones y nuevos relatos surgidos en la etapa altomedieval. Sin em-
bargo, las Actas de San Vicente de Zaragoza intervienen decisivamente en 
la formación e institucionalización de otros relatos. La similitud de la vida, 
tormentos, agonía y muerte de algunos santos hispanos, como Félix de 
Gerona, Cucufate y Eulalia de Barcelona, Justo y Pastor de Alcalá de He-
nares, Leocadia de Toledo y Vicente, Sabina y Cristeta de Ávila, hacen 
pensar en un tronco común, un modelo hagiográfico hegemónico en los 
inicios del peninsular. Los santos abulenses se incorporan a 
las compilaciones visigóticas, constituyendo aún muestras de cierta pie-
dad popular. Una vez elaborada la Pasión de los mártires, ésta se multipli-
ca, se recrea, sirve como modelo a otras narraciones literarias. En este 
sentido, Manuel C. Díaz y DíaZ14 afirma que la narración abulense fue uti-
lizada en el Bierzo por Valerio y en Braga por el autor de la Vita Fructuosi. 
Por otra parte, la Passio Vicentii, Sabinae et Christetae suponía la de otros 
santos, como Cucufate de Barcelona, Félix de Gerona o Justo y Pastor de 
Alcalá. 

En definitiva, la invasión de los mártires en la literatura de la Alta Edad 
Media es una compensación ante la pérdida de ritos, creencias y liturgias 
procedentes de las religiones indígenas. En la inseguridad de la Edad Me-
dia, los relatos hagiográficos, postulando lo milagroso y maravilloso, per-
miten a los individuos cierta supervivencia en el terreno espiritual. 

111.- La construcción del cenotafio en la Basílica de Ávila 

La historia de los mártires es, en realidad, la historia de la ciudad dis-
continua, fragmentada desde la Antigüedad tardía. La presencia musul-
mana en la península afecta a los cronistas y escritores de la Edad Media. 
Un espacio desolado en sus testimonios, una cuenca del Duero desorga-
nizada, frágil, sin población, pues "tal es la mudanr;a de las cosas, sin aver 
seguridad en nada, quando las armas con la guerra manda" 15 que todo 
resto de vida ha desaparecido. ¿Cómo pudo entonces pervivir una tradi-
ción, un lugar de culto? ¿Cómo se explica la pronta recuperación sagrada 
de un espacio abandonado? 

" "Passionaires, légendiers et compílations hagiographiques dans le haut Moyen Áge espag-
nol", Actes du Co/loque organisé a Nanterre et a París (2-5 mai, 1979). Centre de Recherches sur 
/' Antiquité tardive elle haut Moyen Age, París, 1981, pág. 58. 

'
5 G. González Dávila, Teatro eclesiástico de la S. Iglesia Apostólica de Ávíla y Vidas de sus 

hombres ilustres, edición facsímíl de E. Ruiz-Ayúcar, Ávila, 1981, pág. 235, 59. 

20 



La etapa repobladora deja una profunda huella en la ciudad, percepti-
ble aún en nuestros días. La polémica en torno a la despoblación total de 
la cuenca meridional del Duero parece superada. Las noticias, breves y 
ambiguas, atestiguan un escaso poblamiento en la zona de Ávila antes de 
la llegada del Conde D. Ramón. Estas pequeñas poblaciones, de carácter 
eminentemente rural y establecidas luego, como afirma al-ldrisi, en un 
conjunto de aldeas, permitieron la pervivencia de un lugar de culto es-
pecífico en torno a San Vicente, en el lugar conocido, según Fernández Va-
lencia, como las Pissadas. Con toda seguridad, los campesinos de este 
valle abulense transmitieron toda una tradición oral mucho más amplia y 
profunda, pues es difícil explicar la construcción de más de quince parro-
quias durante la repoblación concejil. El mantenimiento de lugares de cul-
to, de procedencia indígena, prerromana, a lo largo de la Alta Edad Media 
provoca una fiebre constructora y una aculturación de primitivos elemen-
tos sagrados (manantiales, rocas, espacios relacionados con la fecundi-
dad, etc.). La repoblación supone no sólo, como dice la Crónica de la Po-
blación de Á vi/a, la llegada de nuevas gentes, sino la organización total de 
un espacio, transformándose en un ámbito urbano. Es en este momento 
cuando los repobladores, diferenciados en serranos y ruanos, establecen 
distintas solidaridades, varios cultos, claros espacios intraurbanos, segre-
gaciones y relaciones entre los arrabales de la ciudad del siglo XII. Los 
santos y mártires, con sus correspondientes cultos, ayudan a formar la 
conciencia ciudadana. 

Cuando se inicia la fase constructora en la ciudad, "los veinte y dos 
maestros de piedra tallar y doce de jometría" que acompañan al Conde D. 
Ramón encontraron restos dispersos sobre el antiguo solar romano. En el 
caso de San Vicente, un descompuest0 monumento funerario, paleocris-
tiano, que servirá para ubicar la futura Basílica. Hay que observar que los 
maestros románicos considerarán toda una tradición topológica para la 
construcción del templo románico. El martirio de los santos tuvo lugar, 
efectivamente, en una zona escarpada, en un berrocal de gran desnivel en 
el extremo nororiental de la cerca romana. Ávila era un oppidum en el Im-
perio romano, cuya necrópolis principal se situaba en un terreno que, pre-
visiblemente, había sido utilizado por los vettones con alguna finalidad re-
ligiosa. La presencia de rocas y agua se relaciona con los cultos prerro-
manos, con la religión indígena que sobrevive en los primeros tiempos del 
cristianismo. Hay que anotar, además, que la anomalía del perímetro mu-
rado de la Edad Media existía también en el mundo abulense de la roma-
nización. La tradición religiosa (funeraria) de un espacio se mantuvo en la 
Antigüedad tardía. 

21 



Los vettones, pueblo asentado en el centro peninsular, elaboraron una 
cultura propia denominada de los verracos, identificada arqueológicamen-
te como Cogotas 11, con unas formas religiosas atomizadas, variables de 
unos poblados a otros, circunscritas a los límites de una comarca o de un 
castro. Aparecen, sin embargo, algunos rasgos comunes: la ausencia de 
santuarios, el culto a las rocas, el sol, las fuentes, a animales como el to-
ro, la presencia de necrópolis propias y definidas, la progresiva romaniza-
ción (o latinización) de los vettones, la identificación de las divinidades 
indígenas con las romanas. Varios elementos anteriormente citados cons-
tituyen una constante en el mundo abulense. Así, cuando Vicente, Sabina 
y Cristeta mueren tras los tormentos, sus cadáveres son expuestos sobre 
el roquedal nororiental de la ciudad, un recuerdo de antiguas prácticas 
indígenas de rituales funerarios. De la incineración de cadáveres se pasa, 
en algunos casos, a la exposición al aire libre para que los cuerpos sean 
devorados por las aves de rapiña, intermediarias entre la tierra y las altu-
ras. La costumbre, mencionada por Silio ltálico16 y Claudio Eliano, se refie-
re a los celtíberos, extendiéndose a los vacceos y, posiblemente, a los vet-
tones, pueblo pastoril al igual que el de Numancia. La narración vicentina 
parece recuperar, por tanto, una antigua tradición indígena en períodos 
más tardíos. También los cultos astrales y el culto al toro se identifican en 
los castros abulenses de la Edad de Hierro con una continuidad histórica. 
En la Media, el coso de San Vicente era escenario de festividades 
taurinas, celebraciones iniciáticas que, en principio, apuntan a un ritual re-
lacionado con la fecundidad17

• 

Hay, por consiguiente, una posible tradición funeraria, un simbolismo 
de ultratumba sobre el lugar en que serán martirizados, a principios del si-
glo IV, los santos abulenses. En este momento la difusión del cristianismo 
es muy lenta. Las prácticas paganas perduran todavía, pero, poco a poco, 
surgen los primeros intentos cristianizadores. E. Rodríguez Almeida18 do-
cumenta la construcción de un monumento funerario, una memoria paleo-
cristiana, en el lugar de los mártires. La tumba, situada en la cripta de la 

'8 "His pugna cecidisse decus, corpusque cremari/ tale netas. Caelo credunt superisque refe-
rri/ impastus carpat si membra iacentia culttur" (Silio Itálico 111, 341-343). Vid. J. M1 Blázquez, 
Diccionario de las religiones prerromanas en Hispania, Madrid, 1975; M. Salinas de Frías, La orga-
nización tribal de los vettones, Salamanca, 1982; J. Mangas, "Religiones de Hispania durante el 
Imperio", AA.W., Historia de España, Barcelona, 1983, págs. 402-432; "Relígiones indfgenas en 
Hispania", AA.W., Historia de España Antigua. 11. Híspania romana, Madrid, 1978, págs. 579·612. 

17 Señala J. MA Blázquez, op. cit., pág. 71, que las.noticias más remotas sobre corridas de toros 
se remontan al año 1080, cuando en Ávila se celebró la boda y el posterior festejo taurino entre el 
infante Sancho de Estrada y Urraca Flores. 

18 "La primitiva memoria martirial de los santos Vicente, Sabina y Cristeta (Ávila, España), Atti 
del VI Congresso lnternazionale di Archeologia Cristiana, Ravenna, 1962, págs. 781·797; Ávila 
romana, pág. 53; A. Molínero Pérez, "En torno a la tumba o tumbas de los mártires Vicente, Sabina 
y Cristeta", El Diario de Ávíla, 9, 13 y 18 de septiembre de 1982. 

22 



Soterraña, oculta en el tiempo, muestra una simple estructura regular, rea-
lizada en parte en mármol y asociada a un manantial. En 1962, el mismo 
arqueólogo descubrió una katarakta, un elemento relacionado con las lau-
des martiriales y heredero de ciertas prácticas paganas. La katarakta, con 
su correspondiente orificio, servía para que los fieles o allegados al difun-
to introdujeran algún objeto en el monumento. La sacralización del objeto 
se conseguía en un mundo en el que los mártires ocupaban una posición 
privilegiada en la escala religiosa. Sostiene Rodríguez Al me ida que ese ri-
tual quedará asociado al posterior cenotafio medieval por medio del agu-
jero de las juras, un pequeño rosetón bajo el Pantocrátor sobre el que los · 
abulenses realizaban los juramentos hasta el reinado de los Reyes Católi-
cos, cuando dichas prácticas quedaron suprimidas en la Ley 67 de las Cor-
tes de Toro por los graves inconvenientes que implicaban, pues en las fór-
mulas se tentaba a Dios para que hiciera milagros: 

Ningún juramento, aunque el luez lo mande hazer, ó la parte lo pida, 
no se haga en San Vicente de Á vi/a, ni en el herrojo de Santa· Gadea, ni 
sobre altar, ni cuerpo santo, ni en otra Iglesia juradera, sopena de diez mil 
maravedises para la nuestra cámara, y fisco al que lo jurare, y alluez que 
lo mandare, y al que lo pidiere ó demandare. 

El levantamiento del martyrium se inscribe en la tradición paleocristia-
na, cuando se hacía necesario tener unas referencias espirituales más allá 
de las puramente teológicas. Era costumbre enterrar a los mártires en el 
mismo lugar en que habían fallecido, aunque se diferenciaban funeraria-
mente hombres y mujeres. Por este motivo Vicente es enterrado en la tum-
ba identificada por Rodríguez Almeida, mientras que sus hermanas se alo-
jarían en una tumba secundaria, en el ábside meridional de la cripta, bajo 
un arcosolio. Más tarde, en la repoblación medieval, se construye otra tum-
ba, situada sobre la segunda, con carácter antropoide. 

La continuidad entre el mundo paleocristiano-visigótico y el de la re-
población parece evidente. El culto a los mártires, si bien limitado al ámbi-
to local, es precoz, continuado en la historia local probablemente por me-
dio de una tradición oral durante el período altomedieval, lo que indicaría 
la pervivencia de gentes en el entorno de la desarticulada ciudad de Ávi-
la. El culto funerario expresa una continuidad de pobladores, pero también 
unas modificaciones significativas, pues hay una pérdida paulatina del sig-
nificado original hasta la incorporación de la leyenda a la liturgia eclesiás-
tica a partir del siglo VIl y, sobre todo, del XI. La veneración de los prime-
ros cristianos por los muertos se convierte en el eje central de la piedad 
popular. Numerosos rituales se relacionan con los sepulcros, expresiones 
de dolor y testimonios de solidaridad entre los habitantes. Las celebracio-

23 



nes, en ocasiones, se desvirtúan respecto a su sentido primario: el refri-
gerium se difumina, adquiere un tinte pagano; la feralia o parentalia, ritual 
festivo con danzas, cantos y banquetes, contrastaba con el lugar funerario. 
Las ceremonias fúnebres se transforman con tal nitidez que las propias 
instituciones eclesiásticas intervienen para iniciar su oficialización. Los cá-
nones del Concilio de Elvira, celebrado a principios del siglo IV, insisten en 
la prohibición de celebrar velatorios en las necrópolis: 

Ne cerei in ciminteriis incendantur. Cereus per diem p/acuit in ciminte-
rio non incendi, inquietandi enim sanctorum spiritus non sunt. Qui haec non 
observaverint aarceantur ab ecclesiae comunione. 

Canon XXXIV19
• 

Todo el carácter folklórico de las conmemoraciones funerarias era po-
co a poco aislado por la Iglesia, hasta que a fines del siglo X, coincidien-
do con la redacción de Pasionarios y Legendarios, la participación oficial 
en los ritos fúnebres está prácticamente institucionalizada. El rito funerario 
de raíz popular perduraría, no obstante, durante toda la Edad Media, a pe-
sar de las numerosas disposiciones oficiales: 

Despesas fazen los omnes de muchas guisas en soterrar los muertos, 
ca fázenlas en comprar los monumentos e aun en fazerlos e otrossí en 
leuarlos a soterrar e mayormiente quando mueren fuera de sus lagares e 
los han alfa a leuar e por guardarlos de noche o de dia quando no pueden 
soterrar/os tan ayna e en. las candelas e en mortaias e en todas las otras 
despesas que fazen por razón del cuerpo ante que sea soterrado. 

Primera Partida. T. XIII, Ley XVª. 

Cuando a finales del siglo XI los maestros constructores inician la obra 
de la Basílica encuentran un deterioro urbano, unas ruinas en el roquedal 
nororiental. El estado de abandono de la tumba (o de las tumbas) debía 
ser evidente, dada la ausencia de una organización eclesiástica en los mo-
mentos previos a la repoblación: el "viejo ciminterio" del que habla Berceo 
indica efectivamente un desorden, un abandono institucional, no la ausen-
cia de un lugar de culto. Esta situación había provocado el traslado de las 
reliquias por el rey Fernando 1 el Magno, iniciándose un confuso peregri-
naje hacia varios lugares: San Pedro de Arlanza, vinculado hasta la desa-
mortización del siglo XIX con los mártires abulenses, Cámara Santa de 
Oviedo y Colegiata de San Isidoro en León. En el traslado participan, jun-
to al monarca, los abades de Silos y Arlanza. Las noticias son contradic-
torias. Parece seguro la permanencia de los restos en San Pedro de Ar-

•e J. Vives, Concilios visigóticos e híspanorromanos, Barcelona-Madrid, 1963, pág. 7. 

24 



lanza. En San Isidoro de León se refleja fa presencia de San Vicente en 
una lápida con epigrafía latina situada en el muro oriental del Panteón 
Real: "En el año 1065 a 10 de mayo, trasladaron aquí de la ciudad de Á vi-
la el cuerpo de San Vicente, hermano de Sabina y Cristeta" (" ... adduxerunt 
ibi de urbe Á vi/a corpus sci Vincenti Fr. Savine Xpetis'?. 

El peligro musulmán vacía al valle Ambfés de sus reliquias más pre-
ciadas, unos años antes de fa repoblación acometida por Alfonso VI. Las 
fechas del traslado bailan de unos autores a otros. Luis G. de Vafdeaveffa-
no insiste en el año 1062. Otros historiadores en 1065. J. Be! monte Díaz 
indica20 1 063. 

Postes cum ciuitas Abulensis longis temporibus diruta remansisser. 
Rex Fernandus ad ea corpore sanctorum martyrum Vicentii, Sabinae et 
Christiae dicitur transtulisset. (Jiménez de Rada, De Rebus Hispaniae, Lib. 
IV, cap. XIII, pág. 1 00). 

En el traslado de fas reliquias participa también Domingo Manso, 
según el relato que aparece en fa Vida de Santo Domingo de Silos, de 
Gonzalo de Berceo. 

Condensaron los cuerpos otro día mañana: 
Vicencio e Sabina e Cristeta su hermana, 
metiéronlos en tumba firme e adi'ana, 
acié grand alegría essa gent castellana. 
En essa traslación de estos tres ermanos, 
fueron muchos enfermos de los dolores sanos, 
los unos de los piedes, los otros de las manos, 
ond rendién a Dios gracias christianas e christianos. 
(estr. 263-264) 

El poeta riojano se basa en un relato en latín de Grimafdo21
, discípulo 

de Santo Domingo. Berceo establece un recorrido desde Ávifa, cuando pa-
rece ser que fa traslación de los restos fue desde Palencia. Hay que tener 
en cuenta que fa narración de Berceo es marginal, puesto que la figura cen-
tral de la obra es Santo Domingo de Silos. En cuanto a fas estrofas deBer-
ceo en las que relata el traslado de los cuerpos de fos .mártires desde Ávi-
fa hasta otros puntos de Castilla (estr. 262-268}, el erudito del siglo XVIII 

20 La ciudad de Ávila. Estudio histórico, Ávila, 1987, pág. 57. 
2' Esta obra está inclufda en el volumen sobre Domingo de Silos de Fray Sebastián de Vergara, 

Vida y milagros del thaumaturgo español Moyses Segundo Redemptor de cautivos, abogado de 
felices partos, Santo Domingo Manso, abad benedictino, reparador del Res/ Monasterio de Silos, 
Madrid, 1736, págs. 309-452. 

25 



José Tello y Martínez22 ofrece un texto anónimo (posiblemente una traduc-
ción de Grimaldo) que relata todo el acontecimiento que recoge también el 
poeta riojano: 

En tiempo de Fernando, Rey de España, glorioso y valeroso, era abad 
del monasterio de Arlanza Fray García, varón de vida venerable, y digno 
de memoria por su feliz perseverancia, a quien por una visión le fue reve-
lado milagrosamente que trasladase de una ciudad de España, que se lla-
ma Ávila, los cuerpos de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta, 
sus hermanas, puestos allí sin respeto ni veneración. Lo cual se hizo pre-
cediendo la gracia del Señor, y sirviendo a ello el trabajo e industria del so-
bredicho abad. A esta traslación de los gloriosos mártires se hallaron los 
venerables y dignos de Dios, obispos, abades y clérigos de todos órdenes, 
y grandes hombres y plebeyos, y pueblos de personas de uno y otro sexo. 

Gran parte de los historiadores abulenses defienden enconadamente 
que "los cuerpos de los santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta, no se 
han trasladado de su primer templo y sepultura; pero es probable haberse 
repartido algunas reliquias a otras iglesias"23

• El propio Tello aduce una se-
rie de pruebas que apoyarían esta afirmación: 

26 

1. Durante la época de los visigodos permanecen los restos en Ávila, 
como afirma San Braulión de Zaragoza en las Adiciones a Máximo, 
núm.5. 

2. Privilegios de los monarcas castellanos Fernando 111 (1252) y Alfon-
so X (1280). . 

3. Para conocer si alguno había faltado a la verdad y fidelidad, selle-
vaba al sepulcro a aquel hombre de cuya fidelidad se dudaba, el cual,_ 
tocando con las manos el sepulcro hacía juramento de haber sido fiel 
y haber guardado justicia; pero si afirmaba la mentira con el juramen-
to, desde entonces empezaba a experimentar castigos visibles del cie-
lo, como era secarse poco a poco la mano y el brazo. 

4. Milagro ocurrido durante el obispado de Martín de Vilches. 

5. Donación a la Iglesia de Domingo Juárez, año 1270. 

6. Bula papal de Bonifacio VI II, año 1290. 

7. Fiesta celebrada el 27 de octubre. 

8. Procesión que se celebra los sábados desde la sacristía del templo 
hasta el sepulcro. 

22 Vid. Apéndice IV de J. Martín Carramolino, op. cit., T. 11, pág. 475. 
23 /bid., T. 11, pág. 460. 



Félix de las Heras24 señala que en el año 1139 se procedió a cambiar 
de relicario, en Arlanza, los cuerpos de los santos; el 16 de Abril de 1660 
se trasladan tres huesos de los santos a Talavera de la Reina. Por último, 
desaparecido el Monasterio de Arlanza, las reliquias de los tres hermanos 
fueron llevadas a la Catedral de Burgos. 

La construcción de la Basílica, y luego del cenotafio, se iniciará a fines 
del siglo XI en un ambiente marcado por la organización concejil y el pre-
dominio cultural y socioeconómico del clero urbano. Durante cerca de vein-
te años, hasta 1109, se desarrolla la primera campaña constructiva, afec-
tando a la cripta, cabecera, transepto y los cuatro primeros tramos de las 
naves, hasta los triforios. En la cripta, relacionada ahora más con la ima-
gen de la Soterraña que con los mártires, se respeta tanto la tumba paleo-
cristiana como el segundo enterramiento bajo arcosolio. Es probable que 
el sepulcro antropoide se mantuviera como memoria o recuerdo de San Vi-
cente en los iniciales momentos repobladores. Así pues, la existencia de 
un lugar de culto y la materialidad de lo funerario, en relación co'n los már-
tires, determinan la ubicación y construcción de la Basílica a partir de la úl-
tima década del siglo XI. Tras una paralización de las obras, se inicia, an-
tes del 1150, una segunda campaña, levantándose las cubiertas de la na-
ve central, el triforium y las puertas del templo. Es en esta fase cuando se 
emprende la construcción del cenotafio, seguramente en el último tercio 
del siglo. La ausencia de documentación dificulta establecer una crono-
logía precisa. 

El trabajo iconográfico en San Vicente es amplio y variado, todo un re-
pertorio de temas que se atribuyen al Maestro de San Vicente, identifica-
do por algunos historiadores con el Maestro Fruchel, que trabaja en la Ca-
tedral y muere en 1192. La amplia iconografía se refiere a temas figurados 
(historiados, figuras humanas, figuras zoomórficas reales y fantásticas) te-
mas vegetales (fundamentalmente rosetas y hojas de inspiración corintia) 
y motivos geométricos. Las portadas occidental y meridional constituyen 
un espléndido inventario del románico tardío, obras analizadas por diver-
sos autores25

, estableciéndose cierta relación indefinida, puramente es-
tilística, entre el pórtico de los pies, la puerta sur y el cenotafio. Pita An-

2' Op. cit .• págs. 76-77. 
"' Vid. V. Lamperez y Romea, "La Basílica de San Vicente en Ávila", Boletfn de la Sociedad 

Española de Excursiones, IX (1901) núm. 95, págs. 1-5; M. Gómez Moreno, Catálogo monumental 
de la provincia de Ávila, Ávila, 1983, págs. 132-147; E. M1 Repullés y Vargas, La Basflica de los 
santos mártires Vicente, Sabina y Cristeta en Ávíla, Madrid, 1894 (edición facsfmll, Ávila, 1997), 
págs. 49 ss.; W. Goldschmidt, "El Pórtico de San Vicente en Ávila", Archivo Español de Arte y 
Arqueologfa, XI (1935), núm 35, págs. 259-273; J. M. Pita Andrade, Escultura románica en Castilla: 
los maestros de Oviedo y Ávila, Madrid, 1955; J. L. Gutiérrez Robledo, Las iglesias románicas de 
la ciudad de Ávila, Ávila, 1982. 

27 



drade plantea dudas acerca de la intervención del borgoñón Fruchel, mien-
tras que insiste en otros aspectos: la relación del Maestro Mateo con el de 
Ávila, la vinculación de la Basílica con el arte de la cuenca baja del Duero 
en las últimas décadas del siglo XII y el permanente recuerdo de Francia. 

Comienzan las obras del cenotafio probablemente en la última déca-
da del siglo XII (recordemos que se mantienen los anteriores sepulcros y 
las reliquias han sido trasladadas), pretendiendo levantar una gran crea-
ción funeraria que, inspirada en el mundo románico, plantea unas formas, 
unas actitudes y composiciones que avanzan ciertas tendencias del rea-
lismo gótico. Es una obra que aspira a ser, en palabras de Erwin Pa-
nofsky26, una ''tumba de gran ceremonia", todavía diferenciada de los mo-
numentos individualizados del gótico, pero que introduce un múltiple pro-
grama iconográfico. No sólo estamos ante un monumento en memoria de 
unos mártires, sino ante toda una concepción arquitectónica que quiere 
subrayar una leyenda y, sobre todo, una liturgia, es decir, una determina-
da forma de acercarse a un mundo de imágenes y símbolos religiosos. El 
cenotafio abulense se relaciona con el sepulcro de Saint-Denis y sus com-
pañeros27, levantado (actualmente desaparecido) en la Abadía francesa di-
rigida por el abad Suger. 

Edificado sobre cuatro lados (cuatro son los Evangelios esenciales pa-
ra el cristianismo) sobre una pequeña plataforma rectangular, el cenotafio 
de los mártires se convierte en un sorprendente edificio, similar a una basí-
lica o iglesia medieval. Doce conjuntos sustentantes soportan los muros y 
la cubierta de la obra, gr.upos diversos (columnas pareadas, haces heli-
coidales, distinta decoración, siempre sobre basa ática) que pudieran re-
lacionarse con el apostolado de los Evangelios. La carga simbólica es evi-
dente: obliga al espectador a recorrer todo el conjunto desde oriente has-
ta la conclusión del ciclo iconográfico, describiendo un perímetro cargado 
de mensajes, a veces de difícil interpretación para el hombre medieval. Ba-
jo el frontal occidental, un atlante parece sostener una escena decisiva, el 
Pantocrátor. Tradicionalmente, el atlante, mediante sus brazos en escua-
dra, ha de soportar la bóveda celestial. El esquema arquitectónico de la 
obra se configura con tres naves de inspiración románica, con una bovedi-
lla apuntada protogótica. La decoración no es muy abundante en el primer 
cuerpo, con las veintiuna columnas y el atlante. Torrecillas angulares y ar-
cos lobulados entre los elementos sustentantes imponen un dinámico rit-
mo en el cenotafio. La ornamentación es fundamentalmente de inspiración 
corintia, hojas derivadas del acanto, un motivo que en la Antigüedad clási-

28 

,. Tomb Sculpture. lts changing aspects from Ancient Egypt to Bernini, London, 1964. 
v J. M. Pita Andrade, op. cit., págs. 25, 28 y 38. 



ca se relaciona con la inmortalidad y en la iconografía medieval, según Cir-
lot, con la vida, la conciencia, por un lado, y las espinas, el dolor del pe-
cado. Posiblemente es un puro elemento decorativo. La palma, símbolo del 
triunfo y del martirio en la tradición cristiana, aparece en los laterales. En 
sentido ascendente, unos relieves están enmarcados en planos situados 
entre los arcos lobulados. La diversidad de las figuras es sorprendente: 
apóstoles y monjes en varias actitudes, identificados por Félix de las He-
ras28 con imágenes de la Iglesia militante: trabajo, conservación de la cul-
tura, enseñanza, la Iglesia sufriente, la que ora y la que canta las grande-
zas de Dios. 

La cubierta a dos aguas está decorada con grandes escamas, rela-
cionadas con la ornamentación exterior de los cimborrios de la cuenca del 
Duero (Toro, Zamora, Salamanca). El planteamiento arquitectónico hace 
posible que, en lo que serían los muros de la nave central, se inscriban una 
serie de grupos escultóricos, figurativos, dentro de unas placas señaladas 
por unas torrecillas. Los relieves de los lienzos norte y sur ofreaen, como 
se verá luego, una unidad temática muy coherente (el martirio de los san-
tos), mientras que la cabecera y los pies del sepulcro contienen otras imá-
genes, la Epifanía y el Pantocrátor, sin romper con ·1a narración original y 
unitaria de la obra. 

El cenotafio, con esa forma de edificio de tres naves de las que la cen-
tral aparece como un sarcófago, está relacionado formalmente cbn el 
apostolado de las jambas del pórtico. Intervienen en la ejecución del mo-
numento funerario varios maestros: posiblemente uno ejecuta los relieves 
del sarcófago, relacionados con el Pasionario de los mártires, mientras que 
otro trabaja en las figuras de monjes y apóstoles, tal vez relacionado di-
rectamente con el primitivo coro del maestro Mateo en la Catedral de San-
tiago. El Pantocrátor, restaurado o modificado en el siglo XV, puede ser 
obra del primer taller, mientras que el frontal oriental, con la imagen cen-
tral de la Virgen, es obra tardía, añadida al conjunto antes de la conclusión 
del primer tercio del siglo XIII, dentro ya de una espiritualidad puramente 
gótica. Werner Goldschmidt29 identifica todo el conjunto escultórico dentro 
del románico tardío, con tres autores, uno de ellos (relieves de los apósto-
les) probablemente fue el Maestro del Pórtico. Un estudio más detallado 
podría adelantar las filiaciones y relaciones del conjunto funerario con 
otras obras de la Basílica. Baste recordar que gran parte de la colección 
de imágenes de San Vicente no es nada más que la conclusión de la ico-
nografía románica peninsular, en algunos casos con una estrecha relación 

28 Op. cit., pág. 61. 
20 W. Goldschmidt, "El Sepulcro de San Vicente en Ávila" en AEAA, XII (1936), páginas 161-

170. 

29 



con la iconografía francesa (Autun, Moissac, D'Avalon, tal vez Chartres, 
etc.). En esos años, último tercio del siglo XII. Se inician y concluyen obras 
relacionadas directa e indirectamente con el Maestro de San Vicente: la fa-
chada de la Iglesia de Santiago, en Carrión de los Condes; el relieve de la 
Anunciación, del Claustro de Silos; las imágenes de la capilla superior de 
la Cámara Santa de Oviedo; el Pórtico de la Gloria en Santiago de Com-
postela, del Maestro Mateo. 

El monumento abulense modifica su apariencia en el siglo XV, tras el 
milagroso acontecimiento protagonizado por el polémico Obispo Don 
Martín de Vilches: una reja interior y un baldaquino orientalizante, gótico 
flamígero, atribuido al pintor Sansón Florentino30 encierran la obra del 
románico tardío. 

IV.- Las imágenes de Dios: el sufrimiento medieval 

A finales del siglo XII, la ciudad está organizada y estratificada. Nu-
merosas parroquias (también sinagogas y mezquitas) se han levantado al-
rededor de la cerca románica. Son escasos los edificios religiosos intra-
muros (San Juan, San Esteban, Santo Domingo ... ). Todas las colaciones 
cumplen unas funciones definidas, aunque dos, San Vicente y San Juan, 
destacan sobre las demás. La primera está todavía en pleno proceso crea-
dor. Ha concluido la segunda campaña constructiva. Es hora de iniciar la 
decoración, con un sentido cambiante, pues aparentemente, llegan al in-
terior de nuevas f9rmas espirituales y piadosas. 

Hasta ese momento, la construcción románica con elementos del gó-
tico inicial (bóvedas de la nave central, por ejemplo) había considerado 
tres circunstancias: la tradición topológica del lugar, la permanencia de tra-
diciones sobre el espacio y los mártires, clave para comprender la no des-
población de la comarca y, en tercer lugar, la tradición románica avanzada 
en la que se va a inscribir la génesis del sepulcro y, asimismo, la hagio-
grafía castellana. 

Las imágenes del cenotafio delatan un universo muy distinto al origi-
nal, es decir, se reinterpretan las tradiciones martiriológicas, se cambian 
los significados de la "Era de las persecuciones", para iniciar un discurso 
de imágenes coherentes con la realidad del feudalismo. La narración ideo-
lógica es amplia y profunda, todo un mundo de símbolos y gestos: el ciclo 
evangélico centrado en la Epifanía y el Maiestas Oomini, las funciones 
eclesiásticas, el mundo del pacto feudo-vasallático, el universo de las apa-
riencias físicas, la aparición del judío y, por último, la muerte. 

"" M. Gómez Moreno.: op. cit., T 1, página 146. 

30 



El espectador (si es que podía ser simple espectador) iniciaba el re-
corrido por el lienzo oriental del cenotafio, observando tres grupos de re-
lieves. Primero, el central, con seis figuras en una escena identificable con 
la Epifanía (Mateo 2, 1-12), con Baltasar, Gaspar y Melchor y sus respec-
tivos presentes; la Virgen como trono del Niño y, finalmente, José en acti-
tud pasiva. El grupo de la izquierda representa la llegada de los Magos a 
caballo al centro de adoración, mientras que el de la derecha representa 
el sueño de los magos en el mismo lecho, al tiempo que el ángel les so-
brevuela, anunciándoles que "no volvieran donde estaba Herodes", pues 
la matanza iba a comenzar. 

Todas las figuras tienen un acusado realismo, acomodándose a la es-
tructura del cenotafio, en parte, mediante un panel en el que se desarrolla 
la escena principal. Conviene recordar que es posiblemente una imagen 
posterior a las otras de la tumba. Además, no se aprecia la rígida adecua-
ción al marco apreciable en el primer románico. Los pliegues de la Virgen 
y sus propias facciones apuntan hacia unas formas más góticas q1,.1e romá-
nicas. Aún se puede apreciar en todo este conjunto rastros de policromía 
medieval: fondos azules y capas y vestidos de tonos rojos. 

El hombre medieval se encontraba ante el ciclo del nacimiento de Cris-
to. Se trataba de representar la aceptación y el reconocimiento de Dios-Hi-
jo por los Reyes Magos, desde su marcha hacia Belén hasta el sueño pre-
monitorio. El ciclo de la Epifanía era conocido en Castilla con cierta acep-
tación, tanto por su significado evangélico como por las circunstancias que 
rodean al tema central. Los Magos son considerados como astrólogos en 
un tiempo en el que esta ciencia está en alza gracias a las traducciones 
árabes. En el frontal no es posible identificar los presentes de los Magos, 
aunque se puede observar cómo el Niño, con la Madre, acepta uno de los 
presentes. En torno a esta donación se creía, o por lo menos así aparece 
en la Representación de Jos Reyes Magos, mediados del siglo XII , que el 
verdadero Mesías debía aceptar el incienso como presente, antes que el 
oro y la mirra: 

"¿Cómo probar podremos si es un hombre mortal, 
o si es el rey de la tierra, o si lo es celestial? 
¿Deseáis bien saber cómo esto lo sabremos? 
Oro, mirra e incienso a él ofreceremos. 
Si fuere de la tierra rey, el oro querrá; 
si fuere hombre mortal, la mirra tomará; 
y si rey celestial, de esto se dejará: 
elegirá el incienso, que digno de él será". 
(w. 65 -72) 

31 



Mientras los magos duermen, un ángel les sobrevuela. Lo fundamen-
tal de este relieve es el sueño, por todo lo que este fenómeno implicaba 
para los individuos medievales31

, interpretándose como revelación o insti-
gación. En el caso del relieve, el sueño aparece como conocimiento y pro-
tección. Sin embargo, en el mundo medieval se confundía frecuentemente 
el sueño con la visión, el desvelo con la aparición fantasmagórica. 

"1 se echava mio Cid despues que fo de noch, 
un sueño! priso dulce, tan bien se adurmió. 
El ángel Gabriel, a él vino en visión: 
"Cavalgad, Cid, el buen Campeador, 
ca nunca en tan buen punto cavalgó varón; 
mientra que visquiéredes bien se fará lo to". 
Quando despertó el Cid la cara se santigó". 
(Poema de Mio Cid, w. 405-410) 

A los pies de lo que el feligrés medieval consideraba un sepulcro, apa-
rece un frontal con figuras aisladas pero que guardan una estrecha rela-
ción. Enmarcado por un par de torres, el relieve de un Pantócrator centra 
la atención de un espectador. Dios como soberano envuelto en la man-
darla y dispuesto a impartir la bendición, en un "halo parecido a la esme-
ralda (que) rodeaba el trono" (Ap. 4, 3). Con la mano izquieráa sostiene el 
libro. A sus lados dos animales le contemplan, símbolo de los evangelistas 
(no dos grifos): el león es San Marcos, el toro es Lucas. Del Tetramorfos 
faltan dos figuras, desaparecidas tras alguna intervención de 
fechas posteriores. "Cada uno de los cuatro seres vivientes tenía seis alas, 
y estaban llenos de ojos por fuera y por dentro" (Ap. 4, 8). La tradición 
románica se mantiene en San Vicente. Un pequeño rosetón situado bajo el 
Maiestas Domini servía para prestar juramento, poniendo la mano ante 
Dios y los Evangelios. Dominus Dei convertido en juez y señor de la tierra, 
esperando la fidelidad de los caballeros, pero su protección se extiende a 
los vasallos: "Amigos e vasallos de Dios omnipotent", dice Berceo en el pri-
mer verso de los Milagros de Nuestra Señora. 

En el lateral septentrional del cenotafio se inicia la narración del mar-
tirio de los hermanos Vicente, Sabina y Cristeta. El autor se inspira en una 
leyenda procedente de la Antigüedad tardía, con decisivas y variadas mo-
dificaciones de la época visigótica. El relato, en su redacción definitiva, se 
había establecido y difundido en la liturgia por medio del Pasionario ela-

3' Vid. J. Le Goffl.: "1 sogni nena cultura e nena psicologia conettiva deii'Occidente medievale" 
en Tempo del/a Chiesa e tempo del mercante. Torino, 1977. 

32 



borado en el siglo X. El escultor se limita a plasmar en imágenes el Marty-
rum Gesta, presentado por el clero abulense a finales del siglo XII: "Passio 
sanctorum martyrum Vicentii, Sabine et Christete, qui passi sunt in urbe 
Abula sub Datiano preside; die V kalendas novembres. Deo gratias (1-3)" 32• 

El lateral del sarcófago está ocupado por una serie de relieves enmar-
cados en siete cuadros que no rompen la unidad de la secuencia, en dis-
tintos planos espaciales y temporales. Los cuadros están subrayados por 
formas arquitectónicas independientes del propio cenotafio. Las figuras 
son muy realistas, inscribiéndose en un románico avanzado cercano al gó-
tico. Los personajes están vestidos con ropajes medievales. Es una indu-
mentaria sencilla, pero que varía con la posición social del personaje re-
presentado: las camisas y los sayos suelen cubrir el cuerpo hasta las ro-
dillas, con un manto sobre los hombros; se calzan con zapatones, o bien 
permanecen descalzos. Las mujeres están con el pelo suelto, significando 
la virginidad o la doncellez, como es habitual en las obras artísticas, en las 
literarias y en la propia vida cotidiana de la Baja Edad Media: la "manceba 
en cabello" de los Fueros municipales (Fuero de Salamanca, T. 278; Fue-
ro de Caria, L. 1, T. 67) señala una determinada posición social y vital. Una 
de las hermanas tiene el cabello bajo un manto o velo. En el mencionado 
lateral del monumento se desarrolla el relato original de los santos abu-
lenses: la presentación de Vicente ante Daciano, el interrogatorio, el mila-
gro del santo sobre la roca, la huida en los caballos y la posterior perse-
cución una vez que los hermanos escapan de la prisión. En el lado opues-
to continúa el discurso. Las características formales son idénticas, si bien 
habría que destacar la expresividad y naturalidad de las escenas repre-
sentadas. Las del martirio tal vez sean únicas en la iconografía medieval 
de la península, al menos en la anterior al siglo XIV. Las profundidades, las 
composiciones simétricas, la búsqueda de perspectiva, el juego de volú-
menes, se van sucediendo en los cuadros del sarcófago. En la primera es-
cena, los hermanos fugados son alcanzados por sus perseguidores, des-
nudados totalmente y, luego, sometidos a torturas en los potros, desco-
yuntados sus cuerpos ante una tensión forzada de los guerreros. A conti-
nuación se presenta la composición más compleja, dividida en tres niveles. 
Los hermanos siguen siendo torturados, sus cabezas aplastadas, los cuer-
pos hundidos en la tierra. Un judío colabora con los torturadores de Da-
ciano, mientras que en un alarde de expresividad escatológica se repre-
senta la Gloria, con los ángeles, la mano de Dios y las almas, los cuerpos 
desprovistos de materia, quedando bien marcada la separación entre la 
tierra y el más allá, entre la vida y la muerte-resurrección. En otro cuadro 

32 Monumenta Hispaniae Sacra. V Pasionario Hispánico, edición de Fábrega Grau, Barcelona, 
1965. Páginas 358-363. 

33 



posterior, los cuerpos de los mártires yacen sin vida, surge una serpiente 
que arrastra al verdugo hebreo a suplicar la piedad de Dios. Como resul-
tado construye, bajo un templo, los sepulcros de los mártires. 

Según la leyenda, el primitivo sepulcro fue construido por el judío que 
martirizó a los hermanos y que está enterrado en la nave meridional del 
crucero. Una sencilla losa indica el lugar donde está enterrado el cons-
tructor, mientras que en el muro de esta nave aparece una inscripción de 
caracteres góticos: 

En esta sepultura del suelo está enterrado 
el judío que por me/agro de Dios se tornó xpiano 

e hizo esta iglesia de Sant Vicente de Á vi/a. 
AñoCCCV/1 

Desde el primer momento aparece en el discurso artístico una repre-
sentación oposicional, una evidente atemporalidad. Aunque la tradición se 
remonta al siglo IV, los signos artísticos son típicamente medievales, los 
vestidos, el marco arquitectónico, la desfiguración de los rostros que pre-
tende calificar una cualidad, las actitudes, las costumbres escondidas en 
las imágenes. La presentación de Vicente al pretor es forzada, al tiempo 
que Daciano inicia el interrogatorio: 

Datianus vero Vincentio dixit: Cuius secte est? Vincentius, cuius iam 
spiritus celo herebat, respondens, dixit: Christum colo ex cuius nomine 
christianus vocor. Datianus preses dixit: 11/um Christum co/is, quem pro 
facinoribus suis iudei crucifixerunt? Sanctus autem Vincentius dixit: Ob-
mutesce,diabole, et noli exprobare qquem colere debueras, si demens 
non esses. (1 0-16). 

La actitud de Vicente es resignada, mientras que Daciano aparece con 
un gesto de autoridad. Es el pretor, pero al mismo tiempo es el rey. Una 
primera diferencia se marca en los relieves, pues mientras que Daciano y 
un segundo personaje están calzados, el santo se muestra con los pies 
desnudos. Una primera connotación práctica del esquema visual medieval. 
Al lado del cristiano, un esbirro del pretor le sujeta. Otros elementos de las 
imágenes no alcanzan los significados de otras obras. Las barbas, por 
ejemplo, caracterizan la fisonomía de varios personajes. No hay una equi-
valencia entre la barba y el héroe, como ocurre continuamente en el Poe-
ma de Mio Cid, donde la barba supone un refuerzo de la autoridad sobre 
los vasallos, un signo de la calidad del personaje. 

Et velut inpressio cuius libet figure meta/Ji in cera, ita sigil/um pedís la-
pis ille demostravit; quod prodigium usque hodie sic habetur. Territi tanto 

34 



miraculo milites, inquiunt: Nicil tale facere deorum cultores nostrorum; illum 
verum Deum esse, quem colit Vincentius, cuius imperio vint suam lapides 
amittunt. (7, 3-8}. 

Antes de ser encarcelado Vicente realiza un milagro ante sus capto-
res. Es un proceso que se repite en la vida de los mártires hispánicos. La 
pisada del santo queda en la roca, los asombrados seguidores del paga-
nismo reflexionan, siendo conscientes de estar ante una obra realizada por 
una divinidad ajena a las suyas. El milagro, como suele ser habitual, pre-
cede al sacrificio y a la muerte. Una vez en el más allá, los santos seguirán 
intercediendo, maniobrando desde las alturas para justificar una muerte en 
la tierra. 

El milagro en cuanto que es obra directa de Dios realizada por los me-
dios del santo, en cuanto que es un poder que contradice a la naturaleza 
y se realiza en un momento especial y en función de la propia santidad, 
es, además, una manifestación "pora confirmamiento de la fé. Ca si por 
otra cosa lo fiziesse alguno, no sería miraglo, assí cuerno fazen los omes 
por maestría de una cosa otra, con entemcion de ganar algo". (Primera 
Partida, T. IV, Ley LXVIª). El milagro es, pues, una prueba de santidad y 
una sanción de los justos: su cumplimiento es el deseo de la divinidad. 

Tras este acontecimiento extraordinario, Vicente es conducido a la cár-
cel o a su casa. Las imágenes del cenotafio muestran tres figuras, formal-
mente similares a las anteriores, bajo un marco arquitectónico que sirve 
para encuadrar espacial y temporalmente la composición. Las caracterís-
ticas estilísticas siguen siendo las mismas. Se observa claramente cómo 
los dos personajes que se agarran al santo van vestidos con ropas carac-
terísticas de los hombres del pueblo de la Baja Edad Media, es decir, un 
sayo y una camisa. En los pies unas abarcas. Artísticamente es una com-
posición forzada por el movimiento que se intenta otorgar a las figuras. Los 
hombres de la escolta muestran una actitud de sometimiento a la figura del 
mártir; uno de ellos parece que se dispone a besarle la mano en un gesto 
de sumisión o de nueva fidelidad. 

En el tercer cuadro de este lateral, Vicente está con sus hermanas Sa-
bina y Cristeta, que le imploran que huya con ellas. Nuevamente son tres 
personajes que muestran cierta resignación a los designios divinos. Mien-
tras que las mártires suplican al hermano, éste parece impartir una bendi-
ción con la mano derecha, a la vez que con la otra sostiene un libro. 

En la cuarta composición uno de los guardianes comunica a Daciano 
la fuga de Vicente y las hermanas. El pretor medita sobre la situación crea-
da al mismo tiempo que tiende la mano hacia un sayón, un hombre per-

35 



fectamente caracterizado como un milites: túnica corta, coraza o armadu-
ra, yelmo y espada ancha. Mientras tanto, otros milites a caballo lo espe-
ran. El pretor Daciano sufre una evidente desproporción respecto a las fi-
guras que lo rodean. Se subraya así la superioridad del rey sobre el vasa-
llo, pues estamos ante la representación iconográfica de un rito de vasa-
llaje. El rito del beso en la mano (osculatio manuum) era frecuente en la 
Castilla medieval. El señor se muestra superior a un vasallo, tiende indo-
lentemente su mano hacia otro que se esfuerza en el gesto de la fidelidad. 
Es un vasallaje en imágenes, con un contenido simbólico y real, reflejado 
tanto en la vida cotidiana como en la literatura medieval. El vasallaje más 
significativo viene dado por Rodrigo Díaz de Vivar cuando hombres y mu-
jeres exclaman: "Dios, que buen vasallo si oviesse buen señore!". 

Tras esta representación gestual, el sepulcro ofrece la huida de los fu-
turos mártires bajo unas arcadas lobuladas. La composición se aúna en 
los dos marcos de este lateral norte. Los rasgos formales siguen siendo los 
mismos. 

Ya en el flanco meridional del monumento funerario, en la representa-
ción del sarcófago, se desarrollan las composiciones más expresivas de 
esta obra. Las escenas del martirio son las de inspiración más natural, las 
imágenes de mayor tensión, y, seguramente, las de mayor creatividad, da-
da la carencia de precedentes iconográficos medievales en la escultura 
castellana. Aparentemente es un tema audaz y nuevo en la iconografía an-
terior al siglo XIV. 

Mientras que durante los siglos XIV, XV y XVI el tema martiriológico se 
da con frecuencia, en el caso abulense el sepulcro se muestra como una 
verdadera muestra didáctica y hagiográfica bajomedieval. En la primera 
escena vuelven a surgir los soldados perseguidores despojando a los her-
manos de sus vestiduras. La composición tiene cierto ritmo, una preocu-
pación por los detalles, una estilización de los cuerpos desnudos, un con-
tenido simbólico que va más allá de las puras apariencias físicas. El des-
nudo, poco habitual en el arte románico, se justifica por el posterior marti-
rio. Hay una finalidad escatológica, profundamente religiosa, en la 
concepción del cuerpo, superando así las consideraciones eclesiásticas 
de la Edad Media en torno al cuerpo humano. El cuerpo humano, sobre to-
do el de la mujer, era mal considerado por los clérigos medievales, por la 
visión eclesiástica dominante. No era un objeto estético de placer en las 
obras de escultura, tampoco un cuerpo individualizado que goza de auto-
nomía. Por el contrario, el arte oficial le concedía al cuerpo un significado 
metafísico, creando un conjunto de preceptos sin relación con la evidencia 
cetidiana. El hombre era un "terrón de tierra", una forzosa conjunción de al-

36 



ma y cuerpo en donde la materia se subordinaba al espíritu inmortal. Hay 
una constante ambivalencia en el mundo medieval33

• Un cuerpo creado por 
la divinidad es también albergue del pecado. Sobre todo, en la literatura 
anterior al siglo XIV, se mantiene la maldición hacia el cuerpo, en cuanto 
que posee todos los medios para la concupiscencia, perjudicando al alma 
en su búsqueda de una buena muerte. La corrupción del cuerpo humano 
es frecuente en la literatura medieval: 

Cuerpo maldicto, lixoso, enconado, 
por el gran fedor, de tu fedentina 
metiéronle en foya, cobriéronte aína, 
dexáronte dentro a mal de tu grado. 
Tu piensas por tanto que has ya librado; 
conmigo has de ser aún a derecho; 
habrás galardón de todo tu fecho: 
n 'el infierno por siempre serás condenado. 

(Anónimo, Reuelación de un ermitaño o Disputa del cuerpo e del 
ánima, w. 30-38). 

Bajo estas consideraciones se puede enfocar la escena de los cuer-
pos desnudos en el sepulcro de Ávila. Es característico del arte medieval 
su tendencia a no mostrar cuerpos desnudos, salvo cuando el tema, el 
guión, lo exija específicamente. En el caso de los mártires, los desnudos 
están justificados por la expresión anímica que pretende recalcar, otor-
gando a los hermanos un sentido dinámico que altera conscientemente las 
proporciones naturales de los miembros, especialmente el rostro, tal y co-
mo aparecen en las figuras de Vicente y una de las hermanas. El desnu-
do, desde la concepción cristiana, está justificado en cuanto que, sin du-
da, acerca a Dios al santo que sufre. 

El cuerpo en sí es el mal, simétricamente al alma, que es el bien, ori-
ginándose dos secuencias paralelas que vienen a establecer dos ritmos: 
cuerpo-mal-vida y alma-bien-muerte-resurrección. El desnudo aparece, 
además, como símbolo de la morbosidad, revelando un temor a la desor-
ganización social: la falta de moralidad se castiga pecuniariamente como 
ocurre, frecuentemente, en los títulos y leyes de fueros municipales de la 
Edad Media. 

En el relieve del cenotafio abulense aparece claramente un simplismo 
dualista, con la oposición entre la violencia del Mal de los guerreros y las 
virtudes, el Bien, de los futuros mártires, expresadas por medio de unos 
cuerpos intocables y anímicos que hasta los propios esbirros evitan con-

"' Vid. V. Fumagalli, Solitudo Carnis. El cuerpo en la Edad Medía, Madrid, 1990. 

37 



templar, lo que va en contra, como señaló algún escritor, de cualquier ac-
to de tortura: el placer que experimenta el juez ante el sufrimiento del tor-
turado. La importancia de la agresión a Vicente, Sabina y Cristeta y el de-
seo de mostrar artísticamente el martirio justificaban de forma plena los 
desnudos corporales. Otra cosa es saber si este relieve obedece a la sub-
jetividad del artista o a una imposición de los patrocinadores de la obra. Lo 
mismo se puede decir de su aceptación o rechazo por parte del especta-
dor. Hasta qué punto la leyenda (y el culto) a los mártires estaba extendi-
da por el pueblo (o limitada a un grupo social) y, por tanto, el relieve era 
contemplado en una determinada secuencia narrativa, o por el contrario el 
marco de las figuras desnudas se observaba de una forma aislada, sin te-
ner en cuenta valores inmanentes que justificasen un acto trascendental , 
son dos cuestiones que tan sólo podremos saber estudiando los mecanis-
mo mentales y culturales de la sociedad medieval. 

Victus tandem fletibus germanarum, Vincentius sanctus cessit; pariter-
que fugam arripientes, alacri profectu cornipedum evectatione, Abe/a con-
fugium. Statimque eso, indicio cuiusdam, sacrílego promisso velociori equi-
tatu, cruentissimi persequtores adsequuntur; quos in memoratam urbem 
reppetos, spoliantes, crudeliter vinxerunt; et extra portam educentes in lo-
cum, qui nunc Vestigia vocatur, singillatim, sursum ac deorsum in ecu/eo 
extensis, divaricatis membrorum conpagibus, diversis eso dissipaverunt 
verberibus. Confitentes Deum Patrem et Filium simulque Spiritum Sanc-
tum, et colla /apidivus superposita, fuste desuper cerebro in liso, tali marty-
rio consummati, VincentiU$, Sabina et Christete pariter Domino animas tra-
diderunt. (9, 1-12). 

El martirio comienza cuando los sayores colocan a los hermanos en 
los potros para descoyuntar sus miembros. Los perseguidores, enviados 
por el pretor-rey, presionan sobre las aspas del instrumento de la tortura 
de Vicente, que aparece, como sus hermanas, con un gesto hasta cierto 
punto inexpresivo, aunque se refleja el dolor, la rigidez, la perfecta simetría 
en la aceptación del sufrimiento. La finalidad vasallática retorna a la obra, 
pues los milites no hacen más que obedecer la orden de Daciano. La su-
misión se encarna en la persecución de los cristianos. ¿Cómo se com-
prendería, en la sociedad de los caballeros abulenses, este mensaje, esta 
traición de los milites, con el rex a la cabeza, a los fieles servidores de 
Cristo? Los mensajes se distorsionan; tal vez no interesen las secuencias, 
sino los planos cortos, aquellos que permiten incidir en una realidad cer-
cana. Para el espectador vuelve a quedar marcada esa oposición tan vio-
lenta entre la visión guerrera de la sociedad laica y el simplismo del bien, 
que consiste, en realidad, en unas virtudes religiosas que llevan a los her-
manos a aceptar el martirio con resignación. Todo esto es posible, obvia-

38 



mente, por la gran expresividad de las figuras, en una composición carga-
da de simetría, destacando el esfuerzo de los soldados por romper, literal-
mente, el cuerpo de Vicente. Lo más sobresaliente del sepulcro es sin du-
da el interés del autor por subrayar el sufrimiento, unas torturas. No obs-
tante, hay que considerar que los artistas de la Edad Media (luego en el 
Barroco), particularmente en la península, se complacen en representar 
las torturas infligidas a los mártires en un ciclo de sufrimientos a los que 
resisten sucesivamente para sucumbir al final. En realidad no se trata si no 
de una transposición a la hagiografía de las torturas de las justicias me-
dievales, o de las violencias de una sociedad un tanto primitiva. También 
habría que considerar toda la tradición transmitida por Actas, Pasionarios, 
Legendarios, calendarios mozárabes y otras obras literarias sobre las tor-
turas sufridas por los primeros mártires del cristianismo. Los tormentos, en 
la tumba de San Vicente, se aplican también sobre los cadáveres de Vi-
cente, Sabina y Cristeta cuando los dos sayones y un tercer personaje 
aplastan con unas piedras las cabezas de los hermanos. Es ya un q.cto sá-
dico que resalta la voluntad de sufrimiento de unos cuerpos inanimados. 
Igualmente un calificativo degradante para el último personaje. En el fondo 
todo está dentro del esquema medieval del sufrimiento: mientras que el 
sadismo es castigado como cualquier otra forma de pecado, el sufrimien-
to, categoría mental hegemónica en el mundo hagiográfico y ¿real? me-
dieval, es recompensado con la Gloria. "El hombre del románico es, en pri-
mer lugar, un hombre de la angustia"34

• 

Cualquier acto de devoción y sufrimiento caía dentro de los actos 
simbólicos del mundo feudal. El reconocimiento por parte del santo, vasa-
llo del Señor, de la fidelitas implicaba la contradonación divina. A cambio 
del reconocimiento a Dios, éste se comprometía a salvar al santo. La fide-
lidad a Dios, a la Virgen o a un santo, imitada de la del vasallo al señor feu-
dal, podía culminar con la feliz entrada del cristiano en la corte divina, en 
el castillo celeste. Incluso el pobre, si reparte su pobreza con los demás y 
codicia la compañía de la Virgen, puede alcanzar el reino del Hijo. 

El premio, en el caso de los mártires de Ávila, es, además visual, pues 
el espectador es educado en el camino hacia Dios: los ángeles, también 
vasallos del Señor, trasladan las almas de los mártires al paraíso. La ma-
no de Dios que sale del cielo es reconocida como la mano del Padre, su-
poniendo un signo de mando y una señal parlante: ordena a los ángeles 
su deseo y a los santos les indica la morada eterna. La mano, en efecto, 
tiene cierto protagonismo. No sólo es un elemento corporal, sino un signo. 
Las manos románicas hablan, gesticulan, indican actitudes, obediencias y 

"' J. Le Goff, La civilización del occidente medieval, Barcelona, 1967, pág. 160. 

39 



emociones. Al igual que las manos de El Greco muestran un universo de 
gestos en sus cuadros, las manos de los personajes románicos son más 
que elementos plásticos en las esculturas. A lo largo de los diversos relie-
ves del cenotafio, las manos juegan una función destacada: Cristo levanta 
la mano derecha para impartir la bendición, uno de los Magos inicia un sa-
ludo con la mano, Daciano ordena asimismo con la mano, San José acu-
sa su somnolencia y Vicente bendice a sus hermanas. El pretor-rey deja 
su mano al vasallo-esbirro en el momento de la osculatio manuum, una de 
las hermanas saluda o bendice con la derecha, la mano de Dios Padre sur-
ge en el mismo instante de la muerte de los mártires. En la mayoría de los 
casos, la mano es el poder (temporal, espiritual) , al igual que poderosa era 
la mano del paterfamilias. En el Derecho romano, la manus era el origen 
del mando. 

Toda esta imbricación de lo concreto (muerte, violencia, sufrimiento, 
etc.) y de lo ideal (ángeles, mano de Dios, cuerpos de los hermanos en 
representación de las almas) constituye el fundamento propio de lamen-
talidad de la Edad Media. La necesidad de encontrar una solución plásti-
ca real a un problema abstracto (muerte-resurrección en términos teoló-
gicos) mueve al anónimo artista a representar toda la composición bajo 
una triple estructura. Se trataba en definitiva de mostrar a los fieles la abs-
tracción de la resurrección gracias a una realidad física y concreta. Lo re-
ligioso, idealizado por sí mismo, era engañoso, y, además, incomprensi-
ble para el pueblo. La sociedad de la apariencia que trataban de comuni-
car los eclesiásticos tenía que adquirir una forma perceptible para los 
sentidos y actitudes de los hombres y mujeres medievales. El desconoci-
miento.por parte de las clases populares de la doctrina eclesiástica obli-
ga a la principal institución del cristianismo a la utilización de los medios 
audiovisuales más convincentes, el arte y la repetición de ciertos trabajos 
literarios, como catecismos y· obras hagiográficas y marianas. La obra de 
arte ofrecía el recurso de lo concreto, lo más cercano. Las obras literarias 
planteaban el problema de su difusión y comprensión, pero podían ser un 
método seguro para que el pueblo se acostumbrara a ciertos cultos. 

La composición del monumento funerario abulense plantea el problema 
existente entre una muerte martirial y una resurrección. La muerte, aunque 
es una realidad estrictamente humana, representa en el cenotafio la poten-
cia y el triunfo de lo sobrenatural, de Dios y la resurrección. De alguna for-
ma había que plasmar esa nueva vida tras la muerte, puesto que una de las 
ideas tradicionales era el fin del cuerpo considerado como materia. Por otra 
parte, la muerte de los santos se fija en tres elementos: los cadáveres de 
los hermanos, Dios y sus mensajeros, los ángeles, y, finalmente, los hom-
bres representantes de la violencia, del martirio, de la ruptura del home-

40 



naje y de la fidelidad hacia Dios, los milites y el judío. La muerte del santo 
se plantea de esta manera no como dolor físico o descomposición del 
cuerpo o pérdida de la belleza, sino en la llegada del alma a Dios: nuevo 
homenaje y entrada en el vasallaje bajo el espacio sagrado. 

ludeum quendam, itinere comeantem , nartyrum corpora invisenda in-
pulit; ilico serpenss ille, scamea colla sublimans, tacto ímpetu, volubiliter 
circumdaatum vinculis corporis sui adsstringens vertici hominis, tantum ca-
puf supra eminebat eius: stetitque unius fere hore spatio inmobilis. Et Deo 
inspirante, ocu/os sursum erigens, hec verba produxit: Christe, tuorum de-
fensor servorum, libera me ab hac maligna bestia; tu in te credens, signa-
culum accipiam tuum, et corpora dominorum meorum, amicorum tuorum, 
honorifice sepeliam, ac baselicam nomini eorum sumtu meo efficiam. Hec, 
ut dixit, paulatim ille serpens tortuosa vincula solvit, rapidissimo ictu effu-
giens, subito nusqquam conparuit; stetit autem hebes i/le et gelidus. (11, 
11-12). 

El nuevo diablo es el judío. Los milites al menos cumplían y prestaban 
el auxilium debido a su señor. El judío no. Éste no sólo fue acusado de dei-
cidio, sino que ahora martiriza a aquellos que han reconocido y propaga-
do al Dios verdadero. La tradición señala la figura de un judío rico que, go-
zando del sufrimiento de los tres hermanos, se acercó a colaborar en los 
suplicios. Luego sale la serpiente de las rocas, encargada de custodiar los 
expuestos cadáveres de los santos: 

Subito, nutu Dei, ex cavernis terre serpentina egressa est belua, que 
viventes conssueverat deglutire. Cepit sinuoso sui corporis flexu, capite su-
blimato, Christi martyres mortuos custodire (1 O, 8-11 ). 

La serpiente libera a los mártires y al judío. A los primeros de un pro-
longado martirio en los cadáveres abandonados. Al segundo de su impie-
dad. Tradicionalmente, la serpiente, símbolo múltiple en numerosas cultu-
ras, se asocia al mal, a las profundidades, aunque también, como apare-
ce en los Evangelios, a la astucia y a la prudencia. En el caso del cenota-
fio, la serpiente es enviada de la divinidad, un instrumento de salvación y 
compensación. Gracias al ofidio los mártires son enterrados y el judío le-
vanta la primitiva iglesia. A un lado de la narración hagiográfica (recorde-
mos que bastante tardía en algunos aspectos), ¿por qué el nuevo perso-
naje puede ser identificado como un judío? Los datos parecen más bien 
escasos. Estilísticamente, el relieve del judío se mueve dentro de las ca-
racterísticas señaladas para todo el conjunto monumental. El tópico físico 
de las narices corvas de los hebreos es de escaso valor. En la tradición an-
tisemita se señalaba la diferencia física y la ingrata apariencia de los judíos 
respecto a los cristianos. Sin embargo, la desproporción del rostro de este 

41 



personaje puede inducir a caracterizarlo como judío, pues era habitual re-
presentar a este tipo con la cara ancha, tal y como aparece en las tres es-
cenas finales del cenotafio. Lo mismo puede decirse de otros rasgos físi-
cos, como los ojos almendrados y la prominente mandíbula. La indumen-
taria del judío no se puede identificar exclusivamente como hebraica: go-
rro en la cabeza, cabello suelto, túnica roja (restos de policromía). 

La incorporación del judío al relato hagiográfico, a la Passío, a partir 
del siglo VIl, indica el remoto origen de la tradición antijudía medieval. Tam-
bién, en el mundo del siglo XII , el intento de relanzar un discurso ideológi-
co apreciable fundamentalmente en varias obras literarias. Independiente-
mente de la caracterización y connotaciones del judío en el sepulcro de la 
Basílica de los mártires, el tema es bastante general en la literatura me-
dieval peninsular. Desde la presentación de los judíos de Burgos, Raquel 
y Vidas, como tipos preocupados por el dinero, usureros, prestamistas, el 
judío se le hace al cristiano odioso y necesario. 

Nos huebos avernos en todo de ganar algo. 
Bien lo sabemos que el algo a gañado, 
quando a tierra de moros entró, que grant a ver a sacado; 
non duerme sin sospecha quí a ver trae monedado; 
Estas arcas, prendámoslas amos, 
En lograr las metamos que non sea ventado 
(Poema del Cid, vv. 123 - 128} 

Del anónimo autor cidiano hasta las invocaciones de Juan Ruiz sobre 
los judíos se establece toda una tradición antisemita: 

los jodíos, pueblo de perdi9ión. 
Con grand ira e saña Saúl, que fue (el) rey 
primero que los jodíos ovíeron en su ley, 
él mesmo se mató con su espada; pues vey 
sí devo fiar en ti; a la fe no, ansí lo crey. 
El Señor de Paraíso, 
Cristos, tanto que nos quiso 
que por nos la muerte príso: 
matáronlo los jodíos. 
(Libro de Buen Amor, estr. 111, 309, 1657) 

Las acusaciones a los judíos se introducían además en un tipo de re-
laciones urbanas, alimentado todo este odio por los clérigos que intenta-
ban de nuevo recordar el deicidio del pueblo hebreo. De esta forma, la tra-
dición del continente propagaba leyendas, relatos estereotipados, marcan-

42 



do un determinado tipo de judío. En "El milagro de Teófilo", integrado en los 
Milagros de Nuestra Señora, de Gonzalo de Berceo, el protagonista está 
caracterizado como ''truhán, falso, lleno de malos vicios/ savie encanta-
mientos e otros artificios/ facie en malo cercos e otros artificios,/ Belzabud 
lo guiava en todos sus oficios". El deicidio, por otra parte, sigue siendo co-
metido en la Edad Media por medio de la magia negra, como se ve en "Los 
judíos de Toledo" de la misma obra: 

Fallaron enna casa del raví más onrrado 
un grand cuerpo de cera como omne formado, 
como don Christo sovo, sedie crucifigado, 
con grandes clavos preso, grand plaga al costado. 

El vocablo judío se asociaba a la muerte de Dios, al dinero y al propio 
concepto de honra, o mejor, deshonra, es decir, la inverecundia de la Edad 
Media, relacionada con la morbosidad sexual y el desdén hacia las leyes. 
Desde este punto de vista, la honra del cristiano abarcaba todo un ·abani-
co de expresiones y contraexpresiones que lo calificaban como individuo 
en el seno de la comunidad, palabras que podían situarlo en la infamia y 
muerte civil y moral. Llamar a un vecino "judío" supone una falta de respe-
to, una deshonra para el agredido y una pena económica para el deslen-
guado: "qui dixier a otro cornudo, o fododínculo, o gafo, o judío, o traidor, e 
a la muger puta, o em;eguladera, o gafa peche/le Qinco maravedis ... " (Fue-
ro de Coria, L. 111, T. 183}. 

Se puede decir que mentalmente se había establecido una relación de 
analogía entre la concepción cristiana del judío y la propia historia, tierra y 
costumbres de los hebreos. El cristiano tenía prohibido, por ejemplo, co-
mer con los israelitas: 

Nullus etiam christianus cum judaeis in una domo maneat, nec cum eis 
cibut sumat. Si quis autem hanc nostran constitutionem fregerft, per sep-
tem dies poenitentiam agat; quod si poenitere noluerit, si maior persona 
fuerit, per annum integrum communione careat; sí inferior per$ona fuerit 
centum flagella accipiat 35

• 

El judío por excelencia parecía ser Judas, su geografía maldita Sodo-
ma y Gomorra: 

Si quis tamen quod fieri non credo, et hunc factum meum infringere vo-
luerit, sic excomunicatus et maledictus, et a parte Christi separatus, et non 

35 Tftulo IV del Concilio de Coyanza, año 1050, en T. Muñoz Romero, Colección de Fueros 
Municipales y Cartas Pueblas de los Reinos de Castilla, León, Corona de Aragón y Navarra, 
Madrid, 1847 (edición de 1970), pág. 211. 

43 



videat que bona sunt in Jherusa/em, nec pax in lsrahel, sed cum Datan et 
Abiron pateat penas in eterna dampnationfi36. 

. . . ve/ frangere voluerit, in primis iram atque maledictionem Dei incu-
rrat, et sanctae Dei genitricis Virginis Mariae intercessione atque omnium 
sanctorum Dei ... ......... demergatur in infernum, et fluat super eso pistis, 
ignis, sicut pluit super Sodoma et Gomoram, et ita diversus sit, sicut illi di-
versi fuerint qui habitatores erant Sodomae et Gomorae, et cum Juda tra-
ditore Jugeant poenas in interno inferiorf7 • 

Cualquier acepción del vocablo judío parecía ser la negativa del buen 
cristiano. 

Aunque los acontecimientos de los mártires Vicente, Sabina y Criste-
ta se desarrollan a principios del siglo IV, antes del Edicto de Milán, la fi-
gura del judío se incorpora a la narración tres siglos después. La existen-
cia de judíos en Ávila, en el Bajo Imperio, no está demostrada, por lo que 
la leyenda y el relato artístico vicentino se encuadran en la tradición me-
dieval. La ciudad castellana parecía contar con una comunidad judía flore-
ciente, con sinagogas reconocidas y una buena posición económica. La 
importancia del ghetto abulense quedó comprobada con la visita que rea-
lizó a la ciudad el filósofo y exégeta David Qimhí {1160-1235) para atraer 
partidarios a la causa de Mairnónides38

• Pocos años más tarde, Moisés ben 
Sem Tob de León , judío afincado en Á vi la, escribe el Sefer ha Zohar, el Li-
bro del Esplendor, base de la Cábala para los judíos y cálculo supersticio-
so para los cristianos. 

· Hacia fines del siglo XIII los judíos abulenses aparecen, como los mu-
sulmanes, dedicados a la agricultura (también a otras profesiones) y 
negándose a pagar los diezmos: 

... judíos e moros de su obispado an pie9a de heredamientos e vinnas 
e ganados que an conprado de los christianos. Et commo de luengo tiem-
po a aca la su eglesia fue uagada e non ouo y quien gelo afincase, que 
non diezman ninguna cosa dellcf9. 

En la misma época, el desarrollo económico de los judíos se expresa-
ba, cara a los cristianos, por los oficios desempeñados: recaudadores, 
prestamistas, propietarios y vendedores de casas, etc., y oficios artesana-

"" /bid., pág. 223. Fuero de Santa Cristina otorgado por Fernando 1, año 1062. 
37 Fueros y privilegios de las villas sujetas a la ciudad de Burgos concedidos por Alfonso VI, 

año 1 073, /bid., pág. 258. 
30 P. León Tallo, Judfos de Ávl/a, Ávila, 1963, pág. 7. 
39 Documento 1 (Valladolid, 11293, mayo, 22). /bid., pág 35. 

44 



les, como plateros, aljofareros, sastres, jubeteros, tundidores, perailes y al-
gunos cirujanos, es decir, profesiones en las que para el cristiano el tabú 
del dinero jugaba un papel importante en el marco de una economía na-
tural, opuesta a la invasión de la economía monetaria40 • En definitiva, los 
judíos eran profesionalmente despreciados, admirados y sostenidos por la 
población cristiana. El odio hacia los negotiatores no impedía que algunos 
judíos trabajasen para la Catedral y otras iglesias abulenses. En cuanto a 
la localización de estos judíos en la ciudad, parece ser que en el siglo XIII 
vivían más judíos que moros, ya que había más de cincuenta familias he-
breas diseminadas en las calles situadas alrededor de la Catedral y San 
Vicente, adentrándose algunas en San Juan y, fuera de las murallas, en la 
plazuela de Santo Tomé, en el barrio de Cesteros, alrededores de San Gil 
y en la calle Estrada. El barrio típicamente judío era el Yudero. Los moros, 
por otra parte, estaban asentados en los alrededores del barrio de Ajates 
y en la zona meridional de la ciudad. Las sinagogas judías conocidas, 
según Pilar León Tello, en el siglo XV eran varias: una en el Yuradero, otra 
en Caldeandrín, muy cerca a ésta la sinagoga de Mo9on; otra era la de 
Ben Forad o Bilforado, en el barrio de la Covaleda, y otra, finalmente, en la 
actual calle del Pocillo, sinagoga que hizo don Symuel. 

La situación del judío en Ávila era bastante estable, floreciente inclu-
so. La figura del hebreo en el sepulcro de la Basílica ha de explicarse en 
este contexto de prosperidad, pues el torturador de Vicente y sus herma-
nas destacaba, según la tradición, por su buena posición económica. Pe-
ro esta conjetura se presenta con cierta insuficiencia: el dinero no podía 
comprometerse con la salvación, con el pacto que se establece con Dios 
a cambio de la construcción del sepulcro para los mártires. El judío que se 
arrepiente implorando la bendición de Dios es un tema conocido en la lite-
ratura medieval castellana. Supone un verdadero reconocimiento de la re-
ligión revelada, la cristiana, una salida del ghetto material y religioso en el 
que se encontraba el israelita, junto con el nuevo sometimiento a la fe 
aceptada en un momento de coacción. Una definición acertada de esta 
concepción sobre el judío aparece en el milagro de "El niño judío" de Gon-
zalo de Berceo. 

Gonzalo de Berceo, Milagros de Nuestra Señora, "El niño judío" (Ver 
apéndice 1) 

La estructura del milagro se plantea en tres niveles. El primero es el 
trascendente, el escatológico, donde aparecen Dios como "Rei omnipo-
tent" y la Virgen, localizados en el Cielo, que viene a ser el altar en la tie-

•o J. Le Golf, "Mestierl leciti e mestierl illeclto neii'Occídente medlevale", Tempo del/a Chiesa e 
tempo del mercante, Torlno, 1977, págs. 54-55. 

45 



rra cristiana. Dios es el Corpus Domini que se convierte en la hostia sa-
grada, el "cordero sin lana", estableciéndose un pacto entre aquellos que 
reconocen y aceptan a Dios y el propio Señor que, con la Virgen, conce-
derá gloria, trigo, mercedes y gracias a cambio de los servicios, el honor y 
la fidelidad de los cristianos: 

Tan es Sancta Maria que es de gracia plena: 
por servicio da gloria, por deservicio pena: 
A los bonos da trigo, a los malos avena. 
Los unos van en gloria, los otros en cadena. 
Qui servicio li faze, es de buena ventura, 
Quil tizo deservicio, nació en ora dura: 
Los unos ganan gracia, e los otros rencura, 
A bonos e a malos so fecho los mestura. 

Este contrato feudo-vasallático se concreta en un espacio sagrado, la 
Iglesia, el altar, en un tiempo sacro, la misa en una "grand mannana", el 
domingo de Pascua. El objeto simbólico de este reconocimiento hacia Dios 
es la hostia sagrada. El acto, la comunión. 

La Virgen, mientras tanto, interviene como mediadora y testigo del ce-
remonial. "Sancta Maria" con su hijo, "genta creatura", es el símbolo atrac-
tivo del homenaje, es una garantía de espacio sagrado e intérprete de las 
protecciones absolutas que Dios concede a sus vasallos. María es la "be-
lla figura", ''fermosa duenna", gloriosa y de gracia plena. Los intermediarios 
entre el plano trascendente .y el plano real son los clérigos, ayudados por 
unos medios que van desde los sermones apoyados en la Biblia hasta las 
reliquias y el culto a los santos. El clérigo es considerado como "omne bien 
verdadero" que ejerce dos funciones, orar y enseñar. Orar porque es su mi-
sión en la sociedad tripartita de los oratores, bellatores y laboratores. El rol 
de la enseñanza es más problemático en cuanto que la escuela "de can-
tar e leer" es para los ''fijos de bonos omes". La finalidad es el "más valer", 
un instinto relacionado con la idea de la honra. 

Entre estas dos esferas, la trascendente y la inmanente, se establece 
un nivel intermedio provocado por el plano más oscuro de todos. El niño 
judío se relaciona con los demás por medio del juego y, luego, gracias a 
la comunión. El "iudezno" abandona la casa familiar y se dirige al mundo 
real de la religión verdadera. Hace un pacto con la Virgen y Dios por la co-
munión. El submundo del que procede este niño es el judaico o, más 
exactamente, la casa del judío, el ''torno" que es "grand", ''fiero", con "grant 
calor", que produce "gran pavor" ... La casa (la sinagoga) es representada 
como oscura (ciega) y asociada con la muerte, con el diablo (el padre del 

46 



"iudezno"). Este último abarca un campo semántico bastante amplio: "mal 
aventurado", "diablado" con "grand ira", "demoniado" que hace figuras ma-
las, traidor, falso desleal, "locco peccador", "falso descreído" ... que ame-
naza al recién convertido condenándole al horno. Sin embargo, gracias a 
una buena "hazanna" el niño se salva "sin lisión" y con paz, solaz y bendi-
ción de Dios. 

En el mundo romano de las persecuciones contra los cristianos, los 
mártires se convierten en los intermediarios entre los hombres y la divini-
dad. Mártires convertidos en santos y santos propiamente dichos forman 
en la Edad Media uno de los pilares de la devoción popular impulsada, en 
algunos casos, por la autoridad eclesiástica. Esa devoción a los santos era 
casi universalmente aceptada, y el culto a las reliquias de mártires y san-
tos formaba parte del desarrollo de la vida humana. 

La "santidad" entra dentro del ciclo religioso y cultural medieval a 
través del personaje que desarrolla durante su vida una fidelidad extrema 
al Rex de los cielos y actúa, en vida o tras la muerte, de una manera mi-
lagrosa. El milagro es el signo de un ser extraordinario, el santo. La creen-
cia popular y la doctrina de la Iglesia, dice Jacques Le Goff ., , coinciden en 
este punto. Cuando a finales del siglo XIII el Papado comienza a reservar-
se la canonización de los santos, hasta entonces designados vox populi, 
incluye los milagrbs en el número de las condiciones obligatorias que de-
be llevar el candidato a la canonización. 

Generalmente el santo se presenta como un héroe. Vicente de Ávila 
tiene un papel que cumplir. Su enfrentamiento con Daciano marca el ca-
mino de un comportamiento ejemplar, reafirmado mediante un milagro en 
vida (la pisada en la roca) y otro tras la muerte. Físicamente está caracte-
rizado como un noble, Daciano como un rey (con la corona) , los milites co-
mo bellatores (coraza, espada), otros personajes con vestidos cortos, has-
ta las rodillas. Vicente cubre todo su cuerpo, sólo la cabeza y los pies des-
pejados. Además, en algunos relieves de la tumba, aparece a caballo con 
sus hermanas, un signo de distinción, de poder económico o de prestigio 
social en el mundo castellano de los siglos XI y XI I. En otros contextos cul-
turales, el caballo significaría la inmortalidad, mientras que aquí denota 
una superioridad social y espiritual en contraste con el significado militar 
de los guerreros del pretor. 

Ahora bien, la figura de San Vicente de Ávila se aleja, en cierta medi-
da, del modelo de santo característico de la Edad Media. Un breve análi-
sis de la figura de Domingo Manso puede conducir a unas conclusiones 

" La civilización ... , págs. 439-440. 

47 



más o menos válidas para la hagiografía medieval, considerando la tradi-
ción del mester de clerecía y la finalidad material de la Vida de Santo Do-
mingo de Silos de Gonzalo de Berceo. El santo es un héroe épico, similar 
al Cid Campeador, sus milagros se equiparan a las victorias militares del 
burgalés. Tanto fisiológica como anímicamente, Domingo Manso está ca-
racterizado por unos rasgos sobresalientes. Lo mismo se puede decir de 
sus valores religiosos y morales. Santo Domingo, confesor nato, era "non 
de bassa natura", "muy derecho", "sin nula depresura" ... Procede de un 
buen linaje, pues el padre, Johanes, de la familia de Mans, es "ondrado", 
"ome señalado ... amador de derecho", de "seso acabado". Padre y madre 
son buenos y "amigos del Criador". Todos los vecinos reconocen la "sim-
plicidad" de Domingo, pues desprecia las vanidades, risas y juegos. La vi-
da de Domingo está marcada por la devoción, reza el Pater Noster, el Cre-
dum in Deum y otras oraciones, por su buena razón, la "racionalidad" que 
guía la divinidad. Su vida culmina con la profecía de su propia muerte, si-
tuada en la composición poética tras el traslado de los cuerpos de Vicen-
te, Sabina y Cristeta de Ávila y después de la polémica surgida en torno al 
reparto de las reliquias de los santos abulenses. 

Es así como en el caso de Domingo Manso, la muerte está en función 
de tres elementos: la profecía, las reliquias y el cuerpo del santo. Un cuer-
po que ha obrado milagros y hazañas diversas, pues el santo apenas ha-
bla, sino que muestra su poder por los gestos corporales. Es el caso de 
San Vicente. La palabra se reduce al silencio y el cuerpo es el ejecutor de 
la vida-muerte-santidad. 

48 

Si vos a Dios leales quisiéredes seer, 
e los sus mandamientos quisiéredes tener, 
él vos dará reliquias que avredes plazer, 
Yo sé que non podredes en esto fallecer. 
Si no nos lo tollieren nuestros graves pecados, 
cuerpo santo avredes que seredes pagados, 
seredes de reliquias ricos e abondados, 
de algunos vecinos seredes embidiados. 
Señor Santo Domingo, que esto les dizié, 
profetava la cosa que avenir avié; 
maguer lo profetava, él no lo entendié, 
que esta profecía en él mismo cayé. 
Algunos de sus monges que esto lo oyén, 
esta adevinan9a por nada la tenién, 
los otros más maduros, que más seso avién, 
tenién que estos dichos balleros non serién. 
De mientre que él visco todo lo propusieron, 



mas de que fue passado, los miraglos vidieron, 
membróles deste dicho, estonz lo entendieron, 
que las adevinan9as verdaderas ixieron. 
En esto lo devemos, señores, entender, 
lo que ante dixiemos podédeslo creer, 
que fue vero profeta, dióle Dios grand poder, 
a grand espiramiento en dezir e en ter. 

(estr. 282-287) 

La muerte que concede al pueblo y a los fieles unas reliquias es una 
constante en la hagiografía medieval y moderna, de San Vicente a Santa 
Teresa de Jesús. Reliquias, milagros y santos contribuían al incremento de 
las prácticas religiosas, en ocasiones teñidas de caracteres paganizantes, 
supersticiosos o carnavalescos. Las reliquias constituyen un objeto de ve-
neración y salvación. Compradas, fabricadas, vendidas, robadas y trasla-
dadas, las reliquias entran en el mundo de la reciprocidad entre el plano 
real y el de la divinidad, señalan un prestigio social y religioso de la insti-
tución poseedora, expresan una determinada antropología. ¿Es preciso 
ver, se pregunta P. J. Geary"2, en estas interacciones la coerción de los fie-
les hacia los santos, y viceversa, o se trata más bien de una forma de ma-
gia que atraviesa toda la Edad Media sin una oposición seria, al lado de 
aspectos propios del cristianismo, y en la que la condena no comienza gra-
dualmente más que a partir del siglo XIII para conducir a una lenta elimi-
nación durante los dos siglos siguientes y la Reforma? 

Un intercambio de reliquias que se da con frecuencia en la Castilla 
medieval. Baste recordar el problemático y disputado traslado de las reli-
quias abulenses en tiempos de Fernando l. "Se recogían y honraban sobre 
toda ponderación los cuerpos de los mártires y varones piadosos que la 
devoción popular santificaba. A veces, cuando se firmaba una tregua con 
los moros, como preciado botín de paz traían a la sede regia los restos de 
algunos santos sepultados de antiguo en ciudades todavía islamitas. Y si 
una población cristiana se hallaba amenazada de caer en manos enemi-
gas, sus moradores procuraban salvar ante todo las reliquias de sus pa-
tronos venerados"43 • Reliquias inverosímiles, manipuladas alrededor de un 
intercambio forzoso o de ese prestigio social; pero también como símbolos 
de una religiosidad. Cualquier veneración a una reliquia ofrece una con-
trapartida: la inmortalidad se puede expresar en las reliquias, la resurrec-
ción de la carne en su dependencia con Dios. El deseo de sobrevivir a la 
muerte, el deseo de asociarse con los muertos, con las almas de los di-

.. "La coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale", IV Co/Joque de 1'/nstitut 
d 'Etudes Médiévales de J'Université de Montréal, Montréal, 1979 pág. 158. 

.. C. Sánchez-Aibornoz, España, un enigma histórico T. 1, pág. 325. 

49 



funtos, se refleja en el culto a las reliquias. Se venía a establecer por me-
dio de éstas una forma de religiosidad que aproximaba el más allá al más 
acá, los santos a los hombres, una relación con las potencias sobrenatu-
rales a través del santo, pues muerto éste "facié Dios por él tanto que non 
serié asmado, 1 vinién tantos enfermos que farién gran fonssado, 1 non 
podríemos los medios de nos meter en dictado" (Vida de Santo Domingo 
de Silos, estr. 537b-c-d). 

El miedo a los muertos era asumido por las reliquias, que simbolizan 
en cierta manera una buena muerte, una muerte aceptada. Los discursos 
eclesiásticos y literarios relanzan las reliquias a su papel de recreadoras 
de vida, el poder de los santos, pero subrayando también el drama de la 
vida corporal: la muerte cristiana es ante todo una muerte subordinada a 
un fin. El culto a las reliquias impulsado por la Iglesia en gran medida era 
un mercado propicio para las falsificaciones. Los viejos libros de historia de 
Ávila (Ariz, Cianea, Fernández Valencia, hasta Martín Carramolino y algu-
no más) señalan la proliferación de reliquias en la Edad Media. El obispo 
de Oviedo, Pelayo, después de bendecir las puertas de las murallas obtu-
vo de los repobladores varias reliquias que trasladó a San Salvador de 
Oviedo. El rey Pedro 1 donó a la cripta de la Soterraña un relicario que con-
tenía una camisa de la Virgen y una ampollita con leche de sus pechos. 
Deseoso de mostrar y verificar las reliquias de los mártires abulenses, el 
obispo D. Martín de Vilches introdujo sus mantos en la tumba de la Basíli-
ca, sacándolas impregnadas de sangre. Las reliquias existían. 

Pero lo que interesa es saber que tras la muerte, cuando los difuntos 
surgen como poderosos soberanos del "sieglo mayor" (Libro de Alexandre, 
w. 2067d), las reliquias adquieren forma de divinidad, puesto que fomen-
tando su culto, la Iglesia y el pueblo experimentaban el apaciguamiento del 
temor a la muerte y a los difuntos. No obstante, las reliquias, dada su di-
versidad y abundancia, marcaban también algunos aspectos de unas ca-
tegorías degradadas44

• 

Fo cerrando los ojos el santo confessor, 
apretó bien sus labros, non vidieste mejor, 
al9ó ambas las manos a Dios nuestro señor, 
rendió a Ella alma a muy grand su sabor. 
Prisiéronla los ángeles que estavan redor, 
1/eváronla a los cielos a müy grande onor, 
diéronle tres coronas de muy gran resplandor, 
desuso un fablamos de la su gran favor. 
(Vida de Santo Domingo de Silos, estr. 521-522) 

.. M. Bajtin, La cultura popular en la Edad Medía y en el Renacimiento. El contexto de Franr;ois 
Rabelais Barcelona, 1974. 

50 



La muerte de Domingo Manso es perfecta. La de los mártires Vicente, 
Sabina y Cristeta también. Aunque violenta, los santos abulenses han 
cumplido su papel final, la llegada del alma al cielo. En el ciclo martirioló-
gico la muerte está unida a las tensiones, persecuciones y tormentos de 
los romanos. Únicamente San Vicente de Zaragoza, tras sufrir numerosos 
martirios, tiene una muerte domada y familiar, pues fallece en la mazmo-
rra rodeado de los nuevos creyentes. El óbito de Santo Domingo es ejem-
plar en la Edad Media. Cronológicamente se adapta a la tradición de la li-
turgia mozárabe, pues fallece en vísperas de la Anunciación, una de las 
principales fiestas dedicadas a la Virgen. En cuanto al cuerpo, la muerte 
del santo cumple toda una reglamentación. Aprieta los labios, el alma pa-
sa al cielo, el cuerpo queda en tierra, los monjes hacen la mortaja, al san-
to "diéronle sepultura" (estr. 531 ª). 

Los santos tienen consciencia de su propio fin, reciben con alegría la 
muerte, la desean y reflexionan. La soledad de los santos se rompe con 
los monjes o con los violentos en el caso de los mártires. La divinidad apa-
rece tras la propia muerte. Cuando Dios se muestra lo hace tan solo como 
visión, sin contacto directo con el moribundo: 

quando acabó su orac;ion, 
vio huna buena vision: 
"Buenos mandaderos veyo yo aquj. 
Mi cuerpo e my alma acomjendolo a ti." 
(Vida de Santa María Egipciaca, w. 1322-1325) 

Reposar en la tierra, cerrar los ojos, la boca, envolver los cabellos, las 
manos sobre el pecho: el alma sale del cuerpo. Los ángeles le reciben y el 
diablo no la puede atrapar. Es el gran paso de la vida, la gloria eterna, la 
salvación del alma. El infierno queda lejos para los santos, pues la santi-
dad del personaje calma todas las inquietudes. 

E roguemos a esta Marja 
cada noche cada dia, 
que ella ruegue al Criador, 
con quien ella ouo grant amor, 
que/ podamos ter tal serujc;io, 
que al dia de/lujc;io 
nos nos falle en mal vic;io. 
El nos de grant partida 
en la perdurable vjda. 
(w. 1442-1450) 

51 



Muerte y alma tienen entre sí una relación que suele aparecer nor-
malmente en la literatura a través de diálogos, disputas o enfrentamientos. 
El más allá está así mismo reflejado en las obras artísticas y literarias del 
Medievo. El hombre está destinado a traspasar el umbral de la muerte, sus 
puertas. La mansión de los muertos es inmediata al peligro de morir: "Qui 
exalta me de portis, 1 Tu annuntien omnes laudationes tu as in 1 portis filiae 
Sion." (Ps, 9, 15). Las reflexiones sobre el trasmundo se suceden desde la 
Alta Edad Media. Luego, en el mester de clerecía, el otro mundo es repre-
sentado como un lugar a orillas de un río, "oriella de un flumen tan fiero co-
mo el mar" (estr. 229b), dice Berceo en su relato sobre Santo Domingo. 
Son dos ríos los que atraviesa el hombre, uno rojo, otro blanco. El paraíso 
es el triunfo que con la ayuda indispensable de Dios se alcanza. 

Por este sieglo pobre, que poco durará, 
non perdamos el otro que nunca finará, 
mesquindad por riqueza, ¿quf no la cambiará? 
Qui buscarla quisiere rehez la trabará 
(estr. 246) 

En el Libro de Alexandre el otro mundo está presente. También en el 
Libro de miseria de omne se desarrolla una amplia descripción de las tor-
turas infernales. Más tarde, don Juan Manuel concibe el otro mundo como 
una isla: al hombre "desnuyábanle e echávanle en una isla solo, que no fin-
caba con él omne del mundo" (El Conde Lucanor, Exemplo XLIX). El valle 
es otro motivo expresivo del trasmundo: 

En vn baile fondo, escuro, apartado, 
espeso de xaras sonné que andaua 
buscando salida e non la fal/aua 
(Anónimo, de un hermitanno) 

El más allá, en definitiva, es un tema que en la literatura medieval pre-
senta dos situaciones: el paraíso o la montaña, río, puente, jardín; el in-
fierno o el valle profundo y oscuro, la comarca pantanosa. El infierno, dice 
el Arcipreste de Hita, es la habitación de la muerte: 

52 

Tu morada por siempre es infierno profundo, 
tú eres el mal primero e él es el segundo, 
pueblas mala morada e despueblas el mundo, 
dizes a cada uno: "Yo sola a todo hundo". 
Muerte, por ti es fecho el lugar infernal, 
ca, beviendo omne siempre en mundo terrenal, 
non avrié de ti miedo nin de tu mal hostal, 



non temeríé tu venida la carne umanal. 
(Libro de Buen Amor, estr. 1552-1553} 

La esencia primaria de la muerte en el mundo medieval es la separa-
ción del alma y cuerpo y, en ocasiones, la conversación que mantienen 
tras la llegada de la muerte. El cuerpo queda desamparado, pues tras vi-
vir sometido al alma, ésta le abandona, surgiendo las disputas. En la Dis-
puta del alma y el cuerpo (vv. 1-37) el alma está fuera del cuerpo, "desnu-
da ca non uestida". Representación del mal, el alma acusa al cuerpo de su 
desgracia, pues ni hizo bien ni fue al altar, ni siquiera ofrendas quería dar, 
"ni diezmo ni primicia ni buena penitencia; ni fecist oracion nunca de cora-
zon", a "apostol ni martir quisist seruir". La fugacidad de la vida, la vanidad 
de los bienes surge en la disputa cuando el alma acusa: "o son ... las co-
pas d'oro fino con que beuies to uino? 1 do son tos bestimentos? ¿o los tos 
guarnimentos?". 

Numerosas implicaciones presenta la muerte. Siempre se deduce el 
sentimiento del hombre medieval ante la muerte y su condición inexorable: 

Ninguno non se puede escusar de la muerte, 
por maña nín por arte, nín por ninguna suerte; 
non prestan melezínas, nín otra cosa fuerte, 
nín trapos a los píes, nín bízmas a la fruente. 
(Proverbios en rimo del sabio Salomón, rey de Israel, 
VV. 23-27} 

Devemos estar 9íertos, non seguros, de muerte, 
ca musetre enemiga es natural e fuerte; 
non podemos, amigos, d'ella füír por suerte, 
por ende cada uno de nos sus armas puerte. 
(Libro de Buen Amor, estr. 1580) 

Toda tumba, cenotafio o sepulcro es un monumento al más allá. Se 
inscribe en una tradición escatológica, marcando los umbrales de la muer-
te. La tumba es la mansión de los muertos, preparada ya cuando acecha 
el peligro de morir. Representa una dualidad, un diálogo entre el más allá 
y el más acá. Un complejo mundo de acontecimientos, ritos y presiones se 
esconde en el monumento de la Basílica de los mártires Vicente, Sabina y 
Cristeta. La tumba de los santos, compleja en su carga icónica, se inscri-
be en un cambio de religiosidad. No es aún la espiritualidad gótica de la 
Iglesia triunfante, sino, más bien, el reciclaje de un culto en el marco cleri-
cal y concejil de la ciudad abulense. En efecto, la aparición de parroquias 
en la ciudad pretende crear espacios litúrgicos y eclesiásticos, pero tam-

53 



bién organizar el complejo edificio de las diferencias estamentales y pro-
fesionales. El ámbito urbano está caracterizado por la segregación, y los 
cultos eclesiásticos mantendrán esta línea. Las parroquias de los esta-
mentos superiores y de las profesiones especializadas se ubican en la 
"acrópolis", en la ciudad alta, desde el antiguo foro romano hasta los arra-
bales orientales limitados por la Iglesia de San Gil. Así, se levantan San 
Juan, intramuros de la ciudad y centro de los serranos, y San Vicente, San 
Pedro, Santo Tomé el Viejo y San Gil. Es posible que la parroquia de San 
Pedro, con paralelismos artísticos con la de San Vicente, obedeciera en su 
construcción al intento de cristianizar un antiguo lugar de culto, levantán-
dose a escasos metros del Monasterio de Nuestra Señora de la Antigua. 

En las calles y plazuelas de las parroquias citadas viven los represen-
tantes eclesiásticos y civiles de la ciudad, los oficios más especializados y 
una población judía aparentemente consolidada en el sentido económico. 
Es el centro urbano, funcional por excelencia de la ciudad, claramente di-
ferenciado de los arrabales que rodean la "acrópolis". Las colaciones cum-
plen su papel primordial: estratifican, cohesionan internamente al grupo y, 
al mismo tiempo, establecen diferencias de unos barrios a otros. Los veci-
nos de la parroquia de San Sebastián y Santa Lucía, luego en el siglo XVI 
San Segundo, no gozan del mismo prestigio que los pobladores de San 
Juan y San Vicente, organizados en cuadrillas que reparten el poder con-
cejil en la Baja Edad Media. 

La espiritualidad se centra en la parroquia, pero también lo profano, lo 
mundano. La parroquia organiza la vida del hombre medieval. San Vicen-
te ha pasado de ser un lugar de culto perdido, rural, a convertirse en el 
centro de la religiosidad caballeresca, desempeñando unas funciones cla-
ras en la formación de la conciencia urbana. La parroquia era el elemento 
aglutinador de la cuadrilla de Estet;>an Domingo. 

Como conclusión se puede afirmar que e! cenotafio de San Vicente es 
un monumento levantado para rendir un homenaje, más que a unos per-
sonajes concretos, a toda una tradición que arranca de la "era de los már-
tires", una hagiografía que muestra rasgos de vulgarización a partir de otro 
modelo. El elemento patrocinador de esta obra es el clero urbano de Ávi-
la, que apoya el monumento, primero, por las propias características cul-
turales y mentales de la sociedad de finales del siglo XII, y, segundo, por 
un deseo de enlazar con una tradición hagiográfica que era sumamente 
importante en la época. El hecho de dar sentido a unos mártires del siglo 
IV, gracias a la construcción del monumento funerario, suponía un punto 
más para el asentamiento de un culto y de una doctrina interesantes para 
atarse orgánicamente con los primeros tiempos del cristianismo peninsu-

54 



lar. Baste recordar también los intereses de la Iglesia medieval por fundar 
o fundamentar una diócesis a partir de los inicios del cristianismo, bien con 
las figuras de los apóstoles ($antiago de Compostela), apariciones de la 
Virgen (Zaragoza), "Varones Apostólicos" (Ávila, con San Segundo en el 
siglo XVI), o bien con mártires de los siglos 111 y IV (Ávila, Barcelona, Al-
calá, Sevilla, Toledo, etc.). 

La tradición en torno a los mártires Vicente, Sabina y Cristeta pareció 
pervivir en el mundo rural abulense anterior a la repoblación de Alfonso VI. 
El resurgimiento del discurso martiriológico, a partir del siglo XII, en un 
mundo ya institucionalizado, entraba dentro del interés de la Iglesia por 
asumir las tradiciones y creencias campesinas, precristianas o no, que se 
situaban en cierto modo al margen de la propia oficialidad de la institución 
eclesiástica. Durante las tres centurias siguientes los mártires desem-
peñaron su papel como referentes religiosos de los caballeros abulenses, 
al lado de la Virgen de la Soterraña. Pasada la euforia martirial y cumplida 
la función sagrada de los tres hermanos, la aparición de nuevos cultos ha-
ce caer en cierto olvido la tradición de Vicente, Sabina y Cristeta. Desam-
parados hasta tal punto, los tres hermanos son abandonad()s por un culto 
reciclado, relacionado con los primeros instantes del cristianismo, a partir 
del descubrimiento de San Segundo. También Santa Lucía, asociada con 
San Sebastián en la iglesia del arrabal del Puente, es sustituida por una 
nueva figura femenina, Santa Paula Barbada. La recuperación de la leyen-
da de los mártires Vicente, Sabina y Cristeta en época barroca coincide 
con el papel estelar que el clero y los escasos ciudadanos abulenses del 
siglo XVII conceden a Santa Teresa. Desde ese momento, la imagen de la 
Santa abulense dominará casi totalmente todo el escenario religioso de la 
ciudad. 

55 



56 

APÉNDICE 1 

Gonzalo de Berceo, Milagros de Nuestra Señora, "El niño judío". 

Plano trascendente 

DIOS = Rei omnipotent 

Sancta María 

Servicios 

honor 

fidelidad 

¡;;1acto vasallático 

.-acto: comulgar 

.-objeto: hostia sagrada 

.- es¡;;1acio: misa 1 altar 

Plano inmanente 

clérigos ....... t-- lgle sia ..... . cristiana" 

.- orar 

.-enseñar 

judíos - (?) ----.conversión 

torno = sinagoga = infierno 



APÉNDICE 2 

• Vicente: "Calla malvado, no digas blasfemias contra el que debes 
adorar: si el demonio no te tuviese ciego el entendimiento". 

• Daciano: ''Yo perdono a tu mocedad, pues por no tener perfecta pru-
dencia, no es mucho que yerres. Mas será justo que me oigas, que como 
padre, quiero advertirte. Sacrifica a los dioses y no morirás". 

• Vicente: "Ellos carecen verdaderamente de prudencia y juicio, que 
dejando a Dios vivo, verdadero Criador de todas las cosas, adoran las pie-
dras, los maderos, los metales". 

57 



- Judío: "Jesucristo, guardador de tus siervos, líbrame de esta ser-
piente, que yo te prometo creer en Ti, recibir tu fe y enterrar los cuerpos de 
tus amigos honradamente". 

Textos: Luis Ariz, Historia de las grandezas de la ciudad de Ávila, Al-
calá de Henares, 1607 (edición facsímil de T. Sobrino Chomón, Ávila 1978). 

58 


	CA 29 Cuadernos abulenses_001
	CA 29 Cuadernos abulenses_002
	CA 29 Cuadernos abulenses_003
	CA 29 Cuadernos abulenses_004
	CA 29 Cuadernos abulenses_005
	CA 29 Cuadernos abulenses_006
	CA 29 Cuadernos abulenses_007
	CA 29 Cuadernos abulenses_008
	CA 29 Cuadernos abulenses_009
	CA 29 Cuadernos abulenses_010
	CA 29 Cuadernos abulenses_011
	CA 29 Cuadernos abulenses_012
	CA 29 Cuadernos abulenses_013
	CA 29 Cuadernos abulenses_014
	CA 29 Cuadernos abulenses_015
	CA 29 Cuadernos abulenses_016
	CA 29 Cuadernos abulenses_017
	CA 29 Cuadernos abulenses_018
	CA 29 Cuadernos abulenses_019
	CA 29 Cuadernos abulenses_020
	CA 29 Cuadernos abulenses_021
	CA 29 Cuadernos abulenses_022
	CA 29 Cuadernos abulenses_023
	CA 29 Cuadernos abulenses_024
	CA 29 Cuadernos abulenses_025
	CA 29 Cuadernos abulenses_026
	CA 29 Cuadernos abulenses_027
	CA 29 Cuadernos abulenses_028
	CA 29 Cuadernos abulenses_029
	CA 29 Cuadernos abulenses_030
	CA 29 Cuadernos abulenses_031
	CA 29 Cuadernos abulenses_032
	CA 29 Cuadernos abulenses_033
	CA 29 Cuadernos abulenses_034
	CA 29 Cuadernos abulenses_035
	CA 29 Cuadernos abulenses_036
	CA 29 Cuadernos abulenses_037
	CA 29 Cuadernos abulenses_038
	CA 29 Cuadernos abulenses_039
	CA 29 Cuadernos abulenses_040
	CA 29 Cuadernos abulenses_041
	CA 29 Cuadernos abulenses_042
	CA 29 Cuadernos abulenses_043
	CA 29 Cuadernos abulenses_044
	CA 29 Cuadernos abulenses_045
	CA 29 Cuadernos abulenses_046
	CA 29 Cuadernos abulenses_047
	CA 29 Cuadernos abulenses_048
	CA 29 Cuadernos abulenses_049
	CA 29 Cuadernos abulenses_050
	CA 29 Cuadernos abulenses_051
	CA 29 Cuadernos abulenses_052
	CA 29 Cuadernos abulenses_053
	CA 29 Cuadernos abulenses_054
	CA 29 Cuadernos abulenses_055
	CA 29 Cuadernos abulenses_056
	CA 29 Cuadernos abulenses_057
	CA 29 Cuadernos abulenses_058
	CA 29 Cuadernos abulenses_059
	CA 29 Cuadernos abulenses_060
	CA 29 Cuadernos abulenses_061
	CA 29 Cuadernos abulenses_062
	CA 29 Cuadernos abulenses_063
	CA 29 Cuadernos abulenses_064
	CA 29 Cuadernos abulenses_065
	CA 29 Cuadernos abulenses_066
	CA 29 Cuadernos abulenses_067
	CA 29 Cuadernos abulenses_068
	CA 29 Cuadernos abulenses_069
	CA 29 Cuadernos abulenses_070
	CA 29 Cuadernos abulenses_071
	CA 29 Cuadernos abulenses_072
	CA 29 Cuadernos abulenses_073
	CA 29 Cuadernos abulenses_074
	CA 29 Cuadernos abulenses_075
	CA 29 Cuadernos abulenses_076
	CA 29 Cuadernos abulenses_077
	CA 29 Cuadernos abulenses_078
	CA 29 Cuadernos abulenses_079
	CA 29 Cuadernos abulenses_080
	CA 29 Cuadernos abulenses_081
	CA 29 Cuadernos abulenses_082
	CA 29 Cuadernos abulenses_083
	CA 29 Cuadernos abulenses_084
	CA 29 Cuadernos abulenses_085
	CA 29 Cuadernos abulenses_086
	CA 29 Cuadernos abulenses_087
	CA 29 Cuadernos abulenses_088
	CA 29 Cuadernos abulenses_089
	CA 29 Cuadernos abulenses_090
	CA 29 Cuadernos abulenses_091
	CA 29 Cuadernos abulenses_092
	CA 29 Cuadernos abulenses_093
	CA 29 Cuadernos abulenses_094
	CA 29 Cuadernos abulenses_095
	CA 29 Cuadernos abulenses_096
	CA 29 Cuadernos abulenses_097
	CA 29 Cuadernos abulenses_098
	CA 29 Cuadernos abulenses_099
	CA 29 Cuadernos abulenses_100
	CA 29 Cuadernos abulenses_101
	CA 29 Cuadernos abulenses_102
	CA 29 Cuadernos abulenses_103
	CA 29 Cuadernos abulenses_104
	CA 29 Cuadernos abulenses_105
	CA 29 Cuadernos abulenses_106
	CA 29 Cuadernos abulenses_107
	CA 29 Cuadernos abulenses_108
	CA 29 Cuadernos abulenses_109
	CA 29 Cuadernos abulenses_110
	CA 29 Cuadernos abulenses_111
	CA 29 Cuadernos abulenses_112
	CA 29 Cuadernos abulenses_113
	CA 29 Cuadernos abulenses_114
	CA 29 Cuadernos abulenses_115
	CA 29 Cuadernos abulenses_116
	CA 29 Cuadernos abulenses_117
	CA 29 Cuadernos abulenses_118
	CA 29 Cuadernos abulenses_119
	CA 29 Cuadernos abulenses_120
	CA 29 Cuadernos abulenses_121
	CA 29 Cuadernos abulenses_122
	CA 29 Cuadernos abulenses_123
	CA 29 Cuadernos abulenses_124
	CA 29 Cuadernos abulenses_125
	CA 29 Cuadernos abulenses_126
	CA 29 Cuadernos abulenses_127
	CA 29 Cuadernos abulenses_128
	CA 29 Cuadernos abulenses_129
	CA 29 Cuadernos abulenses_130
	CA 29 Cuadernos abulenses_131
	CA 29 Cuadernos abulenses_132
	CA 29 Cuadernos abulenses_133
	CA 29 Cuadernos abulenses_134
	CA 29 Cuadernos abulenses_135
	CA 29 Cuadernos abulenses_136
	CA 29 Cuadernos abulenses_137
	CA 29 Cuadernos abulenses_138
	CA 29 Cuadernos abulenses_139
	CA 29 Cuadernos abulenses_140
	CA 29 Cuadernos abulenses_141
	CA 29 Cuadernos abulenses_142
	CA 29 Cuadernos abulenses_143
	CA 29 Cuadernos abulenses_144
	CA 29 Cuadernos abulenses_145
	CA 29 Cuadernos abulenses_146
	CA 29 Cuadernos abulenses_147
	CA 29 Cuadernos abulenses_148
	CA 29 Cuadernos abulenses_149
	CA 29 Cuadernos abulenses_150
	CA 29 Cuadernos abulenses_151
	CA 29 Cuadernos abulenses_152
	CA 29 Cuadernos abulenses_153
	CA 29 Cuadernos abulenses_154
	CA 29 Cuadernos abulenses_155
	CA 29 Cuadernos abulenses_156
	CA 29 Cuadernos abulenses_157
	CA 29 Cuadernos abulenses_158
	CA 29 Cuadernos abulenses_159
	CA 29 Cuadernos abulenses_160
	CA 29 Cuadernos abulenses_161
	CA 29 Cuadernos abulenses_162
	CA 29 Cuadernos abulenses_163
	CA 29 Cuadernos abulenses_164
	CA 29 Cuadernos abulenses_165
	CA 29 Cuadernos abulenses_166
	CA 29 Cuadernos abulenses_167
	CA 29 Cuadernos abulenses_168
	CA 29 Cuadernos abulenses_169
	CA 29 Cuadernos abulenses_170
	CA 29 Cuadernos abulenses_171
	CA 29 Cuadernos abulenses_172
	CA 29 Cuadernos abulenses_173
	CA 29 Cuadernos abulenses_174
	CA 29 Cuadernos abulenses_175
	CA 29 Cuadernos abulenses_176
	CA 29 Cuadernos abulenses_177
	CA 29 Cuadernos abulenses_178
	CA 29 Cuadernos abulenses_179
	CA 29 Cuadernos abulenses_180
	CA 29 Cuadernos abulenses_181
	CA 29 Cuadernos abulenses_182
	CA 29 Cuadernos abulenses_183
	CA 29 Cuadernos abulenses_184
	CA 29 Cuadernos abulenses_185
	CA 29 Cuadernos abulenses_186
	CA 29 Cuadernos abulenses_187
	CA 29 Cuadernos abulenses_188
	CA 29 Cuadernos abulenses_189
	CA 29 Cuadernos abulenses_190
	CA 29 Cuadernos abulenses_191
	CA 29 Cuadernos abulenses_192

