CONFESORES, PENITENTES Y LA
FORMACION DE LAS IDENTIDADES EN
AVILA A PRINCIPIOS DE LA EDAD
MODERNA'

BILINKOFF, Jodi

Una caracteristica notable de la vida religiosa en la Europa catélica du-
rante los siglos XVI y XVII fue la frecuencia con que los clérigos estable-
cieron relaciones profundas y duraderas con mujeres conocidas por sus
dotes de piedad y espiritualidad®. A menudo, estas relaciones encuentran
su expresién en el género de la biografia espifitual, una forma literaria que
tuvo raices tempranas pero que alcanzo6 inmensa popularidad durante la
Contrarreforma. Generalmente los confesores se convertian en bidgrafos
de las santas mujeres después de su muerte. Los numerosos textos
biogréficos de Espana, ltalia y Francia resultan lecturas fascinantes, no sé-
lo por lo que revelan de los confesores/biégrafos sino de las penitentes,
que son el sujeto evidente®.

! Titulo original: Confessors, Penitents, and the Construction of Identities in Early Modern Avila.

Publicado en Culture and Identity in Early Modern, Europe (1500-1800). Essays in Honor
of Natalie Zemon Davis. Editado por Barbara B. Dienfendorf y Carla Hesse. Ann Arbor "The
University of Michigan Press", 1993, pags. 83-100.

Traduccién de M? Jests Ruiz-Ayucar.

? Me intereso aqui en las relaciones entre confesores y mujeres penitentes en cuanto a su
santidad o espiritualidad elevada. Para un estudio que comience a explorar el origen de cémo los
confesores trataron con el tipo mas comun de mujer penitente, la mujer casada, ver Rudolf M. Bell
"Telling Her Sins: Male Confessors and Female Penitents in Catholic Reformation Italy", en That
Gentle Strength: Historical Perspectives on Women in Christianity, ed. Lynda L. Coon et al.
(Charlottesville, 1990), 118-33.

3 Sobre el tipo de biografia espiritual en los Siglos XVI y XVII ver, por ejemplo, en Espafa:
José Luis Sanchez Lora, Mujeres, conventos y formas de la religiosidad barroca, (Madrid, 1988),

101



A primera vista puede causar sorpresa lo profundamente que aquellos
clérigos podian involucrarse en la vida intima de las mujeres. Algunos es-
tudiosos sugieren que la relacion confesor/penitente era una relaciéon sim-
ple y fundamentalmente represiva: los confesores ejercian completa auto-
ridad y las penitentes les prestaban total obediencia. Estudios recientes
han hecho hincapié en los elementos de control, dominio y censura en el
trato de los confesores a las mujeres, especialmente después del Concilio
de Trento’.

No obstante, un examen riguroso revela que, en la practica, las rela-
ciones entre los confesores masculinos y las penitentes femeninas fueron
frecuentemente mas complejas, mas matizadas y mas reciprocas de lo
que la tradicion puede hacernos creer.

En este ensayo analizo cinco casos de piadosas mujeres y de sus di-
rectores espirituales que vivieron en la dibcesis de Avila, en Castilla la Vie-
ja, entre los afhos 1500 y 1650. Estos ejemplos demuestran que a pesar de
la desaprobacién oficial y los riesgos considerables para los miembros de
ambos sexos, confesores y penitentes pudieron forjar profundas relaciones
espirituales. Los confesores, lejos de ocupar posiciones de control absolu-
to, se sintieron fuertemente atraidos por la idea de dirigir espiritualmente a
mujeres avanzadas, reciprocamente, llegaron a estar profundamente in-
fluidos por ellas. La experiencia del trato con ellas y de escribir acerca de
mujeres extraordinarias ayudo a los clérigos en la formulacion y articula-
cion de sus propias sefas de identidad. La condicién de director espiritual
proveyé a los sacerdotes de un canal adecuado para discutir problemas
tan controvertidos e incluso peligrosos como los asuntos teolégicos. El
vehiculo mas comun para explorar estos principios religiosos y personales
fue la biografia de una penitente femenina escrita por un confesor mascu-
lino, un estilo clasico de espiritualidad barroca que aseguré para ambos,
sujeto y bidgrafo, un lugar en la posteridad.

Antes de volver a cémo y por qué algunos clérigos llegaron a estar tan
comprometidos con mujeres, examinaré brevemente los casos de cinco
mujeres piadosas de la didcesis de Avila en los siglos XVI y XVII. Por or-

especialmente 359-453 y la bibliografia. En Italia: Gabriella Zarri, "Le sante vive: Per una tipologia
della santita femminile nel primo cinquecentol”, en Annali dell 'Istituto Storico ltalo-Germanico in
Trento, 6 (1980): 371-445. En Francia: Henri Bremond, A Literary History of Religious Thougth in
France, 3 vols. (London, 1928-36) 1:193-204 y 2: 3-54.

* Ver, por ejemplo: Darcy Donohue, "Writing Lives: Nuns and Confessors as Auto/Biografhers
in Early Modern Spain", Journal of Hispanic Philology, 13 (1989): 230-39. Claire Guilhem, "La
Inquisicion y la devaluacion del verbo femenino”, en Inquisicién espaiiola: Poder politico y control
social, ed. Bartolomé Bennasar (Barcelona, 1981), 171-207. Ottavia Niccoli, "The End of
Prophecy", Journal of Modern History, 61 (1989): 667-82,

102



den cronologico, la primera fue Maria de Santo Domingo, una beata cam-
pesina, nacida alrededor de 1485 en el suroeste de la didcesis. Se unié a
la orden dominica como terciaria, pero pronto se convirtié en el objetivo de
una encarnizada disputa entre sus miembros. Algunos la admiraban por
sus trances y sus profecias mientras que otros la denunciaron como un
fraude. Entre sus defensores destacan su confesor Diego de Vitoria (cuyos
datos biograficos se desconocen) y Antonio de la Pena (+1512), ambos,
frailes dominicos®.

Otra campesina, Mari Diaz, nacié alrededor de 1500 en el lugar de Vi-
ta, cerca de Avila, trasladandose a la capital hacia 1540. Desde entonces
y hasta su muerte en 1572, esta humilde beata, que nunca se vincul6 a
una orden religiosa, fue admirada en grado sumo por muchos ciudadanos
abulenses. Conocemos numerosos detalles de su vida a través del proce-
so de beatificacion iniciado (aunque no terminado) por varios obispos de
Avila a principios del siglo XVIl y de una biografia de su confesor, el emi-*
nente jesuita Baltasar Alvarez (1533-80)°.

La mas conocida de estas cinco fue Teresa de Jesus, la futura Santa
Teresa de Avila. Esta mistica brillante, reformadora monastica y escritora -
una de las mas grandes de Espana- nacié en una familia de mercaderes
de la clase media de Avila en 1515. Inici6 la reforma de la orden carmeli-
tana en 1562 y pasoé los veinte afos siguientes fundando conventos de
carmelitas descalzas en Castilla y Andalucia. Murié en 1582 y fue canoni-
zada en 1622. Teresa de Jesus tuvo muchos confesores durante su vida,
varios de los cuales escribieron su biografia. En este estudio quiero dete-
nerme en Julian de Avila, un clérigo secular natural de Avila (1527-1605)".

¢ Maria fallecié probablemente en 1524. Jodi Bilinkoff, "Charisma and Controversy: The Case
of Maria de Santo Dominga", Archivo Dominicano, 10 (1989), 55-66; Ibid. "A Spanish Prophetess
and Her Patrons: The Case of Maria de Santo Domingo, "Sixteenth Century Journal”23 (1992): 17-
30. May E. Giles, The Book of Prayer of Sor Marfa of Santo Domingo (Albany, 1990), 7-20.
Parcialmente se ha publicado el juicio seguido entre 1509-10 en el que la beata fue exonerada de
todos los cargos en: Vicente Beltran de Heredia, Historia de la Provincia de Espana (1450-1550),
(Roma, 1939): 78-142, y Jesus G. Lunas Almeida, "La Historia del Seforio de Valdecorneja en la
parte referente a Piedrahita (Avila, 1930), 123-215.

* Jodi Bilinkoff , The Avila of Saint Teresa: Religious Reform in a Sixteenth Century City
(Ithaca, 1989), 96-107. Archivo Diocesano, Avila, Cédice 3.345, "Informacién de la Vida, muerte y
milagros de la Venerable Marfa Diaz". Luis de la Puente, Vida del Padre Baltasar Alvarez (Madrid,
1615), fols. 39v-43v.

7 La literatura sobre Teresa de Jesus es extensa. He usado como referencias basicas Efrén de
la Madre de Dios y Otger Steggink, Santa Teresa y Su Tiempo, 2 vols. (Salamanca, 1982-84) y The
Collected Works of St. Teresa de Avila, 3 vols. trans. Kieran Kavanaugh y Otilio Rodriguez
(Washington, D.C. 1976-85). Una biografia destacable en inglés es Stephen Clissold, St. Teresa of
Avila (New York, 1982). Para un planteamiento urbano del movimiento reformista de St. Teresa,
Bilinkoff, Avila, 108-51. Julién de Avila, Vida de Santa Teresa de Jes(s, ed. Vicente de la Fuente
(Madrid, 1888) (orig. 1603).

103



De las cinco beatas, s6lo una procedia de la aristocracia abulense. Era
dofia Maria Vela, nacida en 1561 en el lugar de Cardefnosa, pero criada en
la capital. Las intensas experiencias espirituales de dona Maria, a menu-
do excéntricas, escandalizaron a las linajudas monjas del convento cister-
ciense. Durante los cincuenta afos que precedieron a su muerte en 1617,
la controvertida Maria desarrollé una relacion excepcionalmente intensa
con su confesor (y mas tarde biégrafo), el sacerdote Miguel Gonzalez Va-
quero (1565-1636)°.

La ultima y de la que tenemos menos informacion es Isabel de Jesus.
Como Maria de Santo Domingo y Mari Diaz, Isabel procedia del campo.
Nacié en 1586 en el pueblo serrano de Navalcan. Obligada a casarse a
temprana edad, Isabel, pese a todo, mantuvo una vida interior intensa y vi-
sionaria y un apasionado deseo de vocacion religiosa. Tras la muerte de su
marido, pudo al fin ingresar en el convento agustino de Arenas. Poco an-
tes de su muerte en 1648, la analfabeta Isabel dicté su vida a una monja
companera. Muchos afos después, en 1675, uno de sus confesores, el
agustino Francisco Ignacio (cuyos datos biograficos se desconocen), pu-
blico dicha autobiografia anadiendo su propio relato de la vida y milagros
de esa beata’.

Asl, durante cuatro generaciones, clérigos de la diécesis de Avila bus-
caron relaciones espirituales con mujeres extraordinarias y recordaron sus
vidas para la posteridad. Esto, a pesar del hecho de que miembros de la
jerarquia clerical hispana les desaconsejaban vivamente los encuentros
intimos con el sexo opuesto. En una época altamente misoégina, los escri-
tores cerraban el paso a la debilidad intelectual y moral de las mujeres.
Pensaban que tenian que ser mas crédulas que los hombres, mas apro-
piadas para caer victimas del engano de herejes, charlatanes y del demo-
nio. El importante papel de las mujeres en la secta de los Alumbrados, que

¢ Bilinkoff, Avila, 184-99. Maria Vela y Cueto, Autobiografia y Libro de las Mercedes, ed.
Olegario Gonzdlez Hernandez (Barcelona, 1961). Citas tomadas de la edicién inglesa: The Third
Mystic of Avila: The Self-Revelation of Maria Vela, a Sixteenth Century Spanish Nun, trans. Frances
Parkinson Keyes (New York, 1960). Miguel Gonzélez Vaquero, La mujer fuerte: Por otro titulo, la
vida de Doria Maria Vela. Esta biografia, publicada primeramente en 1618, alcanzé diversas edi-
ciones durante el siglo XVII. He usado, como indiqué, la edicién de Barcelona, 1627, y Madrid,
1674. Ver Donohue "Writing Lives", para un andlisis fascinante pero muy diferente del que yo ofrez-
co aqui.

* Vida de la Venerable Madre Isabel de Jesus... Dictada por ella misma y Afadido lo que falté
de su Dichosa Muerte el P. Fr. Francisco Ignacio (Madrid, 1675). Esta obra se menciona y extracta
en: Electa Arenal y Stacey Schlau, Untold Sisters: Hispanic Nuns in Their Own Works
(Alburquerque, 1989), 192-227, Ver también el agudo ensayo de Electa Arenal, "The Convent as
Catalyst for Autonomy: Two Hispanic Nuns of the Seventeenth Century", en Women in Hispanic
Literature: Icons and Fallen Idols, ed. Beth Miller (Berkely, 1983), 147-83.

104



empez6 a llamar la atencién de las autoridades en 1520, parecié confirmar
esta sombria aportacion™.

Al final del siglo XVI la situacion empeoré. Casos sensacionales de
mujeres veneradas como visionarias y estigmatizadas, algunos de ellos
descubiertos como fraudes, lanzaron la difamacién sobre las aspiraciones
femeninas a una experiencia mistica. La Inquisicién presionaba sobre las
mujeres viéndolas como suministradoras de ideas peligrosas, o mismo
que a los confesores que las ayudaban y alentaban''. Varios de los direc-
tores espirituales de las beatas abulenses sufrieron en su propia carne los
prejuicios de sus contemporaneos. Entre ellos estaba Baltasar Alvarez,
gue fue amonestado por un superior jesuita a “no gastar el tiempo con mu-
jeres, especialmente con monjas carmelitas”, antes al contrario, “consa-
grarse mas al trato de hombres donde hay menos peligro y mayores ven-
tajas”".

Pero a pesar de los avisos, las sanciones y las amenazas de castigos,
los clérigos de Avila persistieron en el trato con las mujeres religiosamen-
te avanzadas. Qué les motivaba? A primera vista, los confesores se acer-
caron a las santas mujeres porque colmaban plenamente sus propias ne-
cesidades emocionales y espirituales. Sus penitentes, después de todo, no
eran mujeres corrientes, sino Siervas de Dios que experimentaban visio-
nes, voces y otros fendmenos que los catélicos del comienzo de la Edad
Moderna reconocian como dones de Dios. Practicamente, cada confesor
de Avila reconocié haber experimentado alguna clase de transformacion
personal o renovacién de espiritu como consecuencia del trato diario con
estas mujeres excepcionales.

Por ejemplo, Diego de Vitoria testific6 en el juicio de Maria de Santo
Domingo por impostura religiosa, celebrado entre 1509 y 1510, que habia
conocido a la beata tres afnos antes en una excursion a Toledo. Le pidié

' Para una panoramica de estas actitudes, ver: Alison Weber, Teresa de Avila and the Rhetoric
of Femininity (Princeton, 1990), 17-41.

" Jesus Imirizaldu, Monjas y beatas embaucadoras (Madrid, 1977). Para la actividad inquisi-
torial contra una mujer y sus confesores, ver Richard L. Kagan, Lucrecia's Dreams: Politics and
Prophecy in Sixteenth Century Spain (Berkeley, 1990).

2 Baltasar Alvarez, Escritos Espirituales, eds. Camilo Maria Abad y Faustino Boado
(Barcelona, 1961), 151, "No gastar tiempo con mujeres, especialmente monjas carmelitas, en visi-
tas y por carta; sed suaviter et efficaciter irse soltando de ellas. Si, aplicarse mas al trato de hom-
bres, donde hay menos peligro y mas fructo; y éste mas durable". Teresa de Avila, The Book of Her
Life, 28:14, en vol. 1 de Collected Works. Para procurar reducir el nivel de "familiaridad" que cier-
tos frailes (especialmente Diego de Vitoria) mantenian con Marfa de Santo Domingo, ver Lunas
Historia, 166-67, 175, y 188-89; y Beltran, Historia, 86, 109, y 117-19. Miguel Gonzalez Vaquero
habia comenzado a dirigir a Maria Vela en secreto, por temor a causar escandalo. La mujer fuerte
(1627), fols. 193v-194v; l4v-15v y 139v-142v (1674); Third Mystic, 191-193.

105



que rezase por él y rogase a Dios que le infundiese contriccion por sus pe-
cados. Durante aquel viaje, recordaba Vitoria, sintié “un grado de fervor y
arrepentimiento como nunca antes lo habia sentido”. Después, cuando los
superiores dominicos le ordenaron apartarse de esta relacion con Maria,
excesivamente familiar, Vitoria intenté cumplirlo, con éxito durante algunos
dias. Pero entonces, cuenta, “viendo la insistente necesidad que tenia y los
deseos de comunicarse con Maria, reanudé estas relaciones, creyendo en
conciencia que con ello servia a Dios y no ofendia a nadie”. Aparente-
mente, Vitoria traté de justificar su desobediencia a los superiores monas-
ticos, declarando una aficién casi compulsiva por visitar a esta carismatica
penitente'.

Francisco Ignacio, el biégrafo de la beata del Siglo XVII Isabel de
Jesus, conté un suceso intrigante. Una vez, cuando Isabel era todavia una
lega, quiso confesarse con un franciscano llamado Francisco de Cogollu-
do. Cuando la piadosa mujer se aproximaba, el fraile se arrodillé delante
de ella pidiendo su bendicion. Segtn Ignacio, la confusa Isabel derramé
muchas lagrimas, postrandose ella misma sobre el suelo y pidiéndole que
la bendijera, que era uno de los sacerdotes del Sefor y su padre confesor
y ella una miserable mujer”. Ambos argumentaron a favor y en contra du-
rante un rato, pero finalmente Isabel gano esta santa contienda y recibio la
bendicion del fraile, como su biégrafo hace notar con evidente satisfaccion.
Por supuesto que la historia continua. Cuando un atonito transeunte pre-
gunté a Cogolludo por qué habia pedido de rodillas la bendicion de una
muijer, el fraile respondi6: “No te asombres, hermano, porque ésta es un al-
ma a la que Dios guarda en un estado de amor apasionado™*.

Al final de esta anécdota el papel cambia, la jerarquia se restaura y
los actores han recobrado literalmente sus posiciones sociales estableci-
das: el fraile de pie, la penitente, de rodillas. Pero ni Cogolludo, ni por ex-
tension, Ignacio, pusieron en duda la idea de que los clérigos podian al-
canzar beneficios espirituales por relacionarse con mujeres iluminadas
por la divinidad. De manera similar, uno de los primeros confesores/bié-
grafos de Teresa de Jesus, Diego de Yepes, declaré que la monja “mien-
tras vivio en la tierra” le habia dispensado “muchos favores”. Y Miguel
Gonzaélez Vaquero, describié su primer encuentro con Maria Vela recor-
dando sus emociones: “confusion” sequida de “consolacién” y finalmente

* Lunas, Historia, 175.

" Vida de... Isabel de lesus, 411-12, "no se admire, hermano, que ésta es una alma que trae
a Dios como perdido de amores ... " Hay también una alusién de remedio espiritual en esta histo-
ria, cuando Ignacio menciona que Cogolludo estaba enfermo en aquel momento. Para indicacién

de los poderes curativos compartidos entre Marfa Vela y Miguel Gonzélez Vaquero, ver Third
Mystic, 106-7.

106



el convencimiento de que tomandola como penitente “llegaron a mi alma
muchas ventajas™®.

Quiza sea aun mas significativo que por esta asociacién con muje-
res dotadas espiritualmente, los confesores de Avila a principios de la
Edad Moderna reafirmaron su vocacion. Por ejemplo, mujeres religiosas
de edad madura ayudaron a jovenes o frailes recién llegados a encon-
trarse a si mismos. En 1550 Teresa de Jesus promocioné a un grupo de
jovenes jesuitas, la mayoria entre 20/30 anos mas jévenes que ella, del
nuevo Colegio de San Gil de Avila. Mas tarde, como reformadora monas-
tica reclutd activamente j6venes para que fueran frailes carmelitas des-
calzos. Ejemplos notables como Juan de la Cruz y Jerénimo Gracian de
la Madre de Dios que fueron para ella, a la vez, padres confesores e hi-
jos protegidos™.

Una de las descripciones mas interesantes de las relaciones entre un
joven confesor y una penitente madura nos llega a través de la biografia
de Baltasar Alvarez, publicada en 1615 por su discipulo, el jesuita Luis de
la Puente. De la Puente diserta largamente acerca de la direccion espiri-
tual de la beata Mari Diaz llevada a cabo por Alvarez. Cuando Alvarez
llegd por primera vez a Avila en 1559, Mari Diaz tenia aproximadamente
60 afnos y gozaba ya de gran renombre por su piedad. Su nuevo confesor
tenia 26 anos y acababa de ser ordenado. De la Puente sefalé que “es-
ta beata tuvo una gran suerte al encontrar al Padre Baltasar, que la ayudo
en gran manera a su elevacién espiritual”. Pero reconocié también que,
igualmente, Alvarez tuvo gran suerte encontrando a la beata, “porque ella
le ayudé muchisimo con su excelente ejemplo y, como ella dijo, €l alcanz6
el reconocimiento y la estimacién de todos en Avila”. Evidentemente Al-
varez consiguio gran parte de su reputacion como confesor sensible y efi-
caz por los esfuerzos de superacion de su dirigida, inculta pero bien rela-
cionada'.

Las mujeres piadosas subrayaron la funcién sacramental del clérigo
por su profunda devocion a la Eucaristia. Las cinco mujeres de Avila ma-
nifestaron lo que Gonzalez Vaquero llamoé “sed por la comunion”, una sed
que solamente un clérigo investido con el poder para consagrar la Hostia
podia satisfacer. Quiza por esta razén el hombre confesor acentué este as-

= Tomas Alvarez, "El ideal religioso de Santa Teresa de Jesus y el drama de su segundo bié-
grafo", El Monte Carmelo, 86 (1978); 205-7. Aunque Yepes no pudo de hecho haber redactado la
biografia que se le atribuye, aparentemente pudo escribir el prélogo del que se han tomado estas
citas. La mujer fuerte (1627), fols. 193v-194r.

' J. Mary Luti “Teresa of Avila: Maestra Espiritual” (Ph D. disertacién, Boston College, 1987),
260-71. Su tiempo, 2-2: 143-51. Sabre el Colegio de San Gil, Bilinkoff, Avila, 87-95.

" De la Puente, Vida, fol. 39v.

107



pecto de la vida espiritual de sus mujeres penitentes en los relatos biogra-
ficos™.

Antonio de la Pena describié a Maria de Santo Domingo como “una
seguidora de la Iglesia y de los oficios divinos”, que estaba “acostumbra-
da a confesar y recibir la comunién muy a menudo, en los tiempos indica-
dos por la Iglesia y ain mas”. Por carta dirigida al Cardenal Cisneros en
1512, su colega Diego de Vitoria se excusaba de visitar al prelado, como
le ordend, alegando que “esta sierva de Dios ahora recibe comunién cada
dia y sufriria mucho si yo lo interrumpiese”. Vitoria consiguié conjugar al
momento la adoracion de Maria por la Eucaristia, su dependencia de él co-
mo proveedor del alimento espiritual y el sentimiento de su propia obliga-
cion hacia su penitente, una obligacion que pesaba mas que el requeri-
miento de la mas elevada autoridad eclesiastica®.

El deseo de las religiosas de la contemplacion, meditacion y comunion
de la Hostia consagrada se intensifico a lo largo de los Siglos XVI-XVII.
Mari Diaz recibié permiso para vivir en la iglesia de San Millan (una insti-
tucion a la que mas tarde ella ayudé a transformarse en seminario), don-
de “se encontraba continuamente delante del Santisimo Sacramento™.

La obsesion de Maria Vela por recibir la Eucaristia y su angustia sobre
si ella deberia ayunar de antemano o no, estuvo acompanada de graves
enfermedades, extranas contorsiones corporales y una desaprobacién
ampliamente extendida. La habilidad casi milagrosa de Miguel Gonzalez
Vaquero para controlar los ataques y trances a través de la obediencia,
sento las bases de una relacion permanente entre el director espiritual y la
dirigida. Como la monja le escribié alrededor de 1600: “Ahora, durante un
ano, ha sido necesario que usted me impusiese la obediencia para que yo
me confesase... lo mismo ha sucedido con respecto a la comunion; ...
cuando usted no estaba a mano, rara vez he sido capaz de hacerlo™'. Es-
tas cinco santas mujeres de Avila coinciden en haber experimentado fené-
menos misticos (éxtasis, visiones, expresiones y otras) justo antes, des-

'* La mujer fuerte (1627), fols. 28v-30r. Para la piedad eucaristica como una caracteristica de
la espiritulidad femenina a finales del medievo, ver Caroline W. Bynum, Holy Feast and Holy Fast;
The Religious Significance of Food to Medieval Women (Bekerley, 1987). Esta tendencia comenz6
mas tarde en la peninsula ibérica, alrededor de mediado el Siglo XV, llegando hasta el Siglo XVIIL.

'* Lunas, Historia, 151, "seguidora de las iglesias y de los divinos oficios y acostumbro a con-
fesar y a comulgar muchas veces en los tiempos ordenados por la iglesia y atn mads y allende”. Ver
también 152-53, 158, y 177. Beltran, Historia, 258-59. “Yo, Sefior, no voy alla, como vuestra Seforia
reverendfsima manda... porque esta sierva de Dios comulga agora cada dfa, e recibia pena que lo
dejase..”

# De la Puente, Vida, fol. 40r. “Informacién”, testimonio de Ana Reyes por la comunién diaria
de Mari Diaz y la referencia a la Hostia como a su “vecina”.

# Third Mystic, 103-4.

108



pués o en el momento de recibir la Hostia. Su espiritualidad estaba asi es-
trechamente unida a la autoridad sacramental del clérigo tanto como a la
doctrina de la Transubstanciacion, dos articulos de Fe que sufrian los ata-
ques de los protestantes durante este periodo®.

Los confesores usaron también su relacién con religiosas excepcio-
nales para afirmar sus papeles apostélicos como predicadores y maestros.
Muchos clérigos se esforzaron por enfervorizar al creyente retratando a
sus dirigidas como ejemplo de santidad en sermones, clases, tratados
doctrinales y, por supuesto, biografias espirituales. Por ejemplo, Luis de la
Puente, us6 la palabra “ejemplo” no menos de cuatro veces en el primer
parrafo de su esbozo biografico de Mari Diaz. El jesuita también recalc6
c6mo su maestro Baltasar Alvarez habfa utilizado palabras de su humilde
penitente para aleccionar a los seminaristas en los beneficios espirituales
del sufrimiento. En otra ocasion, Alvarez invocé la memoria de Mari Diaz
en una meditacion sobre la reverencia debida a los santos y sus reliquias. -
Los predicadores de Avila hacian referencia a Mari Diaz y oiras mujeres
piadosas en sus sermones poniéndolas como modelos de devocién y con-
ducta cristiana. Para los directores espirituales esta practica daba una ex-
celente oportunidad para recordar a los oyentes su proximidad a personas
de excepcionales virtudes, para exhortar a los otros a imitar a estas per-
sonas y para exigir, por lo menos, cierto crédito de santidad para sus pe-
nitentes®.

Las biografias de beatas, escritas por directores espirituales, sugieren
también que la tarea confesional ayudé a estos hombres a definir su exis-
tencia como clérigos y como hombres. Su intima relacion con dirigidas
avanzadas espiritualmente, contribuy6 de forma significativa a la formacién
de identidades: para ellos mismos, para sus contemporaneos y para la
posteridad.

Casi todos los confesores y penitentes de Avila describieron sus rela-
ciones como ordenadas, sancionadas y sugeridas por mandato divino,
hasta el punto de que Dios les habia escogido a ellos para dirigir y ser di-
rigidos por esta persona en particular. El sentido resultante de destino ma-
nifestado por los clérigos y de auxilio y agradecimiento manifestado por las
penitentes, se entiende teniendo en cuenta que las cinco mujeres estuvie-
ron largos periodos con confesores inadecuados y aun hostiles antes de

# Para Maria de Santo Domingo: Bilinkoff “Charisma”. Para Teresa de Jesus: Su Vida, 2-1: 40-
41y 198-99; Life, 32:11 y 39:22-23. (Pero ver también The Book of Her Foundations 6:9-14, en vol.
3 de Collected Works, donde ella avisa sobre la excesiva dependencia del sacramento). Para Isabel
de Jesus: Vida 58, 123 y 202.

2 De la Puente, Vida, fols. 39v-40r y 42r-43v. Alvarez, Escritos, 262 y 404-6. Sobre la ejem-
plaridad de Maria de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151-58, 177, y 201-9.

109



encontrar un auténtico “companero del alma”. Teresa de Jesus detalld es-
te doloroso proceso en su autobiografia, insistiendo sobre el extremo de
que aquellos confesores poco educados e insensibles habian “hecho gran
dafio a mi alma”. Mas tarde, como reformadora monastica, consagré6 mu-
chas paginas a este problema e insistié que sus monjas tenian libertad pa-
ra escoger y cambiar sus directores espirituales®. Maria Vela e Isabel de
Jesus, obligadas a descubrirse a si mismas a los clérigos que las ignora-
ron, humillaron o denunciaron, también pasaron muchos anos buscando el
confesor adecuado®.

Pero lo que hemos visto como una prueba o ensayo para mujeres,
puede ser valido también para los hombres. La relacion entre Maria Vela y
Miguel Gonzalez Vaquero es un claro ejemplo. En la biografia de D.2 Maria,
Gonzalez Vaquero recordé que habia oido historias acerca de una extra-
ordinaria monja cisterciense que experimentaba visiones y trances y que
habia tenido una larga sarta de confesores. Conocimientos mutuos arre-
glaron el encuentro. El se quedé pasmado por su modesta y sincera ma-
nera de hablar “henchida del amor de Dios”.

Por su parte, Maria escribié mas tarde a su director que desde aquel
primer encuentro, “su espiritu y el mio parecieron en completo acuerdo y
me siento tan profundamente satisfecha y tan llena de animo que a duras
penas me reconozco”. Sus impresiones fueron dramaticamente confirma-
das por la voz de Dios que la aseguré que “a menudo, cuando yo aparen-
to dejarte, estoy contigo, porque te he colocado bajo el cuidado de otro que
puede guiarte”. Cuando pregunté al Sefnor si daria o no a Gonzalez Va-
quero su especial obediencia, Maria escuch6 en respuesta una cita de la
Escritura: “Este es mi Hijo amado, en el cual yo tengo mi complacencia; es-
cuchadle” (Mateo, 17, 5). Ella interpreté estas palabras como referidas a su
nuevo confesor. Asi, para la doliente Maria, el comprensivo Gonzélez Va-
quero no fue solamente eleccion divina sino explicitamente semejante a
Cristo en su papel de director de su alma®.

No es extrano que este tipo de consideracion acrecentase desmesu-
radamente su propia estima. Perceptible en la biografia de Maria Vela es

# Life, 5:3. Ver también Life, 23:13-18; 24: 1-5; 25: 14-18; 26: 3-4; 29: 4-6 y 30:13. Spiritual
Testimonies, nos. 58, 60, en vol. 1 de Collected Works. The Way of Perfection 4:13-186, 5:1-7, en vol.
2 de Collected Works. Antonio Comas, “Espirituales, letrados y confesores en Santa Teresa de
Jesus’, en Homenaje a Jaime Vicens Vives, vol. 2, ed. J. Maluquer de Motes (Barcelona, 1967), 85-
99.

= Third Mystic, 86, 139-40 y 145. Isabel de Jesus, Vida, 27, 58, 157 y 174. Aunque el maltra-
to de penitentes por confesores pueda tener algo de convencién literaria en las vidas de las muje-
res religiosas, no hay razén para poner en duda el dolor que cada una experimenté realmente.

® La mujer fuerte (1627), fols. 191r-194r y (1674), fols. 139v-141r. Third Mystic, 91-93.

110



la sutil pero firme transformacion de Miguel Gonzélez Vaquero, de clérigo
un tanto inseguro que constantemente solicitaba consejo y aprobacion de
confesores mas viejos y experimentados, a confidente supremo y atn clé-
rigo arrogante, con el que otros consultaban como experto en direccion es-
piritual de mujeres?.

No fue Gonzélez Vaquero el tinico confesor en el Avila de principios de
la Edad Moderna que gané reputacion entre sus contemporaneos como
experto en este campo. Baltasar Alvarez y Julian de Avila también se es-
tablecieron como especialistas en confesar mujeres. El jesuita Francisco
de Ribera, alumno de Alvarez y primer biégrafo de Teresa de Jesus, conté
una anécdota reveladora acerca de su mentor: “Aunque el Padre Baltasar
Alvarez tenfa conocimiento y experiencia en materias espirituales” —recor-
daba—, “la madre Teresa de Jesus volaba tan alto que él tenia que apre-
surarse para no quedarse rezagado. “Yo recuerdo”, continuaba, “que una
vez en Salamanca, discuti con él sobre diversos libros devotos y el valor
de cada uno de ellos y él replico: “yo he leido todos estos libros para en-
tender a Teresa de Jesus®.

Alvarez también prob6 diversos métodos de confesién con Teresa y
con otras mujeres de Avila, incluyendo a Mari Diaz y a la joven beata Ana
Reyes. Su biégrafo, Luis de la Puente, comentaba que el clérigo se com-
portaba con Ana Reyes “como un martillo” para mortificar sus pasiones y
una vez, deliberadamente, insulté a Mari Diaz llamandola “vieja harona”.
Pero en otras ocasiones Alvarez trataba a estas mujeres con gran amabi-
lidad y respeto, aparentemente con la intencién de equilibrar la balanza en-
tre la santidad alentadora y el orgullo desalentador. Miguel Gonzélez Va-
quero y Diego de Vitoria hicieron también “experimentos” (en palabras de
Maria Vela), sobre sus penitentes, probando su obediencia, su sinceridad
y la autenticidad de sus experiencias misticas®.

Con el tiempo, estos clérigos reconocidos por su habilidad en tratar
a religiosas controvertidas, se convirtieron en maestros de nuevos direc-
tores espirituales. Baltasar Alvarez instruyé a una generacién completa
de jesuitas en Avila y en otros lugares, incluyendo a Luis de la Puente,
Francisco de Ribera, el sobrino de Alvarez Francisco de Salcedo, Diego

# Para las manifestaciones de dudas, consulta con otros clérigos, etc. La mujer fuerte (1674),
fols. 84v, 142r-v, y 171v. Para quienes iban a consultarle: Ibid. (1627), 261r, y los muchos ejemplos
citados por Donohue en “Writing Lives”, 232-35.

* Francisco de Ribera, Vida de Santa Teresa de Jesus, ed. Jaime Pons (Barcelona, 1908), 136
(orig. 1590).

# De la Puente, Vida, fols. 39r-42r. Bartolomé Fernandez Valencia, Historia y grandezas del
insigne templo... de... San Vicente (Avila, 1676), 282-89. Third Mystic, 115. Lunas, Historia, 176,
203-4 y 210-11.

111



de Villena y también Miguel Gonzalez Vaquero (que a la sazén no era
miembro de la Compaiiia de Jesus). Todos estos hombres fueron consi-
derados como eficaces confesores de mujeres®. Hacia el final de su vi-
da, Julian de Avila instruyé y aconsejé a su joven colega Miguel Gonza-
lez Vaquero. Este ultimo consagré muchas paginas de su biografia sobre
Maria Vela a exaltar las virtudes de su maestro recién fallecido. Gonza-
lez Vaquero también describié como Julidn llevé inicialmente la direccion
de la atribulada monja, lo que se puede considerar como un intercambio
en el tratamiento de las almas®'.

El caso de Julian de Avila también demuestra cémo el compromiso
con una mujer excepcional durante su vida podria, después de su muerte,
proveer a su confesor de un firme “derecho a la fama”. Gracias a esta inti-
ma asociacion con Teresa de Jesus, ésta, en otro caso, oscura figura, fue
conocida por sus contemporaneos y de la posteridad.

Esté muy claro que para Juliédn, ayudando a Teresa en la fundacion de
un convento reformado en Avila y, especialmente, acompanandola en mu-
chos viajes por Espana para establecer sus casas religiosas, represento la
gran aventura de su vida. Teresa se mostré sinceramente agradecida por
su lealtad y constancia, aunque también se quej6é de su aburrimiento y de
una cierta negligencia en la direccion de sus monjas durante sus ausen-
cias®.

Pero después de |la muerte de Teresa, el clérigo era libre de expli-
car su versiéon sobre la naturaleza de su relacion con ella. Frecuente-
mente Julian aludié a este trato con la Santa Madre y la intimidad de su
amistad. Ciertamente no hizo nada para corregir la creciente impresion
de que habia sido su companero constante. En las auditorias de la be-
atificacion que tuvieron lugar en 1596, Julian hizo una declaracién bas-
tante ambigua de que “era yo quien la acompanaba a ella y venia y es-
taba en los lugares donde fundaba casas todo el tiempo que era nece-
sario estar, hasta que ella me enviaba de nuevo a casa”. En efecto, el
clérigo ayudé a Teresa aproximadamente en la mitad de sus fundacio-

® Sobre Baltasar Alvarez como maestro carismético de novicios, ver la introduccién de Camilo
Marfa Abad y Faustino Boado de sus Escritos, 128-33. Sobre Salcedo, un temprano confesor de
Maria Vela, ver la introduccién de Olegario Gonzélez Hernandez a su Autobiografia, 67-77. Diego
de Villena predicé en los funerales de Mari Diaz y Ana Reyes y también de Julian de Avila.

% La mujer fuerte (1627), por ejemplo, fols. 89v y 136r-139v. El historiador local Bartolomé
Fernandez Valencia conté que Juli4n de Avila tenia escrito un manual sobre la salvacién de las
almas para uso de otros clérigos. El libro no parece haber sobrevivido.

* Ver, por ejemplo, Su Vida, 2-1:385 y 404-5; 2-2:722-23 y 725. Curiosamente Teresa a menu-
do se refiere a Julian como el *viejo clérigo”, aunque era aproximadamente veinte afios mas joven
que ella.

112



nes y apenas tuvo algun contacto con ella durante los ultimos diez afios
de su vida®.

No obstante, Julian de Avila llegé a ser una importante figura de culto
en Avila, una especie de “santo por asociacion”. Un cronista carmelita del
siglo XVII publicé que “caballeros y gente conocida” fueron a Avila para ver
al humilde clérigo que habia sido “el secretario del corazén de Santa Te-
resa”. A su muerte, en 1605, una gran multitud sali6 a cortar trozos de sus
vestidos como reliquias, asistié a su entierro y escuché los sermones fu-
nerarios predicados en su honor®,

~ Una generacion despues los escritores llegaron a identificar a Julian de
Avila de la manera que el habia procurado presentarse. Su protegido Mi-
guel Gonzalez Vaquero le ensalzé como “confesor de la Santa e insepara-
ble companero a través de todas sus tribulaciones”. Otro comentario hace
referencia al “confesor de Santa Teresa y compafero en sus fundaciones”.
Finalmente, alrededor de 1646, el historiador Gil Gonzalez Davila describio -
categéricamente a Julian de Avila como “un clérigo de vida ejemplar, con-
fesor de Sta. Teresa, que la acompafé en todas sus fundaciones”, una ase-
veracion que se ha filtrado en la memoria colectiva de todos los tiempos®.

El género de la biografia espiritual proporcioné a los confesores un
vehiculo util, no sélo para presentar las vidas de sus penitentes femeninas
sino también para mostrarse a si mismos. Como biégrafos de santas mu-
jeres, los clérigos ejercieron las prerrogativas de los escritores, incluyendo
o excluyendo informacién, enfatizando o disminuyendo, como creian con-
veniente, detalles de las vidas objeto de estos escritos. Francisco Ignacio,
por ejemplo, alabé a Isabel de Jesus por su don de profecia, un principio
que ella misma nunca menciono, que podia haber tenido mayor significa-
cion para el clérigo que para la beata®.

Mientras aparentaban escribir acerca de personajes femeninos, los
escritores masculinos se incluian frecuentemente en los textos de sus bio-

* Procesos de Beatificacion y Canonizacion de Santa Teresa de Jestis, 3 vols. ed. Silverio de
Santa Teresa (Burgos, 1935). Julidn de Avila, Vida de Santa Teresa, 2:249-86. Sacé a relucir su
relacion con Santa Teresa durante el testimonio de la santidad de Maria Diaz, “Informacién” (7 de
abril 1603).

# \fer la introduccion de Vicente de la Fuente sobre la Vida de Santa Teresa de Julian, XVI-
XVII. Gerardo de San Juan de la Cruz, Vida del Maestro Julidn de Avila ... (Toledo, 1915), 320-25.
La mujer fuerte (1627) fols. 137v-139v y 210v-211v (1674), 153. Fernandez Valencia, Historia, 296-
311. Para detalles de funerales, entierros y reentierros a final del siglo XVI y comienzos del XVIl en
Avila, Bilinkoff, Avila, 166-84.

® la mujer fuerte (1627), fols. 136v-139v. Julian de Avila, Vida de Santa Teresa, VIII. Gil
Gonzdlez Davila, Teatro eclesidstico de la S. Iglesia apostdlica de Avila y vidas de sus hombres
ilustres (Avila, 1985), 202 (esta es una edicién facsimil; la original data de mediado el siglo XVII).

* Ver el prélogo de Vida de ... Isabel de Jests, (s.p.) y 399-470.

113



grafiadas. Julian de Avila present6 su Vida de Santa Teresa de Jests como
la historia de una santa contemporanea “a quien yo conoci, traté, confesé y
a la que di la comunién durante veinte anos”. A lo largo del libro ensalzé su
papel de “escudero” de Teresa y testigo presencial de los sucesos”.

Esta tendencia es todavia mas acusada en Miguel Gonzalez Vaquero,
biégrafo de Maria Vela. El clérigo usé constantemente la primera persona
“yo” 0 “mi”, acentuando la dependencia de él por parte de Maria, su capa-
cidad para curar sus excéntricos arrebatos y las penalidades y tribulaciones
a las que estuvo sujeto con ella. Escribiendo la biografia de su penitente sa-
tisfizo algo su aspiracion literaria profundamente arraigada, pues Gonzalez
Vaquero coleccion6 cuidadosamente las notas de sus predecesores sobre
Maria, conservo resumenes escritos durante el ejercicio de su direccion es-
piritual y publicé su biograffa apenas cinco meses después de su muerte®.

Los confesores aun hicieron sentir su presencia en las autobiografias
escritas por mujeres ejerciendo, de hecho, como coautores, editores y
agentes publicitarios. Estas autobiografias surgieron precisamente porque
los clérigos ordenaron a sus penitentes femeninas rememorar sus vidas y
someterlas a su examen. Como han dejado claro diversos estudios re-
cientes sobre Teresa de Jesus, este instrumento de vigilancia clerical dio
también a las mujeres, paralelamente, una oportunidad para su propia ex-
presion, explicandolas convenientemente que ellas simplemente estaban
escribiendo fuera de la obediencia®. Las sugerencias de los confesores tu-
vieron también que ayudar a las mujeres a reflexionar mas sobre si mis-
mas. Después de la muerte de estas beatas, sus directores espirituales to-
maron a menudo el control de los textos, decidiendo qué partes incluir o
suprimir y cuando, o si publicar el libro en su totalidad. Nosotros sélo po-
demos especular por qué Francisco Ignacio publicé su Vida de Isabel de
Jesus casi treinta afios después de su muerte o por qué Miguel Gonzélez
Vaquero desistié de publicar su autobiografia de Maria Vela, que perma-
necié inédita hasta el afo 1960%.

# Julidn de Avila, Vida de Santa Teresa, 2-4, 188, 212, 216 y 249-86.

* Donohue, “Writing Lives". Olegaric Gonzédlez Hernandez, en su introduccién a la
Autobiografia de Maria, sefala algunos puntos muy agudos a lo largo de estas lineas; ver 109, 116
y 120-21. La muger fuerte (1627), fols. 116r, 136r-139v, 191r-194v, 240r, y 261r-v; (1674), fols. 6r,
26r, 49y, 56v, 99v-11v, 114r, y 173r.

* Rosa Rossi, Teresa de Avila: Biografia de una escritora (Barcelona, 1984). Francisco
Marquez Villanueva, “La vocacion literaria de Santa Teresa”, Nueva Revista de Filologia Hispnica,
32 (1983); 355-79. Weber, Teresa de Avila, 42-76. Luti “Teresa of Avila", 57-77 y 21-220.

* Para la publicacion de historias de las obras de Teresa de Jesus, ver Enrique Llamas
Martinez, Santa Teresa de Jesis y la Inquisicién espafiola (Madrid, 1972), 221-488. Alberto
Barrientos, ed. Introduccion a la lectura de Santa Teresa (Madrid, 1978). Para la historia extraordi-
naria de como la escritora americana Frances Parkinson Keyes descubrié la autobiografia de Maria
Velay la publicacion por primera vez, en Inglaterra, ver Third Mystic, 3-14. La edicién espaniola la
siguio un afo después, en 1961.

114



Es importante recalcar, sin embargo, que pese a todo el poder que el
confesor masculino pudiera ejercer sobre los textos de las mujeres, esta-
ban bajo la dependencia de sus penitentes femeninas en la empresa
biografica, tanto como las mujeres bajo la suya. Las mujeres, al fin y al ca-
bo, les proveian del material y del punto de referencia. Los bidgrafos, cier-
tamente, llevaban la conversacion alrededor de ellos mismos, pero siem-
pre en relacion con la beata, que era crucial para su propio sentido de
identidad, “el capellan de Santa Teresa”, “el confidente de Maria Vela”, y
asi. Hasta el punto que la presentacién de los mismos en el Avila de co-
mienzos de la Edad Moderna llevaba implicito un cambio reciproco, un
proceso de negociacion entre el sujeto y el biégrafo, hombre y mujer. Sin
la autoridad y la autorizacion de los clérigos estas mujeres quiza habrian
sido incapaces de recopilar sus vidas, pero si no fuese por sus excepcio-
nales penitentes femeninas, estos hombres habrian carecido de los me-
dios literarios, de la propia confidencia y del sentido de la misién que les
permitio el asumir el papel de bidgrafo. '

Finalmente, el responder al estimulo confesional de dirigir mujeres
adelantadas espiritualmente, dot6 a los clérigos de un cauce aceptable pa-
ra tratar asuntos religiosos controvertidos. En la enrarecida atmésfera de
la Espafna de mediados del S. XVI, las autoridades eclesiasticas temero-
sas de las herejias protestantes e iluministas, se opusieron y reprimieron
duramente la contemplacion mistica y otras formas de espiritualidad inte-
rior y por tanto, fuera del control de un guia espiritual. En 1559 los provi-
sores incluyeron en el indice de Libros Prohibidos, practicamente toda la
literatura devota escrita en lengua vernacula, incluyendo libros que habia
influido profundamente en Santa Teresa de Jesus y las generaciones an-
teriores de religiosas*'.

Es curioso como, segln se iban suprimiendo los devocionales, surgie-
ron las biografias espirituales de estas santas mujeres como forma popu-
lar de literatura religiosa. Y aunque los autores de estas biografias no
ofrecian instrucciones sistematicas para rezar o meditar, como hicieron los
escritores anteriores, trataron de los nuevos topicos describiéndolos vy, al
menos implicitamente, marcando los caminos espirituales que podian se-
guir sus penitentes.

Por ejemplo, como hemos visto, las cinco mujeres de Avila, anhelaban
y recibieron la Eucaristia de manera frecuente, a menudo, diariamente. El
fundamento de con qué frecuencia recibir la Comunién, provocé un vivo
debate al final del S. XVI y principios del XVIl en Espana, como ocurrio en

* Ver, por ejemplo, Ricardo Garcia-Villoslada, “Felipe 1l y la Contrarreforma Catdlica”, Historia
de la Iglesia en Espafia, 3 vols. ed. José Luis Gonzalez Novalin (Madrid, 1979), 3-2:5-106.

115



otras partes de Europa en periodos anteriores. Los bidgrafos/confesores
elogiaron a sus penitentes por su devocién a la Eucaristia y también deta-
llaron cémo ellos mismos participaron en el sistema de comunién frecuen-
te como directores espirituales. Los confesores, por costumbre, en un pri-
mer momento denegaron a sus penitentes el Sacramento como una ma-
nera de probar sus conciencias o controlar sus pasiones, incrementando
después, lentamente, su acceso a la Hostia consagrada. Promoviendo la
utilizacion de la Eucaristia como instrumento penitencial, estos confesores
apostaron a favor de la comunién frecuente también entre los clérigos®.

De manera similar, los confesores opinaron favorablemente sobre
otros puntos considerados altamente discutibles y calificados como “feme-
ninos”: los beneficios espirituales de superar el sufrimiento causado por la
enfermedad y los ataques del demonio*, la preferencia por la oracion inti-
ma, mental en oposicién a la oracién vocal, cantada*, y la superioridad del
conocimiento derivado de la experiencia mistica directa que el alcanzado
a través de una educacion teoldgica formal®. En una época de intensos re-
celos hacia lo mistico y lo sobrenatural, estos clérigos insistieron en la ex-
cepcional calidad de “sus” penitentes. Su presentacion de la experiencia
religiosa femenina dirigida por hombres, hacia a esta experiencia acepta-
ble a las autoridades eclesiasticas, mientras conservaba abierta la posibi-
lidad de que futuras generaciones de mujeres pudieran encontrar inspira-
cién en sus relatos. Aquellos biégrafos de beatas contribuyeron de esta
manera a la articulacion de una espiritualidad “barroca” generalizada fuer-
temente ligada al género.

En conclusién, entre 1500 y 1650, clérigos de la diécesis de Avila, co-
mo en otras partes de la Europa catdlica, encontraron que las ventajas de
dirigir penitentes femeninas superaba los riesgos. Su familiaridad con las

“ Donald H. Marshall, “Frequent and Daily communion in the Catholic Church of Spain in the
Sisteenth and Seventeenth Centuries” (Ph. D. dissertation, Harvard University 1952). Para periodos
mas tempranos ver Bynum, Holy Fast and Holy Fast, 48-69, y Yngue Briloth, Eucharistic Faith and
Practice (London, 1939), 70-93. Maria de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151 y 177; Beltran,
Historia, 258-59. Mari Diaz: de la Puente, Vida, fols. 40v-42r. Teresa de Jesls: Su Vida, 2-2: 746.
Maria Vela: Third Mystic, 103-4. Isabel de Jesus, Vida, 58 y 123.

< Sobre el sentido de la enfermedad, ver Elizabeth A. Petroff, ed. Medieval Women'’s Visionary
Literature (New York y Oxford, 1986), 37-44. Maria de Santo Domingo: Lunas, Historia, 155, 157,
160 y 202- Mari Diaz: “Informacién”, testimonio de Ana Reyes; de la Puente, Vida, fols. 42r-43v.
Teresa de Jesus, Su Vida, 2-1:50. Marfa Vela, La mujer fuerte (1627), fols. 205v y 244r-v; Third
Mystic, 102 y 106-7. Isabel de Jesls, Vida, 13.

“ Bilinkoff, Avila, 140-45. Teresa de Jesiis: Luti, “Teresa of Avila”, 38-41 y 303-11. Maria Vela:
Third Mystic, 86-90. Isabel de Jesus: Vida, 13.

“ Luti, “Teresa of Avila”, 94-157. Maria de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151-58 y 160-61.
Mari Dfaz: de la Puente, Vida, fol. 40r. Teresa de Jesus: Su Vida, 2-1:40-41 y 199. Maria Vela: La
mujer fuerte (1674), fols. 14v-15v. Isabel de Jesus: Vida, 339-470.

116



santas mujeres les transformé su personalidad, poniéndoles en contacto
con una forma de experiencia religiosa directa y extatica mas alla de cual-
quier otra cosa que hubieran aprendido antes en el seminario o en la uni-
versidad. Por diversos caminos sus relaciones con penitentes femeninas
excepcionales amplié sus papeles de clérigos y les capacit6 para predicar,
ensenar y escribir ain sobre materias controvertidas.Y la misién confesio-
nal comunicé profundamente el sentido de estos clérigos del mismo modo
y les ayud6 a construir identidades plenas de sentido. Los hombres alcan-
zaron todos estos beneficios y mas de las penitentes femeninas que, en
teoria, no les debian mas que completa obediencia. Quiza ellos compren-
dieron, en el analisis final, que estas mujeres extraordinarias esperaban
una autoridad superior para la direcciéon de sus vidas interiores.

117



	CA 29 Cuadernos abulenses_001
	CA 29 Cuadernos abulenses_002
	CA 29 Cuadernos abulenses_003
	CA 29 Cuadernos abulenses_004
	CA 29 Cuadernos abulenses_005
	CA 29 Cuadernos abulenses_006
	CA 29 Cuadernos abulenses_007
	CA 29 Cuadernos abulenses_008
	CA 29 Cuadernos abulenses_009
	CA 29 Cuadernos abulenses_010
	CA 29 Cuadernos abulenses_011
	CA 29 Cuadernos abulenses_012
	CA 29 Cuadernos abulenses_013
	CA 29 Cuadernos abulenses_014
	CA 29 Cuadernos abulenses_015
	CA 29 Cuadernos abulenses_016
	CA 29 Cuadernos abulenses_017
	CA 29 Cuadernos abulenses_018
	CA 29 Cuadernos abulenses_019
	CA 29 Cuadernos abulenses_020
	CA 29 Cuadernos abulenses_021
	CA 29 Cuadernos abulenses_022
	CA 29 Cuadernos abulenses_023
	CA 29 Cuadernos abulenses_024
	CA 29 Cuadernos abulenses_025
	CA 29 Cuadernos abulenses_026
	CA 29 Cuadernos abulenses_027
	CA 29 Cuadernos abulenses_028
	CA 29 Cuadernos abulenses_029
	CA 29 Cuadernos abulenses_030
	CA 29 Cuadernos abulenses_031
	CA 29 Cuadernos abulenses_032
	CA 29 Cuadernos abulenses_033
	CA 29 Cuadernos abulenses_034
	CA 29 Cuadernos abulenses_035
	CA 29 Cuadernos abulenses_036
	CA 29 Cuadernos abulenses_037
	CA 29 Cuadernos abulenses_038
	CA 29 Cuadernos abulenses_039
	CA 29 Cuadernos abulenses_040
	CA 29 Cuadernos abulenses_041
	CA 29 Cuadernos abulenses_042
	CA 29 Cuadernos abulenses_043
	CA 29 Cuadernos abulenses_044
	CA 29 Cuadernos abulenses_045
	CA 29 Cuadernos abulenses_046
	CA 29 Cuadernos abulenses_047
	CA 29 Cuadernos abulenses_048
	CA 29 Cuadernos abulenses_049
	CA 29 Cuadernos abulenses_050
	CA 29 Cuadernos abulenses_051
	CA 29 Cuadernos abulenses_052
	CA 29 Cuadernos abulenses_053
	CA 29 Cuadernos abulenses_054
	CA 29 Cuadernos abulenses_055
	CA 29 Cuadernos abulenses_056
	CA 29 Cuadernos abulenses_057
	CA 29 Cuadernos abulenses_058
	CA 29 Cuadernos abulenses_059
	CA 29 Cuadernos abulenses_060
	CA 29 Cuadernos abulenses_061
	CA 29 Cuadernos abulenses_062
	CA 29 Cuadernos abulenses_063
	CA 29 Cuadernos abulenses_064
	CA 29 Cuadernos abulenses_065
	CA 29 Cuadernos abulenses_066
	CA 29 Cuadernos abulenses_067
	CA 29 Cuadernos abulenses_068
	CA 29 Cuadernos abulenses_069
	CA 29 Cuadernos abulenses_070
	CA 29 Cuadernos abulenses_071
	CA 29 Cuadernos abulenses_072
	CA 29 Cuadernos abulenses_073
	CA 29 Cuadernos abulenses_074
	CA 29 Cuadernos abulenses_075
	CA 29 Cuadernos abulenses_076
	CA 29 Cuadernos abulenses_077
	CA 29 Cuadernos abulenses_078
	CA 29 Cuadernos abulenses_079
	CA 29 Cuadernos abulenses_080
	CA 29 Cuadernos abulenses_081
	CA 29 Cuadernos abulenses_082
	CA 29 Cuadernos abulenses_083
	CA 29 Cuadernos abulenses_084
	CA 29 Cuadernos abulenses_085
	CA 29 Cuadernos abulenses_086
	CA 29 Cuadernos abulenses_087
	CA 29 Cuadernos abulenses_088
	CA 29 Cuadernos abulenses_089
	CA 29 Cuadernos abulenses_090
	CA 29 Cuadernos abulenses_091
	CA 29 Cuadernos abulenses_092
	CA 29 Cuadernos abulenses_093
	CA 29 Cuadernos abulenses_094
	CA 29 Cuadernos abulenses_095
	CA 29 Cuadernos abulenses_096
	CA 29 Cuadernos abulenses_097
	CA 29 Cuadernos abulenses_098
	CA 29 Cuadernos abulenses_099
	CA 29 Cuadernos abulenses_100
	CA 29 Cuadernos abulenses_101
	CA 29 Cuadernos abulenses_102
	CA 29 Cuadernos abulenses_103
	CA 29 Cuadernos abulenses_104
	CA 29 Cuadernos abulenses_105
	CA 29 Cuadernos abulenses_106
	CA 29 Cuadernos abulenses_107
	CA 29 Cuadernos abulenses_108
	CA 29 Cuadernos abulenses_109
	CA 29 Cuadernos abulenses_110
	CA 29 Cuadernos abulenses_111
	CA 29 Cuadernos abulenses_112
	CA 29 Cuadernos abulenses_113
	CA 29 Cuadernos abulenses_114
	CA 29 Cuadernos abulenses_115
	CA 29 Cuadernos abulenses_116
	CA 29 Cuadernos abulenses_117
	CA 29 Cuadernos abulenses_118
	CA 29 Cuadernos abulenses_119
	CA 29 Cuadernos abulenses_120
	CA 29 Cuadernos abulenses_121
	CA 29 Cuadernos abulenses_122
	CA 29 Cuadernos abulenses_123
	CA 29 Cuadernos abulenses_124
	CA 29 Cuadernos abulenses_125
	CA 29 Cuadernos abulenses_126
	CA 29 Cuadernos abulenses_127
	CA 29 Cuadernos abulenses_128
	CA 29 Cuadernos abulenses_129
	CA 29 Cuadernos abulenses_130
	CA 29 Cuadernos abulenses_131
	CA 29 Cuadernos abulenses_132
	CA 29 Cuadernos abulenses_133
	CA 29 Cuadernos abulenses_134
	CA 29 Cuadernos abulenses_135
	CA 29 Cuadernos abulenses_136
	CA 29 Cuadernos abulenses_137
	CA 29 Cuadernos abulenses_138
	CA 29 Cuadernos abulenses_139
	CA 29 Cuadernos abulenses_140
	CA 29 Cuadernos abulenses_141
	CA 29 Cuadernos abulenses_142
	CA 29 Cuadernos abulenses_143
	CA 29 Cuadernos abulenses_144
	CA 29 Cuadernos abulenses_145
	CA 29 Cuadernos abulenses_146
	CA 29 Cuadernos abulenses_147
	CA 29 Cuadernos abulenses_148
	CA 29 Cuadernos abulenses_149
	CA 29 Cuadernos abulenses_150
	CA 29 Cuadernos abulenses_151
	CA 29 Cuadernos abulenses_152
	CA 29 Cuadernos abulenses_153
	CA 29 Cuadernos abulenses_154
	CA 29 Cuadernos abulenses_155
	CA 29 Cuadernos abulenses_156
	CA 29 Cuadernos abulenses_157
	CA 29 Cuadernos abulenses_158
	CA 29 Cuadernos abulenses_159
	CA 29 Cuadernos abulenses_160
	CA 29 Cuadernos abulenses_161
	CA 29 Cuadernos abulenses_162
	CA 29 Cuadernos abulenses_163
	CA 29 Cuadernos abulenses_164
	CA 29 Cuadernos abulenses_165
	CA 29 Cuadernos abulenses_166
	CA 29 Cuadernos abulenses_167
	CA 29 Cuadernos abulenses_168
	CA 29 Cuadernos abulenses_169
	CA 29 Cuadernos abulenses_170
	CA 29 Cuadernos abulenses_171
	CA 29 Cuadernos abulenses_172
	CA 29 Cuadernos abulenses_173
	CA 29 Cuadernos abulenses_174
	CA 29 Cuadernos abulenses_175
	CA 29 Cuadernos abulenses_176
	CA 29 Cuadernos abulenses_177
	CA 29 Cuadernos abulenses_178
	CA 29 Cuadernos abulenses_179
	CA 29 Cuadernos abulenses_180
	CA 29 Cuadernos abulenses_181
	CA 29 Cuadernos abulenses_182
	CA 29 Cuadernos abulenses_183
	CA 29 Cuadernos abulenses_184
	CA 29 Cuadernos abulenses_185
	CA 29 Cuadernos abulenses_186
	CA 29 Cuadernos abulenses_187
	CA 29 Cuadernos abulenses_188
	CA 29 Cuadernos abulenses_189
	CA 29 Cuadernos abulenses_190
	CA 29 Cuadernos abulenses_191
	CA 29 Cuadernos abulenses_192

