
CONFESORES, PENITENTES Y LA 
FORMACIÓN DE LAS IDENTIDADES EN 

ÁVILA A PRINCIPIOS DE LA EDAD 
MODERNA1 

8/L/NKOFF, Jodí 

Una característica notable de la vida religiosa en la Europa católica du-
rante los siglos XVI y XVII fue la frecuencia con que los clérigos estable-
cieron relaciones profundas y duraderas con mujeres conocidas por sus 
dotes de piedad y espiritualidad2

• A menutlb, estas relaciones encuentran 
su expresión en el género de la biograffa espiritual, una forma literaria que 
tuvo raíces tempranas pero que alcanzó inmensa popularidad durante la 
Contrarreforma. Generalmente los confesores se convertían en biógrafos 
de las santas mujeres después de su muerte. Los numerosos textos 
biográficos de España, Italia y Francia resultan lecturas fascinantes, no só-
lo por lo que revelan de los confesores/biógrafos sino de las penitentes, 
que son el sujeto evidente3

• 

' Título original: Confessors, Penitents, and the Construction of ldentities in Early Modern Á vi/a. 
Publicado en Culture and ldentity in Early Modern, Europe (1500-1800). Essays In Honor 

of Natalle Zemon Davis. Editado por Bárbara B. Dienfendorf y Carla Hesse. Ann Arbor "The 
University of Michigan Press", 1993, págs. 83-100. 

Traducción de M1 Jesús Ruiz-Ayúcar. 
2 Me intereso aqui en las relaciones entre confesores y mujeres penitentes en cuanto a su 

santidad o espiritualidad elevada. Para un estudio que comience a explorar el origen de cómo los 
confesores trataron con el tipo más común de mujer penitente, la mujer casada, ver Ructolf M. Bell 
"Telling Her Sins: Male Confessors and Female Penitents in Catholic Reformation ltaly", en That 
Gentle Strength: Historica/ Perspectives on Women in Christianity, ed. Lynda L. Coon et al. 
(Charlottesville, 1990), 118-33. 

• Sobre el tipo de biografía espiritual en los Siglos XVI y XVII ver, por ejemplo, en España: 
José Luis Sánchez Lora, Mujeres, conventos y formas de la religiosidad barroca, (Madrid, 1988), 

101 



A primera vista puede causar sorpresa lo profundamente que aquellos 
clérigos podían involucrarse en la vida íntima de las mujeres. Algunos es-
tudiosos sugieren que la relación confesor/penitente era una relación sim-
ple y fundamentalmente represiva: los confesores ejercían completa auto-
ridad y las penitentes les prestaban total obediencia. Estudios recientes 
han hecho hincapié en los elementos de control, dominio y censura en el 
trato de los confesores a las mujeres, especialmente después del Concilio 
de Trento4

• 

No obstante, un examen riguroso revela que, en la práctica, las rela-
ciones entre los confesores masculinos y las penitentes femeninas fueron 
frecuentemente más complejas, más matizadas y más recíprocas de lo 
que la tradición puede hacernos creer. 

En este ensayo analizo cinco casos de piadosas mujeres y de sus di-
rectores espirituales que vivieron en la diócesis de Ávila, en Castilla la Vie-
ja, entre los años 1500 y 1650. Estos ejemplos demuestran que a pesar de 
la desaprobación oficial y los riesgos considerables para los miembros de 
ambos sexos, confesores y penitentes pudieron forjar profundas relaciones 
espirituales. Los confesores, lejos de ocupar posiciones de control absolu-
to, se sintieron fuertemente atraídos por la idea de dirigir espiritualmente a 
mujeres avanzadas, recíprocamente, llegaron a estar profundamente in-
fluidos por ellas. La experiencia del trato con ellas y de escribir acerca de 
mujeres extraordinarias ayudó a los clérigos en la formulación y articula-
ción de sus propias señas de identidad. La condición de director espiritual 
proveyó a los sacerdotes de un canal adecuado para discutir problemas 
tan controvertidos e incluso peligrosos como los asuntos teológicos. El 
vehículo más común para explorar estos principios religiosos y personales 
fue la biografía de una penitente femenina escrita por un confesor mascu-
lino, un estilo clásico de espiritualidad barroca que aseguró para ambos, 
sujeto y biógrafo, un lugar en la posteridad. 

Antes de volver a cómo y por qué algunos clérigos llegaron a estar tan 
comprometidos con mujeres, examinaré brevemente los casos de cinco 
mujeres piadosas de la diócesis de Ávila en los siglos XVI y XVII. Por or-

especialmente 359-453 y la biblíograffa. En Italia: Gabriella Zarri, "Le sante vive: Per una tipologia 
della santitá femminile nel primo cinquecentol", en Annali del/ 'lstituto Storico ltalo-Germanico in 
Tt'ento, 6 (1980): 371-445. En Francia: Henri Bremond, A Literary History of Religlous Thougth in 
France, 3 vols. (London, 1928-36) 1:193-204 y 2: 3-54. 

• Ver, por ejemplo: Darcy Donohue, "Writing Lives: Nuns and Confessors as Auto/Biografhers 
in Early Modern Spain", Journal of Hispanic Phi/ology, 13 (1989): 230-39. Claire Guilhem, "La 
Inquisición y la devaluación del verbo femenino", en Inquisición española: Poder polftico y control 
social, ed. Bartolomé Bennasar (Barcelona, 1981), 171-207. Ottavia Niccolí, ''The End of 
Prophecy", Journal of Modern History. 61 (1989): 667-82. 

102 



den cronológico, la primera fue María de Santo Domingo, una beata cam-
pesina, nacida alrededor de 1485 en el suroeste de la diócesis. Se unió a 
la orden dominica como terciaria, pero pronto se convirtió en el objetivo de 
una encarnizada disputa entre sus miembros. Algunos la admiraban por 
sus trances y sus profecías mientras que otros la denunciaron como un 
fraude. Entre sus defensores destacan su confesor Diego de Vitoria (cuyos 
datos biográficos se desconocen) y Antonio de la Peña (+1512), ambos, 
frailes dominicos5

• 

Otra campesina, Mari Díaz, nació alrededor de 1500 en el lugar de Vi-
ta, cerca de Ávila, trasladándose a la capital hacia 1540. Desde entonces 
y hasta su muerte en 1572, esta humilde beata, que nunca se vinculó a 
una orden religiosa, fue admirada en grado sumo por muchos ciudadanos 
abulenses. Conocemos numerosos detalles de su vida a través del proce-
so de beatificación iniciado (aunque no terminado) por varios obispos de 
Á vi la a principios del siglo XVII y de una biografía de su confesor, el e mi-· 
nente jesuita Baltasar Álvarez (1533-80)6• 

La más conocida de estas cinco fue Teresa de Jesús, la futura Santa 
Teresa de Ávila. Esta mística brillante, reformadora monástica y escritora -
una de las más grandes de España- nació en una familia de mercaderes 
de la clase media de Ávila en 1515. Inició la reforma de la orden carmeli-
tana en 1562 y pasó los veinte años siguientes fundando conventos de 
carmelitas descalzas en Castilla y Andalucía. Murió en 1582 y fue canoni-
zada en 1622. Teresa de Jesús tuvo muchos confesores durante su vida, 
varios de los cuales escribieron su biografía. En este estudio quiero dete-
nerme en Julián de Ávila, un clérigo secular natural de Ávila (1527-1605)1. 

6 María falleció probablemente en 1524. Jodi Bilinkoff, "Charisma and Controversy: The Case 
of María de Santo Domingo", Archivo Dominicano, 10 (1989), 55-66; !bid. "A Spanish Prophetess 
and Her Patrons: The Case of María de Santo Domingo, "Sixteenth Century Journal" 23 (1992): 17-
30. May E. Giles, The Book of Prayer of Sor María of Santo Domingo (Aibany, 1990), 7-20. 
Parcialmente se ha publicado el juicio seguido entre 1509-10 en el que la beata fue exonerada de 
todos los cargos en: Vicente Beltrán de Heredia, Historia de la Provincia de España (1450-1550), 
(Roma, 1939): 78-142, y Jesús G. Lunas Almeida, "La Historia del Señorfo de Valdecorneja en la 
parte referente a Pfedrahfta (Ávila, 1930), 123-215. 

• Jodi Bilinkoff , The Ávila of Saint Teresa: Aeligious Aeform in a Sixteenth Century Clty 
(lthaca, 1989), 96-107. Archivo Diocesano, Ávila, Códice 3.345, "Información de la Vida, muerte y 
milagros de la Venerable María Díaz". Luis de la Puente, Vida del Padre Baltasar Álvarez (Madrid, 
1615), fols. 39v-43v. 

1 La literatura sobre Teresa de Jesús es extensa. He usado como referencias básicas Efrén de 
la Madre de Dios y Otger Steggink, Santa Teresa y Su Tiempo, 2 vols. (Salamanca, 1982-84) y The 
Collected Works of St. Teresa de Ávíla, 3 vols. trans. Kieran Kavanaugh y Otilio Rodríguez 
(Washington, D.G. 1976-85). Una biograffa destacable en inglés es Stephen Clissoid, St. Teresa of 
Ávila (New York, 1982). Para un planteamiento urbano del movimiento reformista de St. Teresa, 
Bllinkoff, Ávila, 108-51. Julián de Ávila, Vida de Santa Teresa de Jesús, ed. Vicente de la Fuente 
(Madrid, 1888) (orig. 1603). 

103 



De las cinco beatas, sólo una procedía de la aristocracia abulense. Era 
doña María Vela, nacida en 1561 en el lugar de Cardeñosa, pero criada en 
la capital. Las intensas experiencias espirituales de doña Marra, a menu-
do excéntricas, escandalizaron a las linajudas monjas del convento cister-
ciense. Durante los cincuenta años que precedieron a su muerte en 1617, 
la controvertida María desarrolló una relación excepcionalmente intensa 
con su confesor (y más tarde biógrafo), el sacerdote Miguel González Va-
quero ( 1565-1636)8• 

La última y de la que tenemos menos información es Isabel de Jesús. 
Como María de Santo Domingo y Mari Díaz, Isabel procedía del campo. 
Nació en 1586 en el pueblo serrano de Navalcán. Obligada a casarse a 
temprana edad, Isabel, pese a todo, mantuvo una vida interior intensa y vi-
sionaria y un apasionado deseo de vocación religiosa. Tras la muerte de su 
marido, pudo al fin ingresar en el convento agustino de Arenas. Poco an-
tes de su muerte en 1648, la analfabeta Isabel dictó su vida a una monja 
compañera. Muchos años después, en 1675, uno de sus confesores, el 
agustino Francisco Ignacio (cuyos datos biográficos se desconocen), pu-
blicó dicha autobiografía añadiendo su propio relato de la vida y milagros 
de esa beata9

• 

Así, durante cuatro generaciones, clérigos de la diócesis de Ávila bus-
caron relaciones espirituales con mujeres extraordinarias y recordaron sus 
vidas para la posteridad. Esto, a pesar del hecho de que miembros de la 
jerarquía clerical hispana les desaconsejaban vivamente los encuentros 
íntimos con el sexo opuesto. En una época altamente misógina, los escri-
tores cerraban el paso a la debilidad intelectual y moral de las mujeres. 
Pensaban que tenían que ser más crédulas que los hombres, más apro-
piadas para caer víctimas del engaño de herejes, charlatanes y del demo-
nio. El importante papel de las mujeres en la secta de los Alumbrados, que 

• Bilinkoff, Ávila, 184-99. María Vela y Cuelo, Autobiografía y Líbro de las Mercedes, ed. 
Olegario González Hernández (Barcelona, 1961). Citas tomadas de la edición ínglesa:The Third 
Mystic of Á v/la: The Self-Revelation ot Marra Vela, a Sixteenth Century Spanish Nun, trans. Francas 
Parkinson Keyes (New York, 1960). Miguel González Vaquero, La mujer fuerte: Por otro tftulo, la 
vida de Doña Marra Vela. Esta biografía, publicada primeramente en 1618, alcanzó diversas edi-
ciones durante el siglo XVII. He usado, como indiqué, la edición de Barcelona, 1627, y Madrid, 
1674. Ver Donohue "Writing Uves", para un análisis fascinante pero muy diferente del que yo ofrez-
co aquí. 

• Vida de la Venerable Madre Isabel de Jesús ... Dictada por ella misma y Añadido lo que faltó 
de su Dichosa Muerte el P. Fr. Francisco Ignacio (Madrid, 1675). Esta obra se menciona y extracta 
en: Electa Arenal y Stacey Schlau, Untold Sisters: Hispan/e Nuns in Theír Own Works 
(Aiburquerque, 1989), 192-227. Ver también el agudo ensayo de Electa Arenal, ''The Convent as 
Catalyst for Autonomy: Two Hispanic Nuns of the Seventeenth Century", en Women in Hispan/e 
Líterature: lcons and Fallen ldols, ed. Beth Millar (Berkely, 1983), 147-83. 

104 



empezó a llamar la atención de las autoridades en 1520, pareció confirmar 
esta sombría aportación10

• 

Al final del siglo XVI la situación empeoró. Casos sensacionales de 
mujeres veneradas como visionarias y estigmatizadas, algunos de ellos 
descubiertos como fraudes, lanzaron la difamación sobre las aspiraciones 
femeninas a una experiencia mística. La Inquisición presionaba sobre las 
mujeres viéndolas como suministradoras de ideas peligrosas, lo mismo 
que a los confesores que las ayudaban y alentaban11

• Varios de los direc-
tores espirituales de las beatas abulenses sufrieron en su propia carne los 
prejuicios de sus contemporáneos. Entre ellos estaba Baltasar Álvarez, 
que fue amonestado por un superior jesuita a "no gastar el tiempo con mu-
jeres, especialmente con monjas carmelitas", antes al contrario, "consa-
grarse más al trato de hombres donde hay menos peligro y mayores ven-
tajas"12. 

Pero a pesar de los avisos, las sanciones y las amenazas de castigos, 
los clérigos de Ávila persistieron en el trato con las mujeres religiosamen-
te avanzadas. ¿Qué les motivaba? A primera vista, los confesores se acer-
caron a las santas mujeres porque colmaban plenamente sus propias ne-
cesidades emocionales y espirituales. Sus penitentes, después de todo, no 
eran mujeres corrientes, sino Siervas de Dios que experimentaban visio-
nes, voces y otros fenómenos que los católicos del comienzo de la Edad 
Moderna reconocían como dones de Dios. Prácticamente, cada confesor 
de Ávila reconoció haber experimentado alguna clase de transformación 
personal o renovación de espíritu como consecuencia del trato diario con 
estas mujeres excepcionales. 

Por ejemplo, Diego de Vitoria testificó en el juicio de María de Santo 
Domingo por impostura religiosa, celebrado entre 1509 y 151 O, que había 
conocido a la beata tres años antes en una excursión a Toledo. Le pidió 

10 Para una panorámica de estas actitudes, ver: Alisan Weber, Teresa de Á vi/a and the Rhetoric 
of Femininity (Princeton, 1990), 17-41. 

" Jesús lmirizaldu, Monjas y beatas embaucadoras (Madrid, 1977). Para la actividad inquisi-
torial contra una mujer y sus confesores, ver Richard L. Kagan, Lucrecia's Dreams: Politics and 
Prophecy in Sixteenth Century Spain (Berkeley, 1990). 

12 Baltasar Álvarez, Escritos Espirituales, eds. Camilo María Abad y Faustino Boado 
(Barcelona, 1961 ), 151, "No gastar tiempo con mujeres, especialmente monjas carmelitas, en visi-
tas y por carta; sed suaviter et efficaciter irse soltando de ellas. Sí, aplicarse más al trato de hom-
bres, donde hay menos peligro y más fructo; y éste más durable". Teresa de Ávila, The Book of Her 
Lite, 28:14, en vol. 1 de Collected Works. Para procurar reducir el nivel de "familiaridad" que cier-
tos frailes (especialmente Diego de Vitoria) mantenían con Marra de Santo Domingo, ver Lunas 
Historia, 166-67, 175, y 188-89; y Beltrán, Historia, 86, 109, y 117-19. Miguel González Vaquero 
había comenzado a dirigir a María Vela en secreto, por temor a causar escándalo. La mujer fuerte 
(1627), fols. 193v-194v; 14v-15v y 139v-142v (1674); Third Mystic, 191-193. 

105 



que rezase por él y rogase a Dios que le infundiese contricción por sus pe-
cados. Durante aquel viaje, recordaba Vitoria, sintió "un grado de fervor y 
arrepentimiento como nunca antes lo había sentido". Después, cuando los 
superiores dominicos le ordenaron apartarse de esta relación con María, 
excesivamente familiar, Vitoria intentó cumplirlo, con éxito durante algunos 
días. Pero entonces, cuenta, ''viendo la insistente necesidad que tenía y los 
deseos de comunicarse con María, reanudó estas relaciones, creyendo en 
conciencia que con ello servía a Dios y no ofendía a nadie". Aparente-
mente, Vitoria trató de justificar su desobediencia a los superiores monás-
ticos, declarando una afición casi compulsiva por visitar a esta carismática 
penitente13

• 

Francisco Ignacio, el biógrafo de la beata del Siglo XVII Isabel de 
Jesús, contó un suceso intrigante. Una vez, cuando Isabel era todavía una 
lega, quiso confesarse con un franciscano llamado Francisco de Cogollu-
do. Cuando la piadosa mujer se aproximaba, el fraile se arrodilló delante 
de ella pidiendo su bendición. Según Ignacio, la confusa Isabel derramó 
muchas lágrimas, postrándose ella misma sobre el suelo y pidiéndole que 
la bendijera, que era uno de los sacerdotes del Señor y su padre confesor 
y ella una miserable mujer''. Ambos argumentaron a favor y en contra du-
rante un rato, pero finalmente Isabel ganó esta santa contienda y recibió la 
bendición del fraile, como su biógrafo hace notar con evidente satisfacción. 
Por supuesto que la historia continúa. Cuando un atónito transeúnte pre-
guntó a Cogolludo por qué había pedido de rodillas la bendición de una 
mujer, el fraile respondió: "No te asombres, hermano, porque ésta es un al-
ma a la que Dios guarda en un estado de amor apasionado"14

• 

Al final de esta anécdota el papel cambia, la jerarquía se restaura y 
los actores han recobrado literalmente sus posiciones sociales estableci-
das: el fraile de pie, la penitente, de rodillas. Pero ni Cogolludo, ni por ex-
tensión, Ignacio, pusieron en duda la idea de que los clérigos podían al-
canzar beneficios espirituales por relacionarse con mujeres iluminadas 
por la divinidad. De manera similar, uno de los primeros confesores/bió-
grafos de Teresa de Jesús, Diego de Yepes, declaró que la monja "mien-
tras vivió en la tierra" le había dispensado "muchos favores". Y Miguel 
González Vaquero, describió su primer encuentro con María Vela recor-
dando sus emociones: "confusión" seguida de "consolación" y finalmente 

,. Lunas, Historia, 175. 
" Vida de ... Isabel de lesus, 411-12, "no se admire, hermano, que ésta es una alma que trae 

a Dios como perdido de amores ... " Hay también una alusión de remedio espiritual en esta histo-
ria, cuando Ignacio menciona que Cogolludo estaba enfermo en aquel momento. Para indicación 
de los poderes curativos compartidos entre María Vela y Miguel González Vaquero, ver Third 
Mystic, 106-7. 

106 



el convencimiento de que tomándola como penitente "llegaron a mi alma 
muchas ventajas"15

• 

Quizá sea aún más significativo que por esta asociación con muje-
res dotadas espiritualmente, los confesores de Ávila a principios de la 
Edad Moderna reafirmaron su vocación. Por ejemplo, mujeres religiosas 
de edad madura ayudaron a jóvenes o frailes recién llegados a encon-
trarse a sí mismos. En 1550 Teresa de Jesús promocionó a un grupo de 
jóvenes jesuitas, la mayoría entre 20/30 años más jóvenes que ella, del 
nuevo Colegio de San Gil de Ávila. Más tarde, como reformadora monás-
tica reclutó activamente jóvenes para que fueran frailes carmelitas des-
calzos. Ejemplos notables como Juan de la Cruz y Jerónimo Gracián de 
la Madre de Dios que fueron para ella, a la vez, padres confesores e hi-
jos protegidos16

• 

Una de las descripciones más interesantes de las relaciones entre un . 
joven confesor y una penitente madura nos llega a través de la biografía 
de Baltasar Álvarez, publicada en 1615 por su discípulo, el jesuita Luis de 
la Pwente. De la Puente diserta largamente acerca de la dirección espiri-
tual de la beata Mari Díaz llevada a cabo por Álvarez. Cuando Álvarez 
llegó por primera vez a Ávila en 1559, Mari Díaz tenía aproximadamente 
60 años y gozaba ya de gran renombre por su piedad. Su nuevo confesor 
tenía 26 años y acababa de ser ordenado. De la Puente señaló que "es-
ta beata tuvo una gran suerte al encontrar al Padre Baltasar, que la ayudó 
en gran manera a su elevación espiritual". Pero reconoció también que, 
igualmente, Álvarez tuvo gran suerte encontrando a la beata, "porque ella 
le ayudó muchísimo con su excelente ejemplo y, como ella dijo, él alcanzó 
el reconocimiento y la estimación de todos en Ávila". Evidentemente Ál-
varez consiguió gran parte de su reputación como confesor sensible y efi-
caz por los esfuerzos de superación de su dirigida, inculta pero bien rela-
cionada17. 

Las mujeres piadosas subrayaron la función sacramental del clérigo 
por su profunda devoción a la Eucaristía. Las cinco mujeres de Ávila ma-
nifestaron lo que González Vaquero llamó "sed por la comunión", una sed 
que solamente un clérigo investido con el poder para consagrar la Hostia 
podía satisfacer. Quizá por esta razón el hombre confesor acentuó este as-

•• Tomás Álvarez, "El ideal religioso de Santa Teresa de Jesús y el drama de su segundo bió-
grafo", El Monte Carme/o, 86 (1978); 205-7. Aunque Yepes no pudo de hecho haber redactado la 
biografía que se le atribuye, aparentemente pudo escribir el prólogo del que se han tomado estas 
citas. La mujer fuerte (1627), fols. 193v-194r. 

•• J. Mary Luti "Teresa of Ávila: Maestra Espiritual" (Ph D. disertación, Boston College, 1987), 
260-71. Su tíempo, 2-2: 143-51. Sobre el Colegio de San Gil, Bilinkoff, Ávila, 87-95. 

'' De la Puente, Vida, fol. 39v. 

107 



pecto de la vida espiritual de sus mujeres penitentes eh los relatos biográ-
ficos18. 

Antonio de la Peña describió a María de Santo Domingo como "una 
seguidora de la Iglesia y de los oficios divinos", que estaba "acostumbra-
da a confesar y recibir la comunión muy a menudo, en los tiempos Indica-
dos por la Iglesia y aun más". Por carta dirigida al Cardenal Cisneros en 
1512, su colega Diego de Vrtoria se excusaba de visitar al prelado, como 
le ordenó. alegando que "'esta sierva de Dios ahora recibe comunión cada 
día y sufriña mucho si yo lo interrumpiese". Vitoria consiguió conjugar al 
momento la adoración de Maria por la Eucaristía, su dependencia de él co-
mo proveedor del alimento espiritual y el sentimiento de su propia obliga-
ción hacia su penitente, una obligación que pesaba más que el requeri-
miento de la más elevada autoridad eclesiástica19. 

El deseo de las religiosas de la contemplación, meditación y comunión 
de la Hostia consagrada se intensificó a lo largo de los Siglos XVI-XVII. 
Mari Díaz recibió permiso para vivir en la iglesia de San Millán (una insti-
tución a la que más tarde ella ayudó a transformarse en seminario), don-
de "se encontraba continuamente delante del Santísimo 

La obsesión de María Vela por recibir la Eucaristía y su angustia sobre 
si ella debería ayunar de antemano o no, estuvo acompañada de graves 
enfermedades, extrañas contorsiones corporales y una desaprobación 
ampliamente extendida. La habilidad casi milagrosa de Miguel González 
Vaquero para controlar los ataques y trances a través de la obediencia, 
sentó las bases de una relación permanente entre el director espiritual y la 
dirigida. Como la monja le escribió alrededor de 1600: "Ahora, durante un 
año, ha sido necesario que usted me impusiese la obediencia para que yo 
me confesase ... lo mismo ha sucedido con respecto a la comunión; ... 
cuando usted no estaba a mano, rara vez he sido capaz de hacerlo"21 . Es-
tas cinco santas mujeres de Ávila coinciden en haber experimentado fenó-
menos místicos (éxtasis, visiones, expresiones y otras) justo antes, des-

,. La mujer fuerte (1627), fols. 28v-30r. Para la piedad eucarfstica como una caracterfstica de 
la espiritulidad femenina a finales del medievo, ver Carolina W. Bynum, Holy Feast and Holy Fast: 
The Relígious Significance.of Food to Medieval Women (Bekerley, 1987). Esta tendencia comenzó 
más tarde en la penfnsula ibérica, alrededor de mediado el Siglo XV, llegando hasta el Siglo XVIII. 

•• Lunas, Historia, 151, "seguidora de las iglesias y de los divinos oficios y acostumbro a con-
fesar y a comulgar muchas veces en los tiempos ordenados por la iglesia y aún más y allende". Ver 
también 152-53, 158, y 177. Beltrán, Historia, 258-59. "Yo, Señor, no voy allá, como vuestra Señorfa 
reverendfsima manda ... porque esta sierva de Dios comulga agora cada dfa, e recibía pena que lo 
dejase ... " 

20 De la Puente, Vida, fol. 40r. "Información", testimonio de Ana Reyes por la comunión diaria 
de Mari Dfaz y la referencia a la Hostia como a su "vecina". 

•• Third MysYc, 103-4. 

108 



pués o en el momento de recibir la Hostia. S!J espiritualidad estaba así es-
trechamente unida a la autoridad sacramental del clérigo tanto como a la 
doctrina de la Transubstanciación, dos artículos de Fe que sufrían los ata-
ques de los protestantes durante este período22

• 

Los confesores usaron también su relación con religiosas excepcio-
nales para afirmar sus papeles apostólicos como predicadores y maestros. 
Muchos clérigos se esforzaron por enfervorizar al creyente retratando a 
sus dirigidas como ejemplo de santidad en sermones, clases, tratados 
doctrinales y, por supuesto, biografías espirituales. Por ejemplo, Luis de la 
Puente, usó la palabra "ejemplo" no menos de cuatro veces en el primer 
párrafo de su esbozo biográfico de Mari Díaz. El jesuita también rec;alcó 
cómo su maestro Baltasar Álvarez había utilizado palabras de su humilde 
penitente para aleccionar a los seminaristas en los beneficios espirituales 
del sufrimiento. En otra ocasión, Álvarez invocó la memoria de Mari Dfaz 
en una meditación sobre la reverencia debida a los santos y sus reliquias. · 
Los predicadores de Ávila hacían referencia a Mari Dfaz y otras mujeres 
piadosas en sus sermones poniéndolas como modelos de devoción y con-
ducta cristiana. Para los directores espirituales esta práctica daba una ex-
celente oportunidad para recordar a los oyentes su proximidad a personas 
de excepcionales virtudes, para exhortar a los otros a imitar a estas per-
sonas y para exigir, por lo menos, cierto crédito de santidad para sus pe-
nitentes23. 

Las biografías de beatas, escritas por directores espirituales, sugieren 
también que la tarea confesional ayudó a estos hombres a definir su exis-
tencia como clérigos y como hombres. Su íntima relación con dirigidas 
avanzadas espiritualmente, contribuyó de forma significativa a la formación 
de identidades: para ellos mismos, para sus contemporáneos y para la 
posteridad. 

Casi todos los confesores y penitentes de Ávila describieron sus rela-
ciones como ordenadas, sancionadas y sugeridas por mandato divino, 
hasta el punto de que Dios les había escogido a ellos para dirigir y ser di-
rigidos por esta persona en particular. El sentido resultante de destino ma-
nifestado por los clérigos y de auxilio y agradecimiento manifestado por las 
penitentes, se entiende teniendo en cuenta que las cinco mujeres estuvie-
ron largos períodos con confesores inadecuados y aún hostiles antes de 

"" Para María de Santo Domingo: Bilinkoff "Charisma•. Para Teresa de Jesús: Su Vida, 2-1:40-
41 y 198-99; Lite, 32:11 y 39:22-23. (Pero ver también The Book of Her Foundations 6:9-14, en vol. 
3 de Co/lected Works, donde ella avisa sobre la excesiva dependencia del sacramento). Para Isabel 
de Jesús: Vida 58, 123 y 202. 

n De la Puente, Vida, fols. 39v-40r y 42r-43v. Álvarez, Escritos, 262 y 404-6. Sobre la ejem-
plaridad de Marra de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151 "58, 177, y 201-9. 

109 



encontrar un auténtico "compañero del alma". Teresa de Jesús detalló es-
te doloroso proceso en su autobiografía, insistiendo sobre el extremo de 
que aquellos confesores poco educados e insensibles habían "hecho gran 
daño a mi alma". Más tarde, como reformadora monástica, consagró mu-
chas páginas a este problema e insistió que sus monjas tenían libertad pa-
ra escoger y cambiar sus directores espiritualeS24

• María Vela e Isabel de 
Jesús, obligadas a descubrirse a sí mismas a los clérigos que las ignora-
ron, humillaron o denunciaron, también pasaron muchos años buscando el 
confesor adecuado25

• 

Pero lo que hemos visto como una prueba o ensayo para mujeres, 
puede ser válido también para los hombres. La relación entre María Vela y 
Miguel González Vaquero es un claro ejemplo. En la biografía de D.ª María, 
González Vaquero recordó que había oído historias acerca de una extra-
ordinaria monja cisterciense que experimentaba visiones y trances y que 
había tenido una larga sarta de confesores. Conocimientos mutuos arre-
glaron el encuentro. Él se quedó pasmado por su modesta y sincera ma-
nera de hablar "henchida del amor de Dios". 

Por su parte, María escribió más tarde a su director que desde aquel 
primer encuentro, "su espíritu y el mío parecieron en completo acuerdo y 
me siento tan profundamente satisfecha y tan llena de ánimo que a duras 
penas me reconozco". Sus impresiones fueron dramáticamente confirma-
das por la voz de Dios que la aseguró que "a menudo, cuando yo aparen-
to dejarte, estoy contigo, porque te he colocado bajo el cuidado de otro que 
puede guiarte". Cuando preguntó · al Señor si daría o no a González Va-
quero su especial obediencia, María escuchó en respuesta una cita de la 
Escritura: "Éste es mi Hijo amado, en el cual yo tengo mi complacencia; es-
cuchad le" (Mateo, 17, 5). Ella interpretó estas palabras como referidas a su 
nuevo confesor. Así, para la doliente María, el comprensivo González Va-
quero no fue solamente elección divina sino explícitamente semejante a 
Cristo en su papel de director de su alma26• 

No es extraño que este tipo de consideración acrecentase desmesu-
radamente su propia estima. Perceptible en la biografía de María Vela es 

2
' Life, 5:3. Ver también Llfe, 23:13-18; 24: 1-5; 25: 14-18; 26: 3-4; 29: 4-6 y 30:13. Spiritual 

Testimonies, nos. 58, 60, en vol. 1 de Co/lectedWorks. The Wayof Perlection4:13-16, 5:1-7, en vol. 
2 de Co/lected Works. Antonio Comas, "Espirituales, letrados y confesores en Santa Teresa de 
Jesús", en Homenaje a Jaime Vicens Vives, vol. 2, ed. J. Maluquer de Motes (Barcelona, 1967), 85-
99. 

25 Third Mystic, 86, 139-40 y 145. Isabel de Jesús, Vida, 27, 58, 157 y 174. Aunque el maltra-
to de penitentes por confesores pueda tener algo de convención literaria en las vidas de las muje-
res religiosas, no hay razón para poner en duda el dolor que cada una experimentó realmente. 

21 La mujer fuerte (1627), fols. 191r-194r y (1674), fols. 139v-141 r. Third Mystic, 91-93. 

110 



la sutil pero firme transformación de Miguel González Vaquero, de clérigo 
un tanto inseguro que constantemente solicitaba consejo y aprobación de 
confesores más viejos y experimentados, a confidente supremo y aún clé-
rigo arrogante, con el que otros consultaban como experto en dirección es-
piritual de mujeres27

• 

No fue González Vaquero el único confesor en el Á vi la de principios de 
la Edad Moderna que ganó reputación entre sus contemporáneos como 
experto en este campo. Baltasar Álvarez y Julián de Ávila también se es-
tablecieron como especialistas en confesar mujeres. El jesuita Francisco 
de Ribera, alumno de Álvarez y primer biógrafo de Teresa de Jesús, contó 
una anécdota reveladora acerca de su mentor: "Aunque el Padre Baltasar 
Álvarez tenía conocimiento y experiencia en materias espirituales" -recor-
daba-, "la madre Teresa de Jesús volaba tan alto que él tenía que apre-
surarse para no quedarse rezagado. ''Yo recuerdo", continuaba, "que una 
vez en Salamanca, discutí con él sobre diversos libros devotos y el valor · 
de cada uno de ellos y él replicó: "yo he leído todos estos libros para en-
tender a Teresa de Jesús28

• 

Álvarez también probó diversos métodos de confesión con Teresa y 
con otras mujeres de Ávila, incluyendo a Mari Díaz y a la joven beata Ana 
Reyes. Su biógrafo, Luis de la Puente, comentaba que el clérigo se com-
portaba con Ana Reyes "como un martillo" para mortificar sus pasiones y 
una vez, deliberadamente, insultó a Mari Díaz llamándola "vieja harona". 
Pero en otras ocasiones Álvarez trataba a estas mujeres con gran amabi-
lidad y respeto, aparentemente con la intención de equilibrar la balanza en-
tre la santidad alentadora y el orgullo desalentador. Miguel González Va-
quero y Diego de Vitoria hicieron también "experimentos" (en palabras de 
María Vela) , sobre sus penitentes, probando su obediencia, su sinceridad 
y la autenticidad de sus experiencias místicas29

• 

Con el tiempo, estos clérigos reconocidos por su habilidad en tratar 
a religiosas controvertidas, se convirtieron en maestros de nuevos direc-
tores espirituales. Baltasar Álvarez instruyó a una generación completa 
de jesuitas en Ávila y en otros lugares, incluyendo a Luis de la Puente, 
Francisco de Ribera, el sobrino de Álvarez Francisco de Salcedo, Diego 

71 Para las manifestaciones de dudas, consulta con otros clérigos, etc. La mujer fuerte (1674), 
fols. 84v, 142r-v, y 171v. Para quienes iban a consultarle: lbid. (1627), 261 r, y los muchos ejemplos 
citados por Donohue en "Writing Uves", 232-35. 

,. Francisco de Ribera, Vida de Santa Teresa de Jesús, ed. Jaime Pons (Barcelona, 1908), 136 
(orig. 1590). 

,. De la Puente, Vida, fols. 39r-42r. Bartolomé Fernández Valencia, Historia y grandezas del 
insigne templo ... de ... San Vicente (Ávila, 1676), 282·89. Third Mystíc, 115. Lunas, Historia, 176, 
203-4 y 210-11 . 

111 



de Villena y también Miguel González Vaquero (que a la sazón no era 
miembro de la Compañía de Jesús). Todos estos hombres fueron consi-
derados como eficaces confesores de mujeres30

• Hacia el final de su vi-
da, Julián de Ávila instruyó y aconsejó a su joven colega Miguel Gonzá-
lez Vaquero. Este ultimo consagró muchas páginas de su biografía sobre 
María Vela a exaltar las virtudes de su maestro recién fallecido. Gonzá-
lez Vaquero también describió cómo Julián llevó inicialmente la dirección 
de la atribulada monja, lo que se puede considerar como un intercambio 
en el tratamiento de las almas31

• 

El caso de Julián de Ávila también demuestra cómo el compromiso 
con ¡Jna mujer excepcional durante su vida podría, después de su muerte, 
proveer a su confesor de un firme "derecho a la fama". Gracias a esta ínti-
ma asociación oon Teresa de Jesús, ésta, en otro caso, oscura figura, fue 
conocida por sus contemporáneos y de la posteridad. 

Está muy claro que para Julián, ayudando a Teresa en la fundación de 
un convento reformado en Ávila y, especialmente, acompañándola en mu-
chos viajes por España para establecer sus casas religiosas, representó la 
gran aventura de su vida. Teresa se mostró sinceramente agradecida por 
su lealtad y constancia, aunque también se quejó de su aburrimiento y de 
una cierta negligencia en la dirección de sus monjas durante sus ausen-
cias32. 

Pero después de la muerte de Teresa, el clérigo era libre de expli-
car su versión sobre la naturaleza de su relación con ella. Frecuente-
mente Julián aludió a este trato con la Santa Madre y la intimidad de su 
amistad. Ciertamente no hizo nada para corregir la creciente impresión 
de que había sido su compañero constante. En las auditorías de la be-
atificación que tuvieron lugar en 1596, Julián hizo una declaración bas-
tante ambigua de que "era yo quien la acompañaba a ella y venía y es-
taba en los lugares donde fundaba casas todo el tiempo que era nece-
sario estar, hasta que ella me enviaba de nuevo a casa". En efecto, el 
clérigo ayudó a Teresa aproximadamente en la mitad de sus fundacio-

"" Sobre Baltasar Álvarez como maestro carismático de novicios, ver la introducción de Camilo 
Marra Abad y Faustino Boado de sus Escritos, 128-33. Sobre Salcedo, un temprano confesor de 
Marra Vela, ver la introducción de Olegario González Hernández a su Autobiograffa, 67-77. Diego 
de Villana predicó en los funerales de Mari Díaz y Ana Reyes y también de Julián de Ávila. 

3
' La mujer fuerte (1627), por ejemplo, fols. 89v y 136r-139v. El historiador local Bartolomé 

Fernández Valencia contó que Julián de Ávila tenía escrito un manual sobre la salvación de las 
almas para uso de otros clérigos. El libro no parece haber sobrevivido. 

32 Ver, por ejemplo, Su Vida, 2-1:385 y 404-5; 2-2:722-23 y 725. Curiosamente Teresa a menu-
do se refiere a Julián como el "viejo clérigo•, aunque era aproximadamente veinte años más joven 
que ella. 

112 



nes y apenas tuvo algún contacto con ella durante los últimos diez años 
de su vida33

• 

No obstante, Jwlián de Ávila llegó a ser una importante figura de culto 
en Ávila, una especie de "santo por asociación". Un cronista carmelita del 
siglo XVII publicó que "caballeros y gente conocida" fueron a Á vi la para ver 
al humilde clérigo que había sido "el secretario del corazón de Santa Te-
resa". A su muerte, en 1605, una gran multitud salió a cortar trozos de sus 
vestidos como reliquias, asistió a su entierro y escuchó los sermones fu-
nerarios predicados en su hono¡-34. 

Una generación después los escritores llegaron a identificar a Julián de 
Ávila de la manera que el había procurado presentarse. Su protegido Mi-
guel González Vaquero le ensalzó como "confesor de la Santa e insepara-
ble compañero a través de todas sus tribulaciones". Otro comentario hace 
referencia al "confesor de Santa Teresa y compañero en sus fundaciones". 
Finalmente, alrededor de 1646, el historiador Gil González Dávila describió· 
categóricamente a Julián de Ávila como "un clérigo de vida ejemplar, con-
fesor de Sta. Teresa, que la acompañó en todas sus fundaciones", una ase-
veración que se ha filtrado en la memoria colectiva de todos los tiempos35• 

El género de la biografía espiritual proporcionó a los confesores un 
vehículo útil, no sólo para presentar las vidas de sus penitentes femeninas 
sino también para mostrarse a sí mismos. Como biógrafos de santas mu-
jeres, los clérigos ejercieron las prerrogativas de los escritores, incluyendo 
o excluyendo información, enfatizando o disminuyendo, como creían con-
veniente, detalles de las vidas objeto de estos escritos. Francisco Ignacio, 
por ejemplo, alabó a Isabel de Jesús por su don de profecía, un principio 
que ella misma nunca mencionó, que podía haber tenido mayor significa-
ción para el clérigo que para la beata36

• 

Mientras aparentaban escribir acerca de personajes femeninos, los 
escritores masculinos se incluían frecuentemente en los textos de sus bio-

"' Procesos de Beatificación y Canonización de Santa Teresa de Jesús, 3 vols. ed. Silverio de 
Santa Teresa (Burgos, 1935). Julián de Ávila, Vida de Santa Teresa, 2:249-86. Sacó a relucir su 
relación con Santa Teresa durante el testimonio de la santidad de María Díaz, "Información" (7 de 
abril 1603). 

34 Ver la introducción de Vicente de la Fuente sobre la Vida de Santa Teresa de Julián, XVI-
XVII. Gerardo de San Juan de la Cruz, Vida del Maestro Julián de Ávila ... (Toledo, 1915), 320-25. 
La mujer fuerte (1627) fols. 137v-139v y 210v-211v {1674), 153. Fernández Valencia, Historia, 296-
311. Para detalles de funerales, entierros y reentierros a final del siglo XVI y comienzos del XVII en 
Ávila, Bilinkoff, Ávila, 166-84. 

35 La mujer fuerte (1627), fols. 136v-139v. Julián de Ávila, Vida de Santa Teresa, VIII. Gil 
González Dávila, Teatro eclesiástico de la S. Iglesia apostólica de Ávifa y vidas de sus hombres 
ilustres (Ávila, 1985), 202 (esta es una edición facsímil; la original data de mediado el siglo XVII). 

36 Ver el prólogo de Vida de ... Isabel de Jesús, (s.p.) y 399-470. 

113 



grafiadas. Julián de Ávila presentó su Vida de Santa Teresa de Jesús como 
la historia de una santa contemporánea "a quien yo conocí, traté, confesé y 
a la que di la comunión durante veinte años". A lo largo del libro ensalzó su 
papel de "escudero" de Teresa y testigo presencial de los sucesos37

• 

Esta tendencia es todavía más acusada en Miguel González Vaquero, 
biógrafo de María Vela. El clérigo usó constantemente la primera persona 
"yo" o "mi", acentuando la dependencia de_él por parte de María, su capa-
cidad para curar sus excéntricos arrebatos y las penalidades y tribulaciones 
a las que estuvo sujeto con ella. Escribiendo la biografía de su penitente sa-
tisfizo algo su aspiración literaria profundamente arraigada, pues González 
Vaquero coleccionó cuidadosamente las notas de sus predecesores sobre 
María, conservó resúmenes escritos durante el ejercicio de su dirección es-
piritual y publicó su biografía apenas cinco meses después de su muerte38• 

Los confesores aún hicieron sentir su presencia en las autobiografías 
escritas por mujeres ejerciendo, de hecho, como coautores, editores y 
agentes publicitarios. Estas autobiografías surgieron precisamente porque 
los clérigos ordenaron a sus penitentes femeninas rememorar sus vidas y 
someterlas a su examen. Como han dejado claro diversos estudios re-
cientes sobre Teresa de Jesús, este instrumento de vigilancia clerical dio 
también a las mujeres, paralelamente, una oportunidad para su propia ex-
presión, explicándolas convenientemente que ellas simplemente estaban 
escribiendo fuera de la obediencia39

• Las sugerencias de los confesores tu-
vieron también que ayudar a las mujeres a reflexionar más sobre sí mis-
mas. Después de la muerte de estas beatas, sus directores espirituales to-
maron a menudo el control de los textos, decidiendo qué partes incluir o 
suprimir y cuándo, o si publicar el libro en su totalidad. Nosotros sólo po-
demos especular por qué Francisco Ignacio publicó su Vida de Isabel de 
Jesús casi treinta años después de su muerte o por qué Miguel González 
Vaquero desistió de publicar su autobiografía de María Vela, que perma-
neció inédita hasta el año 196040

• 

" Julián de Ávila, Vida de Santa Teresa, 2-4, 188, 212, 216 y 249-86. 
31 Oonohue, "Writing Uves". Olegario González Hernández, en su introducción a la 

Autobiografía de María, señala algunos puntos muy agudos a lo largo de estas líneas; ver 109, 116 
y 120-21. La muger fuerte (1627), fols. 116r, 136r-139v, 191r-194v, 240r, y 261 r-v; (1 674), fols. 6r, 
26r, 49v, 56v, 99v-11 v, 114r, y 173r. 

31 Rosa Rossi, Teresa de Ávila: Biograffa de una escritora (Barcelona, 1984). Francisco 
Márquez Villanueva, "la vocación literaria de Santa Teresa", Nueva Revista de Filología Hispánica, 
32 (1983); 355-79. Weber, Teresa de Ávila, 42-76. luti "Teresa of Ávila", 57-77 y 21-220. 

.. Para la publicación de historias de las obras de Teresa de Jesús, ver Enrique llamas 
Martínez, Santa Teresa de Jesús y la Inquisición española (Madrid, 1972), 221-488. Alberto 
Barrientos, ed. Introducción a la lectura de Santa Teresa (Madrid, 1978). Para la historia extraordi-
naria de cómo la escritora americana Frances Parkinson Keyes descubrió la autobiografía de María 
Vela y la publicación por primera vez, en Inglaterra, ver Third Mystic, 3-14. la edición española la 
siguió un año después, en 1961. 

114 



Es importante recalcar, sin embargo, que pese a todo el poder que el 
confesor masculino pudiera ejercer sobre los textos de las mujeres, esta-
ban bajo la dependencia de sus penitentes femeninas en la empresa 
biográfica, tanto como las mujeres bajo la suya. Las mujeres, al fin y al ca-
bo, les proveían del material y del punto de referencia. Los biógrafos, cier-
tamente, llevaban la conversación alrededor de ellos mismos, pero siem-
pre en relación con la beata, que era crucial para su propio sentido de 
identidad, "el capellán de Santa Teresa", "el confidente de María Vela", y 
así. Hasta el punto que la presentación de los mismos en el Ávila de co-
mienzos de la Edad Moderna llevaba implícito un cambio recíproco, un 
proceso de negociación entre el sujeto y el biógrafo, hombre y mujer. Sin 
la autoridad y la autorización de los clérigos estas mujeres quizá habrían 
sido incapaces de recopilar sus vidas, pero si no fuese por sus excepcio-
nales penitentes femeninas, estos hombres habrían carecido de los me-
dios literarios, de la propia confidencia y del sentido de la misión que les 
permitió el asumir el papel de biógrafo. 

Finalmente, el responder al estímulo confesional de dirigir mujeres 
adelantadas espiritualmente, dotó a los clérigos de un cauce aceptable pa-
ra tratar asuntos religiosos controvertidos. En la enrarecida atmósfera de 
la España de mediados del S. XVI, las autoridades eclesiásticas temero-
sas de las herejías protestantes e iluministas, se opusieron y reprimieron 
duramente la contemplación mística y otras formas de espiritualidad inte-
rior y por tanto, fuera del control de un guía espiritual. En 1559 los provi-
sores incluyeron en el Índice de Libros Prohibidos, prácticamente toda la 
literatura devota escrita en lengua vernácula, incluyendo libros que había 
influido profundamente en Santa Teresa de Jesús y las generaciones an-
teriores de religiosaS41

• 

Es curioso cómo, según se iban suprimiendo los devocionales, surgie-
ron las biografías espirituales de estas santas mujeres como forma popu-
lar de literatura religiosa. Y aunque los autores de estas biografías no 
ofrecían instrucciones sistemáticas para rezar o meditar, como hicieron los 
escritores anteriores, trataron de los nuevos tópicos describiéndolos y, al 
menos implícitamente, marcando los caminos espirituales que podían se-
guir sus penitentes. 

Por ejemplo, como hemos visto, las cinco mujeres de Ávila, anhelaban 
y recibieron la Eucaristía de manera frecuente, a menudo, diariamente. El 
fundamento de con qué frecuencia recibir la Comunión, provocó un vivo 
debate al final del S. XVI y principios del XVII en España, como ocurrió en 

. , Ver, por ejemplo, Ricardo García-Villoslada, "Felipe 11 y la Contrarreforma Católica", Historia 
de la Iglesia en España, 3 vols. ed. José Luis González Novalfn (Madrid, 1979), 3-2:5-106. 

115 



otras partes de Europa en períodos anteriores. Los biógrafos/confesores 
elogiaron a sus penitentes por su devoción a la Eucaristfa y también deta-
llaron cómo ellos mismos participaron en el sistema de comunión frecuen-
te como directores espirituales. Los confesores, por costumbre, en un pri-
mer momento denegaron a sus penitentes el Sacramento como una ma-
nera de probar sus conciencias o controlar sus pasiones, incrementando 
después, lentamente, su acceso a la Hostia consagrada. Promoviendo la 
utilización de la Eucaristía como instrumento penitencial, estos confesores 
apostaron a favor de la comunión frecuente también entre los clérigos42

• 

De manera similar, los confesores opinaron favorablemente sobre 
otros puntos considerados altamente discutibles y calificados como "feme-
ninos": los beneficios espirituales de superar el sufrimiento causado por la 
enfermedad y los ataques del demonio43

, la preferencia por la oración ínti-
ma, mental en oposición a la oración vocal, cantada44

, y la superioridad del 
conocimiento derivado de la experiencia mística directa que el alcanzado 
a través de una educación teológica formal45

• En una época de intensos re-
celos hacia lo místico y lo sobrenatural , estos clérigos insistieron en la ex-
cepcional calidad de "sus" penitentes. Su presentación de la experiencia 
religiosa femenina dirigida por hombres, hacía a esta experiencia acepta-
ble a las autoridades eclesiásticas, mientras conservaba abierta la posibi-
lidad de que futuras generaciones de mujeres pudieran encontrar inspira-
ción en sus relatos. Aquellos biógrafos de beatas contribuyeron de esta 
manera a la articulación de una espiritualidad "barroca" generalizada fuer-
temente ligada al género. 

En conclusión, entre 1500 y 1650, clérigos de la diócesis de Ávila, co-
mo en otras partes de la Europa católica, encontraron que las ventajas de 
dirigir penitentes femeninas superaba los riesgos. Su familiaridad con las 

" Donald H. Marsha11, "Frequent and Daily communion in the Catholic Church of Spain In the 
Sisteenth and Seventeenth Centurias" (Ph. D. dissertation, Harvard University 1952). Para períodos 
más tempranos ver Bynum, Hofy Fast and Hofy Fast, 48-69, y Yngue Briloth, Eucharistic Faith and 
Practica (London, 1939), 70-93. María de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151 y 177; Beltrán, 
Historia, 258-59. Mari Dlaz: de la Puente, Vida, fols. 40v-42r. Teresa de Jesús: Su Vida, 2-2: 746. 
Marra Vela: Third Mystic, 103-4. Isabel de Jesús, Vida, 58 y 123. 

.. Sobre el sentido de' la enfermedad, ver Elizabeth A. Petroff, ed. Medieval Women's Visionary 
Literatura (NewYork y Oxford, 1986), 37-44. Maria de Santo Domingo: Lunas, Historia, 155, 157, 
160 y 202- Mari Díaz: "Información", testimonio de Ana Reyes; de la Puente, Vida, fols. 42r-43v. 
Teresa de Jesús, Su Vida, 2-1 :50. Maria Vela, La mujer fuerte (1627), fols. 205v y 244r-v; Third 
Mystic, 102 y 106-7. Isabel de Jesús, Vida, 13 . 

.. Bilinkoff, Ávila, 140-45. Teresa de Jesús: Luti, "Teresa of Ávila", 38-41 y 303-11. María Vela: 
Third Mystic, 86-90. Isabel de Jesús: Vida, 13. 

•• Luti, "Teresa of Ávila", 94-157. Marra de Santo Domingo: Lunas, Historia, 151-58 y 160-61. 
Mari Dlaz: de la Puente, Vida, fol. 40r. Teresa de Jesús: Su Vida, 2-1:40-41 y 199. María Vela: La 
mujer fuerte (1674), fols. 14v-15v. Isabel de Jesús: Vida, 339-470. 

116 



santas mujeres les transformó su personalidad, poniéndoles en contacto 
con una forma de experiencia religiosa directa y extática más allá de cual-
quier otra cosa que hubieran aprendido antes en el seminario o en la uni-
versidad. Por diversos caminos sus relaciones con penitentes femeninas 
excepcionales amplió sus papeles de clérigos y les capacitó para predicar, 
enseñar y escribir aún sobre materias controvertidas. Y la misión confesio-
nal comunicó profundamente el sentido de estos clérigos del mismo modo 
y les ayudó a construir identidades plenas de sentido. Los hombres alcan-
zaron todos estos beneficios y más de las penitentes femeninas que, en 
teoría, no les debían más que completa obediencia. Quizá ellos compren-
dieron, en el análisis final, que estas mujeres extraordinarias esperaban 
una autoridad superior para la dirección de sus vidas interiores. 

117 


	CA 29 Cuadernos abulenses_001
	CA 29 Cuadernos abulenses_002
	CA 29 Cuadernos abulenses_003
	CA 29 Cuadernos abulenses_004
	CA 29 Cuadernos abulenses_005
	CA 29 Cuadernos abulenses_006
	CA 29 Cuadernos abulenses_007
	CA 29 Cuadernos abulenses_008
	CA 29 Cuadernos abulenses_009
	CA 29 Cuadernos abulenses_010
	CA 29 Cuadernos abulenses_011
	CA 29 Cuadernos abulenses_012
	CA 29 Cuadernos abulenses_013
	CA 29 Cuadernos abulenses_014
	CA 29 Cuadernos abulenses_015
	CA 29 Cuadernos abulenses_016
	CA 29 Cuadernos abulenses_017
	CA 29 Cuadernos abulenses_018
	CA 29 Cuadernos abulenses_019
	CA 29 Cuadernos abulenses_020
	CA 29 Cuadernos abulenses_021
	CA 29 Cuadernos abulenses_022
	CA 29 Cuadernos abulenses_023
	CA 29 Cuadernos abulenses_024
	CA 29 Cuadernos abulenses_025
	CA 29 Cuadernos abulenses_026
	CA 29 Cuadernos abulenses_027
	CA 29 Cuadernos abulenses_028
	CA 29 Cuadernos abulenses_029
	CA 29 Cuadernos abulenses_030
	CA 29 Cuadernos abulenses_031
	CA 29 Cuadernos abulenses_032
	CA 29 Cuadernos abulenses_033
	CA 29 Cuadernos abulenses_034
	CA 29 Cuadernos abulenses_035
	CA 29 Cuadernos abulenses_036
	CA 29 Cuadernos abulenses_037
	CA 29 Cuadernos abulenses_038
	CA 29 Cuadernos abulenses_039
	CA 29 Cuadernos abulenses_040
	CA 29 Cuadernos abulenses_041
	CA 29 Cuadernos abulenses_042
	CA 29 Cuadernos abulenses_043
	CA 29 Cuadernos abulenses_044
	CA 29 Cuadernos abulenses_045
	CA 29 Cuadernos abulenses_046
	CA 29 Cuadernos abulenses_047
	CA 29 Cuadernos abulenses_048
	CA 29 Cuadernos abulenses_049
	CA 29 Cuadernos abulenses_050
	CA 29 Cuadernos abulenses_051
	CA 29 Cuadernos abulenses_052
	CA 29 Cuadernos abulenses_053
	CA 29 Cuadernos abulenses_054
	CA 29 Cuadernos abulenses_055
	CA 29 Cuadernos abulenses_056
	CA 29 Cuadernos abulenses_057
	CA 29 Cuadernos abulenses_058
	CA 29 Cuadernos abulenses_059
	CA 29 Cuadernos abulenses_060
	CA 29 Cuadernos abulenses_061
	CA 29 Cuadernos abulenses_062
	CA 29 Cuadernos abulenses_063
	CA 29 Cuadernos abulenses_064
	CA 29 Cuadernos abulenses_065
	CA 29 Cuadernos abulenses_066
	CA 29 Cuadernos abulenses_067
	CA 29 Cuadernos abulenses_068
	CA 29 Cuadernos abulenses_069
	CA 29 Cuadernos abulenses_070
	CA 29 Cuadernos abulenses_071
	CA 29 Cuadernos abulenses_072
	CA 29 Cuadernos abulenses_073
	CA 29 Cuadernos abulenses_074
	CA 29 Cuadernos abulenses_075
	CA 29 Cuadernos abulenses_076
	CA 29 Cuadernos abulenses_077
	CA 29 Cuadernos abulenses_078
	CA 29 Cuadernos abulenses_079
	CA 29 Cuadernos abulenses_080
	CA 29 Cuadernos abulenses_081
	CA 29 Cuadernos abulenses_082
	CA 29 Cuadernos abulenses_083
	CA 29 Cuadernos abulenses_084
	CA 29 Cuadernos abulenses_085
	CA 29 Cuadernos abulenses_086
	CA 29 Cuadernos abulenses_087
	CA 29 Cuadernos abulenses_088
	CA 29 Cuadernos abulenses_089
	CA 29 Cuadernos abulenses_090
	CA 29 Cuadernos abulenses_091
	CA 29 Cuadernos abulenses_092
	CA 29 Cuadernos abulenses_093
	CA 29 Cuadernos abulenses_094
	CA 29 Cuadernos abulenses_095
	CA 29 Cuadernos abulenses_096
	CA 29 Cuadernos abulenses_097
	CA 29 Cuadernos abulenses_098
	CA 29 Cuadernos abulenses_099
	CA 29 Cuadernos abulenses_100
	CA 29 Cuadernos abulenses_101
	CA 29 Cuadernos abulenses_102
	CA 29 Cuadernos abulenses_103
	CA 29 Cuadernos abulenses_104
	CA 29 Cuadernos abulenses_105
	CA 29 Cuadernos abulenses_106
	CA 29 Cuadernos abulenses_107
	CA 29 Cuadernos abulenses_108
	CA 29 Cuadernos abulenses_109
	CA 29 Cuadernos abulenses_110
	CA 29 Cuadernos abulenses_111
	CA 29 Cuadernos abulenses_112
	CA 29 Cuadernos abulenses_113
	CA 29 Cuadernos abulenses_114
	CA 29 Cuadernos abulenses_115
	CA 29 Cuadernos abulenses_116
	CA 29 Cuadernos abulenses_117
	CA 29 Cuadernos abulenses_118
	CA 29 Cuadernos abulenses_119
	CA 29 Cuadernos abulenses_120
	CA 29 Cuadernos abulenses_121
	CA 29 Cuadernos abulenses_122
	CA 29 Cuadernos abulenses_123
	CA 29 Cuadernos abulenses_124
	CA 29 Cuadernos abulenses_125
	CA 29 Cuadernos abulenses_126
	CA 29 Cuadernos abulenses_127
	CA 29 Cuadernos abulenses_128
	CA 29 Cuadernos abulenses_129
	CA 29 Cuadernos abulenses_130
	CA 29 Cuadernos abulenses_131
	CA 29 Cuadernos abulenses_132
	CA 29 Cuadernos abulenses_133
	CA 29 Cuadernos abulenses_134
	CA 29 Cuadernos abulenses_135
	CA 29 Cuadernos abulenses_136
	CA 29 Cuadernos abulenses_137
	CA 29 Cuadernos abulenses_138
	CA 29 Cuadernos abulenses_139
	CA 29 Cuadernos abulenses_140
	CA 29 Cuadernos abulenses_141
	CA 29 Cuadernos abulenses_142
	CA 29 Cuadernos abulenses_143
	CA 29 Cuadernos abulenses_144
	CA 29 Cuadernos abulenses_145
	CA 29 Cuadernos abulenses_146
	CA 29 Cuadernos abulenses_147
	CA 29 Cuadernos abulenses_148
	CA 29 Cuadernos abulenses_149
	CA 29 Cuadernos abulenses_150
	CA 29 Cuadernos abulenses_151
	CA 29 Cuadernos abulenses_152
	CA 29 Cuadernos abulenses_153
	CA 29 Cuadernos abulenses_154
	CA 29 Cuadernos abulenses_155
	CA 29 Cuadernos abulenses_156
	CA 29 Cuadernos abulenses_157
	CA 29 Cuadernos abulenses_158
	CA 29 Cuadernos abulenses_159
	CA 29 Cuadernos abulenses_160
	CA 29 Cuadernos abulenses_161
	CA 29 Cuadernos abulenses_162
	CA 29 Cuadernos abulenses_163
	CA 29 Cuadernos abulenses_164
	CA 29 Cuadernos abulenses_165
	CA 29 Cuadernos abulenses_166
	CA 29 Cuadernos abulenses_167
	CA 29 Cuadernos abulenses_168
	CA 29 Cuadernos abulenses_169
	CA 29 Cuadernos abulenses_170
	CA 29 Cuadernos abulenses_171
	CA 29 Cuadernos abulenses_172
	CA 29 Cuadernos abulenses_173
	CA 29 Cuadernos abulenses_174
	CA 29 Cuadernos abulenses_175
	CA 29 Cuadernos abulenses_176
	CA 29 Cuadernos abulenses_177
	CA 29 Cuadernos abulenses_178
	CA 29 Cuadernos abulenses_179
	CA 29 Cuadernos abulenses_180
	CA 29 Cuadernos abulenses_181
	CA 29 Cuadernos abulenses_182
	CA 29 Cuadernos abulenses_183
	CA 29 Cuadernos abulenses_184
	CA 29 Cuadernos abulenses_185
	CA 29 Cuadernos abulenses_186
	CA 29 Cuadernos abulenses_187
	CA 29 Cuadernos abulenses_188
	CA 29 Cuadernos abulenses_189
	CA 29 Cuadernos abulenses_190
	CA 29 Cuadernos abulenses_191
	CA 29 Cuadernos abulenses_192

